

THE TORAH, HAFTAROS AND FIVE MEGILLOS WITH A COMMENTARY

ANTHOLOGIZED FROM THE RABBINIC WRITINGS

1 Sammannanian and

## The STONE EDITION



ArtScroll Series®

Rabbi Nosson Scherman/Rabbi Meir Zlotowitz

General Editors

## A PROJECT OF THE



## **BOARD OF TRUSTEES**

LORD IMMANUEL JAKOBOVITS

Emeritus, Chief Rabbi

British Empire

JOEL L. FLEISHMAN
First Sr. Vice President, Duke University
JUDAH I. SEPTIMUS, ESQ., C.P.A.

RABBI DAVID FEINSTEIN Rosh HaYeshivah Mesivtha Tifereth Jerusalem

RABBI NOSSON SCHERMAN General Editor, ArtScroll Series

JAMES S. TISCH Exec. Vice President, Loews Corp.

RABBI MEIR ZLOTOWITZ
Chairman

### INTERNATIONAL BOARD OF GOVERNORS\*

JAY SCHOTTENSTEIN (Columbus, OH)

Chairman

REUVEN D. DESSLER (Cleveland)
ALAN PEYSER
J. PHILIP ROSEN
FRED SCHULMAN
ELLIOT SCHWARTZ
SOLI SPIRA (Jerusalem / Antwerp)
IRVING I. STONE (Cleveland)
THOMAS J. TISCH

MICHAEL M.H. GROSS (London)
BARRY M. RAY (Chicago)
ELLIS A. SAFDEYE
HOWARD SCHULMAN
NATHAN B. SILBERMAN
A. JOSEPH STERN (Edison, NJ)
JAY TEPPER
HOWARD J. ZUCKERMAN

\* In formation

## חמשה חומשי תורה

עם תרגום אונקלוס, פרש"י הפטרות וחמש מגילות



The ArtScroll Series®

Published by

Mesorah Publications, ltd.

# The stone edition



**THE TORAH:** HAFTAROS AND FIVE MEGILLOS WITH A COMMENTARY ANTHOLOGIZED FROM THE RABBINIC WRITINGS.

by Rabbi Nosson Scherman Contributing Editors: Rabbi Hersh Goldwurm זצ"ל Rabbi Avie Gold Rabbi Meir Zlotowitz

Designed by Rabbi Sheah Brander

### PREVIEW EDITION First Impression . . . Iuly 1993

### FIRST FOITION

First Impression . . . November 1993 Second Impression . . . December 1993

## SECOND EDITION

First Impression . . . lanuary 1994 Second Impression . . . February 1994

## THIRD EDITION

First Impression . . . luly 1994

FOURTH FOITION First Impression . . . April 1995

Published and Distributed by MESORAH PUBLICATIONS, Ltd. 4401 Second Avenue Brooklyn, New York 11232

Distributed in Europe by I. LEHMANN HEBREW BOOKSELLERS

20 Cambridge Terrace Gateshead, Tyne and Wear

England NE8 1RP Distributed in Australia & New Zealand by

GOLDS BOOK & GIFT CO. 36 William Street

Balaclava 3183, Vic., Australia

Distributed in Israel by SIFRIATI / A. GITLER - BOOKS

4 Rilu Street P.O.B. 14075

Tel Aviv 61140

Distributed in South Africa by

KOLLEL BOOKSHOP

22 Muller Street Yeoville 2198, Johannesburg, South Africa

## THE ARTSCROLL SERIES • / STONE EDITION

## THE CHUMASH

© Copyright 1993, 1994 by MESORAH PUBLICATIONS, Ltd. 4401 Second Avenue / Brooklyn, N.Y. 11232 / (718) 921-9000

ALL RIGHTS RESERVED. The texts of Onkelos and Rashi have been edited, corrected, and newly set; the English translation and commentary - including introductory material, notes, and insights as well as the typographic layout and cover artwork, have been written, designed, edited and/or revised as to content, form and style. Additionally, new fonts have been designed for the Chumash, Onkelos and Rashi texts. All of the above are fully protected under this international copyright.

> No part of this volume may be reproduced IN ANY FORM — PHOTOCOPY, ELECTRONIC MEDIA, OR OTHERWISE

- EVEN FOR PERSONAL, STUDY GROUP, OR CLASSROOM USE without WRITTEN permission from the copyright holder,

except by a reviewer who wishes to quote brief passages in connection with a review written for inclusion in magazines or newspapers.

> NOTICE IS HEREBY GIVEN THAT THE PUBLICATION OF THIS WORK INVOLVED EXTENSIVE RESEARCH AND COSTS. AND THE RIGHTS OF THE COPYRIGHT HOLDER WILL BE STRICTLY ENFORCED

ISBN: 0-89906-014-5

Typography by Compuscribe at ArtScroll Studios, Ltd. Custom bound by Sefercraft, Inc., Brooklyn, N.Y.

# The patron of the Stone Edition is Mr. Irving I. Stone \*\*\*

rowing up in a home where Torah was precious and its study revered; imbued with his parents' philosophy that outstanding educators matter more than bricks and mortar: fired by the conviction that Jewish education means Jewish survival. firm in the belief that all segments of Jewry must support and benefit from Torah institutions he became one of the monumental Torah pioneers and patrons of his time, in his native Cleveland, in Israel, and throughout America.

This Chumash will link the name of Irving I. Stone with Torah study for generations to come.

## ♣ৡ Table of Contents

| Preface                               | хi    |
|---------------------------------------|-------|
| An Overview: Torah — Written and Oral | xvii  |
| Blessings of the Torah                | xxvi  |
| Pronouncing the Names of God          | xxvi  |
| Cantillation Marks                    | xxvii |
| Blessings of the Haftarah             | 1128  |

| ספר בראשית ּ           | TORALL  | HAFTARAH  | 1                      | TORALL |                  |
|------------------------|---------|-----------|------------------------|--------|------------------|
| Bereishis/Genesis      | TUKAH F | TAFIAKAFI | Tazria / תזריע         | 608    | HAFTARAH<br>1170 |
| Deleisilis/Geliesis    |         |           | Metzora / מצורע        | 620    | 1170             |
| Bereishis / בראשית     | 2       | 1130      | Acharei / אחרי         | 636    | 1172             |
| Noach / П              | 30      | 1131      | Kedoshim / קדושים      | 656    | 1173             |
| Lech Lecha / לך לך     | 54      | 1133      | קוושים / Redosniiii    | 672    | 1174             |
| Vayeira / וירא         | 78      | 1134      | Behar / בהר            | 686    | 1176             |
| Chayei Sarah / חיי שרה | 106     | 1136      |                        | 708    | 1177             |
| Toldos / תולדות        | 124     | 1137      | Bechukosai / בחקתי     | 708    | 1179             |
| Vayeitzei / ויצא       | 144     | 1139      | ספר במרבר 3••          |        |                  |
| Vayishlach / וישלח     | 170     | 1141      | Bamidbar/Numbers       |        |                  |
| Vayeishev/ וישב        | 198     | 1142      | Baillidean fullibers   |        |                  |
| Mikeitz / מקץ          | 222     | 1143      | Bamidbar / במדבר       | 726    | 1180             |
| Vayigash / ויגש        | 250     | 1144      | Nasso / נשא            | 748    | 1181             |
| Vayechi / ויחי         | 268     | 1145      | Beha'aloscha / בהעלותך | 774    | 1182             |
|                        |         |           | Shelach / שלח          | 798    | 1184             |
| ספר שמות ₃             |         |           | Korach / קרח           | 820    | 1186             |
| Shemos/Exodus          |         |           | Chukas / חקת           | 838    | 1187             |
|                        |         |           | Balak / בלק            | 856    | 1189             |
| שמות / Shemos          | 292     | 1147      | Pinchas / פינחט        | 876    | 1190             |
| Va'eira / וארא         | 318     | 1149      | Mattos / מטות          | 900    | 1192             |
| Во / בא                | 340     | 1151      | Masei / מסעי           | 918    | 1193             |
| Beshalach / בשלח       | 366     | 1152      |                        |        |                  |
| Yisro / יתרו           | 394     | 1154      | ספר דברים פ⊶           |        |                  |
| משפטים / Mishpatim     | 416     | 1156      | Devarim/Deuteronomy    |        |                  |
| תרומה / Terumah        | 444     | 1157      | Devarim / דברים        | 938    | 1195             |
| Tetzaveh / תצוה        | 464     | 1159      | Va'eschanan / ואתחנן   | 958    | 1196             |
| Ki Sisa / כי תשא       | 484     | 1160      | Eikev / עקב            | 980    | 1197             |
| Vayakhel / ויקהל       | 516     | 1162      | Re'eh / ראה            | 998    | 1199             |
| Pekudei / פקודי        | 530     | 1164      | שופטים / Shoftim       | 1024   | 1199             |
|                        |         |           | Ki Seitzei / כי תצא    | 1046   | 1201             |
| ספר ויקרא ּ            |         |           | Ki Savo / בי תבוא      | 1068   | 1201             |
| Vayikra/Leviticus      |         |           | Nitzavim / נצבים       | 1086   | 1202             |
| Vayikra / ויקרא        | 544     | 1165      | Vayeilech / וילך       | 1094   | 1204             |
| Tzav / צו              | 568     | 1167      | Haazinu / האזינו       | 1100   | 1205             |
| Shemini / שמיני        | 588     | 1168      |                        | 1112   | 1246             |
|                        | 500     |           |                        |        |                  |

## שה מגילות פש – The Five Megillos

| Esther / אסתר                  | 1252 |
|--------------------------------|------|
| Shir HaShirim / שיר השירים     | 1263 |
| Ruth / רות                     | 1269 |
| Eichah/Lamentations / איכה     | 1273 |
| Koheles/Ecclesiastes / קהלת    | 1278 |
| Charts of the Temple Offerings | 1291 |
| Bibliography                   | 1299 |
| Index                          | 1304 |
| Family Records                 | 1314 |

| OCCASION                      | TORAH READING                | PAGE   | MAFTIR                | PAGE | HAFTARAH            | PAGE    |
|-------------------------------|------------------------------|--------|-----------------------|------|---------------------|---------|
| ROSH CHODESH                  | Nu. 28:1-15                  | 890    |                       |      |                     |         |
| SABBATH EREV ROSH CHODESH     | Regular weekly Parashah      |        | Regular weekly Maftir |      | I SAMUEL 20:18-42   | 1207    |
| SABBATH ROSH CHODESH          | Regular weekly Parashah      | _      | Nu. 28:9-15           | 890  | ISAIAH 66:1-24      | 1208    |
| ROSH HASHANAH — FIRST DAY     | Gn. ch. 21                   | 94     | Nu. 29:1-6            | 894  | I SAMUEL 1:1-2:10   | 1234    |
| ROSH HASHANAH — SECOND DAY    | <i>Gn</i> . ch. 22           | 100    | Nu. 29:1-6            | 894  | JEREMIAH 31:1-19    | 1236    |
| FAST OF GEDALIAH <sup>1</sup> | Ex. 32:11-14; 34:1-10        | 496    |                       |      | ISAIAH 55:6-56:8    | 1233    |
| YOM KIPPUR — SHACHARIS        | <i>Lv</i> . ch. 16           | 636    | Nu. 29:7-11           | 894  | ISAIAH 57:14-58:4   | 1237    |
| YOM KIPPUR - MINCHAH          | <i>Lv</i> . ch. 18           | 648    |                       |      | BOOK OF JONAH       | 1238    |
| SUCCOS — FIRST DAY            | Lv. 22:26-23:44              | 680    | Nu. 29:12-16          | 894  | ZECHARIAH 14:1-21   | 1241    |
| SUCCOS — SECOND DAY           | Lv. 22:26-23:44              | 680    | Nu. 29:12-16          | 894  | I KINGS 8:2-21      | 1242    |
| SUCCOS - DAY 1 CHOL HAMOED    | Nu. 29:17-25                 | 894    |                       |      |                     |         |
| SUCCOS - DAY 2 CHOL HAMOED    | Nu. 29:20-28                 | 896    |                       |      |                     |         |
| SUCCOS — DAY 3 CHOL HAMOED    | Nu. 29:23-31                 | 896    |                       |      |                     |         |
| SUCCOS - DAY 4 CHOL HAMOED    | Nu. 29:26-34                 | 896    |                       |      |                     |         |
| SUCCOS — SABBATH CHOL HAMOED  | Ex. 33:12-34:26              | 504    | See note 2 below      |      | EZEKIEL 38:18-39:16 | 1243    |
| HOSHANA RABBAH                | Nu. 29:26-34                 | 896    |                       |      |                     |         |
| SHEMINI ATZERES               | Dt. 14:22-16:17              | 1012   | Nu. 29:35-30:1        | 896  | I KINGS 8:54-9:1    | 1245    |
| SIMCHAS TORAH                 | Dt. 33:1-34:12 / Gn. 1:1-2:3 | 1112/2 | Nu. 29:35-30:1        | 896  | JOSHUA 1:1-18       | 1246    |
| CHANUKAH – DAY 1              | Nu. 7:1-17                   | 764    |                       |      |                     |         |
| CHANUKAH — DAY 2              | Nu. 7:18-29                  | 766    |                       |      |                     |         |
| CHANUKAH - DAY 3              | Nu. 7:24-35                  | 768    |                       |      |                     |         |
| CHANUKAH – DAY 4              | Nu. 7:30-41                  | 768    |                       |      |                     | $\perp$ |
| CHANUKAH ~ DAY 5              | Nu. 7:36-47                  | 768    |                       |      |                     |         |

| OCCASION                        | TORAH READING                  | PAGE    | MAFTIR                | PAGE | HAFTARAH                    | PAGE     |
|---------------------------------|--------------------------------|---------|-----------------------|------|-----------------------------|----------|
| CHANUKAH — DAY 6 [Rosh Chodesh] | Nu. 28:1-15 / Nu. 7:42-47      | 890/768 |                       |      |                             | · ·      |
| CHANUKAH — DAY 7                | Nu. 7:48-59                    | 770     |                       |      |                             | <u> </u> |
| CHANUKAH - DAY 7 [Rosh Chodesh] | Nu. 28:1-15 /Nu. 7:48-53       | 890/768 |                       |      |                             | †        |
| CHANUKAH — DAY 8                | Nu. 7:54-8:4                   | 770     |                       |      |                             |          |
| SABBATH CHANUKAH (I)            | Regular weekly Parashah        |         | See note 3 below      |      | ZECHARIAH 2:14-4:7          | 1210     |
| SABBATH CHANUKAH (II)           | Regular weekly Parashah        |         | Nu. 7:54-8:4          | 770  | I KINGS 7:40-50             | 1212     |
| TENTH OF TEVES                  | Ex. 32:11-14; 34:1-10          | 496     |                       |      | ISAIAH 55:6-56:8            | 1233     |
| PARASHAS SHEKALIM               | Regular weekly Parashah 4      |         | Ex. 30:11-16          | 484  | II KINGS 11:17-12:17        | 1212     |
| PARASHAS ZACHOR                 | Regular weekly Parashah        |         | Dt. 25:17-19          | 1066 | I SAMUEL 15:1-34            | 1214     |
| FAST OF ESTHER                  | Ex. 32:11-14; 34:1-10          | 496     | _                     |      | ISAIAH 55:6-56:8            | 1233     |
| PURIM                           | Ex. 17:8-16                    | 390     |                       |      | -                           |          |
| PARASHAS PARAH                  | Regular weekly Parashah        |         | Nu. 19:1-22           | 838  | EZEKIEL 36:16-38            | 1216     |
| PARASHAS HACHODESH              | Regular weekly Parashah 4      |         | Ex. 12:1-20           | 348  | EZEKIEL 45:16-46:18         | 1218     |
| SABBATH HAGADOL                 | Regular weekly Parashah        |         | Regular weekly Maftir |      | MALACHI 3:4-24              | 1220     |
| PESACH — FIRST DAY              | Ex. 12:21 — 51                 | 354     | Nu. 28:16-25          | 892  | JOSHUA 3:5-7; 5:2-6:1; 6:27 | 1221     |
| PESACH — SECOND DAY             | Lv. 22:26-23:44                | 680     | Nu. 28:16-25          | 892  | II KINGS23:1-9; 21:25       | 1222     |
| PESACH - DAY 1 CHOL HAMOED      | Ex. 13:1-16 / Nu. 28:19-25     | 360/892 |                       |      |                             |          |
| PESACH - DAY 2 CHOL HAMOED      | Ex. 22:24-23:19 / Nu. 28:19-25 | 430/892 |                       |      |                             |          |
| PESACH — DAY 3 CHOL HAMOED      | Ex. 34:1-26 / Nu. 28:19-25     | 506/892 | -                     |      |                             |          |
| PESACH — DAY 4 CHOL HAMOED      | Nu. 9:1-14 / Nu. 28:19-25      | 778/892 |                       |      |                             |          |
| PESACH — SABBATH CHOL HAMOED    | Ex. 33:12-34:26                | 504     | Nu. 28:19-25          | 892  | EZEKIEL 37:1-14             | 1224     |
| PESACH — SEVENTH DAY            | Ex. 13:17-15:26                | 366     | Nu. 28:19-25          | 892  | II SAMUEL 22:1-51           | 1225     |
| PESACH — EIGHTH DAY (WEEKDAY)   | Dt. 15:19-16:17                | 1018    | Nu. 28:19-25          | 892  | ISAIAH 10:32-12:6           | 1226     |
| PESACH — EIGHTH DAY (SABBATH)   | Dt. 14:22-16:17                | 1012    | Nu. 28:19-25          | 892  | ISAIAH 10:32-12:6           | 1226     |
| SHAVUOS — FIRST DAY             | Ex. 19:1-20:23                 | 400     | Nu. 28:26-31          | 892  | EZEKIEL 1:1-28; 3:12        | 1228     |
| SHAVUOS — SECOND DAY (WEEKDAY)  | Dt. 15:19-16:17                | 1018    | Nu. 28:26-31          | 892  | HABAKKUK 2:20-3:19          | 1229     |
| SHAVUOS – SECOND DAY (SABBATH)  | Dt. 14:22-16:17                | 1012    | Nu. 28:26-31          | 892  | HABAKKUK 2:20-3:19          | 1229     |
| SEVENTEENTH OF TAMMUZ           | Ex. 32:11-14; 34:1-10          | 496     |                       |      | ISAIAH 55:6-56:8            | 1233     |
| TISHAH B'AV — SHACHARIS         | Dt. 4:25-40                    | 962     |                       |      | JEREMIAH 8:13-9:23          | 1231     |
| TISHAH B'AV MINCHAH             | Ex. 32:11-14, 34:1-10          | 496     |                       |      | ISAIAH 55:6-56:8            | 1233     |

On these days the Torah is read during both Shacharis and Minchah. The Haftarah is read during Minchah only.
 Chol HaMoed, day one - Nu. 29:17-22 (p. 894); day two - Nu. 29:20-25 (p. 896); day four - Nu. 29:26-31 (p. 896).

<sup>3.</sup> On day one — Nu. 7:1-17 (p. 764); day two — Nu. 7:18-23 (p. 766); day three — Nu. 7:24-29 (p. 768); day four — Nu. 7:30-35 (p. 768);

day five -Nu. 7:36-41 (p. 768); day six - six aliyos are given from the regular weekly Parashah, then Nu. 28:9-15 (p. 890) is read as the seventh aliyah, then Nu. 7:47-47 (p. 768) is read as maftir; day seven -Nu. 7:48-53 (p. 770).

<sup>4.</sup> If Parashas Shekalim or HaChodesh falls on Rosh Chodesh, six aliyos are given from the regular weekly Parashah, then Nu. 28:9-15 (p. 890) is read as the seventh aliyah.

## **∠**§ Preface

The Torah is the eternal, living monument of God's rendezvous with Israel, the nation's *raison d'etre*, the soul that enables the nation to survive every trial, to rise to undreamed of spiritual heights and realize the goal and hope of its Creator.

Whenever the Torah is read, Jews relive the Revelation at Sinai, when our ancestors gathered around a lowly mountain and heard God speak to them. As they did then, we seek to come closer to our Maker by hearing His teachings and rededicating ourselves to their fulfillment.

With this *Chumash*, our goal is to present the ancient wine of Sinai in the vessel of today's vernacular. The history of the various ArtScroll Series — on *Tanach*, *Mishnah*, Talmud, liturgy, and so on — has proven that English-speaking Jews are as eager as their ancestors were to hear and read the word of God. Let the barrier of language be removed and they will say to Him in the words of the bride in *Song of Songs* (1:4), "*Draw me*, and we will run after You." We are hopeful that, with God's help, this *Chumash* will be equally well received.

The content and perspective of the translation and commentary are eternal; only the idiom is current. The work is infused with the conviction that, as the Sages expressed it, "The Torah should not seem to you like a stale royal decree that no one values, but like a new one, toward which everyone rushes" (Sifre, Deuteronomy 6:6).

In this work, readers will find sources for further research or, perhaps, a new insight on familiar classic ideas. For those who have been alienated from the language of Torah by time and ocean, this work will help reunite them with their heritage.

To make this *Chumash* as complete as possible, we have added *Targum Onkelos* and *Rashi*. To assure accuracy and clarity, the text of both was newly typeset based on authoritative sources.

## TRANSLATION AND COMMENTARY

The new translation in this volume attempts to render the text as our Sages understood it. Where there are differing interpretations, we follow *Rashi*, the "Father of Commentators," because the study of *Chumash* has been synonymous with *Chumash-Rashi* for nine centuries. As *Ramban* says in his introduction, לל משְׁפַט הַבְּבֹרָה, to him [Rashi] belongs the right of the firstborn. In the translation, we attempt to follow the Hebrew as closely as possible and to avoid paraphrase, but, occasionally, English syntax or idiom forces us to deviate somewhat.

Drawn from Talmudic literature and the classic Rabbinic commentators from ancient times to our day, the commentary is an anthology in the sense that it draws from many sources, but it is original in its choice and blend of material. It includes the author's own comments. Given the need for brevity, it should be understood that many attributed comments are shortened or given only in part. Also, unattributed comments often contain strands from several sources that the author has woven into an idea that is an amalgam of many.

Major events, narratives, or conceptual themes are generally prefaced by introductory material, and sometimes passages are summarized in a manner that blends the narrative with commentary.

The commentary also includes insights of Torah leaders of the last generation צייל. We consider it a privilege that most of these comments appear in English for the first time in this Chumash.

We use "HASHEM," or "the Name," as the translation of the Tetragrammaton, the sacred Hebrew Four-letter Name of God. In the commentary we frequently refer to it as "the Four-letter Name." For the Hebrew *Elohim*, which is the more general and less "personal" Name of the Deity, we use the translation "God."

Transliteration presents a problem in all works of this sort. Ashkenazi, pure Sephardi, current Israeli, and generally accepted scholarly usages frequently diverge, and such familiar names as Isaac, Jacob, and Moses differ from them all. We have adopted a cross between the Sephardi and Ashkenazi transliterations, using Sephardi vowel and Ashkenazi pronunciations. Thus: Akeidas Yitzchak, rather than Akeidat Izhak or Akeidas Yitzchok. True, this blend may require some adjustment on the part of many readers, but it has proven successful. In the translation of the Text, however, we have generally followed the commonly accepted English usage, such as Abraham, Moses, Methuselah, and so on.

82 82 82

### THE STONE EDITION

It is fitting that this edition of the *Chumash*, which will bring a new appreciation of the Torah to multitudes, has been dedicated by a man who has been a lifelong pioneer in bringing new horizons to Jewish education. MR. IRVING STONE grew up in Cleveland, Ohio, a city where Torah education was scarce — as it was across the length and breadth of the continent in the first half of this century — but he lived in a home where Torah was precious. His parents, JACOB AND JENNIE SAPIRSTEIN, TO, taught him by example to love learning, and imbued him with the conviction that superior teaching is the best way to communicate the infectious joy of Torah study to Jews in the Western world.

lrving Stone became a leader of his industry, but simultaneously he and his wife BEATRICE ע"ה became leaders in the uphill struggle for Jewish education. The first major tribute to their vision and generosity was the Hebrew Academy of Cleveland, the model day school that has been a partnership of its founder, RABBI NACHUM ZEV DESSLER, and the Stone family for fifty years.

The Stone vision of Orthodox life was never narrow. Irving Stone was convinced that the way to bring Jews close to Torah was to bring Torah to Jews. Wherever he found a cause that was dedicated to that goal, he adopted it as his. The people and institutions that have earned his friendship and support span the gamut of Jewish life. Diverse though they are, they share his commitment to effective and inspired teaching and to building vibrant Jewish communities.

Nor was he content with his own accomplishments. The increasing nationwide support of Jewish community federations for Torah education throughout the land, especially in Cleveland, is a tribute to Irving Stone's success in communicating his zeal to Jewish leaders around the country. The list of institutions and leaders who are beneficiaries of his support is a worldwide honor roll of Torah education and Jewish philanthropy.

IRVING AND HELEN STONE are writing new chapters in the story of Jewish eternity — and one of those chapters is this edition of the *Chumash*. Joining them in the dedication of this momentous work are MORRY AND JUDY WEISS. Mr. Stone's son-in-law and colleague, Morry Weiss epitomizes the very finest of the next generation of Jewish leadership.

We pray that this great undertaking will be a source of merit for the entire Stone-Weiss family, including Mr. Stone's other children HENSHA, NEIL and MYRNA, their families, and all his grandchildren and great-grandchildren.

This Chumash will, we pray, fill a need for countless thousands of people, providing them with a work that is faithful to tradition and accessible to intelligent readers.

For as long as English-speaking Jews of today and tomorrow are nourished by the wisdom of the Torah as presented in this volume, the Stone-Weiss family will earn their gratitude. A Jew can accomplish nothing more meaningful or lasting in his sojourn on earth.

## **ACKNOWLEDGMENTS**

This work combines the contributions of many people and was made possible by the guidance and encouragement of many others. Foremost among them are the Torah giants of the last generation, who, as our teachers and mentors, put their stamp on the ArtScroll Series, as they did on the new generations of Torah institutions and families in the Western Hemisphere. Their teachings remain, though they are no longer with us. There are no words to describe our gratitude to them all — indeed the gratitude that our and future generations must feel for their enormous contributions to the survival of Torah Judaism after the horrors of the Holocaust and the ravages of assimilation.

In many ways, the father of the ArtScroll Series is our revered mentor, the Telshe Rosh HaYeshivah, RABBI MORDECHAI GIFTER שליט״א. His support and suggestions in the formative years especially were indispensable.

RABBI DAVID FEINSTEIN שליט״א has been guide and counselor, and a friend at every difficult juncture. He also contributed the *masoretic* notes at the end of the *sidrahs*.

We have enjoyed the friendship, advice, and help of many distinguished Torah authorities, and we are grateful that they have permitted us to benefit from their wisdom. Among them are such luminaries as RABBI ZELIK EPSTEIN, RABBI SHIMON SCHWAB, RABBI AVRAHAM PAM, RABBI A. HENACH LEIBOWITZ, RABBI AHARON SHECHTER, RABBI SHMUEL KAMENETSKY, RABBI YAAKOV PERLOW, RABBI DAVID COHEN, RABBI HILLEL DAVID, and RABBI AVRAHAM A(ISBAND NUMBER).

RABBI HERSH GOLDWURM ל was one of the soft-spoken treasures of our generation. His vast knowledge and wisdom are integral parts of the commentary to Leviticus, Numbers, and Deuteronomy, but that is only a small part of the influence of his personal example and erudition on all who had the privilege of knowing or working with him. He embodied Torah greatness, piety, and kindness. His untimely passing at the height of his powers leaves a gaping void among his peers and the Torah world in general.

To the Stone-Weiss family, RABBI DR. NORMAN LAMM is more than an outstanding leader, Torah scholar, and spokesman for Jewish education. He is a dear friend and an inspiration. The trustees of the Mesorah Heritage Foundation join them in thanking him for his warm encouragement. He has been unfailingly gracious.

Words cannot express the author's gratitude to RABBI MEIR ZLOTOWITZ. The concept of ArtScroll was his, and it is he who has made it into a powerful vehicle of service to the Jewish people. In this particular volume, the treatment of *Bereishis/Genesis* is based on his seminal six-volume commentary and the rest of the book follows his pioneering approach. In addition, the translation of the Five *Megillos* is by him. His advice has shaped the entire work, and his friendship is one of the highlights of the author's life, as it is to many, many others.

SHEAH BRANDER is deservedly famous as the graphics genius of Jewish publishing. That he surely is, but he is more. In addition to being instrumental in designing this work,

his brilliance is reflected in the commentary and translation, thanks to his perceptive comments and illuminating suggestions.

SHMUEL BLITZ, director of the Foundation's activities in Israel, is a friend and counselor of the first order. His suggestions and comments were most valuable throughout the course of this work, and he also prepared the subject index.

RABBI AVIE GOLD, a scholar of unusual breadth, has been an astute reader and critic whose contribution to this volume is enormous. In addition to editorial comments, he has translated the *Haftaros* of *Numbers* and *Deuteronomy*. RABBI MOSHE ROSENBLUM, a distinguished Talmudic and Hebraic scholar, reviewed and corrected the texts of *Onkelos* and *Rashi*. Thanks to him, this is one of the most accurate editions currently available.

The MESORAH HERITAGE FOUNDATION, which made possible the research and writing of this work and other important works of Jewish scholarship, has become a major source of Jewish learning. For this, we are grateful to its trustees, RABBI DAVID FEINSTEIN, LORD RABBI IMMANUEL JAKOBOVITS, JOEL FLEISHMAN, JUDAH I. SEPTIMUS, JAMES S. TISCH, and RABBI MEIR ZLOTOWITZ; and to its governors, JAY SCHOTTENSTEIN, Chairman, ALAN PEYSER, BARRY M. RAY, FRED SCHULMAN, HOWARD SCHULMAN, ELLIOT SCHWARTZ, NATHAN B. SILBERMAN, and THOMAS J. TISCH.

A major project of the Foundation is the monumental SCHOTTENSTEIN EDITION OF THE TALMUD, which was made possible by the vision and generosity of JEROME SCHOTTENSTEIN but and his wife GERALDINE, who carries on his resolve, and of SAUL and SONIA SCHOTTENSTEIN. As the work proceeds on this historic 68-volume project, Jerome Schottenstein's legacy of dedication to Jewish eternity is carried on by JAY AND JEANIE SCHOTTENSTEIN in a host of worthy causes around the world, and by SUSIE AND JON DIAMOND, ANN AND ARI DESHE, and LORI SCHOTTENSTEIN. We treasure their friendship.

We are grateful to the many leaders of organizational and rabbinic life whose guidance and encouragement have been invaluable. In addition to those mentioned above, some of them are: RABBI MOSHE SHERER, RABBI PINCHAS STOLPER, RABBI RAPHAEL BUTLER, RABBI BORUCH B. BORCHARDT, RABBI MOSHE GLUSTEIN, MR. DAVID H. SCHWARTZ, RABBI MENACHEM GENACK, RABBI AVROHOM CHAIM FEUER, RABBI BURTON JAFFA, RABBI MICHAEL LEVI, RABBI YISRAEL EIDELMAN, RABBI ALAN CINER, and RABBI ELI DESSLER.

The entire staffs of the Mesorah Heritage Foundation and Mesorah Publications have shown an inspiring spirit of cooperation and dedication to the shared goals of both organizations. In particular we must single out those who worked on this *Chumash*. The very arduous and often complex work of typing and revising was done by MRS. MINDY BREIER, MRS. CHAVA FRIEDMAN, MRS. BASSIE GUTMAN, YEHUDA GORDON, NICHA FENDRICH, DEVORAH GLATZER, BAS-SIYON KRAMER, and CHAYA G. ZAIDMAN. We are grateful to them all, and especially to MRS. BREIER and MISS ZAIDMAN for their heroic efforts in the closing stages. We are also grateful to RABBI YOSEF GESSER, MRS. MINDY STERN, MRS. JUDI DICK, and MRS. FAIGY WEINBAUM, who proofread with diligence and skill. ELI KROEN and YITZCHOK SAFTLAS assisted in the graphics. Vital and difficult administrative work was done by our comptroller LEA FREIER. This volume is a credit to all of them and their colleagues in the Foundation and Mesorah.

The author expresses his appreciation to RABBI YAAKOV BLINDER of Jerusalem who read the manuscript critically and carefully and made valuable comments. Among the others who read and commented were RABBI CHAIM KAISMAN, MRS. ETHEL GOTTLIEB and JUDITH CALDER.

RABBI DOVID KATZ contributed the bibliography, assisted by MRS. DANIELLA ZLOTOWITZ. The Chumash text was proofread painstakingly by Rabbis Chaim Cohen, avigdor Feintuch, don Greenberg, Moshe Lasker, Elihu Schatz, Shlomo Schrader, Nosson Simon, Regiven Spira, Yechiel Teichman, and Heshy Wolf.

The author is grateful to MR. JULIUS BERMAN and DR. ISRAEL RIVKIN for providing their personal collections and notes of the insights of RABBI YOSEF D. SOLOVEITCHIK זצ"ל ל

A huge investment of time and resources was required to make this *Chumash* a reality. Only thanks to the generous support of many people was it possible to undertake ambitious projects such as this and to make the finished volumes affordable to the average family and institution. We are grateful to the many who enabled us to do so, especially to: MR. AND MRS. LAURENCE A. TISCH and family, MR. AND MRS. ALBERT REICHMANN, MR. AND MRS. ABRAHAM FRUCHTHANDLER, MR. AND MRS. LOUIS GLICK, MR. AND MRS. A. JOSEPH STERN, MR. AND MRS. ELLIS A. SAFDEYE, and MR. AND MRS. REUVEN DESSLER.

We are also grateful to MR. AND MRS. HIRSCH WOLF, DR. AND MRS. YISRAEL BLUMEN-FRUCHT, MR. AND MRS. JOSEPH BERLINER, RABBI AND MRS. YEHUDA LEVI, MR. AND MRS. ERWIN GRUNHUT, RABBI AND MRS. NACHMAN KRAMER, MR. AND MRS. WILLY WEISNER, MR. SHLOMO SEGEV. and MR. AND MRS. YERUCHAM LAX.

The author acknowledges his eternal debt to his *roshei yeshivah*, RABBI YAAKOV KAMENETSKY and RABBI GEDALIAH SCHORR לצ"ל, who were guides and role models as well as teachers; and to his parents, AVRAHAM and LUBA SCHERMAN, ר' אברהם דוב בן ר' שמואל, his father-in-law EDWARD F. GUGENHEIM, בעיה ליבא בת ר' זאב ע"ה; and להבחל"ח his mother-in-law ETTA GUGENHEIM, who succeeded in establishing truly Jewish homes in the New World during years when it was exceedingly difficult to do so.

The author expresses his gratitude to his wife CHANA, '¬¬¬¬¬, who feels most comfortable in the background, but who represents nobility, kindness, and dedication, to all who know her. This work would not have been possible without her understanding, support, and cooperation. May her efforts for others be rewarded with the blessing she wants most: that our children and grandchildren dwell in the tents of Torah, always.

Finally, my colleagues and I thank the Almighty for permitting us to be the quills that record His Torah. May His blessings continue so that we may merit the privilege of helping place His word in every Jewish heart and home.

Rabbi Nosson Scherman

Brooklyn, New York Kislev, 5754/December 1993

## An Overview:

## Torah — Written and Oral

When a human being builds a palace, he does not build it according to his own wisdom, but according to the wisdom of a craftsman. And the craftsman does not build according to his own wisdom, rather he uses plans and blueprints in order to know how to make rooms and corridors. The Holy One, blessed is He, did the same. אסתכל באוריתא וברא עלמא. He looked into the Torah and created the world (Midrash).

## I. Divine and Immutable

**Identical** Dambam, or Maimonides, formulated the Thirteen Principles of Faith, which are and I incumbent upon every Jew. Two of them, the eighth and ninth, refer to the Enduring Torah. As they have been set down briefly in the familiar text of Ani Maamin, "I Believe," they are:

- 8. I believe with complete faith that the entire Torah now in our hands is the same one that was given to Moses, our teacher, peace be upon him.
- 9. I believe with complete faith that this Torah will not be exchanged, nor will there be another Torah from the Creator, Blessed is His Name.

who approaches a book as the different.

These principles are essential parts of the faith of the Jew, and they are also The attitude of one fundamental to the way one studies the Torah. For the attitude of one who approaches a book as the immutable word of God is far, far different from that of immutable word of one who holds a volume that was composed by men and amended by others over God is far, far the years. As we begin the study of the Torah, we should resolve that this recognition of its origin and immutability will be in our consciousness always.

> In several of his writings, Rambam sets forth at much greater length the unanimously held view that every letter and word of the Torah was given to Moses by God; that it has not been and cannot be changed; and that nothing was ever or can ever be added to it. Indeed, the Talmud states emphatically that if one questions

the Divine origin of even a single letter or traditionally accepted interpretation of the Torah, it is tantamount to denial of the entire Torah (Sanhedrin 99a).

This harsh judgment is quite proper, for if a critic can take it upon himself to If a critic can denu deny the provenance of one verse or letter of the Torah, what is to stop him from discarding any part that displeases him? Modern times illustrate this all too clearly. And logic dictates that man cannot tamper with the word of God, not stop him from merely because man's intelligence is of a different, infinitely inferior order, but because God and His wisdom are perfect, and, by definition, perfection cannot be improved.

the provenance of one verse or letter of the Torah, what is to discarding any part that displeases him?

There is more. As will be shown below, the Torah is the essence of the universe. As **Essence** a voung man, Rabbi Meir — who was to become one of the foremost sages of the of the period of the Mishnah — was a scribe. The great sage Rabbi Yishmael cautioned (Injuerse him. "My son, be careful in your work, for your work is heavenly. If you delete even one letter or add even one letter, you may destroy the whole world!" (Eruvin 13a).

Throughout history. Jews have maintained the absolute integrity of their Torah Throughout history. scrolls, zealously avoiding any change, even of a letter that would not change the meaning of a word. They knew that their Torah was not merely a "sacred book," it integrity of their was the word of God, and as such it had to remain unchanged.

Jews have maintained the absolute Torah scrolls, Theu knew that their Torah was the word of

The Talmud goes further. One who denies that the Rabbinic tradition, what is commonly called the Oral Torah, was given by God to Moses is castigated as God. someone who "despises the word of God" (Sanhedrin 99a), and Rambam labels such a person a heretic (Hilchos Teshuvah 3:8). In his Introduction to Mishneh Torah, his classic codification of the entire corpus of Jewish law and belief, Rambam lists forty generations in the teacher-student chain of the transmission of the Oral Law, from Moses to Rabina and Ray Ashi. the redactors of the Babylonian Talmud. It is unprecedented in human history that any tradition could be kept intact orally for so long — nearly two thousand years — and it is with us still, in the Talmud, the Midrash, the Codes, and the primary commentaries of the ages.

> of beliefs form the basis of this volume.

This history and set of beliefs form the basis of this volume. It contains the text of This history and set the Torah, the Aramaic translation of Onkelos, the seminal commentary of Rashi, and an anthologized English commentary shaped by the conviction that the entire Torah now in our hands was given by God to Moses, and that it is intact, unchanged and unchangeable.

## II Master Plan of Creation

## First A and Last

well-planned building is based on a concept; the architect begins with an idea, and from it his plan emerges. The intricacies of construction may involve scores of contractors, hundreds of suppliers, thousands of workers, millions of tools and parts and nails and screws. There may be piping enough to stretch for miles, wiring enough to span a continent, but everything unfolds from the original concept, and discerning critics will look for the soul that is sheathed in steel, masonry, and glass,

It may take much training and uncommon brilliance to look through thousands of pages of blueprint and discover the single unifying concept from which they grew, but every intelligent layman knows that there is a purpose behind the volumes of plans.

We all order our lives that way. When parents plan a home for their family, the glimmer in their minds is of a comfortable and wholesome place to live and grow. When a rosh yeshivah seeks to perpetuate the study of Torah, he dreams of the Before final goals can creative crescendo in his future study hall. Nevertheless, before such final goals can be realized, there are long lists of tasks seemingly unrelated to the goal: obtaining seemingly unrelated the land, engaging an architect, formulating an idea, reducing it to a blueprint. finding a builder, obtaining financing, and so on and so on. Only after all the work is done can the original dream take shape.

This concept is expressed beautifully in a phrase from the classic Sabbath song. L'chah Dodi: סוף ממשה במחשבה תחלה. the end of deed is first in thought. This is how intelligent people function — end of deed, first in thought — they decide upon a goal and then work their way toward its fulfillment. The more accomplished the person, the more ambitious the goal — and the more difficult and complex the road ambitious the goal. to its attainment.

be realized, there are long lists of tasks to the goal.

## person, the more

The more accomplished the

**God's** God, too, created the world from a plan and for a purpose. His plan was the Torah, Blueprint which preceded the world (Shabbos 88b), and His purpose was that human beings find the meaning and the goal of creation in the Torah. "He looked into the Torah and created the world," and he designed the universe to make it possible for human beings to carry out the commandments.

Indeed, it was precisely because the Torah can be fulfilled only on earth that Moses succeeded in taking it from heaven and bringing it to the Children of Israel. When God prepared to give the Torah to Moses, the angels angrily contended that man was too lowly and degraded to deserve it. The angels begged God, ... You should place Your majesty [i.e., the Torah] above the heavens... what is a frail deserve it. human that You should remember him? And what is a son of mortal man that You should be mindful of him? (Psalms 8:2,5).

The angels angrilu contended that man was too lowly and degraded to

> Moses refuted them, saying that the Torah could only have been destined for people. It speaks of a nation being freed from Egypt, "Were you enslaved by

Pharaoh?" It demands honesty in business. "Are you involved with commerce?" It commands that parents be honored. "Do you have a father and mother?" It forbids murder, adultery, and theft, "Is there jealousy among you?" (Shabbos 88b-89a).

Just as advanced scholars today study the laws of the Temple service when we have no Temple, so the angels could have studied the Torah on a spiritual and philosophical level higher than that of human beings, Instead, Moses pointed to earth and man as the instruments selected by the Divine Architect for the fulfillment of the Torah's demands. Since God created the universe in consonance Since God created with the Torah's requirements, logic demanded that the Torah descend to earth where ordinary human beings could carry out its precepts literally.

The angels were right to say that "You shall not steal" has a spiritual dimension logic demanded that that is above human comprehension, but if that was all it meant, then God would not have created a physical world filled with animal temptations and out its precepts larcenous instincts. Had He been concerned only with angelic concepts of honor to parents, then He would not have created flesh and blood parents and children. with the blend of harmony and friction, love and resentment that makes the parent-child relationship at once beautiful and difficult. Moses convinced the angels that the physical universe translated the Torah into its material manifestation, that only people could carry out God's will, and that only with the Torah could they do so.

the universe in consonance with the Torah's requirements, ordinaru human beings could came literally.

So the Torah came down to earth but that did not mean that it was to be shorn of its **To Work** spiritual content. When Adam was created, God placed him in the Garden of Eden and to . לעברה ולשמרה, to work it and guard it (Genesis 2:15). The Midrash expounds that he Guard was to work it through the performance of positive commandments, and quard it through the observance of negative commandments. This comment provides a new insight into the purpose of human activities. To be sure, the garden contained real trees and fruits, and like all orchards it had to be cared for and protected, but God that it was to be wanted Adam to know that he had a higher mission than that.

In his most exalted state of mind, a person can realize that the true essence of all his earthly endeavors is his service of God, and that plows and fences can dull his spirituality and blind him to the purpose of his mission. For example, we are all familiar with sad tales of idealists who long to improve the world — only to fall in love with power and forget why they sought it. Some people gain authority and use Some people gain it to make the world better, and accumulate money that they contribute to important causes. Others become strong and rich only to swell their egos and gratify their desires. Or let us imagine that we could make a wish and improve become strong and people's lives. How would we do it? Some would give them homes and bulging bank accounts; others would give them knowledge and morality.

The choice would depend on the spiritual level of the one making the decision. Which of these alternatives would better "work and guard" God's garden? Obviously, it is not easy to choose properly, for that choice can be made only by someone who is not deceived by surface reality.

So the Torah came down to earth but that did not mean shom of its spiritual content.

authority and use it to make the world better. Others rich only to swell their egos.

Indestruct- Through the words of HASHEM the heavens were made (Psalms 33:6), and God's ible ineffable word took physical form. Heaven and earth and all their fullness became Letters the clothing for the word of God which infuses creation, and without which the world could not continue to exist. The black and white fire of Torah became garbed in ink and parchment, and God's wisdom, which is the essence of Torah, was embedded in its words and letters.

> When the ancient Romans condemned the Mishnaic sage Rabbi Chanina ben Teradyon to death for the "crime" of teaching the Torah, they wrapped him in a Torah scroll and set him aflame. As his agony reached its climax, his students asked him, "Rabbi, what do you see?"

> He answered. גוילין נשרפיו ואותיות פורחות, "The parchments are consumed, and the letters flu up (to heaven)" (Avodah Zarah 18a).

Flames can hum parchment and ink. but the letters of the Torah are eternal.

Rabbi Chanina saw what his students could not. Flames can burn parchment and ink, but the letters of the Torah are eternal, for the physical scroll is their abode, not their essence. Hidden in the human scribe's handiwork is the wisdom of the Scribe Who composed and wrote the first Torah in black fire upon white fire. Rabbi Chanina's Roman executioners could exult, as did barbarians in every century, as they vented their hatred on God's Torah, the symbol of all they despised, but they could no more destroy the Torah than they could override the laws of nature. The of the Eternal. letters are eternal for they are the will of the Eternal.

The letters are eternal for they are the will

## III. The Oral Law

## Its Obvious Existence

The Torah was accompanied by an authoritative tradition that explained the I meaning of obscure passages and provided the rules and methods of accurately interpreting the text. Even a cursory reading of the Torah proves that such a tradition had to exist, that there is much more to the Torah than its written text. Examples:

— The Torah prescribes that one who assaults his fellow must pay עין תחת עיו, an eue for an eue (Exodus 21:24), vet never in Jewish history was physical punishment meted out for an assault. The verse was always understood to require monetary compensation. Surely Moses and his successors did not take it upon themselves to Surelu Moses and his change the "plain" meaning of God's word.

successors did not take it upon — Moses instructed the Jews to perform kosher slaughter באשר צויתה, as I have themselves to change commanded you (Deuteronomy 12:21) - yet nowhere in the written text of the the "plain" meaning of God's word. Torah do we find even one of the intricate and demanding rules of kosher slaughter. Where had he commanded them?

There is a companion to the Written Torah, an Oral Law

Countless similar illustrations can be given. The implication of them all is clear beyond a doubt: there is a companion to the Written Torah, an Oral Law תּוֹרָה שֶׁבָּעַל שָּה without which the Written Torah can be twisted and misinterpreted beyond recognition, as indeed it has been by the ignorant down through the centuries.

The early generations of Israel perceived the spiritual essence of the Torah so The Logic clearly that they could sense what God wanted of them. The highest levels of of Holiness spirituality attained by human beings were those of Abraham, Isaac, and Jacob. who obeyed the Torah before it was given. Who told them its laws? No one. Their own spiritual greatness dictated which deeds should be performed and which what God wanted of should be avoided. Their own holiness carried with it the ability to know what deed would enhance that holiness and what would profane it. God and the Torah form one unity; when the Patriarchs attained the lofty heights that brought them as close to God as human beings can come, they simultaneously became human manifestations of the Torah and understood how it was to be clothed in human deed (Ramban).

The early generations of Israel could sense

After the Torah was given, the Oral Law enabled Jews to properly understand the Written Torah, to derive from the laws the principles that should be applied to new situations. That human intellect is capable of divining a degree of God's wisdom is one of His greatest gifts to man. As Rabbeinu Tam put it, that man can sometimes give a logical explanation of one or another law is no proof whatever of the validity of Torah: the Torah does not need to be legitimized by man's approval. Rather it is a tribute to the brilliance of human intellect that it is capable of understanding an aspect of God's wisdom.

Given the exalted nature and ineffable essence of the Torah, it is understandable Torah Studu that the commandment to study it is of a different order than the performance of — Man's the other commandments: פִּי גֵר מִצְוָה וְתוֹרָה, For a commandment is a lamp and Loftiest Torah is light (Proverbs 6:23). What is the difference between a lamp and light? The lamp contains the oil and wick that bear the light; without a lamp, there would be no light, but a lamp without light is cold and useless. Similarly, the wisdom of the Without a lamp, there Torah is embodied in such material objects as matzos, tefillin, money, offerings, a lamp without light is mezuzos, food. God's wisdom dictates that people ascend the spiritual ladder cold and useless. through performance of the commandments of the Torah, just as a lamp makes light possible. However, Man's highest privilege and loftiest attainment is in the study of Torah itself — the light — whereby mortal man unites with the thought and wisdom of God Himself.

# Attainment

It is said that Ramban told his students that the Torah portion Haazinu contains Every Man's allusions to every person's name and destiny. He had a student named Abner who **Destinu** turned heretic, and taunted his former teacher asking "Where is my name found in Haazinu?" Ramban answered that there are four words that set forth his fate, and the third letters of those words contain his name: אָפָאיהָם אַשׁבּיתָה מָאַנוֹשׁ זכרם, [God said of those who defy Him] I will scatter them to the far corners of the earth; I will make their remembrance cease from among men (Deuteronomy 32:26).

Abner blanched. In the Torah, his master had found punishment for his heresy or, perhaps a message to him to repent. Indeed, Abner repented and set off on a self-imposed exile.

In more recent times, when blasphemers raised their heads against the sanctity of the Oral Torah, such commentaries as Malbim, R' Samson Raphael Hirsch, Haamek Davar, and Ha'Ksav V'haKabbalah demonstrated how the Written and the Oral Torah are indivisible parts of a sacred whole.

Torah is the blueprint soul of Creation.

Torah is the blueprint and its study is the soul of Creation: אם־לא בריתי יומם ולילה and its study is the חקות שמים וארץ לא־שמתי, were it not for My covenant [i.e., the study of Torah], day and night I would not have appointed the ordinances of heaven and earth (Jeremiah 33:25). The privilege of accepting the Torah from God, of carrying out its precepts. and of finding its sacred sparks in the darkest corners of earthly existence, belongs to Israel. Thus, the Torah and Israel are the twin purposes of Creation.

To embody Torah in a physical garb and to enable Israel to elevate spiritual potential from the morass of the mundane, were heaven and earth created.

Rabbi Nosson Scherman

### PLESSINGS OF THE TORAH / הרבות התוכה

The reader shows the *oleh* (person called to the Torah) the place in the Torah.

The *oleh* touches the Torah with a corner of his *tallis*, or the belt or mantle of the Torah, and kisses it.

He then begins the blessing, bowing at ברכר Bless,' and straightening up at 'ז'. HASHEM.

Rless HASHEM, the blessed One.

בָּרָבוּ אֶת יהוה הַמְּבֹרָךְ.

Congregation, followed by oleh, responds bowing at אָבֶרוּדְ, 'Blessed,' and straightening up at HASHEM.

Blessed is HASHEM, the blessed One, for all eternity.

בָּרוּך יהוה הַמְּבֹרָךְ לְעוֹלָם וָעֶד.

Oleh continues:

Blessed are You, HASHEM, our God, King of the universe, Who selected us from all the peoples and gave us His Torah. Blessed are You, HASHEM, Giver of the Torah. (Cong. – Amen.) בָּרוּך אַתָּה יהוה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם, אֲשֶׁר בָּחַר בָּנוּ מִכָּל הָעַמִּים, וְנָתַן לֵנוּ אֶת תּוֹרָתוֹ. בָּרוּךְ אַתָּה יהוה, נוֹתֵן הַתּוֹרָה. (תּת - אָמֵן)

After his Torah portion has been read, the oleh recites:

Blessed are You, HASHEM, our God, King of the universe, Who gave us the Torah of truth and implanted eternal life within us. Blessed are You, HASHEM, Giver of the Torah. (Cong. – Amen.) בָּרוּך אַתָּה יהוה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם, אֲשֶׁר נָתַן לֶנוּ תּוֹרַת אֱמֶת, וְחַיֵּי עוֹלָם נָטַע בְּתוֹבֵנוּ. בָּרוּךְ אַתָּה יהוה, נוֹתֵן הַתּוֹרָה. (מּיִּל - אָמֵן)

## Pronouncing the Names of God

The Four-Letter Name of HASHEM [יהיריה] indicates that God is timeless and infinite, for the letters of this Name are those of the words הָּיָה הֹיָה וְּיִהְיִה, He was, He is, and He will be. This name appears in some editions with vowel points [יְּהִייִה] and in others, such as the present edition, without vowels. In either case, this Name is never pronounced as it is spelled.

During prayer, or when a blessing is recited, or when a Torah verse is read, the Four-Letter Name should be pronounced as if it were spelled אָדְיאָ, ä dō nai', the Name that identifies God as the Master of All. At other times, it should be pronounced שַּהַ, Hashem, literally, "the Name."

In this work, the Four-Letter Name of God is translated "HASHEM," the pronounciation traditionally used for the Name to avoid pronouncing it unnecessarily.

The following table gives the pronunciations of the Name when it appears with a prefix.

בי-ה־ו־ה, — bä dō nai' ה־ו־ה-יז. — vä dō nai'

יה־ו־ה, – kā dō nai'

לי־ה־ו־ה, – lä dō nai'

מייהיויה, — mā ä dō nai'

יהירה, — she ä dō nai '

Sometimes the Name appears with the vowelization ביה'יר. This version of the Name is pronounced as if it were spelled אַלְהִים , e lō him', the Name that refers to God as the One Who is all-powerful. When it appears with a prefix לְיה וֹירִיה, it is pronounced lā lō him'. We have translated this Name as Hashem/Elohim to indicate that it refers to the aspects inherent in each of those Names.

## ספר בראשית ניש Bereishis/Genesis

## טעמי המקרא / Cantillation Marks

פַּשְטָא מֻנַּח זַרְקָא מֻנַּח סֶגוּל מֻנַּח ו מֻנַּח רְבִיעִׁי מַהְפֵּךְ פַּשְטָא זָקֵף־קָטֹן זָקֵף־גָּדְּוֹל מֵרְכָא טִפְּחָא מֻנַּח אֶתְנַחְתָּא פָּזִר הְלִישָׁא־קְטַנָּה הְלִישָׁא־גְרוֹלָה קַרְמָא וְאַוְלָא אַוְלָא־גַׁרֵשׁ גַּרְשַׁיִם דַּרְגָּא תְבֶיר יְיִתִיב פְּסִיק ו סְוֹף־פָּסְוּק שַׁלְשֶׁלֶת קַרְנִי־פָּרָה מִרְכֵּא כְפוּלָה יֶרַח־בֶּן־יוֹמֶוֹ:

## אונקלוס

אַכְּקְרְמִין בָּרָא יְיָ יָת שְׁמַיָּא וְיָת אַרְעָא: בּוָאַרְעָא בַּוֹת צָּרְיָא וְרִיקּנְיָא וַחֲשוֹבָא עַל־אַפִּי תְהוֹמָא וְרִיקּוֹיָא מִן קָרָם יִיִּ מְנִשְׁבָא עַל־אַפִּי מִיָּא: יְנַאָּמִר יְיָ יְהֵי נְהוֹרָא עָרִי טְב וְאַפְּרַש יִי בָּיו יָת נְהוֹרָא וְבִין חֲשוֹבָא: הּוּקְרָא יִי לְהוֹרָא יִּבְיִם חֲשוֹבָא: הּוּקְרָא יִי לְּהוֹרָא יָמָמָא וְלַחֲשוֹכָא קְרָא לֵילָיא וָהַוֹּה רְמַשׁ וָהַוָּה צְפָּר יוֹמֵא חַה:

## פרשת בראשית

אַר בְּרֵאשָׁית בָּרָא אֱלֹהִים אֵת הַשָּׁמֵיִם וְאַת הָאָבֶץ: וְהָאָבֶץ

הָיְתָה תֹהוּ נָבֹהוּ וְחְשֶׁךְ עֵל־פְּנֵי תְהָוֹם וְרְוּחַ אֱלֹהִים

מְלַהָּים אֶלּהִים אֶת־הָאוֹר בִּי־עֻוֹב וַיַּבְדֵּל אֱלֹהִים בֵּין

הְאוֹר: וַיִּרְא אֱלֹהִים אֶת־הָאוֹר בִּי־עֻוֹב וַיַּבְדֵּל אֱלֹהִים בֵּין

הְאוֹר וּבֵין הַחְשֶׁךְ: וַיִּקְרָא אֱלֹהִים וּ לָאוֹר יוֹם וְלַחִשֶּׁךְ

הַּאַוֹר וֹבִין הַחְשֶׁךְ: וַיִּקְרָא אֱלֹהִים וּ לָאוֹר יוֹם וְלַחִשֶּׁךְ

הַבָּץ לֵילָה וַיִּהִי־עֵרָב וַיִּהִי־כְּקֵר יִוֹם אֶחָד:

.0--

בבקרים, וכמו מגיד מראשית אחרית (ישעיה מו:י) ולא פירש מגיד מראשית דבר אחרית דבר, אם כן חמה על עלמד. שהרי המים הדמו. שהרי כחיב ורוח אלהים מרחפת על פני המים. ועדייו לא גילה המהרא בריאת המים מחי היחה. הא למדת שהדמו המים לחרץ, ועוד. שהשמים מחש ומים נברחו (חגינה יב.). על כרחד לח לימד המהרח בסדר המוהדמים והמחוחרים כלום: ברא אלהים, ולח נחמר ברח ה'. שבתחלה עלה במחשבה לבראתו במדת הדיו וראה שאיו העולם מחקיים. הקדים מדת כתמים ושתפה למדת הדיו. והיינו דכתיב ביום עשות ה' חלהים חרץ ושמים (להלו ב:ד: ב"ר יביטו. ידיא: ש"ר לניג: פס"ר מ (הסו:)): (ב) תהו ובהו. חהו לשון חמה ושממון, שאדם חוהה ומשחומם על בהו שבה: תהו. אשטורדישו"ן בלע"ו: בהו. לשנו כיהות ולדו (אונהלום): על פני תהום. על פני המים שעל האכז: ורוח אלהים מרחפת. כסף הכבוד טומד בחויר ומרחף על פני המים ברוח פיו של ההב"ה ובמחמרו כיונה המרחפת על ההן (חגיגה מו.: מדרש חהלים לג:ה) אקונטי"ר כלע"ו: (ד) וירא אלהים את האור בי טוב ויבדל. אף כזה אנו לריכיו לדברי חגדה. רחהו שחינו כדחי להשחמש בו רשעים והבדילו ללדיהים לעתיד לבא (חגיגה יב.; ב"ר ג:ו). ולפי פשוטו כך פרשהו, ראהו כי טוב ואין נאה לו ולחשך שיהיו משתמשין בערבובית, והבע לזה תחומו ביום ולזה תחומו בלילה (ב"ר שם; פסחים ב.): (ה) יום אחד. לפי סדר לשון הפרשה היה לו לכחוב יום ראשון כמו שכתוב בשאר הימים. שני, שלישי, רבישי, למה כתב אחד, לפי שהיה הקב"ה יחיד בעולמו, שלא נבראו המלאכים עד יום שני. כך מפורש בב"ר (ג:ח): (א) בראשית, אמר רבי ינחק, לא היה נריך להתחיל את החורה אלא מהחדש הזה לכם שהיא מנוה ראשונה שנלטוו בה ישראל. ומה טעם פחח בבראשים, משום כח ממשיו הגיד לממו לחת להם נחלח גוים (תהלים היא:ו: תנחומה ישו יה) שהם יאמרו אומות המולם לישראל ליסטים אתם שכבשתם ארלות שבעה גוים. הם אומרים להם כל הארץ של ההב"ה היא, הוא בראה ונתנה לאשר ישר בעיניו, ברלונו נחנה להם. וברלונו נמלה מהם ונחנה לנו (ב"ר ח:ב): בראשית ברא. חיו המהרח הזה אומר אלא דורשני. כמ"ש רז"ל בשביל התורה שנהראת ראשית דרכו ומשלי חיכב: סנחומא ישו ה) ובשביל ישראל שנהראו ראשית תבואתה (ירמיה בוג: תנתומא ישו ג: ויק"ר לו:ד). ואם באת לפרשו כפשוטו כד פרשהו, בראשית בריאת שמים וארן והארן היתה חהו ובהו וחשר ויאמר אלהים יהי אור. ולא בא המהרא להורות סדר הבריחה לומר שחלו הדמו. שחם בח להורות כד. היה לו לכתוב ברחשונה ברח את השמים וגו', שאיו לד כאשית במהכא שאינו דבוה לתיבה שלאתריו. כמו בראשית ממלכת יהויקים (ירמיה כז:ח) רחשית ממלכתו (להלן י:י) רחשית דגנד (דברים יח:ד). אף כאן אתה אומר בראשית ברא אלהים וגו' כמו בראשית ברוא, ודומה לו תחלת דבר ה' בהושע (הושע א:ב) כלומר תחלת דבורו של ההב"ה בהושע ויאמר ה' אל הושע וגו'. וא"ת להורות בא שאלו תחלה נבראו, ופירושו בראשית הכל ברא אלו, ויש לך מקראות שמקלרים לשונם וממפטים חיבה אחת. כמו כי לא סגר דלחי בטני (איוב ג:י) ולא פירש מי הסוגר. וכמו ישא את חיל דמשה (ישטיה ח:ד) ולא פירש מי ישאנו, וכמו אם יחרוש בבקרים (עמום וויב) ולא פירש אם יחרוש אדם

### **PARASHAS BEREISHIS**

1.

We begin the study of the Torah with the realization that the Torah is not a history book, but the charter of Man's mission in the universe. Thus, in his very first comment, Rashi cites Rav Yitzchak who says that since the Torah is primarily a book of laws, it should have begun with the commandment of the new moon (Exodus 12:2), the first law that was addressed to all of Jewry as a nation. He explains that the reason for the Torah's narrative of Creation is to establish that God is the Sovereign of the universe: He declared to His people the power of His works in order to give them the heritage of the nations (Psalms 111:6), If the nations accuse Israel of banditry for seizing the lands of the seven nations of Canaan, Israel can respond, "The entire universe belongs to God. He created it and He granted it to whomever He deemed fit. It was His desire to give it to them and then it was His desire to take it from them and give it to us."

As Ramban notes, even after reading how the world and its central character, Man, came into being, we still do not understand the secret or even the process of Creation. Rather, the work of Creation is a deep mystery that can be comprehended only through the tradition transmitted by God to

Moses, and those who are privileged to be entrusted with this hidden knowledge are not permitted to reveal it. What we do know is that Adam and Eve, the forerunners of humanity, had the mission of bringing about the fulfillment of Creation by carrying out God's commandment. They failed, and were driven into exile.

Man's mission did not change, however, only the conditions in which it would be carried out. God punished the transgressors, but did not discard them. They could repent; indeed, the concept of repentance was a prerequisite to Man's existence, because he could not have survived without it. Adam and Eve repented. So did the subsequent sinners Cain and Lemech. This, too, is one of the major lessons of the story of Genesis: Man may sin, but he can come back, and God allows him the opportunity to do so.

All this is a prelude to the story of Israel. God was patient for ten generations between Noah and Abraham, but each of these generations failed to carry out the mission for which it had been created. After that failure, God chose Abraham and his offspring to be the bearers of the mission that had originally been universal (see Avos 5:2). Ramban maintains that this is why Genesis is called the Book of Creation: The

## **PARASHAS BEREISHIS**

1 In the beginning of God's creating the heavens and the earth — <sup>2</sup> when the earth was astonishingly empty, with darkness upon the surface of the deep, and the Divine Presence hovered upon the surface of the waters — <sup>3</sup> God said, "Let there be light," and there was light. First Day <sup>4</sup> God saw that the light was good, and God separated between the light and the darkness. <sup>5</sup> God called to the light: "Day," and to the darkness He called: "Night." And there was evening and there was morning, one day.

essence of creation is not primarily the story of mountains and valleys, of oceans and deserts, or even of human and animal life. Creation is the story of the birth of Israel, the nation that inherited the task of Adam and Eve. In this first Book of the Torah we trace Israel's story from the life of Abraham and Sarah until their offspring develop into a family and then a nation.

Ramban comments that the Torah relates the story of the six days of Creation ex nihilo to establish that God is the sole Creator and to refute the theories of those who claim that the universe is timeless or that it came into being through some massive coincidence or accident. This is implicit in the narrative of the first six days, for Scripture gives no specific details regarding the process of Creation, just as it makes no mention of the angels or other incorporeal beings. The story of Creation tells of when the major categories of the universe came into existence only in very general terms, because its primary purpose is to state that nothing came into being except at God's command.

1. בְּרֵא אֵלֹהִים — In the beginning of God's creating. This phrase is commonly rendered In the beginning God created, which would indicate that the Torah is giving the sequence of Creation — that God created the heaven, then the earth, darkness, water, light, and so on. Rashi and Ibn Ezra disagree, however, and our translation follows their view.

According to Ramban and most other commentators, however, the verse is indeed chronological. It begins with a general statement: At the very first moment — from absolute nothingness — God created the heaven and the earth, i.e., the basic substance from which He then fashioned the universe as we know it, as expounded in the following verses. The chapter continues the day-to-day process until it reaches its climax in the Creation of Man — the prime goal of Creation.

אַלהים — God. This Name denotes God in His Attribute of

Justice [מְרַּתְ הַבְּרִין], as Ruler, Lawgiver, and Judge of the world. By using this Name exclusively in the narrative of Creation, the Torah indicates that Justice is the ideal state of the world, meaning that Man should be treated exactly as he deserves, according to his deeds. However, because Man is not virtuous enough to survive such harsh scrutiny, God added His Attribute of Mercy to the story of Creation, so that judgment would be tempered with mercy (see 2:4).

- 2. חשְׁרְ Darkness. This is not merely the absence of light, but a specific creation, as is clearly stated in Isaiah 45:7: יוצָר אור ובורָא חשֶר, He Who forms the light and creates darkness. This is also indicated by the Sages' characterization that until light and darkness were separated from one another, they functioned "in a mixture," implying that patches of light and darkness were intermixed with one another.
- **3.** This verse begins a detailed chronology of Creation, but, as noted above, the narrative of Creation is beyond our comprehension. The commentary will be limited to a brief selection from pertinent commentaries.
- 4-5. בייטוב ... בייטוב God saw that. ..was good. In the plain sense, God saw that the light was good, so He decreed that it should not be mingled with the darkness, but should function independently during the day (Rashi). Ramban maintains that the term saw that it was good means that God expressed His approval and decreed permanence to the phenomenon under discussion, in this case that the light required no further perfection. Then (v. 5), "God summoned the light and appointed it for duty by day, and He summoned the darkness and appointed it for duty by night" (Pesachim 2b).

According to the Midrash, the original light was of an intense spiritual quality and *God saw* that the wicked were unworthy of enjoying it. Therefore, He separated it from the rest of the universe and set it aside for the use of the righteous in the World to Come (*Rashi*).

Throughout the narrative, the term that it was good means that the creation of the item under discussion was completed. Thus, for example, the light is described as good, because its existence and function were now final. The waters, however, did not receive their final form until the third day, when they were gathered into seas and oceans. Consequently, they were not called good until the third day (Rashi to v. 7).

5. וְיְהִייבֶּקֶר — And there was evening and there was morning. The first day is now complete. Scripture uses the cardinal number אָתִי, one day, instead of the ordinal number, first day, to indicate that on this day God was One

וּוַאַמַר יִיָּ יִהִי רָקִיעָא בְּמִצִיעוּת מַיַּא ויהי מפריש בין מיא למיא: זועבד יי ית רקיעא ואַפרישׁ בּין מיא די מלרע לרקיעא ובין מיַא די מעל לרקיעא וַהַנָה כָן: הּוֹקָרַא יִיַ לְרָקִיעַא שְׁמַיַא והוה רמש והוה צפר יום תנין: סואמר יי יתכנשוו מיא מתחות שמיא לאתר חַד וָתְתְחַזֵי נַבֶּשְׁתַא וַהַנַה כָן: יוּקָרָא יַנַ ליַבשתא אַרעא ולבית כּנישות מיא קרא יממי וחזא יי ארי טב: יאואמר יי תדאית ארעא דיתאה עסבא דבר זַרעה מזדרע אילו פיריו עבד פיריו לונה די בר זרעה בה על אַרעא נהנה כן: יבואפקת ארעא דיתאה עסבא דַבר זַרעה מזדרע לזנוהי ואילן עבד פירין דבר זרעה בה לזנוהי וחזא יי אַרִי טַב: יגוַהַוָה רָמַשׁ וָהַוָה צפר יום תליתאי: ירואַמֶר יִי יְהוֹן נהורין ברקיעא דשמיַא לאפרשא בין

ּ נַיִּאמֶר אֱלֹהִים יְהִי רָקִיעַ בְּתִוֹךְ הַמָּיִם וִיהִי מַבְּהִּיל בְּין אֲשֶׁר מִתַּחַת לֶרָלִּיעַ וּבִין הַמַּיִם אֲשֶׁר מִתַּל לֶרָקִיעַ וַיְהִי־ הַבָּן: וַיִּקְרָא אֱלֹהָים לֶרָקִיעַ שָׁמָיִם וַיְהִי־עֶּרֶב וַיְהִי־בְּקֶר וּ מַנִי:

יַּיִאֶמֶר אֱלֹהִים יָקָוֹוּ הַמַּיִם מִתַּחַת הַשָּׁמִׁים אֶל־כָּקְוֹם אֶל־כָּקְוֹם אֶלְהִים וּלַיָּבָּשָׁה וְיִהִי־בֵן: וַיִּקְרָא אֱלֹהִים וּ לַיַּבָּשָׁה אֶלְהִים וּלַיָּבְאָה הַיַּבָּשָׁה וַיְּהִי־בֵן: וַיִּקְרָא אֱלֹהִים פִּי־טְוֹב:

אַרְץ וּלְמִינִה הַמָּיִם תִּרְשֵׁא הָאָרֶץ הָשָׁא עֲשֶׁב מַזְרִיע זֶרַע לֶרִיע זֶרַע עֵץ פְּרִי עְשֶׁה פְּרִי לְמִינוֹ אֲשֶׁר וַרְעוֹ־בְּוֹ עַלֹּ־הָאָרֶץ בְּשָׁא עֲשֶׂב מַזְרִיע זֶרַע לְמִינִהוּ יַּ וַתִּיֹבְן: וַתּוֹצֵא הָאָרֶץ הָשֶׁא עֲשֶׂב מַזְרִיע זֶרַע לְמִינִהוּ יַּ וַיְתִי־בֵּן: וַתִּוֹצֵא הָאָרֶץ הָשֶׁר וַרְעוֹ־בְּוֹ לְמִינֵהוּ וַיִּיִרְא אֱלֹהָים כִּי־ יְּמֵרִי וְמָרִי בָּקֵר יִוֹם שְׁלִישֵׁי:

יִּ טוֹב: וַיְהִי־עַרֶב וַיִּהִי־בְּקֵר יִוֹם שְׁלִישֵׁי:

יַר וַיִּאמֶר אֱלֹהָים יְהֵי מָארת בְּרְקִיעַ הַשְּמֵים לְהַבְּדִּיל בֵּין יִי מָארת בִּין הַיִּים לְהַבְּדִּיל

עשב. לא דשא לשון עשב ולא עשב לשון דשא. ולא היה לשון המהרא לומר חעשיב הארץ, שמיני דשאין מחולקין כל אחד לעלמו נקרא עשב פלוני, ואין לשון למדבר לומר דשא פלוני. שלשון דשא היא לבישת הארץ במשבים כשהיא מתמלאת בדשאים: תדשא הארץ. חתמלא ותחכסה לבוש עשבים (ר"ה יא.). בלשון לע"ז נקרא דשא ארבדי"ץ כולן בערבוביה, וכל שרש לעלמו נקרה עשב: מודיע זרע. שיגדל בו זרעו לזרוע ממנו במקום אחר: עץ פרי. שיהא טעם העץ כטעם הפרי, והיא לא עשתה כן אלא וחולא הארז וגו' ועז עושה פרי, ולא העז פרי, לפיכד כשנחהלל אדם על עונו נפהדה גם היא על עונה ונחקללה (ב"ר ה:ע): אשר זרעו בו. הן גרעיני כל פרי שמהן החילן לומח כשנוטעים אוחו: (יב) ותוצא הארץ וגו׳. אע"פ שלא נאמר למינהו כדשאים בלווייהן. שמעו שנלטוו האילנות על כך ונשאו ק"ו בעלמו. כמפורש באגדה בשחיטת חולין (ס.): (יד) יהי מארת וגו׳. מיוס רחשון נברחו וברביעי לוה עליהס להתלות ברקיע (תגיגה יב.) וכן כל תולדות שמים וארן נבראו ביום ראשון וכל אחד ואחד נהבע ביום שנגזר עליו (חנחומא ישן א־ב; ב"ר יב:ד). הוא שכחוב את השמים לרבות תולדותיהם ואת הארן לרבות תולדותיה (ב"ר א:יד): יהי מארת. חסר וי"ו כחיב, על שהוא יום מארה ליפול אסכרה בחינוקות. הוא ששנינו ברביעי היו מתענים על אסכרה שלא תפול בחינוהות ותענית כז:: מס' סופרים פי"ו):

(ו) יהי רקיע, יחזק הרקיע, שאע"פ שנבראו שמים ביום הראשון עדיין לחים היו והרשו בשני מגערת ההב"ה באמרו יהי רקיע. וז"ש עמודי שמים ירופפו (איוב כו:יא) כל יום ראשון, ובשני יחמהן מגערתו (שם) כאדם שמשתומם ועומד מגערת המאיים עליו (ב"ר ד:ב, ז, יב:י; חגינה יב.): בתוך המים. באמלע המים, שיש הפרש בין מים העליונים לרהיע כמו בין הרקיע למים שעל הארץ. הא למדת שהם חלוים במאמרו של מלר (כ"ר ד:ג): (ז) ויעש אלהים את הרכיע. חקנו על עמדו והיא עשייחו. כמו ועשחה את לפרניה (דברים כא:יב): מעל לרקיע. על הרקיע לא נאמר אלא מעל לרקיע, לפי שהן תלוין באויר (ב"ר שם). ומפני מה לא נאמר כי טוב ביום שני, לפי שלא היה נגמר מלאכת המים עד יום שלישי והרי התחיל בה בשני, ודבר שלא נגמר אינו במלואו וטובו. ובשלישי שנגמר מלאכם המים והסחיל וגמר מלאכה אחרת כפל בו כי פוב שני פעמים. אחד לגמר מלאכת השני ואחד לגמר מלאכת היום (שם ו): (ח) ויקרא אלהים לרקיע שמים. של מיס, שם מיס, לש ומים, שערבן זה בזה ועשה מהם שמים (שם ז; חגיגה יב.): (ט) יקוו המים. שטוחין היו על פני כל הארץ והקוום באוקינום הוא הים הגדול שבכל הימים (פדר"א פ"ה: ב"ר ה:ב: ח"כ שמיני פרשתא ג): (י) קרא ימים. והלא ים אחד הוא, אלא אינו דומה טעם דג העולה מן הים בעכו לדג העולה מו הים באספמיא (ב"ר שם ח): (יא) תדשא הארע דשא

[because this phrase can be rendered the day of the One and Only]. On this day, God was still the only spiritual being in existence, for the angels were not created until the second day (Rashi).

**6-8. Second day.** The heavens had been created on the first day, but they were still in a state of flux. On the second day, at God's command, "Let there be a firmament," they solidified, creating a division between the waters above and the waters below (Rashi). According to Ramban, however, the separation mentioned in this verse is between the wholly spiritual, extraterrestrial aspects of Creation and the tangible world that is within the province of Man [which would include even the furthest reaches of the solar system]. He states, "Do not expect me to write anything about [the creation of the sec-

ond day] since Scripture itself did not elaborate upon it .... The verses in their literal sense do not require such an explanation. Those who understand the explanation are forbidden to reveal it. For those of us who do not understand, [it is forbidden to speculate about the unknown]." Ramban's implication is clear: The "firmament" and the "upper and lower waters" are among the mysteries of Creation that are either unknowable to Man or must be limited to those qualified to know them.

Since there is no solid dome encircling the earth, the commentators, including *lbn Ezra, Malbim,* and *R' Hirsch,* discuss the meaning of the word "firmament." Generally, they comment that the term refers to the atmosphere that encircles the world.

This is the only day regarding which the Torah does not

Second <sup>6</sup> God said, "Let there be a firmament in the midst of the waters, and let it separate between Day water and water." <sup>7</sup> So God made the firmament, and separated between the waters which were beneath the firmament and the waters which were above the firmament. And it was so. <sup>8</sup> God called to the firmament: "Heaven." And there was evening and there was morning, a second day.

Third <sup>9</sup> God said, "Let the waters beneath the heaven be gathered into one area, and let the dry Day land appear." And it was so. <sup>10</sup> God called to the dry land: "Earth," and to the gathering of waters He called: "Seas." And God saw that it was good. <sup>11</sup> God said, "Let the earth sprout vegetation: herbage yielding seed, fruit trees yielding fruit each after its kind, containing its own seed on the earth." And it was so. <sup>12</sup> And the earth brought forth vegetation: herbage yielding seed after its kind, and trees yielding fruit, each containing its seed after its kind. And God saw fourth that it was good. <sup>13</sup> And there was evening and there was morning, a third day.

Day 14 God said, "Let there be luminaries in the firmament of the heaven to separate between

say או בי אוב, it was good. Rashi explains that this term is used only for a finished creation, but the waters, which were begun on the second day, were not completed until the third day. The Midrash gives a different reason. The waters were divided on this day, symbolizing strife, which occurs when the bonds that unite people are broken. Schism and dispute cannot be called good. Resisei Layla points out that because strife began on the second day, the psalm sung by the Levites during the Monday Temple service — which is also the Song of the Day in the Monday morning prayers — was one composed by the sons of Korach, the instigator of strife against Moses and Aaron.

Rabbeinu Bachya also comments on why the Torah does not state that the achievements of the second day were good. He states that this is because the creation of the angels and the firmament, though momentous, was not the prime purpose of Creation. Rather, the prime pupose of Creation is the "lower world," the world where Man does his work of bringing God's plan to fruition. Only when Man's interests are served do the heavens and the heavenly beings justify their existence; "the righteous are greater than the ministering angels" (Sanhedrin 93a).

9-13. Third day. Up to now, the entire earth was submerged under water. On the third day, God decreed boundaries for the water, making way for the development of land, vegetation, animal life, and, ultimately, Man.

9. יְמֵרְאֶה הַיּפְּשָׁה — And let the dry land appear. The earth had been created on the first day, but it was neither visible nor dry until the waters were commanded to assemble in their designated areas (Rashbarn).

- 10. אֶרֶא Earth. This name is from רור, to run, to rush, or rush, or rush, to desire. God began by creating one rock; and it rushed to expand, in order to fulfill His desire (Bereishis Rabbah 5:7).
- 11. עֵשֶׁב מַּוְרִיעָ זֶּרֵע Herbage yielding seed. God commanded that the vegetation should grow its own seed within itself, so that it could be planted elsewhere (Rashi).
- 12. אָאָרָא האָרָא And the earth brought forth. The Talmudic sage Rav Assi noted the apparent contradiction between this verse and the Torah's statement that nothing had grown prior to the creation of Adam (2:5). He explains that the herbs began to grow on the third day, as they had been commanded, but stopped before they broke through the soil. It remained for Adam to pray for them, whereupon rain fell and the growth was completed. This teaches that God longs for the prayers of the righteous (Chullin 60b).
- 14-19. Fourth day. The luminaries, which had been created on the first day, were set in place on the fourth (*Chagigah* 12a). Indeed, all the potentials of heaven and earth were created on the first day but each was set in place on the day when it was so commanded (*Rashi*).

The Vilna Gaon notes that the creations of the first three days and those of the next three days paralleled and complemented one another. Light was created on the first day, and the luminaries were set in place on the fourth. The seas and atmosphere were created on the second day, and aquatic and bird life were created on the fifth. The dry land and vegetation were created on the third, and populated on the sixth.

The Midrash notes this phenomenon and comments that the Sabbath came and protested to God, as it were, saying, "You have given a 'mate' to each of the days, but You have not given me a mate." God responded that the Jewish people would be its mate, because Israel would accept the commandment to observe the Sabbath. Bais HaLevi explains the Sabbath's plaint. The items completed on the first three days were implemented on the next three days, but what would bear the message of the Sabbath that God is the Creator Who brought the world into being in six days and rested on the seventh? God replied that Israel would declare that testimony — it would be the mate of the Sabbath.

יממא וביז ליליא ויהוז לאתיז ולזמניז ולמימני בהוז יומיו ושניו: טוויהוו לנהוריו ברקיעא דשמיא לאנהרא על אַרעַא וַהַוַה כֵן: ייונעבר יִיַ יַת תְּרֵין נָהוֹרַיַּא רַבְּרַבַיַּא יַת נָהוֹרָא רָבַּא למשלט ביממא וית נהורא זערא למשלט בליליא וית פוכביא: ייויהב יתהוז יי בּרקיעא דשמיא לאנהרא על ארעא: יחולמשלט ביממא ובליליא וּלְאַפְּרַשַא בֵּין נְהוֹרָא וּבֵין חֲשוֹבָא וחזא יי ארי טב: יטוהוה רמש והוה צפר יום רביעאי: בואמר יי ירחשון מיא רחש נפשא חיתא ועופא יפרח על אַרעא על אַפּי רקיעא דשמיא: באוברא יי ית תּנִיניַא רברביַא ויַת כּל נפשא חיתא דרחשא די ארחישו מיא לוניהון ויַת כּל עופא דפרח לונוהי וַחַנַא יִיָ אַרֵי טָב: כבוּבָרִיךְ יַתְהוֹן יִיַ למימר פושו וסגו ומלו ית מיא ביממיא ועופא יסגי בארעא: כגוהוה רמש והוה צפר יום חמישאי: בדואמר יי תפק ארעא נפשא חיתא לזנה בָּעִיר וּרָחֵשׁ וְחֵנַת אַרְעָא לְזְנַהּ וַהַנַה בן: בהושבר יי ית חות אַרעא לווה וית בעירא לזנה וית כל רחשא באַרעא לַזְנוֹהִי נְחַזֵא יִיַ אַרִי טַב:

הַיּוֹם וּבִין הַלֶּיְלָה וְהָיִוּ לְאתֹת וּלְמְוֹצְרִים וּלְיָמֶים וְשָׁנִים:

יוּ וְהָיִוּ לִמְאוֹרת בִּרְקִיעַ הַשָּׁמִים לְהָאָיר עַל־הָאָבֶץ וֵיְהִי־

יוֹ בֵן: וַיַּעַשׁ אֱלֹהִים אֶת־שְׁנֵי הַמְּאֹרָת הַגְּרֹלִים אֶת־הַפָּאוֹר הַקָּטוֹ

יוֹ לְמֶמְשֵׁלֶת הַלַּיְלָה וְאָת הַלְּיָבֶ הִיּוֹם וְאֶת־הַפָּאוֹר הַקָּטוֹ

יוֹ בְּמֶמְשֵׁלֶת הַלַּיְלָה וְאָת הַלְּהָאִיר עַל־הָאָבֶץ: וְלִמְשׁל בַּיִּוֹם

וּבַלֵּיְלָה וּלְהַבְּרִיל בֵּין הָאָוֹר וּבִין הַחְשֶׁךְ וַיִּרָא אֱלֹהָים

יוֹ כִּיִינִב וְיִהִי־עָרֵב וַיִּהִי־בְּקֵר וְוֹם רְבִיעֵי:

בּ וַיַּאמֶר אֱלֹהִים וִשְּׁרְצִוּ הַּמַּיִם שֶׁרֶץ נֵפֶשׁ חַיֶּה וְעוֹף כֹּא יְעוֹפֶף עַל־הָאָרֶץ עַל־פְּנֵי רְקִיעַ הַשָּׁמָיִם: וַיִּבְרָא אֱלֹהִים אֵלּהִים אֶת־הַתַּנִּינֶם הַגְּּרְלָים וְאֵת כָּל־גֵפֶשׁ הַחַיֵּה וֹ הָרֹמֶשֶׁת אֲשׁר שֶׁרְצוּ הַמַּיִם לְמִינֵהֶם וְאֵת כָּל־עְוֹף כָּנָף לְמִינֵהוּ בַּבּ וַיִּרֶץ אֲלַהָים כִּי־טְוֹב: וַיְבָרֶךְ אֹתָם אֱלֹהָים לֵאמֶר פְּרָוּ בּיַרָא אֱלֹהָים כִּי־טְוֹב: וַיְבָרֶךְ אֹתָם אֱלֹהָים לֵאמֶר פְּרְוּ בּיִּרְא וֹנְיִהִי בְּאַרֶץ: וַיְהִי־בֹּ וּמִלְאָוּ אֶת־הַמַמִּים בַּיַּמִים וְהָעִוֹף יִרֶב בָּאָרֶץ: וַיְהִי־בּ בַּאָרֶץ: וַיְהִי־בֹּ עֵרָב וַיִּהְיִבְּרָן חַמִּישֵׁי:

בּר וַיָּאמֶר אֱלֹהִים תוֹצֵא הָאָׁרֶץ נֵפֶשׁ חַיָּה לְמִינָה בְּהַמָּה בּּהַמָּה וָרֶכֶשׁ וְחַיְתוֹ־אֶרֶץ לְמִינָה וַיְהִי־כֵּן: וַיִּעַשׁ אֱלֹהִים אַרִּץ לְמִינָה וְיָהִי־כֵּן: וַיִּעַשׁ אֱלֹהִים אֶת־חַיַּת הָאָרֶץ לְמִינָה וְאֶת־הַבְּהַמָּה לְמִינָה וְאֶת בָּלּ-רֶמֶשׁ הָאָרָמָה לְמִינֵהוּ וַיַּרְא אֱלֹהִים פִּי־טְוֹב: בָּל־רֶמֶשׁ הָאָרָמָה לְמִינֵהוּ וַיַּרְא אֱלֹהָים פִּי־טְוֹב:

קרוי שרך. בעוף כגון זבובים (חרגום יונקו ויקרא יא:כ). בשקלים כגון נמלים (מכוח מז:) וחיפושים וחולעים (ח"כ שמיני פרק יב). ובבריות כגון חולד ועכבר וחומט וכיולא בהם (ויקרא יא:כסרל) וכל [מ"א וכן) הדגים: (בא) התגיגם. דגים גדולים שכים. ובדברי אגדה, הוא לויתן ובן זוגו, שבראם זכר ונקבה והרג את הנקבה ומלחה שבים. ובדברי אגדה, הוא לויתן ובן זוגו, שבראם זכר ונקבה והרג את הנקבה ומלחה (ב"ר ז:ד) (כבא בתרא עד:): גבש החיה. נפש שים בה חיות: (בב) ויברך אותם. לפי שמחסרים אותם ולדין מהם ואוכלין אותם הולכר לברכה, אלא מפני הנחש שעחיד לקלה לכך לא ברכן שלא יהא הוא בכלל (מדרש כרו שה אל אודם) בדר: בחוד לשון פרי, כלומר עשו פירום: [ורבו. אם לא את אלא פרו היה אחד מוליד א' ולא יותר, ובא ורבו שאחד מוליד הרבה:] (בד) תוצא הארץ. הוא שפירשים שהכל נברה מיום ראשון ולא הולרכו אלא להוליאם (מנחומא שון ארב; ב"ר יב:ד): גבש חיה. שיש בה חיום: ורמש. הם שלים כל וכן מום ושרן יכן מול הלון נום ומום מל הארן ונראים כאיל נגררים שאין הגופן ניכר. כל לשון רמש ושרן וכלונו קומוברי"ש: (בה) ויעש. תקנם בלביונם [בתקונן] ובקומתן (חולין מב): כלשונו קומוברי"ש: (בה) ויעש. תקנם בלביונם [בתקונן] ובקומתן (חולין פ.):

להבדיל בין היום ובין הלילה. משנגנז האור הראשון, אבל בשבטח (ילק"ש מין. כ"ר יא:ב, יב:ז) [ס"א בשחן [ס"א בשלח (ב"ר ג:ז; סדר א"ז כא)) ימי בראשית ב"ר יא:ב, יב:ז) [ס"א בשחן [ס"א בשלח (ב"ר ג:ז; סדר א"ז כא)) ימי בראשית שמזו האור והחשך הראשונים זה ביום וזה בלילה (ב"ר ג:ז; ספחים ב.; חגינה יב.) שמזו האור והחשך הראשונים זה ביום וזה בלילה (ב"ר ג:ז; ספחים ב.; חגינה יב.) [ס"א [שניה] יחד בין ביום ובין בלילה]: ודהיו לאתת. כשהמאורות לוקין סימן רע הקב"ה אין אחם לריכין לדאוג מן הפורשנות וסוכה כמ.): ולמועדים. ע"ש השמיד, שמחידה שלח להלשות של המושדות והם נמנים למולד הלבנה (ב"ר ו:א, ש"ר שמחידים ימים בחמה חלי יום ושמש הלבנה חליו, הרי יום שלם: ושנים. לפוף שו"ל: דלימום. שום ש"ל יום ואחרת הודולים. שום ברכות ובין וחוזרים ומתחילים פעם שניה לשבב בגלגל כמהלים האשרת הגדולים. שוים נכרות ובין וחוזרים ומתחילים שם שיה לשבל בו המארת הגדולים. שים נכרות והיו למאור ת. שוד אחת של שקטרגה ואחרה אי אפשר לשני הלכים שישתמו בכחר לכרו ומחמים הלבנה על שקטרגה ואחרה אי אפשר לשני הלביה לביה לפים דמתה לחד וחילין בטו שרץ. כל דבר תי שאיטו גבוה מן הארך (כ"ר ויד.) (ב) נפש חיד. שיהא בה חיות: שרץ. כל דבר תי שאיטו גבוה מן הארך (כ"ר ויד.): (ב) גפש חיד. שיהא בה חיות: שרץ. כל דבר תי שאיטו גבוה מן הארך (כ"ר ויד.): (ב) גפש חיד. שיהא בה חיות: שרץ. כל דבר תי שאיטו גבוה מן הארך (כ"ר ויד.): (ב) נפש חיד. שיהא בה חיות: שרץ. כל דבר תי שאיטו גבוה מן הארך (כ"ר ויד.): (ב) נפש חיד. שיהא בה חיות: שרץ. כל דבר תי שאיטו גבוה מן הארך

tion to the *visible* intensity of their illumination. Since the moon is closer to the earth than the stars, its light is stronger than theirs (*Radak*; *Malbim*).

R' Yosef Dov Soloveitchik offers a homiletical insight into the concept of great and small. The greatness of the sun is that it is a source of light, while the moon is small because it can only reflect what it receives from the sun. In this sense, we pray at a bris milah, "May this small one become great"—

<sup>14.</sup> nnx? — As signs. l.e., as omens. The luminaries are signs of God's greatness in two ways: The heavenly bodies are constant reminders of His omnipotence, and they sometimes diverge from their natural course to comply with His will, as when the sun stopped for Joshua (HaRechasim LeBikah).

<sup>16.</sup> שְנֵי הַמְּארת הַגְּרְלִים — The two great luminaries. "Great" cannot refer literally to size, for the stars are larger than the moon. Rather, the luminaries are described as great in rela-

the day and the night; and they shall serve as signs, and for festivals, and for days and years; <sup>15</sup> and they shall serve as luminaries in the firmament of the heaven to shine upon the earth." And it was so. <sup>16</sup> And God made the two great luminaries, the greater luminary to dominate the day and the lesser luminary to dominate the night; and the stars. <sup>17</sup> And God set them in the firmament of the heaven to give light upon the earth, <sup>18</sup> to dominate by day and by night, and to separate between the light and the darkness. And God saw that it was good. <sup>19</sup> And there was evening and there was morning, a fourth day.

Fifth 20 God said, "Let the waters teem with teeming living creatures, and fowl that fly about over the earth across the expanse of the heavens." 21 And God created the great sea-giants and every living being that creeps, with which the waters teemed after their kinds; and all winged fowl of every kind. And God saw that it was good. 22 God blessed them, saying, "Be fruitful and multiply, and fill the waters in the seas; but the fowl shall increase on the earth." 23 And there was evening and there was morning, a fifth day.

Sixth <sup>24</sup> God said, "Let the earth bring forth living creatures, each according to its kind: animal, and creeping thing, and beast of the land each according to its kind." And it was so. <sup>25</sup> God made the beast of the earth according to its kind, and the animal according to its kind, and every creeping being of the ground according to its kind. And God saw that it was good.

for a growing child is the recipient of wisdom and training from parents and teachers. We pray that the infant will grow up to become an independent source of greatness, who will enlighten others.

- 18. This verse defines the functions of the two luminaries. Their dominion consists of causing a distinction between the darkness and the light. The great luminary, the sun, will dominate by day and its light will be everywhere even in places where its *direct* rays do not reach. The smaller luminary, the moon, will dominate by night although it will do no more than relieve the darkness (Rambam).
- 20-23. Fifth day. Marine and bird life.
- 20. שְׁרְצוּ הְמִּים Let the waters teem. By commanding that the waters teem, God gave the seas the power to produce marine life, whereupon the waters became filled with living beings. Thereafter, the marine creatures would procreate naturally, through the powers granted by God's blessing to be fruitful and multiply [see v. 22] (Or HaChaim).

שַּרֵץ נְבְּשׁ חַיָּה — Teeming living creatures. This term refers to any living creature that does not rise much above the ground (Rashi).

- 21. פּבְּרָא אֱלֹהִים And God created. Abarbanel comments that this term refers to something unprecedented. On the first day, it referred to Creation from a total vacuum; here, it refers to the huge size of some of the fish; and the last time it is used (v.27), it refers to the Creation of Man, intelligent life in the image of God.
- 22. יְּבְרֶךְ אֹתָם אֱלֹהִים God blessed them. These creatures needed a special blessing because so many are intentionally reduced in number hunted down and eaten. The land animals that were created on the sixth day needed such a blessing, too, but God did not confer one on them so as not to include the serpent, which was destined to be cursed (Rashi).

   Be fruitful and multiply. Had the verse not added

תבו, and multiply, each creature would produce only one offspring — multiply adds multiple births to the blessing, so each would bring forth many (Rashi). In this context, the phrase is a blessing that the creatures would have the capacity to populate the earth. Later (v.28), with relation to Man, it was also a commandment that he engage in procreation.

- **24-31. Sixth day.** The climax of the physical creation is at hand. Animal life was created first, and then Man, the being whose performance for good or ill would determine the destiny of the universe. This sequence implies that God was telling Adam, in effect, the complete world is now placed in your hands. Your task is to make it function properly.
- 24. הוצא Bring forth. This term implies that a concealed, dormant presence was being brought into existence (Ahavas Yonasan). For, as explained earlier, the potential for everything was created on the first day; it was necessary only to bring them forth (Rashi).

וְּיָהֵשׁ חְּיָּה — Living creatures. These were independently living, breathing beings, capable of reproducing their own species. . . The term could also include any living thing not specifically mentioned, as, for example, germs (R' Munk).

— According to its kind. The singular form implies that God endowed each of the species with whatever senses and faculties it required to thrive (Sfomo), and endowed each with its own peculiar nature and instincts (Minchah Belulah).

25. בייטוב — That it was good. As noted above, this expression of approval always applies to a facet of Creation after it was complete. Animal, vegetable, and mineral existence were complete and good as soon as they were created, because they had neither the ability nor the requirement to develop themselves further. Man, however, is in a different category. His creation, which is about to be recounted, is not followed by a similar declaration of approval, because Man's creation is never complete; he must always strive to better himself and his world.

כונאַמַר יִיָּ נַעָבִיד אַנַשַא בּצלמנא כדמותנא וישלטוו בנוני ימא ובעופא דשמיא ובבעירא ובכל ארעא ובכל רחשא דרחש על ארעא: כווברא יי ית אַרָם בְּצַלְמֶה בְּצֵלֶם אֵלֶהִין בּרא יתה קַבר וְנוּקבָא בָּרָא יַתְהוֹן: בחוּבריך יתהון יי ואמר להון יי פושו וסגו ומלו ית ארעא ותקופו עלה ושלוטו בנוני ימא ובעופא דשמיא ובבל חיתא דרחשא על אַרעא: כטואמר יי הא יהבית לכון ית כל עסבא דבר זרעה מזדרע די על אפי כל ארעא וית כל אילנא די בה פירי אילנא דבר זרעה מודרע לכון יהא למיכל: זולכל חות ארעא ולכל עופא דשמיא ולכל דרחש על אַרעא די בה נפשא חיתא ית כּל ירוק עסבא למיכל והוה כן: לא וחזא יי יַת כַּל דִּי עַבַר וָהַא תַקּין לַחַרַא והוה רמש והוה צפר יום שתיתאי:

בּן וַיְּאמֶר אֱלֹהִים נַעֲשֻׁה אָדֶם בְּצֵלְמֵנוּ בִּרְמוּתֵנוּ וְיִרְהוּ
בִּרְגַת הַיָּם וּבְעוֹף הַשָּׁמִים וּבַבְּהַמָה וּבְכָל־הָאָרֶץ וּבְכָל־הָאָרֶץ וּבְכָל־הָאָרֶץ וּבְכָל־הָאָרֶץ וּבְּבָל הָבֶּרְמוּ וּבְּבָל וּבְּבָל הָאָרֶץ וּבְּבָל הָבֶּרְ וּבְּבָּה וּבְּבָל וּבְּבָּה וּבְּרָוּ וּבְּבָּה וּבְּרָוּ וּבְּבָּר וּנְבָבָה בָּרָא אֹתָם:
בּי הָבֶּבְרְ אֹתָם אֱלֹהִים בָּרָא אֹתְוֹ זָבְר וּנְקַבָּה בָּרָא אֹתָם:
בּי וּבְבָל־חַיָּה הָרְמֵשׁ עַל־הָאֶרֶץ בּּרְגַע הַיָּם וּבְּעוֹף הַשָּׁמִים הִנּה בְּי וּבְבֶּל חָיָה הָבָּל הָעֵץ אֲשֶׁר בִּוֹ בְּיִרְא אֲלַהִים הִנָּה הָּבֶּר וְיִבְעָר וְשָׁבְּי כְל־בִּי וְיִהְי לְבֶבְּל וּמְלְיִם הָּנָה וּבְּלְר עִוֹף הַשָּׁמִים וּבְּבָּר וּבְיְרְ הַעֵּץ וְּבְלְי עְלְיךְ אֲשֶׁר עַל־הָּאָרֶץ וּבְּלְל עִוֹף הַשָּׁמִים הְנָה הְּבָּל וְרוֹמְשׁ עַל־הָעֶץ אֲשֶׁר־בְּוֹ בְּנְפְשׁ חַיִּה אֶת־בָּל עִוֹף הַשָּׁמִים לְּבָב וְיִבְיִר אְשָׁר בִּוֹ נֵפְשׁ חַיִּה אֶת־בָּל עוֹף הַשָּׁמִים כּּי יִבְּר הְשָּׁב וְיִבְּיִר אָלְיך וּבְּל וּרוֹמְשׁ עַל־הָבָּל הְתַיְץ אֲשֶׁר־בּוֹ נֵמָּי הִבְּל בְּלְבְּל עוֹף הַשָּׁמִים בּיִבְּיה וְיִבְיִר אְשְׁב לְאָבְלָן וּעִים בְּבָּבְיר וְיִם הָשְּשִׁי עִל־הְבָּל וְרוֹבְי מְאָר וְיִבְיר אָרָב וְיִהִי־בְּן וְיִרְר אָנְשְׁר עָשָׁה וּיִבְיר וְיִבְּים בְּאָר וְיִבְיר בְּלְר וְיוֹם הַשְּשָׁיוּי בִּבְר וְיוֹם הַשְּשָׁיוֹי בִיְר וְיוֹם הַשְּשָׁיי.

הוא אומר מתהפד כחומר חומם ואיוב לחניד: סנהדריו לח.): בצלם אלהים ברא אותו. פירש לך שחוחו ללם המחוקו לו ללם דיוקו יולרו הוח (ב"ב נת.): זבר ונקבה ברא אותם. ולהלו הוא אומר ויהם אחת מללעותיו וגו' (להלו ב:כא). מדרם אגדה, שבראו שני פרלופים בבריאה ראשונה ואח"כ חלקו (ב"ר ח:א), ופשוטו של מקרא, כאן הודיעך שנבראו שניהם בששי, ולא פירש לך כילד ברייתן ופירש לך במקום אחר (ברייתא דל"ב מדוח יג): (בח) ובבשה. חסר וי"ו, ללמדר שהזכר כובש את הנקבה שלא חהא ילאנית (ב"ר שם). ועוד ללמדך שהאיש שדרכו לכבוש מלווה על פריה ורביה ולח החשה (יכמות סה:): (בט-ל) לכם יהיה לאבלה. ולבל חית הארץ. השוה להם בהמות ותיות למאכל, ולא הרשה לאדם ולאשתו להמית בריה ולאכול בשר, אך כל ירק עשב יאכלו יחד כלם (בראשית רבתי להלן יש; מדרש אגדה). וכשבאו בני נח התיר להם בשר, שנאמר כל רמש אשר הוא חי וגו' כירה עשב, שהתרתי לאדם הראשון. נתתי לכם את כל (להלן עוג: סנהדרין נעו): (לא) יום הששי. הוסיף ה' בששי בגמר מעשה ברחשית לומר שהתנה עמהם ע"מ שיקבלו עליהם ישראל חמשה חומשי חורה (חנחומא א). ד"א, יום הששי, כלם חלויים וטומדים עד יום הששי הוא ששי בסיוו ום"א שביום ו' בסיוו שהבלו ישראל התורה נחחזהו כל יצירות בראשית ונחשב כאילו נברא העולם עתה, וזהו יום הששי בה"א. שאוחו יום ו' בסיון (פס"ר כא (ק.); שהש"ר א:ט)) המוכן למחן חורה (שבת פח.):

(בו) נעשה אדם. ענותנותו של הקב"ה למדנו מכאן, לפי שהאדם בדמות המלאכים ויחהנאו בו (פדר"א יג) לפיכד נמלד בהן, וכשהוא דו את המלכים הוא נמלד בפמליא שלו. שכן מלינו באחאב שאמר לו מיכה ראיחי את ה' יושב על כסאו וכל לבא השמים טומד עליו מימינו ומשמחלו (מלכים א כב:יט) וכי יש ימין ושמחל לפניו, חלא אלו מימינים לזכוח ואלו משמאילים לחובה. וכן בגזירת עירין פחגמא ומאמר קדישין שאלחא (דניאל ד:יד). אף כאן בפמליא שלו נמלד ונטל רשות (תנחומא שמות יח: סנהדריו לח:) א"ל יש בעליונים כדמותי אם אין כדמותי בתחתונים הרי יש הנאה במעשה ברחשית (ב"ר תניח: ברכות לג:): געשה אדם. חע"פ שלח סייעוהו בילירתו ויש מקום למינים לרדות, לא נמנע הכתוב מללמד דרך ארץ ומדת ענוה שיהא הגדול נמלך ונוטל רשות מן הקטן, ואם כתב אעשה אדם לא למדנו שהיה מדבר עם בית דינו אלא עם עלמו. ותשובת המינים כתובה בלדו ויברא את האדם ולא כתב ויבראו (סנהדרין שם; כ"ר שם חיט): בצלמנו. נדפום שלנו: בדמותנו. להכין ולהשכיל (כ"ר שם יא; תגינה פז.): וירדו בדגת הים. יש בלשון הזה לשון רידוי ולשון ירידה. זכה, רודה בחיות ובבהמות. לא זכה, נעשה ירוד לפניהם והחיה מושלת בו (כ"ר שס יכ): (כז) ויברא אלהים את האדם בצלמו. כדפוס העשוי לן (כסובוס ת.) שהכל נברא במאמר והוא נברא בידים, שנאמר ותשת עלי כפכה (חהלים קלט:ה: אדר"ג סוף פ"א). נעשה בחותם כמעבע העשויה ע"י רושם שהורין הוי"ן בלע"ז וכן

26. בַּעְשָׁה אָדָם — Let us make Man. This preamble indicates that Man was created with great deliberation and wisdom. God did not say, "Let the earth bring forth," as He did with other creatures; instead, Man was brought into being with the deepest involvement of Divine Providence and wisdom (Abarbanel).

Targum Yonasan paraphrases: "And God said to the ministering angels who had been created on the second day of Creation of the world, 'Let us make Man.'"

When Moses wrote the Torah and came to this verse (let us make), which is in the plural and implies rin that there is more than one Creator, he said: "Sovereign of the Universe! Why do You thus furnish a pretext for heretics to maintain that there is a plurality of divinities?" "Write!" God replied. "Whoever wishes to err will err ... Instead, let them learn from their Creator Who created all, yet when He came to

create Man He took counsel with the ministering angels" (Midrash). Thus God taught that one should always consult others before embarking upon major new initiatives, and He was not deterred by the possibility that some might choose to find a sacrilegious implication in the verse. The implication of God's response, "Whoever wishes to err," is that one who sincerely seeks the truth will see it; one who looks for an excuse to blaspherne will find it.

בְּצֵּלְמְנֵּג — In Our image, i.e., in Our mold (Rashi), meaning that God had prepared the mold with which He would now shape Man.

בְּרְמּוּתְנוּ — After Our likeness. With the power of understanding and intellect (Rashi).

27. מַּבְרָא אֱלֹהִים So God created. Just as Man is unique, so the manner of his creation was unique and exalted.

<sup>26</sup> And God said, "Let us make Man in Our image, after Our likeness. They shall rule over the fish of the sea, the birds of the sky, and over the animal, the whole earth, and every creeping thing that creeps upon the earth." <sup>27</sup> So God created Man in His image, in the image of God He created him; male and female He created them.

<sup>28</sup> God blessed them and God said to them, "Be fruitful and multiply, fill the earth and subdue it; and rule over the fish of the sea, the bird of the sky, and every living thing that moves on the earth."

<sup>29</sup> God said, "Behold, I have given to you all herbage yielding seed that is on the surface of the entire earth, and every tree that has seed-yielding fruit; it shall be yours for food. <sup>30</sup> And to every beast of the earth, to every bird of the sky, and to everything that moves on the earth, within which there is a living soul, every green herb is for food." And it was so. <sup>31</sup> And God saw all that He had made, and behold it was very good. And there was evening and there was morning, the sixth day.

Throughout the chapter, God brought all things into being with an utterance, but He created Man with His own hands, as it were (Rashi).

בְּצֵלְם הְצֶּלֶם אֱלֹהִים — In His image, in the image of God. Among all living creatures, Man alone is endowed — like his Creator — with morality, reason and free will. He can know and love God and can hold spiritual communion with Him; and Man alone can guide his actions through reason. It is in this sense that the Torah describes Man as having been created in God's image and likeness (Rambam).

יְבֶּרְ תְּּבְבְּהְ — Male and female. Although Eve was created later (2:21), she and Adam were created on the same day (Rashi). Although all living creatures were created male and female, this fact is specified only in the case of human beings, to stress that both sexes were created by God in His likeness (R' Hirsch).

28. ברוּ וּרְבוּ — Be fruitful and multiply. In accordance with the Divine wish, the world is to be inhabited . . . One who neglects this has abrogated a positive commandment, incurring great punishment, because he thereby demonstrates that he does not wish to comply with the Divine will to populate the world (Sefer HaChinuch).

**29-30.** Most commentators group these verses together, it shall be yours for food and to every beast of the earth . . . , indicating that Man and beast shared the same herbal diet. At this time, Man was forbidden to kill animals for food; such permission was granted to Noah, only after the Flood [cf. 9:3 and Sanhedrin 59b].

31. וְהְנֵּהְ־טוֹב מְאִד — And behold it was very good. Everything was fit for its purpose and able to act accordingly (Rambam).

The Torah declares that Creation in its entirety was not only good, as the individual components were described above, but it was very good. As the Vilna Gaon explains, something may be good in isolation, but not when it is combined with other things. God's works, however, are good in themselves and also with others. Meshech Chochmah goes further. The components of Creation are even better in combination than they are individually.

Even things that seem to be evil — such as suffering, death, and temptation — appear to be so only when viewed in isolation, but in the total context of existence they can be seen as good, even *very good*. If we could but perceive at one

glance the entire picture of God's management of intertwining events, we would agree with this verdict (R' Hirsch).

יום הְשְשׁי — The sixth day. The definite article ה, the, before the word שש, sixth, indicates that this day is distinguished from the other days of Creation, because this is the one in which all His productive work was completed (Chizkuni). Rashi cites the Midrash that the appellation of distinction — the sixth day — alludes to the sixth of Sivan, when the Torah would be given. It was because of that auspicious day that the world was created.

2.

1-3. The seventh day / the Sabbath. The Sabbath is introduced with the declaration that the work of heaven and earth were complete, and that they stand before us in their final intended state of harmonious perfection. Then, God proclaimed His Sabbath. This passage, the first paragraph of the Sabbath *Kiddush*, proclaims that God is the Creator Who brought the universe into being in six days and rested on the seventh. Israel's observance of the Sabbath laws constitutes devoted testimony to this.

The Sabbath is a day saturated with purpose. The Torah states that God sanctified it because on it He abstained from all His work (v. 3), implying that the essence of the day is to commemorate cessation from work, but in the very next phrase, the Torah says to make, implying that accomplishment was simultaneous with rest. There is no contradiction. God rested from physical creation, but He created the spintual universe that comes into being every Sabbath. The world of the Sabbath is far above that of the six days it succeeds, but they are not separate from one another. The bridge between the mundane and the sacred, between the weekdays and the Sabbath, is Man, Adam and Eve were created last, just before the Sabbath, because only Man has the intelligence and wisdom to bring the holiness of the Sabbath into the activities of the workweek. Of all the creatures in the universe, only he can create holiness. Angels are holy, but they are static. They cannot improve themselves or the world. Only Man can do both. The Sabbath is God's seal, and Man is the one who must impress it upon God's universe; indeed. Man's activities transform the universe from an apparently aimless amalgamation of matter into the mirror of God's will.

23777

\*הי זעירא

אואשתכללו שמיא וארעא וכל חיליהון: בושיצי יי ביומא שביעאה עבדתה די עבד ונח ביומא שביעאה מכל עבדתה די עבד: גובריה יי ית יומא שביעאה וקדיש יתה ארי בה נַח מַכַּל עַבְדָתָה דִּי בְרֵא יִי למעבּד: ראלין תולדת שמיא וארעא כד אתבריאו ביומא די עבד יי אלהים אַרעַא ושְׁמֵיַא: הוכל אילַנִי חַקּלא עד לא הוו באַרעא וכל עסבא דחקלא עַד לַא צְמַח אָרֵי לַא אַחִית מִטְרַא יי אלהים על אַרעַא וֵאַנַש לַית לְמִפְּלַח יַת אַדְמָתַא: וְנַעַנַנַא הָוָה סַלִּיק מוֹ אַרְעָא וְאַשְׁקִי ית כּל אפּי אַרְמְתָא: וּוֹבְרָא יִיַ אַלהִים יַת אדם עַפָּרָא מָן אַדְמָתַא וּנָפַח בַּאַנפּוֹהֵי נְשָׁמְתַא דְחַיֵּי נְהַנֵת בְּאַדָם לְרוּחַ ממללא: חונציב יי אלהים גינתא בעדן מלקדמין ואשוי תמן ית אדם

אַרּ נַיְכֶלֶּוּ הַשָּׁמַיִם וְהָאָרֶץ וְכָל־צְּבָאָם: נַיְכֵל אֱלֹהִים בּיָּוֹם הַשְּׁבִיעִּי מְלַאכְתָּוֹ אֲשֶׁר עָשֶׂה נַיִּשְׁבֹּת בַּיָּוֹם הַשְּׁבִיעִי מְבֶּל־מְלַאכְתָּוֹ אֲשֶׁר עָשָׂה: נַיְבֶּרֶךְ אֱלֹהִים אֶת־יְוֹם הַשְּׁבִיעִי נַיְקָהָשׁ אֹתְוֹ כִּי בְוֹ שָׁבַת מִבָּל־מְלַאכְתֹּוֹ אֲשֶׁר־ בָּרָא אֱלֹהָים לַעֲשִׁוֹת:

רְאָלֶה תְוֹלְרְוֹת הַשָּׁמֵיִם וְהָאָרֶץ בְּהָבֶּרְאָם בְּיֹוֹם עֲשֶׂוֹת הַישָׁמֵיִם וְהָאָרֶץ בְּהָבֶּרְאָם בְּיֹוֹם עֲשֶׂוֹת הַישְׁמֵיִם וְהָאָרֶץ בְּיֹבֶּר שְׁיִחַ הַשָּׁרֶּה טָרֶם יִבְּעָּה בָּיִּבְּר אָת־הָאָרֶץ וְאָדֵם אַיִן לַעֲבְד אָת־הָאָרָמָה: יהוָה אֱלֹהִים עַל־הָאָרֶץ וְאָדָם אַיִן לַעֲבְד אֶת־הָאָרָמָה: וְיִשְׁלָה מִן־הָאָרֶץ וְהִשְׁקָה אֶת־בָּלְרֹפְנִי הָאָדָמָה: וְיִשְׁלָה מִן־הָאָרֶץ וְהִשְׁקָה אֶת־הָאָרָם עָפָר מִן־הָאָדָמָה: וְיִּשְׁע הַיִּיב וְיִהְיִם עָפָר מִן־הָאָדָמָה הְנִיפְּת חַיִּים וְיִהְיִ הָאָדָם לְנְפְשׁ חַיָּה: וַיִּשַּׁע הִוֹה אֱלֹהִים גָּן בְּעָרֶן מִקּרֶם וְיֵהְיִם שְׁם אֶת־הָאָדָם יהוֹה אֱלֹהִים גָּן בְּעָרֶן מִקּרֶם וְיֵשְׁם שָׁם אֶת־הָאָדָם יהוֹה אֱלֹהִים גָּן בְּעָרֶן מִקּרֶם וְיֵשְׁם שָׁם אֶת־הָאָדָם יהוֹה אֱלֹהִים גָּן בְּעָרֶן מִקּרֶם וְיֵשְׁם שָׁם אֶת־הָאָדָם

,"--

והדשחים (חוליו ם:): ה' אלהים. [ה'] הוא שמו. אלהים שהוא שליש ושופט על כל והעולם]. וכן פירוש זה בכ"מ לפי פשוטו ה' שהוא אלהים: (ו) ואד יעלה. לעניו ברייתו של אדם. העלה התהום והשהה עננים לשרות העפר ונברא אדם. כגבל זה שנותן מים ואח"כ לש את העיסה, אף כאן והשקה ואח"כ ויילר (ב"ר יד:א: ש"ר ל:יג): (ז) וייצר. שתי ילירות. ילירה לעולם הזה וילירה לתחיית המתים (ב"ר יד:ה) חבל בבהמה שחינה עומדת לדיו לח נכתב בילירתה שני יודי"ו ותנחומה תזריע ה): עפר מן האדמה. לבר עפרו מכל החדמה מחרבע רוחות, שכל מקום שימות שם תהח הולטתו להבורה (תנחומה פהודי ג). ד"ה. נטל עפרו ממהום שנחמר בו מזבח חדמה מששה לי (שמות כנכת) הלוחי תהח לו כפרה ויוכל לממוד (כ"ר יד:ת): ויפח באפיו. עשאו מן התחתונים ומן העליונים, גוף מן התחחונים ונשמה מן העליונים. לפי שביום ראשון נבראו שמים וארץ, בשני ברא רקיע לעליונים, בשלישי חראה היבשה לתתתונים. ברביעי ברא מאורות לעליונים. בחמישי ישרלו המים לתחתונים. הוזהה הששי לבראות בו בעליונים ובתתתונים ואם לאו יש קנאה במעשה בראשית, שיהיו אלו רבים על אלו בבריאת יום אחד (שם יב:ח): לגפש חיה. אף בהמה וחיה נקראו נפש חיה אך זו של אדם חיה שבכולן, שנחוסף בו דעה ודבור (אונקלום): (ח) מקדם. במזרחו של עדן נטע את הגן. ואם תאמר, הרי כבר נאמר ויברא וגו' את האדם וגו'. רחיתי בברייתה של ר' חליטור בנו של ר' יוסי הגלילי מל"ב מדוח שהתורה נדרשת (מדה יג) וזו אתת מהן, כלל שלאתריו מטשה הוא פרטו של ראשון. ויברא את האדם וגו' זהו כלל, סתם בריאתו מהיכן וסתם מששיו. חזר ופירש ויילר ה' אלהים וגו' וילמח לו גן עדן ויניחהו בגן עדן ויפל עליו חרדמה, השומע סבור שהוא מטשה אתר. ואינו אלא פרטו של ראשוו. וכן אלל הבהמה חזר וכחב וילר ה' וגו' מן האדמה כל חית השדה (להלן פסוק יט) כדי לפרש ויבא אל האדם לקרות שם,

(ב) ויכל אלהים ביום השביעי. כ' שמעון חומר. נשר ודס שחינו יודע עחיו ורגעיו לריך להוסיף מחול על הקודש, אבל הקב"ה שיודע עחיו ורגעיו נכנס בו כחוט השערה ונראה כאלו כלה בו ביום. ד"א, מה היה העולם חסר, מנוחה, באת שבח באת מנותה, כלחה ונגמרה המלאכה (ב"ר י:ט; ור' פירש"י מגילה ט. ד"ה ויכל): (ג) ויברר ויכדש. ברכו במו, שכל ימות השבת ירד להם עומר לגלגולת ובששי לחם משנה. והדשו במו. שלא ירד בו מו כלל וב"ר יא:ב). והמהרא כתב ע"ש העתיד: אשר ברא אלהים לעשות. המנחכה שהיחה כחויה נעשות בשבח כפל ומשחה בשטי, כמו שמפורש בב"ר (שם ט): (ד) אלה. האמורים למעלה: תולדות השמים והארץ בהבראם ביום עשות ה׳. למדר שכלס נכרחו כרחשוו (תנחומה ישו א־ב; ב"ר יב: ד). ד"א, בהבראם, בה' בראם, שנאמר ביה ה' לור עולמים (ישעיה כו:ד) בב' אוחיות הללו של השם ילר שני טולמים. ולמדך כאן שהטולם הזה נברא בה"א וס"א רמז כמו שהה"א פתוחה למטה כד העולם פתוח לשבים בתשובה (פס"ר כא (קס:)) ועוה"ב נברא ביו"ד לומר שלדיקים שבאוחו זמן מועסים כמו י' שהיא קטנה באוחיות (מנחות כע:).] רמז שירדו [הרשעים] למטה לראות שתת כה"א זאת שסחומה מכל לדדיה ופחוחה למטה לרדת דרך שם (ב"ר יב:י: מנחות שם): (ה) טרם יהיה בארץ. כל טרס שבמקרא לשון עד לא הוא (אונקלום) ואינו לשון קודם, ואינו נפעל לומר הטרים כאשר יאמר הקדים. וזה מוכיח, ועוד אחר, כי טרם חיראוו (שמות טול) עדיין לא חיראון. ואף זה חפרש, עדיין לא היה בארץ כשנגמרה בריאת העולם בששי קודם שנברא חדם, וכל עשב השדה עדיין לא למח. ובשלישי שכחוב וחולא הארץ לא ילאו אלא על פתח קרקע עמדו עד יום ששי, בי לא המטיר. ומה טעם לא המטיר, לפי שאדם אין לעבוד את האדמה ואין מכיר בטובתו של גשמים. וכשבא אדם וידע שהם לורך לעולם התפלל עליהם וירדו, ולמחו האילנות

<sup>1.</sup> וְבְּלוֹי — Were finished. Homiletically, the Midrash relates this word to בְּלִיון, longing, and בְּלִיי, utensil. Heaven and earth and God Himself longed for the coming of the Sabbath, which would infuse the world with holiness (Tzror HaMor). And the universe was created to serve as a tool for the service of God, a task that was complete with the advent of the Sabbath (Sfas Emes).

<sup>2.</sup> יוֶּשְׁבּׁת These two words have different connotations. The first indicates that God's work of Creation was finished, as indeed it was; noth-

ing new was created after the first six days. The word abstain, however, suggests that the work was interrupted — adjourned — but not ended. It tells human beings that there is always more to do, but that Man must abstain from his creative work when the Sabbath arrives (Vilna Gaon).

<sup>3.</sup> יוֶקְרֵּשְ... יוְמְבֵּרֶשְ — Blessed ... and sanctified. God blessed the Sabbath with abundant goodness, for on it there is a renewal of physical procreative strength, and a greater capacity to reason and exercise the intellect. He sanctified it that no work was done on it (Ibn Ezra).

Seventh Day: The Sabbath

Thus the heaven and the earth were finished, and all their array. <sup>2</sup> By the seventh day God completed His work which He had done, and He abstained on the seventh day from all His work which He had done. <sup>3</sup> God blessed the seventh day and sanctified it because on it He abstained from all His work which God created to make.

<sup>4</sup> These are the products of the heaven and the earth when they were created in the day that HASHEM God made earth and heaven — <sup>5</sup> now all the trees of the field were not yet on the earth and all the herb of the field had not yet sprouted, for HASHEM God had not sent rain upon the earth and there was no man to work the soil. <sup>6</sup> A mist ascended from the earth and watered the whole surface of the soil. <sup>7</sup> And HASHEM God formed the man of dust from the ground, and He blew into his nostrils the soul of life; and man became a living being.

The Garden of Eden

<sup>8</sup> HASHEM God planted a garden in Eden, to the east, and placed there the man whom

God would bless the Sabbath in the future by giving a double portion of manna on Fridays in its honor, and He would sanctify it by not providing manna on the Sabbath itself (Midrash). The plain meaning of the verse is that the Sabbath is sanctified above the normal course of physical activity in this world. Ordinarily, people must work to earn their livelihood, but on the Sabbath, work is forbidden — and even so the Sabbath is a day that is blessed with more food and enjoyment than the rest of the week (Or HaChaim).

רי לְּשֵׁשׁוּת — To make. This word implies that there was an ongoing process of creation. The living creatures of the universe were given the ability to reproduce themselves, each according to its species (Radak).

- 4-14. Man and Creation take shape. Chapter 1 described Creation in a very brief and sketchy way because, as noted above, the Torah did not mean for Man to understand that entire process that is beyond human capacity but to know that God is the Creator. Now, the Torah reverts to elaborating on the narrative by focusing on the events that led to the emergence of Man (B'chor Shor, Akeidas Yitzchok). Since this narrative leads to the incident of the Tree of Life and Tree of Knowledge, it begins by describing how plant life came about (Radak).
- 4. בְּהַבְּרְאָם When they were created. The letters of this word can be rearranged to spell בְּהַבְּרָאָם, meaning that God created the world for the sake of Abraham (Midrash), because he was the epitome of kindness, one of the pillars of the world (Zohar). This suggests further that Abraham was the one who achieved God's purpose for the universe, because until he came on the scene, humanity consistently failed to live up to its mission. That is why Abraham earned the right to be the progenitor of Israel, the nation that was chosen by God to receive the Torah (Zohar). See notes to 5:2.

In the above context, it may be that the letter  $\pi$  of this word is small to symbolize that Abraham's name Abram had a  $\pi$  added to it (R' Avie Gold).

הי אָלהים — HASHEM God. This is the first mention in the Torah of the Hebrew Four-letter Name י־הייר, which denotes God in His Attribute of Mercy. At first, God created the world exclusively with the Attribute of Justice [Elohim], because the ideal state is for Man to be judged according to his deeds, without a need for special mercy, but God knew that Man cannot survive without mercy and forbearance. Therefore

He added the Name signifying mercy, to teach that He would temper justice with compassion (Rashi to 1:1). The Name rational signifies the eternity of God, because its letters are also those of the words of God, because its letters are also those of the words of Rambam's fourth principle of faith, God "is the very first and the very last." Everything in the created universe must have a moment when it came into existence, but God is infinite; He transcends time. In recognition of this concept, the Four-letter Name is often translated the Eternal One. This is also the proper Name of God. In respect for its intense holiness, it is not pronounced as it is spelled. In prayer or when reciting a complete verse of the Torah, it is pronounced Adonoy. Otherwise, it is referred to as HASHEM, or the Name.

- 5. בּילֹא הְמְּטִיר הֹי אֵלֹהִים For HASHEM God had not sent rain upon the earth. He had not sent rain because there was no man to work the soil, and no one to recognize the utility of rain. But when Adam was created, he recognized its importance for the world. He prayed, and rain fell, causing the trees and vegetation to spring forth (Rashi). As noted above, plant life had already been created and was waiting just below the surface for Adam to pray (see 1:12). This demonstrates a basic article of faith: God provides what Man needs, but it is up to Man to pray and otherwise carry out his spiritual responsibilities. As the Sages say regarding the Matriarchs: Sarah, Rebecca, Rachel and Leah were each, by nature, incapable of bearing children. God created them that way because He knew that they and their husbands would pray for children, and God desires the prayers of the righteous.
- **6-7.** These verses describe the preliminary steps of Adam's creation: God caused the deep to rise, forming low-flying clouds filled with water to moisten the dust, from which Adam was created. It is similar to a kneader who first pours in water and then kneads the dough. Here, too: First, He watered the soil, and then He formed Man (Rashi).
- 7. מַּיִּת חַיִּים And He blew into his nostrils the soul of life. God thus made Man out of both lower [earthly] and upper [heavenly] matter: his body from the dust and his soul from the spirit (Rashi). In the words of the Zohar, "one who blows, blows from within himself," indicating that Man's soul is part of God's essence, as it were. This soul made Man a living being, which Onkelos defines as a speaking spirit. Accordingly, the life that is unique to Man and which only God

די ברא: טואצמח יי אלהים מו ארעא כל אילן המרגג למחזי וטב למיכל ואילן חייא במציעות גינתא ואילו דאבליו פירוהי חכימין בין טב לביש: יונהרא הוה נפיק מעדו לאשקאה ית גינתא ומתַמַן יִתְפַּרֵשׁ וַהַוֹא לארכעה רישי נהרין: יא שום חד פישון הוא מקיף ית כל אַרַע דּחוילה די תמן דהבא: יכודהבא דארעא ההיא טב תמן בדלחא ואבני בורלא: יגושום נהרא תנינא גיחון הוא מקיף ית כל אַרעא דכוש: יד ושום נהרא תַּלִיתַאָה דִּיגַלָת הוּא מהַלַּר למדנחא דאתור ונהרא רביעאה הוא פרת: טורבר יי אלהים ית אדם ואשרה בגינתא דעדו למפלחה ולמטרה: טו ופקיד יי אל הים על אדם למימר מכל אילן גינתא מיבל תיבול: יומאילן האכליו פירוהי חבימיו ביו טב לביש לא תיכול מנה ארי ביומא דתיכול מנה מימת תמות: יחואמר יי אל הים לא תַקּין לִמְהַנֵי אַבַם בַּלְחוֹרוֹהִי אַעְבָּר לַה סַמַר לָקַבְלָה: יטוברא ייַ אַלהִים מן אַרעַא כַּל חַנַת בַּרַא ויַת כַּל עופַא דשמיא ואיתה לות אדם למחזי מה יָקָרֵי לֵה וָכֹל דִּי הַנַה קַרֵי לֵה אַדַם נַפְשַא חיתא הוא שמה: כוקרא אדם שמהן

עץ אשר יצר: ויצמח יהוה אלהים מן־האַדַמָּה כַּל־עץ נחמד למראה וטוב למאבל ועץ הַחַיִּים בַּתוֹךְ הַגַּוֹ וְעֵץ הדעת טוב ורע: ונהר יצא מעדן להשקות את־הגן . אַ וּמשׁם יפּרָד וָהַיָה לָאַרְבַּעַה רַאשִׁים: שָׁם הָאָחָד פִּישִׁוֹן 🛪 הוא הסבב את כַל־אַרץ הַחוילַה אַשֶר־שַם הַוָהַב: יבייג וּזַהָב האַרץ הַהָּוֹא טָוֹב שֵׁם הַבְּּדְלַח וָאָבֶן הַשְּׁהַם: וְשֵׁם־יבייג יר הנהר השני גיחון הוא הסובב את כַּל־אָרֵץ כִּוּשׁ: וְשֵׁם הַנָּהָר הַשְּׁלִישִׁי חִבְּקֵל הָוֹא הַהֹלֵךְ קִּרְמֵת אַשִּוּר וְהַנַּהַר ש הרביעי הוא פרת: וַיַּקַח יהוה אַלהִים אַת־הַאַבַם יים ויניחהו בגן־ערן לעברה ולשמרה: ויצו יהוה אלהים י על־הַאַדָם לֵאמר מִכָּל עִץ־הַגַּן אַכָל תאבֵל: ומֵעַץ יי הדעת טוב וַרָע לא תאבל ממנו בִּי בִיוֹם אַכַלְךְּ מִמֵנוּ מות תַמות: וַיֹּאמֶר יהוה אֱלֹהִים לא־טוב הֵיות הַאַבְם 🗝 יש לְבַדְּוֹ אֵעֲשֶׁה־לָּוֹ עָזֶר כְּנָגְדְוֹ: וַיְּצֶר יהוֹה אֲלֹהִים מִן־ הַאַדַמַּה כַּל־חַיָּת הַשַּרָה וְאֵת כַּל־עוֹף הַשָּׁמַיִם וַיָּבֵא אָל־הַאַדֶּם לָרָאַוֹת מַה־יַּקרַא־לָוֹ וָכֹל אֲשֶׁר יַּקרַא־ ב לו האַדם נפש חַיַה הוא שָמוֹ: וַיִּקְרָא הָאָרָם שֵׁמוֹת

שלישי

נאים ופתהו ליכנם (ב"ר שם ה): (יח) לא טוב היות וגוי. שלא יאמרו שתי רשיות הן, הקב"ה יחיד בעליונים ואין לו זוג וזה יחיד בתתחונים ואין לו זוג (פדר"א יב):

עזר בנגדו. זכה, עזר. לא זכה, כנגדו להלחם (יבמות סג.; פדר"א שם):

עזר בנגדו. זכה, עזר. לא זכה, כנגדו להלחם (יבמות סג.; פדר"א שם):

(יש) ויצר וגוי מן האדמה. היא ילירה היא עשייה האמורה למעלה, ויעש אלהים את חית האכץ וגו' (לעיל א:כה) אלא בא וע" שהעופות נבראו מן הרקק, לפי שאמר למעלה מן המים נבראו וכאן אמר מן האדמה נבראו (חולין כז:). ועוד למי שאמר למעלה מן הים מד לבו ביום) הביאם אל האדם לקרות להם שם (אדר"ל פ"א). ובדברי אגדה, ילירה זו לשון כידוי וכבוש, כמו כי מאר אלו האדם נפש כייט). מכבשן מחת ידו של אדם (כייט), יברל אשר יקרא לו האדם נפש חדה וגוי. פרסהו ופרשה, כל נפש קיה אשר יקרא לו האדם שם ואו דוגוי. פרסהו ופרשה, כל נפש קיה אשר יקרא לו האדם שם הוא שות לעולם:

וללמד על הטופות שנבראו מן הרקק (חולין כז:): (ט) ויצמח. לענין הגן הכחוב מדבר (ב"ר יג:א): בתוך הגן. באמלע הגן (אוכקלום): (יא) פישון. הוא נילום נהר מלרים, וע"ש שמימיו מחברכין וטולין ומשקין את הארץ נקרא פישון כמו ופשו נהר מלרים, וע"ש שמימיו מחברכין וטולין ומשקין את הארץ נקרא פישון כמו ופשו פרשיו (חבקוק א:ח). ד"א פישון שהוא מגדל פשחן שלאמר אלל מלרים ובשו טובדי פשחים (ישטיה יטיטן ב"ר טוזב): [(יג) גיחון. שהיה הולך והומה והמייחו גדולה מאר, כמו וכי יגח (שמוח כא:כח) שמנגח והולך והומה:] (יר) [חדקל. שמימיו חדין וקלין (ברכוח נט:): פרת. שמימיו פרין ורבין (שם; ב"ר שם ג,ד) ומברין את האדם (כחובות ט:): קדמת אשור. מדיחה של אשור (אונקלום): הוא פרת. החשוב על כולה הנזכר על שם א"י וספרי דברים ו: ב"ר שם): נשו) ויהו, להח, להמו בדברים על כולה הנזכר על שם א"י וספרי דברים ו: ב"ר שם): נשו) ויהו, להח, להח בדברים

could "blow" into him is the rational soul that includes the power of intelligent speech. This is what elevates a human above animal life: the ability, and therefore the responsibility, to use his intelligence in God's service.

**8-14.** The Garden of Eden. God formed Adam outside the garden so he would see the world of thorns and thistles; only then did God lead him into the garden, so that he would see the alternatives before he was given his first commandment (*Chizkuni*). First the Torah describes the Garden, which was created especially for Man; then, in verse 15, it resumes the story of Adam and Eve (*Or HaChaim*).

9. יְנֵץ הַּרְצֵח טובוּרָת And the Tree of Knowledge of Good and Bad. Nefesh HaChaim explains the effect of eating the fruit of the tree, which God would forbid (v. 17). As Adam and Eve were originally created, their natural impulse was to do

good. Although they knew in the abstract that there was such a thing as sin, it was not something that they craved. By eating of the tree, which embodied a mixture of good and evil—hence its name, the Tree of Knowledge of Good and Evil—they brought evil into themselves and made it part of their nature. Once they ate from the tree, they changed the nature of Man. From then on, Man was born with evil impulses, such as greed, selfishness, and lust for whatever suits his developing appetite. Through study, thought, and self-discipline, he must curb his base nature and desires, and inculcate into himself a desire for good and a revulsion for evil.

Sforno explains the name of the tree differently. It refers to Man's unwholesome capacity to choose what is superficially sweet [good] even though it is harmful to him, and to reject what is superficially bitter [bad] even when it is truly beneficial

He had formed. <sup>9</sup> And HASHEM God caused to sprout from the ground every tree that was pleasing to the sight and good for food; also the Tree of Life in the midst of the garden, and the Tree of Knowledge of Good and Bad.

<sup>10</sup> A river issues forth from Eden to water the garden, and from there it is divided and becomes four headwaters. <sup>11</sup> The name of the first is Pishon, the one that encircles the whole land of Havilah, where the gold is. <sup>12</sup> The gold of that land is good; bedolach is there, and the shoham stone. <sup>13</sup> The name of the second river is Gihon, the one that encircles the whole land of Cush. <sup>14</sup> The name of the third river is Hiddekel, the one that flows toward the east of Assyria; and the fourth river is the Euphrates.

Man in the Garden

<sup>15</sup> HASHEM God took the man and placed him in the Garden of Eden, to work it and to guard it. <sup>16</sup> And HASHEM God commanded the man, saying, "Of every tree of the garden you may freely eat; <sup>17</sup> but of the Tree of Knowledge of Good and Bad, you must not eat thereof; for on the day you eat of it, you shall surely die."

<sup>18</sup> HASHEM God said, "It is not good that man be alone; I will make him a helper corresponding to him." <sup>19</sup> Now, HASHEM God had formed out of the ground every beast of the field and every bird of the sky, and brought them to the man to see what he would call each one; and whatever the man called each living creature, that remained its name. <sup>20</sup> And the man assigned names

12. הַבְּרְלָּח — Bedolach. A gem identified as either crystal (Rashi to Numbers 11:7) or pearl (Ibn Ezra).

15-18. Man in the Garden. Adam was placed in the Garden of Eden to work it and to guard it (v. 15). The Midrash interprets this allegorically, since the Torah mentioned above that the trees of the garden grew of their own accord and the river provided the necessary irrigation. Rather, Adam was to work the garden through the study of Torah and the performance of positive commandments, and to guard it by refraining from forbidden activities (*Pirkei d'Rabbi Eliezer*). This means that Man's task in this world is to serve God. If he does that, then his material needs will be satisfied, as Adam's were in Eden, for to think that only physical exertion can bring success is to believe in an illusion.

17. בי בְּיוֹם אָכֵילְךְ מְמְנוּ — For on the day you eat of it. On that day the evil impulses of jealousy, lust, and honor will be aroused within you, making it impossible for you to attain the goal of complete spirituality as long as you are still on earth. Thus, eternal life will be an intolerable burden for you (Malbim).

שות תְּמוּת — You shall surely die. Since Adam lived to the age of 930, it is clear that he was not to die as soon as he ate the fruit. Rather, he would become subject to death, whereas if he had never sinned, his holiness would have kept him alive forever.

18-25. A companion for Adam. This passage does not describe a new creation; it merely elaborates upon the making of the creatures mentioned in 1:25. God knew that Adam needed a companion. Her purpose was not for reproduction, for Adam had been created with that function. Rather, God wanted Adam to have the companionship, support, and challenge that is present in good marriages, and He wanted the children who would be born to Adam and his future mate to be reared by both a father and a mother. The needs for such assets in human life are too obvious to require elabora-

tion. But before creating Adam's helpmate, God brought all the creatures to him so that he could see for himself that none was suited to his needs, and he would ask for a companion. Then he would appreciate his newly fashioned mate and not take her for granted.

Adam named her gender Ishah [Woman], because she was taken from Ish [Man] (v. 23); left unanswered, however, is why Man is called Ish. That name comes from eish or fire [שַּאַשׁ =], because Man is unique among all living beings in the characteristics symbolized by fire: verve and enthusiasm, lust and initiative. These characteristics enable Man to achieve dominance, attain wisdom, and develop culture. But the same fire can cause the mass destruction that has marred humanity almost since the beginning of time. Controlled and directed, that fire can create spiritual kingdoms that surpass the angels.

The presence of Godliness in human beings is expressed by the letters that are added to their names: a in the name אַישׁ and a ה in the name אַישׁ. Those two letters spell the Divine Name הי — because God must be present in the union of a man and wife. If they allow Him in, their union is Godly; if not, they are left with שַׁא, a destructive five, that will not only harm their own relationship, but may well unleash a conflagration that will harm all around them.

18. עור בּנְגְּרוֹ — A helper corresponding to him [lit. a helper against him]. If the man is worthy, the woman will be a helper: if he is unworthy, she will be against him (Yevamos 63a; Rashi). Many have noted that the ideal marriage is not necessarily one of total agreement in all matters. Often it is the wife's responsibility to oppose her husband and prevent him from acting rashly, or to help him achieve a common course by questioning, criticizing, and discussing. Thus, the verse means literally that there are times a wife can best be a helper by being against him (see 21:10-12).

20. שמות — Names. In the Torah's concept, a name is not

לכל בעירא ולעופא דשמיא ולכל חות ברא ולאדם לא אשכח סמר לקבלה: כאורמא יי אלהים שינתא על אדם ודמר ונסיב חדא מעלעוהי ומלי בשרא תחותה: כבובנא יי אלהים ית עלעא דנסיב מו אדם לאתתא ואיתה לַנַת אַרַם: בּיַנָאַמַר הַאַרַם הַרָא זמנא גרמא מגרמי ובסרא מבסרי לדא יתקרי אתתא ארי מבעלא נסיבא דא: כדעל כן ישבוק גבר בית משכבי אבוהי ואמה וידבק באתתה ויהון לבסרא חד: כהוהוו תרויהוו ערטילאיו אדם ואתתה ולא מתכלמיז: אוחויא הוה חפים מכל חות ברא די עבד יי אָלהִים נָאָמֶר לְאָתְתָא בְּקוֹשְטֵא אָרֵי אַמַר יִיַ לַא תִיכָלוּן מִכּל אַילַן גִּינַתַא: בוַאַמֶּרַת אָתַתא לַחונא מפּירי אילן גינתא ניכול: גומפירי אילנא די בְמִצִיעוּת גִּינָתַא אָמֵר יִיַ לַא תֵיכָלוּן מַנָה וַלַא תַקַרבוּן בָּה דִילִמַא תַמוּתוּן: דוַאַמַר חוויַא לאַיתּתא לא מות תמותון: האָרֵי גָּלֵי קַרָם יִיַ אַרֵי בִּיוֹמַא דתיכלון מנה ויתפתחן עיניכון ותהון פַרַבִּישׁ: יוַחָזַת בָּיק טַב לְבִישׁ: יוַחָזַת אַתַתא אַרִי טַב אִילַן לְמִיכַל נָאַרִי אַסי הוּא לעינין וּמרגג אילנא לאסתפלא בה ונסיבת מאבה ואכלת

לכל-הבהמה ולעוף השמים ולכל חית השבה ולאבם בא לא־מַצַא עַזַר כִּנַגִּדוֹ: וַיַּפֵּל יהוֹה אֱלֹהֵים וֹ תַרְדֵּמֵה עַל־הַאַרָם נַיִּישָׁן נַיִּקָּח אַחַת מצַלעתיו נַיִּסְגָּר בַּשַּׁר ב תחתנה: ויבן יהוה אלהים ואת־הַצַּלֵע אָשֶר־לַקַח בג מן־האדם לאשה וַיִבאָה אֵל־הַאָרֵם: וַיֹּאמֶרֹ הַאַרָם וָאת ַהַפַּעַם עָצָם מֵעָצַמִּי וּבַשֵּר מִבְּשַׁרֵי לָזֹאת יָקָרֵא אָשָּׁה כֵּי ר מאיש לקחה־וֹאת: עַל־כֵּן יַעַזַב־אִישׁ אֶת־אַבִּיו וָאֵת־ בה אָמָוֹ וָדַבֵק בִּאִשִׁתוֹ וָהָיוֹ לִבָשֵר אֶחָד: וַיֶּהְיָוּ שְנֵיהֶם א ערומים האַרם ואשתו ולא יתבששו: והַנַּחשׁ הַנָה ערום מכל' חית השרה אשר עשה יהוה אל הים ויאמר אַל־הַאָשַּׁה אַף כֵּי־אָמֵר אֵלהִים לא תאכלו מכַּל עץ ב הַגַּן: וַתֹּאמֵר הַאָשָה אַל־הַנַּחַשׁ מִפְּרִי עֵץ־הַגַּן נֹאכֵל: ַג וּמִפְּרִי הָעֵץ´ אֲשֶׁר בְּתוֹךְ־הַגָּןֹ אָמֵר אֵלֹהִים לִא תִאכִלוּ ר מִמֶּנוּ וְלָא תִגְעָוּ בָּוֹ פֶּן תְמְתוּן: וַיָּאמֵר הַנָּחָשׁ אֵל־הָאשָׁה ה לא־מְוֹת תִּמְתוּוּן: כָּי יֹדֵעַ אֱלֹהִים כִּי בִּיוֹם אֱכַלְכֵם מִמֶּנוּ וְנִפְקְחָוּ עֵינֵיכֶם וְהִיִּיתֶם בֵּאלֹהִים יִדְעֵי טִוֹב וַרֵע: וותרא הַאשָּׁה כִּי טוֹב העץ לְמַאַכַּל וְכֵי תַאַוָה־הָוֹא לעינים ונחמד העץ להשביל ותקח מפריו ותאבל

(כ"ר יז:ד) לא נמן בו ילר הרע עד אכלו מן העץ ונכנס בו ילר הרע וידע מה בין טוב לרע (מי' שס ימ:ט): (א) והגחש היה ערום. מה ענין זה לכאן, היה לו לממוך ויעש לאדס ולאשמו כמנוס שור ולבישם. אלא ללמדך מאיזו סבה קפץ הנחש עליהם, ראה אותם ערומים ועסוקים בחשמיש לעין כל ונמאוה להם (שם יח:ז): ערום מבל. לפי ערמתו וגדולתו היקה מפלחו, ערום מכל ארור מכל (שם יש:א): אף בי אמר לפי ערמתו וגדולתו היקה מפלחו, ערום מכל ארור מכל (שם יש:א): אף בי אמר וגרי. שמא למר לכם לא מאכלו מכל וגו', ואע"פ שראה אותם אוכלים משאר פירות, הרבה עליה דברים כדי שחשיבנו ויבא לדבר באותו העץ: (ג) ולא תגעו בו. דבריו (משלי ל:ז; ב"ר שם ג'ו ליד גרעון (שנהדרין כמ.), הוא שלאתר אל מוסף על הבריו (משלי ל:ז; ב"ר שם ג'ו (ד) לא מות תמתון. דחפה עד שבעה בו אמר לה הבריו (משלי מיקה בנגישה כך אין מיקה באכילה (ב"ר שם): (ה) בי יודע. כל אומן שולא את בני אומנות, מן הען אכל וברא את העולם (שם ד): והייתם באלהים. יולרי עולמות (שם): (ו) ותרא האשה. ראחה דבריו של נחש והכאו לה והלמינתו (שם): (ו) ותרא האשה. ראחה דבריי של נחש והמאל לה והמינים. (מו) בי טוב העץ. להיות כאלהים: ובי תאוה הוא לעינים. (מו) שלמר לה) ונפקחו עיניכם: ובחמד העץ להשביל. (כמו שאמר לה) יודעי טוב ורעי בו וכו ותרים וכוני בעים בו נובל. (ה) וידעי טוב ורעי להשביל. (כמו שאמר לה) יודעי שוב וכונים וביר. להם בילל. (כמו שאמר לה) יודעי טוב ורעי להשביל. (כמו שאמר לה) יודעי שוב וכונים ביינוב העץ להשביל. (כמו שאמר לה) יודעי שוב וכונים ביינוב העץ להשביל. (כמו שאמר לה) יודעי שוב וכונים

(כ־בא) ולאדם לא מצא עזר: ויפל ה' אלהים תרדמה. כשהכיאן הכיאן לפניו כל מין ומין זכר ונקבה. אמר, לכלס יש בן זוג ולי אין בן זוג, מיד ויפל (ככ"ר לפניו כל מין ומין זכר ונקבה. אמר, לכלס יש בן זוג ולי אין בן זוג, מיד ויפל (ככ"ר יז:ד). מצלעותיז. מסטריו כמו ולללע המשכן (שמות כו:כ) זהו שאמרו שני פרלופיס נכראי (כ"ר ח:א): ויסגור. מקוס החתך (כרכות סא.): ויישן ויקח. שלא יראה חתיכת הבשר שממנו נכראת ותחביה עליו (סנהדרין לט.): (בב) ויבן. ככנין, רחבה מלמטה וקלרה מלמעלה לקבל הולד, כאולר של חטים שהוא רחב מלמעה וקלר מלחעלה לא יכבד משאו על קירומיו (כרכות שס): ויבן וגוי את הצלע וגוי מלחעלה שלא ככד משאו על קירומיו (כרכות שס): ויבן וגוי את הצלע וגוי לאשה. להיות אשה כמו אות ל לכהמת וחיה ולא נתקררה דעתו בהם לצאשה. להיות אשה בי מאיש וגוי. לשון נופל על לשון מכאן שככרא ויכמות סבו: לדאת וקרא אשה בי מאיש וגוי. לשון נופל על לשון מכאן שככרא על כני נת את העריות (ש"ר מיה") לומרת כן, לאסור על כני נת את העריות (שם) ה; סנהדרין (מ.): לבשר אחד. הולד נולר ע"י שניהם ושם נשבר לרע (תכנום ירשלת) ואע"פ שנתנה כנ דעם לכת שוב לרע (תכנום ירשלת) ואע"פ שנתנה כנ דעה לקרות שמות להכחין בין עוב ל על הפות שלה כו על לבי על בדעה לקרות שלה כו על כדי על בן עדב אחד. הולד נולר על הכות שלה לכתין בין עוב ל על בשבר אחד. הולד נולר על דער להכות שלה לכתין בין עוב לעם בנמה כן שוב לעם להכתין בין עוב לעם להפתין בין שוב לרע (תכנום ירשלתי) ואע"פ שנתנה כו דעה לקרות שמות

simply a convenient convention, but it reflects the nature of each creature and its role in the total scheme of the universe. Thus, as we find over and over in the Torah, the names of people had a profound significance that expressed their mission. Adam had the power to recognize the essence of every animal and name it accordingly (Radak). Having this insight into every creature, he realized that none of them corresponded to his essence, socially and intellectually.

22. אַת־הַאָּלַע — The side . . . into a woman. Unlike

man's, the woman's body was not taken from the earth. God built one side of man into woman — so that the single human being became two, thereby demonstrating irrefutably the equality of man and woman (R' Hirsch).

24. על־בּן יַעְוָכ־אִיש — Therefore a man shall leave. The Torah does not mean that a man should not continue to serve or honor his parents. It implies only a physical separation; that his attachment to his wife should be so strong that he will move out of his parents' house and establish a new home

to all the cattle and to the birds of the sky and to every beast of the field; but as for man, he did not find a helper corresponding to him.

<sup>21</sup> So Hashem God cast a deep sleep upon the man and he slept; and He took one of his sides and He filled in flesh in its place. <sup>22</sup> Then Hashem God fashioned the side that He had taken from the man into a woman, and He brought her to the man. <sup>23</sup> And the man said, "This time it is bone of my bones and flesh of my flesh. This shall be called Woman, for from man was she taken." <sup>24</sup> Therefore a man shall leave his father and his mother and cling to his wife and they shall become one flesh.

<sup>25</sup> They were both naked, the man and his wife, and they were not ashamed.

The Serpent's Enticement <sup>1</sup> Now the serpent was cunning beyond any beast of the field that HASHEM God had made. He said to the woman, "Did, perhaps, God say: 'You shall not eat of any tree of the garden'?"

- <sup>2</sup> The woman said to the serpent, "Of the fruit of any tree of the garden we may eat. <sup>3</sup> Of the fruit of the tree which is in the center of the garden God has said: 'You shall neither eat of it nor touch it, lest you die.'"
- <sup>4</sup> The serpent said to the woman, "You will not surely die; <sup>5</sup> for God knows that on the day you eat of it your eyes will be opened and you will be like God, knowing good and bad."
- <sup>6</sup> And the woman perceived that the tree was good for eating and that it was a delight to the eyes, and that the tree was desirable as a means to wisdom, and she took of its fruit and ate;

with her (Radak; R' Meyuchas).

ילְבֶּשֶׁר אָחָד — One flesh. Let him cling to his wife and to none other, because man and wife are in reality one flesh, as they were at the beginning of Creation (Tur). But that can happen only if they also become one mind, one heart, one soul . . . and if they subordinate all their strength and effort to the service of God (R' Hirsch).

25. יְלֹא וֹחְבּשְׁשוּ — And they were not ashamed. The Torah mentions this as an indication of the purity of Adam and Eve. People are ashamed of their nakedness because they associate vileness and lust with their private parts. But not Adam and Eve. As Sforno explains, they used all their organs exclusively to do God's will, not to satisfy their personal desires. To them, even cohabitation was as innocent as eating and drinking, so they had no reason to cover their bodies.

3.

1-14. The serpent's enticement. The Torah does not say how much time elapsed between the creation of Adam and Eve and their expulsion from the Garden of Eden. The Sages, however, tell us explicitly that all the events related here — including the birth of Cain and Abel — occurred on the day Adam was created. He had been given only one commandment: not to eat from the tree, and now his resolve would be tested to see if he could withstand temptation.

The consensus of the commentators is that the *serpent* of the narrative was literally a serpent. They differ regarding what force it represented: the Evil Inclination, Satan, or the Angel of Death. According to the Midrash, before this cunning beast was cursed, it stood erect and was endowed with some faculty of communication.

- 1. אַף כּי־אָמֵר אֱלֹהִים Did, perhaps, God say. "Is it possible that God forbade you to eat of any of the trees? Why would He have created them if they are not to be enjoyed?" (Midrash HaGadol). This is a classic ploy of the Evil Inclination: Pleasures are meant to be enjoyed, so it is foolish to believe that God could have commanded one to restrain oneself from doing so.
- 3-4. אַ מְּנֵעוֹ בּוֹ Nor touch it. God had commanded them only not to eat, but Eve added to the prohibition. The outcome of her doing so was to diminish the commandment. The serpent pushed her against the tree and said: "Just as you did not die from touching it, so you will not die from eating it!" (Midrash; Rashi). Thus, the serpent convinced her that God's death threat was merely to intimidate them not to eat, but that they would not truly die.
- 5-6. בי ידע אלהים For God knows. The serpent used another ploy familiar to those who try to rationalize the Torah away. They contend that those who convey and interpret the Law of God are motivated by a selfish desire to consolidate power in themselves. "God did not prohibit this tree out of any concern for your lives, but because He is aware that by eating from it you will attain extra wisdom, and become omniscient like Him. Then you will be independent of Him" (R' Hirsch). The tempter did not explicitly tell the woman to eat the fruit, but he had enveloped her in his spell. She looked on the tree with a new longing — its fruit was good to eat, a delight to the eyes, and it would give her wisdom. Then she brought it to Adam and repeated everything the serpent had told her. He was עמָה, at one with her, and not blameless (i.e., he was not hopelessly tempted or unreasonably deceived), and therefore liable to punishment (Radak; Ibn Ezra).

ויהַבַת אַף לבעלה עמה ואכל: יואתפתחא עיני תרויהוז וידעו ארי ערטילאין אינון וחטיטו להון טרפי תאנין ועבדו להון זרוין: הושמעו ית קל מימרא דיי אלהים מהלה בגינתא למנח יומא ואיטמר אדם ואתתה מן קדם יי אלהים בגו אילו גינתא: טוקרא יי אלהים לאדם ואמר לה אן אַתַּ: יְנַאַמֵּר יַת קַל מימרך שמעית בּגִינָתַא וּדְחֵילִית אַרִי ערטילַאי אנא ואיטפרית: יאנאמר מן חוי לך ארי ערטילאי אַת הַמוֹ אִילַנַא דּפַקּדתַך בּדיל דלא למיכל מנה אַכלת: יבנאמר הַאַרָם אָתָּתָא דִּיהַבְתַּ עַמִּי הִיא יָהַבָּת לִי מז אילנא ואכלית: יגואמר יי אלהים לאתתא מה דא עבדת ואמרת אתתא חויא אטעיני ואכלית: ידואמר יי אלהים לחויא ארי עברת דא ליט את מְבַּל בְּעִירָא וּמִכּל חֵוֶת בַּרָא עַל מִעַרְ הַיזִיל וַעַפָּרַא תֵיבוּל כַּל יוֹמֵי חַיַּיִר: טוודבבו אַשַנִי בַּינַר וּבֵין אַתַּתַא וּבֵין בְּנַרְ וּבֵין בָּנַהָא הוּא יָהֵי דָּכִיר לַךְּ מַה דַּעַבַּדְתַּ לַה מַלְקַרְמִין וָאַתִּ תָהָא נַטִיר לַה לסופא: טולאתתא אמר אסגאה אסגי צַעַרַיִבִּי וַעִדּוּיַיָבִי בִּצָעַר תֵּלְדִי בְנִין וּלְוַת בַּעַלֵּךְ תָהָא תָאוּבְתִיךְ וָהוּא יִשְׁלֵט

ּ וַתִּתֵּן גַּם־לְאִישֶׁה עִמָּה וַיֹּאבֵל: וַתִּפָּלַחִנָה עֵינֵי שִׁנִיהֵׁם נַיָּדִעוּ כִּי עֵירָמֶם הָם נַיִּתפָּרוּ עֲלֵה תִאֵנָּה נַיַּעשׁוּ לַהַם ת הַגרת: וַיִּשְמְעוֹ אֶת־קוֹל יהוָה אֱלהֵים מִתְהַלֵּךְ בַּגַּן הַ הַ לְרִוּחַ הַיָּוֹם וַיִּתְחַבֵּא הָאָדָׁם וְאִשְׁתוֹ מִפְּנֵי יהוָה אֵלהִים ּ בְּתָוֹךְ עֵץ הַגָּן: וַיִּקְרֶא יהוָה אֱלֹהָים אֶל־הָאָדָם וַיְּאמֵר ּ לַוֹ אַיָּבָה: וַיֹּאמֶר אֵת־קּלְךְּ שַמַעִתִּי בַּגַּן וָאִירֵא בִּי־עִירְם אַנָבי וַאַחֲבַא: וַיֹּאמֶר מֵי הָגָיד לְךָּ כֵּי עֵירָם אָתַה הַמְן־ יב הָעַץ אֲשֶׁר צִוִּיתִיך לְבִלְתִי אֲכָל־מִמֶנוּ אָבֵלְתַּ: וַיִּאמֵר האַדָם הַאָשָׁה אָשֵׁר נַתַתַּה עְמַרִּי הָוֹא נַתְנַה־כֵּי מְן־ י העץ ואכל: וַיֹּאמֶר יהוה אַלהִים לַאִשָּה מַה־זָּאת. ּר עָשֶית וַתֹּאמֶר הָאִשָּׁה הַנָּחֲשׁ הֹשִיאַנִי וֵאבֵל: וַיֹּאֹמֵר יֹי יהוֹה אֱלֹהַים וֹ אֱל־הַנַּחֲשׁ כֵּי עַשִּיתַ וֹאתֹ אַרָוּר אַתַּה מבּל-הַבָּהַמָּה וּמַבָּל חַיַּת הַשַּׁדֵה עַל־גַּחַנְךְּ תֶלֶּךְ וַעֲפֵּר יי תאבל כַּל־יָמֵי חַיֵּיך: וָאִיבָה וֹ אֲשִּׁית בֵּינָךְ וּבֵין הַאְשַּׁה וֹבֵין זַרְעָךָ וֹבֵין זַרְעָה הַוֹא יִשְׁוֹפָךָ רֹאשׁ וְאַתַּה תִּשׁוּפֵנוּ אַל־הַאִשַּׁה אַמָּר הַרְבָּה אַרְבָּה' עִצְבוֹנַךְ וְהֵרנַּךְ ַבְעַצֵב הֶלָדֵי בַנֵים וָאֵל־אִישֵׁךְ תִּשִּוּקַהֶּךְ וָהָוּא יִמְשַׁל־

רם"י

ערוס: המן העץ. כתמיה: (יב) אשר נתתה עמדי. כאן כפר כטוכה (ע"ז ה:): (יג) השיאני. הטעני (אונהלום) כמו אל ישיא לכם חזקיהו (דברי הימים ב לב:טו: ב"ר שם יב): (יד) בי עשית זאת. מכחן שחין מהפכים כזכוחו של מפיח, שחילו שאלו למה עשית זאת היה לו להשיב דברי הרב ודברי התלמיד דברי מי שומעיו (שם כ:כ; סנהדרין כט,): מכל הבהמה ומכל חית השדה. אם מבהמה נחקלל מחיה לא כל שכן, העמידו רבוחינו מדרש זה במסכת בכורות (ת.) ללמד שימי עיבורו של נחש שבע שנים: על גחנך תלך. רגלים היו לו ונקללו (כ"ר כ:ה): (טו) ואיבה אשית. אתה לא נתכוונת אלא שימות אדם כשיאכל הוא תחלה וחשא את תוה (שם; אדר"נ א) ולא באת לדבר אל חוה תחלה אלא לפי שהנשים קלות להתפחות ויודעות לפחות את בעליהן (פדר"א שם) לפיכד ואיבה אשית: ישופר. יכחתר, כמו (דברים ט:כח) וחכות חותו ותרגומו ושפית יתיה: ואתה תשופנו עקב. לח יהח לך קומה ותשכנו בעקבו ואף משם תמיתנו, ולשון תשופנו כמו נשף בהם (ישעיה מ:כד) כשהנחש כא לנשוך הוא נושף כמין שריקה, ולפי שהלשון נופל על הלשון כתב לשון נשיפה בשניהם: (טז) עצבוגר. זה לער גידול בנים (עירובין ק:): והרגר. זה לער העכור (שם): בעצב תלדי בנים. זה לער הלידה (שם): ואל אישך תשוקתך. [חחווחך] לחשמים, וחמפ"כ חין לך מלח לחובעו בפה (שם) חלח הוא ימשל בך, הכל ממנו ולא ממך: תשוקתך. תאווחך, כמו ונפשו שוקקה (ישעיה כט:ת):

ותתן גם לאישה [עמה]. שלא תמוח היא ויחיה הוא וישא אחרת (פדר"א יג; כ"ר יט:ה): גם. לרכות (כל) כהמה ותיה (כ"ר שם ו): (ז) ותפכחנה וגוי. לענין התכמה דבר הכחוב ולח לענין רחיה ממש, וסוף המקרח מוכיח[:] וידעו בי עירמים הם. אף הסומה יודע כשהוה ערוס[:] [חלה מהו] וידעו בי עירמים הם. מלוה חחת היחה בידם ונחערטלו הימנה (ב"ר שם): עלה תאנה. הוא הען שאכלו ממנו. בדבר שנחהלהלו בו נחהנו (ברכוח מ.) אבל שאר העלים מנעום מליטול עליהם. ומפני מה לא נתפרסם העץ, שאין הקב"ה חפץ להונות בריה, שלא יכלימוהו ויאמרו זהו שלקה העולם על ידו. מדרש רבי תנחומה (וירה יד): (ח) וישמעו. יש מדרשי אגדה רבים, וכבר סדרום רבוחינו על מכונם בב"ר ובשאר מדרשות, ואני לא באחי אלא לפשוטו של מקרא ולאגדה המישבת דברי המקרא דבר דבור על אפניו. וכמשמעו. שמעו את קול הקב"ה שהיה מתהלך בגן (כ"ר שם ז): לרוח היום. לאותו רוח שהשמש באה משם (ס"א לשם) וזו היא מערבית, שלפנות ערב חמה במערב (שם ח) והמה סרתו בעשירית (סנהדרין לת:): (ט) איבה. יודע היה היכן הוא, אלא ליכנם עמו בדברים (תנחומה חזריע ט) שלה יהה נבהל להשיב אם יענישהו פתאום (עי' דרך ארץ רבה ה). וכן בקין אמר לו אי הבל אחיך (להלן ד:ע), וכן בבלעם מי האנשים האלה עמד (במדבר כביט) ליכנס עמהם בדברים, וכן בחזקיהו בשלוחי מרחדך בלחדן (ב"ר שם יח): (יא) מי הגיד לך. מחין לך לדעת מה בשת יש בעומד

7.... — And they realized ... The serpent was right: They had become enlightened people. But their first realization was — that they were naked! ... Man need not be ashamed of his body as long as it stands in the service of God ... Otherwise he feels shame in his nakedness. This shame awakens the voice of conscience that reminds us we are not meant to be animals (R' Hirsch).

8. וישמעו — They heard. God caused His sound to be heard

to afford them the opportunity of hiding (Radak), and also to teach etiquette: Do not look upon a man in his disgrace. God did not appear to them immediately after they sinned and felt ashamed; He waited until they had sewn fig leaves together and only then did they hear the sound of HASHEM God. The verse also teaches that one should never enter another's home suddenly and unannounced (Derech Eretz Rabbah 5).

9-12. אַיָּבָה — Where are you? God knew where Adam was,

and she gave also to her husband with her and he ate. <sup>7</sup> Then the eyes of both of them were opened and they realized that they were naked; and they sewed together a fig leaf and made themselves aprons.

- <sup>8</sup> They heard the sound of HASHEM God manifesting Itself in the garden toward evening; and the man and his wife hid from HASHEM God among the trees of the garden. <sup>9</sup> HASHEM God called out to the man and said to him, "Where are you?"
- <sup>10</sup> He said, "I heard the sound of You in the garden, and I was afraid because I am naked, so I hid."
- 11 And He said, "Who told you that you are naked? Have you eaten of the tree from which I commanded you not to eat?"
- $^{12}$  The man said, "The woman whom You gave to be with me she gave me of the tree, and l ate "

The Sinners Are Punished <sup>13</sup> And HASHEM God said to the woman, "What is this that you have done!"

The woman said, "The serpent deceived me, and I ate."

<sup>14</sup> And HASHEM God said to the serpent, "Because you have done this, accursed are you beyond all the cattle and beyond all beasts of the field; upon your belly shall you go, and dust shall you eat all the days of your life. <sup>15</sup> I will put enmity between you and the woman, and between your offspring and her offspring. He will pound your head, and you will bite his heel."

<sup>16</sup> To the woman He said, "I will greatly increase your suffering and your childbearing; in pain shall you bear children. Yet your craving shall be for your husband, and he shall rule over you."

of course. The question was merely a means of initiating a calm dialogue with him so he would not be too terrified to repent [or: to reply], as he would be if God were to punish him suddenly. But Adam did not confess. Instead, as verse 12 shows, he hurled against God the very kindness of the gift of Eve, by implying that God was at fault for giving him his wife (Midrash Aggadah).

A further meaning of God's question is not that He inquired after Adam's physical whereabouts; rather, the significance of the question was, "Consider well how you have fallen from the heights; where is your exalted status?" (Aderes Elivahu).

- 12. אַב'ל And I ate. In an astounding interpretation, the Sages note that the verb is in the future tense, as if Adam was saying, "I ate and I will eat again!" Michtav MeEliyahu explains that Adam assessed himself objectively and said that if he were to be faced with a similar temptation, he would probably succumb again. A sinner cannot hope to escape from his spiritual squalor unless he is honest with himself.
- 13. מהיזאת ששיח What is this that you [i.e., Eve] have done. What she had done was abundantly clear. This rhetorical question was not to elicit information, but to give Eve an opening to express remorse and to repent (Sforno).

Since the commandment had been given only to Adam, why was Eve punished? *Ramban* explains that Eve had been included in the prohibition since she was part of him — *bone of his bones*. Additionally, she was punished for misleading Adam and causing him to sin; that was a greater sin than her own eating.

14-21. The sinners are punished. Although this was surely

- a punishment for Adam and Eve's misdeed, it should not be understood as a retaliation. By assimilating into their nature an awareness of and a temptation to sin, Adam and Eve became unworthy to remain in the spiritual paradise of Eden; consequently they were expelled. As a result, life changed in virtually every conceivable way. Death, the need to work hard physically as well as spiritually, the pain of giving birth, and the millennia-long struggle to regain that lost spiritual plateau are all part of the decree God was about to pronounce.
- 14. אֶל־הַנְּחָשׁ To the serpent. As the instigator of it, he was cursed first: then Eve. and finally Adam (Chizkuni).
- 15. วงุง ... งุงา Head ... heel. Homiletically, the Sages derive from this description the proper tactics in the eternal war between man and the Evil Inclination, which is symbolized by the serpent. The serpent seduces the Jew to trample the commandments with his heel, and the Jew can prevail by using his head, meaning the study of Torah (Midrash HaNe'elam).
- **16.** Before the sin, Adam and Eve lived together and she conceived and gave birth immediately and painlessly. Now that would change. Conception would not be automatic. and there would be an extended period of pregnancy and labor pains (*Sforno*).
- בְּהְיא יִמְשֶׁל־בָּרְ And he shall rule over you. Her punishment was measure for measure. She influenced her husband to eat at her command; now she would become subservient to him (Ramban). The new conditions of life that made sustenance the product of hard labor would naturally make women dependent on the physically stronger men. Obedience to the Torah, however, restores her to her former and

ביה: יוולאדם אמר ארי קבילת למימר אתתר ואכלת מו אילנא די פקידתר למימר לא תיכול מנה ליטא ארעא בדילה בעמל תיכלינה כל יומי חייה: יחובובין ואַטְדִין תַּצְמַח לַךְּ ותיכוּל ית עסבא דחקלא: יט בזעתא דאפר תיכול לחמא עד דתיתוב לארעא דמנה אתבדיתא ארי עפרא את ולעפרא תתוב: כוקרא אדם שום אתתה חוה אַרִי הִיא הַוַת אָמַא דכל בּנִי אַנשא: באועבד יי אלהים לאַדָם וּלְאָתְתָה לבושין דיקר על משר בשריהון ואלבישנון: כבואמר יי אל הים הא אדם הוה יחידי בעלמא מנה למידע טב וביש וכעו דילמא יושיט ידה ויסב אף מאילו חַיַּיא ווַכוּל ויחֵי לעלַם: בּגושַלְחָה ייַ אֱלֹהִים מִגִּינָתָא דְעֵדֵן לִמפַלַח בַּאַרעא דּאַתַבָּרִי מִתַּמַן: בּדְנַתַרִיךְ יַת אדם ואַשָּׁרֵי מִלְּקַרְמִין לְגִינָתַא רְעָרֵן יַת כרוביא וית שנן חרבא דמתהפכא לִמְטַר יַת אוֹרָח אִילַן חַיַיא: אוָאַרָם ידַע יַת חַנָּה אַתַּתָה וַעָּדִּיאַת וִילִיבַת יַת קַיַן ואמרת קניתי גברא (מן) קדם יי: בואוסיפת למילד ית אחוהי ית הבל

יוּבְּרָ: וּלְאָדֶם אָמֵׁר בִּי־שָׁמַּעְהָּ לְּקוֹל אִשְׁתֶּׁרֹּ

וַתֹּאַכַל מִן־הָגִּץ אֲשֶׁר צִּוִּיתִיךּ לֵאמֹר לָא תֹאַכַל מִמֶּנוּ

אֲרוּרָה הָאֲדָמָה בַּעֲבוּלֶךְ בְּעִצָּבוֹן תִּאַרְלֶּנָּ הַּלֹּי יְמֵי חַיֶּיִרְּ:

אֲפֶּׁיךּ תִּאַכַל לֶחֶם עֵד שְׁוּבְךָ אֶל־הָאַדָמָה בִּי מִמֶּנָּה

אֲפֶּׁיךְ תְּאַכַל לֶחֶם עֵד שְׁוּבְךָ אֶל־הָאַדָמָה בִּי מִמֶּנָּה

אַשְּׁיךְ תְּאַכַל לֶחֶם עֵד שְׁוּבְךָ אֶל־הָאַדָמָה בִּי מִמֶּנָּה בִּי מִמֶּנָּה בִּי מְמֶּנָּה בְּעָר תַּשְׁוּב: וַיִּקְרָא הָאָדָם שַׁם שִׁם בּי מְמָּנָּה בְּי מִמֶּנָּה בְּי מִמֶּנָּה בְּי מִמֶּנָּה בְּי מְמָּנָּה בְּי מִנְּיִּהְ מִיּ מְּמָּר מָשְׁבְּי מִיּהוֹה אֱלֹהִים בְּן הָאָדָם הָיָה בְּאַחֵר מִמֶּנוּ לְּדַעַת בְּי וִיהוֹה אֱלֹהִים הֵן הָאָדָם הָיָה בְּאַבְים: בְּיִבְּמִּם בִּי מִמֶּנוּ לְּדָעַת בַּי וְיהוֹה אֱלֹהִים הֵן הָאָדְם הָיָה בְּאַבְים:

בּ וַיָּאמֶרוּ יהוָה אֱלהִים הֵן הָאָדָם הָיָה בְּאַחֵר מִמֶּנוּ לָּקַת טְוֹב וָרָע וְעַתָּה וּ פֶּן־יִשְׁלַח יָדׁוֹ וְלָקַח גַּם מִעֵץ הַחַיִּים

בּּ וְאָלַל וָתִי לְעַלֵם: וְיְשַׁלְח מִשְׁם: וַיְגָרֶשׁ אֶת־הָאָדָם וַיַּשְׁכֵּן

מְּלֶּדֶם לְגַן־עֵלֶן אֶת־הַבְּּרֶבִים וְאֵת לַהַט הַהָּיְרֶבֹּ א הַמִּתְהַפֶּּכֶת לִשְׁמֹר אֶת־הַבְּרָבִים וְאֵת לַהַט הַהֶּרֶבֹּ א הַמִּתְהַפֶּּכֶת לִשְׁמֹר אֶת־הַבְּרָבִים וְאֵת לַהַט הַהָּיֶרְבֹּ יַדַע אֶת־חַנֵּה אִשְׁתִּוֹ וַתַּקַף לָלֶדֶת אֶת־אָחִיוֹ אֶת־הָבִין וַתֹּאמֶר הַ הָּנְיִים אָשִׁתִּוֹ וַתְּלֶּף בָּלְּבֶר אֶת־אָחָיוֹ אֶת־הָבֶּל הַתְּיִי אָישׁ אֶת־יהוְה: וַתְּלֶף לָלֶּדֶת אֶת־אָחָיוֹ אֶת־הָבֶּל

,//p.

היה: (בא) בתגות עור. יש דכרי אגדה אומרים חלקים כלפורן היו, מדובקים על שורן. ו"א דבר הבא מן השור כגון למר הארכבים שהוא רך וחם, וששה להם כמנות שורן. ו"א דבר הבא מן השור כגון למר הארכבים שהוא רך וחם, וששה להם כמנות ממנו (ב"ר שם יב): (בב) היה באחד ממנו. הרי הוא יחיד במחחונים כמו שאני יחיד בעליונים, ומה היא יחידמו, לדשם שוב ורש, מה שאין כן בבהמה וחיה (אוכקלום; ב"ר כא:ה): ועתה בן ישלח ידו וגוי. ומשיחיה לשולם הרי הוא קרוב להטשות הבריות אחריו ולומר אף הוא אלוה (ב"ר ש:ה). ויש מדרשי אגדה אבל אין מישבנין על פשוטו: (בד) מקדם לגן עדן. במזרחו של גן עדן חון לגן: את מישבנין על פשוטו: (בד) מקדם לגן עדן. במזרחו של גן עדן חון לגן: את מליכנם עוד לגן. תרגום של לגם של, והוא כמו שלף שנל מכוא (מהדרין פב.) ובלשון לש"ל מחלה. ומדרשי אגדה יש, ואני איני בא אלא לפשוטו: (א) והאדם ידע. כבר לתי) שאם כתב וידע אדם נחש של למוצ בעור לנ בנים: קודם של משלה, קודם שחש ונשרד מון עדן, וכן ההריון והלידה (מכהדרין קודם): את הי. כמו שם ה'. כשברא אומי ואת יש לבדו בראנו, אלב כז שחפים לה) אנו שמו (כ"ר כב:ב): את קין את אחיו את הבל. ג' אתים ריבויים הם, מלמד אלומה כולדה עם קין ושם הכל נולדו שחים, לכך נאמר וחוסף (שם ג): שחלומה כולדה עם קין ושם הכל נולדו שחים, לכך נאמר וחוסף (שם ג):

(יז) ארורה האדמה בעבורך. מעלה לך דכרים ארורים כגון זכובים ופרטושים ונמלים. משל ליולא למרבות רטה והבריות מקללות שדים שינק מהם ופרטושים ונמלים. משל ליולא למרבות רטה והבריות מקללות שדים שינק מהם סלמית קון ודרדר תצמיח לך. הארן, כשקונענה מיני זרשים סלמית קון ודרדר קונדם וטכביות (שם כ:י) והן נאכלין ע"י מקון (בילה לד.): האבלת את עשב השדה. ומה קללה היא זו, והלא בברכה נאמר לו הנה נמתי ואבלת את עשב ורט זרט וגו'. אלא מה אמור כאן בראש הענין, ארורה האדמה כעבורך בעלבון חאכלנה, ולא מה אמור כאן בראש בעלבון האכלנה, ואחר הטלבון וקון ודרדר מלמיח לך, כשחזרטנה קטניות או ירקות גנה היא אלמה שחמרה בו הרבה: (ב) ויקרא האדם. חזר הכחוב לעניינו הראשון ויקרא האדם שמח (לשיל ב:כ) ולא הפסיק אלא ללמדך שעל ידי קריאת שמות נדווגה לו חוה, כמו שכתוב ולאדם לא מלא עזר כנבדו (שם) לפיכך קריאת שמון שראה אותם ערומים (שם כה) מתך לו פרשת הנחש, להודעך שמחוך שראה אותם ערומים וראה אותם עסוקים בתשמיש נחאה לה להדיעך שמחוך שראה אתם ובמרמה (ב"א זו) (אדר"ג א): חוה. נופל על לשון מה (ב"ר כיוא) שמחיה את ולדוסיה, כאשר תאמר מה הוה לאדם (קהלת ב:כב) בל" רכי:) וכל תכרה כיוא) שמחיה את ולדוסיה, כאשר תאמר מה הוה לאדם (קהלת ב:כב) בל"

proper status as the crown of her husband and pearl of his life [Proverbs 12:4, 31:10] (R' Hirsch).

The Sages ordained that a man should honor his wife more than himself, and love her as himself. If he has money, he should increase his generosity to her according to his means. He should not cast fear upon her unduly and his conversation with her should be gentle — he should be prone neither to melancholy nor anger. They have similarly ordained that a wife should honor her husband exceedingly and revere him . . . and refrain from anything that is repugnant to him. This is the way of the daughters of Israel who are

holy and pure in their union, and in these ways will their life together be seemly and praiseworthy (*Rambam, Hil. Ishus* 15:19-20).

17.... פי שְׁמַעְתָּ — Because you listened ... People always make choices in life and they are responsible for them. Adam failed to exercise his responsibility to investigate what he was being offered and to realize that when he had to choose between pleasing God and pleasing the one who was offering a momentarily enticing choice, his first allegiance had to be to God. As Or HaChaim puts it, he succumbed to her voice without examining the content of her words.

- <sup>17</sup> To Adam He said, "Because you listened to the voice of your wife and ate of the tree about which I commanded you saying, 'You shall not eat of it,' accursed is the ground because of you; through suffering shall you eat of it all the days of your life. <sup>18</sup> Thorns and thistles shall it sprout for you, and you shall eat the herb of the field. <sup>19</sup> By the sweat of your brow shall you eat bread until you return to the ground, from which you were taken: For you are dust, and to dust shall you return."
  - <sup>20</sup> The man called his wife's name Eve, because she had become the mother of all the living.
  - <sup>21</sup> And HASHEM God made for Adam and his wife garments of skin, and He clothed them.

Man's Expulsion from Eden

- <sup>22</sup> And HASHEM God said, "Behold Man has become like the Unique One among us, knowing good and bad; and now, lest he put forth his hand and take also of the Tree of Life, and eat and live forever!"
- <sup>23</sup> So HASHEM God banished him from the Garden of Eden, to work the soil from which he was taken. <sup>24</sup> And having driven out the man, He stationed at the east of the Garden of Eden the Cherubim and the flame of the ever-turning sword, to guard the way to the Tree of Life.

4 Cain

Cain <sup>1</sup> Now the man had known his wife Eve, and she conceived and bore Cain, saying, Abel "I have acquired a man with HASHEM." <sup>2</sup> And additionally she bore his brother Abel.

- 19. בּייַעָּפָּר אַתָּה For you are dust. The implication is that death was not a curse but a natural consequence of Man's nature. Since he originated from the earth it is only natural that age and deterioration would return him to his origin. Had he not sinned, however, he would have purified his physical nature and risen above his origin (Aderes Eliyahu). In this regard, it is noteworthy that the bodies of outstandingly righteous people that have been exhumed were found not to have decomposed. They had so exalted their behavior that their bodies had become holy and no longer subject to the ravages of the earth. This is why Elijah and Chanoch were able to ascend to heaven at the end of their lives without dying, and why Moses could live among the angels for forty days without eating or drinking.
- **20.** The Torah resumes the narrative of Man naming all creatures [2:20], which had been interrupted to teach that Adam perceived that he was lacking a mate (*Rashi*).
- תָּנָה Eve. The Hebrew word חָּיָה means the same as חָיָה, living. Thus her name indicates that she is the mother of all the living.
- 21. יְיַלְבְּשֶׁם And He clothed them. Not only did God Himself make them comfortable garments, He Himself clothed them to show that He still loved them, despite their sin (R' Bachya).
- 22-24. Man's expulsion from Eden. God grieved at the sin and its results, for Adam had now made it impossible for God to let him stay in the garden. By eating from the Tree of Knowledge, Man had become מְּמָנִוּ וֹנְמְנֵּנוּ like the Unique One among us, meaning that he had become unique among the terrestrial ones, just as God is unique among the celestial ones, for now Man can discriminate between good and bad, a quality not possessed by cattle and beasts (Rashi, following Targum). Because Man has this unique ability to know good and evil, and his desire for sensual gratification had

- become enhanced, there was a new danger. If Man kept the capacity to live forever, he might well spend all his days pursuing gratification and cast away intellectual growth and good deeds. He would fail to attain the spiritual bliss that God intended for him. If so, Man had to be banished from Eden so that he would not be able to eat from the Tree of Life and live forever (Rambam: Sfomo).
- 24. הַּבְּרֶבִים The Cherubirn. These were destructive angels, who have the responsibility of preventing man from discovering and re-entering the garden.
- R' Yaakov Karnenetsky noted that the term Cherubim is also used to describe the sacred, angel-like children that were carved from the cover of the Holy Ark; here they are destructive, and there they represent the life-giving powers of the Torah. This alludes to the paramount importance of education. Children can become holy or destructive, depending on how they are reared.

4

- 1-16. Cain and Abel. In accordance with the decree that Man must earn his sustenance through labor, Cain and Abel, the sons of Adam and Eve, engaged in different forms of work. They diverged also on their concept of how to serve God, and this led to jealousy and the first murder in history.
- 1. הָאָרֶם יָרֵע אֶת־חָנָה אָשְׁתּוּ Now the man had known his wife Eve. The translation in the past-perfect follows Rashi, that the conception and birth of Cain had occurred before the sin and expulsion of Adam and Eve from Eden.
- קניתי איש אֶת־הי I have acquired a man with HASHEM. As partners with Hashem. "My husband and I were created by God alone, but through the birth of Cain we are partners with Him" (Rashi). Ramban renders: "This [newborn] man shall be my acquisition for the sake of God," i.e., she dedicated her son to become the servant of God after she and Adam died.

והוה הבל רעי ענא וסיו הוה פלח בָּאַרְעַא: נְוָהַוָה מְסוֹף יוֹמִין וְאַיִתִי קִין מאבא דארעא תקרבתא קדם יי: דוהבל איתי אף הוא מבכירי ענה ומשמנהוו והות רעוא מו קדם יי להבל ולקורבנה: הולקין ולקורבנה לא הות רעוא ותקף לקין לחדא ואתבבישו אפוהי: וואמר יי לְקֵיוַ לְמֵא תִקִיף לַך וּלְמא אתבּבישוּ אפיר: ז הלא אם תיטיב עובדר ישתבק לר ואם לַא תִיטִיב עובַדֶּך לִיום דִּינַא חַטַאת נָטִיר וָדָעָתִיד לְאָתְפַּרָעַא מְנַּךְּ אָם לַא תתוב ואם תתוכ ישתבק לך: חואמר קין להבל אחוהי והוה במהויהון בחקלא וקם קין בהבל אחוהי וקטלה: טואמר יי לקין אַן הֶבֶל אַחוּךְ וַאַמַר לָא יַדְענַא הַנַטֵר אַחי אנא: יואמר מה עברתא קל דם זרעין דְּעָתִידִין לְמִפַּק מִן אַחוּך קַבִּילִין קַדַמֵי מו אַרעַא: אוּכָעַן לִּיט אַתִּ מון אַרעַא דּפָתַחַת יַת פּוּמָה וָקַבְּילֶת יַת דָּמָה דָאַחוּך מַן יִדַך: יבאַרֵי תִפָּלַח כָּאַרעָא לַא תוֹסִיף לְמַתַּן חילה לַך מְטַלְטַל וְגַלֵי תְהָא באַרעא: יגואַמַר קיו קדם ייַ סגי חוכי מלמשבּק: יר הא תריכתא יתי יומא דיו מעל אפי אַרָעָא וּמִן קָדָמָך לֵית אָפָשָר לְאִשַּׁמַרַא ואָהַי מַשַּלְטַל וְגַלֵי בַּאַרְעַא וִיהַי כַל דישכחנני יקטלנני: טונאמר לה יי לְכָן כַּל קָטִיל קַיָן לְשָבְעָא דַרין יִתְפָּרֵע מנה ושוי יי לקין אתא בדיל דלא למקטל יַתָה כַּל דִישְׁכָּחְנֵה: יוּוּנְפַק קִין

, ויהי־הבל רעה צאן וַלָּיו הַיָה עבר אָדָמָה: וַיִהִי מִקּץ ר יַמֵים וַיָּבֶּא לַּיִן מִפְּרֵי הָאַדָמֵה מִנְחָה לֵיהוָה: וִהַבל הַבִּיא גם־הוא מבּכרות צאנו ומחלבהו נישע יהוה אל־הֶבֶל ה ואל-מנחתו: ואל-קין ואל-מנחתו לא שעה ויחר לקין ּ מָאֹר וַיָּפָּלִוּ פָּנֵיוּ: וַיִּאמֵר יהוָה אֵל־קַיִן לַמָה חַרַה לַרְ וּ וָלַמֵּה נַפָּלָוּ פַנֵיך: הַלָּוֹא אָם־תֵּיטִיב' שָּׁאֵת וָאִם לִא תֵיטִיב לַפֶּתַח חַשָּאת רֹבֶץ וְאֵלֶיךְ תְשִׁנּקֹתוֹ וְאַתָּה ה תַּמְשַׁל־בָּוֹ: וַיָּאמֶר קַיָן אֵל־הֵבֶל אָחֵיו וַיָּהִי בְּהִיוֹתֶם ש בַּשַּרָה וַיַּקָם קַין אַל־הַבֶּל אַחֵיו וַיַּהַרְגַהוּ: וַיָּאמֶר יהוה אל-קין אי הבל אחיר וויאמר לא ידעתי השמר אחי אַנָבִי: וַיַּאמֵר מֵה עַשִּית קול דְמֵי אַחִיךּ צְעַקִים אֶלֵי -אַמָּר מָן־הָאַדָמָה: וִעַתָּה אַרוּר אָתָּה מִן־הַאַדַמַה אַשֵׁר 😽 יב פַּצְתַה אָת־פִּיהַ לַקַחַת אָת־דָּמֵי אַחָיךָ מִיַדְךָּ: כִּי תַעַבֹּדְ אַת־הַאָדַמָּה לִא־תֹסֵף הַת־כֹּחָה לֵךְ נַע נַנֵּד תִּהְיֵה ינ־יד בָאָרֵץ: וַיָּאמֵר קַיִן אֱל־יהוָה גַּדְוֹל עַוֹנֵי מִנְשִּׁוֹא: הֵוֹּ גַּרַשָּׁתַ אֹתִי הַיּוֹם מֵעַל פָּנֵי הַאָדַמָּה וּמִפַּנֵיך אֶסֶתֵר יו וָהַיִּיתִי נַע וַנַד' בַּאַבץ וְהַיַה כַל־מִצְאַי יַהַרגַנִי: וַיָּאמֵר לוֹ יהוֹה לַכֶן כַּל־הֹרֵג לַיִן שִׁבְעַתַיִם יָקָם וַיַּשָׂם יהוָה יי לְלָיוֹ אות לְבָלְתֵי הַכּוֹת־אֹתוֹ כַּל־מִצְאַוֹּ: וַיַּצֵא קֵין

ה:ט), וגם בזו הוסיפה לחטוא, אשר פצתה את פיה לקחת את דמי אחיך וגו, והנני מוסיף לה קללה [אללך], לא מוסף חס כחה (מכילחא בשלח שירה פ"ט): (יב) גע ובד. אין לך רשוח לדור במקום אחד (אוכקלום): (יג) גדול עוני מגשוא. ניב) בתמיה, אחה טוטן טליונים וחחחונים ושווני אי אפשר לטטון (ב"ר כב:א): (טו) בסמיה, אחה טוטן טליונים וחחחונים ושווני אי אפשר לטטון (ב"ר כב:א): (טו) לבן בל הורג קיון. זה אחד מן המקראות שקלרו דבריהם ורמזו ולא פירשו. לכן כל הורג קיון לשון גערה, כה יעשה לו, כך וכך טושו, ולא פירש טושו: שבעתים יקם. איני רולה להנקם מקין עכשיו, לסוף שבמה דורות אני מוקם נחחי ממח ממטו שממור למדנו שחתלת מקרא לשון געפה היא שלא חהא בריה מזיקחו. וכיולא בו ויאמר דוד למדנו שחתלת מקרא לשון גערה היא שלא חהא בריה מזיקחו. וכיולא בו ויאמר דוד כל מכה יבוסי ויגע בלנור (שמואל ב ה:ח) ולא פירש מה יששה לו. אבל דבר הכחוב ברמז, כל מכה יבוסי ויגע בלנור, ויקרב אל השכר ויכבשו, ולת הטורים וגו' (שם), וגם אותם יכה על אשב למר, העור והפסח לא יבא [דור] אל חוך הבית, המכה את אלו אני אטשור לאן שר. כלון קלר דבריו, ובדברי הימים (א יא:) פירש את אלו אני לשטנו ראש ושר. כאן ברכיו, ובדברי הימים (א יא:) פירש

(ב) רעה צאן. לפי שנתקללה האדמה פירש לו מטבודמה (מדרש אגדה): (ג) מפרי האדמה. מן הגרוע (כ"ר כב:ה) ויש אגדה שאומרת זרע פשתן היה (תנחומא ט): (ד) וישע. ויפן. וכן ואל מנחחו לא שנה, לא פנה. וכן ואל ישטו (שמוח ה:ט) אל יפנו. וכן שנה מטליו (אווב ידנו) פנה מטליו: וישע. ירדה אש ולחכה מנחחו (מדרש וכן שטה מטליו (אווב ידנו) פנה מטליו: וישע. ירדה אש ולחכה מנחחו (מדרש אגדה): (ז) הלא אש תיטיב. כתרגומו פירושו: לפתח חטאת רובץ. לפתח קברך חטאך שמור (אונקלום): ואליך תשוקתו. של חטאת הוא ילר הרע, חמיד שקק ומחאוה להכשילך (ספרי עקב מה; קדושין לש: ואתה תמשל בו. אם תרלה מתגבר עליו (שס ושס): (ח) ויאמר קין. נכנס עמו בדכרי ריב ומלה להפגול עליו להרגו. ויש צוה מדכשי אגדה אך זה ישוב של מקרא? (ב"ר ישיא; במ"ר כו:ו) להרגו. ויש צוה מדכשי אגדה אך זה ישוב של מקרא? (ב"ר ישיא; במ"ר כו:ו) לא ידעתי. נעשה כגוכ דעת העלונה (במ"ר שס; מתחומא ישן כה): השומר לא ידעתי. נעשה כגוכ דעת העלונה (במ"ר שס; מתחומא ישן כה): השומר אחיר. לשון ממה הוא, וכן כל ה"א הנקודה בחטף פחת: (י) דמי אחיך. דמו ודס זכעיותיו (מכהדרין לז.). ל"א שעשה בו פלשים הרבה שלה ההי יודע מהיכן נפשו יולאה (שס לז:): (יא) מן האדמה. יותר ממה שנתקללה היא ככר בטוונה (ב"ר ישילה לכבר בטוונה (ב"ר ישילה) ככוונה (ב"ר יולאה (שס לז:): (יא) מן האדמה. יותר ממה שנתקללה היא ככר בטוונה (ב"ר

רעה צאן — A shepherd. Because Abel feared God's curse against the ground, he turned to caring for sheep and herds (Rashi). Although Man was still forbidden to eat meat [see 9:3], he was allowed to use milk, butter, wool, and the skins of dead animals. Abel's work consisted of shearing the sheep and milking the cows (Mizrachi).

יהיה לרחם ולפר: וישם ה׳ לקין אות. חקה לו חות משמו במלחו (תרגום יונתן):

Like the Patriarchs, Moses, and David, Abel chose a

profession that permitted him to spend his time in solitude and contemplation of spiritual matters (HaK'sav V'HaKabbalah). Cain, however, chose an occupation that, though essential, can lead its practitioners to worship nature and enslave others to do the hard work of the fields (R' Hirsch).

3-5. From the subtle contrast between the simple descrip-

Abel became a shepherd, and Cain became a tiller of the ground.

- <sup>3</sup> After a period of time, Cain brought an offering to HASHEM of the fruit of the ground; <sup>4</sup> and as for Abel, he also brought of the firstlings of his flock and from their choicest. HASHEM turned to Abel and to his offering, <sup>5</sup> but to Cain and to his offering He did not turn. This annoyed Cain exceedingly, and his countenance fell.
- <sup>6</sup> And HASHEM said to Cain, "Why are you annoyed, and why has your countenance fallen? <sup>7</sup> Surely, if you improve yourself, you will be forgiven. But if you do not improve yourself, sin rests at the door. Its desire is toward you, yet you can conquer it."
- <sup>6</sup> Cain spoke with his brother Abel. And it happened when they were in the field, that Cain rose up against his brother Abel and killed him.
  - <sup>9</sup> HASHEM said to Cain, "Where is Abel your brother?"

And he said, "I do not know. Am I my brother's keeper?"

- <sup>10</sup> Then He said, "What have you done? The voice of your brother's blood cries out to Me from the ground! <sup>11</sup> Therefore, you are cursed more than the ground, which opened wide its mouth to receive your brother's blood from your hand. <sup>12</sup>When you work the ground, it shall no longer yield its strength to you. You shall become a vagrant and a wanderer on earth."
- <sup>13</sup> Cain said to HASHEM, "Is my iniquity too great to be borne? <sup>14</sup> Behold, You have banished me this day from the face of the earth can I be hidden from Your presence? I must become a vagrant and a wanderer on earth; whoever meets me will kill me!" <sup>15</sup> HASHEM said to him, "Therefore, whoever slays Cain, before seven generations have passed he will be punished." And HASHEM placed a mark upon Cain, so that none that meet him might kill him. <sup>16</sup> Cain left

tion of Cain's offering and the more specific description of Abel's offering — from the firstlings of his flock and from their choicest — the Sages derive that Cain's offering was from the inferior portions of the crop, while Abel chose only the finest of his flock. Therefore, Abel's sacrifice was accepted, but not Cain's (Ibn Ezra; Radak).

- **6-7.** God wished to teach Cain how to repent: A sinner can atone for his sins if he will but repent sincerely (*Radak*).
- 7. לְּפֶּתַח הְּשָאַת רְבֵּץ Sin rests at the door. At the entrance to your grave, your sin will be kept (Rashi), i.e., punishment will await you in the future world unless you repent. If you succumb to your Evil Inclination, punishment and evil will be as everpresent as if they lived in the doorway of your house (Sformo).
- ... אְשִּׁבְּקְתוּ Its desire ... The Evil Inclination desires continually to entice you, yet you can conquer it you can prevail over it if you wish (Rashi), for you can mend your ways and cast off your sin. Thus God taught Cain that Man can always repent and God will forgive him (Ramban).
- 8. נְיָבֶּם בְּיִין Cain rose up. Abel was the stronger of the two, and the expression rose up implies that Cain had been thrown down and lay beneath Abel. But Cain begged for mercy saying: "We are the only sons in the world. What will you tell Father if you kill me?" Abel was filled with compassion, and released his hold, whereupon Cain rose up and killed him (Midrash).
- 9. אֵי הָבֶּל אָחיף Where is Abel your brother? The question was rhetorical, for God knew full well where he was. He engaged Cain in a gentle conversation to give him the

- opportunity to confess and repent (Rashi; Radak; Sforno), but Cain misunderstood. He took God's question to indicate ignorance about Abel's whereabouts, so he denied knowledge. The reference to Abel as his brother was to allude to Cain that he had a responsibility for Abel's welfare, but he denied that brotherhood imposed responsibility upon him.
- 10. דְּמֵּי The blood. Lit., bloods. The word is in the plural, implying that Cain's crime was not limited to one person; he had shed Abel's blood and the blood of his potential descendants. Alternatively, this teaches that he bled from many wounds. Not knowing which organs were vital to life, Cain stabbed him all over (Rashi; Sanhedrin 37a).
- 12. המיתיף תרבקה לא־תיסף תרבקה Shall no longer yield its strength. Cain would always strive to find new areas to cultivate, for, never finding blessing, he would wander aimlessly in search of more fertile land (B'chor Shor; Ralbag). He would know no more peace than his brother's blood (Tzror HaMor).
- 13-14. Cain pleaded for mercy, finally acknowledging the gravity of his sin, but arguing that the terms of his exile amounted to a death sentence. God accepted his plea.
- 15. שְּבְּעְחִים יִּשְּם Before seven generations have passed he will be punished. Our rendering follows Rashi who interprets this as "an abbreviated verse with an implied clause: Whoever slays Cain will be punished (this phrase is unstated, but understood). As for Cain himself, only after seven generations will I execute My vengeance upon him, when Lemech, one of his descendants, will arise and slay him."

П

י מּלָפָנֵי יהוָה וַיֵּשָׁב בְּאָרֵץ־נְוֹד קִדְמַת־עֲרָן: וַיַּדַע לַּיִן יִי את־אַשַּתוֹ וַתַּהַר וַתֵּלֶד אַת־חַנְוֹךְ וַיִּהִי בְּנֵה עִיר יי ויקרא שם העיר כשם בנו חנור: וינלד לחנור את־ עירַד וְעִירָד יָלֵד אָת־מִחוּיָאֵל וּמְחִיַּיאֵל יַלַד אַת־ יי מתושאל ומתושאל ילד את־למף: ויקח־לו למף ב שְׁתֵּי נָשֶׁים שֵׁם הָאַחַת עָרָה וְשֵׁם הַשַּׁנֵית צִלָּה: וַתֵּלֶּד בּ שְׁתֵּי נָשֶׁים בא עַדָה אָת־יַבַל הָוּא הַיָּה אַבִּי ישֵב אְהֵל וּמִקְנֵה: וִשֵׁם בּ אָחֶיו יוּבֶל הְוּא הָיָּה אֲבִּי כָּל־תֹפֵשׁ כִּנְּוֹר וְעוּגֵב: וִצְלַה גַם־הָּוֹא יֶלְדָה אֶת־תְּוֹבַל לַּיִן לֹטֵשׁ כָּל־חֹרֵשׁ נִחְשֵׁת בּ ובַרוֵל וַאַחות תִּוּבַל־קַיון נַעַמָה: וַיֹּאמֵר לֵמֵך לִנַשִּׁיו ערה וצלה שמען קולי נשי למך האזנה אמרתי בּי אֵישׁ הָרַגְתִּי לְפִּצְעִי וְיֶלֶד לְחַבֻּרָתִי: כִּי שִׁבְעָתַוִּם ַרָּה יָקַם־קַיון וְלֻמֶּךְ שִׁבְעִים וְשִׁבְעָה: וַיֵּבַע אָדָם עוֹד אֶת־ - הַ אָשָׁתֹּוֹ וַתָּלֶד בָּן וַתִּקָרָא אֶת־שְׁמִוֹ שֻׁת כִּי שָׁת־לֵי ַם אֱלֹהִים וַרַע אַחֶּר תַּחָת הֶבֶל כֵּי הַרָגוֹ קַיון: וּלְשֵׁת הַ גַם־הוּא' יָלַד־בָּן וַיִּקָרָא אַת־שָׁמִוֹ אֵנִוֹשׁ אַז הוּחַׁל א לקרא בשם יהוה: זַה סַׂפֵר

מו קדם יי ויתיב בארעא גלי ומטלטל דהות עבידא עלוהי מלקדמין כגינתא דעדן: ייוידע קין יַת אָתַתָּה ועדיאת וילידת יַת חַנוֹךְ וָהַוָה בַּנֵי קַרַתָּא וּקָרָא שְׁמַא דקרתַא כשום ברה חנוף: יחואתיליד לחנור ית עירד ועירד אוליד ית מחויאל ומחייאל אוליד יַת מתושאל ומתושאל אוליד ית לָמֶך: ישוֹנְסִיב לֵה לֶמֶך תַּרְתֵין נְשִׁין שוּם חדא עדה ושום תניתא צלה: כוילידת עַדָה יַת יַבַל הוא הַנָה רַבָּהוֹן דְּבַל דְּיַתְבֵי משכנין ומרי בעיר: כאושום אחוהי יובל הוא הַנָה רַבָּהוֹן דְּכַל דְּמָנַגֵּן עַל פּוּם נָבַלַא יַדעי וָמַר כִּנּוֹדָא וָאַבּוּבַא: כבּ וָצְלַה אַף הִיא ילידת יַת תובַל קַיוָ רַבָּהון דְּכֶל יָדְעֵי עִבִידַת נָחָשָא וּפַרִזְלָא וַאֲחָתֵה דְּתוּבַל קַיַן נַעַמַה: בג וַאֲמֵר לֵמֶך לִנְשׁוֹהִי עַדַהוִצְלַה שָׁמִעַן קַלִי נְשֵי לֵמֶךְ אַצִיתָא לְמֵימְרִי לֵא גַבְרָא קּטַלְית דַּבְדִילֶה אָנָא סַבִּיל חוֹבִין וְאַף לַא עוּלֵימַא חַבִּילִית דַּבְדִילֵה יִשְׁתֵּיצִי זַרְעִי: כּדּ אֲרֵי לשבעא דרין איתלין לקין הלא ללמד בָּרֵה שַבְעִין ושַבְעָא: כּהוידַע אָדָם עוד ית אתתה וילידת בר וקרת ית שמה שת אַרֵי אַמַר יִהַב לִי יָיַ בַּר אַחַרַן חַלַף הַבֶּל דַקטְלֶה קַיָן: כוּ וּלְשֶׁת אַף הוּא אַתִילִיד בַּר וקרא יַת שַמָה אַנוש בָּכֵן בִּיוֹמוֹהָי חַלוּ בְנֵי אַנָשָא מִלְצַלָּאָה בִּשְׁמָא דַייַ: אַ רֵּין סְפַּר

> שכל הגולים נדים שם: קדמת עדן. שם גלה אביו כשגורש מגן עדן שנאמר וישכן מקדם לגן עדן (לעיל ג:כד) לשמור את שמירת דרך מבוא הגן, שיש ללמוד שהיה אדם שם. ומלינו רוח מזרחית קולטת בכל מקום את הרולחים, שנאמר אז יבדיל משה וגו' מזרחה שמש (דברים ד:מאן ב"ר כא:ט). דבר אחר בארן נוד כל מקום שהולך היחה הארץ מזדעזעת תחתיו והבריות אומרים סורו מעליו זהו שהרג את אחיו (תנחומא ט): (יז) ויהי. קין בנה עיד ויכרא שם העיר לזכר בנו חנור (כ"ר כג:ח): (יח) ועירד ילד. ים מקום שהוא אומר בזכר הוליד וים מקום שהוא אומר ילד, שהלידה משמשת שתי לשונות, לידת האשה, ניישטר"א בלע"ז, וזריעת תולדות האיש, איניינדרי"ר בלט"ז. כשהוא אומר הוליד בלשון הפעיל מדבר בלידת האשה, פלוני הוליד את אשתו בן או בת. כשהוא אומר ילד מדבר בזריעה האיש: (יט) ויקח לו למר. לא היה לו לפרש כל זה אלא ללמדנו מסוף הענין שקיים הקב"ה הבטחחו שאמר שבעתים יקם קין. עמד למך לאחר שהוליד בנים ועשה דור שביעי והרג את קין, זהו שאמר כי איש הרגחי לפלפי וגו' (להלן פסוק כג; מנחומא יא): שתי בשים. כך היה דרכן של דור המבול, אחת לפריה ורביה ואחת לתשמיש. זו שהיא לתשמיש משקה כום של עקרין כדי שתעקר ומקושטת ככלה ומאכילה מעדנים, וחברתה נזופה כאלמנה. וזהו שפירש איוב (כד:כא) רועה עקרה לא חלד ואלמנה לא יישיב, כמו שמפורש באגדת חלק (שם ליחא, והוא בב"ר כג:ב): עדה. היא של פריה ורביה, ועל שם שמגונה עליו ומוסרת מאללו [ס"א ממאכלו]. עדה תרגום של סורה (שם): צלה. היא של תשמיש, על שם שיושבת תמיד בללו. דברי אגדה הם בבראשית רבה (שם): (ב) אבי ישב אהל ומקנה. הוא היה הראשון לרועי בהמות במדברות ויושב אהלים חדש כאן ותדש כאן בשביל מרעה לאנו, וכשכלה המרעה במקום זה הולך וחוקע אהלו במקום אחר. ומ"א, בונה בתים לעבודת כוכבים, כמה דאת אמר סמל הקנאה המקנה (יחזקאל ח:ג), וכן אחיו חופש כנור ועוגב (פסוק כא) לזמר לעבודת כוכבים (ב"ר שם ג): (בב) תובל

(טז) ויצא כיז. ילה בהכנעה כגונב דעת העליונה (כ"ר כב:יג): בארץ נוד. בחרץ

קיץ. חובל אומנחו של קין. חובל ל' תבלין, חיבל והחקין אומנחו של קין לעשות כלי

זיין לרולחים (שם): לטש כל חרש נחשת וברזל. מחדד חומנות נחשת וברזל כמו ילטוש פיניו לי (איוב פוז:פ). חורש אינו לשון פעל אלא ל' פועל, שהרי נקוד קמן קטן וטעמו למטה. כלומר מחדד ומלחלח כל כלי אומנות נחשת וברזל: געמה. היא אשתו של נח (ב"ר שם): (בג) שמען קולי. שהיו נשיו פורשות ממנו מתשמיש לפי שהרג את קין ואת חובל קין בנו, שהיה למך סומא וחובל קין מושכו, וראה את קין ונדמה לו כחיה ואמר לאביו למשוך בקשת והרגו, וכיון שידע שהוא קין זקנו הכה כף אל כף וספק את בנו ביניהם והרגו, והיו נשיו פורשות ממנו והוא מפייסן (תנחומא שם; ילק"ש לח): שמען קולי. להשמע לי לחשמים, ובי איש חשר הרגתי לפצעי הוח נהרג, וכי אני פלעתיו מזיד שיהא הפלע קרוי על שמי. וילד אשר הרגתי לחבורתי נהרג. כלומר ע"י חבורתי. בתמיה, והלא שוגג אני ולא מזיד. לא זהו פלעי ולא זו חבורתי (שם ושם): פצע. מכת חרב או חן, נברדור"א בלע"ו: (בד־בה) בי שבעתים יקם קין. קין שהרג מזיד נחלה לו עד שבעה דורות, אני שהרגתי שוגג לא כל שכן שיחלה לי שביעיות הרכה (ילק"ש שם): שבעים ושבעה. לשון רבוי שביעיות חחז לו. כך דרש ר' תנחומא (שם). ומדרש ב"ר (כג:ד) לא הרג למך כלום, ונשיו פורשות ממנו משקיימו פריה ורביה לפי שנגזרה גזרה לכלות זרעו של הין לאחר שבעה דורות. אמרו, מה אנו יולדות לבשלה, למחר המבול בא ושוטף את הכל. והוא אומר להן וכי איש הרגתי לפלעי, וכי אני הרגתי את הבל שהיה איש בקומה וילד בשנים שיהא זרעי כלה באותו טון, ומה קין שהרג נתלה לו שבעה דורות, אני שלא הרגתי לא כל שכן שיתלו לי שביעיות הרבה. וזהו ק"ו של שפום, אם כן אין הקדוש ברוך הוא גובה אח חובו ומקיים אח דכורו: (בה) וידע אדם וגוי. בא לו למך אלל אדם הראשון וקבל על נשיו. אמר להם, וכי עליכם לדקדק על גזירתו של מקום, אתם עשו מלותכם והוא יעשה את שלו. אמרו לו קשוט עלמך חחלה, והלא פרשח מאשחך זה מאה ושלשים שנה משנקנסה מיחה על ידך. מיד וידע אדם עוד. ומהו עוד, ללמד שנחוספה לו חאוה על חאוחו. בב"ר (שם ה): (בו) אז הוחל. (לשון חולין (שם ו)) להרא את שמות האדם ואת שמות העלבים בשמו של הקב"ה לעשותן אלילים ולקרותן אלהות (שם ז; תנחומא נח יח;

the presence of HASHEM and settled in the land of Nod. east of Eden.

The Descendants of

17 And Cain knew his wife, and she conceived and bore Enoch. He became a citu-builder, and he named the citu after his son Enoch. 18 To Enoch was born Irad, and Irad begot Mehujael, and ns of Cain Mehujael begot Methushael, and Methushael begot Lamech.

19 I amech took to himself two wives: The name of one was Adah, and the name of the second was Zillah. 20 And Adah bore Jabal: he was the first of those who dwell in tents and breed cattle  $^{21}$  The name of his brother was Jubal: he was the first of all who handle the ham and flute  $^{22}$  And 7illah, too — she bore Tubal-cain, who sharpened all cutting implements of copper and iron. And the sister of Tubal-cain was Naamah.

<sup>23</sup> And Lamech said to his wives, "Adah and Zillah, hear my voice; wives of Lemech, give ear to mu speech: Have I slain a man bu mu wound and a child bu mu bruise? <sup>24</sup> lf Cain suffered vengeance at seven generations, then Lamech at seventu-seven!"

<sup>25</sup> Adam knew his wife again, and she bore a son and named him Seth, because: "God has provided me another child in place of Abel, for Cain had killed him." 26 And as for Seth, to him also a son was born, and he named him Enosh. Then to call in the Name of HASHEM became profaned.

- 16. בארע־נוד In the land of Nod. The word נוד means wandering, so that Cain was banished to a place where exiles wander . . . to the east of Eden, where his father had been exiled when he was driven out of the Garden [cf. 3:24]. Notably, the eastern region always forms a place of refuge for murderers, for the cities of refuge that Moses later set aside were also to the east, "the place of sunrise" [cf. Deut. 4:41] (Rashi).
- 17-26. The descendants of Cain. To illustrate God's attribute of patience, the Torah enumerates Cain's many descendants to show that God did not punish him until he had seen many generations of offspring (Ramban).
- 17. וירע קין את־אשתו And Cain knew his wife. Alone and banished from his parents, Cain strove to have children with whom he could associate (Abarbanel). The Torah calls him a city-builder, implying that this describes his personality. Cut off from the earth, from God, and from his fellow men, Cain was left only with his own intelligence and talent, which he utilized to build cities. Urban life, unlike rural life, cultivates sophisticated skills in its practitioners. The following verses list those skills (R' Hirsch).
- 19. שַׁתֵּי נַשִּׁים Two wives. Such was the practice of the generation of the Flood. They would take two wives, one to bear children and the other for pleasure. The latter was meant not to have children and would be pampered like a bride, while the former would be bereft of companionship, and left mourning like a widow throughout her life [cf. comm. to Job 24:21] (Rashi; Midrash).
- 21. בנור ועוגב The harp and flute. Jubal was the originator of the art of music (Radak).
- 22. נעמה Naamah. Her name, which means lovely, is

- mentioned because she was the wife of Noah, and her deeds were lovely and pleasant (Rashi).
- 23-24. Lamech's plea. Lamech was blind and his son Tubal-cain used to lead him. One day, Tubal-cain saw Cain and, mistaking him for an animal, he bade his father to shoot an arrow, which killed Cain. When Lamech realized he had killed Cain, he beat his hands together in grief and accidently struck his son, killing him, too. This angered his wives who refused to live with him, and he tried to appease them. He demanded that they obey him and come back, for, he asked, since he had not killed intentionally, could he be considered a murderer? As to their fears that God would punish him, he contended, "If the punishment of Cain, an intentional murderer, was delayed until the seventh generation, surely my punishment will be deferred many times seven because I killed accidently!" He used the number seventy-seven to denote many times seven li.e., a long period, not meaning exactly seventy-seven (Rashi).
- 26. The generation of Enosh introduced idolatry, which was to become the blight of humanity for thousands of years. By ascribing God-like qualities to man and lifeless objects, they created the abominable situation in which to call in the Name of HASHEM became profaned (Rashi).

Rambam (Hil. Avodas Kochavim 1:1-2) explains how the grievous misconception of idol worship began and developed. Very briefly, he says that it began when people felt that they should honor the heavenly bodies as God's emissaries to the world, just as it is proper to honor the ministers of a ruler. Eventually, this trend spread and became more and more corrupted, until worshipers forgot about God and assumed that all powers were vested in whatever representation they chose to wor-

תוּלְדַת אָדָם בִּיוֹמָא דְּבָרֵא יִיָּ אַדַם בָּדָמוּת אֱלֹהִים עַבַר יַתָה: בּדָּכַר ונוּקבַא בָּרָאנוּן וּבַרִיךְ יָתָהוֹן וּקְרַא יַת שַׁמַהוֹן אַדָם בִּיוֹמֵא דאתבּריאוּ: ּוַחֲיָא אָרָם מְאָה וֹתִלָּתִין שָׁנִין וַאוֹלִיד בַּרָמוּתָה דְּדָמֵי לֵה וּקָרַא יַת שָׁמֵה שֵׁת: רוַהַוו יומֵי אַדַם בַּתַר דְאוֹלִיד יַת שֶׁת תַּמְנֵי מָאַה שָנִין וָאוֹלִיד בְּנִין וּבְנַן: הַנַהַווֹ כָּל יוֹמֵי אַרַם דְּחַיָּא תְּשַׁע מְאַה וּתָלַתִין שָׁנִין וּמִית: וַנְחֵיַא שֶׁת מְאַה נַחֲמֵשׁ שָנִין וָאוֹלִיד יַת אַנוש: זּוַחֵיַא שֶׁת בַּתַר דָאוֹלִיד יַת אַנוֹשׁ תַּמְנֵי מְאַה ושבע שנין ואוליד בנין ובנן: חוהוו ַבַל יוֹמֵי שֶׁת תָּשַׁע מָאֲה וָתַרְתַּא עַשְּׁרֵי שָנִין וּמִית: סַנַחַיַא אַנוש תִשְעִין שָנִין ואוֹלִיד יַת קֵינַן: יְנַחֲיַא אֲנוֹש בַּתַר דאוליד יַת קִינַן תַּמְנֵי מְאָה וַחַמֵשׁ עַשָּׁרֵי שִנִין וָאוֹלִיד בָּנִין וּבְנַן: יאַנָהַוו ַכָּל יוֹמֵי אֵנוֹשׁ תִּשַע מִאָה וַחַמֵשׁ שִׁנִין וּמִית: יבנַחֲיָא קֵינָן שַבְעִין שְנִין וְאוֹלִיד יַת מַהַלַלִּאַל: יגוַחַיַא קינַן בַּתַר דָאוֹלִיד יָת מַהֶּלַלְאֵל תַּמְנֵי מאָה וָאַרְבָּעִין שָנִין וָאוֹלִיד בְּנִין וּבְנַן: יר וַהַווֹ בַּל יוֹמֵי קֵינַן תִּשַע מְאָה וַעֲשַׁר שָנִין וּמִית: יוּנְחֲיָא מַהֲלַלְאֵל שְׁתִּין נַחֲמֵש שָׁנִין וָאוֹלִיד יַת יַרֱד: יוּ וַחֵיַא מַהֱלַלְאֵל בַּתַר דָאוֹלִיד יָת יֵרֶד תַּמְנֵי מְאָה וּתָלַתִין שָנִין וְאוֹלִיד בְּנִין וּבְנַן: יּוַהַוּוֹ בַּל יוֹמֵי מַהַלַּלְאֵל תַּמְנֵי מְאַה וִתְשָּעִין וַחֶמֵשׁ שָנִין וּמִית: יחוַחַיַא יֵרֶד מָאַה וִשְׁתִּין וְתַרְתֵּין שָׁנִין וְאוֹלִיד יָת חֲנוֹך: יינחַנא וֵרֵד בָּתַר דְאוֹלִיד נָת חַנוֹךְ תַּמְנֵי מְאָה שְׁנִין וְאוֹלִיד בְּנִין וּבְנָן: ַבַּנְהַווֹ כָּל יוֹמֵי יֶרֶד תְשַע מְאָה וְשִׁתִּין בּ וְתַרָתֵּין שְׁנָין וּמִית: כּאַנְחֲיָא חֲנוֹךְ שָׁתִּין וַחֲמֵשׁ שְנִין וָאוֹלִיד יָת מְתוּשָלַח: כבּוְהַלִּיך חֲנוֹך בְּדַחַלְתָא דַייָ בַּתַר דְאוֹלִיד יָת מְתוּשֶׁלַח תְּלָת מָאָה שְנִין וְאוֹלִיד בְּנִין וּכְנָן: בּוַהְנָה בָּל יוֹמֵי חֲנוֹך תְּלָת מְאָה וְשִׁתִּין וַחֲמֵשׁ שָנִין: כרוהַלִּיך חֲנוֹךְ בְּרַחַלְתָא דַינָ וְלֵיתוֹהָי אֲרֵי (לָא) אֲמֵית יָתֵהּ

הַוּלְרָת אָדֶם בִּיוֹם בְּרָא אֱלֹהִים אָדָם בִּדְמְוּת אֱלֹהִים ַב עָשָׂה אֹתְוֹ: זָבֶר וּנְקָבָה בְּרָאָם וַיִּבֶרַךְ אֹתָם וַיִּקְרָא אֵת־ ג שְמָם אָדָם בְּיֻוֹם הַבֶּרְאָם: וַיְחֵי אָדָם שְׁלֹשִׁים וּמִאַת שׁנֵה ג שְמָם אָבָם בְיִוֹם הַבָּרְאָם: וַיְחֵי אָדָם ר וַיּוֹלֶר בִּרָמוּתוֹ כָּצַלְמִוֹ וַיִּקָרָא אֵת־שִׁמוֹ שֵׁת: וַיִּהְיוּ יִמֵי־ אַדַׂם אֲחֵרֵי הָוֹלִידְוֹ אֵת־שֵׁת שְׁמֹנֵה מֵאָת שָׁנָה וַיָּוֹלֶד בָּנֵים הּ וּבָנְוֹת: וַיֶּהְיוֹ בָּל־יְמֵי אָדָם אֲשֶׁר־חַׁי הְשַע מֵאוֹת שָׁנָה הּ וַיִּחִי־שַּׁת חָמֵשׁ שַׁנִים ו ושלשים שנה וַיַּמִת: ּ וּמָאַת שָׁנָה וַיָּוֹלֵד אֶת־אֵנְוֹשׁ: וַיִּחִי־שַׁת אַחַבִי הְוֹלִידְוֹ אֵת־ אַנוש שֱבַע שַנִּים ושִמוּנה מֵאות שַנָה וַיִּוֹלֵד בָּנִים וּבָנְוֹת: ַ וַיָּהִיוֹ בָּל־יִמֵי־שֵׁת שְׁתֵּים עֲשְׁרֵה שָׁנָה וּתִשַּע מֵאְוֹת שָׁנָה תַּ וַיָּהִיוֹ בָּל־יִמֵי־שֵׁת שְׁתַּים ַנִיחֵי אֵנִוֹשׁ תִּשְׁעֵים שַׁנָה וַיִּוֹלֵד אֵת־קִינָן: ַנְיָחֵי אֲנוֹשׁ אַחַרֵי הָוֹלִידְוֹ אֵת־קֵינָן חַמֵּשׁ עַשְּׁרֵה שָׁנָה - נַיָּחֵי אֲנוֹשׁ אַחַרֵי הָוֹלִידְוֹ אֵת־בָינָן אַ וּשָׁמנָה מֵאָוֹת שָנָה וַיִּוֹלֶר בַּנִים וּבַנְוֹת: וַיַּהִיוֹ כַּל־יִמֵי אֵנוֹשׁ וַיִחִי קֵינֶן יב חַמֵשׁ שַׁנִים וּתִשַע מֵאוֹת שַׁנָה וַיָּמְת: - חַמֵשׁ שַׁנִים וּתִשַׁע מַאוֹת י שָׁבָעִים שָׁנָה וַיִּוֹלֵד אֵת־מַהַלַּלְאֵל: וַיִּחִי קִינָן אַחַבי הְוֹלִידְוֹ 💀 אָת־מֵהַלַּלְאֵל אַרְבַּעִים שַנָּה וּשָׁמנָה מֵאָוֹת שַׁנָה וַיִּוֹלֶּר ַר בַּנִים וּבַנִות: וַיָּהִיוֹ כַּל־יִמֵי קִינָן עֲשֵׁר שַׁנִים וּתִשַּע מֵאָות יַּ וַיִחֵי מַהַלַלְאֵל חָמֵשׁ שָנִים וִשְשִׁים טו שַׁנָה וַיַּמְת: ישנה וַיִּוֹלֵד אַת־יַבָר: וַיִּחִי מַהַלַּלְאֵׁל אַחַבִי הוֹלִידִוֹ אַת־יַ יּי ֹיֵבֶר שָׁלֹשִים שָׁנָֹה וּשָׁמֹנֵה מֵאְוֹת שָׁנָה וַיַּוֹלֵד בָּנִים וּבַנְוֹת: ּ וַיֵּהִיוֹ כָּל־יָמֵי מַהֲלַלְאֵל חָמֵשׁ וִתִשִׁעִים שָׁנָה וּשִׁמנֵה מֵאְוֹת יִּי וַיָּחִי־יָּרֶד שְׁתַּיִם וְשִׁשֵּׁים שַׁנַה ייי שַׁנָה וַיַּמְת: יי ומְאַת שָׁנָה וַיַּוֹלֶד אָת־חֵנוֹך: וַיָּחִי־יַבֶּר אֲחֵבִי הְוֹלִידְוֹ ייּ ב אֶת־חֲנוֹךְ שְׁמֹנֶה מֵאֻוֹת שָׁנֶה וַיָּוֹלֶד בָּנֵים וּבָנְוֹת: וַיֵּהְיוּ בָּל־יִמֵי־יֶּרֶד שְׁתַּיִם וְשִׁשִּׁים שָׁנָה וּתִשַע מֵאְוֹת שָׁנָה ַנִיְחֶי חֲנֹוֹךְ חָמֵשׁ וְשִׁשִּׁים שָׁנָה וַיַּוֹלֶּר אֶת־ בא וַיַּמְת: בּב מָתוּשָׁלַח: וַיִּתְהַלֵּךְ חֲנוֹךְ אֶת־הָאֱלֹהִים אַחֲרֵי הְוֹלִירְוֹ אֶת־מְתוּשֶׁלֵח שָׁלְשׁ מֵאֻוֹת שָׁנָה וַיִּוֹלֵד בָּנִים וּבָנְוֹת: בּג נַיְהָי כָּל־יְמֵי חֲגָוֹךְ חָמֵשׁ וְשִׁשִּׁים שָׁנָה וּשִׁלְשׁ מֵאְוֹת בּר שָׁנָה: וַיִּתְהַלֵּךְ חֲנָוֹךְ אֶת־הָאֱלֹהָים וְאֵינֶנוּ כִּי־לָקַח אֹתְוֹ בּי

רם"י

תרגום יונקן; "אמין כת" לם' יוה"כ): (א) זה ספר תולדת אדם. זו היא ספירם . מולדות אדם. ומדרשי אגדה יש רבים: ביום ברא וגרי. מגיד שביום שנכרא הוליד הקב"ה וסילקו והמיסו קודם זמנו, זומו ששינה הכחוב במיסחו לכחוב ואינגו (ב"ר כד:ז): (ג) שלשים ומאת שנה. עד כאן פירש מן האשה (שם ו; עירובין יה:): בעולם למלאות שנותיו בי לקח אותו לפני זמנו, כמו הנני לוקח ממך את מחמד

5 The Mankind The Ten Generations from Adam to

 $^{1}\mathrm{T}$  his is the account of the descendants of Adam — on the day that God created Man. He made him in the likeness of God. <sup>2</sup>He created them male and female. He blessed them and called Genealogy their name Man on the day they were created — 3 when Adam had lived one hundred and thirty uears. he begot in his likeness and his image, and he named him Seth, <sup>4</sup> And the days of Adam after beaetting Seth were eight hundred years, and he begot sons and daughters. 5 All the days that Adam lived were nine hundred and thirty years; and he died.

- <sup>6</sup> Seth lived one hundred and five years and begot Enosh. <sup>7</sup> And Seth lived eight hundred and seven years after begetting Enosh, and he begot sons and daughters. 8 All the days of Seth were Noah nine hundred and twelve years: and he died.
  - 9 Enosh lived ninetu years, and begot Kenan. 10 And Enosh lived eight hundred and fifteen uears after begetting Kenan, and he begot sons and daughters, 11 All the daus of Enosh were nine hundred and five uears: and he died.
  - <sup>12</sup> Kenan lived seventy years, and begot Mahalalel. <sup>13</sup>And Kenan lived eight hundred and fortu uears after begetting Mahalalel, and he begot sons and daughters, 14 All the daus of Kenan were nine hundred and ten uears: and he died.
  - <sup>15</sup> Mahalalel lived sixty-five years, and begot Jared. <sup>16</sup> And Mahalalel lived eight hundred and thirtu uears after begetting Jared, and he begot sons and daughters. 17 All the daus of Mahalalel were eight hundred and ninetu-five years; and he died.
  - <sup>16</sup>Jared lived one hundred and sixty-two years, and begot Enoch. <sup>19</sup> And Jared lived eight hundred uears after begetting Enoch and he begot sons and daughters. 20 All the days of Jared came to nine hundred and sixtu-two years: and he died.
  - <sup>21</sup> Enoch lived sixtu-five years, and begot Methuselah, <sup>22</sup> Enoch walked with God for three hundred years after begetting Methuselah; and he begot sons and daughters. 23 All the days of Enoch were three hundred and sixty-five years, 24 And Enoch walked with God; then he was no more, for God had taken him.

#### The genealogy of mankind.

A new narrative begins, enumerating the generations from Adam to Noah. The genealogy begins with Seth, for it was through him that the human race survived. Abel died without issue, and Cain's descendants perished in the Flood (Radak: Chizkuni).

Ramban explains why the people of that era lived such long lives. As God's handiwork, Adam was physically perfect and so were his children. As such it was natural for them to live a long time. After the Flood, however, a deterioration of the atmosphere caused a gradual shortening of life until it would appear that in the times of the Patriarchs, people lived a normal life span of seventy and eighty years, while only the most righteous lived longer.

- 2. ובר ונקבה בראם He created them male and female. The Talmud comments that a man without a wife is not a man. for it is said, He created them male and female. . . and called their name Man (i.e., only when a man is united with his wife can he be called Man] (Yevamos 63a).
- 3. בְּרְמוּתוּ בְּצֵּלְמוּ In his likeness and his image. The verse mentions this to indicate that God gave Adam, who himself was created in God's likeness, the capacity to reproduce offspring who were also in this noble likeness. This is not mentioned concerning Cain or Abel because, since their

seed perished, the Torah did not wish to prolong the descriptions of them (Ibn Ezra; Ramban).

#### The ten generations from Adam to Noah

- אדם 6 אדם 6 Adam: died in the year 930 from Creation;
- שה אש Seth: born in the year 130 from Creation; died in 1042.

After his time, people begin to do evil.

- שנוש פּש Enosh: 235-1140;
- שנן פּע ... Kenan: 325-1235;
- מהללאל פּש Mahalalel: 395-1290;
- ירד Jared: 460-1422;
- שנוך בא חנוך Enoch: 622-987;
- אַלָח אָּב Methuselah: 687-1656;
- שר אשר Lamech: 874-1651;
- •ы п) Noah: 1056-2006.

Thus, Noah was born 126 years after Adam died; Lamech was the farthest descendant Adam lived to see.

24. Although Enoch was a righteous man, he was liable to go astray. To avert this, God cut his life short, as implied by the expression he was no more, rather than he died - i.e., he was no more in the world to complete his allotted years (Rashi). Targum Yonasan paraphrases the verse as follows: And Enoch served in truth before God, and behold, he was not with the sojourners of earth, for he was withdrawn and he ascended to heaven by the word of God.

כה אַלהַים:

יָי: כתּנְחֲיָא מִתוּשֻׁלַח מאה וּתמנו וַיַחִי מַתוּשֵׁלַח שֶבַע וּשִׁמנֵים שַנֵה ושבע שנין ואוליד ית למר: כוחיא ני ומָאַת שַנָה וַיָּוֹלֶד אָת־לֶמֶך: וַיִּחִי מְתוּשֶׁלַח אַחֲרֵי מִ מְתוּשֵלֵח בַּתַר דָאוֹלִיד יַת לַמַך שְבַע הוֹלִידוֹ אָת־לֶמֶךְ שָׁתַּיִם וּשְׁמוֹנִים שַׁנָה וּשְׁבַע מֵאְוֹת מָאָה וֹתְמַנֵן וְתַרְתֵּין שָנִין וְאוֹלִיד בּנִין וֹבְנַן: כּזּ (הַוֹוֹ בָּל יוֹמֵי מְתוֹשֶׁלַח חִשׁע בּ שַׁנָה וַיִּוֹלֵד בָּנִים וּבָנִוֹת: וַיָּהִיוֹ כָּל־יְמֵי מְתוּשֶׁלַח תְּשַׁע מאה ושתין ותשע שנין ומית: כחוחיא יח וְשָשִׁים שַנַה וּתְשַע מֵאָוֹת שַנֵה וַיַּמְת: לֶמֶךְ מָאֲה וּתִמְנֵן וְתַרְתֵּין שָנִין ואוֹליד ויחי-בַּר: בּטּוּקָרָא יַת שָׁמֵה נֹחַ לְמֵימֵר הֵין כּט לֶּמֶך שְׁתַּיִם וּשְׁמנֶים שָׁנֶה וּמְאַת שָׁנֶה וַיִּוֹלֵד בֵּן: וַיִּקרַא יָנַחַמְנַנַא מֵעוֹבַדְנַא וּמְלֵאוּת יְדַנַא מְן \*הַּרִשִּׁים פֶּרִם אֵת־שִׁמֶּוֹ נְחַ לֵאמָר \* זֶוֹה יָנְחֲמֵנוּ מְמַּעֲעֲשֵׁנוּ וּמֵעצְבְּוֹן יָדֵינוּ אַרעַא דִּי לַטְטַה יִי: לְנַחַיַא לֶמֶךְ בַּתַר רָאוֹלִיד יַת נֹחַ חֵמֵשׁ מְאַה וִתְשְׁעִין ל מו־הַאַדַמָּה אָשֵׁר אָרָרָהּ יהוָה: וַיִּחִי־לֶמֶךְ אַחֲרֵי הַוֹלִידְוֹ נחמש שנין ואוליד בנין ובנן: לאנהוו אַת־נֹחַ חַמֵשׁ וִתִשִּעִים שַנַה נַחַמֵשׁ מֵאָת שַנַה נַיּולֵד בַּל יומֵי לַמַךְ שַבַע מאה ושבעין וֹשַבַע שָנִין וּמִית: לכּ וָהַוָה נֹחַ בַּר חַמֶשׁ לא בַּנִים וּבַנָוֹת: וַיָהִי בַּל־יִמִי־לֵמֶך שֲבַע וִשְבִעים שַנַה מָאַה שַנִין וָאוֹלִיד נַחַ יַת שם יַת חם וַיָּהִי־נַּחַ בַּן־חַמֵשׁ מֵאוֹת לב וּשָׁבַע מֵאָוֹת שַׁנָה וַיַּמְת: ויַת יַפֶּת: אַנַהַנָה כַּד שָׁרִיאוּ בְנֵי אַנַשַא למסגי על אַפַּי אַרְעָא וּכְנָתַא א שַׁנַה וַיִּוֹלֶד נֹחַ אֵת־שָׁם אֵת־חֵם וִאַת־נַפַּת: וַיִהִי כֵּי־הַחֲל 🔻 אָתִילִידוּ לְהוֹן: בּנַחֵזוֹ בְנֵי רַבְרְבַיָּא יָת ב הַאַרָם לַרָב עַל־פָּנֵי הַאַרַמָה וּבַנות ילְדוּ לַהָם: וַיִּרְאַוּ בָּנַת אַנַשַא אָרֵי שַפִּירַן אַנִּין וּנָסִיבוּ לָהוֹן נִשִּׁין מִכּל דִי אָתְרִעִיאוּ: גוַאַמַר בָנֵי־הַאֱלֹהִים אֵת־בָּנִוֹת הָאַרַם כֵּי טבִת הַנַּה וַיִּקחוּ לַהֵם יִיַ לַא יִתְקַיַּם דָּרָא בִישָא הָדִין קַדָּמִי ַנְשִׁים מִכָּל אֲשֵׁר בָּחָרוּ: וַיִּאמֵר יהוֹה לְא־יָרון רוּחֵי בּ לְעַלַם בַּדִיל דָאַנּוּן בַּשַּׁרָא ועובַדיהון בִּישַיַא אַרכַא יָהִיבַת לְהוֹן מִאַה בַאַדָם לעלַם בִּשַנָם הוא בַשֵּר וְהַיִּו יַמַיו מָאַה וְעָשְׁרִים ועשרין שנין אם יתובון: דגבּריַא רַ שָׁנָה: הַנְּפִלִּים הָיִוּ בָאָבץ בַּיָמִים הָהֵם וְגַם אַחֵבִי־בֵּן יִ הַווֹ בְאַרְעָא בְּיוֹמֵיָּא הָאִנוּן וְאַף בּתַר בֶּן דִּי עַלִּין בָּנֵי רַבִּרְבַיָּא לְנַת כְּנַת אַשֵּׁר יָבֹאוּ בִּגֵי הָאֱלֹהִים אֶל־בְּנְוֹת הָאָדָם וְיֵלְדָוּ לָהֶם אַנַשַא וִילִידָן לְהוֹן אַנּוּן גִּכַּרַיַא הַמָּה הַגִּבֹּרֵים אֲשֵׁר מֵעוֹלֶם אַנִשֵּי הַשֵּׁם: דַמעלמא אַנַשִין דִשְמַא: הַנְחַזָּא יִיַ אֲרֵי סְגִיאַת בִּישַׁת אֱנָשָא בְּאַרְעָא וְכָל ַה וַיַּרָא יהוֹה כִּי רַבָּה רָעַת הָאָדָם בָּאָרֵץ וִכַּל־יַּצֵר הַ יִצְרֵא מַחִשְׁבַת לְבֵּה לְחוֹר בִּישׁ כַּל י מַחשִבת לִבוֹ רֵק רַע כָּל־הַיִּוֹם: וַיַּנֵחֶם יהוֹה בִּי־עַשֲה

מפטיר

שיניך (יחזקאל כדוטו; כ"ר כה:א): (בח) ויולד בן. שממנו נבנה העולם (תנחומא יח): (בט) זה ינחמנו. ינח ממנו את עצבון ידינו. עד שלא כא נח לא היה להם כלי מחרישה והוא הכין להם, והיחה הארץ מוליאה קולים ודרדרים כשזורעים חפים מקללחו של אדם הראשון (שם) ובימי נח נחה, וזהו ינחמנו ינח ממנו, ואם לא תפרשהו כך אין טעם הלשון נופל על השם ואתה לריך לקרות שמו מנחם (ב"ר כה:כ): (לב) בן חמש מאות שנה. ח"ר יודן מה טעם כל הדורות הולידו לק' שנה [ולמחתים שנה] וזה לח"ק. חמר הקב"ה, חם רשעים הם יחבדו במים ורע ללדיק זה [ס"א לזרע של לדיק זה], ואם לדיקים הם אטריח עליו לעשוח חיבוח הרבה, כבש אח משינו ולא הוליד עד ת"ק שנה כדי שלא יהא יפת הגדול שבבניו ראוי לשונשין לפני המבול דכחיב כי הנער בן מאה שנה ימוח (ישעיה סה:כ) ראוי לעונש לעחיד, וכן לפני מתן חורה (כ"ר כו:כ): את שם את חם ואת יפת. והלא יפת הגדול הוא, אלא בתחלה אחה דורש את שהוא לדיק ונולד כשהוא מהול ושאברהם ילא ממנו כו' (שם ג): (ב) בני האלהים. בני השרים והשופפים (ב"ר כו:ה). [דבר אחר בני החלהים הם השרים ההולכים בשליחותו של מקום אף הם היו מתערבין בהם (פדר"א כב; דב"ר סוף פי"א; ילק"ש מד).) כל אלהים שבמקרא לשון מרוח, וזה יוכיח ואתה תהיה לו לאלהים (שמות ד:מז) ראה נתחיך אלהים (שם ז:א): כי טבת הגה. א"ר יודן טבח כחיב (חסר ו', שלא היו, אלא) כשהיו מסיבין אוחה מקושטת ליכנס לחופה היה גדול נכנס ובועלה תחלה (ב"ר כו:ה): מבל אשר בחרו. אף בעולת

בעל, אף הזכר והבהמה (כ"ר שם): (ג) לא ידון רוחי באדם. לא יתרעם ויריב רוחי עלי בשביל האדם: לעולם. לאורך ימים. הנה רוחי נידון בקרבי אם להשחים ואם לרחם, לא יהיה מדון זה ברוחי לעולם, כלומר לאורך ימים: בשנם הוא בשר. כמו בשבם, כלומר בשביל שגם זאת בו שהוא בשר, ואעפ"כ אינו נכנע לפני, ומה אם יהיה אש או דבר קשה. כיולא בו עד שקמחי דבורה (שופטים ה:ז) כמו שַׁהַּחְהִי. וכן שאחה מדבר עמי (שם ו:יז) כמו שַאַחָּה. אף בְּשַׁגָּם כמו בְּשָׁגַם: והיו ימיו וגו׳. עד ק"ך שנה אאריך להם אפי ואם לא ישובו אביא עליהם מבול (אונקלום: חרגום יונתן). וא"ח משנולד יפת עד המבול אינו אלא מאה שנה. אין מוקדם ומאוחר בתורה, כבר היתה הגזרה גזורה עשרים שנה קודם שהוליד נת תולדות, וכן מלינו בסדר עולם (פרק כח). יש מדרשי אגדה רבים בלא ידון אבל זה הוא לחלוח פשוטו: (ד) הנפילים. ע"ש שנפלו והפילו את העולם (ב"ר שם ז) ובלשון עברי ל' ענקים הוא (פדר"א שם): בימים ההם. כימי דור אנוש וכני קין (שם): וגם אחרי בן. אע"פ שראו באבדן של דור אנוש שעלה אוקיינוס והליף שליש הטולם לא נכנע דור המכול ללמוד מהם (ב"ר שם; תנחומה נח יח): אשר יבאו. היו יולדות ענקים כמותם (כ"ר שם): הגבורים. למרוד במקום (חנחומה יב): אנשי השם. חוחן שנקבו בשמות, טירד, מחויאל, מחושאל, שנקבו ע"ש אבדן, שנמוחו והוחשו. ד"ח אנשי שממון, ששממו את העולם (כ"ר שם): (ו) וינחם הי בי עשה. נחמה היתה לפניו שבראו בתחתונים, שאילו היה מן העליונים היה ממרידן (ב"ר כז:ד):

יוֹמָא: וְתָב יְיָ בְּמֵימְרֵהּ אֲרֵי עֲכַד

<sup>25</sup> Methuselah lived one hundred and eighty-seven years, and begot Lamech. <sup>26</sup> And Methuselah lived seven hundred and eighty-two years after begetting Lamech, and he begot sons and daughters. <sup>27</sup> All the days of Methuselah were nine hundred and sixty-nine years; and he died.

<sup>28</sup> Lamech lived one hundred and eighty-two years, and begot a son. <sup>29</sup> And he called his name Noah, saying, "This one will bring us rest from our work and from the toil of our hands, from the ground which HASHEM had cursed." <sup>30</sup> Lamech lived five hundred and ninety-five years after begetting Noah, and he begot sons and daughters. <sup>31</sup> All the days of Lamech were seven hundred and seventy-seven years; and he died.

32 When Noah was five hundred years old, Noah begot Shem, Ham, and Japheth.

6 Prelude to the Flood

And it came to pass when Man began to increase upon the ground and daughters were born to them, <sup>2</sup> the sons of the rulers saw that the daughters of man were good and they took themselves wives from whomever they chose. <sup>3</sup> And HASHEM said, "My spirit shall not contend evermore concerning Man since he is but flesh; his days shall be a hundred and twenty years."

<sup>4</sup> The Nephilim were on the earth in those days — and also afterward when the sons of the rulers would consort with the daughters of man, who would bear to them. They were the mighty who, from old, were men of devastation.

<sup>5</sup> HASHEM saw that the wickedness of Man was great upon the earth, and that every product of the thoughts of his heart was but evil always. <sup>6</sup> And HASHEM reconsidered having made

29. זְּהְשָׁמֵּנוּ — This one will bring us rest. Our rendering follows Rashi who relates מָז, Noah, to the root מָז, rest: i.e., "He will bring us rest (in the sense of relief)... from the toil of our hands." This was said [prophetically] in reference to the invention of farming tools, which was attributed to Noah. Until his time, in consequence of the curse decreed upon Adam (3:18), the earth produced thorns and thistles when one planted wheat. In Noah's days this ceased.

There was a tradition from Adam to his descendants that the curse on the earth would be in effect only during his lifetime. In the above chronological list of leaders of the various generations, Noah was the first born after Adam's death, so that the severity of the curse was expected to abate from the time of his birth. Knowing this tradition, Lamech gave him that name (*Pirkei d'Rabbi Eliezer; Abarbanel*).

6.

### 1-8. Prelude to the Flood.

- 1. יְּהְיּה And it came to pass. The Talmud notes that where the term יְהְיִה, and it came to pass, occurs in Scripture, it often presages trouble. In this case, our chapter begins the account of mankind's quickening descent into the abyss (Megillah 10b).
- 2. בְּנִי־הָאֵלֹהִים The sons of the rulers. These were the sons of the princes and judges, for elohim always implies rulership [cf. notes to 1:1], as in Exodus 4:16: and you shall be his אֱלֹהִים, master (Rashi). The daughters of man were the daughters of the general populace (R' Saadiah Gaon); the multitude, the lower classes (Rambam, Moreh 1:14), who did not have the power to resist their superiors (Radak). Thus, the Torah begins the narrative of the tragedy by speaking of the subjugation of the weak by the powerful.

According to many commentators, בְּנֵי הָאֵלֹהִים, literally the sons of God, are the God-fearing descendants of Seth, while the daughters of man (implying less spiritual people) are the iniquitous descendants of Cain. The result of such marriages was that Seth's righteous offspring were enticed by the proponents of a godless, depraved culture, and suffered the fate that destroyed mankind.

3.... לא־יָדין רהִּיִי — My spirit shall not contend. Seeing that mankind had not lived up to His aspirations, God resolved that He would not wait much longer, debating with Himself, as it were, whether to destroy it because of its sins, or to show mercy (Rashi), because he is but flesh and cannot survive without compassion (Sfomo).

Man is unworthy that God's spirit should reside in him, since he is but flesh like the other creatures, and his soul is drawn to the flesh rather than to God's spirit (R' Bachua).

אָה וְּעֶשְׁרִים שְׁנָה — A hundred and twenty years. God would wait 120 years before bringing the Flood, so that mankind would have ample opportunity to repent (Rashi, Ramban). Others interpret that the human life span would gradually decrease until it would be a maximum of 120 years (Ibn Ezra).

- 4. הְּנְּמִלִּים The Nephilim. They were giants the same race that terrified Moses' spies (Numbers 13:33). They were given this title from the root גובל to fall, because they fell and caused others to fall (Rashi), through their egregious sinfulness (Gur Aryeh). Alternatively, they were so called because the hearts of those who saw them fell in amazement at their size (Ibn Ezra).
- 6. היוְחָם And HASHEM reconsidered. In a penetrating discourse on the concept of God's grief and regret, Akeidas

יָת אֲנָשָא בְּאַרְעָא וַאֲמֵר בְּמֵימְרֵהּ לְמִתְּבֵר תִּקְפָּהוֹן כֵּרעוּתה: וואמר יי אמחי ית

אֶנֶשָא דּי בְרֵאתִי מֵעַל אַפֵּי אַרְעָא מאנשא עד בּעירא עד רחשא ועד עופא

דשמיַא אַרי תַבִית בְּמִימִרי אַרי עבדתנוּו:

הוַנֹחַ אַשְׁכַּח רַחַמִין קַדָם יִיַ:

י אֶת־הָאָדֶם בָּאָרֶץ וַיִּתְעַצֵּב אֶל־לִבְּוּ: וַיָּאמֶר יהוֹה אֶמְחֶׁה אֶת־הָאָדֶם אֲשֶׁר־בָּלָאתִי מֵעַל בְּנִי הָאָדָמָה מֵאָדָם עַד־ בְּהַמָּה עַד־רֶכֶמֶשׁ וְעַד־עִוֹף הַשָּׁמֻיִם כִּי נִחַמְתִּי כִּי אַ עֲשִׂיתִם: וְנֹחַ מָצָא חָן בְּעֵינֵי יהוְה:

קמ״ן פסוקים. אמצי״ה סימן. יחזקיה״ו סימן.

י"בס

ר ויתעצב. האדם. אל לבו. של מקום, עלה במחשבמו של מקום להטליבו, וזהו מרגעצב. האדם. אל לבו. של מקום, עלה במחשבמו של מקום ממדם רממים למדת הדין (כ"ר לגיג) שלה במחשבה לפניו מה לעשות באדם שמשה בארן. וכן כל לשון ניתום במקרא לשון נמלך מה לעשות, וכן אדם ויתנחם וכמדבר כגייט) ועל עבדיי יתנחם שבמקרא לשון נמלך מה לעשות, וכן אדם ויתנחם וכמדבר כגייט) ועל עבדיי יתנחם ודכרים לבינו) וינחם ה' על הרעה (שמו לביד) נמתחי כי המלכתי (שמואל א טויא), כולם לשון מחשבה אתרת הם: ויתעצב אל לבו. נחאבל על אבדן מעשה ידיו (כ"ר סוף פכ"ז), כמו נעלב המלך על בנו (שמואל ב יטיג), וזו כתבתי לתשובת המינים. גוי (ס"א אפיקורם) אחד שאל את רבי יהושע כן קרתה, אמר לו אין אתם מהיכ"ב ויתעלב אל לבו. מהקב"ה רואה את הטולד. אמר לו הן. אמר לו והא כתיב ויתעלב אל לבו.

אמר לו נולד לך בן זכר מימיך. אמר לו הן. אמר לו ומה טשיח. אמר לו שמחסי ושימחסי את הכל. אמר לו ולא היית יודע שסופו למות. אמר לו בשנת חדותא חדותא ושימחסי את הכל. אמר לו ולא היית יודע שסופו למות. אמר לו בשנת חדותא המכוח הבניה, אט"פ שגלוי לפניו שסופן לחטוא ולאבדן לא נמנע מלבראן (כ"ר כיזד) בשביל הלדיקים העתידים לעמוד מהם ושם ת:ד): (ז) ויאמר הי אמחה את האדם. הוא עפר ואביא עליו מים ואמחה אותו, לכך נאמר לשון מתוי (כ"ר כת:ב; תנחומא ישן נה ד): מאדם עד בהמה. אף הם השחיתו דרכם (כ"ר שם ח). ד"א הכל נכרא בשביל האדם וכיון שהוא כלה מה גורך באלו (שם ו; סנהדרין קת.): בי גדומתי בי עשיתם. תשבתי מה לעשות על אשר ששימים:

Man on earth, and He had heartfelt sadness. <sup>7</sup> And HASHEM said, "I will blot out Man whom I created from the face of the ground — from man to animal, to creeping things, and to birds of the sky; for I have reconsidered My having made them." <sup>8</sup> But Noah found grace in the eyes of HASHEM.

THE HAFTARAH FOR BEREISHIS APPEARS ON PAGE 1130.

When Erev Rosh Chodesh Cheshvan coincides with Bereishis, the regular Haftarah is replaced with the reading for Shabbas Erev Rosh Chodesh, page 1207.

Yitzchak explains that this "grief" does not contradict the principle that God knows the future. As an example, he cites the case of someone who plants a sapling and nurtures it proudly, protecting it from harm as it grows to maturity, when he will cut it down for lumber. When that time comes, he feels sorry that he must chop down a tree for which he worked so hard, even though he knew from the start that he would be doing so eventually. In this sense, the Torah borrows human terms to describe God as "grieving."

God did not inflict this punishment capriciously, as it were. Only after man had become steeped in evil beyond salvation, did He discard the Attribute of Mercy and adopt the Attribute of Judgment.

8. תְּנֵיא חַוּן — But Noah found grace. God's grace was needed in order to save Noah's family, otherwise only he would have been spared. Although Noah himself was righteous, he did not try to influence the rest of his generation to know God and to repent. Since he did not attempt to help others, his merit would have been insufficient to save others. If a righteous person attempts to make others righteous, God may spare them for his sake, because there is hope he can influence them to repent (Sforno).

קמייו פסוקים. אמציייה סימן. יחוקיהייו סימן פּשּ — This Masoretic

note means: There are 146 verses in the Sidrah, numerically corresponding to [the names of the two kings of Judah,] מְּמֵצְהָּ, Amaziah, and הַּוֹלְהָהָ, Hezekiah.

Besides having names with similar *gematria* (numerical value), these two kings' lives paralleled one another in many ways: Each succeeded his father to the throne at the age of twenty-five; each is described with the phrase יוֵשׁשׁ הַיִשִּׁי בְּעִינִי n, He did what was proper in the eyes of HASHEM; each was attacked in the fourteenth year of his reign — Amaziah by enemies, Hezekiah by a near-fatal illness; and each ruled for twenty-nine years.

Moreover, their names are nearly synonymous as their respective roots אָמָי and אֲחָי both indicate power or strength. Thus אָמִי means power of God, and יְחִישְׁהָוּ means God is my strength. It is this last similarity that seems to be the point of the Masoretic note; God's creation of the world ex nihilo and His subsequent active role in the unfolding of the history of mankind (as seen through His involvement with Adam and Eve, Cain and Tubal-cain, Lamech and Noah) — the subject matter of the Sidrah — attest to God's power in general [אַמִּאָיַה] and His involvement with each individual [אַמַאָּיַה] (Aramez Badavar; see also Masoretic note at end of Sidrah Mikeitz).

# אונקלוס

שאלין תּוּלְרָת נחַ נחַ נַּבָר זָבָּאי שלים הוה בדרוהי בדחלתא דיי הליה נח: יואוליד נח תלתא בניו ית שם ית חם וית יפת: יאואתחבלת ארעא קדם יי ואתמליאת ארעא חטופיו: יב וחזא יי ית ארעא והא אתחבלת ארי חבילו כל בסרא אנש ית ארחה על אדעא: יגןאמר יי לנח קצא דכל בסרא עלת לְקַרַמִי אַרַי אַתְמְלִיאַת אַרְעָא חַטוּפּין מן קַרַם עוֹבַרִיהוֹן בּישׁיא והא אנא מחבלהון עם ארעא: יד עבר לה תבותא דאַעין דַקַרום מרורין תעבר ית תכותא ותחפי יתה מגו ומפרא בכפרא: טונרין דַתַעבֶּר יַתַה תַּלַת מאַה אמיו אַרָבַּא רָתֶבוֹתַא חַמִשִׁין אַמִּין פָּתַיַה ותלתיו אמיו רומה: טונהור תעבד לתבותא ולאמתא תשכללנה מלעלא ותַרְעַא דְתַבוֹתַא בָּסְטָרַה תִּשַׁוּי מְדוֹרִין אַרַעין תּניַנין וּתַליתאין תּעבּדנה:

## פרשת נח

אַפֶּה תְּוֹלְדָת נֹחַ נֹחַ אִישׁ צַדֵּיק תָּמִים הָיָה בְּדְרֹתָיוֹ
 אָת־הָאֱלֹהָים הַתְּהַלֶּרְינֹחַ: וַיִּיֹלֶד נָחַ שְׁלֹשֵׁה בָּגִים הַאָּרֶץ חָמָס: וַיִּיֹלֶד גָחַ שְׁלֹשֵׁה בָּגִים הַבְּלְּהָים וְתִּפְּלֵּא הָאָרֶץ חָמָס: וַיִּיֹלֶא אֱלֹהִים אָת־הַּאָרֶץ לִּפְּנִי בִּי־הַשְּׁחְית כָּל־בָּשֶׁר אָת־דַּרְכָּוֹ עַל־בְּשָׁר אָת־דַּרְכָּוֹ עַל־בְּשָׁר אָת־הַבָּלְאָה הָאָרֶץ חָמָס מִפְּנֵיהֶם וְתִּפְּנִי בִּי־מִלְאָה הָאָרֶץ חָמָס מִפְּנֵיה, מִבְּית וְמִשְׁחִית, בַּלּבְּיר מִנְשְׁלְאָה הָאָרֶץ חָמָס מִפְּנֵיה, מִבְּיר וְהָבָּרְ הַתָּבְּר וְנָבְּיר מִלְמַעְלָה וּבְּתַּים הַחָּוֹץ בַּכְּפָּר: יְיִבְּלְים מִאְוֹת אַפָּה אְרָךְ הַתָּבְּר וְנָבְּרְתְּ אֹתְה מִבְּית וְמִיחָוֹין בְּבְּכְּר וְנְבַבְּרְתָּ אֹתְה מְבְּיִת וְמִחָּוֹץ בַּבְּכְּיר וְנְבָבְּר וְמִלְּשְׁה אָתְה שְׁלְשִׁה שְׁלְשִׁר מִבְּלְנָה וּבְּעָלְיָה וּבְּתַבְּח הַאָּלְשִׁה לַחֲלְשִׁה תְּלְשָׁה וְנְבְּבְּר וְמִלְּלְיה וּבְּתְּים הְאָלְשִׁים תַּעְשָׁה וֹבְבְּר וְשְׁלְשָׁים תַּעְשָׁה וֹבְבְּבְּה וְשְלְשִׁים אָמָה וְנְבְבְּר וְשְׁלְשִׁים תַּעְשָׁה וֹבְבּבְּה וְעִלְשָׁים תַּעְשָׁה לַחְבָּבְי מִיְחְלְשִׁים תִּעְשָׁה וֹבְבְּבְּה וְשְלְשִׁים תַּעְשְׁהָ בִּים הְּעִלְשָׁה וְתְּלְשָׁים תַּעְשְׁהָים הְּעִלְשָׁה וֹבְּבְּה וְעִלְשָׁים תִּעְשְׁבְּים הְאַלְשָׁה וְבְּבְּבָּה וְנְעִלְשָׁה וְבְּבְּבְּה וְעִלְשִׁים תַּעְשָׁה וּבְּבְּבְּה וְעִלְשִׁים תַּעְשָׁה וּבְּיִים בְּעִבְּיִם הְּעִלְשִּה וְבְּעִבְּים הְּנִים בְּעִּבְּים מִיּבְבָּה וּבְּעִים הְעָשְׁבְּבּה וּבְּבְּבְּה מִיּבְבָּה בְּעִים הְּבְּבְּבְּה וֹבְּיִים בְּעִים הְּנִים בְּיִבְּים בְּבְּבְּבְּה וֹבְּיִים בְּיִים הְּעִּים הַנְעִים בְּיִבְּה בְּבְּבְּה בְּיִבְּים בְּבְּבְּה מִיּבְבְיה בְּיִבְּבְּה בְּעִים בְּיִבְיּבְּיִים הְיִבְּבְּים בְּבְּבְּה בְּעְבְיבְּה בְּיִבְּיִים הְּעִבְּיִים הָּבְּבְּה בְּיִבְּים בְּבְּבְּבְּה הְשְּבְייִים הְיּבְיּבְים בְּבְּבְּה בְּבְּבְּה בְּעִיבְּים בְּיִבְּבְּה בְּעִבְּבְים בְּבְּבְּבְּה בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּה בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּיִים בְּיִבְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְיּבְים בְּבְּבְּבְּים בְּיִבְּים בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְיבְּבְי

אלא על הגזל (סנהדרין שם; חנחומא ד; ב"ר לא:גדד): את הארץ. כמו מן הארץ. ודומה לו כלאתי את העיר (שמות טוכט) מן העיר. חלה את רגליו (מלכים א טווכג) מן רגליו. ד"א את הארז. עם הארז (אונהלום: תרגום יונחן) שאף שלשה מפחים של טומק המחרישה נמוחו (כ"ר לח:ז) ונטשטשו: (יד) עשה לך תבת. הרכה ריוח והגלה לפניו. ולמה הטריחו בבניו זה. כדי שיראוהו אנשי דור המבול עוסה בה ה"כ שנה ושואלין אותו מה זאת לד. והוא אומר להם עתיד הקב"ה להביא מבול לעולם, אולי ישובו (תנחומה ה: ב"ר ל:ז: תנחומה ישן ברחשים לז): עצי גפר. כך שמו (סנהדרין הח:) ווכד מחרגם אעין דהדרום (עי' ר"ה כג.)]. ולמה ממין זה. ע"ש גפריח שנגזר עליהם להמחות בו (ב"ר כז:ג; סנהדרין שם): קנים. [מדורים] מדורים לכל בהמה וחיה (אונקלום; פדר"א כד; ב"ר לא:מ): בבפר. זפת בלשון ארמי, ומלינו בחלמוד כופרא (שבת סז.). בתיבתו של משה ע"י שהיו המים תשים דיה בתומר מבפנים וזפת מבחוז. ועוד. כדי שלא ירית אותו לדיה ריח רע של זפת. אבל כאן מפני חוזה המים זפתה מבית ומחוץ (כ"ר לא:ט; סוטה יב.): (טו) צהר. י"א חלון, וי"א אבן טובה המחירה להם (כ"ר שם יח): ואל אמה תבלנה מלמעלה. כסויה משופע ועולה עד שהוא הלר מלמעלה ועומד על אמה, כדי שיזובו המים למעה מכאן ומכאן: בצדה תשים. שלא יפלו הגשמים כה: תחתים שנים ושלשים. ג' פליות זו פל גב זו.

וט) אלה תולדת נח נח איש צדים. הוחיל והזכירו ספר בשבחו. שנחמר זכר לדיה לברכה (משלי י:ז: פס"ר יב (מז.)). ד"ח. ללמדר שעיהר חולדוחיהם של לדיהים מעשים טובים (תנחומה ב: ב"ר ל:ו): בדרתיו. יש מרבוחינו דורשים חוחו לשבח. כל שכן שאילו היה בדור לדיקים היה לדיק יותר. ויש שדורשים אוחו לגנאי, לפי דורו היה לדיק, ואינו היה בדורו של אברהם לא היה נחשב לכלום ותנחומא ה: ב"ר שם ט): את האלהים התהלך נח. ובאברהם הוא אומר החהלך לפני (להלן יז:א). נח היה לריך סעד לחומכו, אבל אברהם היה מתחזה [ומהלר] בלדהו מאליו (שם ושם י): התהלר. לשון מבר. וזהו שמושו של ל' [ס"א ה'] (בל' כבד) משמשת להבא ולשפבר בלשון אחד. קום התהלך (להלן יג:יז) להבא, התהלך נח לשעבר. התפלל בעד עבדיך (שמואל א יביט) להבח. ובח והתפלל אל הבית הזה (מלכים א חומב) לשון מבר. אלא שהו"ו שבראשו הופכו להבא: (יא) ותשחת. לשון ערוה וע"ז, כמו פן תשחיתון (דברים ל:מו) כי השחים כל בשר וגו' (פסוק יב: סנהדרין נו.): ותמלא הארץ חמס. גול [שנחמר ומן החמם חשר בכפיהם (יונה ג:ח)]: (יב) בי השחית כל בשר. חפילו בהמה חיה ועוף נזההיו לשאינו מינו (ב"ר כח:ח: חנחומא יב: סנהדריו הח.): (יג) כע בל בשר. כל מקום שאחה מולא זנות, אנדרלמוסיא באה לעולם והורגת עובים ורעים (ב"ר כו:ה; תנחומה כחה ג): בי מלאה הארץ חמם. לה נחקם גזר דינם

### PARASHAS NOACH

9-10. Noah. The ten generations from Adam to Noah had ended in failure; mankind had stumbled into a downward spiral until God resolved that all the inhabitants of the earth would be wiped out, with the exception of Noah and his family, and enough animals to replenish the earth after the destruction. Like Adam, the father of the entire human race, Noah would become the father of mankind after the Flood. Therefore, although the Torah had listed him previously as the last link in the genealogy of his predecessors, it mentions him again now, since he and his children were to become the new ancestors of mankind (Abarbanel).

9. נחאיש צריק — Noah was a righteous man. The verse began to introduce the list of Noah's offspring, but once he was

mentioned, Scripture praised him as a righteous man. According to the Midrash, the Torah means to teach that the primary "offspring" of the righteous are their good deeds, for the worthwhile things that a person does are his primary legacy (Rashi).

R' Moshe Feinstein comments homiletically on why the Torah likens a person's good deeds to his offspring. A person should love good deeds, the way he loves his own children, and he should perform them out of love, not just duty. A person should never disparage a good deed as being insignificant, just as he does not fail to love a child who lacks outstanding ability. And a person should work hard to perfect his deeds, just as he spares no effort to help his children.

## PARASHAS NOACH

Noah <sup>9</sup> These are the offspring of Noah — Noah was a righteous man, perfect in his generations: Noah walked with God. — 10 Noah had begotten three sons: Shem. Ham. and Japheth

11 Now the earth had become corrupt before God; and the earth had become filled with robben. 12 And God saw the earth and behold it was corrupted, for all flesh had corrupted its way upon the earth.

The

13 God said to Noah. "The end of all flesh has come before Me, for the earth is filled with rob-Decree herd through them: and behold, I am about to destroy them from the earth. 14 Make for yourself an Ark of gopher wood: make the Ark with compartments, and cover it inside and out with pitch.

15 This is how you should make it — three hundred cubits the length of the Ark: fifty cubits its width; and thirty cubits its height. 16 A window shall you make for the Ark, and to a cubit finish it from above. Put the entrance of the Ark in its side: make it with bottom, second, and third decks

Ibn Ezra and B'chor Shor render תולדת as the history, so that the primary subject of the chapter is not his family, but his life story as it relates to the flood and its aftermath.

ברחיו — In his generations. There are different interpretations of the phrase in his generations: Some Sages maintain that it is in his praise: Noah was righteous even in his corrupt generation; how much more righteous would he have been had he lived in a truly righteous generation — if he had had the companionship and inspiration of Abraham! According to others, however, it is critical of him — only in his generations, by comparison with his extremely wicked contemporaries, did Noah stand out as a righteous man; but had he lived in the time of Abraham he would have been insignificant (Rashi). Accordingly, the righteous of each generation must be judged in terms of their own time (Sefer HaParshiuos).

It is true that Noah was not nearly as great as Abraham, but it is fair to say that he would have been far greater had he not been surrounded by corrupt and immoral people.

את־האלהים - With God. He feared only God, and was not enticed by astrology, and surely not by idolatry. He walked in the path God showed him, for he was a prophet (Ramban).

10. שלשה בנים — Three sons. They are not named in the order of their birth. Japheth was the eldest, but Shem is mentioned first because Scripture enumerates them according to wisdom, not age (Sanhedrin 69b). Once the Torah mentions Shem, it names Ham who was next in line; otherwise all three would be listed out of order (Ramban). Though they had been named above (5:32), the Torah mentions them after telling of Noah's righteousness to indicate that he inculcated such behavior into his children, as well (Radak).

11-12. The behavior of people deteriorated. At first they were comupt — being guilty of immorality and idolatry and they sinned covertly, before God. Later, the earth had become filled with robbery — which was obvious to all. Then the entire earth was corrupted, because man is the essence of the world, and his corruption infects all of Creation (Zohar). Such is the progression of sin. It begins in private, when people still have a sense of right and wrong. But once people develop the habit of sinning, they gradually lose their shame, and immoral behavior becomes the accepted -

even the required — norm. In Noah's time, the immoral sexual conduct of the people extended to animals, as well, until they too cohabited with other species.

The Midrash teaches that they stole from one another in petty ways that were not subject to the authority of the courts. Though this is not the gravest kind of sin, it is morally damaging in the extreme, because thievery within the letter of the law weakens the conscience and corrupts the social fabric (R' Hirsch).

13-22. The decree. God decreed that a generation that behaved so immorally had forfeited its right to exist, but even then. He extended mercy to them. God could have saved Noah in many ways. Why then did He burden him with the task of constructing an Ark for, as the Sages teach, one hundred twenty years? So that when the curious would see him cutting down lumber and working on the Ark for so long, they would ask him why. He would answer, "God is about to bring a Flood on the world because of your sins," and they would thus be inspired to repent . . . But instead of seizing the opportunity, Noah's contemporaries scoffed at him (Rashi).

14. עשה לף — Make for yourself. Noah was to build the Ark himself (Abarbanel). Homiletically, he was told, "Make an Ark to symbolize your own behavior. You remained aloof from your compatriots, instead of chastising them and trying to save them by improving their conduct. Now, you will isolate yourself in an Ark with beasts and animals" (Alshich). Noah's failure to try and influence his generation is why the Flood is called מי נח waters of Noah (Isaiah 54:9), implying that he was responsible for the Flood (Zohar).

15. Even according to the smallest estimate of 18 inches per cubit, the dimensions of the Ark were 450 x 75 x 45 feet = 1,518,750 cubic feet. Each of its three stories had 33,750 sq. feet of floor space for a total of 101,250 square feet.

16. צהר — A window. Some say it was a skylight — according to most commentators, it was the window Noah opened after the Flood (8:6) - and some say it was a precious stone [that refracted the outside light to illuminate the interior (Chizkuni)] (Rashi).

ואל־אמה — And to a cubit. The Ark's roof sloped upward to a cubit, so that the rain would run off.

יינאנא הא אנא מיתי ית טופנא מיא על ארעא לחבלא כל בסרא די בה רוחא דחיי מתחות שמיא כל די בַאַרעַא יַמוּת: יחוַאַקָם יַת קימי עמּך וָתֶעוֹל לָתֶבוֹתָא אַתַּ וּבְנֵיךְ וָאַתַּתַךְ וּנְשֵׁי בניה עמה: יטומכל דחי מבל בסרא תרין מכלא תעיל לתבותא לקימא עמר דכר ונוקבא יהון: כמעופא לזנוהי ומן בעירא לזנה ומכל רחשא דארעא לונוהי תַרֵין מִכּלָא יעלון לותר לקימא: באואַת סב לַך מבל מיכל דמתאכל ותבנוש לנתה ויהי לה ולהון למיכל: בבוַעַבַד נחַ כַּכל דִּי פַקִיד יַתָה יַיַ כַּן עַבַר: אַנַאַמַר יָיַ לְנֹחַ עוּל אַתּ וַכַל אַנַש בֶּיתַרְ לְתַבוֹתָא אַרֵי יַתַרְ חַזֵּתִי זַבָּאי קַבַמֵּי בְּדַרָא הַדֵּין: בּמִכּל בְּעִירָא דַכְיַא תַּסֶב לַךְּ שַבְעַא שַבְעַא דְּכֵר וְנוּקּבָא וּמָן בָּעִירַא דָּלַא (אָיתַהַא) דַכְיַא הִיא תַרִין דְּכַר וְנוּקְבַא: גאַף מֵעוֹפַא דְשְׁמַיֵּא שַבְעַא שַבְעַא דְּכַר וְנוּקְבַא לְקַיָּמַא זרעא על אפי כל ארעא: - ארי לזמן יומִין עוד שַבִּעָא אָנָא מַחֵת מִטְרֵא עַל ארעא ארבעין יממין וארבען לילון ואַמִחֵי יַת כַּל יִקוּמַא דִי עַבַּדִית מֵעַל אַפֵּי אַרעַא: הּוַעַבַד נֹחַ כָּכל דִּי פַקּדָה יַיַ: יוָנֹחַ בַּר שָׁתִּ מָאַה שָנִין וְטוֹפַנַא הֵוָה מיַא על אַרעא: וועאל נחַ וּבנוהי וְאָתָּתָה וּנְשֵׁי בְנוֹהִי עַמָּה לְתַבוֹתַא מִן קַרָם מי טופַנַא: חמן בעירא דְכַיַא ומן בָּעירַא דִּי לֵיתַהַא דַּכַיַא וּמָן עוֹפַא וָכֹל

יו ואני הנני מביא את־המבוּל מַים עַל־הַאַרץ לְשַׁחֵת כל-בשר אשר-בו רוח חיים מתחת השמים כל אשר-ת בַּאַרֵץ יָגָנַע: וַהָּקָמֹתֵי אַת־בָּרִיתֵי אַתַּרְ וּבַאת אל־התּבֹה יַּה בַּאַרֵץ יָגָנַע: וַהָּקָמֹתֵי אַת־בָּרִיתֵי יש אַתַּה וּבַנֵיך וִאִשְׁתִּךְ וּנִשֵּי־בַנֵיךְ אָתַרְ: וּמִכַּל־הַחַּי מִכַּל־ בשר שנים מכל תַבִיא אַל־הַתֶּבָה לְהַחֵית אָתַרְ זַבַר ב וּנָקַבָה יֶהִיוּ: מֵהַעוֹף לִמִינֵהוּ וּמְן־הַבְּהֵמַה לִמִינַה מִכּּל במש האדמה למינהו שנים מבל יבאו אליך להחיות: בא ואתה קח־לר מכל־מאכל אשר יאכל ואספת אליר בּ וָהַיָה לָךָ וַלָהָם לָאַכָּלֶה: וַיִּעֲשׁ נָחַ בְּבُל אֲשֶׁר צָוָה אֹתֶוֹ בּבּ וָהַיָּה לָךָ וַלָּהָם לָאַכָּלֶה: וַיִּעֲשׁ נָחַ בְּבֹר אָשֶׁר ז שני א אֱלֹהָים כֵּן עַשָּׂה: וַיָּאמֶר יהוה ֹלְנֹחַ בָּא־אַתַּה וְכַל־בֵּיתִרְּ ב אל־התבה כּי־אתר ראיתי צַדּיק לְפַנֵי בַּדור הַזֵּה: מִכּל ו הבַהַמָה הַטָּהוֹרָה תַּקַּח־לָךָ שָׁבָעַה שָׁבָעַה אַישׁ וָאָשָׁתַוֹ וּמְן־הַבְּהֶמָה אֲשֶּׁר לָא טָהֹרָה הָוֹא שָׁנֵיָם אֵישׁ וָאָשְׁתִּוֹ: ג גַם מֵעוֹף הַשַּׁמֵיִם שִׁבְעָה שִׁבְעָה וַכָּר וּנְקָבָה לְחַיִּוֹת וָרַע גַּ ר על־פּגַי כַל־הַאַרץ: כִּיֹּ לְיַמִּים עוֹד שְבְעָה אָנִכִי מַמְטִיר על־הַאַרֶץ אַרבַּעִים יוֹם וַאַרבַּעִים לַיַלַה וּמַחִיתִי אַת־ ַהַ כַּל־הַיִקוּם אָשֵר עַשִּׁיתִי מַעַל פָּנֵי הַאַדַמַה: וַיַּעַשׁ נְחַ הַ ּ כָּכַל אֲשֶׁר־צָוָהוּ יהוָה: וָנֹחַ בָּן־שֵׁשׁ מֶאִוֹת שַׁנֵה וָהַמַּבּוּל ּ הַיָּה מֵים עַל־הַאָרֵץ: וַיַּבא נֹחַ וֹבַנַּיו וָאִשְתוּ וּנְשֵי־בְנַיוּ תו אַל־הַתַּבַה מִפְּנֵי מֵי הַמַּבִּוּל: מִן־הַבְּהַמָה הַטְּהוֹרָה הַ אַינגַנָּה טָהֹרָה וֹמִן־הַעוֹף אַשֵּר

"דאיתי צדיק. ולא נאמר לדיק ממים. מכאן שאומרים מקלח שבחו של אדם בפניו וכולו שלא בפניו (שם לב:2): (ב) הטהורה. הטמידה להיות טהורה לישראל (זכחים קמי). למדנו שלת דמ תורה (ב"ר כו:3): שבעה שבעה. זכר ונקבה ואונקלום; ב"ר קמי). למדנו שלתד נח תורה (ב"ר כו:3): שבעה שבעה. זכר ונקבה ואונקלום; ב"ר לב:ז) כדי שיקריב מהם קרבן כלאתו (שם לד:מ; מתחומא ויקבל ו): (ג) גם מעוף השמים וגוי. בקהורים הכתוב מדבר, ולמד סתום מן התפורש: (ד) בי לימים עוד שבעה. אלו ז' ימי אבלו של מתושלת הלדיק, שתם הקב"ה על כבודו ועכב את הפורטנות (ב"ר לב:ז; מנהדרין שם). לא וחשוב שנתיו של מתושלת ותמלא שהם כלים בקת ת"ר שה לחיי נח: בי לימים עוד שבעה. מהו טוד, זמן אחר זמן, זה נוסף על ק"ר שבה (סנהדרין שם: ארבעים יום. כנגד ילירת הולד, שקלקלו להמריח ליולרם ללור לוכיה לבי, להו וישש נח. זה ביאתו לתיבה (שם): (ז) נוסף נח ובניו. האכשים לבד והכשים מיה המבול. אף נת מקסני אמנה מפני שהטולם שרוי בלער (תכתומא א): מפני מי המבול. אף נת מקסני אמנה היה, מאמין ואינו

מליונים לאדם, אמלשים למדור [בהמה חיה ושופוח], תחמיים לזכל (סנהדרין שם):

(יז) ואני הגני מביא. הנני מוכן להסכים עם אותם שזרווני ואמרו לפני כבר מה

אנוש כי חזכרט (חהלים חזה; ב"ר שם יכ): מבול. שבלה את הכל, שבלכל את הכל,

אנוש כי חזכרט (חהלים חזה; ב"ר שם יכ): מבול. שבלה את הכל, שהליף את הכל

בהוביל את הכל מן הגבוה לנמוך. וזהו לשון אונקלום שתרגם טופנא, שהליף את הכל

מהילה לבכל שהיא עמוקה (פסחים פוצ). לכך נקראת שנער שננערו שם כל מתי

מבול [פ"א מימי מבול] (שבת קיג:) נחים קיג:): (וח) והקמתי את בריתי. ברית

היה לריך של הפירות שלא ירקבו וישפש, ושלא יהרגוהו רשטים שבדור (ב"ר שם):

אתה ובגיך ואשתך. האכשים לכד והכשים לבד, מכאן שלחכרו בחשמים המתה

(שם): (יש) ומבל החי. אפי שרים (שם יג): שנים מבל. מכל מין ומין [פ"א מן

הפמות] שבהם לא פחתו משנים, אחד זכר ואחד נקבה: (ב) מחניף למיגדה. אותן

שדבקו במיניהם ולא השחימו דרכם. ומאליהם בלא, וכל שהמיבה קולמתו הכנים בה

(סנהדרין קת:, מתחומא יב): (בב) ויעש נח. זה בנין המיבה (ב"ר שם יד): (א)

these animals were to be one male and one female, so that the species could be replenished after the Flood. In the case of the kosher species that could be used for offerings, Noah was later commanded to bring seven pairs (7:7), so that he could bring offerings of gratitude and commitment after returning to dry land.

<sup>18.</sup> בְּרִיתִי - My covenant. This is a promise that the year's supply of food in the Ark would not spoil (Rashi); or it refers to the covenant after the Flood (9:8-17), in which God pledged not to destroy the world again through a flood (Sforno).

<sup>19.</sup> שנים מבל — Two of each. As the following verse explains,

<sup>17</sup> "And as for Me — Behold, I am about to bring the Flood-waters upon the earth to destroy all flesh in which there is a breath of life from under the heavens; everything that is in the earth shall expire. <sup>18</sup> But I will establish My covenant with you, and you shall enter the Ark — you, your sons, your wife, and your sons' wives with you. <sup>19</sup> And from all that lives, of all flesh, two of each shall you bring into the Ark to keep alive with you; they shall be male and female. <sup>20</sup> From each bird according to its kind, and from each animal according to its kind, and from each thing that creeps on the ground according to its kind, two of each shall come to you to keep alive.

<sup>21</sup> "And as for you, take yourself of every food that is eaten and gather it in to yourself, that it shall be as food for you and for them." <sup>22</sup> Noah did according to everything God commanded him, so he did.

**7** The Final Call

Then Hashem said to Noah, "Come to the Ark, you and all your household, for it is you that I have seen to be righteous before Me in this generation. Of every clean animal take unto you seven pairs, a male with its mate, and of the animal that is not clean, two, a male with its mate; of the birds of the heavens also, seven pairs, male and female, to keep seed alive upon the face of all the earth. For in seven more days' time I will send rain upon the earth, forty days and forty nights, and I will blot out all existence that I have made from upon the face of the ground." And Noah did according to everything that HASHEM had commanded him.

<sup>6</sup> Noah was six hundred years old when the Flood was water upon the earth. <sup>7</sup> Noah, with his sons, his wife, and his sons' wives with him, went into the Ark because of the waters of the Flood. <sup>8</sup> Of the clean animal, of the animal that is not clean, of the birds, and of each thing

There were many huge beasts, such as elephants, and so many species of all sizes that even ten such arks could not have held them all, along with one year's provisions. It was a miracle that the small Ark could contain them. Even though the same miracle could have taken place in a smaller ark, thus sparing Noah the hard physical labor of building such a huge one, nevertheless, God wanted it to be so large in order to make the miracle less obvious, because people should try to reduce their reliance on miracles as much as possible (Rambam).

The animals came to Noah of their own accord, and he led them past the Ark. The Ark accepted only those which had not been involved in the sexual perversion that was one of the causes of the generation's downfall (Rashi; Sanhedrin 108b).

21. אָשֶׁר יַאָבֶל — That is eaten. The Midrash records that the greater part of the provisions consisted of pressed figs and greens for the various animals. Noah also stored seeds for future planting after the Flood.

7

1-10. The final call. With the Flood to begin in seven days, God bid Noah to enter the Ark with his family. In addition to the pair from each species that he had been commanded previously to bring, he was now told to bring seven pairs of the animals that the Torah would later declare to be clean, i.e., kosher, so that he would be able to use them as offerings when he left the Ark (Rashi). They would also provide him with a supply of livestock for food, in anticipation of God's removal of the prohibition against eating meat [9:3] (Radak).

Up to now, the Sidrah had spoken of Elohim, indicating God's Attribute of Justice. Here He is called HASHEM, the God of Mercy, for He is saving Noah from the Flood, and, in addi-

tion, He is saving Noah's entire family and possessions, which, on their own merits, did not deserve to be saved (Sforno). The Name HASHEM is also an indication that Noah's future offerings would be accepted, since the chapters dealing with offerings use only the Name HASHEM (Ramban).

4. בי לְמִים עוד שְבְעָה — For in seven more days. After the original period that God allotted the people for repentance, His mercy decreed that He give them seven additional days. Alternatively, these were the seven days of mourning for Methuselah, who had just died and in whose honor God delayed the Flood (Rashi).

7. נְיָּנִין — Noah, with his sons. The men and women are listed separately because marital intimacy was forbidden at a time when the whole world was in distress (Rashi).

בּפְּנִימִי הַּמְּבּוּלּ — Because of the waters of the Flood. The implication is that Noah and his family entered the Ark only when the rising water forced them to seek refuge. Indeed, the Midrash comments that his faith was less than perfect, for if the water had not reached his ankles, he would not have entered (Rashi; Midrash). He may have thought that God, in His mercy, would relent, or that the people would repent at the last minute. Nevertheless, the verse implies a criticism of his reluctance, for man should not allow his calculations to stand in the way of his compliance with God's command (Me'am Loez).

8. אָשֶׁר אִינְגָּה טְּהֹרָה — That is not clean. By using this long expression instead of the single word הָּטְמָאָה, unclean, the Torah teaches a moral lesson: One should never utter a gross expression, for the Torah, which stresses brevity, added several extra letters to the Hebrew text of our verse to avoid using the unseemly expression unclean (Pesachim 3a).

די רחש על ארעא: טתריז תריז עלו לות נח לתבותא דכר ונוקבא כמא די פקיד יי ית נח: יוהוה לזמו שבעת יומיו ומי טופנא הוו על ארעא: יא בשנת שת מאַה שַנִין לְחַיֵּי נֹחַ בְּיַרְחַא תּנינא בְּשַבְעַת עַשָּרָא יוֹמַא לְיַרְחַא בִּיוֹמַא הַבֵּין אָתַבָּזַעוּ כַּל מַבּוּעִי תַּהוֹמַא רַבַּא וכוי שמיא אתפתחו: יבוהוה מטרא נַחָת עַל אַרעָא אַרבּעין יִמַמִין ואַרבּעין לילוז: יג בכרז יומא הדיז עאל נח ושם וחם ויפת בני נח ואתת נח ותלתא נשי בנוהי עמהון לתבותא: ידאנון וכל חיתא לזנה וכל בעירא לזנה וכל רחשא דרחש על ארעא לזנוהי וכל עופא לזנוהי כל צפר כל דפרח: טוועלו עם נח לתבותא תריז תריז מכל בשרא די בה רוחא דחיי: שועליא דכר ונוּקבַא מכַּל בִּשַּׁרָא עַלוּ כִּמא דִי פַּקּיד יַתָה יַנַ נַאַגַן יַנַ (בְּמִימָרָה) עַלוֹהִי: יּיַנהַנָה טופַנָא אַרבּעין יומין על אַרעא וּסגיאוּ מַיַא וּנטַלוּ יַת תַבוֹתַא ואתַרַמת מעַל אַרעַא: יח וּתַקִיפוּ מַיָּא וּסגיאוּ לַחַדא עַל אַדעא וּמהַלְּכָא תבוֹתַא עַל אַפּי מַיַא: יטוֹמַיָּא תִקִיפוּ לַחֲדָא לַחֲדָא עַל אַרעַא וְאָתְחֵפִיאוּ כַּל טוּרַיַא רַמַיַא דִי תחות בַּל שמיַא: בּחַמש עשרֵי אַמּין מלעלא תקיפו מיא ואתחפיאו טוריא:

י אשר־רמש על־האדמה: שַנַּיִם שַנַּיִם בָּאוּ אֵל־נַחַ אֵל־ ּ הַתַּבַה זַבַר וּנָקַבַה בַּאַשֵּר צְנַה אֵלֹהֵים אַת־נָחַ: ויהי ּאַבְעַת הַיָּמֵים וּמֵי הַמַּבוּל הַיִּוּ עַל־הַאַבְץ: בִּשְׁנַת שַׁשׁ־ מאות שנה לחייונח בַּחֹדַשׁ הַשֵּׁנִי בַּשְבַעַה־עַשֵּר יום לחדש בַּיִּוֹם הַזָּה נָבָקעוֹ כַּל־מַעִינוֹת תַּהוֹם רַבָּה וַאֵרְבָּת יר הַשָּׁמַיִם נִפְתָּחוּ: וַיְהֵי הַגֵּשֵׁם עַל־הַאָּבֵץ אַרְבַּעִים יוֹם יּ יג וארבעים לילה: בעצם היום הזה בא נח ושם־וחם ויפת בּנִי־נַחַ ואָשָת נֹחַ וּשָלְשָת נָשֵי־בַנַיו אָתַם אֵל־ ת התבה: המה וכל־החיה למינה וכל־הבהמה למינה וכל-הַרמש הַרמש על-הַאַרץ לִמִינָהוּ וְכַל־הַעוֹף ט למינהו כל צפור כל־כנף: ויַבאו אַל־נח אַל־הַתַבה שנים שׁנַיָם מַכַּל־הַבַּשַּׁר אָשָר־בִּוֹ רְוּחַ חַיֵּים: וְהַבַּאִים שׁנַים שׁנַיָם מַכַּל־הַבַּשַּׁר אָשָר־בִּוֹ רְוּחַ חַיֵּים: וְהַבַּאִים זַבֶּר וּנִקַבָה מִכָּל־בָּשָׁר בָּאוּ בַּאֲשֵׁר צְוַה אֹתוּ אֱלֹהֵים יויסגר יהוה בַּעַרוֹ: וַיָּהִי הַמַּבְּוּל אַרבַּעִים יוֹם עַל־הַאַרֵץ יי ַ הַמַּיִם וַיִּשָּאוֹ אָת־הַתֶּבָה וַתַּרָם מֵעַל הַאָרֵץ: ת ויגברו המים וירבו מאד על־האַרץ וַתַּלַרְ הַתַּבַה יים י עַל־פָּנֵי הַמַּיִם: וְהַמַּיִם גַבָרוּ מִאָד יי ויכסו כל־ההרים הגבהים אשר־תחת ב חמש עשבה אַמַּה מִלְמַעלַה גַברוּ הַמַּיִם וַיִּכְסוּ הַהַרִים:

רם"י

אנו שוברין אותה והורגין אותו. אמר הקב"ה, אני מכניסו לעיני כלס, ונראה דבר מי יקוס (ספרי האזינו שלו; כ"ר לב:ח): (יר) צפור בל בגף. דבוק הוא, לפור מי יקוס (ספרי האזינו שלו; כ"ר לב:ח): (יר) צפור בל בגף. דבוק הוא, לפור בל מין כנף, לרבות חגביס (חולין קלט:) [כנף זה לשון נולה, כמו ושסע אותו בכנפיו (ויקרא א:יו) שאפי' נולחה שולה. אף כאן, לפור כל מין מראית טלה]: (טז) ויסגור ה' בערו. הגין עליו שלא שברוה. הקיף התיכה דובים ואריות (כ"ר לב:ח) והיו הורגין כהם (מנחומא ישן י). ופשוטו של מקרא, סגר כנגדו מן המים, וכן כל כעד שבמקרא לשן כנגד הוא. כעד כל רחם (להלן כ:יח) בעדך וכעד כניך כל כעד שבמקרא לאון כנגד עבדיך: (יז) מגן במדי (חהלים אוקראות שפרה מפוס "יל אמה כספינה טעונה שמשוקעת מקלחה במים, ומקראות שלפינה ומקראות שלפינה ומיותו (כ"ר לכ:ט): (יח) ויגברו. מאלים; (ב) חמש עשרה אמה מלמעלה. למעלה של גובה כל ההרים, לאחר שהשוו המים לראשי החרים (יומא שו.):

מחמין שיבה המבול, ולה נכנס לחיבה עד שדחקוהי המים (שם ו): (ט) באו אל נח. מחליהן (כ"ר לב:ח; מתחמה יב; זכחים קטז.): שנים שנים. כלס הושוו כמנין זה, מן הפחוח היו שנים: (יא) בחורש השני. רבי חליעזר חומר זה מרחשון, זה, מן הפחוח היו שנים: (יא) בחורש השני. רבי חליעזר חומר זה מרחשון, ר' יהושע חומר זה חייר (סדר עולס פ"ב; רחש השנה יח:): נבקעו. להוליח מימיהן: תהום רבה. מדה כנגד מדה, הם מטחו כככה רעת החדם (לעיל ו:ח) ולקו מקחום רבה מכהלרון קח.): (יב) ויהי הגשם על הארץ. ולהלן (פסוק יו) הוח חומר ויהי המכול, חלל כשהורידן הורידן ברחמים שחם יחהרן ויהי גשמי ברכה, וכבלח חזרו היו למבול (ע" ב"ר לח:ב; מכילחת בשלח שירה פ"ה): ארבעים יום בלים ב"ח בכלו לר' חלישור, שהחדשים נמנין כל מעיטת. נמלחו חדבי יום כלים בכ"ח בכלו לר' חלישור, שהחדשים נמנין כל מעיטת. נמלחו חדר חסר, הרי "ב ממרחשון וכ"ח מכלונו (יג) בעצם היום כמדרן חמד מלח ולחו לפנו כניו לוני לונו מון כ"ח מכלונו (יג) בעצם היום הדה. למדך הכחוב שהיו כני דוכו לומבר מלור מלור ככחוב שהיו כני דוכו לומברם חילו אנו רוחים לומון נכנסו להיכו למדך הכחוב שהיו כני דוכו לומברם חילו אנו רוחים לומון נכנסו לחיבו למדר הכחוב שהיו כני דוכו לומברם חילו אנו רוחים לומון נכנסו לחיבה הדום.

9. שְׁנֵים שְׁנֵים — Two by two. There were at least two from every species (Rashi); but there were seven pairs of clean animals (Mizrachi).

R' Yaakov Kamenetsky notes that this verse states that the unclean animals came to Noah on their own, but verse 2 implies that the clean animals did not come, for Noah had to take them. The unclean animals were in the Ark only to preserve their species, but the clean animals had the additional purpose of being offerings after the Flood was over. God wants offerings to come as a result of human effort.

Therefore He commanded Noah to search them out and bring them.

Ramban comments that one pair of every species, the clean ones included, came of its own accord, meaning that God caused them to come instinctively. As for the additional six pairs of the kosher animals that Noah would use later for offerings, he had to gather them himself. [For God to have sent these animals to Noah without any effort on his part would have diminished the significance of his offerings. A person's free-willed offering is an expression of his gratitude

the World

The Flood, that creeps upon the ground, 9 two bu two they came to Noah into the Ark, male and female Inundates as God had commanded Noah. 10 And it came to pass after the seven-day period that the waters of the Flood were upon the earth.

11 In the six hundredth year of Noah's life, in the second month, on the seventeenth day of the month, on that day all the fountains of the great deep burst forth; and the windows of the heavens were opened. 12 And the rain was upon the earth fortu days and forty nights.

13 On that very day Noah came, with Shem, Ham, and Japheth, Noah's sons, with Noah's wife, and the three wives of his sons with them, into the Ark — 14 they and every beast after its kind, every animal after its kind, every creeping thing that creeps on the earth after its kind, and every bird after its kind, and every bird of any kind of wing. 15 They came to Noah into the Ark: two bu two of all flesh in which there was a breath of life, 16 Thus they that came, came male and female of all flesh, as God had commanded him. And HASHEM shut it on his behalf

17 When the Flood was on the earth fortu daus, the waters increased and raised the Ark so that it was lifted above the earth. 18 The waters strengtheried and increased greatly upon the earth, and the Ark drifted upon the surface of the waters, 19 The waters strengthened very much upon the earth, all the high mountains which are under the entire heavens were covered. 20 Fifteen cubits upward did the waters strengthen, and the mountains were covered.

or an effort to increase his closeness to God. Consequently. it is his own desire and his own exertions that give value to the offerina.l

באשר צוה אלהים — As God had commanded. The Torah sums up verses 5.9 by praising Noah, who had scrupulously followed every directive of God in bringing his family and the multitude of animals into the Ark (Ramban).

10-24. The Flood inundates the world. In the six hundredth year of Noah's life - the year 1656 from Creation (Seder Olam) — the deluge began. Now Scripture gives the exact date and the details of the events as they happened.

The Torah states that the Flood began in the second month, which Rashi interprets as the month of Marcheshvan. the second month of the year counting from Rosh Hashanah. This follows the Talmudic view of Rabbi Eliezer: Rabbi Yehoshua, however, maintains that it is the month of lyar, the second month from Nissan (Rosh Hashanah 11b). From the time of the Exodus, however, all the months of the Torah are numbered from Nissan, in honor of the Exodus, which took Israel from servitude and began its mission as the recipient of the Torah at Sinai.

11. בשנת ששימאות שנה — In the six hundredth year. The Zohar states that this verse, which speaks of a deluge emanating from above and below, alludes to the potential of a great flood of spiritual growth that was destined for that year. It would have been the year when the Written and Oral Torahs were given, but mankind failed dismally and was undeserving of the opportunity. Zohar adds that the same opportunity would come to the world during the sixth century of the sixth millennium: the years 5500-5600 (1739-40 to 1839-40). Indeed, that century saw an unusual flowering of Torah accomplishment, and also a secular explosion of thought and achievement, such as the American and French Revolutions, the Industrial Revolution, and an explosion of political and economic thought. Had Israel and society as a whole been more worthy, there is no telling how much more spiritual growth there could have been.

12. Noting that in verse 17 the narrative mentions Flood, while here it refers to rain. Rashi explains that the precipitation began gently, so that — had the people repented at the last minute — it still could have been transformed into a rain of blessing. Only when they refused did it become a Flood.

15. Here we find man in his loftiest state, for the entire world comes to Noah; it was because of him that they were all saved and preserved (R' Hirsch). The verse stresses that they came in matched pairs — not one species was missing which was a miracle! (Ibn Caspi)... Such precision would have been impossible by natural means (R' Bachua).

17-19. The rayages of the Flood. First the waters lifted the Ark; then they became more violent and tossed it aimlessly about (Radak). Verse 19 uses the word מאד, very, twice after it has already been used in verse 18, to emphasize the powerful surge of the waters; it could not possibly have been stronger (Ibn Ezra). The Sages add that the waters were scalding hot (Sanhedrin 108b). The Torah uses derivatives of the expression גבורה, literally strength, twice in verses 18-19. which is also an indication of the great abundance of the waters, which uprooted trees and swept away buildings (Ramban).

20. Haarnek Davar suggests that Mt. Ararat was the world's highest mountain at the time of the Flood, and the waters rose to 15 cubits above it. The numerous mountains that are now far higher than Ararat came into being or bulged up to their present height as a result of the upheavals of the Flood.

Thus, even those who climbed to the highest mountain peaks to escape the violent waters found nowhere else to flee and drowned (Rosh). In addition, the upheaval of those months of intense heat and turmoil caused a great shifting and turning of geological strata and a deep burial of animal remains. Thus the attempt to date the earth and fossils is

п

בא ויגוע כּל־בַּשַׂר ו הַרמֵשׁ עַל־הַאַבץ בַּעוֹף וּבַבְּהָמַהֹ בּ ובַחַיַה ובָכַל־הַשֶּׁרֵץ הַשֹּׁרֵץ עַל־הָאָרֵץ וכָל הָאָדֶם: כֹל אַשֶר נִשְמַת־רוֹחַ חַיִּים בָּאַפַּיו מִכָּל אַשֵר בַּחַרָבָה מֵתוּ: בּג וַיִּמָח אֶת־כַּל־הַיִקוּם ו אַשֵּר ו עַל־פִּנִי הָאַדָּמָה מֵאָדֶם בּג וַיִּמַח אֶת־כַּל־הַיִקוּם ו אַשֵּר ו עַר־בָּהֶמָה עַד־רֶּמֶשׁ וְעַד־עִוֹף הַשָּׁמִים וַיִּפָּחוּ מְן־ בּ הַאָרֵץ וַיִּשָּׁאֵר אַרְ־נֶחַ וַאָאֵשֶר אִתְוֹ בַּתַבָה: וַיִּגְבְּרְוּ הַמַּיִם בּ הַאָרֵץ אַ עַל־הַאַרֶץ חֲמִשַּׁים וּמָאַת יִוֹם: וַיִּזְכָּר אֵלֹהִים אֵת־נֹחַ אַ וָאַת כַּל־הַחַיַּה וָאֵת־כַּל־הַבְּהֵמָה אֲשֵׁר אִתְּוֹ בַּתֵּבָה ַ נַיַעֱבֶּר אֱלֹהַים רוֹחַ עַל־הָאָבץ נַיָּשְׁכּוּ הַמָּים: נַיָּסֶבְרוֹ בַּיָּ מַעִינָת תָהוֹם וַאָרבָת הַשָּׁמֵיִם וַיִּכָּלֵא הַגֵּשֵׁם מִן־הַשָּׁמֵיִם: ַ נַיָּשֶבוּ הַמֵּיִם מֵעַל הָאָרֵץ הָלוֹךְ נָשָוֹב נַיַּחִסְרוּ הַמַּיִם גַּ ר מִקּצָה חֵמִשִּׁים וּמָאַת יָוֹם: וַמָּנַח הַתֵּבָה בַּחְרֵשׁ הַשָּׁבִיעִי ּ בָּשָבְעַה־עַשַר יִוֹם לַחָבֶשׁ עַל הַרֵי אָרַרֵט: וְהַמַּיִם הַיוֹּ ָהַלִּוֹרְ וָחַסוֹר עָר הַחְרֵשׁ הָעַשִּׁירֵי בָּעֲשִׂירִי בָּאַחַר ּ לַחֹבשׁ נִרְאוּ רָאשִׁי הָהָרִים: וַיִּהִי מִקֶּץ אַרְבָּעִים יִוֹם ּ וַיִּפְתַּח נֹחַ אֵת־חַלּוֹן הַתֶּבָה אֲשֵׁר עַשֵּה: וַיִּשַׁלַח אֵת־ ָּהָעָרֶב וַיֵּצֵא יָצוֹא ׁ וָשׁוֹב עַד־יִבְשַׁת הַפַּיִם מֵעַל הָאָרֵץ: וַיִשַׁלַח אֶת־הַיּוֹנָה מֵאִתְּוֹ לִרְאוֹת הֲקַלוּ הַמַּיִם מֵעַל פָּנֵי 🗖 ָּט הָאֶדָמָה: וִלֹא־מֶצְאָה בִּיּוֹנָה מַנֹוֹחַ לְכַף־רַגִּלָה וַתַּשָׁב אַלָּיוֹ אֵל־הַתֵּבָּה כִּי־מַיִם עַל־פִּנֵי כָל־הָאָרֵץ וַיִּשְׁלֵח

באומית כל בשרא דרחש על ארעא בעופא וכבעירא ובחיתא ובכל רַחַשַא דַרַחש על אַרעַא וכל אַנשא: כבכל די נשמתא רוחא דחייו באַנפוהי מכל די ביבשתא מיתו: בגומחא ית כל יקומא די על אפי אַרעָא מַאַנָשַא עַד בִּעירַא עַד רְחַשַא ועד עופא דשמיא ואתמחיאו מן אַרעַא וָאָשָׁתַאַר בְּרָם נֹחַ וְרִי עְמֵה בָּתֶבוֹתַא: כּוּ וּתְקִיפוּ מַיַּא עַל אַרְעַא מַאַה וָחַמִשִׁין יוֹמִין: אוּרְכִיר יִיַ יַת נֹחַ ווַת כַּל חַיָּתָא ווַת כַּל בַּעירָא די עמה בַּתַבוֹתַא וָאַעַבַּר יִיַ רוּחָא על אַרעא וְנַחוּ מַיַּא: בּוְאָסְתִּכַרוּ מַבּוּעֵי תְהוֹמֵא וכוי שמיא ואתכלי מטרא מו שמיא: ותבו מיא מעל אַרעא אַזלין ותיבין וַחַסָרוּ מַיָּא מִסּוֹף מִאָה וְחַמְשִׁין יוֹמִין: דונַחַת הַבוֹתַא בְּיַרחא שביעאה בְשַׁבְעַת עַשַּר יומַא לְיַרְחֵא עַל טוּרֵי קַרְרוּ: הוּמַיַּא הַווֹ אַזְלִין וְחַסְרִין עַד יַרַחַא עַשִּירַאַה בַּעַשִּירַאַה בָּחַר לַיַרָתַא אַתְחַזִּיאוּ רַישִׁי טוּרַיַּא: וְהַוָה מִסוֹף אַרִבְּעִין יוֹמִין וּפְתַח נֹחַ יַת כָּוַת תַבותא די עַבַד: וושַלַח יַת ערבַא וּנְפַק מַפַּק וְתַיָב עַד דְיַבִּישׁוּ מֵיַא מַעַל אַרעַא: הַוְשַׁלַּח יַת יוֹנַה מִלְּוַתַהּ ּלְמַיחַזַי הַקַלִּיאוּ מַיָּא מַעַל אַפַּי אַרְעַא: יולַא אַשִּבַּחַת יוֹנָה מְנַח לְפַרְסַת רַנְלַה וַתַבַת לְוַתָה לְתַבוֹתַא אֲרֵי מַיָּא עַל אַפַּי כָל אַרעָא וְאוֹשׁיט

> (כב) נשמת רוח חיים. כשמה של רוח חיים: אשר בחרבה. ולח דגים שכים (סנהדרין קח.; זבחים קיג:; ב"ר לב:יא): (בג) וימח. לשון וַיְפַעֵל הוא ואינו לשון וַיְּפָעַל והוא מגזרת ויפן ויבן. כל חיבה שסופה ה"א, כגון בנה, מחה, קנה, כשהוא טחן וח"ו יו"ד ברחשה נקוד בחירק חחח היו"ד: אך נח. לכד נח זהו פשוטו. ומדרש חגדה גונה וכוהה (ס"א וכוחה) דם מטורה הבהמות והחיות (סנהדרין קח:; תנחומא ישן יד: ברייחה דל"ב מדות מדה ב). וי"ה שחיחר מזוטת לחרי והכישו ופליו נחמר הן לדיק בארן ישלם (משלי יא:לא; תנחומא ט): (א) ויזבור אלהים. זה השם מדת הדין הוא. ונהפכה למדת רחמים על ידי חפלח הלדיקים (סוכה יד.; תנחומא יא). ורשעתן של רשעים הופכח מדת רחמים למדת הדין, שנאמר וירא ה' כי רבה רעת האדם וגו' ויאמר ה' אמחה (לפיל ו:ה,ז) והוא שם מדח הרחמים (ב"ר לגיג): ויובור אלהים את גדו וגו׳. מה זכר להם לבהמוח, זכות שלא השחיתו דרכם קודם לכן (תנחומא ישן יא) ושלה שמשו בתיבה (תנחומה יחדיב): ויעבר אלהים רוח. כות תנחומין והנחה שברה לפניו (תרגום יונתן): על הארץ. על שסקי הארץ: וישבו. כמו וחמת המלך שככה (אסתר זוי), לשון הנחת חמה (סנהדרין קחון תנחומא ישן יב): (ב) ויסברו מעיגות. כשנפתחו כחיב כל מפיטח (לפיל זויה) וכחן אין כחיב כל, לפי שנשתיירו מהם אותן שיש בהם טורך לעולם, כגון חמי טבריא וכיולא בהן וב"ר לג:ד; סנהדרין קח.): ויבלא. וימנע (תרגום יונתן) כמו לא תכלא רחמיך (תהלים מ:יב) לא יכלה ממך (להלן כנגו): (ג) מקצה חמשים ומאת יום. התחילו לחסור, והוא אחד בסיון. כילד, בכ"ז בכסליו פסקו הגשמים, הרי ג' מכסליו, וכ"ט מטבח, הרי ל"ב, ושבט ואדר וניסן ואייר קי"ח, הרי ק"ג (סדר שולם פ"ד; כ"ר שם ז): (ר) בחדש השביעי. סיון, והוא שביעי לכסליו שבו פסקו הגשמים (שם ושם): בשבעה עשר יום. מכחן חתה למד

שהיתה התיבה משוקעת במים י"א אמה. שהרי כחיב בעשירי באחד לחדש נראו ראשי ההרים, זה אב שהוא עשירי (למרחשון) לירידת גשמים, והם היו גבוהים על ההרים חמש עשרה אמה. וחסרו מיום אחד בסיון עד אחד באב חמש עשרה אמה לששים יום הרי אמה לד' ימים. נמלא שבי"ו בסיון לא חסרו המים אלא ד' אמות, ונחה התיבה ליום המתרת, למדת שהיתה משוקעת י"ח חמה במים שעל רחשי ההרים (שם ושם): (ה) בעשירי וגו׳ נראו ראשי ההרים. זה אב שהוא עשירי למרחשון שהקחיל הגשם. וא"ח הוא אלול, ועשירי לכסליו שפסק הגשם, כשם שאחה אומר בחדש השביעי סיון והוא שביעי להפסקה, אי אפשר לומר כן. על כרחך שביעי אי אחה מונה אלא להפסקה, שהרי לא כלו ארבעים של ירידת גשמים ומאה וחמשים של תגבורת המים עד אחד בסיון, ואם אחה אומר שביעי לירידה אין זה סיון. והעשירי אי אפשר למנוח אלא לירידה, שאם אתה אומר להפסקה והוא אלול אי אתה מולא בראשון באחד לחדש חרבו המים מעל הארץ (להלן חניג) שהרי מהן ארבעים יום משנראו ראשי ההרים שלח את העורב (ערוך ע' קל (ז); פדר"א פכ"ג) וכ"א יום הוחיל בשליחות היונה (סדר עולם שם; ב"ר שם ו) הרי ששים יום משנראו ראשי ההרים עד שתרבו פני האדמה. וא"ח באלול נראו נמלא שחרבו במרחשון והוא קורא אותו ראשון ואין זה אלא חשרי שהוא ראשון לבריאת עולם (סדר עולם שם) ולרבי יהושע הוא ניסן: (ו) מקץ ארבעים יום. מקונאו כאקי ההכים (ערוך קס): את חלון התבה אשר עשה. ללהר, ולא זה פתח התיבה הפשר לביאה ויליאה (ב"ר שם ה): (ז) יצוא ושוב. הולך ומקיף סביבות התיבה ולא הלך בשליחותו שהיה חושדו על כת זוגו, וכמו ששנינו באגדת תלק (סנהדרין קח:): עד יבשת המים. פשוטו כמשמטו. אכל מדרש אגדה, מוכן היה העורב לשליחות אחרת בעלירת גשמים בימי אליהו, שנאמר והעורבים

21 And all flesh that moves upon the earth expired — among the birds, the animals, the beasts and all the creeping things that creep upon the earth, and all mankind, 22 All in whose nostrils was the breath of the spirit of life, of everything that was on dry land, died, 23 And He blotted out all existence that was on the face of the ground — from man to animals to creeping things and to the bird of the heavens; and they were blotted out from the earth. Only Noah survived, and those with him in the Ark. 24 And the waters strengthened on the earth a hundred and fifty days

8 The Recede

 $^1m{G}$ od remembered Noah and all the beasts and all the animals that were with him in the Ark. and God caused a spirit to pass over the earth, and the waters subsided. 2 The fountains of Waters the deep and the windows of the heavens were closed, and the rain from heaven was restrained. <sup>3</sup> The waters then receded from upon the earth, receding continuously, and the waters diminished at the end of a hundred and fifty days. 4 And the Ark came to rest in the seventh month, on the seventeenth day of the month, upon the mountains of Ararat. 5 The waters were continuously diminishing until the tenth month. In the tenth month, on the first of the month, the tops of the mountains became visible.

Sendina Forth the Raven

<sup>6</sup> And it came to pass at the end of forty days, that Noah opened the window of the Ark which he had made. 7 He sent out the raven, and it kept going and returning until the waters dried from upon the earth. 8 Then he sent out the dove from him to see whether the waters had subsided The from the face of the ground. 9 But the dove could not find a resting place for the sole of its foot, and Dove it returned to him to the Ark, for water was upon the surface of all the earth. So he put forth

י"בח ז' ימים (סדר עולם שם; ב"ר שם ו): וישלח. אין זה ל' שליחות אלא ל' שלוח, שלחה ללכת לדרכה ובזו יראה אם הלו המים, שאם תמלא מנות לא תשוב אליו (ב"ר שם):

מביאים לו לחם ובשר (מלכים א יז:ו: ב"ר שם): (ח) וישלח את היונה. לפוף ז' ימים שהרי כתיב ויתל עוד ז' ימים אחרים (פפוה י) מכלל זה אתה למד שאף בראשונה הוחיל

futile (Malbim), for no one can know how much the heat and water pressure affected the geology of the planet and the animal and plant remains.

21. The verse mentions only land creatures, implying that God spared the fish, because they did not participate in Man's sins (Maharsha citing Zevachim 113b).

- 1-8. The waters recede. This chapter recounts the onset of God's mercy, as the water began to recede and the earth slowly reached the stage where Noah could begin to resettle the earth and resume normal life again.
- 1. ויוכר אלהים God remembered . To say that God "remembers" implies that forgetfulness is possible for Him, which is clearly an absurdity. The Torah uses this term, like many others, to make it easier for us to understand the course of events: God's wisdom had decreed that up to this point He should ignore the plight of His creatures, as if He had forgotten them. Now, when He was ready to show them mercy, it was as if He had remembered. The commentators state that Noah earned this mercy because he fed and cared for the animals during all the months in the Ark (Midrash).
- God "remembered" that the animals that were permitted to enter the Ark had not previously perverted their way. and that they had refrained from mating in the Ark (Rashi).
- He noted that Noah was a perfectly righteous man, and there was a Divine covenant to save him. Concerning the animals, God remembered His plan that the earth should continue with the same species as before (Ramban).

- A spirit. The translation follows Rashi and many commentators, Ramban and others render wind. This spirit or wind caused the waters to stop their seething, boiling fury, and, as in verse 2, it sealed the sources of the water, so that the Flood could begin to recede.
- 3-6. On the first of Sivan the seventh month and 150 days from 27 Kisley when the rain ended - the water began to recede, and on the seventeenth of Sivan, the bottom of the Ark rested on the mountains of Ararat. It was not until the tenth month from the beginning of the rain that the mountaintops became visible. Forty days after that, Noah opened the skylight of the Ark to learn when it would be possible to leave the Ark and begin to re-establish normal life on earth.
- 7. Sending forth the raven. Noah wanted to test whether the air was still too moist for the raven to tolerate. It was, for the raven kept circling back and forth (Sfomo). Moreover. the raven returned with nothing in its mouth, indicating that vegetation had not yet begun to grow.

Ravens feed on carrion of man and beast. Noah reasoned that if the raven would bring some back, it would be proof that the water had descended enough for the raven to have found some carrion on the ground (Radak).

The raven continually flew to and fro until Noah left the Ark when the earth dried (Ibn Ezra).

8-12. The dove. Seven days after sending the raven, Noah set the dove free; if it would find a resting place it would not return to him (Rashi). Although the mountaintops were already visible, the bird would not consider them a resting

ירה ונסבה ואעיל יתה לותה לתבותא: יואוריה עוד שבעא יומין אחרנין ואוסיף שלח ית יונה מו תבותא: יאואתת לותה יונה לעדו רמשא והא טרף זיתא תביר נחית בפומה וידע נח ארי סליאו מיא מעל ארעא: יבואוריה עוד שבעא יומין אחרנין ושלח ית יונה וַלָא אוֹסֶיפָת לִמְתּוֹב לְוַתֶה עוֹד: יגוָהוה בשת מאה וחד שנין בקרמאה בחר לירחא נגובו מיא מעל ארעא ואעדי נֹחַ יַת חוֹפַאַה דַּתָבוֹתא וְחוֹא והָא נגוּבוּ אַפָּי אַרְעָא: ירּ וֹבְיַרְחַא תְּנְיַנָא בָּעַשְׂרִין ושבעא יומא לירחא יבישת ארעא: טו ומליל יי עם נח למימר: טופוק מו תַבוֹתָא אַתּ וָאָתִּתַךּ וּבְנֵיךּ וּנָשֵׁי בניך עמר: יוכל חיתא דעמר מכל בשרא בְּעוֹפַא וּבָבָעִירָא וּבָכַל רְחַשַא דְּרָחִשׁ על אַרַעַא אַפּיק עמר ויתילדון בּארעא ויפשון ויסגון על ארעא: יהונפק נח ובנוהי ואתתה ונשי בנוהי עמה: ייבַל חַיִתַא בַּל רִחַשַא וָכַל עוֹפַא כּל דרחש על אַרעא לוַרעיתהון נפקו מָן תָבוֹתַא: בּוּבָנָא נֹחַ מַדְבָּחַא קַרַם יִיַ ונסיב מכּל בעירא דכיא ומכּל עופַא רָכֵי וָאַסֵּיק עַלַוַן בְּמַדְבָּחַא: באוקביל יי ברעוא ית קורבנה ואמר יי בְּמֵימְרָה לָא אוֹסֶף לְמֵילָט עוד יַת ארעא בּדיל חובי אַנשַא אַרֵי יִצְרָא

ידוֹ ויקחה ויבא אתה אַלַיו אַל־הַתַּבַה: וַיַּחֵל עוֹד שָּבְעַת . א ימים אחרים וַיֹּסֶף שַׁלַּח אַת־הַיוֹנָה מִן־הַתַּבָה: וַתַּבֹא אליו היונה לעת ערב והנה עלה־זית טרף בפיה וידע יב בח כי־קלו המים מעל הארץ: וייחל עוד שבעת ימים אָחֵרֶים וַיִּשַׁלַּחֹ אֶת־הַיּוֹנָה וְלֹא־יֵסְפֵה שׁוּב־אֵלֶיו עוֹד: י וויהי באחת ושש־מאות שנה בראשון באחר לחבש חרבו המים מעל הארץ ויַסר נֹחַ אַת־מַכְסָה הַתַּבְה יי וַיַּרָא וָהַנָּה חַרְבָּוּ פָּנֵי הַאַדַמַה: וּבַחֹדֵשׁ הַשַּׁנִּי בִּשְׁבַעַה יו עשרים יום לַחַבְשׁ יַבְשָה הָאָבִץ: וַיִדְבֵּר ט אַלהים אַל־נַחַ לַאמַר: צֵא מוְ־הַתַּבָה אַתַּה וְאִשְתַּבְּ יו ובניה ונשי־בניה אתה: כַּל־הַחַיַּה אַשַר־אַתּרְ מִכַּל־ בַּשַּׁר בַּעוֹף וּבַבָּהַמֵה וּבִכַל־הַרֵמֵשׁ הַרֹמֵשׁ עַל־הַאָרֵץ רוצא אָתַרְ וִשַּׁרְצוּ בַאַרץ וּפַרוּ וִרָבוּ עַל־הַאַרֶץ: וַיִּצָא־° ייי °הוצא אָתַרְ וִשַּׁרְצוּ בַאַרץ וּפַרוּ יש נח ובניו ואשתו ונשי־בניו אתו: כַּל־הַחַיַּה כַּל־הַרֶּמֵשׁ וְכַל־הַעוֹף כִּל רוֹמֵשׁ עַל־הָאָרֵץ לִמִשְׁפִּחְתֵיהֵם יָצְאָוּ ב מן־הַתַּבַה: וַיַּבַן נָחַ מִוֹבַּחַ לֵיהוָה וַיַּקֶּח מִכָּל ו הַבְּהַמַה הַטָּהֹרֶה וּמִכּל הַעוֹף הַטַּהוֹר וַיַּעַל -א וירח יהוה אַת־רֵיחַ הַנִּיחֹתַ נַיֹּאמֶר יהוֹה לא אטר לקלל עוד אַת־הַאַדַמַה בַּעבוּר הָאָדָם בִּי יֵצֵר

ועשרים. וירידמן כחדש השני ב"ז כחדש, אלו י"א ימים שהחמה ימירה מל הלבנה, שמשפט דור המבול שנה ממימה היה (מדיות ב:י; סדר מולם שס; ב"ר שס: ביבשה. נמשה גריד כהלכתה (ס"מ שס; ב"ר שס:): (טוז) אתה ואשתך וגוי. איש יבשה. נמשה גריד כהלכתה (ס"מ שס; ב"ר לכ:): (יוז) אתה ואשתך וגוי. איש ואשת, כאן המיר להם משמש המסה (ב"ר לד:): (יוז) הוצא. הוא להסיב היא קרי (שס ח). היא אמור להם שילאו. הוא אם איינים רולים לנאח היא אקרי (שס ח). היא אמור להם שילאו. הוא אם איינים רולים לנאח הוא אם אחר בארץ. ואל במבה, מביד שאף הבהמה והמוף נאסרו בחשמש (מדכן שמים) מנוח למשפחתיהם. קבלו עליהם על מנת לידבק במינן (מדכש אגדה): (ב) מבל הבהמה הטהורה. אמר, אל אוה לי הקדוש בכוד הוא להכנים מאלו ז' אלא כדי להקריב קרבן מהם (ב"ר לד:ט):

יוחל. לשון המתנה, וכן לי שמטו ויחלו (איזב כטיכא) והרבה יש במקרא:

(יא) טרף בפיה. אומר אני שזכר היה לכן קוראו פטמים לשון זכר ופעמים

לשון נקבה, לפי שכל יונה שבמקרא לשון נקבה, כמו כיוני הגאיות כלם הומות

ניחוקאל זימו) כיונה פותה (הושע זיא): טרף. חטף. ומדרש אגדה ל' מזון ודרשו

בפיה ל' מאמר אמרה יהיו מזוטות מרורין כזית בידו של הקב"ה ולא מחוקין

כדבש בידי בשר ודם (פדר"א שם; סנהדרין שם; עירובין יחי): (יב) וייחל. הוא

ל' ויחל אלא שזה ל' ויפעל וה ל' ויתפעל, ויחל ויחמן, ויחל ויחמתן: (יג) בראשון.

לר' אליטור הוא משרי ולרבי יהושע הוא ניסן וסדר עולם שם; ר"ה יא): חרבו.

נשבעה כמין טיט שקרמו פניה של מעלה (פדר שולם שם; ב"ר לגיז); (יד) בשבעה

place because they were denuded of trees, so that the dove could not build a nest (Ramban), or because the land was still saturated from the long Flood (Sforno).

- 9. וְיִשְׁלֵח יֶדוֹ (יִשְּלָח בירוֹ forth his hand, and took it. Noah's compassion teaches us that one should treat an unsuccessful messenger as well as a successful one, if the failure was not his fault (Haamek Davar).
- 11. וְחָבֹא אַלְיו הְּיוּנָה The dove came back to him. By saying that the dove came back to him, the Torah implies that it meant to come back to Noah, in fulfillment of its mission to bring back a sign of God's response. The bird did not come back merely to return to its nest or because it was tired (see Haamek Davar).

By bringing back a bitter olive leaf in its mouth, the dove was saying symbolically, "Better that my food be bitter but from God's hand, than sweet as honey but dependent on mortal man" (Rashi). R' Hirsch elaborates: For a full year, the dove could not earn its own food; hunger forced it to rely on Noah's kindness. Then it found a bitter leaf that it would ordinarily not eat — and carried it back to Noah, preaching the lesson of the Sages, that even the bitterest food eaten in freedom is better than the sweetest food given in servitude.

- 13. The earth dries. The earth's surface had dried, but it was not yet firm enough to walk upon (Rashi). Thus, Noah waited for God's command before leaving the Ark (Midrash; Radak).
- 14. From 17 Marcheshvan, when the rains began, to 27

his hand, and took it, and brought it to him to the Ark, 10 He waited again another seven days and again sent out the dove from the Ark, 11 The dove came back to him in the evening — and behold! an olive leaf it had plucked with its bill! And Noah knew that the waters had subsided from upon the earth. 12 Then he waited again another seven days and sent the dove forth: and it did not return to him any more.

The Dries

13 And it came to pass in the six hundred and first year, in the first month, on the first of the Earth month, the waters dried from upon the earth; Noah removed the covering of the Ark, and looked — and behold! the surface of the ground had dried. 14 And in the second month, on the twentu-seventh day of the month, the earth was fully dried.

The Command to Leave the Ark

15 God spoke to Noah, sauing, 16 "Go forth from the Ark; you and your wife, your sons, and uour sons' wives with uou, 17 Everu living being that is with uou of all flesh, of birds, of animals. and moving things that move on the earth — order them out with you, and let them teem on the earth and be fruitful and multiply on the earth." 18 So Noah went forth, and his sons, his wife, and his sons' wives with him, 19 Every living being, every creeping thing, and every bird. everything that moves on earth came out of the Ark by their families.

Noah

20 Then Noah built an altar to HASHEM and took of every clean animal and of every clean bird. Brings an and offered burnt-offerings on the altar. 21 HASHEM smelled the pleasing aroma, and HASHEM said in His heart: "I will not continue to curse again the ground because of man, since the imagen,

Marcheshvan of the following year, when Noah was finally able to leave the Ark, was a full solar year, making 365 days that the earth was uninhabitable (Rashi).

16. The command to leave the Ark. In telling Noah that the Ark would save him. God used the Name HASHEM (7:1), which denotes mercy. Here, in telling him to return to the world, He uses the Name Elohim, and uses it throughout the narrative. In addition to its familiar connotation of God as Judge, it also refers to Him as God Who dominates nature and uses it to carry out His ends. Just as judgment proceeds along clearly defined rules, so too nature has its clearly defined laws, within which God guides the world, unless he chooses to override them and perform a miracle. The Name Elohim refers to this aspect of God's total mastery, for it describes Him as "the Mighty One Who wields authority over the beings above and below" (Tur Orach Chaim 5) and the בעל היכולת, the Omnipo tent One (Shulchan Aruch, ibid.). Here, when God called upon Noah to leave the Ark and build the world anew, He appeared as the God Who created and preserves the natural world, and Who would rejuvenate the universe that had lain virtually dormant for a year (Haamek Davar). Regarding this definition of the Name Elohim, commentators note that its numerical value equals that of הטבע, the nature, indicating that He controls all natural phenomena.

17. הַּיְצֵא — Order them out. The k'siv (Masoretic spelling) is הוצא, while the k'ri (Masoretic pronunciation) is היצא. Rashi explains the duality: היצא means order them out, i.e., tell them to leave on their own; while הוצא means force them out, in the event they refuse to leave.

בָּאָרֶץ — On the earth. Only back on earth were the animals to be fruitful and multiply, but in the Ark, male and female were kept separate, because all sexual activity was forbidden (Rashi). The next verse, by mentioning the males and females separately, suggests that the prohibition was still in

force, even after the end of the Flood's ravages. Gur Arueh (to 7:17) explains that Noah, fearing another flood, decided to refrain from marital life, saying, "Am I to go out and beget children for a curse?" (Midrash), until God promised that He would not bring another flood.

20. Noah brings an offering. Noah thought: God saved me from the waters of the Flood and brought me forth from the prison lof the Arkl. Am I not obliged to bring Him an offering and an elevation-offering? (Pirkei d'Rabbi Eliezer). He understood that the reason God had him take seven pairs of clean animals was so that they would be available should he wish to bring offerings.

In connection with offerings, God is always called HASHEM, the Name signifying the Attribute of Mercy. This proves that offerings are directed toward the Merciful God Who desires life, not death and suffering. The purpose of the sacrificial service is to bring about a person's closeness and dedication to Godliness. The non-Jewish, blasphemous view of sacrifices as an appeasement of a "vengeful God of nature" could never be connected with the Name HASHEM (R' Hirsch).

Rambam (Hil. Beis HaBechirah 2:2) comments: There was a tradition that the altars of David and Solomon, of Abraham (where he bound Isaac, in 22:2), of Noah, of Cain and Abel, and of Adam were all at the same place: Mount Moriah, the site of the Temple in Jerusalem.

20-21. For details concerning offerings, their names, and terminology, see the Book of Leviticus.

21. אל־לבו — In His heart. When Scripture uses this term, it means that God kept the resolution private and did not reveal it to a prophet, meaning Noah, at that time. When He directed Moses to write the Torah, however, God revealed to him that Noah's offering was accepted and that, as a result, God resolved not to bring another deluge upon the entire world (Ramban).

לבא דאנשא ביש מזעירה ולא אוסף עוד לממחי ית כל דחי כמא דעבדית: בבעוד כל יומי אַרעא זרועא וחצדא וקורא וחומא וקיטא וסתוא וימם וליליא לא יבטלוו: אובריה יי ית נח וית בנוהי ואמד להוז פושו וסגו ומלו ית אַרעַא: בּוִדַחַלַתִכון ואַימַתכון תְּהֵי עַל כל חות ארעא ועל כל עופא דשמיא בכל די תרחיש ארעא ובכל נוני ימא בידכוז יהוז מסיריו: גבל רחשא דהוא חי לכון יהי למיכל בירוק עשבא יהַבִּית לְכוֹן יַת כּלַא: רְכַּרָם בּשרא בנפשה דמה לא תכלון: הוברם ית לנפשתיכון אתכע דמכוז בל חַיָּתַא אַתַכּענה ומיד אנשא מַיַּר גָבַר דְּיֵשוֹר יַת דְּמַא רַאַחוּהִי אַתְבַּע יַת נַפשא דאנשא: וּדישוֹד דמא באנשא בסהרין על מימר דיניא דמה יתשד ארי בצלמא דיי עכד ית אַנַשַא: וּוָאַתוּן פּושוּ וסגו אתילידו באַרעא וסגו בַה: הוַאַמַר ייַ לנח ולבנוהי עמה למימר: יואנא הא אנא בּב חָי בְּאֲשֶׁר עָשִׂיתִי: עָד בָּלּ־יְמֵי הָאָרֶץ זֶׁרַע יְּקָבִּיר וְלְּא־אֹסְף עֶוֹד לְהַבִּּוֹת אֶת־בָּלֹד בְּבִּי הָאָרֶץ זֶׁרַע יְקָבִּיר וְלְּא אַת־בָּלֹד בְּבִי הָאָרֶץ זֶׁרַע יְקָבִּיר וְלְּר בִּבּי חַיִּי הָאָרֶץ זֶּרַע יְקָבִּיר וְלְּר בִּבּי חַיִּי הָאָרֶץ זֶּרַע יְקָבִּיר וְלְּר בִּבּי חַיִּי הָאָרֶץ זֶּלַה בִּבְּי וְחָבְּר בִּבְּי וְחָבְּר בְּבִּי וְחָבְּי בְּבְּי וְחָבְּי בְּבָּי וְחָבְּר בְּבִּי וְחָבְּר בְּבִּי וְחָבְּי בְּבְּי וְחָבִּי בְּבָּי וְחָיְה הַשָּׁבְי וְחָבִּי בְּבָּי וְחָיְה בְּבִּי וְחָבְּי בְּבָּי וְחָיִה אָבְיְרְשׁ אָת־בְּבְּי וְחָיְה בְּבְּי וְחָיָה אָבְרְי וְיִבְּי בְּבָּי וְחָיִה בְּבְּי וְחָיָה אָרְרְשֵׁי בְּבְּיִבְי וְחָיָה אָבְרְי וְאָהָם בְּבִי וְחָבָּה בְּבָּי וְחָיִה אָבְרְי וְאָהָם בְּבִי וְחָיָה אָרְרְשֵׁי הְאָבְים בְּאָרֶם אָלְהִים עָשָׂה אֶת־הָאָדָם מִיֵּד אְתָם בְּבָּיי וְהְיָבִי וְאָהָם בְּבִיי וּבְיּבְי וְבְּבְּיִים בְּבָּיי וְבְּבִיי וּבְיּים בְּבִיי וּבְיּבְי וְבְּבְּשְׁר בִּי בְּבְּיִי וְבְיִים עָשָׁה אֶת־הָהָאָרָם בְּאָרָם בְּאָרָם בְּיִי וְבְּבְּיִם בְּיִבְיי וְבְּבִּים בְּבִּיי וּבְיבְיי וְבְּבְּיִם בְּבְּיִי וְבְּבִיי אָתְר בְּבִיי שְׁבְּרְי בְּבִי בְּצָּבְיִם בְּבְיּים בְּבְיִי וְיִבְיּבְי בְּבִיי וְבְּבִיי וּבְבִיי בְּבִיי וּבְיבְיוּ בְּבְיּיוֹ בְּיִבְיי וְבִיּבְיי בְּבְייִי וְבְּבִּבְּיוֹ בְּבְיּי בְּבִיי בְּבִי בְּבָּבְיִי וְ וְלְאִרְבוּי בְבָּה: וְאָהָים בְּבְייִבְי בְּבִיי אָרְבִיי בְּבָּבְיי וּבְיבְיי אָבְיי בְּבָּיי בְּבִיי אָרְיבוּ בְּבָּיי בְּבִיי אָבְיי וּבְיי בְּבִיי אָנִי בְּבְייִי בְּבִי בְּבָּבְיִי וּבְיי בְּבָּבְיוֹ בְיִי בְּבָּבְיִי בְּבְיּבְיי בְּבִיי בְּבִי בְּבָּבְיִי בְּיִי בְּבָּבְיִי בְּבָּבְיי בְּבְיּבְיי בְּבָי בְּבָּבְיּי בְּבְיּבְיי בְּבִיי בְּבָּי בְּבִי בְּבָּבְיּי בְּבִיי בְּבְיי בְּבְייִי בְּיִי בְּבָּבְיּי בְּבְיּבְיי בְּבְיּבְיי בְּבְייִי בְּבִיי בְּבְיי בְּבְיּבְיי בְּבְיּבְיי בְּבְיים בְּבְיּבְיי בְּבְיּבְיי בְּבְבְיּבְיי בְּבְיּבְיי בְּבְיי בְּבְיּבְיי בְּבְיּבְיי בְּבְייִבְיי בְּבְיּבְיי בְּבְייִים בְּבְיי בְּבְייְבְיי בְּבְיּבְיים בְּבְיּבְיי בְּבְייי בְּבְייבְים בְּבְּבְיּבְיי בְּבְיּבְיי בְּבְיּבְיים בְּבְייוּבְיי

חמישי

ט

כל זמן שנפשו כו לא תאכלו הכשר (שם נז.): בגפשו דמו. בעוד נפשו בו. בשר בנפשו לא תאכלו, הרי אבר מן התי, ואף דמו [בנפשו] לא תאכלו, הרי דם מן החי (שם נט.): (ה) ואך את דמבם. אע"פ שהתרחי לכם נטילת נשמה בבהמה. את דמכם אדרום מהשופך דם עלמו (ב"ק לא:): לנפשותיכם. אף החונק עלמו (ב"ר שם יג) אע"פ שלא ילא ממנו דם: מיד בל חיה. ולפי שחטאו דור המכול והופהרו למאכל חיות רעות לשלוט בהן (מדרש אגדה) שנאמר נמשל כבהמות נדמו (תהלים מטניג: שבת הנאנ). לפיכר הולכר) להזהיר עליהם את החיות (מדרש אגדה: תרגום יונתו): ומיד האדם. מיד ההורג במזיד וחיו עדים חני חדרום וםם וםם): מיד איש אחיו. שהוא אוהב לו כאת והרגו שוגג אני אדרוש, אם לא יגלה ויבקש על עונו לימחל. שאף השוגג לריד כפרה (סנהדרין לז:: מכוח ב:. ח:, יא:: שבועות ז:־ח.) ואס אין עדים לחייבו גלות והוא אינו נכנע הקב"ה דורש ממנו, כמו שדרשו רבוחינו והחלהים אנה לידו (שמות כא:יג) במם' מכות (י:) ההדוש ברור הוא מזמנו לפונדה חחד וכו': (ו) באדם דמו ישפר. חס יש עדים המיחוהו חחס, למה, כי בצלם אלהים וגו' (חונקלום): עשה את האדם. זה מקרח חסר ולריך להיוח עשה העושה את האדם, וכן הרכה במקרא: (ז) ואתם פרו ורבו. לפי פשוטו הראשונה לברכה (עי' כחובות ה.) וכאן ללווי (סנהדרין נט.־נט:). ולפי מדרשו להקיש מי שחינו טוסק בפריה ורביה לשופך דמים (ב"ר שם יד; יבמוח סג:): (ט) ואני הגני. מסכים אני עמר (עי' ב"ר לא:יב). שהיה נח דואג לעסוק בפריה ורביה עד שהבטיחו הקב"ה שלא לשחת העולם עוד (תנחומא יא) וכן [עשה] באתרונה אמר לו הנני מסכים לעשות קיום ותיזוק ברית להבטחתי, ואתן לך אות (שם וארא ג):

י"בס (בא) מנעריו. מנעריו כחיב, משננער ללחת ממעי חמו ניתן בו ילר הרע (ב"ר לד:ין ירושלמי ברכות ג:ה): לא אסף [וגוי] ולא אסף. כפל הדבר לשבועה. הוא שכחוב אשר נשבעתי מעבור מי נח (ישעיה נדיט) ולא מלינו בה שבועה אלא זו שכפל דבריו, והיא שבועה. וכן דרשו חכמים במסכת שבועות (לו.): (בב) עד בל ימי הארץ וגו׳ לא ישבתו. ו' עחים הללו שני חדשים לכל חחד וחחד. כמו ששנינו חלי תשרי ומרחשון וחלי כסליו זרע. חלי כסליו וטבת וחלי שבט הור [ס"א חורף] וכו' בב"מ והו:) וס"ח עוד כל ימי כלומר חמיד. כמו עוד טומחתו בו]: בר. השה מחורף: חורף. עת זרע שעורים וקטניות התריפין להתבשל מהר, [קור] הוא חלי שבט וחדר וחלי ניסן: קציר. חלי ניסן וחייר וחלי סיון: קיץ. הוח זמן להיטת תחנים וזמן שמייבשים אותן בשדות, ושמו קיץ, כמו והלחם והקיץ לאכול הנערים (שמואל ב מו:ב): חם. הוא סוף ימות החמה חלי אב ואלול וחלי תשרי שהעולם חם ביותר כמו ששנינו במסכח יומא (כט.) שלהי קייטא קשי מקייטא: ויום ולילה לא ישבתו. מכלל ששבחו כל ימוח המבול שלח שמשו המזלוח ולח ניכר בין יום ובין לילה (ב"ר לד:יא): לא ישבתו. לא יפסקו כל אלה מלהתנהג כסדרן: (ב) וחתכם. ואימתכם (אונהלום), כמו תראו חחת (איוב ו:כא). ואגדה. ל' חיות. שכל זמן שחינוה בן יומו חי אין אתה לריך לשומרו מן העכברים, עוג מלך הבשן מת לריך לשומרו מן העכברים, שנא' ומוראכם וחתכם יהיה, אימתי יהיה מוראכם על החיות כל זמו שאחם חיים (ב"ר שם יב; שבת קנא:). (ג) לבם יהיה לאבלה. שלא הרשיתי לאדם הראשון בשר אלא ירק עשב, ולכס, בירק עשב שהפקרתי לאדם הראשון נתתי לכם את כל (סנהדרין נט:): (ד) בשר כנפשו. אסר להם אכר מן החי, כלומר.

רע מְּנְּעְרִי — Is evil from his youth. Man receives the Evil Inclination from birth before he has the wisdom and maturity to combat it [meaning that man's animal instincts are inborn, while the intellect and spiritual desire for self-improvement must be inculcated and developed with time and maturity]. Thus, while individuals are responsible for their sins, mankind as a whole should not be wiped out totally because of sin. God will punish people in other, less drastic ways (Ramban; Abarbanel).

22. God guaranteed that as long as this world continues to

exist, the natural cycle of the seasons will not cease, which implies that this cycle had been in abeyance during the Flood. The *Chofetz Chaim* used to say that if someone were to ask him how he could be sure that the sun would rise the next morning or that winter would give way to spring and summer, he would reply that in this verse God assured that all of this would go on continuously. Non-believers require statistics and studies; for believers, the greatest of all proofs is God's promise. Or, as the *Chofetz Chaim* and others have said in similar contexts, "For believers there are no questions; for non-believers there are no answers."

of man's heart is evil from his youth; nor will I again continue to smite every living being, as I have done. <sup>22</sup> Continuously, all the days of the earth, seedtime and harvest, cold and heat, summer and winter, day and night, shall not cease."

9 Rebuilding a Ruined World: God's Covenant with Noah

od blessed Noah and his sons, and He said to them, "Be fruitful and multiply and fill the land. <sup>2</sup> The fear of you and the dread of you shall be upon every beast of the earth and upon every bird of the heavens, in everything that moves on earth and in all the fish of the sea; in your hand they are given. <sup>3</sup> Every moving thing that lives shall be food for you; like the green herbage I have given you everything. <sup>4</sup> But flesh; with its soul its blood you shall not eat. <sup>5</sup> However, your blood which belongs to your souls I will demand, of every beast will I demand it; but of man, of every man for that of his brother I will demand the soul of man. <sup>6</sup> Whoever sheds the blood of man, by man shall his blood be shed; for in the image of God He made man. <sup>7</sup> And you, be fruitful and multiply; teem on the earth and multiply on it."

<sup>8</sup> And God said to Noah and to his sons with him saying: <sup>9</sup> "And as for Me, behold, I

9.

1-15. Rebuilding a ruined world. Above, the Torah recorded Noah's offerings as his personal token of devotion to God, and it recorded God's resolve that the world would continue. Now, these two resolutions are translated into the combination blessing and charge that God conferred upon Noah and his progeny.

The world had benefited from God's blessing to Adam (1:28) until the Generation of the Flood abrogated it with their corruption. When Noah left the Ark, God renewed the blessing of prolific procreation by repeating it to Noah and his sons (Tanchuma Yashan: Ibn Caspi).

- 1. פְּרוּ וּרְבּוּ Be fruitful and multiply. These words would be repeated in verse 7. Here it is a blessing that the human race would be prolific; in verse 7 it is the commandment to beget children (Rashi). When Noah left the Ark and saw the world destroyed, with only four human couples still alive, he was dismayed and fearful. God allayed his concern by giving him this blessing that the world would become repopulated (Abarbanel).
- 2.... במורַאַבֶּם The fear of you... Lest Noah be afraid that the few surviving people would be in constant danger from the hordes of animals in the world, God assured him that He had implanted in animals an instinctive fear of human beings (Abarbanel).

The Zohar explains that in man's ideal state, the image of God in which he was created would be sufficient to frighten animals, which are an infinitely lower order of life. But when the generation of the Flood degraded itself and sank to the level of animals, it forfeited this aura. Now God restored that blessing. This concept means that as long as man is true to his Godly image, he need not fear beasts, but if he descends from his calling, after the fashion of the Generation of the Flood, he must indeed fear the beasts of the wild.

3. God now gave Noah and his descendants a right that had never been given to Adam or his progeny: permission to eat meat. Noah was given the right to eat meat, just as God had given Adam the right to eat vegetation, because (a) Had it not been for the righteousness of Noah, no life would have sur-

vived the Flood; and, (b) he had toiled over the animals and attended to their needs in the Ark. Of him was it said, You shall eat the toil of your hands (Psalms 128:2). Thus, Noah had acquired rights over them (Or HaChaim).

- 4.... אַרְיבֶּשֶׁר בְּנֵמְשׁל But flesh; with its soul ... This commandment limits the permission to eat meat. It is forbidden to eat יחָהָי, a limb taken from a living animal. Accordingly, the verse states that flesh is prohibited while life is still in the animal, and that this prohibition applies to its blood, as well (Rashi).
- **5.** The Torah places another limitation on man's right to take a life. God states that He will demand an accounting from one who spills his own blood, for a human being's life belongs not to him but to God. Though Noah had been granted authority over animal life, he had no right to commit suicide; only God has the right to end life (*Bava Kamma* 91a; *Rashi*). Alternatively, this passage refers to a person who turns over another to be killed by wild beasts (*Torah Sheleimah* 31,21).

מיד בל-חייה — Of every beast. Beasts, too, are forbidden to kill people (Rashi), and if they do, they will be killed through Divine means (Abarbanel). Alternatively, the verse refers to murder, and warns that God will not permit a murderer to go unpunished. He will be hunted down by wild animals or by the hand of man (Ramban).

שניה הְאַרָּם — But of man... The verse gives other examples of bloodshed that God will not condone: someone who contrives to kill without witnesses, so that he is beyond the reach of the courts; or someone who kills his brother, i.e., someone he loves so very much that the death had to have been accidental or unintentional. In such a case, too, the killer may well have a degree of responsibility due to his failure to exercise proper vigilance. Whenever a life is taken, God will inflict whatever punishment is merited according to the degree of the crime or the carelessness that led to the death.

- **6.** This verse refers to murder that was committed in such a way that it incurs the death penalty of the courts.
- 8-17. The rainbow; sign of the covenant. God established

ששי

מקים ית קימי עמכון ועם בניכון בתריכון: יועם כל נפשא חיתא דעמכון בעופא בכעירא ובכל חות ארעא דעמכוו מכל נפקי תבותא לכל חות אַרעא: יאואקם ית קימי עמכוו ולא ישתיצי כל בשרא עוד ממי טופנא ולא יהי עוד טופנא לחבלא אַרעַא: יבּ וָאָמֶר יִיַ דָּא אַת קַיָם דִּי אַנַא יַהָב בֵּין מֵימָרִי וּבֵינִיכוֹן וּבין כּל נפשא חיתא די עמכון לדרי עלמא: יגית קשתי יהבית בענגא ותהי לאת קים בַּין מִימָרָי וּבִין אַרָעא: יר והוה בּעננוּתי עננא על אַרעא ותתחזי קשתא בַענַנַא: טוּוּדַכירנא יַת קיַמי די בין מימרי וביניכון ובין כל נפשא חיתא בָּבַל בַּשָּׁרֵא וָלַא יָהֵי עוֹד מַיַּא לְטוֹפִנא לחבלא כל בשרא: טוותהי קשתא בעננא ואחזנה למדכר קים עלם בין מימרא דיי ובין כל נפשא חיתא בכל בַּשְרַא דִּי עַל אַרעַא: יינַאַמַר יִיַ לְנַחַ דָא אַת קַיָּם דּי אָקָמית בּין מימרי וּבין פל פשרא די על ארעא: יחוהוו בני נח די נפקו מן תבותא שם וחם ניפת וחם הוא אבוהי דכנען: ישתלתא אלין בני נת ומאַלֵּין אַתַבַּדַרוּ כַּל אַרעא: כּוַשַׁרִי נחַ גָּבַר פַּלַח בָּאַרְעַא וּנְצִיב כַּרְמַא: באושתי מן חמבא ורוי ואתגלי בגו משכנה: בבנחוא חם אבוהי דכנען

בְּל־בָּשֶׂר אֲשֶׁר עַל־הָאֶרֶץ:
מְלֵּהִים אֶל־רָהָ אַתְּרָם וְאֶת־זַרְעַבֶּם אַחֲרֵיבֶם: וְאֵת הָבָּל־הַאָרֶץ: וַיְּאֹמֶר אַתְּבֶם וְבָּיוֹ בְּבְּלִר בְּשֶׂר וְבִּינִי וּבְּיוֹ וּבְּינִי וּבְיוֹ וְהָלָּה בְּיוֹ וְהָלָּה בְּיוֹ וְהָלָּה בְּיוֹ וְהָלָּה בְּיוֹ וְהָלָּה בְּיוֹ וְהָלָּה בְּיוֹ וְהָיִתְה בְּבְּלוֹ לְשַׁחֵת הָאָרֶץ: וַיְּאֹמֶר בְּבְּלְר בְּשֶׂר בְּבְיוֹ בְּבְּיוֹ וְבָּיְוֹ וְהָיְהִה בְּבְּיוֹ וְבְּיִנְיִם וְבִין הָאָרָץ: וְהָיְה בְּבְּיוֹ וְבָּיְוֹ הָבְּיוֹ וְהָיְהְה בְּבְּיוֹ וְבְּיִוֹ הְבִּיוֹ הְבִּיוֹ הְבִּיוֹ הְבִּיוֹ הְבִּיוֹ הָאָרֵץ: וְהָיְהְה בְּבְּיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְּיוֹ וְבְּיִרְה עוֹלְם: אֶת־בְּרִיתִי אֲשֶׁר אִתְּבֶבְ וְבְיִי עָנָוְ וְהָיְהְה בְּבְּיִר אְתְּבְּבְ בְּיִוֹ בְּלִר בְּשָׁת בְּבְּלְיְ שְׁחֵת בְּבְלִי הַנְיִי עָנָוְ וְהָיְהְה בְּבְּלִר בְּשָׁר בְּבְיִית עוֹלָם: אֶת־בְּלִיתְי אָשֶׁר בְּבְּלִי חְיָהְיְה בְּבְּיִרְ עִוֹן וְהָיְהְהְיִה בְּבָּיוֹ וְבְּיִית בְּבְיוֹ בְּלִי חַיְיָה אְנְבְיְ בְבָּוֹ וְהָיְהְהְיִבְ בְּבְּיִי וְבְּיִוֹ וְהָבְיִרְת אַתְר בְּבְיִית עוֹלָם בְּיִוֹ הְבָּלְים בְּיוֹ וְבְּלִים בְּיוֹ וְבְּלִר בְּיִים וְבְּלִי חְבָּיִית עוֹלְבְּבְיִי בְּבָּשְׁר בְּבְּיִרְ עָבְוֹ וְבְּלִי בְּבְיִית עוֹלְבְּבְיּשׁ חַיָּה בְּבְיִי וְבְּבִיי וְבָּיוֹ וְבְּיִי וְבָּוֹ בְּבְּיִי וְבָּיוֹ וְבְּבִייִי בְּבָּשְׁ הְבְּיִים אְלָבוֹ בְּיוֹ וְבְבִיוֹ בְּבְיִי וְבְּיִים בְּבְיִים בְּבְּיִי בְּבְיוֹ בְּבִייִי וְבְּבְיִי בְּבְיוֹ בְּבִייִי וְבְּבְיוֹ בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיוֹ בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיוֹ בְּבִייִי וְבְּיוֹ בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבִייוֹ בְּבִייִי בְּבְיוֹ בְּבְיבְייוֹ בְּבִייִי בְּבְיוֹ בְּבְיבְייִי בְּבְעוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְבְי

יח נַיֶּהְיָּוּ בְנֵי־נִׁחַ הַיִּצְאִים מִן־הַתֵּבָּה שֵׁם וְחֶם וָיֶפֶת וְחֶם יש הָוּא אֲבָי כְנֵעַן: שְׁלֹשָׁה אֻלֶּה בְּנֵי־גָחַ וּמֵאֻלֶּה נֵיְּשָׁהְ בּ־כֹּא כָל־הָאָרֶץ: וַיָּשְׁבָּר נִיִּתְנֹּלְ בְּתִוֹךְ אֲהָלָה: וַיַּרְא חָם אֲבִי כְנַעַן בּב מִן־הַיָּיִן וַיִּשְׁבָּר וַיִּתְנֵּל בְּתִוֹךְ אֲהָלֹה: וַיַּרְא חָם אֲבִי כְנַעַן

י"ני

הבדית. הראהו הקשח ואמר לו הרי האות שאמרתי: (יח) וחם הוא אבי בנען. למה הולרך לומר כאן. לפי שהפרשה עסוקה ובאה בשכרותו של נח שקלקל בה חס, ועל ידו נחקלל כנטן, ועדיין לא כתב חולדות חס ולא ידעע שכנטן בנו, לפיכך הולרך לומר כאן וחס הוא אבי כנטן: (ב) ויחל. עשה עלמו חולין, שהיה לו לעסוק תחלה בנטיעה לאן וחס הוא אבי לניגו): איש האדמה. אזורי האדמה וליון הוא האדמה וליון (בא) אהלה (ב"ר לו:ג): איש האדמה. אזורי האדמה וליון (ב"ר לו:ג): איש האדמה אזורי אומורות ויחורי תאנים (ב"ר שם): (בא) אהלה ברים. כשכנס למיבה הכנים עמו זמורות ויחורי תאנים (ב"ר שם): (בא) אהלה אלה כתיב, רמז לעשכת השבטים שנקראו על שם שומרון שנקראת אהלה, שגל עסקי היין, שנאתר השומים במורקי יין (עמום וזו; ב"ר לו:ד; תנחומה ישן כ): זירג א רום אבי בנען. יש מרבותינו אומרים כנטן ראה ויתגל. לשן ויתפעל: (בב) זירא חם אבי בנען. יש מרבותינו אומרים כנטן ראה

(י) [חית הארץ אתבם. הם המתהלכים עם הכריות: מבל יצאי התיבה. להביא שקלים ורמשים:] חית הארץ. להביא המזיקין, שאינן בכלל החיה אשר להביא שקלים ורמשים:] חית הארץ. להביא המזיקין, שאינן בכלל החיה אשר אתכם, שאין הילוכן עם הבריות: (יא) והקמתי. אעשה קיום לבריתי. ומהו קיומו, אות הקשת, כמו שמסיים והולך: (יב) לדרת עולם. נכתב מסר, שיש דורום שלא הולכו לאות לפי שלדיקים מורים היו, כמו דורו של חוקיהו מלך יהודה ודורו של רבי השמעון בן יוחאי (ב"ר לה:ב): (יד) בענגי ענן. כשמעלה במחשבה לפני לביא חשך ואבתון בן יוחאי (כי) בין אלהים ובין בל גפש חיה. בין מדח הדין של מעלה וביניכם. שהיה לו לכחוב ביני ובין כל נפש חיה (שם ג), אלא זהו מדרשו, כשחבא מדח וביניכם. שהיה לו לכחוב ביני ובין כל נכש חיה מהון של מעלה הדין לקטרב (עליכם לחייב אתכם) אני כואה את הלות ונסכר: (יד) זאת אות

a covenant with Noah and his descendants, and all living beings, until the end of time. This covenant would be signified forever by the rainbow. After a rainstorm, which could have been a harbinger of another deluge like that in Noah's time, the appearance of the rainbow will be a reminder of God's pledge never again to wash away all of mankind in a flood. According to *lbn Ezra*, it was then that God created the atmospheric conditions that would cause a rainbow to be seen after a rainstorm. Most other commentators disagree, maintaining that the rainbow, which had existed since Creation, would henceforth be designated as a sign that a deluge like Noah's would never recur. *R' Hirsch* states

that it is the eternal sign that, no matter how bleak the future may seem. God will lead mankind to its ultimate goal.

That the rainbow is a phenomenon that is predictable and explainable in natural terms is no contradiction to its status as a Divinely ordained sign. The new moon, too, symbolizes the power of renewal that God assigned to the Jewish people, even though its appearance could be calculated to the split second for hundreds of years; indeed, this predictability is the basis of the current Jewish calendar, which was promulgated in the 4th century C.E. Nevertheless, God utilized the natural phenomena of His world as reminders of His covenant, for the very laws of nature should recall to think-

An Fternal Covenant

The establish Mu covenant with you and with your offspring after you. 10 and with every living being Rainbow: that is with you — with the birds, with the animals, and with every beast of the land with you — of all that departed the Ark, to every beast of the land. 11 And I will confirm My covenant with uou: Never again shall all flesh be cut off bu the waters of the flood, and never again shall there be a flood to destrou the earth."

<sup>12</sup>And God said. "This is the sign of the covenant that I give between Me and you, and even living being that is with you, to generations forever: 13 I have set Mu rainbow in the cloud, and it shall be a sign of the covenant between Me and the earth. 14 And it shall happen, when I place a cloud over the earth, and the bow will be seen in the cloud. 15 I will remember Mu covenant between Me and you and every living being among all flesh, and the water shall never again become a flood to destrou all flesh. 16 And the bow shall be in the cloud, and I will look upon it to remember the everlasting covenant between God and every living being, among all flesh that is on earth." 17 And God said to Noah, "This is the sign of the covenant that I have confirmed between Me and all flesh that is upon the earth."

18 The sons of Noah who came out of the Ark were Shem. Ham, and Japheth — Ham being the father of Canaan. 19 These three were the sons of Noah, and from these the whole world was spread out.

The Intoxication and Shame

<sup>20</sup> Noah, the man of the earth, debased himself and planted a vineuard, <sup>21</sup> He drank of the wine of Noah and became drunk, and he uncovered himself within his tent. 22 Ham, the father of Canaan, saw

ing people that there is a God of nature.

- 11. ולא־יברת בל-בשר עוד Never again shall all flesh be cut off. Part of the world's population may be destroyed, but never again will the entire world be destroyed by a flood or any other catastrophe (Sforno, Or HaChaim), even if the people are sinful (Chizkuni). The Egyptians erred in this regard. They thought that they could drown the Jewish babies without fear of God's measure-for-measure retribution, because He had sworn never to bring another flood. But they did not realize that only the entire world would not be flooded; therefore, the Egyptian army could be drowned at the splitting of the sea.
- 12. לדרת עולם To generations forever. The word דרת is spelled without the two customary vaus [ntrt], implying that it would not be necessary for the rainbow to appear in every generation. In periods of exceptional righteousness. such as the reign of King Hezekiah and the time of R' Shimon bar Yochai, the reassurance of a rainbow was not needed (Rashi, Mizrachi).
- 13. לאות ברית A sign of the covenant. One who sees a rainbow recites the blessing: Blessed are You, HASHEM, our God, King of the universe, ווכד הברית ונאמן בבריתו וקים במאמרו Who remembers His covenant, is trustworthy in His covenant, and fulfills His word (Orach Chairn 229:1).
- 17. ואת אות־הברית This is the sign of the covenant. When you see it, it should remind you of the Flood, and you must bestir yourselves to rouse people to repent (Sforno)
- 18-27. The Intoxication and shame of Noah. The Torah records a shameful event through which Noah was humiliated and which resulted in the blessings and curse that influence the trend of history to this very day. It demonstrates that even the greatest people can become degraded if they

lose control of themselves, and it shows, through the different reactions of his sons and grandson, that crisis brings out the true character of people. Thus, it is a powerful lesson in history and morality.

18-19. The Torah mentions the names of Noah's sons twice in these verses, as if to stress that one righteous father produced three such radically different sons! Nevertheless, all three — even Ham — were worthy of being saved from the Flood (R' Hirsch). Sforno adds that God gave His blessing of fruitfulness to all of them, even the wicked Ham, with the result that from the three of them the entire world was populated.

The ancients divided three continents: Asia was taken by Shem; Africa by Ham; and Europe by Japheth (Abarbanel).

- 20. יחל ניח Noah . . . debased himself. The translation follows Rashi. Noah debased himself by craving wine so much that he planted a vineyard before any other trees. Other commentators render this phrase as Noah began: Noah was the first one to plant vineyards rather than individual grapevines, so great was his craving for wine. Accordingly, this phrase introduces the ensuing episode.
- איש הארמה The man of the earth. The word איש implies mastery; Noah was the "master" because the earth had been saved thanks to him (Rashi). Alternatively, Noah is associated with the earth because he was skilled at working it (Ibn Ezra), or because he devoted himself to cultivating the earth, rather than to building cities (Ramban).
- 22. ניַרָא חָם אַבִּי בְנֶעָן Ham, the father of Canaan, saw. In the plain meaning of the verse, Noah's intoxication caused him to become uncovered, and Ham gazed at him disrespectfully. According to R' Hirsch, the term ערנה may mean not nakedness but shame: Ham enjoyed the sight of his father's

ית ערית אבוהי וחוי לתריז אחוהי בשוקא: כגונסיב שם ויפת ית כסותא ושויו על כַּתַף תַרויהון ואזלו מחזרין וחפיאו ית עריתא דאבוהון ואפיהון מָחַזָּריון ועַריִתָּא דַאָבוּהוון לַא חַזוֹי: כדואתער נח מחמרה וידע ית די עבד לה ברה זעירא: כהואמר ליט כנעז עבד פַּלַח עבדין יהי לאחוהי: מואמר בריה יי אלהה דשם ויהי כנעז עבדא לְהוֹן: בּוֹנַפְתֵּי יִי לְיָפַת ווַשרי שכינתה במשפנה דשם ויהי כנען עבדא להוז: כחוחיא נח בתר טופנא תלת מאה וחמשין שנין: כטוהוו כל יומי נח תַשַע מָאַה וַחֲמָשִׁין שנין וּמית: אואלין תולדת בני נח שם חם ויפת ואתילידו להוו בניו בתר טופנא: בבני יפת גומר ומגוג ומדי ויון ותובל וּמַשֶּׁךְ וָתִירָס: גוּבְנֵי גוֹמֵר אַשְּׁכַנַז וריפת ותוגרמה: דובני יון אלישה כתים ותרשיש בָּאַרְעָהוֹן עממיא נגות אתפרשו גבר לַלִּישַנה לְזַרְעַיַתְהוֹן בְּעַמְמֶיהוֹן: בּג אָת עֶרְנַת אָבֶיוֹ וַיַּגַּד לִשְנֵי־אָחָיוֹ בַּחְוּץ: וַיִּקַח שֵׁם וָיֶפֶת אֶת־הַשִּׁמְלָה וַיָּשִׁימוּ עַל־שְׁבֶם שְׁנִיהֶם אַחְרַנִּית וְעֶרְנַת אֲבִיהֶם וֹיְלָכוּ אֲחְרַנִּית וְעֶרְנַת אֲבִיהֶם וֹיְבְנִית וְעֶרְנַת אֲבִיהֶם אַחְרַנִּית וְעֶרְנַת בְּיִבְּית וְעֶרְנַת אֲבִיהֶם אָחְרַנִּית וְעֶרְנַת בְּיִבְּיוֹ וַיִּאמֶר אָרְוּר בְּנֻעַן עֲבֶּד עֲבָדִים יִהְיָה בּי לְאָחָיוּ: וַיִּאמֶר בָּרְוּךְ יהוֹה אֱלְהֵי שֵׁם וִיהִי כְנַעַן עֶבֶּד עֲבָדִים יִהְיָה בּי לְאָחָיוּ: וַיִּאמֶר בָּרְוּךְ יהוֹה אֱלְהֵי שֵׁם וִיהִי כְנַעַן עֶבֶּד עֲבָדִים יִהְיָה בִּי לְשָׁבְיוֹ בְּעָבְן עֲבֶּד עֲבָּיִי כִּעַן עֵבֶּד עֲבָרִים יִהְיָה בְּעָעוּ עֵבֶּד עֲבָרִים יִהְיִה בְּעָעוֹ עֲבֶּד בַּיְמִי־נְחַ אַחָר יִיקְי כְנַעוֹ שָׁנָה וַיְמִי בְנַעוֹ שָנָה וַיְמִי בְנַעוֹ שָּנָה וַיָּמְים שָׁנָה וַיָּמְת מָאוֹת שָׁנָה בִּיְתִי בְּלִה בְּעִר שְׁנָה וַיָּמְת.

אַ וְאֵלֶהֹ תְּוֹלְדְתׁ בְּנֵי־נִיחְ שֵׁם חֲם וָיָפֶת וַיִּנֵּלְדִוּ לָהֶם בָּנִים אַ וְאֵבֶלֹה תְּוֹלְדְתׁ בְּנֵי יֻׁפֶת גְּמֶר וּמָגוֹג וּמְדֵי וְיָנֵן וְתָבֶל וּמֶשֶׁךְ בַּאַחַר הַמַּבְּוּל: בְּנֵי יֻׁפֶת גְמֶר וּמָגוֹג וּמְדֵי וְיָנֵן וְתָבֶל וּמֶשֶׁךְ בִּי וֹתְנִירָם: וּבְנֵי וּבְנֵי יָנָן הַתְּבְּיִשׁ בִּתִּים וְדְדָנִים: מֵאֵבֶלֹה נִפְרְדוּ אִיֵּי הַ בְּגִּייִשׁ בְּתִים וְדְדָנִים: מֵאֵבֶלֹה נִפְרְדוּ אִיֵּי הַבּגוֹיִהַם: הַגּוֹיָהַם בְּגִּייִהַם בְּגִּייִהַם בְּגִּייִהַם:

ארור בגך רביעי להיות משמש את זרעם של אלו הגדולים שהופל עליהם טורת עבודתי מעתה (ב"ר שם). ומה ראה חם שסרסו, אמר להם לאחיו, אדם הראשון שני בנים היו לו והרג זה את זה בשביל ירושת העולם (שם כביז) ואבינו יש לו ג' בנים היו לו והרג זה את זה בשביל ירושת העולם (שם כביז) ואבינו יש לו ג' בנים ועודנו מבקש בן רביעי (שם לובה): (בו) ברוך ה' אלהי שם. שעתיד לשמור הכעחתו לזרעו לתח להם את אלהים ליפת. מתורגם יפתי, ירחיב (אונקלום דברים יב:ב): וושבן באחלי שם. ישרה שכימו ביבראל (אונקלום). ומדרש חכמים, אמ"פ שיפת אלהים ליפתו שבנה כורש שהיה מבני יפת בית שני, לא שרתה בו שכינה, והיבן שרחה במקדש ראשון שבר שבו עבד למו. אף במקדש ראשון שבר שבו עבר למו. אף משיגלו בני שם ימכרו להם עבדים מני מכני בו (בנ) ותידם, זו פרם (שם):

והגיד לאביו, לכך הוזכר על הדבר ונחקלל (חנחומא טו; ב"ר שם ז): וירא את ערות אביו. יש מרבוחינו אומרים סרסו, וי"א רבטו (סנהדרין ע.): (בג) ויקח שם ויפת. אין כחיב ויקחו אלא ויקח, לימד על שם שנחלאון במלוה יוחר מיפח, לכך זכו בניו לעליח של ליליח, ויפח זכה לקבורה לבניו, של אחן לגוג מקום שם לכך זכו בניו לעליח של ליליח, ויפח זכה לקבורה לבניו, של אחן לגוג מקום שם קבר (יחוקאל לעויא). וחם שבזה את אביו נאחר בזרטו כן ינהג מלך אשור את שביה מאכרים ואח ושופי שם וגו' (ישעיה כנדן מתרומא שו; כ"ר שם ו): ופגיהם אחרנית. למה כאמר פעם שניה, מלמד שכשקרבו אלנו והולרכו להפוך עלמם לכסותו הפכו פניהם אחורנית: (בד) בנו הקטן. הפסול (נ"ר שם ז) והבזוי, כמו הנה קטן נחסיך בגוים בזוי באדם (ירמיה מטיפוז: (בה) ארור בגען. אחה גרמת לי שלא אוליד בן רביטי אחר לשמשני, וכמה מטיפוז: (בה) ארור בגען. אחה גרמת לי שלא אוליד בן רביטי אחר לשמשני,

dishevelment and drunkenness.

Canaan is associated with the event because he had a part in disgracing Noah. Some of the Sages say that he was the one who saw Noah and ran to tell his father (Rashi). According to Sfomo, Ham gazed at the indignity that Canaan had perpetrated upon Noah [for according to Pirkei d'Rabbi Eliezer, Canaan castrated Noah]. Others maintain that it was Ham who did so (Rashi).

Whatever Canaan did to precipitate or aggravate the situation, Ham's conduct was disgraceful, for he entered the tent and leered at Noah's debasement, and then, instead of averting his gaze and covering him, as his brothers did, he went derisively to tell his brothers.

23. פְּיָבֶּח שָׁם And Shem . . . took. The verb is in the singular because only Shem took the initiative in this meritorious deed, then Japheth joined him. Therefore, the descendants of Shem (i.e., Jews) were rewarded with the mitzvah of fringed garments [tzitzis]; those of Japheth with burial in Eretz Yisrael [Ezekiel 39:11]; those of Ham were eventually

led away by the king of Assyria. . .naked and barefoot [Isaiah 20:4] (Midrash: Rashi).

Shem and Japheth draped the garment over their shoulders and walked in backwards, averting their gaze; and even when they had to turn around to cover Noah, they looked away (Rashi).

**24.** Although Ham was not the youngest, he is called *small*, because he was *unfit and despicable (Rashi*).

**25-27.** Noah foretells the destiny of his sons. *R' Hirsch* calls these verses the most far-reaching prophecy ever uttered, for in it Noah encapsulated the entire course of human history.

25. אָרוּר בְּנֶעוּן — Cursed is Canaan. Ham sinned and Canaan is cursed! R' Yehudah explains that God had already blessed Noah and his sons, and there cannot be a curse where a blessing had been given. Therefore Noah cursed his grandson, who, as noted above, was deeply involved in the humiliating incident. R' Nechemiah follows the view cited above that Canaan bore responsibility because he instigated the

his father's nakedness and told his two brothers outside. <sup>23</sup> And Shem and Japheth took a garment, laid it upon both their shoulders, and they walked backwards, and covered their father's nakedness; their faces were turned away, and they saw not their father's nakedness.

Noah Foretells the Destinu of

His Sons

- <sup>24</sup> Noah awoke from his wine and realized what his small son had done to him. <sup>25</sup> And he said, "Cursed is Canaan; a slave of slaves shall he be to his brothers."
  - <sup>26</sup> And he said, "Blessed is HASHEM, the God of Shem; and let Canaan be a slave to them.
- <sup>27</sup> "May God extend Japheth, but he will dwell in the tents of Shem; may Canaan be a slave to them."
- <sup>28</sup> Noah lived after the Flood three hundred fifty years. <sup>29</sup> And all the days of Noah were nine hundred fifty years; and he died.
- 10

The Descendants of Noah; The Seventy Nations

 $^{1}\mathrm{T}$  hese are the descendants of the sons of Noah: Shem, Ham, and Japheth; sons were born to them after the Flood.

<sup>2</sup> The sons of Japheth: Gomer, Magog, Madai, Javan, Tubal, Meshech, and Tiras. <sup>3</sup> The sons of Gomer: Ashkenaz, Riphath, and Togarmah. <sup>4</sup> The sons of Javan: Elishah and Tarshish, the Kittim and the Dodanim. <sup>5</sup> From these the islands of the nations were separated in their lands — each according to its language, bu their families, in their nations.

tragedy (Midrash).

Noah foresaw that Canaan's descendants would always be wicked and morally degraded; thus we find the Patriarchs scrupulously avoiding marriage with the accursed Canaanites (Radak).

עָבֶּדים — A slave of slaves. The phrase is meant literally, that Canaanites would be enslaved even by people who are themselves subjugated (S/omo), or it is a figure of speech meaning that they would be "the lowliest of slaves" (Ralbag).

Indisputably, many descendants of Shem and Japheth, too, have been sold into slavery, while not every Canaanite is or was a slave. The curse is that from birth the Canaanites will be steeped in the culture of slavery and not seriously desire freedom. The descendants of Shem and Japheth, however, will have a nobler spirit; they will always crave freedom, even if they are enslaved (Haamek Davar).

26. בְּדוּךְ ה Blessed is HASHEM ... Noah did not bless Shem directly, but his blessing indicated the nature and striving of Shem. The standard-bearers of Shem would be Israel, for whom the primary goal of life is to serve God and increase His glory in the world. Consequently, when God is blessed, they, too, are exalted.

Though Israel is HASHEM's most devoted servant, He is the universal God; not only Shem's. He is called the God of Shem in the sense that He is called the God of Abraham, Isaac, and Jacob, in that He is especially revealed in their history and because they are the ones who recognized and proclaimed His greatness (R' Hirsch).

27. This seminal verse charts the relationship between the two critical factors of human intellect and spirituality. Japheth was blessed with beauty and sensitivity; Shem was blessed with holiness and the Divine Presence. Of the many nations descending from both, the blessing of Japheth took root in ancient Greece and the culture it spawned, while the blessing of Shem rested on Israel and its immersion in Torah

and mitzuos. Noah's blessing states that Japheth's gift is important and beautiful, but only if it is placed at the service of the spiritual truths represented by Shem; otherwise it can be not only dissipated but harmful. As R' Hirsch puts it, "The seeker of beauty, the artist, is open to external stimuli. He is sensitive and easily moved . . . But the tragedies of history - past and ongoing — bear eloquent testimony to the ongoing truth that perceptions of beauty are not enough. Without an external ideal which controls and directs both the perceptions and expressions of beauty, man descends to immoral unethical hedonism . . . He can build temples of passion and call them tents of a new godliness, golden calves and deify them as the purpose of existence . . . " Such is the beauty of Japheth if it is divorced from the tents of Shem. Together, they are the perfection Noah envisioned; separate, they are the tragedy that fills the history of the world.

28-29. Noah's death. Noah was born in the year 1056 from Creation, the Flood occurred in 1656, and he died in 2006, ten years after the Dispersion (chapter 11). Abraham was born in 1948; thus he knew Noah and was 58 years old when Noah died. It is fascinating that from Adam to Abraham, there was a word-of-mouth tradition spanning only four people: Adam, Lemech, Noah, and Abraham [see Time Line, p. 53]. Similarly, Moses, through whom the Torah was given, saw Kehath who saw Jacob, who saw Abraham. Accordingly, there were not more than seven people who carried the tradition firsthand from Adam to the generation that received the Torah (*Abarbanel*).

10.

## ◆§ The descendants of Noah; the seventy nations.

The Talmudic tradition that there are seventy primary nations is based upon the ensuing list of Noah's descendants (*R' Bachya*). For a complete commentary on the identity of these nations in modern terms, see ArtScroll's *Bereishis*, vol. I, pp. 308-332.

וּוּבְנֵי חַם כּוֹשׁ וּמִצְרֵים וֹפוּט וֹכְנַעָן: וּבְנֵי בוּשׁ סְבָא וַחַוִילָה וְסְבַתַּה ורעמה וסבתכא ובני רעמה שכא ודדן: חוכוש אוליד יַת נִמְרד הוּא שַרֵי לִמְהַוֵי גַבּּר (תַּקִּיף) בָּאַרְעַא: ייהוּא הָנָה גָבַּר תַּקִיף קַדָם יִי עַל בֵּן יִתְאֵמֵר כִּנָמְרד גָבַּר תַּקִיף קַבַם יָיֵ: ינַהַנָה בִישׁ מַלְבוּתָה בַּבַל וַאַרַךְ ואַבַּד וכַלְנֵה בְּאַרְעָא דְכָבַל: אמן אַרעַא (נ"א עִיצַה) הַהִּיא נְפַּק אַתוּרַאַה וֹבְנֵא יַת נִינְוָה וְיַת רְחבת (נ"א רְחוֹבִי) קַרתַא ונַת כַּלַח: יבונת רַסֶן בַּין נִינָוָה ובֶין בַּלַח הָיא קַרַתַא רַבָּתַא: יגומִצְרַאֵי (נ״א וּמִצְרַיִם) אוֹלִיד יַת לוּדַאֵּי וְיַת עַנָמָאֵי ויָת לְהָבָאֵי ויָת נַפְּתוּחָאֵי: יר וְיַת פַתרוּסָאֵי וַיַת כַּסְלוּחַאַי דִי נִפַקוּ מתּמוֹ פָּלְשָׁתַאֵי וַיָּת קַפּוּטָקָאֵי: טוּ וְבְנַעַן אוֹלְיד יַת צַידוֹן בַּכָרֵה וַיַת חַת: מונית יבוּסאי ונת אַמוֹרָאֵי ונַת גּרְגָּשָאֵי: יוּוַת חָנָאַי חָנַאַ וְיַת עַרְקָאֵי וְיַת אַנְתּוֹסָאֵי: יחוְיַת אַרְוַדָאֵי וְיָת צְמַרָאֵי וְיַת חֵמַתָאֵי וּבַתַר בָּן אָתִבַּדָרוּ זַרְעֲיַת בְּנַעֲנָאֵי: ייּוַהָּנָה תָחוּם בָּנַעַנַאֵי מִצִּידוֹן מֵטֵי לְגָרַר עַד עוַה מַטֵּי לְסָדוֹם וַעַמוֹרַה וְאַדְמַה וּצְבוֹיִם עַד לַשַע: כּאָלֵין בְּנֵי חַם לְלִישַׁנָהוֹן בָּאַרְעַתְהוֹן לַוַרִעַיַתְהוֹן בַּעַמִמֶיהוֹן: כּאוּלִשֶׁם אָתְיַלִיד אַף הוּא אַבוּהוֹן דָּכָל בָּנֵי עַבֶר אַחוּהִי דְּיֵפֶת רַבַּא: בּבּבָּנִי שָׁם עֵילַם וָאַשׁוּר ואַרַפַּכשַד וַלוד וַאַרַם: בּגוּבְנֵי אַרַם עוּץ וְחוּל וְגֵתֶר וַמֲשׁ: כּדּ וְאַרְפָּכִשַׁד אוֹלִיד יָת שַלַח וִשֵּלַח אוֹלִיד יַת עֲבֶר: בּהוֹלְעֵבֶר אַתִילִידוּ תִּרֵין בִּנִין שוּם חַד פֵּלֵג אַרֵי בִּיוֹמוֹהָי אָתִפָּלִיגַת אַרְעַא וִשוּם אַחוּהִי יָקטָן: כּוּ וְיָקְטָן אוֹלִיד יָת אַלמוֹדָד וְיָת שַׁלֵף וַיַּת חַצַרמוַת וַיַּת יַרַח: בּווַת הֲדוֹרָם וְיָת אוּזָל וְיָת דִקְלָה: כּח וִיָת עוֹבָל וַיַת אַבִּימַאֵל וַיָת שָׁבָא: כּט וַיַת אוֹפָר וַיָּת חַוִילָה וְיָת יוֹבָב כָּל אַלֵּין בְּנֵי יָקְטָן:

רו וּבְנֵי חָם כִּוֹשׁ וּמִצְרַיִם וּפְוֹט וּכְנַעַן: וּבְנֵי כֹוֹשׁ סְבָא' רוּ ַוָחַוִילָה וִסַבְתָּה וְרַעְמָה וְסַבְתְּבֶא וּבְנֵי רַעְמָה שְבָא וּדְדָן: ים וְכָוּשׁ יָלֵד אָת־נִמְרָד הָוּא הֵחֵל לְהִיוֹת גִּבְּר בָּאָרֵץ: הָוּא־ הַיַה גִבּר־צַיִּד לִפָנֵי יהוָה עַל־כֵּן 'וֵאָמַר כְּנִמְרֶד גִּבְּוֹר צַיִּד ּ לִפָנֵי יהוָה: וַתִּהִי רֵאשִׁית מַמְלַכְתוֹ בָּבֶּל וְאֶרֶךְ וְאַבֵּר אַ וְכַלְנֵה בָּאָרֵץ שִׁנְעֵר: מִן־הָאָרֶץ הַהָּוֹא יָצָא אַשְׁוּר וַיִּבֶן אַ יַּבּ ײַ אֶת־נִינְוֵֹה וְאֶת־רְחֹבָת עָיר וְאֶת־בֵּלַח: וֵאֶת־בַּסֶן בֵּין ר גִינְוָה וּבֵין בָּלַח הָוא הָעִיר הַגְּרֹלֶה: וּמִצְרַיִם יָלֵّר אֶת־ " גַינְוָה וּבֵין בָּלַח ּר לוּדֵים וָאֵת־עַנַמֵּים וָאַת־לְּהָבֶים וָאַת־נַפְּתַּחִים: וֶאֶת־ פַּתִרֶסִים וְאֶת־כַּסְלֻחִׁים אֲשֶׁר וֶצְאָוּ מִשָּׁם פְּלִשְׁתִּים וּכְנַעַן יָלֵֵד אֵת־צִידְן בְּכֹרָוֹ וָאֵת־ יו ואת־כַּפְתֹרֶים: שריי חֱת: וָאֵת־הַיִבוּסִי וָאֵת־הָאֱמֹרִי וְאָת הַגִּרְגָּשִי: וְאֶת־הַחְוַי יָּוְאֶת־הַעַּרְקֵי וָאֵת־הַפִּינֵי: וָאֵת־הָאַרְנָדְי וְאֵת־הַצִּמָרֵי וּ י ואַת־הַחַמָּתֵי ואַחַר נָפֹצוּ מִשְׁפִּחָוֹת הַכְּנַעֲנֵי: וַיְהִי גְּבְוּל יי הַכָּנַעַנִי מצִירן בָּאַכָה גָרָרָה עַד־עַזָה בְּאַכָּה סִדְמָה ַנְעֲמַרֶה וְאַדְמָה וּצְבֹיֵם עַר־לֵשַע: אֱלֵה בְנֵי־חַם בּ -א לִמִשְׁפַּחֹתָם לִלְשְׁנֹתָם בְּאַרְצֹתָם בְּגוֹיֵהֶם: ולשם בּ יַלַּד גַם־הָוּא אֲבִי כָּל־בְּנֵי־עֵבֶר אֲחֶי יֵפֶת הַגָּדְוֹל: בְּנֵי שֵׁם בּ יַלַּד גַם־הָוּא גילָם וְאַשָּׁוּר וְאַרְפַּרְשַׁד וְלָוּד וַאֲרֵם: וּבְנֵי אֲרָם עִוּץ וְחְוּל 💵 🛪 ר וְגָתֶר וָמֵשׁ: וְאַרְפַּרְשַׁד יָלַד אֶת־שָׁלַח וְשֶׁלַח יָלַד אֶת־ - וְגָתֶר וָמֵשׁ: וְאַרְפַּרְשַׁד יָלַד אֶת־ רַיָּמִיוֹ אַבֶּר: וּלְעַבֶּר יֻלַּד שְׁנֵי בָנֵים שֵׁם הָאֶחָד פָּׁלֶג כְּי בְיָמִיוֹ - --ר נִפְלְגֵה הָאָבֶץ וְשֵׁם אָחָיו יָקְטָן: וְיָקְטָן יָלֵד אֶת־אַלְמוֹדָר 🛚 בּי ַרוֹרָם וְאֶת־ יָשֻלֶּף וְאֶת־חֲצַרְמָוֵת וְאֶת־יָרַח: וְאֵת־הַדוֹרָם וְאֶת־ - יַּי -תוול ואַת־דַּקָלָה: ואַת־עוֹבֶל ואַת־אַבֶּימָאַל ואַת־שְׁבָּא: 🗗 היוול ואַת־דַּקָלָה: ואַת־עוֹבֶל ואַת־אַבֶּימָ יט וְאֶת־אוֹפֶר וְאֶת־חֲוִילָה וְאֵת־יוֹבָב כָּל־אֵלֶה בְּגֵי יָקְטַן:

". לשנתם בארצתם. אמ"פ שוחלקו ללשונות וארלות, כלם בני חם הם: (בא)
אבי בל בגי עבד הנהר, היה שם: אחי יפת הגדול. איני יודע אם יפת הגדול אם
שם, כשהוא אומר שם כן מאח שנה וגו' שנחים אחדר המבול (להלן יאיי) היי אומר יפת
הגדול (ב"ר שם י), שהרי כן ח"ק שנה היה נת כשהתחיל להוליד והמבול היה בשנת שש
הגדול (ב"ר שם י), שהרי כן ח"ק שנה היה כן מאה שנה, ושם לא הגיע למאה עד שנחים
אחר המבול: אחי יפת. ולא אחי חם, שאלו שניהם כבדו את אביה וזה בזהו (שי'
תרגום יונחן): (בה) גפלבת. נתבלבלו הלשונות ונפולו מן הבקשה ונתפלגו בכל המולם.
למדנו שהיה שבר נכיא, שקרא שם בנו ע"ש התחיד (ב"ר שם). ושיניו בסדר עולם (פרק
מש שש שוש שוש של של ויקטן ילד וגו'. ואח"ב ויהי כל הארץ וגו'. וא"ת באמלע ימיו,
משפחות קודם לכן, שלו' ויקטן ילד וגו'. ואח"ב יכל הארץ וגו'. וא"ת באמלע ימיו,
לא כא הכתוב לסחום אלא לפרש, הא למדת שבשנת מות פלג נתפלגו: יקטן, שהיה שני
ומקטין שלמו (ב"ר שם) לכך זכה להשמדד כל המשפחות הללו: (בו) חצר מות. ע"ש

(ח) להיות גבר. להמריד כל העולם על הקדוץ ברוך הוא בעלת דור הפלגה (עירובין (ג.; חולין פט.): (ט) גבר ציד. לד דעתן של בריות בפיו ומטען למרוד במקום (ב"ר גנ.; חולין פט.): (ט) גבר ציד. לד דעתן של בריות בפיו ומטען למרוד במקום (ב"ר לזב; תרגום ירוצלמי): לפני הי. מחכוין להקניטו על פניו (ח"כ בחוקותי פרשחל ב:3): על בן יאמר. על כן יאמר. על כל אדם מרשיע בעזות פנים, יודע רבונו ומחכוין למרוד בו, יאמר, זה כנמרוד גבור ליד (שם): (יא) מן הארץ. כיון שראה אשור את בניו שומטין לנמרוד ומורדין במקום לבנות המגדל, ילא מחוכם (ב"ר שם ד; אונקלום נ"א, וע" חרגום יונסן: מורדין במקום לבנות המגדל, ילא מחוכם (ב"ר שם ד; אונקלום נ"א, וע" מרנום יונס ביג; ב"ר (יג) להגדלה. היא נינוה, שלא לוכנו לחומים לאות במצות ששר שם בלשתים. משניהם ילאו שהיו פתרוסים וכמלוחים מחליפין תשכב שוחים של לו לאלו וילאו מהם פלשתים (ובפתורים) (ב"ר שם): (יח) ואחר נפצו. מחלה נפולו משפחות הרבה: (יש) גבול. מוף ארלו. כל גבול ל"סוף וקלה: באבה. שם דבר. ול"כ, כאדם האומר לחבירו גבול זה מגיע עד אשר מבל לגבול פלוני):

<sup>6</sup> The sons of Ham: Cush, Mizraim, Put, and Canaan. <sup>7</sup> The sons of Cush: Seba, Havilah, Sabtah, Raamah, and Sabteca. The sons of Raamah: Sheba and Dedan.

Nimrod

- <sup>8</sup> And Cush begot Nimrod. He was the first to be a mighty man on earth. <sup>9</sup> He was a mighty hunter before HASHEM; therefore it is said: "Like Nimrod a mighty hunter before HASHEM." <sup>10</sup> The beginning of his kingdom was Babel, Erech, Accad, and Calneh in the land of Shinar. <sup>11</sup> From that land Ashur went forth and built Nineveh, Rehovoth-ir, Calah, <sup>12</sup> and Resen between Nineveh and Calah, that is the great city.
- <sup>13</sup> And Mizraim begot Ludim, Anamim, Lehabim, Naphtuhim, <sup>14</sup> Pathrusim, and Casluhim, whence the Philistines came forth, and Caphtorim.
- <sup>15</sup> Canaan begot Zidon his firstborn, and Heth; <sup>16</sup> and the Jebusite, the Amorite, the Girgashite, <sup>17</sup> the Hivite, the Arkite, the Sinite, <sup>18</sup> the Arvadite, the Zemarite, and the Hamathite. Afterward, the families of the Canaanites branched out. <sup>19</sup> And the Canaanite boundary extended from Zidon going toward Gerar, as far as Gaza; going toward Sodom, Gomorrah, Admah, and Zeboiim, as far as Lasha. <sup>20</sup> These are the descendants of Ham, by their families, by their languages, in their lands, in their nations.
- <sup>21</sup> And to Shem, also to him were born; he was the ancestor of all those who lived on the other side; the brother of Japheth the elder. <sup>22</sup> The sons of Shem: Elam, Asshur, Arpachshad, Lud, and Aram. <sup>23</sup> The sons of Aram: Uz, Hul, Gether, and Mash. <sup>24</sup> Arpachshad begot Shelah, and Shelah begot Eber. <sup>25</sup> And to Eber were born two sons: The name of the first was Peleg, for in his days the earth was divided; and the name of his brother was Joktan. <sup>26</sup> Joktan begot Almodad, Sheleph, Hazarmaveth, Jerah, <sup>27</sup> Hadoram, Uzal, Diklah, <sup>28</sup> Obal, Abimael, Sheba, <sup>29</sup> Ophir, Havilah, and Jobab; all these were the sons of Joktan.

**8-10.** Nimrod. Before Nimrod there were neither wars nor reigning monarchs. He subjugated the Babylonians until they crowned him (v. 10), after which he went to Assyria and built great cities (*Radak; Ramban*). The Torah calls him a mighty hunter, which *Rashi* and most commentators interpret figuratively: Nimrod ensnared men with his words and

incited them to rebel against God. He was the forerunner of the hypocrite who drapes himself in robes of piety in order to deceive the masses (*R' Hirsch*). His first conquest, which laid the basis for his subsequent empire-building, was Babel, which became the center of Nebuchadnezzar's Babylonian Empire. It was one of the greatest cities of the ancient world.



י"בה

N7

לנהנה מותבנהוו ממשא מטי לספר מדינחא: לא אליו ללישניהוו לארעתהוו לזרעיתהוז לעממיהון: לבאלין זרעית בני נח ומאליו לתולדתהון בעממיהוז אתפרשו עממיַא בּאַרעַא בַּתַר טופַנא: אוהוה בל ארעא לישו חד וממלל חד: בוהוה במטלהון בקדמיתא ואשכחו בַּקעתַא בַּאַרעַא דבבל ויתיבו תמז: נואמרו גבר לחברה הבו נרמי לבנין ונשרפנון בנורא (יוקדתא) והות להון לבנתא לאבנא וחימרא הות להוז לְשִׁיעַ: - וַאֲמָרוּ הַבוּ נָבָנֵי לַנַא קַרְתַּא ומגדלא ורישה מטי עד צית שמיא ונעביד לנא שום דילמא נתבדר על אפי כל אַרעא: הואַתגלי ייַ לאַתפּרַעא על עובדי קרתא ומגדלא די בנו בני אַנַשַא: וַאָמַר יִיָ הַא עַמַּא חַד וַלִּישַן חַד לכלהון ודין דשריו למעבד וכען לא יתמנע מנהון כל דחשיבו למעבד: זהבו נתגלי ונבלבל תמן לישנהון דלא יִשְמִעוּן גָּבַר (נ״א אַנַשׁ) לִישַׁן חַבְרָה: הובַדַּר יָיַ יַתְהוּן מִתַּמַן עַל אַפֵּּי כַל אַרָעָא וּמְנַעוּ לְמַבַנֵי (נ״א וָאַתְמַנַעוּ מלמבני) קרתא: טעל כן קרא שמה בַּבֶל אַרֵי תַמַן בַּלְבֵּל יִיַ לִישַׁן כַּל אַרעא ומתַמון בַדַרנון ייַ על אַפֵּי כַּל אַרעָא:

ל-לא נַיְהַי מְוֹשָׁבֶם מִמֵּשֶׁא בְּאֲבָה סְפָּרָה הַר הַפֶּדֶם: אָלֶּה בְנֵי־ לב שֵׁם לְמִשְׁפְּחֹתָם לִּלְשְׁנֹתֶם בְּאַרְצֹתָם לְגִּינֵהֶם: אֵלֶּה מִשְׁפְּחְת בְּנֵי־נָחַ לְתְוֹלְרֹתָם בְּגִּוֹיֵהֶם וּמֵאֵלֶה נִפְּרְדְוּ הַגוֹּים בָּאַרָץ אָחֵר הַמַּבִּוּל:

יַנְיָהִי בָּלִ־הָאָבֶץ שָׁפָּה אֶחֶת וּדְבָרֶים אֲחָדִים: וַיְהָי

בְּיָסְעֶם מֶקֶבֶם וַיִּמְצְאִוּ בִקְעָה בְּאֶבֶץ שִׁנְעֻר וַיִּשְׁבוּ שֵׁם:

בְּיָסְעֶם מֶקֶבֶם וַיִּמְצְאִוּ בִקְעָה בְּאֶבֶץ שִׁנְעֻר וַיִּשְׁבוּ שֵׁם:

לְשְׁרֵפֶּה וַתְּהִי לָהֶם הַלְּבֵנָה לְאָבֶן וְהַחֵמָר הָיָה לָהֶם לְשְׁרָפֶּה וַנְאָבֶן וְהַחֵמֶר הָיָה לָהֶם בַּשְׁבֵנָה לְאָבֶן וְהַחֵמֶר הָיָה לָהֶם בַשְּׁבֵנָה לְאָבֶן וְהַחֵמֶר הָיָה לָהֶם בַּשְׁבֵנָה וְנִבְּיָר וְבִּבְּיִה וְנִבְּעָה בְּנִוּ וְעָשָּׁה לְּאִרְיְנִיּשְׁרְבָּנָוּ שִׁם פֶּן־נָפְּוּץ עַל־בְּנָוֹ אְשֶׁר בָּנִוּ וְנִיְשְׁר בָּנִוּ הְּעָב שְּחָבְיִי וְשְׁבָּה אַחַר לְּאָר וְנְשְׁבָּה וְנִיְשְּה וְנִבְּעָה וְנִבְּעָה וְנִבְּעָה וְנִיְשְׁה בְּנִיּוֹ וְתְּחַבְּלֵּה שְׁם שְׁפָתָם מִשְׁם עַל־בְּנִוּ וְיִבְּעָה וְנְבְּלָה שָׁם שְׂפָתְם בְּלֵּבְיה וְנִבְּלָה שָׁם שְׁפָתְם בְּעָה לְא יִבְּה וְנָהְיּלְיּ לְבְנָת הָעִיר: עַל־בֵּנְוֹ הָעְיָם אֲשָׁר לְא יִבְּבְּי וְנִיְשְׁבָּה וְנִיְשְׁבְּה וְנִיְשְׁבְּה וְנִיהְ אִתְם מִשְׁם עַל־בְּנִית הָעִיר: עַל־בֵּנְי הָרָא שְׁמָה בָּבֶל יהוֹה שְׁפַת רֵעֲהוּ וֹנְיְפָּץ יהוֹה אִבְּל יהוֹה שְׁפַת בְעִהוּ בָּלְרִיה הְאָבֶיץ וֹהְוֹשְׁם הְבָּלְל יהוֹה שְׁפַת בָּל־רָהְאָבֶיץ וֹהְוֹה אֹנְעְ בְּלְי הִוֹה שְׁפָת בִּלְי הִבְּי בְּלְר יהוֹה שִׁפָּת בָּלִה הָאָבֶר וְנִים בְּלֵּל יהוֹה שְׁפַת בָּלְה הָאָבֶר וְנִישְׁבְּל בְּלְנִית הְעִבָּי וְהִנְים בְּלֵל יהוֹה שְׁפַת בָּל־הָאָבֶרץ וִהְשְׁבּב בְּלֵל יהוֹה שְׁפַת בָּל־הָאָבֶרץ וִבְּשְׁבּי בָּלְי יהוֹה שְׁפָּת בָּל־הָאָאָרץ וְיִבְּיבּב יִבּלּי בְּיִים בְּיִבּי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּי בְּבָּית בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִבְיּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיבְּיִבְּיוֹ בְּלְבִית בְּיבְיבְים בְּיבּבוּ בְּיִבְּים בִּיבְּים בְּיבְּיִבְים בְּיבְּבְיה בִּיבְים בְּיבְים בְּיבְּיבּי בְּיבְּים בְּבְּים בְּיִבְּיִבְּיה וְבְּבְיוֹב בְיוֹב בְּיוֹבְים בְּיוֹבְיוֹב בְּבְיוֹבְיבְיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּים בְּיִבְיה בְּיִבְּיוֹב בְּיִים בְּיִבְיוֹם בְּיִבְיוֹם בְּיִבְּיוֹב בְּיוּבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹם בְּיוֹבְיה בְּבְּיה בְּבְיוֹבְיה בְּבְיוֹב בְּבְיוֹבְיים בְּבְיוֹם בְּיוֹבְיוֹם בְּ

הטובה וחמר החשה חשר נתחה עמדי (לעיל ג:יב) אף אלו כפ(ר) בטובה למרוד במי שהשפעם סובה ומלטם מן המבול: (ו) הן עם אחד. כל טובה זו יש עמהן שעם אחד הם ושפה אחת לבולם, ודבר זה החלו לעשות: החלם. כמו חמרם, עשוחס, להמחיל הם לעשות: לא יבצר מהם וגוי לעשות. בממיה. יבלר ל' מניעה כתרגומו, ודומה לו יבלור רות נגידים (חהלים טו:יג): (ז) הבה גרדה. בבית דינו נמלך מענותנותו יחירה (ב"ר ח:ת; סנהדרין לח:): הבה. מדה כנגד מדה. הם חמרו הכה כנבה, והוא כנגדם מדד ומבלה. ונבלבל הכב כנבה, והוא כנגדם מדד וממר הכה כדה (מנחומא ישן כה): וגבלה. ונבלבל ומונקלום). נו"ן משמש בלשון רבים וה"א אחרונה יחירה כה"א של נרדה: לא ישמעו. זה שואל לבינה וזה מביא שים, וזה טומד עליו ופולע אה מוחו (ב"ר לח:י): ישמעו. זה שואל בלכנה וזה מביא שים, וזה טומד עליו ופולע אה מוחו (ב"ר לח:י): משהם הפיצם. למד שאין להם חלק לעוה"ב (סנהדרין שם). וכי איזו קשה, של דו המבול או של דור הפלגה. אלו לא פשו יד בעיקר להלחם בו ואלו פשטו יד בעיקר להלחם בו ואלו משטו יד בעיקר להלחם בו ואלו פשפה, ואלו לה פשו יד בעיקר להלחם בו ואלו משכה ביניהם, לכך לפר לחבדו, ואלו היו נהיבים, שלה" שבה ביניהם, לכך לפרבה ביבים בלחם בידים.

מקומו. דברי אגדה (שם): (א) שפה אחת. לשון הקודש (חנחומא יש; מרגום יונחן; ירושלמי מגילה א:ש): ודברים אחדים. באו בעלה אחח ואמרו, לא כל הימנו שיבור לו את העליונים, נעלה לרקיע ונעשה עמו מלחמה. ד"א, על יחידו של טולם (חנחומא ישן כד). ד"א, ודברים אחדים [ס"א דברים חדים), אמרו אחת לאלף וחרנ"ו שנים ישן כד). ד"א, ודברים אחדים [ס"א דברים חדים), אמרו אחת לאלף וחרנ"ו שנים הרקיע מתמוטע כשם ששה בימי המבול, בואו ונעשה לו סמוכות. ב"ר (לחגו): (ב) בבטעם מקדם. שהיו יושבים שם, כדכתיב למעלה (יגל) ויהי מושבם וגו' הר הקדם, ונסטו משם לחור להם מקום להחזיק את כלם, ולא מלאו אלא שנער (ב"ר שם ז): (ג) איש אל רעהו. אומה לאומה, מלרים לכוש ושם חזוכום לפוט ופוט לכנטן (תנחומא איש אל רעהו. אומה לאומה, מלרים לכוש ושם אם שמילים ומחדברים למלחכה או לעלה או למשל. הבה, הזמינו, אפרניי"ר בלמז: לבגים. שאין אבנים למלחכה או לעלה או למשל. הבה, הזמינו, אפרניי"ר בלמז: לבגים. שאין אבנים שור"ש בכבל (במ"ר ידגו) שהיא בקסביו לחמר. לשוח הקיר: (ך) שון שלפוץ. שלא יביא הידון שר שירון עה שירון עה שירון עה שירון והיר הי לראות. לא הולרך לכך אלא בא ללמי של ירשיט הנידון עד שיראו ויבינו. מדכם רבי תנחומא (בס): בנד הארם. מלו ברי ממומ בכרן ס"א שכפה (ס"ל שכפה ומורים וגמלים, אלא בני אדם הראשון שכפר (ס"א שכפה) אל בני מתוחלם בכרן ס"א שכפה (ס"ל שכפה) אל בני מתורים וגמלים, אלא בני אדם הראשון שכפר (ס"א שכפה) את

11.

1-9. The Tower of Babel and the Dispersion. Rambam in Moreh Nevuchim states that a fundamental principle of the Torah is that the universe was created ex nihilo, and Adam was the forerunner of the human race. Since the human race was later dispersed over all the earth, and divided into different families speaking very dissimilar languages, people might come to doubt that they could all have originated

from one person. Therefore the Torah records the genealogy of the nations, why they were dispersed, and the cause of the formation of their different languages.

The year of the following narrative is 1996 from Creation, 340 years after the Flood. Noah and his children were still alive at the time, and Abraham, 48 years old, had already recognized his Creator (Seder Olam). All the national families were concentrated in present-day Iraq [בָּבֶל] and

- 30 Their dwelling place extended from Mesha going toward Sephar, the mountain to the east 31 These are the descendants of Shem according to their families, bu their languages, in their lands, bu their nations.
- <sup>32</sup> These are the families of Noah's descendants, according to their generations, by their nations: and from these the nations were separated on the earth after the Flood
- 11 The Tower Dispersion
- The whole earth was of one language and of common purpose. <sup>2</sup> And it came to pass. when they migrated from the east they found a valley in the land of Shinar and settled there. of Babel 3 Theu said to one another, "Come, let us make bricks and burn them in fire." And the brick served them as stone, and the bitumen served them as mortar, 4 And they said "Come let us build us a citu. and a tower with its top in the heavens, and let us make a name for ourselves. lest we be dispersed across the whole earth."
  - <sup>5</sup> HASHEM descended to look at the city and tower which the sons of man built, <sup>6</sup> and HASHEM said. "Behold, they are one people with one language for all, and this they begin to do! And now, should it not be withheld from them all they propose to do? 7 Come, let us descend and there confuse their language, that they should not understand one another's language."
  - <sup>8</sup> And HASHEM dispersed them from there over the face of the whole earth; and they stopped building the city. 9 That is why it was called Babel, because it was there that HASHEM confused the language of the whole earth, and from there HASHEM scattered them over the face of the whole earth.

they all spoke one language, the Holy Tongue (Rashi), the language with which the world was created (Mizrachi).

All the ingredients for greatness were there: The nations were united, they were in a central location, they spoke the Holy Tongue, and — if they desired guidance in achieving holiness - they had Noah, Shem, and Abraham among them. Instead, as happens so often in human history, they chose to ignore their spiritual advantages and turn to their opportunities for self-aggrandizement and power. It seems ludicrous that people who still remembered the Flood could have found grounds to rationalize a way of bypassing God's control of events, but such is man's capacity for selfdeception that he can negate reality and build substance around a vacuum.

According to the Sages, Nimrod was the primary force behind this rebellion. He planned to build a tower ascending to Heaven and, from it, wage war against God. But though the Midrashim perceive sinister and idolatrous motives in this plan, the verses do not reveal the evil motives of the conspirators. As for the memory of the Flood - which should have frightened them from confronting God - the builders of the tower rationalized that such an upheaval occurs only once every 1656 years, so that they had nothing to fear from Divine intervention for another 1316 years, by which time they would have waged their "war" against God and won.

5. יובר הי — Hashem descended. This is an obvious anthropomorphism [the figurative assignment of human characteristics to God]. When God wishes to examine the deeds of lowly man, Scripture calls it descent (Radak). From God's "descent" to observe conditions among the sinners of Babel, the Midrash derives that a judge must not condemn the accused until he has investigated the case fully.

It may be that the actual construction of the city and tower were not sins, but that they would have led to sins that the Torah does not spell out. That is why the next verse speaks of what they propose to do (HaK'sav V'HaKabbalah). Indeed, Malbim contends that the actual sins that may have been committed were secondary. The primary importance of the incident was that it resulted in the dispersion of the families and the formation of a multitude of languages. As explained by Rambam [see introduction to this chapter], this is why the Torah recorded the event.

- 7. הַבָּה נַרְרָה Come, let us descend. The plural indicates that God deliberated with His Celestial Court (Rashi). God does not need the advice of the angels, of course, but He consulted, as it were, to set an example that people should show courtesy to others by involving them in discussions, and that it is unwise for people to take decisions upon themselves without consulting others.
- 7-8. Since their unity had led them to this course of action and made its success possible. Hashem said that He would destroy their unity (Akeidas Yitzchak). Ramban notes Kabbalistically that this generation attempted to "mutilate the shoots," i.e., disrupt the unity between Hashem and His Creation; therefore an appropriate "measure for measure" punishment was dispersion, which would disrupt their

What they had feared when they said, lest we be dispersed [v. 4], now actually happened (Rashi).

9. Rashi queries: Whose sin was greater — the generation of the Flood, which did not plan a rebellion against God, or the generation of the Dispersion, which did? The former, who were robbers and contended with one another, were utterly destroyed in the Flood, while the latter, who dwelt amicably יאליו תולדת שם שם בר מאה שניו ואוליד יַת אַרַפַּכשר תַּרְתִּין שנין בּתר טופַנַא: יאַנַחַיַא שֶם בַּתַר דָאוֹלִיד יַת אַרפַּכשר חַמש מאַה שנין ואוליד בנין ובנן: יבוארפכשר חיא תלתין וחמש שניו ואוליד ית שלח: ינוחיא ארפכשד בתר האוליד ית שלח אַרבַּע מִאַה וּתָלַת שְנִין ואוליר בּנין וּבְנַן: יד וְשֶׁלַח חֵיֵא תּלַתִין שְׁנִין וְאוּלִיר יַת עבר: טונחיַא שלח בתר האוליד יַת עָבֶר אַרָבַּע מִאַה וּתַלַת שְנִין וְאוֹלִיד בִּנִין וּבְנַן: יוּנַחֵיַא עֲבֶר תִּלַתִין ואַרָבַּע שַנִין וָאוֹלִיד יַת פַּלֵג: יינַחַיַא עֶבֶר בַּתַר דָּאוֹלִיד יַת פֵּלֵג אַרְבַּע מַאַה וּתַלַתִין שָנין ואוליד בּנין ובנן: יהַנַחַיַא פֶּלֶג תַּלַתִין שָנִין וְאוֹלִיד יַת רעו: יטנחיא פלג בתר דאוליד ית רעו ּמָאתָן וּתִשַע שָנִין וָאוֹלִיד בִּנִין וּבְנַן: ַנַחַיַא רעוּ תַּלַתִין וַתַרְתֵּין שְׁנִין -ואוליד יַת שַרוּג: כאוַחַיַא רעוּ בּתַר דָאוֹלִיד יַת שָרוּג מַאתַן וּשָׁבַע שָנִין ואולִיד בּנִין וּבְנַן: ככנַחַיַא שְׁרוּג תַּלַתִין שָנִין וָאוֹלִיד יַת נַחור: בּגוַחֵיַא שָׁרוּג בַּתַר דָּאוֹלִיד יַת נַחור מַאתַן שנין ואוליד בנין ובנן: כרוחיא נחור עשַרין וּתִשַע שַנִין וָאוֹלִיד יַת תַּרַח: בהַנַחַיַא נַחוֹר בַּתַר דָּאוֹלִיד יַת תֶּרַח מָאַה וּתְשַע עַשַר שְנִין וְאוֹלִיד בּנִין וֹבְנַן: בּוַחַיָּא תֶרַח שָׁבְעִין שְׁנִין ואוֹלִיד יַת אַבְרַם יַת נַחוֹר וִיַת הַרַן: בוןאָלֵין תּוּלְרַת תַּרַח תַּרַח אוֹלִיר יָת אַבָרֶם יָת נָחוֹר וְיָת הָרֶן וְהָרָן אוֹלִיר יָת לוט: בחומית הָרָן עַל אַפֵּי תֵרַח ילרותה באורא בארע רַבְסָרָאַי: כּטוּנָסִיב אַבְרַם ונַחור לְהוֹן נְשִׁין שוּם אָתַת אַבְרַם שַרַי וְשוּם אָתַת נַחוֹר מִלְכָּה בַּת הָרָן אֲבוּהָא

אַלֶּה תַּוֹלְרָת שֶׁם שֵׁם בַּן־מָאַת שַׁנַּה וַיִּוֹלֵד שנתים אַחַר הַמַּבִּוּל: וַיִּחִי־שַׁם אַחַרֵי הָוֹלִידָוֹ אֶת־אַרְפָּכִשַּׁד חֲמֵשׁ מֵאוֹת שַׁנֵה וַיִּוֹלֵד בַּנִים וְאַרְפַּבְשַׁר חַי חָמֵש ושׁלֹשִים שַׁנַה ּי ויוֹלד את־שַׁלַח: וַיָּחֵי אַרְפַּכְשַׁד אַחֲרֵי הָוֹלִידִוֹ אַת־ שׁלח שלש שנים ואַרבַע מאות שַנָה וַיִּוֹלֵד ושלח חי שלשים שַנַה וַיּוֹלד את־ עבר: וַיָּחִי־שָּׁלַח אָחָרֵי הָוֹלִידְוֹ אֶת־עָבר שַׁלְשׁ שַּנִּים עַ יו וָאַרְבָּע מֵאָוֹת שַׁנֵה וַיִּוֹלֵד בַּנִים וּבַנוֹת: ייַ ַניִדור<u>־</u> עבר ארבע וּשַלשִים שַנַה וַיִּוֹלֵד אָת־פַּלֵג: וַיִּחִי־עַבֵר יְּ אַחַרִי הוֹלִידוֹ אָת־פֶּלֵג שָלשִׁים שַׁנַה וְאַרְבַּע מֵאוֹת וַיַחִי־פֵּלֶג שׁלשׁים שׁנה יח שנה ויולד בנים ובנות: יי ויוֹלֶד אַת־רעוּ: וַיִּחִי־פָּלֶג אַחֶרֵי הָוֹלִידִוֹ אַת־רְעוּ תַּשְׁע ב שַנִים ומַאתַיִם שַנַה וַיִּוֹלֶד בַּנֵים ובַנות: ניחי בא רעו שַתַּיִם וּשָׁלֹשִים שַנַה וַיִּוֹלֶד אַת־שָׁרָוֹג: וַיָּחֵי רְעוֹוּ אַחַרֵי הַוֹלִידָוֹ אָת־שָּׁרוֹג שָׁבַע שַׁנִים וּמַאתַיִם שַׁנַה וַיַחִי שַרוג שַלשִים שַנַה בב וַיּוֹלֶד בַּנִים וּבַנוֹת: בּג נַיִּוֹלֶד אָת־נַחָוֹר: נַיָּחֵי שְרוֹג אַחֲבֵי הָוֹלִידָוֹ אֶת־נַחוֹר וַיִחִי נַחור תַשַע -- מַאתַיִם שַׁנֵה וַיִּוֹלֶד בַּנִים וּבַנִוֹת: בּה וְעֵשָׂרֵים שַׁנַה וַיִּוֹלֶד אֶת־תַּרַח: וַיִּחֵי נַחוֹר אָחֶרֵי הוֹלִידְוֹ - הּ אָת־תֶרַח תְשַע־עִשְרָה שַנָה וּמְאַת שַנָה וַיִּוֹלֶד בַּנִים וַיַחִי־תַרָח שָׁבָעִים שַׁנָה וַיּוֹלֶד אָת־ כו ובנות: בּז אַבְרַם אֶת־נַחוֹר וָאֵת־הַרֵן: וָאַלֶּה תְּוֹלְדְת תַּרַח תַּרַח הוֹלֵיד אֵת־אַבָּלָם אַת־נָחָוֹר וָאֵת־הָנֶרָן וְהָנָרָן הוֹלֵיד אֶת־ רח לוט: וַיַּמַת הַרַן עַל־פָּגֵי הֵרַח אַבִיו בָּאַרֵץ מִוּלַדְתוּ בָּאָוּר -ים כַּשִּׂדִים: וַיִּלֵּח אַבָּרָם וְנָחֲוֹר לַהָם נַשֵּׁים שֵׁם אֲשֵׁת־ אַבָּרָם שַׁלַי וִשֶּׁם אֱשֶׁת־נַחור מִלְכַּה בַּת־הַרַן אֲבֵי־

רש"י
יושב ואומר בלבו, אם אברם נולח אני משלו, ואם נמרוד נולח אני משלו. וכשנילל
יושב ואומר בלבו, אם אברם נולח אני משלו, ואם נמרוד נולח אני משלו. וכשנילל
הכם אמרו לו להרן משל מי אתה, אמר להם הרן משל אברם אני. השליכוהו לכבשן
האש ונשרף וזהו אור כשדים (ב"ר שם יג). ומנחם פירש אור בקעה, וכן באורים כבדו
ה' נישעיה כדייד), וכן מאורת לפעוני (שם יא:ח). כל חור ובקע עמוק קרוי אור:

אחת ודברים אחדים. למדת ששנאוי המחלוקת וגדול השלום (כ"ר לח:ו): (י) שם בן מאת שנה. כשהוליד את ארפבשר שנתים אחר המבול (מרגום יונתן): (בח) על פני תרח אביו. בחיי אביו (מנחומא אחרי ז). ומ"א אומר, ט"י אביו מת, שקבל תרח על אברם בנו לפני נמרוד על שכתם את ללמיו, והשליכו לכבשן האש, והרן

in brotherly love toward one another, were spared despite their blasphemies. This demonstrates how hateful is strife and how great is peace!

<sup>10-32.</sup> The ten generations from Noah to Abraham. "There were ten generations from Noah to Abraham. This demonstrates how patient God is, for all the generations

The Ten Generations from Noah to Abraham

- <sup>10</sup> These are the descendants of Shem: Shem was one hundred years old when he begot Arpachshad, two years after the Flood. <sup>11</sup> And Shem lived five hundred years after begetting Arpachshad, and he begot sons and daughters.
- <sup>12</sup> Arpachshad had lived thirty-five years when he begot Shelah. <sup>13</sup> And Arpachshad lived four hundred three years after begetting Shelah; and he begot sons and daughters.
- <sup>14</sup> Shelah had lived thirty years when he begot Eber. <sup>15</sup> And Shelah lived four hundred and three years after begetting Eber, and begot sons and daughters.
- <sup>16</sup> When Eber had lived thirty-four years, he begot Peleg. <sup>17</sup> And Eber lived four hundred and thirty years after begetting Peleg, and he begot sons and daughters.
- <sup>18</sup> When Peleg had lived thirty years, he begot Reu. <sup>19</sup> And Peleg lived two hundred and nine years after begetting Reu, and he begot sons and daughters.
- <sup>20</sup>When Reu had lived thirty-two years, he begot Serug. <sup>21</sup> And Reu lived two hundred and seven years after begetting Serug, and he begot sons and daughters.
- <sup>22</sup> When Serug had lived thirty years, he begot Nahor. <sup>23</sup> And Serug lived two hundred years after begetting Nahor, and he begot sons and daughters.
- <sup>24</sup> When Nahor had lived twenty-nine years, he begot Terah. <sup>25</sup> And Nahor lived one hundred nineteen years after begetting Terah, and he begot sons and daughters.
  - <sup>26</sup>When Terah had lived seventy years, he begot Abram, Nahor, and Haran.
- <sup>27</sup> Now these are the chronicles of Terah: Terah begot Abram, Nahor, and Haran; and Haran begot Lot. <sup>28</sup> Haran died in the lifetime of Terah his father, in his native land, in Ur Kasdim. <sup>29</sup> And Abram and Nahor took themselves wives; the name of Abram's wife was Sarai, and the name of Nahor's wife was Milcah, the daughter of Haran, the father of

kept provoking Him, until the Patriarch Abraham came and received the reward of them all" (Avos 5:2). The cycle was repeated. There had been ten generations from Adam to Noah, giving mankind the opportunity to fulfill its responsibility to carry out the plan of Creation. They failed, and the Flood wiped them away. Then the mission of humanity fell to Noah and his offspring. The next ten generations failed as well, but this time Abraham was able to prevent destruction. So great was he and so concerned with helping others that he was able to save the world. Simultaneously, he assumed the role that had previously been that of the entire race: He and his offspring would be the people of God and bear the primary responsibility for bringing the Divine plan to fruition. The children of Noah would be left with the seven universal commandments, but Abraham's would accept the Torah with its 613 commandments.

- 19. With Peleg, the human life span shortened dra-atically. His father lived for 464 years, while he died at only 239. Since the Torah notes that the Dispersion took place in Peleg's time (10:25), Sforno (ibid.) conjectures that the cause of this change was that the people were suddenly cast into unfamiliar climates, and this sapped their vitality.
- 26. Birth of Abraham. In a real sense, Creation now begins anew, for it was Abraham who would bear the burden of holiness in the world. His name signified this. At first he was Abram, a contraction of בוּק אָב אָ, father [i.e., teacher] of Aram, for he began as a leader of only his own nation, but ultimately he became a father to the whole world [see 17:5] (Rashi). The Talmud [Bava Basra 91a] records that Abraham's

mother was Amathlai, daughter of Karnebo.

- 27. הְּרֶח הֶּרְח שְּרֵח Terah: Terah. The Midrash notes that anyone whose name is repeated has a share in the World to Come. But Terah was an idolater! This indicates that he ultimately repented and earned a share in the World to Come!
- 28. יְּמָּת הְּרָץ עֵּל־בְּּנְי הֶּרָח Haran died in the lifetime [lit., in the presence] of Terah his father. The translation follows Rashi. According to Midrash Tanchuma, Terah saw him die.

Rashi adds that, Midrashically, the phrase signifies that Haran died אַפְּיִט because of, Terah. Terah, who was a manufacturer and seller of idols, complained to Nimrod that Abraham had smashed his wares, so Nimrod had Abraham thrown into a fiery furnace. Haran was challenged to choose between Abraham and Nimrod. He did not know with whom to side, and decided to join whoever emerged victorious. When Abraham was miraculously saved from the fire, Haran sided with him, whereupon Haran was thrown into the furnace. Since Haran was willing to defy Nimrod not because of his belief but because he expected a miracle, he was unworthy of one; thus he died in *Ur Kasdim*, literally the *fire* of the land of Kasdim [Chaldea].

- 29. וְיְפְח אבְרָם And Abram . . . took. When Haran died, his brothers, Abraham and Nahor, married his daughters to carry on his memory and to assuage Terah's grief (Imrei Shefer).
- שְרִי Sarai. Her name was later changed to Sarah [17:15]. Just as Abram's change of name signified a new and greater role for him, so did Sarai's.

ְּתְּלֶּכָּה וַאֲבוּהָא דְיִסְכָּה: ‹לְהַוֹת שֶׁרִי עַקְרָה לֵית לָה (לְלָר: מֹאוּדְבַר תְּרַח יָת אַבְּרָם בְּרֵה וְיָת לוֹט בַּר הָרָן בַּר בְּרַה וְיָת שְׁרִי כַּלֶּתָה אִתַּת אַבְּרָם בְּרַה וּנְּפֶּקּוּ עִמְחוֹן מֵאוּרָא דְכַסְדָּאֵי לְמִיזַל לְאַרְעָא דְבְנָעַן וַאֲתוֹ עַד חָרָן וִיתִיבוּ תַּמָּן: מֹינת תּרַח בַּחרן:

ל־לא מִלְבָּה וַאֲבִי יִסְבָּה: וַתְּהִי שָׁרֵי עֲלָרֶה אֵין לֻהּ וָלֵד: וַיִּלֵּח שֶׁרֵי בַּלָּתוֹ אֲשֶׁת אַבְרֶם בְּנוֹ וְאֶת־לְוֹט בֶּן־הָרָן בֶּן־בְּנוֹ וְאֵת לּי לֶלֶכֶת אַרְצָה בְּנַעוֹ וַיָּכְאוֹ עַד־חָרָן וַיִּשְׁבוּ שָׁם: וַיִּהְיִּוּ יְמֵי־הֶׁרַח חָמֵשׁ שָׁנִים וּמָאתַיִם שָׁנֶה וַיִּמְת הֶּרַח בְּחָרָן:

קנ״ג פסוקים. בצלא״ל סימן. אב״י יסכ״ה לו״ט סימן.

י"בס

אברם מחרן, עדיין נשארו משנוחיו הרבה. ולמה הקדים הכחוב מיחחו של חרח ליניאחו של אברם, שלא יהא הדבר מפורסם לכל ויאמרו לא קיים אברם את כבוד אביו שהניאו זקן והלך לו, לפיכך קראו הכ' מת, (פ"א וטוד] שהרשטים אף בחייהם אביו שהניחו זקן והלך לו, לפיכך קראו הכ' מת, (פ"א וטוד] שהרשטים אף בחייהם קרוים ממים והלדיקים אף במיחחן קרוים חיים, שנאמר ובניהו בן יהוידע בן איש מי (שמואל ב כג:כ; ב"ר לטוז; ברכוח יח.־יח:): בחרך. הנו"ן הפוכה, לומר לך עד אברם חרון אף של מהום בעולם (ספרי האזינו שיא):

(כט) יסבה. זו שרה, על שם שסוכה ברוח הקודש, ושהכל סוכין ביפיה (מגילה יד.)
[ס"א כמו שנאמר ויראו אותה שרי פרעה (להלן יב:טו)]. ועוד, יסכה הוא לשון
נסיכוח, כמו שרה לשון שררה (ברכוח יג.): (לא) ויצאו אתש. וילאו תרח ואברס
עס לוט ושרי: (לב) וימת תרח בחרן. לאחר שילא אברס מחרן ובא לארץ כנטן
והיה שם יוחר מששים שנה, שהרי כחיב ואברס בן חמש שנים ושבעים שנה בלאחו
מחרן (להלן יב:ד) ותרח בן שבעים שנה היה כשנולד אברס. הרי המ"ה לתרח כשילא

אַבי יְּשְׁבָּה - And the father of Iscah. Iscah was Sarah. She was called Iscah [from the word מכה, meaning to see, gaze] because she could see the future by holy inspiration, and because everyone gazed at her beauty. Also, Iscah denotes מָּמִיבוּת, aristocracy, as does her name Sarai, which means my princess (Rashi).

Maharal comments on Sarai's two names. A woman has two missions in life, the first from birth as an individual, and the second when she marries and is elevated to a higher, joint mission with her husband. Thus Iscah is the name indicating her personal greatness and Sarai/Sarah, the name indicating her Abrahamitic mission, is used exclusively from the time of her marriage.

**32. חַיְּמָח הְּחָח** — And Terah died. In the year 2083; Isaac was thirty-five years old at the time (Seder Olam).

Based on various verses, Rashi comments that Terah died more than sixty years after Abraham's departure from Haran. Nevertheless, Terah's death is recorded here to avoid the public implication that Abraham disrespectfully abandoned his father in his old age. In another sense, the report of Terah's death is accurate. The Sages teach that even while alive, the wicked are called dead; and the righteous, even when dead, are called alive. Thus, in the spiritual sense, the wicked Terah was truly "dead."

Ramban comments that it is common for the Torah to record a father's death before proceeding with the narrative of the son, even though the death occurred many years later, for the Torah records a person's death when his role is over. Thus, Noah's death was recorded above, even though he was still alive at the time of the Dispersion.

In a deeper sense, Maharal explains that Abraham was uniquely absolved from the commandment to honor his

father because the commandment to him to leave his family and go to *Eretz Yisrael* (12:1) inaugurated a new sort of existence on earth. Abraham had ceased to be part of his biological family, for the mantle of chosenness had been placed upon him. In this sense, his previous family and homeland had gone out of his life, as if Terah had died.

של , פנייג פסוקים. בצלא״ל סימן. אבייי יסבייה לוייט סימן. פּשל Masoretic note means: There are 153 verses in the Sidrah, numerically corresponding to mnemonics, בְּצַלְאַל, Bezalel, and בְּצַלְאַל, Ather of Iscah, [and] Lot.

The name בְּצְלְאֵל alludes to the Sidrah of Noach in two ways: (a) The name בְּצַלְאֵל is compounded of בְּצַלְאֵל in the protective shelter of God, an allusion to Noah and his family in the ark (R' David Feinstein); and (b) just as Noah was ordered to build a חָבָּה, ark, to house his family and thus preserve humanity from the ravages of the flood, so was Bezalel son of Uri instructed to build a חַבָּה, ark, to house the Tablets of the Ten Commandments.

The mnemonic אָבֶּי יְּמְבֶּה לִּיִט refers to Abraham's brother Haran who is identified at the end of the Sidrah as the father of Iscah and Lot. Haran died as a young man leaving three children, Lot, Milcah and Iscah (also called Sarah). After Haran's death, his brother Nahor married Milcah and Abraham married Iscah (Sarah). Lot also attached himself to Abraham's family and joined them in their journey to Caanan. Thus the expression the father of Iscah and Lot may additionally be an allusion to Abraham. If so, it is an apt mnemonic for the Sidrah of Noach, for at this point the Torah's narration of the story of mankind in general becomes the story of Abraham and his descendants (Aramez Badavar).

Milcah and the father of Iscah. 30 And Sarai was barren, she had no child.

<sup>31</sup> Terah took his son Abram, and Lot the son of Haran, his grandson, and his daughter-in-law Sarai, the wife of Abram his son, and they departed with them from Ur Kasdim to go to the land of Canaan; they arrived at Haran and they settled there.

<sup>32</sup> The days of Terah were two hundred and five years, and Terah died in Haran.

## THE HAFTARAH FOR NOACH APPEARS ON PAGE 1131.

When Rosh Chodesh Cheshvan coincides with Noach, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Shabbas Rosh Chodesh: Maftir, page 890 (28:9-15); Haftarah, page 1208.

|   | THE SEVEN NOAHIDE LAWS — דָבֵי נֹתָּ<br>(Sanhedrin 56a; Rambarn, Hil. Melachim |                    |
|---|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| 1 | IDOLATRY                                                                       | אַבוּדָת זָרָת     |
| 2 | "BLESSING" THE DIVINE NAME                                                     | בְרָבֶת תַשָּׁם    |
| 3 | MURDER                                                                         | שְׁמִיכוּת דָּמִים |
| 4 | SEXUAL TRANGRESSIONS                                                           | גַּלוּי עַרָיוֹת   |
| 5 | THEFT (AND CIVIL LAW)                                                          | בָּוַל             |
| 6 | COURTS SYSTEM                                                                  | דינים              |
| 7 | EATING A LIMB TORN FROM A LIVE ANIMAL                                          | אָבֶר מִן תַּתִי   |

## CHRONOLOGY/TIME LINE — ADAM TO JACOB

| NAME       | YEARS | BORN-DIED |   | 100 | <u>,                                    </u> | 200 | 3 | 00 | 40 | 0 | 50 | 0 | 600 | 7 | 00 | 80 | 0 | 90 | o i | 100 | 0 1 | 1100 | 12        | 00 | 130 | 0 1 | 400 | 15 | 00 | 160 | 0   | 1700    | 1 | 800 | 19 | 00 | 200   | 0 2 | 100               | 22      | .00          | Г |
|------------|-------|-----------|---|-----|----------------------------------------------|-----|---|----|----|---|----|---|-----|---|----|----|---|----|-----|-----|-----|------|-----------|----|-----|-----|-----|----|----|-----|-----|---------|---|-----|----|----|-------|-----|-------------------|---------|--------------|---|
| ADAM       | 930   | 1-930     | П |     | 1                                            | Ť   | Ī | Ė  | Ħ  |   |    | Ť | Ť   | Ť |    |    |   | 1  |     | Ť   | Ť   | Ť    | Ť         | Ť  | Ī   | Ť   | ĺ   | Ī  | T  | Ť   |     | f       | Ť | ٣   | ٢  | Ħ  |       | Ť   | Ť                 | Ħ       | Ť            | Г |
| SETH       | 912   | 130-1042  | П |     | 1                                            |     |   |    |    |   | Ī  | 1 |     |   |    |    | 1 |    | 1   | 1   |     | T    |           |    | T   | T   | T   | İ  |    | 1   |     |         | Ť |     |    | П  | 1     | T   | Ť                 |         | Π            | Ī |
| ENOSH      | 905   | 235-1140  | П |     | 1                                            |     |   |    |    |   | 1  | 1 |     | T |    |    | 1 | Ī  |     |     | T   | Ţ    |           |    | T   | Ť   | Ţ   |    | 7  | T   |     |         | T |     |    |    |       | T   | T                 | Π       | П            |   |
| KENAN      | 910   | 325-1235  | П |     | 1                                            |     |   |    |    |   | Ī  | T | T   |   |    |    | 1 | ĺ  |     | Ì   | Ī   | T    |           |    |     | T   | Τ   |    | 1  | T   |     | T       | T |     |    | П  |       |     | Γ                 |         | П            | Γ |
| MAHALALEL  | 895   | 395-1290  |   |     | 1                                            |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     |     |         | Ι |     |    |    |       |     |                   |         |              |   |
| YERED      | 962   | 460-1422  |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   | Ī  |     |     | Ţ   |      |           |    |     |     |     |    |    |     |     |         | I |     |    |    |       |     |                   |         |              |   |
| ENOCH      | 365   | 622-987   |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   | Ι   |   |    |    |   |    |     | I   |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     |     |         |   |     |    |    |       |     | L                 |         |              |   |
| METHUSELAH | 969   | 687-1656  |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     | Γ |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     |     |         | I |     |    |    |       |     |                   |         |              |   |
| LAMECH     | 777   | 874-1651  |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     | I   | L   |    |    |     |     |         | L |     |    |    | •     |     |                   |         |              |   |
| NOAH       | 950   | 1056-2006 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     | 20  |         | L |     |    |    | - 96  |     | L                 | Ц       | Ш            |   |
| SHEM       | 600   | 1558-2158 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     |     | L  |    |     | 1   |         | L |     |    |    | Ħ     | -   | ↓<br><del>↓</del> | Ц       |              | _ |
| ARPACHSHAD | 438   | 1658-2096 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     | 100 |         | L |     |    |    | USP   | 1   |                   | Ц       | Ц            |   |
| SHELAH     | 433   | 1693-2126 | Ц |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     |     |         | L |     |    |    | EESIO | 1   | Ш                 | Ц       | ┙            | _ |
| EBER       | 464   | 1723-2187 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     |     | _       | L |     |    |    | Ž     |     |                   | Ц       | ╛            |   |
| PELEG      | 239   | 1757-1996 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     | L   |    |    |     |     |         |   | Ц   |    |    | 1     |     | Ш                 | Ц       | ╛            | ╛ |
| REU        | 239   | 1787-2026 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     |     | L       | L | Ц   |    |    | 1     | L   | Ц                 | Ц       | ╛            | _ |
| SERUG      | 230   | 1819-2049 |   |     |                                              | 1   |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      | Ц         |    |     |     | L   | Ц  | 1  |     | i   | L       | L | Ш   |    |    |       | L   | Ц                 | ┙       | ╛            | ┙ |
| NAHOR      | 148   | 1849-1997 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   | I  | ]   |     |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     |     | L       | L | Ц   |    |    |       | L   | Ц                 | ┙       | ┙            | ╛ |
| TERAH      | 205   | 1878-2083 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      | $\coprod$ |    |     |     | L   |    |    | 1   |     | L       | L | Ц   |    | 1  |       |     | Ц                 | $\perp$ | $\downarrow$ |   |
| ABRAHAM    | 175   | 1948-2123 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     | L   |     |    |    |     |     | L       | L | Ц   |    | 4  |       | L   | Ц                 | $\perp$ | ╛            | ╛ |
| ISAAC      | 180   | 2048-2228 | L |     |                                              |     | L |    |    |   |    | Ĭ |     |   | Ĺ  |    |   |    |     |     |     |      | Ц         |    |     |     | L   |    |    |     |     | $\perp$ | L | Ц   | _  |    |       | Ц   | Ц                 | 1       | 1            | ╝ |
| JACOB      | 147   | 2108-2255 |   |     |                                              |     |   |    |    |   |    |   |     |   |    |    |   |    |     |     |     |      |           |    |     |     |     |    |    |     |     |         | L | Ц   |    |    |       |     |                   |         |              |   |

# אונכלוס

פרשת לך לך

אנאַמר יְיָ לְאַבְּרָם אַזִיל לֶּךְ מֵאַרְעָּרְ וּמִיַּלְרוּתָרְ וּמִבֵּית אֲבוּךְ לְאַרְעָא דִּי אַחַוּנְּךִּ: בּוְאָעְבְּרַנְּךְ לְעָם סִגִּי וְאֶבָּרָכנְּךְ מְחָרָנְיִדְ וּמְלִטְטַךְ אַלִּיט וְיִתְבָּרְכוּן בְּבְרָם כָּר שִׁבְעִין וַחֲמֵש שְנִין בְּמִבְּקָ מְחָרָן: הּוּדְבִר אַבְּרָם יָת שָׁרִי אִתְּעָא: רְמַאֵּל עְמָהּ לוֹט מַחָרָן: הּוּדְבִר אַבְּרָם יָת שָׁרִי אִתְּתָהּוֹן דִּיקְנוֹ וְיָת לוֹט בַּר אֲחָרִי כָּל קְנָיְנְהוֹן דִּיקְנוֹ וְיָת נְפְשָׁתָא דְשַּׁעְבִּירוֹ לְאוֹרַיִתָּא בְחַרָן

י נִיָּאמֶר יהוה אֶל־אַבְּרָם לֶךּ־לְךֶּ מֵאַרְצְךָּ וּמִמְּוֹלֵדְתְּךָּ בּ וּמִבְּית אָבֶיךְּ אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַרְאָרָ: וְאֶעֶשְׂךְ לְּגִּוּי נָּדוֹל בּ וּמִבְּירָבְּ נְאֲבֵּיְרָבָּה שְׁמֵּךְ וֶהְיָה בְּרָבָה: וְאֶבֶּרְכָה מְבֵּרְכָּה בּ וּמְבַּלֶלְךָּ אָאֶר וְנִבְּרְכִּוּ בְּךָּ כִּל מִשְׁפְּחִת הָאֲדָמָה: וַיִּלֶּךְ אַבְרָם בְּאֲשֶׁר דִּבֶּר אֵלָיוֹ יהוֹה וַיִּלֶךְ אִתְּוֹ לְוֹט וְאַרְרָם אַבְרָם אָת־שָׁרַי אִשְׁתִּוֹ וְאֶת־לָּים שָׁנָה בְּצֵאתֻוֹ מֻחָרֵן: וַיִּקַּח אַבְרָם אָשֶׁר רָבָשׁוּ וְאֶת־הַנֶּפֶשׁ אֲשֶׁר־עָשִׁוּ בְחָרֻן רְבִּשׁוּ וְאֶת־הַנֶּפֶשׁ אֲשֶׁר־עָשְׁוֹ בְחָרֶן

מארצך [וממולדתך]. והלא ככר ילא משם עם אביו ובא עד קרן, אלא כך אמר לו, המרחק עוד משם ולא מביח אביך: אשר אראך. לא גלה לו הארן מיד, כדי לתבכה בעיניו ולחת לו שכר על כל דבור ודבור. כיולא בו, את בכך את יחידך אשר אהבח את בעיניו ולחת לו שכר על כל דבור ודבור. כיולא בו, את בכך את יחידך אשר אהבח את ילחק. כיולא בו, וקרא לליה את ילחק. כיולא של אנכי דובר אליך (יונה בגד; ב"ר שם ט): (ג) ובברכו בך. יש אגדות הכך יאה אד מוכר אוד לומר לבנו מהא כאברהם וכן כל ובכרכו בך שבתקרא, וזה מוכיח, בך ישראל לאמר ישימך אלהים כאפרים וכמכשה (להלן מח:כ): (ה) אשר עשו בחרך. שהכנישם חחת כנפי השכינה. אברהם מגייר את האבים ושכים וביר עליהם הכחוב כאילו עשאום (ב"ר שם יד, פד:ד, פנהדרין למ:). ופשוטו של מקרא, מבדים ושפחם של מקרא (להלן לא:א) לשון של מקרא, מבדים ושפחם של מקרא (להלן לא:א) לשון של מקרא, מבדים ושפחם שקנו להם, כמו עשה את כל הכבד הזה (להלן לא:א) לשון של מקרא, מבדים ושפחום שקנו להם, כמו עשה את כל הכבד הזה (להלן לא:א) לשון

(א) לך לך. להנאתך ולטובתך. שם אמשך לגוי גדול, וכאן אי אחה זוכה לבנים (ראש השכה שז:), וטוד, שאודים מבטך בטולם (תנחומא ג): (ב) ואעשך לגוי גדול. לפי שהדרך גורמת לשלשה דברים, ממטטת פריה ורביה, וממטטת את הממון, וממטטת את שהדרך גורמת לשלשה דברים, ממטטת פריה ורביה, וממטטת את הממון, וממטטת את השם, לכך הזוקק לשלש ברכות הללו, שהבטיחו של הבנים ועל הממון ועל השם (ב"א חהו ואברלה שמך אברים, מלאן ואילך אברהם, ואברבר בר"מ, כנגד אבריו של אדם (ב"ר למיא): ואברבך. בממון ב"ר (שם): ואידה ברבה. הבככות נחונות בידך. עד עכשו איו בידי, בככחי את אדם ואת ניה ואוקר, ומעשי אתה מברך את אשר מפפון (שם). ד"א, ואשך לגוי גדול, זה שאומרים אלהי ילמק. ואגדלה שקד, זה שאומרים אלהי ילמק. ואבלה שקד, זה שאומרים אלהי ילמק. ואבלה שקד, זה שאומרים אלהי ילמק. ואבלה שקד, זה שאומרים אלהי ילמק. ואבדלה שקד, זה שאומרים היה: יכול יהיו טוממין בכולן, ח"ל והיה ברכה, בך חוממין ולא בהם (פסמים קיז:):

#### PARASHAS LECH LECHA

12.

#### **બ**8 A new creation.

This Sidrah begins a new birth of mankind: the story of Abraham and his descendants. The first two thousand years from Creation were the Era of Desolation. Adam had fallen, Abel had been murdered, idolatry had been introduced to the world, ten dismal generations had been washed away by the Deluge, and the ten generations from Noah had failed [see Avos 5:2]. Abraham was born in the year 1948 from Creation. In the year 2,000 — four years after the Dispersion and six years before the death of Noah — he started to influence disciples to serve Hashem. With the emergence of Abraham, the Era of Desolation had come to an end and the Era of Torah had begun (Avodah Zarah 9a).

With Abraham there began a profound change in the spiritual nature of mankind. The plan of Creation was for all human beings to have an equal share in fulfilling the Divine mission and for the Torah to be given to all mankind. But after twenty generations of failure, the privilege of being God's Chosen People was earned by Abraham and his offspring. They would receive the Torah and they would be in the vanguard of perfecting the world and bringing all people to accept the sovereignty of the One God [see Avos, ibid.; Derech Hashem].

## ◆§ The concept of trial.

Abraham did not win his new status by default; he had to prove his greatness by passing ten tests of faith (Avos 5:4).

The first trial mentioned in Scripture is in the first passage of this Sidrah, the command that Abraham give up his entire past and follow God's lead to a new land. By definition, a Heavenly test is one that forces a person to choose between God's will and his own nature or understanding of what is right. Clearly, it would be no challenge to Abraham, who was the epitome of kindness, to be asked to help the needy, but it would be a supreme test of faith for him to desert his aged father and homeland or to give his cherished, beloved son as an offering [see Chapter 22]. Thus, Abraham was tested by being forced to subordinate his wishes and wisdom to those of God. By doing so, he demonstrated his conviction that man's highest goal is to accept the Divine wisdom as the sole truth.

Since God knows all future events and how every person will respond to any given situation, why was it necessary to test Abraham? According to Rambam (Moreh Nevuchim 3:24) the trials were meant to display to the world how a great man obeys God. Thus, when Abraham set precedents in faithful obedience, his performance under extreme pressure became lessons for the rest of humanity.

Ramban explains the concept of trial differently. Of course the outcome is never in doubt to God, for He knows that the person being tested will persevere. To the contrary, a just God does not impose trials that are beyond the capacity of the individual — God tests only righteous people who will do His will, not the wicked who will disobey. Thus, all the Torah's trials are for the benefit of those being tested.

וב

## PARASHAS LECH LECHA

12

<sup>1</sup> HASHEM said to Abram, "Go for yourself from your land, from your relatives, and from uour father's house to the land that I will show you. 2 And I will make of you a great nation; io I will bless you, and make your name great, and you shall be a blessing. I will bless those who Abraham bless you, and him who curses you I will curse; and all the families of the earth shall bless themselves bu uou."

Ahraham Comes to Canaan

<sup>4</sup> So Abram went as HASHEM had spoken to him, and Lot went with him: Abram was seventu-five uears old when he left Haran. 5 Abram took his wife Sarai and Lot, his brother's son, and all their wealth that they had amassed, and the souls they made in Haran: and

But that is known only to God. The person being tested has free choice, and he must find the strength and wisdom to choose correctly. If he does, then he has translated his potential into action and made himself a greater person, for actual deed far outweighs mere potential in the Heavenly scales of judgment, and he can therefore be rewarded for what he did, rather than for what he was merely capable of doing. [For a list of Abraham's ten trials, see introduction to Ch. 22.1

#### ∳8 Abraham comes to Canaan.

God's command that Abraham and Sarah sever all ties with their past and loved ones — when they were 75 and 65 years old — was one of the ten trials, for it is never easy for a person to start life over again, especially when he has achieved status and prosperity. By bringing him to Eretz Yisrael and promising that the Land would become the heritage of his family. God was establishing the Land as the eternal patrimony of the Jewish people. There was a further symbolism. Though Abraham and Sarah had many disciples, they were essentially alone: they could never blend into whatever culture surrounded them. Abraham was called an luri, from the word עבר, the other side. Literally this means that he came to Canaan from the other side of the Euphrates, but the Sages interpret the title in a deeper sense, too. He was on one side of a moral and spiritual divide, and the rest of the world was on the other. Righteous people must be ready to endure such isolation; popularity is pleasant but it is also a snare, because the natural desire to win the approval of others can easily lead people to bend their principles. Abraham and Sarah were now given the challenge of moving to the other side — not only of their native river, but of anyone who preferred not to acknowledge the sovereignty of God.

At this point in his life, the Patriarch's name was Abram and the Matriarch's was Sarai; their names were not changed to Abraham and Sarah until 17:5 and 15, twenty-four years after they left for Canaan. Nevertheless, in the notes we refer to them by their familiar names of Abraham and Sarah, as do the commentators.

1. לך Go for yourself. The seemingly superfluous לר לף. for yourself means "go for your own benefit and for your own good." And what is this benefit and good? The following verses explain: I will make of you a great nation, for here you will not merit the privilege of having children and there you will, and there you will become famous [so that you will be able to carry out your spiritual mission). By not specifying Abraham's destination, saying only to the land that I will show you. God kept him in suspense and thereby made the destination more beloved in his eyes, and also enabled him to be rewarded for every step he took (Rashi).

The Torah expresses Abraham's test in ascending degrees of difficulty, it is hard for someone to leave his homeland. even harder to leave his extended family, and hardest of all to leave his parents (Ramban).

2. God assured Abraham that he would not suffer the three detrimental consequences commonly resulting from extended travel: Its rigors make it harder to bear children lwhich must have been of particular concern to the childless Abraham and Sarahl, they diminish one's wealth, and they harm one's reputation. In this verse, God told him that he would not suffer in any of these ways (Rashi).

והיה ברבה — And you shall be a blessing. You will have the power to bless whomever you wish (Rashi). Ramban interprets: You will be the standard by which people will bless themselves. This idea is further expanded in the next verse. which states that not only will the Canaanites bless themselves by Abraham, but all the families of the earth will do so.

- 3. Lest Abraham fear that he would lack friends and supporters in a strange land, he was now assured that God Himself would defend him (B'chor Shor, Chizkuni).
- 4. Lot's father was Haran, Abraham's brother, who had died in the flames of Ur Kasdim (see notes to 11:28). Abraham then undertook the responsibility of raising the orphaned Lot (Chizkuni).

Some commentators note that God had not bidden Abraham to take Lot with him and that Lot's later behavior showed that he should not have done so. Zohar Chadash explains that Abraham took him because he foresaw that David and the Messiah would descend from Lot, and because Haran had died in support of Abraham, Abraham felt that he had to be compassionate to his son.

5, איקוז — Took. Abraham took Sarah through persuasion, because a man is forbidden to take his wife to a foreign land without her consent (Zohar).

הופש אשריעשו — The souls they made. The souls refer to those whom they had converted to faith in Hashem, for Abraham converted the men and Sarah the women. According to the simple meaning, however, it refers to the servants they had acquired (Rashi), who agreed unanimously to accompany Abraham on his mission (Radak).

נערי

ונפקו למיזל לארעא דכנעו ואתו לארעא דכנעו: וועבר אברם בארעא עד אתר שכם עד מישר מורה וכנענאה בָּבֶן בָּאַרעָא: וּוְאַתְגָּלי יִיַ לְאַברם ואמר לבניה אתן ית אַרעא הַרא ובנא תמן מדבחא קרם יי ראתגלי לה: הואסתלק מתמן לטורא ממדנח לבית אל וּפַרַס מַשַּבָּנַהּ בית אל ממערבא ועי ממדינחא וכנא תַמַּן מַדְבָּחָא קַדֵם יִיַ וצלי בּשַמא דַייַ: יּ וּנְטַל אַבְרַם אַוֵל וְנַטֵל לְדַרוֹמַא: יוַהַוָה כַפְנַא בַּאַרעַא וּנְחַת אברם למצרים לאתותבא תמז ארי תַקִּיף כַּפָּנָא בָּאַרְעַא: אוַהַוָה כַּד קריב למיעל למצרים ואַמַר לשַרי אַתְתָה הַא כען ידעית ארי אתתא שפירת חיזו את: יבויהי כַּד (נ"א אַרִי) יחזון יתיך מצראי ונימרון אתתה דא ונקטלון יתי ויתיה יָקָיָמוּן: יגאָמָרִי כַעָן אַחַתִי אַתּ בַּדִיל דיוטיב לי בדילה ותתקים נפשי בפתגמיכי: ירוהוה כד על אברם למצַרַיִם וַחַזוֹ מצַרָאי ית אתתא ארי שַפִּירָתַא הַיא לַחַבַא:שונחזו יַתַהּ רַבַּרבי פרעה ושבחו יתה לפרעה ואדברת אתתא לבית פַּרעה: ייוּוּלְאָכְרָם אוטיב בּדִילַה וָהַווֹ לָה עאן ותורין וַחַמָּרִין וִעַבְּדִין וִאַמְהָן וִאַתְנָן וִנַּמִלִּין:

י נַיִּצְאוּ לָלֶּכֶת אַרְצָה כְּנַּעַן נַיָּבָאוּ אַרְצָה כְּנַען: נַיֵּעַכְר אַבְרָם בָּאָרֶץ עַד מְקוֹם שְׁכֶם עַד אַלְוֹן מוֹרֶה וְהַכְּנַעְנָי אָז י בָּאָרֶץ: נַיֵּרָא יהוה אֶל־אַבְּרָם נַיֹּאמֶר לְזַרְעַךְ אָמֵן אֶת־ הְאָרֶץ הַזָּאת נַיָּבֶן שָׁם מִזְבֵּחַ לֵיהוֹה הַנִּרְאֶה אֵלֶיוּ: נַיַּעְתֵּק משָׁם הָהָרָה מִקֶּרֶם לְבֵית־אָל נַיִּט אָהֶלֶה בִּית־אֵל מִיָּם וְהָעֵי מִקֶּרְם נַיָּבֶן־שֶׁם מִזְבֵּחַ לֵיהוֹה נַיִּקְרָא בְּשֵׁם יהוֹה: י נַיְּפַע אַבְרָם הַלְּזֹרְ וְנַסִוֹעַ הַנֵּגְבָּה:

יַנְיְהָי רָעָב בָּאָבֶץ וַיֵּבֶר אַבְרָם מִצְלַיְמָה לָגִּיּר שָׁם כִּי־כָבֵר אַרָעָב בָּאָבֶץ וַיִּהִי בַּאֲשֶׁר הִקְּרָיב לָבְוֹא מִצְרֻיְמָה וַיֹּאמֶר יֹּ בָּאָבֶר הָּאָבָר הַמְּצְרִים וְאָמְרִוּ אִשְׁה יְפַּת־מַרְאָה יִּ בְּאַבְּירִם וְאָמְרָוּ אִשְׁה וְפָּת־מַרְאָה יִּ בְּאַבְּירִם וְאָמְרָוּ אִשְׁה וְפָּת־מַרְאָה יִּ בְּעְבוּרֵך וְחָיְוּ אַתְּרְ הַמִּצְרִים וְאָמְרָוּ אִשְׁה בְּכְּוֹא אַבְּרָם מִצְרֵים וְאָבְרִים וְאָבְרִים וְאָבְרִים וְאָבְרִים וְאָבְרִים וְאָבְרָים וְאָבְרָם הִיטִיב בַּעְבוּרָה וְהִיּאָה מִיּרְבָּה הָוֹא מְּבְרָעה וַתְּקָח יַּ הַּמְצְרִים אֶר־בָּרְעָה וַהְאַבָּר הָוֹא מְרָבְּרָעה וַהְבָּקְר וְחַמְּרִים וּאְבָרָם הֵיטִיב בַּעְבוּרֶה וְיְהִיּלְוּ וּתְקָּח וּיִבְּקָר וְהִבּלְר וְחָמִרִים וְאָבָרִם הִיטִיב בַּעְבוּרָה וְיִהִילְּוֹ וּתְבָּח הַיִּעִיב בְּעְבוּרָה וְיְהִיּלְּוֹ וּתְבָּרִים וּאַבְּרָם הִיטִיב בַּעְבוּרָה וְיְהִילִּה וְיִבְּלָּוֹ וּתְבָּרִים וּאַבְרָם הִיטִיב בַּעְבוּרָה וְיְהִילְּה וּמְבִּירִים וְאָבָרִים וּאָבָרִם הִיטִיב בַּעְבוּרָה וְיִהְיּבְּרְעה וּמְלִּה וּמְלָּה וּמְלָּה וּמְלָּה וּמְבִּרְעה וּבְּבְּרְעה וּמְבָּרְעה וּמְבָּרְיִב הְעָבוּרְבִיּה וּנְבְּיִים וּנְבְּרָתה וְאַבְּרָם הִיטִיב בְּעְבוּרָה וְיִבְּקּר וּתְבִּילְ הִיּבְּיִים וּנְבְּרִים וּמְבְּרָבם וּמִישְׁה וּבְּיִבְיה וּתְבּיִים וּתְבּיִים וּתְבּבּיר בּיִבּים הִישִיב בּבְּעבוּרָה וּתְבָּב בּיִבּר בְּיִים וּבְּיִבּיה בּיִים וּמִבּיר בְּבִיר בּיִים וּיִבּיל בְּיִבּיים וּמִיבּיים וּבְּיִיב בּיִבּיר בּיִבּיים וּבְיבּיר בּיִּבּיים וּבְּיִבּיים וּבְּבִיר בּיִבּיר בּיִבּית בּיִים בּיִים בּיּים בּיּיִים וּיִים בְּיִים בּיּבּיר בְּיִבּית בּיִּבְיר בְּיִים בְּיִים בְּיִבּייִים וּיִים בְּיבּיבּית בּיִים בּיִים בּיּיב בְּבְּבּיר בְּיִבּיים בּיִים בּיּים בּיּבְיר בְּיבּיר בְּבִיּים בּיּיִים בּייִים בְּיר בְּיִיבְיוּים בְּיִים בְּיבּיוּב בְּיבּים בּיוֹים וּיִיבְייִים בּיּיבְיים בְּיִיבְיים בּיוּבְיוּים בְּיִבְּיִים בּיוּים בְּיִיבְייִים בּיּבְּיִים בּיוּבְיוּים בְּיִים בְּיוּבְיים בּיוּיִים בּיוּבְיים בּיוּבְיים בּיוּבְיים בּייִים בּיוּבְיוּבְיים בּיּבְיים בּיוּיים בּייִים בְּיבְים בּיוּבְיים בּיבּיבְּיים בּיבְּבְיים בְּיִים

והיא לגד ירושלים, שהיא בחלקו של יהודה, שנטלו בדרומה של ארץ ישראל הר המוריה שהיא נחלמו. [ב"ר] (שם): (י) רעב בארץ. באותה הארץ לבדה, לנסוחו אם יהרהר אחר דבריו של הקב"ה שאמר לו ללכח אל ארץ כנטן ועכשיו לנסוחו אם יהרהר אחר דבריו של הקב"ה שאמר לו ללכח אל ארץ כנטן ועכשיו משיאו ללאם ממנה (תכחומא ה): (יא) הגה גא ידעתי. מדרש אנדה, עד עכשיו לא הכיר כה מון לניטוח שבשניהם, ועכשיו הכיר כה על ידי מעשה (שם). ד"א, מהבה העולם שע"י טורח הדרך אדם מחבזה, וזאת עמדה ביופיה (כ"ר מ:ד). ויפוטו של מקרא, הגה גא, הגישה השכה שיש לדאוג על יפיך. ידעתי זה ימים רבים בי אשה יבת מראה את, ועכשיו אנו באום כין אנשים מחורים ומכוערי אחיהם של כושים ולא ורגלו בלשבי יפה (שם). ודומה לו הנה מחורים ומכוערי אחיהם שברימה. היה לו לומר כבואם מלרימה, אלא למד שהמיץ אותה בשיבה, וע"י שהפעו את ברעה. הללה ביניהם לומר הגונה זו מתמומה שם): (שו) ויהללו אתה אל פרעה. הללה ביניהם לומר הגונה זו מתמומה שם): (שו) ויהללו אתה אל פרעה. הללה ביניהם לומר הגונה זו מתמומה שם): (שו) ויהללו אתה אל פרעה. הללה ביניהם לומר (מכומה שם): (שו) ויהללו אתה אל פרעה. הללה ביניהם לומר למלד (מכומה שם): (שו) ויהללו אתה אל פרעה. הללה ביניהם לומר למומר בולם למלד (מכומה שם): (שו) ולאברם היטיב. פכמה בעבורה (כון לו מתמומ):

קנין. וישראל עושה חיל (במדבר כד:יח) לשון קונה וכונס: (ו) ויעבור אברש בארץ. נכנס בחוכה: עד מקום שבם. להחפלל על בני יעקב כשיבאו להאחם בארץ. נכנס בחוכה: עד מקום שבם. להחפלל על בני יעקב כשיבאו להאחם בשכם (מדרש אגדה; ב"ר לטיטו): אלדן מורדה. היא שכם (סוטה לב.), הראהו הר גריזים והר שיבל, ששם קבלו ישראל שבושת החורה (מדרש אגדה): והבגעגי אז בארץ. היה הולך וכובש את א"י מזרש של שם, שבחלקו של שם נפלה כשחלק מת את ההארץ לבניו, שלאמר ומלכי לדק מלך שלם (להלן יד:יח) לפיכך, ויאמר אל הברס לזרעך אתן את ההלרן הזאת (פסוק ז), שחיד אני להחזירה לבניך, שהם מדבח. של בשורת מדרש של שם (מדרש אלה בחורת של בשור מון הייר על בשורת הרע של בשורת של בשורת הרע ושל בשורת של שלו שלו מקדם לבית אל במורחה של בתחלה נשה את אהל אשתו ואח"ל את שלו שכן, והתפלל שם מושר של במוך משור מושר, ונוסע משם מיהלו במקום אתר, וכל מסטיו הנגבה. ללכת לדרומה של הימן מכן, והתפלל שליה להלו במקום אתר, וכל מסטיו הנגבה. ללכת לדרומה של הימן כלו למקום אתר, וכל מסטיו הנגבה. ללכת לדרומה של אחל, ומים להלו במקום אתר, וכל מסטיו הנגבה. ללכת לדרומה של אדר ישראל. ומשה ארלו במקום אתר, וכל מסטיו הנגבה. ללכת לדרומה של אדר ישראל. ומשה ארלו במקום אתר, וכל מסטיו הנגבה. לכם לדומה של אדר ישראל. ומשלה אולו במקום אתר, וכל מסטיו הנגבה. ללכת לדרומה של אדר ישראל. ומשלה במקום אתר, וכל מסטיו הוגבה. ללכת לדרומה של אדר ישראל.

 before Israel gained full possession of the land. Then he encamped between Beth-el and Ai, the latter being the first place conquered by Joshua. [According to Rashi, at the Plain of Moreh God showed him Mount Gerizim and Mount Ebal where, immediately after their arrival in the Land, his descendants would take an oath to observe the Torah.] The story of the Patriarchs is replete with such symbolic acts in order to couple the particular Divine decree with a physical deed, following the principle that whenever a prophecy is clothed in a symbolic act, the decree becomes permanent and unalterable. As an example of this principle, Ramban

they left to go to the land of Canaan, and they came to the land of Canaan. <sup>6</sup> Abram passed into the land as far as the site of Shechem, until the Plain of Moreh. The Canaanite was then in the land.

<sup>7</sup> HASHEM appeared to Abram and said, "To your offspring I will give this land." So he built an altar there to HASHEM Who appeared to him. <sup>8</sup> From there he relocated to the mountain east of Beth-el and pitched his tent, with Beth-el on the west and Ai on the east; and he built there an altar to HASHEM and invoked HASHEM by Name. <sup>9</sup> Then Abram journeyed on, journeying steadily toward the south.

Abraham and Sarah in Egypt

<sup>10</sup> There was a famine in the land, and Abram descended to Egypt to sojourn there, for the famine was severe in the land. <sup>11</sup> And it occurred, as he was about to enter Egypt, he said to his wife Sarai, "See now, I have known that you are a woman of beautiful appearance. <sup>12</sup> And it shall occur, when the Egyptians will see you, they will say, 'This is his wife!'; then they will kill me, but you they will let live. <sup>13</sup> Please say that you are my sister, that it may go well with me for your sake, and that I may live on account of you."

<sup>14</sup> But it occurred, with Abram's coming to Egypt, the Egyptians saw that the woman was very beautiful. <sup>15</sup> When the officials of Pharaoh saw her, they lauded her for Pharaoh, and the woman was taken to Pharaoh's house. <sup>16</sup> And he treated Abram well for her sake, and he acquired sheep, cattle, donkeys, slaves and maidservants, female donkeys, and camels.

cites Jeremiah's prophecy that Babylon, the conqueror and destroyer of the First Commonwealth, would itself be conquered and destroyed. He then wrote the prophecy on a parchment and commanded Seraiah ben Neriah to tie it to a stone and throw it into the Euphrates, saying that Babylon would sink like the stone (*Jeremiah* 51:63-64). See also 13:17 below.

- 7. יהיא HASHEM appeared. God is not physical, so the means by which He "speaks" and makes Himself "visible" to people is an eternal mystery. Nevertheless, the Torah tells us that He appeared in a way that was tangible to Abraham (R' Hirsch). In gratitude for the promise of children and the Land, Abraham built an altar to God (Rashi).
- 8. Abraham built a second altar at which he *invoked HASHEM by Name*. According to *Rashi* this means that he prayed at the site where his descendants would be faced with possible catastrophe because of the sin of Achan (see *Joshua* ch. 7). Others comment that, having arrived in *Eretz Yisrael*, Abraham *invoked HASHEM* in the sense that he preached the unity of God and sought to draw converts to Him.

אָהֶלֹה — His tent. Since the word can be read אָהֶלָּה, her tent, the Midrash derives that Abraham always honored his wife by pitching her tent before his own.

10-20. Abraham in Egypt. This is another test of Abraham's faith. Immediately after he settled in the new homeland where God had promised him every manner of blessing, there was a famine, whereupon God commanded him to leave the land and move to Egypt. Though this seemed to be a direct contradiction of God's glowing promises, Abraham's faith did not waver. This event foreshadowed Jacob's descent to Egypt because of a famine (Midrash).

In view of Sarah's great beauty, this test was especially difficult because the Egyptians were notorious for their immorality. Now Abraham and Sarah would be at the mercy of the Egyptians, who might lust after her and kill him (Abarbanel). Knowing that he and Sarah would be in grave danger in Egypt if they came as man and wife, Abraham concocted the claim that she was his sister. The honesty of the Patriarchs makes it impossible to believe that Abraham would have told an outright lie, which is why the Sages wonder: was she then his sister? She was really his niece! (11:29). They explain that a man often refers to his relative as his sister (Midrash HaGadol). Though Abraham thought that this ruse would protect Sarah as well himself, Ramban comments that it was a "great sin" for him to put her in danger.

- 13. לְמֵעֵן יִיטֶב־לִי בֵעְבּוּרֵף That it may go well with me for your sake. I.e., they will give me gifts (Rashi). The sense of Abraham's statement was that if the nobles of Egypt were to shower him with gifts to win his "sister's" hand, the masses would be afraid to harm him, and Sarah's safety would be assured (Gur Aryeh). But his plan did not succeed, for Sarah's exceptional beauty brought about a different turn of events (Ran).
- 16. . . . יְהַיּרּלוֹ And he acquired. In sharp contrast to his later behavior toward the king of Sodom, from whom he was entitled to monetary compensation but vehemently refused to accept anything (14:23), Abraham did accept lavish gifts from Pharaoh. In the context of Abraham's claim that Sarah was his sister and the implication that he would allow her to marry a suitable person, Abraham had no choice: Had he refused gifts, he would have aroused Pharaoh's suspicions (Abarbanel).

ייואיתי יי על פרעה מכתשיו רברביו ועל אנש ביתה על עיסק שרי אתת אַבַרָם: יחוּקרַא פַרעה לאַברם ואמר מַה רָא עָבַרָת לִי לִמַא לַא חַוִּיתַא לִי אָרֵי אַתְּתָרְ הַיא: יש למא אַמרתּ אחתי היא וּדַבַרית יַתַה לִי לְאָנַתוּ וּבַעַן הַא אתתה דבר ואזיל: כופקיד עלוהי פרעה גובריו ואלויאו יתה וית אתתה וית כל דילה: אוסליק אברם ממצרים הוא ואתתה וכל דילה ולוט עמה לדרומא: בואַברם תַקיף לַחַדָא בַּבעירָא בַּבספּא וּבְדַהַבָּא: גְוָאָזֵל לְמַטְלֵנוֹהִי מְדְרוֹמָא ועד בית אל עד אַתרא די פרס תמן משבנה בקדמיתא ביו בית אל וביו עי: רלאתר מדבחא די עבד בַּקַרמִיתָא וַצַלִּי תַמַּן אַברם בשמא דיי: הואף ללוט דאזיל עם אברם הוה עאז וְתוֹרִין וּמַשְׁבָּנִין: וּוַלָא סובַרֶת יַתְהוֹן אַרעא למיתב בחדא ארי הוה קנינהון סגי ולא יבילו למיתב בַּחַדָא: יוָהוַת מַצּוּתַא בֵּין רַעֵי בְּעִירָא רָאַבְרָם וּבֵין רעי בעירא דלוט ובנענאה ופרזאה בבן יַתִיב בָּאַרָעָא: הוַאַמֵּר אַבַרָם לְלוֹט לַא כַעָן תָהֶי מַצּוּתָא בֵּינִי וּבֵינַך וּבֵין רַעַוַתִי וּבֶין רַעַנַתַרְ אַרֵי גוּבָרִין אַחִין אַנַחִנַא: י הַלַא כַל אַרעא קרַמַך אִיתַפְרֵש כָּעָן מַלְנַתִי אָם אַתִּ לְצָפּוּנַא אֲנַא לְדַרוֹמַא ואם את לדרומא אנא לצפונא:

יונגע יהוהואַת־פַּרעהנגעים גִּדלֵים וְאֵת־בֵּיתוּ עַל־דְבַר יי שרי אשת אַבָרֶם: וַיָּקָרָא פַּרעה לְאַבְרָם וַיֹּאמֶר מַה־זִאת 🔐 שרי אשת אַבָּרָם: וַיָּקָרָא עשית לי למה לא־הגַרַתַ לִּי כֵּי אָשְתַּךְ הַוֹא: לַמַה אַמַּרָתַ אחתי הוא ואקח אתה לי לאשה ועַתַּה הְנַה אָשְתַּךְ קַח ַ ולר: ויצו עליו פרעה אנשים וישלחו אתו ואת־אַשְּתוּ א ואת־כּל־אשר־לו: ויַּעל אַבַרָם מִמְצַרִים הוא וָאָשְתוּ זנ ַרַל־אָשָר־לֵוֹ וְלָוֹט עִמְוֹ הַנֵּגָבָּה: וְאַבָּרָם כַּבֵּד מִאִד בּ וְבַל־אָשֶׁר־לֵוֹ וְלָוֹט עִמְוֹ הַנֵּגָבָּה: ג בַּמִקנֶּה בַּבֶּסֶף וּבַזָּהָב: וַיֵּּלֵךְ לִמַסָּעָיו מִנֵּגֵב וִעַד־בִּית־אֵל עַר־הַמָּלִוּם אֲשֶׁר־הָָיָה שֲׁם אָהֱלֹה ֹבַּתִּחִלָּה בֵּין בֵּית־אֵל ָּרְנַיִן הַעַי: אֱל־מִקוֹם הַמִּזְבֶּׁחַ אֲשֶׁר־עֲשַׂה שָׁם בַּרָאשׁנַה - וּבֵין הַעַי: אֱל־מִקוֹם הַמִּזְבֶּח ה ויקרא שם אַבַרָם בַּשָׁם יהוָה: וָגַם־לְלוֹט הַהֹלֵךְ אֵת־ אַבַרָם הַיַה צאן־וּבַקר וִאָהַלִּים: וִלְא־נַשֵא אתַם הַאָרֵץ -לַשֲבֶת יַחַדָּו בִּי־הָיָה רְכוּשָם רָב וְלְא יַכְלִוּ לַשֵּבֵת יַחַדַּו: ּ וַיָהִי־רִיב בֵּין רעַי מִקְנָה־אַבְרֵם וּבֵין רעַי מִקְנָה־לְּוֹט וָהַבָּנַעַנִי' וָהַפָּרוִּי אַז ישֵב בַּאַרֵץ: נַיּאמֵר אַבְרַם אַל־לוּט "וְהַבָּנַעַנִי' וְהַפָּרוִּי אַז ישֵב בַּאַרֵץ אַל־נַא תַהַי מִרִיבַה בֵּינֵי וּבֵינֵׁרְ וּבֵין רֹעֵי וּבֵין רֹעֵיךְ כֵּי־ ע אַנַשִים אַחִים אַנַחַנוּ: הַלָּא כַל־הַאָּבִץ לְפַנִּיך הַפַּרֵד נַא יי מעלי אם־השמאל ואימנה ואם־הימין ואשמאילה:

(ר) אשר עשה שם בראשונה. ולשר קרא שם אברהם בשם ה". וגם יש לומר ויקרא שם עכשיו בשם ה": (ה) ההלך את אברם. מי גרם שהיה לו לות לומר ויקרא שם עכשיו בשם ה": (ה) ההלך את אברם. מי גרם שהיה לו לות, הליכתו עם לוכרם (מס; כ"ק לנ.): (ו) ולא נשא אותם. לל היחה יכולה להספיק מרעה למקניהם. ולשון קלר הולו ולכיך להוסיף עליו, [כמו] ולל ושל לוחם מרעה הלרן, לפיכך כתב ולל ושל בשון זכר: (ז) זיהי ריב. לפי שהיו רועיו של לום רשעים ומרעים בהמתם בשדות לחרים, ורועי לברם מוכיחים לותם על הגזל, והכחוב לשומרים נתנה הלרן ללברם, ולו ליון יורש ולום [כל הליו] יורשו, וליון וה גזל, והכחוב לוחם והבנעני והפרוז אז יושב בארץ, ולל זכר כה לזכרם עדיין (כ"ל שם ה): השמאל ואימנה. בכל לשר תשב (מ"ל לשב) לל לתחרתק ממך ולשמוד לך למגן ולעזר. ושוף דבר הולרך לו, שלל וישמע לברם כי כשבה לחיו ונו" (להלן יד:יד): ואימנה. בין ליון לת עלמי כמו ולשמת לבת משל ואימנה. בין ליון לת עלמי כמו ולשמת לבת משל ולא עלמי. ול"ם היה לו לינקד ואימנה. בין ליון לת עלמי כמו ולשמת לבת משלל ב ליון וליילוני. כך מלינו במקום לחכר, לם לש לש להמין (שמולל בי ידיט) ולין נהוד להימין:

(יז) וינגע ה' וגוי. במכח ראחן לקה, שהחשמיש קשה לו (כ"ר מאוב): ואת ביתו. כתרגומו ועל אינש ביתיה [ומדרשו לרכוח כוחליו עמודיו וכליו (חנחומא שם)]: על דבר שרי. על פי דבורה, אומרח למלאך הך והוא מכה (כ"ר שם; חנחומא שם): דבר שרי. על פי דבורה, אומרח למלאך הך והוא מכה (כ"ר שם; חנחומא שם): ליש קח ולך. ולא כאבימלך שאמר לו הנה ארלי לפניך (להלן כיטו) אלא אמר לו לך ואל חעמוד, שהמלרים שטופי זמה הם, שנא" וזרמת סוסים זרמתם (יחזקאל כני; מדרש אגדה): (ב) זיצו עליו. על אודוסיו לפלח ולשמרו: וישלחז. כתרגומו ולמליאו: (א) זיעל אברם וגוי הגבה. לכא לדרומה של ארן ישראל. כמו שאמר למעל ויבט) הלוך ונסוט הנגבה, להר המוריה. ומל מקום שהאה הולך ממלרים למלך כנטן מדרום לפון הוא מהלך, שארן מלרים בדרומה של ארן ישראל, כמו שמוכית במסטות ובגבולי הארץ: (ב) בבד מאד. טעון משאות: (ג) זילך שמוכית במסטות ובגבולי הארץ: (ב) בבד מאד. טעון משאות: (ג) זילך למסעיו. כשחור ממלרים ללרץ כנטן היה הולך ולן באכסניות שלן בהם בהליכחו למכרים (כ"ר מאוב), למדך דרך ארץ שלא ישנה ארץ מלרים בדרומה של ארץ כנטן: למלרים (כ"ר מאוב), למדך דרך ארץ שלא ישנה ארץ מלרים בדרומה של ארץ כנטן: "א. בחזרתו פרע הקפוחיו (כ"ר שם): מנגב. ארץ מלרים בדרומה של ארץ כנטן: "א. בחזרתו פרע הקפוחיו (כ"ר שם): מנגב. ארץ מלרים בדרומה של ארץ כנטן: "א. בחזרתו פרע הקפוחיו (כ"ר שם): מנגב. ארץ מלרים בדרומה של ארץ כנטן: "א. בחזרתו פרע הקפוחיו (כ"ר שם): מנגב. ארץ מלרים בדרומה של ארץ כנטן: "א. בחזרתו פרע הקפוחיו (כ"ר שם): מנגב. ארץ מלרים בדרומה של ארץ כנטן:

17. יְיִנְגֵּעִי — But HASHEM afflicted. God smote Pharaoh and his household with a debilitating skin disease that made cohabitation impossible, thus assuring that Sarah's chastity would be safeguarded (Rashi; Gur Aryeh). The verse mentions that she was the wife of Abraham because it was in his merit, too, that God punished Pharaoh (Ramban).

18-19. ויקרא קראה לאברם (ייקרא קראה לאברם) — Pharaoh summoned Abram. Although Pharaoh suspected that his affliction was because of Sarah, he could not be certain she was Abraham's wife. He made the accusation in order to draw the truth from Abraham. When Abraham did not respond, Pharaoh realized that

his suspicion was correct, so he ordered Abraham to take his wife and leave (Ramban). By asking, "Why did you not tell me? Pharaoh implied that even if he distrusted the morality of the Egyptian masses, he surely could have confided in Pharaoh! [This would explain why Pharaoh did not ask Sarah whether Abraham was her husband; he meant to reproach Abraham for not confiding in him. It may also be that Pharaoh was too proud to ask a "mere woman" if she was the cause of his suffering.] Abraham could hardly have replied that Pharaoh was obviously as lecherous as his subjects, nor did the angry tone of Pharaoh's diatribe suggest that he was

<sup>17</sup> But HASHEM afflicted Pharaoh along with his household with severe plagues because of the matter of Sarai, the wife of Abram. <sup>18</sup> Pharaoh summoned Abram and said, "What is this you have done to me? Why did you not tell me that she is your wife? <sup>19</sup> Why did you say, 'She is my sister,' so that I would take her as my wife? Now, here is your wife; take her and go!" <sup>20</sup> So Pharaoh gave men orders concerning him, and they escorted him and his wife and all that was his.

The Return to Eretz Yisrael So Abram went up from Egypt, he with his wife and all that was his — and Lot with him — to the south. <sup>2</sup> Now Abram was very laden with livestock, silver, and gold. <sup>3</sup> He proceeded on his journeys from the south to Beth-el to the place where his tent had been at first, between Beth-el and Ai, <sup>4</sup> to the site of the altar which he had erected there at first; and there Abram invoked HASHEM by Name.

Abraham and Lot Part Ways

- <sup>5</sup> Also Lot who went with Abram had flocks, cattle, and tents. <sup>6</sup> And the land could not support them dwelling together for their possessions were abundant and they were unable to dwell together. <sup>7</sup> And there was quarreling between the herdsmen of Abram's livestock and the herdsmen of Lot's livestock and the Canaanite and the Perizzite were then dwelling in the land.
- <sup>8</sup> So Abram said to Lot: "Please let there be no strife between me and you, and between my herdsmen and your herdsmen, for we are kinsmen. 9 Is not all the land before you? Please separate from me: If you go left then I will go right, and if you go right then I will go left."

seriously interested in an answer. Rashi notes that unlike Abimelech (20:15), who invited Abraham to settle in his country after a similar abduction of Sarah, Pharaoh told Abraham to leave Egypt, because he knew that Abraham and Sarah could not be safe anywhere in his immoral country.

20. אַיְשִׁלְּח: — And they escorted. Pharaoh hastened to rid himself of the cause of his Divine affliction, but, not wishing to incur God's further wrath by mistreating Abraham and Sarah, he sent them away in honor, guaranteeing that no evil would befall them.

### 13.

#### 1-6. The return to Eretz Yisrael.

1. חַיֵּעל אָבְּרָם — So Abram went up. Although it is literally true that Abraham ascended because the terrain of Eretz Yisrael is higher than that of Egypt, the Zohar perceives in the verb the additional indication that Abraham ascended spiritually from the "lower degrees" of Egypt. He left a place of spiritual pollution and returned to his former, higher condition. Unlike Adam and Noah who did not regain their former eminence after their lapses with the Tree of Knowledge and the wine, Abraham emerged from Egypt unscathed and undiminished.

To signify this resumption of his original mission of proclaiming God's Name, Abraham returned to the altar where he had declared his devotion when he first arrived in the Land (v. 4).

3. לְּמְּשֶׁנִי — On his journeys. The implication is that these journeys were part of a known itinerary, implying that Abraham lodged in the same places where he stayed on his way to Egypt. The Sages (Arachin 16b) comment that the Torah mentions this insignificant detail to teach proper etiquette. One should not change his customary lodgings unless he has suffered harassment and anguish there. Otherwise, one

discredits himself [as he will be considered hard to please or disreputable], or he will give the impression that his lodgings were unsatisfactory, thus harming his host's reputation. Alternatively, he went to the same places to pay the bills he had incurred on his trip to Egypt (Rashi).

The teachers of *mussar* (ethics) derive a lesson in frugality from Abraham's behavior. On the way to Egypt he was not yet as wealthy, so he must have used inexpensive accommodations. On the way back, though he was much wealthier, he did not waste money on unnecessary luxury.

- **6-9. Abraham and Lot part ways.** Wealth and the lust for more of it brings out the worst in people. Abraham resisted it completely, but Lot allowed it to warp his judgment until, as the succeeding passages indicate, it destroyed nearly all of his family. It began when there was insufficient pasture for their abundant flocks. This caused Lot's shepherds with his support and a convenient rationalization to resort to thievery. *Pesikta Rabbasi* comments that the land was surely spacious enough to accommodate two families. Rather, the source of the problem was the quarreling between shepherds (v. 7), and when people cannot get along, even the most spacious land is too small.
- 7. יְהִירְבּ And there was quarreling. Lot's dishonest shepherds grazed their flocks on other people's pastures. When Abraham's shepherds rebuked them for this, they responded that God had promised the land to Abraham, and since he was childless, Lot was his heir. However, the verse specifically negates this contention by emphasizing that the Canaanites and Perizzites were still in the land; Abraham had not yet become the legitimate owner (Rashi).
- 8. אַל־נָא חְהִיּ מְרִיבָה Please let there be no strife. Abraham wanted peace, but he understood that the only way the two families could avoid strife was to separate from one another.

יווקף לוט ית עינוהי וחוא ית כל מישר ירדנא ארי כלה בית שקיא קדם חבלות יי ית סדום וית עמרא כגינתא דיי כארעא דמצרים מטי לצער: יא ובחר לה לוט ית כל מישר ירדנא ונטל לוט מלקדמין ואיתפרשו גַברא מעל אַחוהי: יב אברם יָתֶב בָּאַרְעָא דְכָנַעָן וַלוֹט יָתֶב בָּקרוַי מישרא ופרס עד סדום: יגואנשי דסדום בישיו בממונהוו וחיביו בגויתהוו קדם יי לַחַדַא: יר נַייַ אַמַר לאַברם בתר דאתפּרש לוט מַעַמָּה זָקוֹף כַּעַן עִינַרְ וַחַזי מן אתרא דָאַת תַמַן לִצְפּוּנָא וּלְדַרוֹמֵא וּלְמַדינַחַא וּלְמַעַרבָא: טוּ אַרִי יַת בַּל אַרעַא די אַת חַזֵי לך אתננה ולבניך עד עלם: מואשוי ית בָּנַךְ סַגִּיאִין בָּעָפָרָא דָאַרָעָא כָּמַא דִּי לַא אפשר לגבר לממניית עפרא דאַרעא אַף בְּנֵיךְ לַא יָתַמְנוּן: ייקום הַליךְ בַּאַרָעא לאַרָכָּה וַלְפָתַיַה אֲרֵי לַךְּ אַתַנַנַה: יהוּפַרָס אַבַרָם וַאָתַא וִיתֵב בָּמֵישָׁרִי ממרא די בָּחֶבָרוֹן וּבְנָא תַמָּן מַדְבָּחַא קַדֶם יַיַ: א וַהַוָה ביומי אמרפל מלכא דבבל אריור מלכא דאלסר כדרלעמר מלכא דעילם ותדעל מלפא דעממי: בסדרו (נ"א עבדו) קרבא

וישא־לוט את־עיניו וירא את־כל־ככר הירדן כי כלה משקה לפני ו שחת יהוה את־סדם ואת־עמרה כּגַן־ יא יהוה כארץ מצרים באכה צער: ויבחר־לו לוט את כל־ בּבר הירדו ויסע לוט מקדם וַיַּפַרדו אִישׁ מֵעַל אַחִיו: אַבָרָם יַשָׁב בָּאָרֶץ־כָּנַעַן וִלוֹט יַשַׁב' בָּעַרֵי הַכְּבַּר וַיַּאַהַל 🚉 יגייר ער־סדם: ואנשי סדם רַעִים וְחַטַּאֵים לֵיהוָה מָאָד: וַיהוֹה אמר אל־אַבַרָם אַחָרֵי הָפַּרֶד־לוט מֵעַמו שַא־נָא עִינַיךּ וּרְאֶה מִן־הַמַּקוֹם אֲשֶׁר־אַתַה שֵׁם צַפְּנָה וַנֵגְבָּה וַקַּדְמַה ש וימַה: כַּי אָת־כַּל־הַאָרֵץ אָשֶר־אַתַה ראָה לְּךָ אָתְנַנַה יולורעַר עַד־עולַם: וְשַׂמְתֵּי אֵת־זַרְעַךָּ בְּעַפֵּר הָאָבִץ יי אשר ו אם־יוּכָל אִישׁ לִמְנוֹת אֶת־עַפַּר הַאַרֶץ גַּם זַרְעַךְּ ייַמַנָה: קוֹם הַתַהַלֵּךְ בַּאַרֵץ לְאַרְכָּה וּלְרַחְבָּה כִּי לְךָּ אתננה: וַיאַהַל אַבַרָם וַיַּבא וַיַּשֶב בָּאַלנַי מַמַרָא אַשֵּר - אתננה: בַּחַבַרוֹן וַיַבַן־שַׁם מִוַבַּחַ לֵיהוָה:

ידרביעי אַ ויהי בימי אמרפל מלה־שנער אַריוּך מלך אַלַסֵר בּבַרַלַעמר מֶלֶךְ עִילֶם וְתִדְעֵל מֵלֶךְ גוֹיָם: עֲשׁוּ מִלְחַמְה

(י) כי כלה משקה. חרז נחלי מים: לפני שחת ה' את סדום ואת עמורה. היה

עמו היה הדבור פורש ממנו (תנחומא וילא י) [לפי שאמר לו הקב"ה לך לך ולא עם לוט (כ"ר מח:ח]: (טו) [ושמתי את זרער בעפר הארץ. שיהו מפוזרין ככל הכולס כעפר המפוזר (שם ע). ועוד שאם אין עפר אין בעולם אילנות ותבואה. כר אם אין ישראל אין העולם מחקיים, שנאמר והתברכו בזרעך (להלן כו:ד: ב"ר שם). אבל לימות המשיח משולין כחול שמקהה שיני הכל כן יפלו ויקהו כל העולם, שנאמר ולו יקהח עמים (להלן מס:י; ב"ר לט:ח; במ"ר ב:יג):] אשר אם יובל איש. כשם שלי חפשר לעפר להמנות כר זרער לא ימנה: (יח) וויאהל אברם. שחזר לאשתו, כשראה שאינו מוליד פירש ממנה, כיון שאמר לו הקב"ה ושמחי את זרעך חזר לה: ממרא. שם אדם (כ"ר מכ:ח): [באלני ממרא, שמרד כע"ז: אשר בחברון. שחבר אם עלמו להקב"ה:] (א) אמרפל. הוא נמרוד שאמר לאברהם פול לחוך כבשן האש (עירובין נג.; תנחומא ו): מלך גוים. מקום יש ששמו גוים, על שם שנחקבלו שמה מכמה גוים

So, too, in the future, God in His wisdom decreed that Israel was not to be friendly with Lot's descendants (see Midrash to Numbers 21:5), for anyone who tried to show them mercy would suffer humiliation and war. The Torah loves peace and Abraham exemplified peace, but any person who seeks peace in opposition to the wisdom of the Torah courts disaster. Abraham bowed to God's wisdom when he said to Lot, "Let there be no strife . . . separate from me" (R' Aharon Kotler).

10-13. Lot chooses money over morality. Seeing that the two could not continue to be together. Abraham gave Lot the first choice of where he would live. Lot chose the richest part of the country, even though it was also the cruelest and most corrupt. Perhaps he thought, as many do in all times, that he could enjoy the Sodomites' wealth without being affected by their evil. As usually happens, he was wrong.

אותו מישור: בגן ה׳. לאילנות (ספרי עקב לת; ב"ר שם ז): בארץ מצרים. לזרעים (שם ושם): באבה צער. עד לוער. ומ"ח דורשו לגנחי על שהיו שטופי זמה בחר לו לוט בשכונתם. במסכת הוריות (י:; ב"ר שם; תנתומא וירא יב): (יא) בבר. מישור, כתרגומו: מקדם. נסע מאלל אברס [ממזרחו] והלד לו למערבו של אברס, נמלא נוסע ממזרח למערב. ומדרש אגדה הסיע עלמו מקדמונו של עולם, אמר אי אפשי לא באברס ולא באלהיו (ב"ר שם. ועי' ב"ר לח:ז): (יב) ויאהל. נטה אהלים לרועיו ולמקנהו עד סדום: (יג) ואנשי סדום רעים. ואעפ"כ לא נמנע לוט מלשכון עמהם. ורבוחינו למדו מכחן שם רשעים ירקב (משלי יוז: יומח לח:: להח טוב): רעים. בגופס: וחטאים. כממונס: לה׳ מאד. יודעים רכונס ומחכוונים למרוד כו (סנהדרין קט.; חורת כהנים בחקחי ב:ח): (יד) אחרי הפרד לוט. כל זמן שהרשע

10. וישא־לוט אַת־עיניו — So Lot raised his eyes. Finding Abraham's offer appealing, Lot seized the opportunity to leave the morally constricting company of Abraham and settle in a rich part of the land. He raised his eyes and let himself be guided by his senses (R' Hirsch).

From a high vantage point, Lot inspected the whole area and his gaze rested on the fertile Jordan plain near Sodom on the Dead Sea, which at that time was as fertile as the Garden of Eden and the well-irrigated land of Egypt. As a result of the destruction of Sodom in Chapter 19, that area became the desolate and inhospitable Dead Sea region of today.

מקרם . From the east. Since the word מקרם can also be understood as the ancient one, the Sages comment that by leaving Abraham, Lot separated himself מַקַרְמונו שֶל עולָם, from [God,] the Ancient One of the World, saying: "I want neither Abraham nor his God!" (Midrash; Rashi).

10 So Lot raised his eues and saw the entire plain of the Jordan that it was well watered evenumbers — before HASHEM destroyed Sodom and Gomorrah —like the garden of HASHEM. like the land of Egupt, going toward Zoar, 11 So Lot chose for himself the whole plain of the Jordan, and Lot journeyed from the east; thus they parted, one from his brother.

12 Abram dwelled in the land of Canaan while Lot dwelled in the cities of the plain and pitched tents as far as Sodom. 13 Now the people of Sodom were wicked and sinful toward HASHEM, exceedinalu.

The Promise

14 HASHEM said to Abram after Lot had parted from him. "Raise now your eyes and look out Repetition from where you are: northward, southward, eastward and westward. 15 For all the land that you see, to you will I give it, and to your descendants forever. 16 I will make your offspring as the dust of the earth so that if one can count the dust of the earth, then your offspring, too, can be counted. 17 Arise, walk about the land through its length and breadth! For to you will I give it." 18 And Abram moved his tent and came and dwelled in the plains of Mamre which are in Hebron: and he built there an altar to HASHEM.

14 The War of the Kinas

 $^{1}$   $\bigwedge$  nd it happened in the days of Amraphel, king of Shinar; Arioch, king of Ellasar; Chedorlaomer, king of Elam, and Tidal, king of Goilm, 2 that these made war on

ייפרדו — Thus they parted. This statement is most significant. Though Lot contained the spiritual sparks that were to produce Ruth, the ancestress of King David, he parted from Abram. In time the rift between their progeny would become so absolute and irreversible that his male descendants from Ammon and Moab would be prohibited from entering the congregation of Israel [Deut. 23:4] (Pesikta Zutresa).

14-18. The repetition of the promise. After Lot's departure, God repeated His promise to Abraham (12:7), to emphasize that the Land had been given exclusively to him and his descendants, not Lot. Sforno comments that this renewed promise was deferred until Lot's departure, otherwise it would have inflamed Lot's greed even more.

15. לך אתננה — To you will I give it. Take possession of the Land, so that you can bequeath it to your descendants, for, in the legal sense, Eretz Yisrael is a legacy from the Patriarchs (Bava Basra 119b). In the plain meaning, God was assuring Abraham that even then the inhabitants of Canaan would honor him as if he were already a ruler (Ramban. Sforno).

ער־עולַם — Forever. God did not say that Jews would always possess the Land — for during the long centuries of exile they certainly did not - but that the nation of Israel and the Land of Israel would always be destined for one another, just as it was given to Abraham, though he never took legal possession of it in his lifetime (R' Hirsch).

16. בעפר האַרץ — As the dust of the earth, Just as it is impossible to count the dust, so will it be impossible to count your offspring (Rashi). See I Kings 4:20; Hoshea 2:1. R' Hirsch notes that this refers not to the Jewish population at any one time, but to the total of all the generations of the immortal nation that will flourish throughout history.

Just as dust outlives all who tread upon it, so God promised Abraham that his offspring would outlive all the nations that would persecute them (Midrash).

17. This is both a promise and a command; a promise of God's protection while Abraham roamed freely through the Land; and a command that he walk through it to symbolize that he was taking possession of God's gift (Ramban).

13/10 - 14/2

18. As he had done before, Abraham expressed his gratitude for God's prophecy by erecting an altar (Abarbanel).

#### ◆ § The War of the Kings.

This chapter reveals a new side of Abraham's nature: his physical courage in battle. Lot, happily settled in Sodom. became the victim of a war involving the major kingdoms of the region. Although Abraham was hopelessly outnumbered, he mobilized his disciples and went into battle to rescue Lot. Miraculously, he triumphed and, in a further demonstration of his noble character, he refused to accept any spoils, though he was entitled to them by the international law of the day. However, he would not deprive his allies of their rightful share. Thereby he proved his own integrity in two ways: By refusing personal gain he showed that he had acted only to save his nephew, but not for himself, and he showed that he would not deprive others of their entitlements in order to prove his own righteousness.

1.... אַמְרָמֶּל — Amraphel . . . The Sages (Eruvin 53a) identify Amraphel as Nimrod, who reigned over Shinar [Babylon], and who had ordered that Abraham be thrown into the furnace because of his refusal to accept idol worship. The Midrash identifies Chedorlaomer as Elam, son of Shem son of Noah, Although, as indicated in verse 5, Chedorlaomer was the leader of this alliance, Amraphel is mentioned first because he was the senior of the four kings. For twelve years, Chedorlaomer and his allies dominated the region and a wide array of lesser kings paid tribute to them (v. 4). Then, for a period of thirteen years, five vassal kings rebelled (ibid.), until the alliance asserted its authority, crushing the revolt and taking spoils, not only from the rebel

עם בַּרַע מלכּא דסדם ועם בּרשע מלכּא דעמרה שנאב מלכא דארמה ושמאבר מַלְכָּא דִצְבוּיִם וּמַלְכָּא דְבֶלֵע הִיא צעַר: גַּבַל אָלֵין אָתִכְּנַשוּ לְמִישֵׁר חקליא הוּא אַתַר יַפָּא דמלחא: דּתַרתֵי עַשַר שְנִין פַלַחוּ יַת בַּדַרלַעמר ותלת עשרי שנין מָרָרוּ: הוֹבָאַרְבַּע עשְׁרֵי שָׁנִין אֲתָא כַדַרלַעמֵר וּמַלְבַיַא דעמה ומחו ית גַּבַּרַיָּא דִּי בְעַשְׁתַּרוֹת קַרְנַיָּם וְיַת תַּקִיפַיָּא רַבְהֶמְתַּא וַיַת אֵימְתַנֵי דְּבַשְׁוָה קריַתִים: ונית חוראי הי בטורהון השעיר עד מישר פַארַן דָּסְמִירְ עַל מַדְבָּרַא: ווַתַבוּ וַאַתוֹ למישר פלוג דינא היא רקם ומחו ית כל חַקַל עַמַלְקַאַה וָאַף יַת אַמוֹרַאַה דִּיַתִיב בְּעִין גַרִי: חוֹנְפַק מַלְכַּא דַסְדוֹם וּמַלֹבּא דַעַמוֹרָה וּמַלְכָּא רָאַדְמָה וּמַלְכָּא דְצְבוֹיִם וּמַלְכַּא דָבַלַע הִיא צוער וְסַדֵּרוּ עמַהוֹן קָרָבָא בְּמֵישַׁר חַקְלַיָּא: טוַת בְּדַרְלַעמֵר מַלְבָּא רְעִילָם וְתְדעַל מַלְבָּא דְעַמִמִין ואַמְרַפֶּל מַלְכָּא רְבָבֶל ואַרִיוֹךְ מַלְבַּא ראַלַסר אַרבּעה מַלְכִין לַקַבֵיל חַמְשַׁא: וּמֵישַר חַקּלַיַא בֶּירִין בֵּירִין מַסְקָן חֵימַרָא. וַעָרַקוּ מַלְבַּא דְסָדוֹם וַעַמוֹרֶה וּנְפַלוּ תַמַּן וּרָאָשְׁתַאַרוּ לְטוּרָא עָרַקוּ: יאַ וּשְׁבוֹ יַת בַּל קָנָיַנָא דָסָדוֹם וַעֲמוֹרָה וָיַת בַּל מִיכַלְהוֹן וַאַזָלוּ: יבּוּשְבוּ יָת לוֹט ויָת קְנִינֵהּ בַּר אַחוּהִי דָאַבָּרָם וַאָּזָלוּ וָהוּא יָתֵב בַּסְדוֹם: יגנאַתא מְשֵׁיזָבָא וְחַוִּי לְאַבְרָם עִבְרָאָה וָהוּא שָׁרֵי בָּמִישָׁרֵי מַמְרָא אֲמוֹרָאָה אַחוּהִי רָאֵשָׁכּוֹל וַאַחוּהִי רָעָנֵר וְאַנּוּן אַנָשֵׁי קָנָמֶה דָּאַבָּרָם: ידּוֹשְׁמַע אַבָּרָם אַרֵי אַשַׁתַּבִי אַחוּהִי וַזָרֵיז יָת עוּלֵמוֹהִי

אֶת־בֶּּרַעֹ מֶלֶךְ סְדֹּם וְאֶת־בִּרְשַׁע מֵלֶךְ עֲמֹרָה שִׁנְאָבוּ מֵלֶךְ ־ער: כָּל־ מָלֶרְ הָשָׁמָאֶבֶר מֶלֶךְ °צביים וּמֱלֶךְ בֶּלֶע הִיא־צְעַר: כָּל־ רּ אֵלֶה חָבְרוּ אֶל־עֻמֶּק הַשִּׁרִים הָוּא יָם הַמֶּלַח: שְׁתֵּים בּ אֵלֶה חָבְרוּ אֶל־עַמֶּק עשרה שַנָה עַבִּדוּ אֶת־כִּדַרְלַעְמֵר וּשִׁלש־עִשְּׁרֵה שָׁנָה ָה מָרֶדוּ: וּבְאַרְבַּע עֶשְׂרֵה שָׁנָה בָּא כְדָרְלָעׁמֶר וְהַמִּלָכִים הַ אָשֵר אָתוֹ וַיַּכָּוֹ אֵת־רָפָאִים בְּעַשִּתְרָת קַרְנַיִם וְאֵת־הַזּוּוֹיֵים ּ בָּהַם וָאֵת הָאֵימִים בִּשָּׁוָה קִרְיָתָיִם: וָאֶת־הַחֹרֶי בְּהַרְרֶם ּ שֶׁעֶיר עַד אֵיל פַּארָן אָשֶר עַל־הַמִּדבֵּר: יַנִישָּׁבוּ וַיָּבֹאוּ יַ אֶלֿ־עֵין מִשְׁפָּט' הַוֹא קָבֵּשׁ וַיַּבוּ אֶת־כָּל־שְׂדָה הָעֲמֶלֵקִי ַה וָגַם אַת־הָאֵמֹלִי הַיֹּשֻׁב בְּחַצְצְן תָמָר: וַיֵּצֵא מֶלֶךְ־סְרֹם הַ וָּצֵא מֶלֶרְ־סְרֹם וּמֶלֶךְ עֲמֹרָה וּמֶלֶךְ אַדְמָה וּמֱלֶךְ °צביים וּמֶלֶךְ בָּלַע הִוא־ ע צַעַר וַיַּעַרכָו אָתָם מִלְחָמָה בְּעֵמֶק הַשִּׂרִים: אֶת בָּדָרַלָעֹמֵר מֵלֶך עִילָם וְתִדְעָל מֱלֶך גוֹיִם וְאַמְרָפֶּל מֱלֶךְ שָׁנָעָר וָאַרִיוֹך מֵלֵך אֵלָסָר אַרְבָּעָה מִלָּכִים אֵת־הַחֲמִשָּה: ּוּעֲמֵק הַשִּׂהִים בֵּאֶרָת בָּאֱרֹת חֵמָּר וַיַּנֶסוּ מֱלֶּךְ־סְרָם ּ ַרָּקְלוּ־שָׁמָה וְהַנִּשְׁאָרָים הֶּרָה נָּסוּ: וַיִּפְּלוּ־שָׁמָה וְהַנִּשְׁאָרָים הֶּרָה נָּסוּ: וֹיַיִּקְחוּוּ אֵת־ <sub>־ב</sub> בָּל־רְכֻּשׁסְדָם וַעֲמַרֶּה וְאֶת־בָּל־אָכְלָם וַיֵּלֵבוּ: וַיִּקְחוּ אֶת־ לָוֹט וָאֶת־רְכֶשֶׁוֹ בֶּן־אֲחֶי אַבְרָם וַיֵּלֵכוּ וְהָוֹא ישָׁב בִּסְרְם: ּי וַיָּבא' הַפָּלִיט וַיַגָּד לְאַבְרֶם הָעבְרֵי וְהוּא שׁבֵן בְּאֵלֹנִי יִי ַמַמְרֵא הָאֱמֹרִי אֲחֶי אֶשְׁכֹּל' וַאֲחֵי עָנֵר וְהָם בַּעֲלֵי בְרִית־ ּירַ אַבְרָם: וַיִּשְׁמֵע אַבְרָם כִּי נִשְׁבָּה אָחֵיו וַיַָּרֵק אֵת־חֲנִיכָּיו ייַ

בארות חמר. בארות הרבה היו שם שנוטלים משם אדמה לטיט של בנין (אונקלום). ומ"א שהיה הטיט (מוגבל) בהם, ונעשה גם למלך סדום שילא משם. לפי שהיו באומות מקלתן שלא היו מאמינים שנילול אברהם מאור כשדים מכבשן האש, וכיון שילא זה מן החמר האמינו באברהם למפרע (ב"ר שם): הרה גסו. להר נסו. הרה כמו להר. כל חיבה שלריכה למ"ד בתחלתה הטיל לה ה"א בסופה. ויש חילוק בין הרה לההרה, שה"א שבסוף התיבה עומדת במקום למ"ד שבראשה, אבל אינה עומדת במקום למ"ד ונקודה (ס"א לנקוד) פתח תחתיה, והרי הרה כמו להר או כמו אל הר ואינו מפרש לאיזה הר אלא שכל א' נס באשר מלא הר תחלה. וכשהוא נותן ה"א בראשה לכתוב ההרה או המדברה פתרונו כמו אל ההר או כמו לההר, ומשמע לאותו הר הידוע ומפורש כפרשה: (יב) והוא יושב בסדום. מי גרס לו זאת, ישיכחו כסדום (שם): (יג) ויבא הפליט. לפי פשוטו זה עוג שפלט מן המלחמה, והוא שכחוב כי רק עוג נשאר מיתר הרפאים (דברים ג:יא) וזהו נשאר, שלא הרגוהו אמרפל וחביריו כשהכו אח הרפאים בעשתרוח קרנים. תנחומא (חקח כה). ומדרש ב"ר, זה עוג שפלט מדור המבול, וזהו מיחר הרפאים, שנאמר הנפילים היו בארץ וגו' (לעיל ו:ד). ומחכוין שיהרג אברם וישא את שרה (ב"ר שם): העבדי. שבא מעבר הנהר (שם): בעלי ברית אברם. שכרתו עמו ברית [ד"ח, שהשיחו לו עלה על המילה (שם) כמו שמפורש במקום אחר (ברש"י תחלת וירא)]: (יד) וירק. כחרגומו וזריז. וכן והריקוחי אחריכם חרב (ויקרא כוגלג) אזדיין בחרבי עליכם. וכן אריק תרבי (שמות טוגט). וכן והרק חנית וסגור (תהלים לה:ג): חגיביו. [חניכו כתיב |ס"א קרי) זה אליעזר שחנכו

ומקומות והמליכו איש עליהם ושמו תדעל (ב"ר מב:ד): (ב) ברע. רע לשמים ורע לבריות: ברשע. שנחעלה ברשעו: שנאב. שונא אביו שבשמים: שמאבר. שם אבר לעוף ולקפון ולמרוד בהקב"ה (תנחומא ח): בלע. שם העיר (ב"ר שם ה): (ג) עמק השדים. כך שמו, על שם שהיו כו שדות הרכה (אונקלום): הוא ים המלח. לאחר זמן נמשך הים לתוכו ונעשה ים המלח. ומדרש אגדה אומר שנתבקעו הלורים סביבותיו ונמשכו יאורים לחוכו (כ"ר שם): (ד) שתים עשרה שנה עבדו. חמשה מלכים הללו אח כדרלטומר: (ה) ובארבע עשרה שנה. למרדן (פס): בא בדרלעומד. לפי שהוא היה בעל המעשה נכנם בעובי הקורה (שם): והמלבים וגוי. אלו שלשה מלכים: זוזים. הם זמזומים (דברים ב:כ): (ו) בהררם. בהר שלהם (אונקלום): איל פארן. כחרגומו מישר. ואומר אני שאין איל לשון מישור אלא מישור של פארן איל שמו. ושל ממרא אלוני שמו. ושל ירדן ככר שמו. ושל שטים אבל שמו אבל השטים (דברים לג:מט). וכן בעל גד (יהושע יא:יז) בעל שמו. וכולן מתורגמין מישר, וכל אחד שמו טליו: על המדבר. אלל המדבר, כמו וטליו מטה מנשה (במדבר ב:כ): (ז) עין משפט הוא קרש. ע"ם העתיד, שעתידין משה ואהרן להשפט שם על עסקי אותו הטין, והם מי מריבה (תנחומא ח). נואונקלום תרגמו כפשוטו, מקום שהיו בני המדינה מתקבלים שם לכל משפטן: שדה העמלקי. עדיין לא נולד עמלק, ונקרא על שם הטחיד (כ"ר מכ:ז; תנחומה ח): בחצצן תמר. הוא טין גדי, מקרא מלא כדכרי הימים (כ כ:כ) כיהושפט: (ט) אדבעה מלכים וגוי. ואעפ"כ (נחו המועטים, להודיעך שגבורים היו, ואעפ"כ לא נמנע אברהם מלרדוף אחריהם: (י) בארות

Bera, king of Sodom: Birsha, king of Gomorrah; Shinab, king of Admah; Shemeber, king of 7ehoiim: and the king of Bela. which is Zoar, 3 All these had joined at the Valley of Siddim, now the Salt Sea. 4 Twelve years they served Chedorlaomer, and they rebelled thirteen years. 5 In the fourteenth year. Chedorlaomer and the kings who were with him came and struck the Rephaim at Ashteroth-karnaim, the Zuzim in Ham, the Emim at Shaveh-kiriathaim: 6 and the Horites in their mountains of Seir, as far as the Plain of Paran which is by the desert, 7 Then they turned back and came to En-mishpat, which is Kadesh; they struck all the territory of the Amalekites; and also the Amorites who dwell in Hazazon-tamar.

Sodom Is

<sup>8</sup> And the king of Sodom went forth with the king of Gomorrah, the king of Admah, the king Defeated of Zeboiim and the king of Bela, which is Zoar, and engaged them in battle in the Valley of Siddim: 9 With Chedorlaomer, king of Elam; Tidal, king of Goiim; Amraphel, king of Shinar; and Arioch, king of Ellasar — four kings against five.

10 The Valleu of Siddim was full of bitumen wells. The kings of Sodom and Gomorrah fled and fell into them while the rest fled to a mountain. 11 They seized all the wealth of Sodom and Lot Taken Gomorrah and all their food and they departed. 12 And they captured Lot and his possessions Captive — Abram's nephew — and they left; for he was residing in Sodom.

13 Then there came the fugitive and told Abram, the luri, who dwelt in the plains of Mamre. Saves Lot the Amorite, the brother of Eshcol and the brother of Aner, these being Abram's allies. 14 And when Abram heard that his kinsman was taken captive, he armed his disciples who had been

kingdoms, but from others, as well - from anyone they suspected of sympathizing with the rebels (vs. 5-6).

- 3-5. בל-אלה חברו All these had joined. According to the chronology of Seder Olam, all nine warring kings had gathered for a peace conference, at which it was agreed that the five kings (v. 2) would pay tribute to Chedorlaomer and his allies (v. 1), an arrangement that remained in force for twelve years. Then, the five kings rebelled and for a period of thirteen years refused to acknowledge the superiority of the four. Finally, in the fourteenth year, the four kings initiated a war to bring an end to the rebellion. They marched southward, conquering every nation they suspected of complicity in the rebellion, or that they feared would join forces with the five northern kings.
- 7. וישבו Then they turned back. Having terrorized the southern kingdoms, the four kings turned back northward to their real goal, the conquest of the rebel kingdoms.
- 8-10. Sodom is defeated. This was the key battle of the rebellion. With his four allies, the king of Sodom took the initiative in attacking Chedorlaomer's invading force (Haamek Davar). To give themselves the advantage, the five kings chose a battlefield that could be defended by an outnumbered army with the advantage of familiarity with the terrain. Had they been brave and able fighters, they would have won, but the kings of Sodom and Gomorrah were soft and decadent. Not only were they routed, they fled in such panic that they fell into the very pits that they had relied on to give them the upper hand (R' Hirsch).
- 12. Lot taken captive. The Midrash notes that the invaders took Lot captive because of his relationship to Abraham. They put him in a cage and boasted, "We have captured Abram's nephewl" As the verse implies, he deserved his fate

for he was residing in Sodom, having chosen of his own free will to leave Abraham and associate with wicked people (Yafeh To'ar). According to Sforno, they reckoned that the wealthy Abraham would be ready to pay a stiff ransom to free his nephew.

Zohar explains that Abraham was a target of the kings, because he weaned people away from idolatry and taught them to serve God. Also, God incited them to this course so that Abraham would defeat them and thereby become so respected that people would be attracted to his teachings.

13. הפליט — The fugitive. The Midrash identifies him as the giant Og, king of Bashan, the only fugitive who survived the Flood. In the plain meaning, he is called a fugitive because he had just escaped the battle of the Rephaim, which had been conquered by the four kings [see Deut. 3:11].

The Midrash notes that Og had a nefarious motive. He hoped to incite Abraham to go to war to rescue Lot, confident that he would be killed in the battle, and Og would then be able to take Sarah as his queen (Rashi). God rewards for good and punishes for evil: For his good deed of informing Abraham, Og was rewarded with exceptionally long life; for his wicked motive, however, he ultimately fell into the hands of Abraham's descendants.

העברי — The luri. For the reason for this name, see introduction to Chapter 12. Alternatively, the name means that he was a descendant of Eber. Only Abraham's descendants are called "Ivrim" for they alone spoke Hebrew, Eber's language. His other descendants spoke Aramaic, and are called Arameans (Radak).

### 14-16. Abraham saves Lot.

14. וַיָּרֶק אָת־תָּגִיכָּיו — He armed his disciples. Abraham armed the disciples he had educated in the service of Hashem. The

טו

ילידי ביתה תלת מאה ותמני עסר ורדף עד דו: טואתפלג עליהוו ליליא הוא ועבדוהי ומחונון ורדפנון עד חובה די מצפונא לדַמַשָּק: מונאַתֶב יַת כַּל קניַנא ואף ית לוט בַר אחוהי וקנינה אתיב ואף ית נשיא וית עמא: יי ונפק מלכא דסדום לקדמותה בתר דתב מלממחי ית בַרַלַעומר ויַת מַלְכַיַא די עמה למישר מפנא הוא אתר בית ריסא דמלכא: יחומלכי צדק מלכא דירושלם אפיק לחם נחמר והוא משמש קדם אל עלאה: יט וברכה ואמר בריך אברם לאל עלַאַה דַּקנינה שְמַיַּא וְאַרעַא: בּוּבְריַהְ אַל עַלַאַה דַּמְסֵר סַנָאַירְ בִּידַרְ ויהַב לה חד מן עסרא מכלא: כאואמר מלכא דסדום לאברם הב לי נפשתא וקנינא (סב) דבר לה: כבואמר אברם למלכא דסדום ארימית ידי בצלו קדם יי (קדם) אַל עַלַאַה דַּקְנִינַה שְׁמֵיא ואַרעא: כּג אם מחוטא ועד ערקת מסנא ואם אסב מכל די לך ולא חימר אנא עתרית ית אַבְרָם: כּד לְחוֹד (בַּר) מְדַאַבְלוּ עוּלְמֵיַא וַחַלַק גָבַרַיַּא דִּי אַזַלוּ עִמִּי עַנַר אַשְׁכּל וממרא אנון יקבלון חלקהון: אבתר

ילידי ביתו שמנה עשר ושלש מאות וירדף עד־הַן: יש וַיַּחַלֵּק עַלִיהָם ו לַיַלָה הָוּא וַעַבָּדָיו וַיַּבֶּם וַיִּרְדְפָם עַר־ יו חובה אַשַר מַשָּמאל לְדָמֵשָׁק: וַנַּשָׁב אָת כַּל־הַרְכֵשׁ וְגַם " את־לוט אחיו ורכשוֹ הַשִּׁיב וְגַם אַת־הַנַּשִׁים וְאֵת־הָעָם: ין ויצא מלך־סדם לקראתו אחרי שובו מהכות את־ כּדרלעמר ואת־הַמַּלַכִים אַשֵּר אָתוּ אֵל־עַמַק שַׁוֶה הָוּא יין עמק המלר: ומַלכִּי־צָּרָק מֵלֶךְ שַׁלֶּם הוֹצִיא לַחֶם וַיִּין יי וָהוּא כהָן לָאֵל עָלִיוֹן: וַיִבֶּרְכָהוּ וַיֹּאמֵר בַּרְוֹךְ אַבְרָם לְאֵל ב עַלִּיוֹן קנֵה שַׁמַיִם וַאַרֵץ: וּבַרוּךְ אֵל עַלִּיוֹן אֲשֶׁר־מִגַּן בּ בא צַרֵיך בִּיַדֵך וַיָּתַן־לִו מַעֲשֵר מִכָּל: וַיָּאמֵר מֵלֶך־סִדָם אֵל־ בּ אַבָרֶם תַּן־לֵי הַנָּפָשׁ וְהַרָכֶשׁ קַח־לֶך: וַיָּאמֶר אַבָרָם אֵל־ מֶלֶךְ סְרָם הַרִמֹתִי יָדִי אֵל־יהוה אֵל עַלִיוֹן קנָה שַמֵּים בּג וַאַרֵץ: אָם־מְחוּט' וְעֵד שִׁרוֹךְ־נַעַל וָאִם־אֵקַח מְכַּל־ בּי אַשַר־לַךְ וָלָא תאמָר אַנִי הַעֲשַׁרְתִּי אָת־אַבְרֵם: בִּלְעַבִּיי - בּיַ רק אשר אַכָלוּ הַנַּעַרִים וְחֵלֵק הַאַנַשִּׁים אַשֵּׁר הַלְכוּ אַתִּי א ענר אשכל וממרא הם יקחו חלקם: אחרו

ומ"א, רמז לו על המנחות ועל הנסכים שיקריבו שם בניו (ב"ר שם): (יני) קנה שמים וארץ. כמו עושה שמים וארץ, על ידי עשייחו קנאן להיוח שלו: (ב) אשר מגן. וארץ. כמו עושה שמים וארץ, על ידי עשייחו קנאן להיוח שלו: (ב) אשר מגן. אשר הסגיר (אונקלום). וכן אמגנך ישראל (הושע יא:ח): ויתן לו. אברס (ב"ר מג:ח; מס"ר כה וקכו:)): מעשר מבל. אשר לו, לפי שהיה כהן: (בא) תן לי הגפש. מן השבי שלי שהללח, החזר לי הגופים לבדם: (בב) הרמתי ידי. לשן שבועה, מרים אני אח ידי לאל עליון (ב"ר מג:ם; חרגום יונחן). וכן בי נשבעחי (להלן כב:מי) נשבע אלי. וכן נחתי כסף השדה וקחהו ממני: (בג) אם מחוט ועד שרוך נעל. אעכב לעלמי מן השבי: ואם אקח מבל אשר לך. וא"ח למע לי שכר מבית גניון לא לקת: ולא תאמר וגרי. שהקב"ה הבטיחני לעשרני, שלאמר ואברים. עבדי אשר הלבו אתי ועוד עבר אשבול וממרא וגרי. לע"פ שעבדי נכנסו למלחמה, הלבו אתי ועוד עבר אשבול וממרא וגרי. אע"פ שעבדי נכנסו למלחמה, מלקם. וממנו למד דוד, שאמר כחלק היורד במלחמה וכחלק היושב על הכלים שלחם. וממנו (מד לוד, שאמר כחלק היורד במלחמה וכחלק היושב על הכלים יחדיו יחנוק (שמואל ל:בד). ולכך נלחר וייה מהיום ההוא ומעלה ושימה לחוק השפט (שם כה), ולא נאמר והלאה, לפי שכבר ניתן החוק בימי אברהם (ב"ר מגוט): ומשפט (שם כה), ולא נאמר והלאה, לפי שכבר ניתן החוק בימי אברהם (ב"ר מגנט):

למנוחן, [ס"א שחינך אוחו למנוחן והוא לשון החחלם כניסם האדם או כלי לאומנות שהוא מחיד לשמוד בה. זכן חנוך לנער (משלי כב:ו) חנוכח המזבח (במדבר ז:יא) חנוכח הביח (מהלים ל:א). ובלע"ז קורין לו אינלייני"ר: שמונה עשר וגרי. כנחינו חנוכח הביח (מהלים ל:א). ובלע"ז קורין לו אינלייני"ר: שמונה עשר וגרי. כרנחינו אחכר אלימור לבדו היה והוא מנין בימוריא ש שו (ב"ר מג:ב; נדרים לב.): עד דן. אחכר אלימור לבדו בחלה שמחידין בניו להממיד שם שגל (מנהדרין לו.): (טו) ויוחלק של יהם. לפי פשוטו סרם המקרא, ויחלק הוא ושבדיו שליהם לילה, כדרך הרודפים שמתפלגים אחר הכרדפים כשבורחים זה לכאן וזה לכאן: לידה. כלותר אחר שחשכה לא נמנע מלרדפם. ומ"א, שנחלק הלילה, ובחליו הראשון נטשה לו נם, וחליו השני נשמר ובא לו לחלוח לילה של מלרים (ב"ר שם): עד חובה. אין מקום ששוח חובה, ודן קורא חובה ע"ש עבודת כוכבים שמחידה להיות שם (מנחומא יג): (יז) עמק שוה. כך שמו כחברנות, למישר מפנא, פנוי מאילנות ומכל מכשל: עמק המלך. בית רימא דמלכא כתרנותו, למישר מיא אושים קנים שהיה מיוחד למלך ללחק שם. ומ"א, ממק מהושו שם כל האומות והמליכו את אברם שליהם לנשר של בה לות בניו (מוקו): לחם וייך. כך שהוש ליעים ליעים מלמהה, והראה לו של שרב מרנו מל שנו של שרב לת בניו (מנחומא טו). לודים ליעים משושים ליעים ממחלה והראה לו שלאן בלים לות כניו (מנחות) טו). שושים ליעים ממחלה והראה לו שלאון בלבו עליו על שרב את בניו (מנחות) טו).

Sages fault him for using Torah scholars to wage war, and maintain that this was one of the reasons his descendants were consigned to Egyptian servitude (*Nedarim* 32a).

The Talmud offers a Midrashic interpretation that the 318 warriors whom Abraham mobilized consisted of one person, Abraham's loyal servant Eliezer. He was equivalent to 318 people, as indicated by the numerical value of his name, which equals that number (ibid.).

יְלְידֵי בְּיתוּ Who had been born in his house. Abraham and Sarah had converted many disciples, but the ones who were most receptive to their teachings were those who had been in their household from birth. Lot, however, had formed his

attitudes and character before he came under Abraham's tutelage, and Abraham could only refine him, not transform him (R' Hirsch).

ער־דָּין — As far as Dan. At Dan, in the north of Eretz Yisrael, Abraham's strength ebbed because he foresaw prophetically that his descendants would set up a calf there as an idol [I Kings 12:29] (Rashi). This is one of many instances in the Torah where future events have an effect on current history. The sense of this phenomenon is that the potential for the future is contained in the present; if there was idolatry in Abraham's offspring, it indicated an insufficiency in him.

15. לְיָלֶה — At night. Even at night Abraham continued the

born in his house — three hundred and eighteen — and he pursued them as far as Dan. 15 And he with his servants deployed against them at night and struck them; he pursued them as far as Hobah which is to the north of Damascus. 16 He brought back all the possessions: he also brought back his kinsman, Lot, with his possessions, as well as the women and the people

- 17 The king of Sodom went out to meet him after his return from defeating Chedorlagmer and Abraham the kings that were with him, to the Valley of Shaveh which is the king's valley. 18 But Malchi-Shuns zedek, king of Salem, brought out bread and wine; he was a priest of God, the Most High, 19 He blessed him sauing: "Blessed is Abram of God, the Most High, Maker of heaven and earth: <sup>20</sup> and blessed be God. the Most High, Who has delivered your foes into your hand": and he gave him a tenth of everuthing.
  - <sup>21</sup> The king of Sodom said to Abram: "Give me the people and take the possessions for uourself."
  - <sup>22</sup> Abram said to the king of Sodom: "I lift up mu hand to HASHEM, God, the Most High, Maker of heaven and earth. 23 if so much as a thread to a shoestrap: or if I shall take from anuthing of uours! So uou shall not sau, 'It is I who made Abram rich,' 24 Far from me! Only what the young men have eaten, and the share of the men who accompanied me; Aner, Eshcol, and Mamre theu will take their portion."

pursuit, splitting up his forces to follow the fugitives as they scattered in various directions (Rashi), and he forced them to return home ignominiously (Ramban).

- 16. וגם את־לוט Also . . . Lot. First the Torah lists the lesser accomplishment, that Abraham was able to retrieve and return all the property that had been looted by the marauders. Then it relates the greater triumph — the one that was Abraham's goal — the rescue of Lot, even though one would have expected the defeated kings to avenge themselves against Abraham by killing his nephew (Or HaChaim).
- 18-24. Abraham shuns honors. The king of Sodom emerged by a miracle from the pit where he had been trapped; this, too, was a Divine proof of Abraham's greatness. Despite his humiliation and the clear demonstration of Abraham's moral and military superiority, the Sodomite ruler puts on airs. As the Midrash relates, he had the gall to tell Abraham, "Just as you emerged unscathed from the furnace of Ur Kasdim, so I emerged from the pit!" The common people, however, reacted differently. They proclaimed to Abraham, "You are our king and god!" To which Abraham responded, "The world does not lack its King, and the world does not lack its God!"
- 18. ומלפי־צדק But Malchizedek. After meeting Abraham at the Valley of Shaveh, the king of Sodom escorted him to the city of Salem [= Jerusalem] where they were met by Malchizedek, whom the Sages identify as Shem, son of Noah. He was called Malchizedek because he was the king [מֵלֶר] of the future site of the Temple, the home of righteousness [צֶרֶק]. As the most honored of Noah's children, Shem was made the priest of God in Jerusalem (Ramban).
- שוו Bread and wine. By bringing Abraham and his battle-weary warriors the customary refreshments (comp. II Samuel 17:27ff], Malchizedek showed that he bore Abraham no ill will for having killed his offspring, for Chedorlaomer was King of Elam, which was founded by Shem's firstborn [see 10:22] (Rashi).

- בהו לאל עליוו A priest of God, the Most High. Unlike the priests of the other nations who served angels. Malchizedek served Hashem (Ramban).
- 19. The Sages derive that Malchizedek did not pass on the priesthood to his heirs; it was stripped from him and given to Abraham (Nedarim 32b), Even though Abraham himself was a descendant of Malchizedek, i.e., Shem, he won the priesthood through personal merit, not through inheritance (Ran, ibid.).
- 20. וברוה אל And blessed be God. How can a human being bless God, as if man is capable of giving Him something He lacks? A blessing is an acknowledgment that God is the Source of all good (Chinuch §430), When used to bless God, the word for blessing, berachah, is derived from בַּרֶבָה, a spring, meaning that God is like a never-ending spring, that provides a constant flow of blessing to His creatures. Thus, when we "bless" God, we are acknowledging His majesty (Rashba: Nefesh HaChaim).
- מעשר מבל A tenth of everything. By giving tithes to Malchizedek, Abraham symbolized that his descendants would give maaser [tithes] to the Levites (Ramban).
- 21-23. Abraham declines the king's offer. Seeing Abraham's magnanimity to Malchizedek, the king of Sodom is emboldened to make an audacious request. Though Abraham, as the victor, was entitled to keep all the spoils of the war, the king asked that all his subjects be returned to him, while Abraham would keep the wealth. To show devotion to God, however, Abraham rejected any personal gain from his victory, human and material. He vowed, "Even the most insignificant spoils of my victories will I not retain - thus have I vowed to HASHEM" (Ibn Caspi). I decline all personal gains so that you will not go about boasting that it was you, rather than God, who made me rich (Rashi). That he returned the spoils was praiseworthy, but the Sages maintain that in returning the people, he erred, because he thereby prevented them from being taught the way of God (Nedarim 32a).

זענער

פתגמיא האליו הוה פתגמא דיי עם אברם בנבואה למימר לא תדחל אברם מימרי תקוף לה אגרה סגי לחדא: בואמר אברם יי אלהים מה תתו לי וַאַנַא אַזַל בַּלָא וֹלַד וּבַר פַּרנסא הדין דבביתי הוא דמשקאה אליעזר: גואמר אברם הא לי לא יהבת ולד והא בר ביתי ירית יתי: דוהא פתגמא דיי עמה למימר לא ירתנה דין אלהן בר דתוליד הוא ירתנה: הואפיק יתה לברא ואמר אסתכי כעו לצית שמיא ומני כוכביא אם תכול לממני יתהון ואמר לה כדיו יהון בניה: יוהימין במימרא דיי וחשבה לה לובו: ונאמר לה אנא יי דאפקתר מאורא דכשראי למתו לה ית ארעא הדא למירתה: הואמר יי אלהים בְּמַא אָדָע אָרֵי אַירַתְנַה: יוּנַאַמַר לָה עגלא תלתא ועזא תַלְתַא וּדָכַר תִּלְתַא (נ״א עָגַלִין תַּלַתַא וְעָזִין הָלַת וַדְּכָרִין הָלַתָא) וְשַׁפְּנִינַא

הַּיּבֶּרִים הָאֵפֶּה הָיָה דְבַרִיהוֹה אֶל־אַבָּרָם בַּמִּחְחֶה בְּאִרְר אַלּיתְ אַבְּרָם אָרְנֵי יֶהוֹה מָה־תִּמֶּן בַּיִּהְ וְאָנְכִי הוֹלֵךְ בְּאִרְר אַלּיתְ אַבְּרָם אָרְנֵי יֻהוֹה מַה־תִּמֶּן בִּיהֹתִה וַלֵּשְ אַתִּיבּ בְּאָרְר אַלִּיתְ לָא נָתַתְּה זְרַע וְהִנָּה בֶּן־בֵּיתִי יוֹרָשׁ אֹתִי: וַיָּאמֶר בְּיִּעְ הָאַנְין לֵאמֹר לְא יִירָשְׁךְּ זֶהְ בִּיקִי יוֹרָשׁ אְתִי: וַיְּאמֶר הְּבָּר הִבְּרָם אָבְיָם אָבְיִי הַבְּיִם אִבְּיִם אִבְּים אִבְּיִם אִבְּיִם אַבְּיִם אַבְּיִם אַבְּיִם אַבְּיִם אַבְיִם הָּאַבֶּיוּ הַבְּיִּתְי יִבְּעָּבְּים אַבְּיִתְי יוֹרָשׁ אְתִי: וְיִּאמֶר הְיִבְּים אַבְּיִם אַבְּיִבְּים אִבּרְיִם הָּוֹצְא אֹתוֹ הַחוֹּצָה וַיִּאמֶר הְנִּאמֶר הְנִּאמֶר אָלִי לֵּאמִר אָלִי לֵא יִירָשֶׁךְּ וְהָבְּיִתְי יִהוֹה אֲשֶׁר הְוֹצְאתִיךְ לִּיִּבְיִים הָּאַבֶּיתְ וְנִי יְהָוֹה בְּמָּבְיִם אַבְּרָם הָּוֹלְים הָּנְעִי הְבָּרְים אָבְיִים אָבְיִים הְנִיּאמֶר אָלִי לִּעְבָּר הִבְּיִבְּים אִבּרְיִם הָּוֹלְים בְּנִילְים אָבְיִים אָבְיִים אָבְייִם הְּנִילְים אָבְּיִבְים אָבְיִים אָבְּיִים לְּנָתְ הִנְּיִי הְנְיִים בְּנִיתְי וֹבְּבְיִים אָבְיִים אָבְיִים בְּנִיּבְייִם הְּנָּעְר אָבְיִים בְּעָּבְיי הִוֹנְם הְבָּבְיים אָבּייִבְיים הְנִיּבְיים בְּנִייִּבְים אָבְייִים הְּנִילִים בְּנִייִּם הְנִיּבְייִים הְנָאֵבְּים הְנִייִּים לְנָבְיי הְוֹבְּיתְי הְנִייְים בְיִישְׁתְּעְתְ וְעֵז מִשְׁלְשׁתְ וְעֵז מִשְׁלְּשָׁת וְאֵז מִשְׁלְשָׁת וְאֵז מִשְׁלְשׁת וְאֵז מִשְׁלְשׁת וְעִז מִשְׁלְשׁת וְעִז מִשְׁבְּשׁת וְאֵי מִשְׁבְּשׁת וְעִי בִּיבּיי בִּייִים הָּאָבְּים בְּמִּוּחְהָּייִי בְּיִים הְיּאָבְיים בְּיִּאבּיים בְּיִיּאבּיים בְּיִּישְׁהְיּבְיים הְיּבְּיִים הְיּבְּיִים הְיִיּבְים הְנִיּבְיים הְיּבְיּבְיים בְּיִיּבְים בְּיִיּבְיּתְיוֹים בְּיִיּבְיים בְּיִיּבְיים בְּיּבְּים בְּיּבְּים בְּיּבְּים בְּנִיים הְיּבְּיּבְים הְיּבְּיים בְּיִים הְיּבְיים בְּיִים הְיּבְיים בְּיִים בְּיִים הְנִיּבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְיּבְּים בְּיִבְּים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּיבְּים בְּבִּים בְּבְּבְּים בְּבּבְּים בְּבְּבְּים בְּבִּבְּים בְּבִּבְּים בְּבּבְּבְים

\_\_\_

(א) אחר הדברים האלה. כ"מ שנאמר אחר, סמוך, אחרי, מופלג (ב"ר מד:ה). אחר הדברים האלה, לחר שנטבה לו נס זה שהרג אח המלכים והיה דואג ואומר שמא אחר הדברים האלה, אחר שנטבה לו נס זה שהרג אח המלכים והיה דואג ואומר שמא קבלחי שכר על כל לדקוחי, לכך אמר לו המקום אל תירא אברם (שם ד; חרגום יונמן): אגבי מגן לך. מן העונא, שלא ספנש על כל אומן נפשות שהרגת (נ"ר שם; עדר"א פכר"ז). ומה שאחה דואג על קבול שכרך, שכרף הרבה מאד (נ"ר שם). [יש לי לחת בדר כדבר היחים (ב כה:ם) ויואמר אמליה ולאיש האלהים וגו':] (ב) הולך עדידי. לדשכר בדברי היחים (ב כה:ם) ויואמר אמליה ולאיש האלהים וגו':] (ב) הולך עדידי. כאבר כדברי היחים פירש ושון יויט, וחבר לו ער ושונה (מלאכי בייב). ערירי שלי יויש, וחבר לו ער ושונה (מלאכי בייב). ערירי מפר כיים, ובלע"ז דשאנפנטי"ש. ולי נראה ער ושונה מגזרת ולבי ער (שה"ש ה:ב, שבת נה:), וכן ערור ערוני וערירי לשון חורבן, וכן ערו ערו (חהלים קלז:ז), וכן ערות יסוד (חבקוק ג:יג), וכן ערער חשתערער (ירמיה נא:מו), וכן כי ארזה ערה (לפניה ב:די): ובן משק ביתי. כתרגומו, שכל ביחי ניזון על פיו, כמו ועל פיך ישק (להלן מאזמ), אפוטרופם שלי, ואילו היה לי בן היה בני ממונה על שלי: דמשק. לפי התרגום, מדמשק היה. ולפי מדרש אנדה, שרדף היה בני ממונה על שלי: דמשק. לפי התרגום, מדמשק היה. ולפי מדרש אנדה, שרדף היה בני ממונה על שלי: דמשק. לפי התרגום, מדמשק היה. ולפי ממונה על שלי: דמשק. לפי החרגום, מדמשק היה. ולפי מדרש אנדה, שרדף

15.

1-6. God's reassurance to Abraham. Fear not, Abram. It is axiomatic that God treats a person according to what his deeds have earned him, and that his store of merit becomes depleted if God changes the course of nature for his benefit. Apprehensive, therefore, that all his merits had been consumed by the miracle of his victory over the kings, Abraham feared that he could no longer expect Divine assistance in the future, and that he might be punished for having slain enemy soldiers in the fray (Rashi). Moreover, the successors to the defeated kings might collect even greater armies and stage a reprisal attack on him (Ramban). Consequently, God appeared to Abraham and reassured him.

1. אָנְכִּי מְּנֵן לָּךְּ: — I am a shield for you. You need not fear punishment, nor need you fear for the future (Rashi). This assurance is immortalized in the Amidah/Shemoneh Esrei prayer, the first blessing of which describes God as Shield of Abraham. It is God's promise that the inner spark of Abraham's

heritage will never be extinguished from the Jewish people.

2. אָרְנִי הִי — My Lord, Hashem/Elohim. This is an unusual combination of Divine Names. Abraham addressed God as my Lord, indicating complete obedience and acknowledgement of His mastery, and the Sages comment that he was the first person ever to refer to God as Adon [Master] (Berachos 7b). The second Name in our verse, Hashem/Elohim, is spelled like the Four-letter Name, but punctuated and pronounced Elohim. This usage combines the Names that refer respectively to mercy and judgment. By this combination, Abraham was saying that God is merciful even in judgment (Rashi, Deuteronomy 3:24, according to Mizrachi). As R' Hirsch explains, even God's imposition of harsh judgment is, in essence, merciful, because in His wisdom He knows when harsh judgment is necessary to lay the foundation of a brighter future.

יְאָנְדִי הוּלְּדְ עֵּרִיףי — Seeing that I go childless. Of what avail will Your gifts be to me? Since I am childless, whatever You give 15 God's

ance to

Abraham

After these events, the word of HASHEM came to Abram in a vision, saying, "Fear not, Abram, I am a shield for you; your reward is very great."

<sup>2</sup> And Abram said, "My Lord, HASHEM/ELOHIM: What can You give me seeing that I go childless, and the steward of my house is the Damascene Eliezer?"

<sup>3</sup> Then Abram said, "See, to me You have given no offspring; and see, my steward inherits me..."

<sup>4</sup> Suddenly, the word of HASHEM came to him, saying: "That one will not inherit you. Only him that shall come forth from within you shall inherit you." <sup>5</sup> And He took him outside, and said, "Gaze, now, toward the Heavens, and count the stars if you are able to count them!" And He said to him, "So shall your offspring be!" <sup>6</sup> And he trusted in HASHEM, and He reckoned it to him as righteousness.

Covenant as righteousne Between 7 He said to the Parts: inhorit it "

<sup>7</sup> He said to him, "I am HASHEM Who brought you out of Ur Kasdim to give you this land to inherit it."

The Promise of the Land

<sup>8</sup> He said, "My Lord, HASHEM/ELOHIM: Whereby shall I know that I am to inherit it?"

9 And He said to him, "Take to Me three heifers, three goats, three rams, a turtledove, and

me will be inherited by others (B'chor Shor). Abraham's plaint was based on his undiluted commitment to the propagation of faith in God and allegiance to His teachings. He foresaw that none of his many disciples would remain completely true to that creed; even his own nephew had deserted it. Consequently, if he were to remain childless, all of God's blessings would be in vain (Akeidas Yitzchak).

- 4. אָשֶר יֵצֵא מַמְּעֵיךְ That shall come forth from within you. God promised that Abraham would have a son who would be an adult when Abraham died, so that he would not require a guardian nor be susceptible to any servant. In this way he, and none other, would be assured of being the heir (Abarbanel).
- 5. הַחּצְּה Outside. The Midrash interprets that God took Abraham outside the realm of reason and nature. Abraham knew that he and Sarah could not have children together, but God told him now that the Jewish people transcend the laws of nature, which are symbolized by the stars and constellations. Thus, even though he and Sarah were naturally incapable of having children together, they were superior to the stars and would have children, if such was God's design. This vision also symbolized to Abraham that just as no one can conquer the stars, so will no nation ever succeed in exterminating Israel (Pesikta Zutresa).

Furthermore, by comparing Israel to the stars, God indicated that when Israel does God's Will, they are above all others — like the stars; when they disobey His will, they are trampled by all — like the dust of the earth [cf. 13:16; 28:14] (Megillah 16a).

6. הַאָּמֵן בָּהי — And he trusted in HASHEM. This unswerving faith had been part of Abraham for a long time. Had the meaning been that he began to trust from that moment on, the Hebrew would have read רוב (Ibn Caspi). Rather, the sense of the verse is that Abraham submitted himself totally to God, placing in Him his total confidence and seeking all his guidance and attitudes in God's teachings (R' Hirsch).

בְּיַחְשְׁבָּהָ לוֹ צְרָקָה — And He reckoned it to him as righteousness.

God considered Abraham's faith as an act of righteousness (Rashi). Ramban understands this phrase differently: Abraham's faith had been established so clearly and so often that his belief in God's promise now could hardly have been remarkable. Instead, he explains, it was Abraham who reckned God's promise of children as a manifestation of righteous kindness, for God had made the promise unconditionally, without regard to Abraham's future merit.

7-21. The Covenant Between the Parts: the promise of the Land. According to Seder Olam, this covenant was made when Abraham was seventy years old; thus it preceded the prophetic vision of the above verses, which occurred when Abraham was seventy-five years old. Five years before he was commanded to settle in Eretz Yisrael for good, God had him go to Canaan where He showed him the following vision (Tosafos, Berachos 7b). This was the enduring covenant that after the period of exile that would include the Egyptian subjugation and enslavement, Abraham's offspring would emerge in freedom and be granted Eretz Yisrael as their eternal heritage.

8. בְּמָה אֵדֶע — Whereby shall I know. Abraham thought that the promise of the Land was conditional on the righteousness of himself and his offspring, and he feared that he was not worthy to receive it and his descendants might sin and become unworthy to retain it (Rashi; Mizrachi; Gur Aryeh, Maharzu).

By telling him to use animals to seal the covenant (v. 9), God was answering, "You and your descendants will merit the land because of the sacrifices you are about to offer, and the Temple offerings that I will institute as a means of atonement for your children." But Abraham persisted that the Temple would one day be destroyed: What merit would Israel have then? God answered that when the Jewish people recite the order of the sacrificial service, as it is contained in the daily prayers, God would consider it as if they had actually brought the offerings (Megillah 31b).

9. קחהלי – Take to Me. God commanded Abraham to take the animals and perform the following ritual in order to seal the

ובר יונא: יוקרב קדמוהי ית כל אלין ופליג יתהון בשוה ויהכ פלגיא פלוג לקבל חברה וית עופא לא פליג: אונחת עופא על פגליא ואפרח יתהון 🗠 אַברם: יבוהוה שמשא למיעל ושנתא נפלת על אברם והא אימא קבל סגי נְפַּלָת עַלוֹהִי: יג וַאֲמֵר לְאַבְרָם מַדֵּע תַּדָּע אַרי דַיַּרין יהון בּניה בארעא דלא דילהון ויפלחון בהון ויענון יתהון אַרָבַע מָאַה שָנִין: ידואַף ית עמא דּיִפַּלְחוּן בָּהוֹן דַּיִין אֲנַא וּבָתַר בֵּן יִפְקוּן בקנינא סגי: טואת תיעול לות אבהתה בשלם תתקבר בסיבו טבא: מודרא רְבִיעַאַה יָתוּבוּון הַכַא אַרי לא שלים חובא דאַמוראַה עד כִּעָן: יינהַנה שמשא עלת וקבלא הוה והא תנור דְּתָנַן וּבְעוּר דָּאֶשַׁתַא דִּי עָדַא בֵּין פּלְגַיַּא הַאָּלֶין: יחביומא ההוא גור ייַ עם אַבַרָם קיַם לְמֵימר לבניך יָהַבִּית יַת אַרְעַא הַדֵא מון נַהַרָא

יְגוֹזֵל: וַיִּקַח־לְּוֹ אֶת־כָּל־אֵׁכֶּה וַיְבַתֵּר אֹתָם בַּתְּׁנֶךְ וַיִּתַּוֹ יֵבְּ אָיש־בְּתְרָוֹ לִקְרָאת רֵעֵהוּ וְאֶת־הַצִּפְּר לָא בָתָר: וַיִּרֶד וְתַרְדֵּמָה נֵפְלֵה עַלִינ: וַיִּאֶב אֹתָם אַבְרָם: וַיְהָיִ הַשֶּׁכֶּה גְּרְלָה וְתְרְדֵּמָה נֵפְלֵה עַלִינ: וַיְּאמֶר לְאַבְרָם וְהִנִּה אֵימֶה חֲשֵׁכֵה גְּרְלֶה יְרְעֵּךְ לְא לָהֶם וַעֲבָּדִים וְעִנְּיּ אֹתֶם אַרְבַּע מֵאוֹת שָנֵה:
יִּ נְפֵּלֶת עָלֵיו: וַיְּאמֶר לְאַבְּרָם וְעִנְּיּ אֹתֶם אַרְבַּע מֵאוֹת שָנֵה:
יִּ וְעָלֶץ לְא לָהֶׁם וַעֲבָּדִים וְעִנְּיּ אֹתֶם אַרְבַּע מֵאוֹת שָנֵה:
יִּ וְעִלְטֵה הָיָהְ וְהַנֶּוֹי אֲשֶׁרְ וְלַבְּיוֹ הַלְּעֵלְה הָעָיִי יְשְׁרֵבוּ הַנְּהָ בְּשִׁלְם עָוֹן הָאֲמֶר עַב־הַנָּה: וְיְדוֹר רְבִיעִי יְשְׁוֹבוּ הַנָּה בְּי לִאְרִם הָאֲמֶר עָבַר בְּשִׁיבָה חָנְיִה הְשָּׁמֶשׁ בְּאָה וְנְעַלְּטָה הָיָה וְהִנָּה תַנְּוֹר עָשָׁן וְלַפְּיד אֵשׁ אֲשֶׁר עָבַר עָבְרוּ בְּיִעְי יִשְׁלְטֵה הָיָה וְהִנָּה תַנְּוֹר עֲשָׁן וְלַפְּיד אֵשׁ אֲשֶׁר עָבַר בְּיִעִי יְשְׁלְטָה הָיָה וְהִנָּה תַנְּוֹר עָשָׁן וְלַפְּיד אֵשׁ אֲשָׁר עָבַר בְּעֵי בְיִיְבְּיִם הָאֲבֶּה וְהָנָה בְּיָּעִי יְשָׁלְ וְלַבְּיִת לָאמְר לְנַלְתִי לְבָּעְלְים הָאָנְרְים הָאֲבֶּלְיה נְנְתִי מְבְּרְים הָאָבְרִי בְּיִּעִי יְשְׁלְבִית הָאָבְרִים הָאֲבֶּה בְּיִנִם הָהֹנִיה בְּיִבְיִי הְנְבְּלְם בְּרִוֹ בְּיִבְּיִים הָאָבְיּוֹ בְּיִבְיִם הְאָבְיֹם בְּנִוֹת לֵאמְר לְנָהְיִב בְּיִבְּבְי בְּיִבְּיִ בְּיִבְבְיִב בְּיִים הָאָבְיִים הָאָבְיִים הָאָבְיִים הָאָבְיוֹי בְּיִבְבּיוֹ בְּיִבְבְיִים הָּבְּיִים הָאָבְיִים הָאָבְיִים הָבְּבְּיִב בְּיִים הָּבְּיִים הְבִּבְּיִים הְבְּיִים הָבּיִים בְּיִבְּים הְיִבְּיִים הְבָּבְּים בְּיִבְיִים הָּבְּבְּים הְבִּיִים הְיִבּבּים בְּבְיּבְים הָּבְיּבְים הְבִיּבְים הְבָּיִים הְיִבְים הְיִים בְּיבְבְים הְנִבּים הְיִבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּיִים בְּבְבְּים בְּבְּבְיּבְים בְּיִים בְּבְּבְבּבּים בְּיִים בְּיִבְיְבְּיִים הָּבְּיִבְים בְּבְיּבְים בְּיבּבּים בְּיבְים בְיבְבְים בְּבְבְּבְים בְּבְבְּים בְּבְיּבְים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּבְיּבְים בְּיבְּים בְּבָּים בְּיִבְּים בְּבְּבְים בְּבְיּבְּבְים בְּבְיבְים בְּבְּבְּבְים בְּבָּבְים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּ

בארץ לא להם. ולא נאמר בארן מלרים אלא לא להם משנולד ילחה ויגר אברם וגו' (להלו כא:לד). ויגר וס"א וישבן ילחה בגרר (שם כו:ו). וס"א ובילחה גור בארז הזאת (שם כו:ג),] וישקב גר בארן חם (תהלים קה:כג), לגור בארן באנו (להלן מז:ד): (יר) וגם את הגוי. וגם לרבות החרבע מלכיות (ב"ר מדייע) שחף הם כלים על ששעבדו את ישראל (פדר"א פכ"ח, פל"ה): דן אנבי. בעשר מכוח (ב"ר מד:כ): ברבוש גדול. בממון גדול כמו שנח' וינללו חח מלרים (שמוח יבילו: ברכוח ט.־ט:) : (טו) ואתה תבא. ולא תראה כל אלה: אל אבותיר. אביו עובד כוכבים והוא מכשרו שיכא אליו. ללמדר שעשה תרח תשוכה (כ"ר לח:יב): תקבר בשיבה טובה. בשרו שימשה ישמעאל תשובה בימיו (שם), ולא ילא משו לחרבות רעה בימיו, ולפיכך מת ה' שנים קודם זמנו וכו כיום מרד עשו (שם סג:יב): (טז) ודור רביעי ישובו הנה. לאחר שיגלו למלרים יהיו שם ג' דורות והרביעי ישובו לארץ הזאת (תרגום יונתן; שדיות בגט וכפי' הרמב"ם), לפי שבארץ כנטן היה מדבר טמו וכרת ברית זו, כדכתיב לחת לך את הארץ הזאת לרשתה (לעיל פסוק ז).וכן היה, ירד יעקב למלרים, לא וחשוב דורותיו, יהודה פרץ וחלרון, וכלב בן חלרון מבאי הארץ היה (סוטה יא:; סנהדרין סמ:): בי לא שלם עון האמורי. להיום משחלה מחרלו עד חוחו זמן, שחין הקב"ה נפרע מאומה עד שתתמלא סאתה. שנא' בסאסאה בשלחה תריבנה (ישעיה כזוח: סוטה ט.): (יו) ויהי השמש באה. כמו ויהי הם מריקים שקיהם (להלן מבולה) ויהי הם קוברים איש (מלכים ב יג:כא), כלומר, ויהי דבר זה: השמש באה. שקעה: ועלטה היה. חשר היום: והנה תנור עשן וגוי. רמז לו שיפלו המלכיות בגיהנם (פדר"א פכ"ק): באה. טעמו למעלה, לכך הוא מבואר שבאה כבר. ואם היה טעמו למטה באל"ף היה מבואר כשהיא שוקטת, ואי אפשר לומר כן, שהרי כבר כחוב ויהי השמש לבא (לעיל פסוק יב) והעברת תנור עשן לאחר מכאן היחה, נמלא שכבר שקעה. וזה חילוק בכל חיבה לשון נקבה שיסודה שתי אותיוח, כמו בא, קס, שב, כשהמעם למעלה לשון עבר הוא, כגון זה, וכגון ורחל באה (להלן כשיט) המה אלומחי (שם לזיז) הנה שבה יבמתר (רות א:מו). וכשהמעם למעה הוא לשון הווה, דבר שנעשה עכשיו והולך, כמו באה עם הלאן (להלן כט:ו) בערב היא באה ובבקר היא שבה (אסחר

יחיד (שם): ותור וגוזל. חור ובו יונה (שם): (י) ויבתר אתם. חלה כל אחד לב' חלהים. ואיו המהרא יולא מידי פשוטו. לפי שהיה כורת עמו ברית לשמור הבטחתו להוריש לבניו את הארץ, כדכתיב ביום ההוא כרת ה' את אברם ברית לאמר וגו' (להלן פסוק יח), ודרך כורתי בריח לחלק בהמה ולעבור בין בתריה, כמה שנאמר להלן העוברים בין בחרי העגל (ירמיה לד:יט), אף כאן חנור עשן ולפיד אש אשר עבר בין הגזרים הוא שלותו של שכינה שהוא אש: ואת הצפר לא בתר. לפי שהאומות נמשלו לפרים ואילים ושעירים, שנאמר סבבוני פרים רבים וגו' (תהלים כב:יג). ואומר האיל אשר ראית בעל ההרנים מלכי מדי ופרס (דניאל ח:כ). ואומר הלפיר השעיר מלך יון (שם פסוק כא). וישראל נמשלו [בחורים ובני יונה, חור שנאמר אל חתן לחית נפש תורך (תהלים עד:יט)] לבני יונה, שנאמר יונתי בחגוי הסלע (שיר השירים בזיד), לפיכך בתר הבהמות, רמז שיהיו האומות כלים והולכים, ואת הלפור לא בחר, רמז שיהיו ישראל קיימין לעולם (פדר"א פכ"ח): (יא) העיט. הוא עוף, על שם שהוא עם ושואף אל הגבלות לפוש עלי אוכל. כמו ותעם אל השלל (שמואל א טוויט): על הפגרים. על הכתרים: (ס"א הפגרים. מתרגמינו פגליא, אלא מתוד שהורגלו לתרגם איש בתרו ויהב פלגיא נתחלף להם חיבת פגליא לפלגיא ותרגמו הפגרים פלגיא. וכל המחרגם כן טועה לפי שאין לההיש בחרים לפגרים. שבחרים תרגומו פלגיא ופגרים חרגומו פגליא לשון פגול, כמו פגול הוא (ויקרא יש:ז) לשון פגר:) וישב. לשון נשיבה והפרחה, כמו ישב רוחו (חהלים המז:יח). רמו שיבא דוד בן ישי לכלוחם וחין מניחים אותו מן השמים עד שיבוא מלך המשיח (פדר"א שם): (יב) והנה אימה חשבה גדולה וגו׳. רמו לנרוס וחשך של גליוח (שם: כ"ר מד:יו): (יג) בי גר יהיה זרער. משנולד ילחק עד שילאו ישראל ממלרים ד' מאות שנה. כילד, ילחק בן ששים שנה כשנולד יעקב, ויעקב כשירד למלרים חמר ימי שני מגורי שלשים ומחת שנה (להלן מז:ט), הרי ק"ן. ובמלרים היו מחתים ועשר כמנין רד"ו הרי ת' שנה. וא"ח במלרים היו ד' מאות, הרי קהת מיורדי מלרים היה, לא וחשוב שנותיו של קהת (שמות ו:יח) ושל עמרם (שם פסוק כ) ושמנים של משה שהיה כשילאו ישראל ממלרים, אין אחה מולא אלא שלש מאות וחמשים, ואחה לריך להוליא מהם כל השנים שחי קהת אחר לידת עמרם ושחי עמרם אחר לידת משה (סדר עולם רבה פ"ג):

covenant and give it the status of an irrevocable oath (*Sforno*). As the Sages express it, even though the *merit* of the Patriarchs may have dissipated over the generations, a covenant, by definition, is irrevocable. The reasons for the use of these particular animals and that there be three of each are discussed in ArtScroll's *Bereishis*, vol. I, pp. 519-21.

ב:יד): (יח) לזרער נתתי. אמירתו של הקב"ה כאילו היא עשויה (ב"ר מד:כב):

10. בְּתָּוֶד — In the center. Abraham cut the animals into two parts. In the plain sense, the passing between the severed parts constituted the accepted ritual in those days of those who enter a covenant. The smoking furnace and fire (v.17) were emissaries of the Divine Presence, as if the Shechinah was joining Abraham in passing between the parts, to sym-

а иоила dove." <sup>10</sup> He took all these to Him: he cut them in the center, and placed each piece opposite its counterpart. The birds, however, he did not cut up.

- 11 Birds of prey descended upon the carcasses, and Abram drove them away.
- 12 And it happened, as the sun was about to set, a deep sleep fell upon Abram; and behold a dread! great darkness fell upon him.

Eauptian Exile and Redemp-

13 And He said to Abram. "Know with certainty that your offspring shall be aliens in a land not their own, they will serve them, and they will oppress them four hundred years. 14But also the nation that theu shall serve. I shall judge, and afterwards they shall leave with great wealth. 15 As for you; you shall come to your ancestors in peace; you shall be buried in a good old age. 16 And the fourth generation shall return here, for the iniquity of the Amorite shall not yet be full until then."

The Ratification of the

<sup>17</sup> So it happened: The sun set, and it was very dark. Behold — there was a smoky fymace and a torch of fire which passed between these pieces, 18On that day HASHEM made a Covenant covenant with Abram, saving, "To your descendants have I given this land, from the river

bolize God's participation in the covenant (Rashi).

However, Abraham did not cut up the birds, because sacrificial birds are not dissected as are animals (Ramban). Also, since the birds symbolized Israel (Song of Songs 2:14), they were left whole to symbolize that Israel would live forever

- 11. וירד העיט Birds of prey descended. The symbolism is described in different ways. King David would seek to destroy the enemy nations, but God would "drive him away," pending the coming of Messiah (Rashi). Or, the birds represent the nations, which would try to abrogate the covenant by exterminating Israel (Radak), or preventing it from serving God (Ramban), but God or the descendants of Abraham would drive them away (ibid.).
- **12. אימה** A dread! During the good tidings above, Abraharn did not experience dread, but now that he was about to be told about the darkness and bitterness of exile, God symbolized those times to Abraham by casting sleep, dread, and darkness upon him (Radak). The Midrash finds in this verse an allusion to Israel's progressively intensifying subjugations under the Four Monarchies: Dread represented Babylon; darkness was Media-Persia; great darkness was Greece [i.e., the Syrian-Greeks of Antiochus, who persecuted Israel prior to the miracle of Chanukahl; and fell upon was the crushing present exile initiated by Rome. All of them ruled Israel in Eretz Yisrael: Babylon destroyed the First Temple and Rome the Second, and the others dominated the Land during parts of the Second Temple era. Thus, God warned Abraham that Israel might be subjugated and/or exiled by these four powers — but this would happen only if Israel sinned (Ramban).
- 13-14. Egyptian exile and redemption. The exiles of the Four Monarchies would be conditional on Israel's deeds, and even if they came about, they would be centuries in the future. But before then, God now told Abraham, there would be an exile that had to take place and that would begin relatively
- 13. גר יִהְנֶה וַרְעֵךְ Your offspring shall be aliens. There would be a total of four hundred years of alien status, in which would be included the two hundred ten years of literal exile in Egypt, and also the twenty years that Jacob spent with Laban in Haran [see Vayeitzei]. The servitude mentioned in this

prophecy took place during the last one hundred sixteen years of the Egyptian servitude, the last eighty-six years of which were a time of harsh oppression, when Pharaoh intensified the suffering of the Jews. The calculation of the four hundred years would begin thirty years after this vision, with the birth of Isaac; since he never had the permanent home or the prestige and honor enjoyed by Abraham, he and his offspring were considered aliens, even during the years that they lived in Eretz Yisrael. After those four hundred years. Abraham's offspring would be able to take possession of the

- 14. הגוי אשר יעבדו The nation that they shall serve. Just as I will cause your offspring to suffer, so will I punish the oppressors for the violence they will do to the Israelites (Ramban). The word also indicates that the Four Monarchies, i.e., all the nations that will persecute Israel throughout its history, will not escape punishment for their cruelty (Rashi).
- 15. God assured Abraham that he himself would be spared the sight of these sufferings and that he would have the satisfaction of seeing his offspring follow in his footsteps. Implicit in this prophecy was that Ishmael would repent in Abraham's lifetime and that Esau would not begin his career of sin until after Abraham's death. Furthermore, it meant that even Abraham's idol-worshiping father, Terah, would repent; this was implied in God's use of the term come to your ancestors, an expression that applies only to the death of a righteous son of righteous parents (Rashi).
- 16. In addition to the four hundred years mentioned above, this verse gives two more guideposts to Israel's occupation of the Land. It would be four generations after the beginning of the Egyptian exile, and the Amorites — representing all the Canaanite nations — will have accumulated enough sin to deserve expulsion. The latter condition was necessary because God does not punish a nation until its "measure of sin is full." This is an example of His patience, for even the worst sinners are not punished until they have had more than ample opportunity to repent (Rashi).
- 17. The ratification of the Covenant. The furnace and fire symbolized that the Divine Presence was there to seal the covenant, and the smoking furnace also symbolized Gehinnom, into which the Four Monarchies would descend

טז

דַמַצְרַיָּם וַעַר נַהָּרא רבּא נהרא פרת: יטית שלמאי וית קנזאי וית קדמונאי: :ניַת חָתַּאֵי וַיַּת פָּרַזַּאֵי וַיַּת גבּרַיַּא: כאוית אמוראי וית כנענאי וית גרגשאי ויַת יבוסאי: אושרי אתת אברם לא ילידת לה ולה אמתא מצריתא ושמה הַגַר: בּנַאַמֶּרָת שַׁרֵי לְאַבְרָם הַא כּעַן מנעני יי מלמילד עול בען לות אמתי מא אם אתבני מנה וקביל אברם למימר שַׁרַי: וּדבַרַת שַרִי אָתַת אַבְרָם יַת הַגָּר מִצְרֵיתָא אַמְתַהּ מִסּוּף עֲשַׂר שניז למתַב אַברַם בּאַרעָא דּכְנַעַן ויהבת יתה לאַכרם בעלה לה לאנתו: יועל לות הגר ועדיאת וחות ארי עדיאת וקלת רבנתה בעינהא: הואמרת שַרַי לאַבָּרֶם דִּין לִי עַלַךְ אֵנָא יָהַבִּית אַמִתִּי לַךְּ נַחָּוַת אֲרֵי עַדִּיאַת וַקַּלִּית בְּעֵינָהָא יִרוּן יִיָּ בֵּינִי וּבֵינָהְ: וּוַאֲמַר אַבָרַם לְשַׂרַי הַא אַמִתִיךְ בִּידִיךְ עַבַירִי לַה כִּרְתַקִּין בְּעֵינַיְכִי וְעַנִּיתַה שַׂרֵי וערקת מקדמהא: וואשכחה מלאכא דַייַ עַל עִינַא רְמַיָּא בְּמַדְבְּרָא עַל עִינַא בַּאַרָחַא דַחַגַרַא: הוַאַמַר הגר אַמתא רשַבי מנון אַתּ אָתיָא וּלְאָן אַתּ אָזֹלָא וַאָמַרַת מון קַרַם שַׂרַי רְבַּנְתִּי אָנַא עַרַקא (נ״א עַרָקַת): טוַאֲמַר לַהּ מַלְאֵכָא דַייָ תובי לנת רבונתר ואשתעברי תחות יִדָהַא: יוַאַמַר לַה מַלְאַבָא דַייַ אַסְגַאַה אַסְגֵּי יַת בְּנַיְכִי וְלַא יְתְמְנוּן מִסְגֵי: יאַנאַמַר לַה מַלאַכָא דִייַ הַא אַת מַעדיַא וּתְלָיד בַּר וִתְקָרִי שָׁמֵה יִשְׁמַעֵאל אַרֵי קַבִּיל יִיַ צָלוֹתִיף: יבּוָהוּא יָהָא מַרוֹד באַנשַא הוא יהא צריך לכלא וידא דָכָל בָנֵי אֵנֶשָא יָהוֹן צָרִיכִין לֵהּ וְעַל אַפֵּי

י מָצָרַיִם עַד־הַנַּהַר הַגָּדְל נָהַר־פָּרָת: אֶת־הַקּינִי וְאֶת־ יַּ ב הַקּנַוֹּי וָאֵת הַקַּדְמנֵי: וָאֵת־הַחְתֵּי וָאֵת־הַפְּרָזֵי וָאֵת־ בא הַרְפַּאֵים: וָאֵת־הָאֲמֹרִי וָאֵת־הַכָּנַעֵנִי וָאֵת־הַגִּרְגַּשִׁי ושרי אשת אַבְרָם לא יֵלְדָה לְוּ אַ וָאָת־הַיִבוּסֵי: ַ וַלֵה שִפָּחָה מִצְרֵית וּשִׁמֶה הָגֵר: וַתֹּאמֵר שַׂרֵי אֵל־אַבְרַם בּ הָנָה־נָא עַצַרֵנִי יהוה מְלֶּדֶת בֹא־נָא אֵל־שִׁפְּחַתִּי אוּלֵי ּ אָבָּנֶה מִמֶּנָה וַיִּשְׁמֵע אַבְרָם לְקוֹל שָׁרֵי: וַתִּפַּח שָׁרֵי אַשֶּׁת־אַבְרָם אַת־הָגָר הַמִּצִרִית שִׁפְּחָתָה מִקֵץ עַשִּיר שַׁנִּים לִשֶׁבֶת אַבָּרָם בִּאֶרֶץ כָּנָעַן וַתִּתֵּן אֹתָה לְאַבְרָם ר אָישַה לוֹ לִאִשָּה: וַיַּבֹא אֵל־הָגָר וַתַּהַר וַמֵּבְא בֶּי הָרָתָה - אָישַה לוֹ לִאָשָה: ּ וַתֵּקֵל גְּבִרְתָּה בְּעֵינֶיהָ: וַתֹּאמֶר שָּׁרֵי אֵל־אַבְרָם חַמַסֵי עָלֶּיךּ אָנֹבִי נָתַתִּי שִׁפְחָתִי בְּחֵילֶּךְ וַמֵּׁרֶא בִּי הָרָּתָה וַאֵקַל יקר אַבְרָם אָל־שָׂרַי יּשְׁפָּט יהוָה בִּינִי יוּבִינִיך: וַיּאמֶר אַבְרָם אָל־שָׂרַי הְגָה שִׁפְחָתֵךְ בְּיָבֶרְ עֵשִי־לָח הַטְּוֹב בְּעִינָיִךְ וַתְּעַגַּהָ שָּׁבִי ּ וַתִּבָרָח מִפָּגֵיהָ: וַיִּמְצָאָה מַלְאַךְ יהוָה עַל־עֵין הַמַּיִם רַבָּמִרְבָּר עַל־הָעַיִן בְּדֶרֶךְ שְׁוּר: וַיֹּאמֵׁר הָגֶּר שִׁפְחַת שָׂרֵי 🖪 בַּמִּרְבָּר אֵי־מִזַּה בָאת ואָנָה תַלֶּכִי וַתְּאמֵר מִפְּנֵי שָׁרֵי גִּבִרְתִּי אָנכֶי י בּרָחַת: וַיָּאמֵר לַהֹּמַלְאַך יהוֹה שִוּבִי אֵל־גִּבִרְתֵּךְ וָהִתְעַנִּי ּ תַּחַת יָבֶיהָ: וַיָּאמֶר לָהֹ מַלְאַך יהוֹה הַרְבָּה אַרְבֶּה אֶת־ אַ זַרְעָךְ וְלָֹא יִסָּפֵּר מֵרְב: וַיָּאמֶר לָהֹ מַלְאַךְ יהוֹה הַנָּךְ הָרָה 😽 וּילַדָת בֵּן וַקַרָאת שִׁמוֹ יִשִּׁמַעָאל בֵּי־שַׁמֵע יהוָה אֱל־ יב עָנְיֵך: וְהָוּא יָהָיֵה פֶּרֵא אָדָם יָדְוֹ בַכֹּל וְיַד כְּל בְּוֹ וְעַל־פְּנִי •

אין סתרה כגלויה, מראה עלמה כאילו היא לדקח ואינה לדקת, שלא זכתה להריון כל השנים הללו, ואני נתעברתי מביאה ראשונה (שם): (ה) חמסי עליך. חמם העשוי לי עליך אני מסילה העונש. כשהתפללת להקב"ה מה חתן לי ואנכי הולך ערירי ולעיל טווב) לא התפללת אלא עליך, והיה לך להתפלל על שנינו והייתי אני נפקדת עמך. ועוד, דכריך אתה חומם ממני, שאתה שומע בזיוני ושוחק (כ"ר שם ה): אנבי נתתי שפחתי וגו׳ ביני וביניך. כל כינך שכמקרא חסר וזה מלא, קרי כיה וכניך, שהכניסה עין הרע בעיבורה של הגר והפילה עוברה. הוא שהמלאך אומר להגר הגך הרה ולהלן פסוק יא), והלא כבר הרחה והוא מכשר לה שחהר, אלא מלמד שהפילה הריון הראשון (כ"ר שם): (ו) ותענה שרי. היחה משעבדת בה בקושי (שם ו): (ח) אי מזה באת. מהיכן בחת. יודע היה, חלח ליתן לה פתח ליכנם עמה בדברים. ולשון אי מזה, איה המקום שתאמר עליו מזה אני כאה: (ט) ויאמר לה מלאך ה' וגו'. על כל אמירה היה שלוח לה מלאך אחר, לכך נאמר מלאך בכל אמירה ואמירה (שם ז): (יא) הגך הרה. כשחשובי תהרי, כמו הגך הרה (שופטים יג:ז) דחשת מנוח: וילדת בן. כמו ויולדת. ודומה לו ישבת בלבנון מקוננת בארזים (ירמיה כב:כג): וקראת שמו. לווי הוא. כמו שאומר לזכר וקראת את שמו ילחק (להלן יז:יט): (יב) פרא אדם. אוהב מדברות ללוד חיות. כמו שכתוב וישב במדבר ויהי רובה קשת (שם כא:כ; כ"ר שם ט: פדר"א פ"ל): ידו בבל. לסטים (תנחומא שמות א): ויד בל בו. הכל שונאין

ער הנהר הגרל נהר פרת. לפי שהוא דבוק לארץ ישראל קוראהו גדול, אע"פ שהוא מאותר בארבטה נהרוח היולאים מטדן, שנא' והנהר הרביטי הוא פרח (לטיל ב:יד). משל הדיוט, טבד מלך מלך, הדבק לשחוור וישחחוו לך (ספרי דברים ו; שבוטות מונב): (יט) את הקיני. עשר אומות יש כאן ולא נתן להם אלא שבעה גוים. והשלשה אדום ומואב ועמון, והם קיני קניזי קדמוני, עתידים להיות ירושה לעתיד, שנאמר אדום ומואב משלוח ידם ובני עמון משמעתם (ישעיה יא:יד: ב"ר מד:כג): (ב) ואת הרפאים. ארן עוג, שנאמר בה ההוא יקרא ארן רפאים (דברים ג:יג): (א) שפחה מצרית. בת פרעה היתה, כשראה נסים שנששו לשרה אמר מוטב שתהא בתי שפחה ככים זה ולא גכירה ככים אחר (כ"ר מה:א): (ב) אולי אבנה ממנה. לימד על מי שאין לו בנים שאינו בנוי אלא הרום (שם כ): אבנה ממנה. כזכות שאכנים לרתי לתוך ביחי (שם עא:ז). [כמו שאמר נתן אלהים שכרי אשר נתחי שפחחי לאישי (להלן ל:יח)]: לקול שרי. לרוח הקדש שכה (כ"ר מה:כ): (ג) ותקח שרי, לקחתה בדכרים, חשריך שזכיח לידבק בגוף קדוש כזה (שם ג): מקץ עשר שנים. מועד הקבוע לחשה ששהחה י' שנים ולא ילדה לבעלה חייב לישא אחרת (יבמות סד.; כ"ר שם): לשבת אברם וגו'. מגיד שאין ישיכת חולה לארץ עולה מן המנין, לפי שלא נאמר לו ואעשך לגוי גדול ולטיל יב:ב) עד שבא לארץ ישראל (יבמוח שם; כ"ר שם): (ר) ויבא אל הגר ותהר. מכיחה רחשונה (כ"כ שם ד): ותקל גברתה בעיניה. חמרה, שכה זו

of Eaunt to the great river, the Euphrates River; 19 the Kennite, the Kenizzite, and the Kadmonite. 20 the Hittite, the Perizzite, and the Rephaim; 21 the Emonte, the Canaanite, the Girgashite, and the Jehusite"

16 Hagar and

1 Now Sarai, Abram's wife, had borne him no children. She had an Egyptian maidservant whose name was Hagar, <sup>2</sup> And Sarai said to Abram, "See, now, HASHEM has restrained Ishmael me from bearing: consort, now, with mu maidservant, perhaps I will be built up through her." And Abram heeded the voice of Sarai.

<sup>3</sup> So Sarai, Abram's wife, took Hagar the Egyptian, her maidservant — after ten years of Abram's dwelling in the Land of Canaan — and gave her to Abram her husband, to him as a wife. <sup>4</sup>He consorted with Hagar and she conceived; and when she saw that she had conceived. her mistress was lowered in her esteem. <sup>5</sup> So Sarai said to Abram, "The outrage against me is due to you! It was I who gave my maidservant into your bosom, and now that she sees that she has conceived. I became lowered in her esteem. Let HASHEM judge between me and uou!"

<sup>6</sup> Abram said to Sarai, "Behold! — your maidservant is in your hand; do to her as you see fit." And Sarai dealt harshlu with her, so she fled from her,

<sup>7</sup> An angel of HASHEM found her by the spring of water in the desert, at the spring on the road to Shur. <sup>8</sup> And he said, "Hagar, maidservant of Sarai, where have you come from and where are you going?" And she said, "I am running away from Sarai my mistress."

<sup>9</sup> And an angel of HASHEM said to her, "Return to your mistress, and submit yourself to her domination."

10 And an angel of HASHEM said to her, "I will greatly increase your offspring, and they will not be counted for abundance."

11 And an angel of HASHEM said to her, "Behold, you will conceive, and give birth to a son; you shall name him Ishmael, for HASHEM has heard your prayer. 12 And he shall be a wild-ass of a man: his hand against everyone, and everyone's hand against him; and over

(Rashi). Alternatively, they symbolized the intense darkness and the fire that would be present at the Revelation at Sinai [Exodus 19:18] (Moreh Nevuchim).

19-21. The Torah lists the ten nations whose territories comprise God's gift to the descendants of Abraham, Rashi notes that only the last seven were actually conquered by Joshua, but the lands of the first three - the Kennites, Kennizites, and Kadmonites - would belong to Edom, Moab, and Ammon. Those territories will not belong to Israel until Messianic times [see Isaiah 11:14].

### √o§ The birth of Ishmael.

Despite their spiritual riches and Godly assurances, Abraham and Sarah were still heartbroken at their barrenness, for without heirs they would not be able to continue the mission of bringing God's teachings to mankind. Recognizing that it was she who was infertile, Sarah suggested that Abraham marry her maidservant Hagar, and, if a son were born, Sarah would raise him, so that he would be considered her adopted

Hagar was a daughter of Pharaoh. After seeing the miracles that were wrought on Sarah's behalf when she was abducted and taken to his palace, he gave Hagar to her, saying, "Better that she be a servant in their house than a princess in someone else's." So it was that Hagar, an Egyptian princess,

became Abraham's wife and bore him Ishmael (Midrash:

4. מבל גברתה Her mistress was lowered. Hagar brazenly boasted to the ladies. "Since so many years have passed without Sarai having children, she cannot be as righteous as she seems. But I conceived immediately!" (Rashi). Now that Hagar had assured Abraham's posterity, she no longer felt subservient to Sarah (Radak).

6. שפחת בידך — Your maidservant is in your hand. To me she is a wife; I have no right to treat her unkindly. But to you she is a servant: if she mistreated you, do what you feel is right (Radak; Haamek Davar). Sarah's intent was not malicious. but to force Hagar to cease her insulting demeanor. But instead of acknowledging Sarah's superior position, Hagar fled (Abarbanel; Sforno).

Rabbi Aryeh Levin noted that it is incongruous to believe that a woman as righteous as Sarah would persecute another human being out of personal pique. Rather, Sarah treated Hagar as she always had, but in the light of Hagar's newly inflated self-image, she took it as persecution.

8. שמחת שרי — Maidservant of Sarai. By addressing Hagar as maidservant, the angel reminded her of her subservience to her mistress. Hagar acknowledged this status by referring to Sarah [next verse] as my mistress (Chizkuni).

11-12. הָנֶךְ הַּרָח — Behold, you will conceive. Hagar had al-

77

שביעי

כל אחוהי ישרי: יגוצליאת בשמא דיי דמתמלל עמה אמרת את הוא אלהא דחווי כלא ארי אמרת הברם הכא (נ״א הַאַף אַנַא) שַרַתִי חַזיַא בתר דאתגלי לי: יר על כו קרא לבידא בירא דמלאָך קַיָּמָא אָתַחַזִּי עַלָה הַא (היא) בּין רקם וּבֶין חַגָּרָא: שּוִילִידָת הַגַּר לאַברם בּר וּקרָא אַבְרֶם שוּם בְּרָה דִילִידַת הגר ישמעאל: טוּ וָאַבְרָם בַּר תַמַנֵן ושת שנין פד ילידת הגר ית ישמעאל לאברם: אַנַהַנָה אַבַרָם בַּר תִשְעין וּתשַע שנין ואתגלי יי לאברם ואמר לה אנא אל שַרַי פּלַח קרמי והוי שלים: בואתו קימי בין מימרי ובינה ואסגי יתה לחדא לַחַבָא: גוּנְפַל אַבַרָם על אפּוהי וּמליל עמה יי למימר: ראַנא הַא (גוַר) קימי עמר ותהי לאב סגי עממין: הולא יתקרי עוד יַת שַמַך אַברם ויהי שמך אברהם אַרֵי אַב סגִי עַמְמִין יָהַבתַּך: וואפּיש יתַּך לַחַרָא לַחַרָא ואַתננר לעממין ומלכין דְשַׁלִּיטִין בָּעַמְמַיָּא מְנַךְ יִפְקוּן: וּנָאֲקֵים יַת קיַמִי בֵּין מֵימַרִי וּבינהְ וּבין בּניהְ בּתרהְ לְדַרֵיהוֹן לְקִיָם עַלָם לְמֶהֵנִי לַךְּ לַאלַהַא וַלְבָנֵיה בַּתְרַה: חוֹאַתֵּן לַהְ וַלְבְנֵיה בַּתְרַה יַת אַרעָא תוֹתַבוּתַך יַת כַּל אַרעָא דכנַעַן לאַחַסנַת עלַם ואַהוי להוו לאלהא:

יג כל־אחיו ישכּן: וַתַּקָרֵא שָם־יהוה הַדּבָּר אַלֶּיהַ אַתַּה אֵל יר ראי כּי אמרה הגם הַלֹם רַאַיתִי אַחַרִי רֹאַי: עַל־כָּן קַרַא ט לבּאַר בַּאַר לַחַי ראָי הָנָה בִּין־קָדֵשׁ וּבַין בַּרֵד: וַתַּלֵד הַגַּר לָאַבָרֶם בֵּן וַיָּקָרָא אַבָרֶם שֵׁם־בָּנֵוֹ אֲשֵׁר־יַלְדֶה הָגֵר י יִשְׁמַעֵאל: וָאַבָּרָם בַּן־שִׁמנֵים שַׁנָה וְשֵׁשׁ שַׁנִים בַּלֵבֵת־ יִשְׁמַעֵאל א הגר אַת־יִשְמַעֵאל לְאַבְרֵם: ויהי אברׄם בּן־ תְּשָׁעֵים שָׁנָה וְתֵשַע שַׁנִים <u>וַיַּר</u>ֹא יהוֹה אֵל־אַבַּרַם וַיֹּאמר בַ אַלַיוֹ אַנִי־אֵל שַׁדִּׁי הִתְהַלֵּךְ לְפַנֵי וַהִיֵה תַמִים: וְאֵתְנַה ג בָרִיתֵי בֵּינֵי וּבֵינֵך וָאַרִבֵּה אָוֹתְךְ בִּמְאָד מְאָד: וַיִּפָּל אַבְרֵם ג על-פניו ויַדַבַּר אַתּוֹ אַלֹהָים לֵאמַר: אַנִּי הָנָה בַרִיתִי ָּהְאָתֵרְ וָהַוֹּיתַ לְאַב הַמִּוֹן גּוֹיֵם: וִלְא־יִקָּרֵא עֲוֹד אֵת־שִׁמְךְ 🙃 אָתַרְ אַבָרֶם וָהַיֶה שָׁמִרְ אַבָרָהַם כֵּי אַב־הַמִּוֹן גּוֹיֵם נְתַתֵּיך: ּ וָהַפָּרֶתֵי אָתָךְ בִּמָאָד מָאֹד וּנָתַתִּיךָ לְגוֹיֵם וּמָלַכִים מִמְּךְ ּ יַצֵאוּ: וַהַקֵּמתִׁי אֵת־בָּרִיתִׁי בֵּינִי וּבֵינֶׁךְ וּבֵין זַרְעֲךְ אַחֲרֶיךְ לדרתם לברית עולם להיות לך לאלהים ולורעה ַ אַםַבִיף: וָנָתַתִּי יُלָּבְּ וּלְזַרְעַךְ אַםְבִיךָ אֵת וּ אֱבֵץ מִגָּבִיךְ אֲת בָּל־אֵרֶץ בָּנַעָן לֵאַחָזַת עוֹלֵם וְהַיֵּיתִי לַהַם לֵאלהִים:

תמים. אף זה לווי אחר לווי, היה שלם בכל נסיונוסי. ולפי מדרשו, החהלך לפני במלוח מילה ובדבר הזה חהיה חמים, שכל זמן שהערלה בך אחה בעל מום לפני (ב"ר שם ד). מילה ובדבר הזה חהיה חמים, שכל זמן שהערלה בך אחה בעל מום לפני (ב"ר שם ד). ד"א, והיה חמים, [עכשיו אחה חסר ה' איברים, כ' שינים ב' אזנים וראש הגויה.] אוסיף לך אוח על שמך ויהיו מנין אוסיותיך רמ"ח כמנין אבריך (חנחומא טז; נדרים לב:): (ב) ואתנה בריתי. בכיח של אהבה וברים הארץ להורישה לך ע"י מלוה זו (ב"ר שם ט): (ב) ויפל אברם על פניו. ממורא השכינה, שמד שלא מל לא היה בו כח לממוד ורוה"ק כלבת עליו, וזהו שלאחר בבלעם נופל וגלוי עינים (במדבר כד:ד). בברייחא דר"א כלבת עליות כן במחלה, שלא היה הצ האון גוים. ל נוסריקון של שמו (ב"ר שם ז) ורי"ש שהיחם בו במחלה, שלא היה אב אול לארם שהוא מקומו ושכשיו אל לכל העולם ורי"ש שהיח ייקרא משה להושע בן נון יהושע (במדבר יג:שז; סנהדרין קז.; ב"ר כליהוש, שלאר (ויקרא משה להושע בן נון יהושע (במדבר יג:שז; סנהדרין קז.; ב"ר מולו): (ו) ובתתיך לגוים. ישראל ואדום, שהכי ישמשלל כבר היה לו ולא היה מבשרו מליו: (ו) והתפותי עולם. ושם אהיה (ס"א והייתי) להם לאלהים (ב"ר מהיות לך לאלהים: (ח) לאחוות עולם. ום אהיה (ס"א והייתי) להם לאלהים (ב"ר מוש) אברות עולם. ום אהיה (ס"א והייתי) להם לאלהים (ב"ר מוש) אברות עולם. ום אהיה (ס"א והייתי) להם לאלהים (ב"ר מוש) אתוות עולם. ום אהיה (ס"א והייתי) להם לאלהים (ב"ר מוש) אברות עולם. ום אהיה (ס"א והייתי) להם לאלהים (ב"ר מוש) אברות עולם. ום אהיה (ס"א והייתי) להם ביית בדרים ביות ביות בל בלברים (ב"ר מוש) לאחוות עולם. ום אהיה (ס"א והייתי) להם לאלהים (ב"ר מוש) אברות בלברים ביות בלברים (ב"ר מוש מוש ב"ר 
(תרגוס יונחן)): הגם הלם. ל' תימה, וכי סבורה הייתי שאף הלוס במדברות ראיתי שלוחיו של מקוס אחרי ראי אותס בביתו של אברהס [ששם הייתי רגילה לראות מלאכים). וחדע שהיחה רגילה לראות, שהרי מנות ראה את המלאך פעם אתח ואמר מלאכים). וחדע שהיחה רגילה לראות, שהרי מנות ראה את המלאך פעם אתח ואמר מתו (מושלה יוג; ב"ר שת נותו (בושלים יובלא אתח בשלה לחיד אואי. כתרגומו, בירא דמלאך קימא אתחיו עלה: (טו) ואידרא אברם שם וגוי. אע"פ שלא שמע אברם דברי המלאך שאמר וקראת שמו שמעטלל, שרה רות הקודש עליו וקראו ישמעאל (מדכש אגדה): [(טו) ואברם בן שמונים שרגוי. לשבחו של ישמעאל (כסב, להויעך שהי"ג שנה כשממו לא עכב (שס):] וגוי. לשבחו של ישמעאל (כסב, להויעך שהי" בן "ג שנה כשממו לא עכב (שס):] (א) אני אל שדי. אני הוא שיש די באלהותי לכל בריה. ולפיכך התהלך לפני ואהיה לך לאלוה ולפטרון. וכן כל מקום שהוא במקרא פירושו כל, די שלו [מ"א די שלו] והכל לפי הענין (ב"ר מוגג): התהלך לפני. כסרגומו, פלח קדמי, הדבק בעבודתי: והיה לפי הענין (ב"ר מוגג): התהלך לפני.

אותו ומתנכין בו: ועל פני כל אחיו ישכוז. שיהיה זכעו גדול: (יג) אתה אל ראי.

נקוד חסף קמ"ץ מפני שהוא שם דבר, אלוה הראיה, שרואה בטלבון של עלובין (ב"ר מה:י) [ס"א ד"א, אחה אל ראי ומשמע שהוא רואה הכל ואין שום דבר רואה אותו

ready been pregnant, but she had miscarried. Now the angel promised her that if she showed Sarah the proper respect, she would have a son destined for power and material greatness. He would be an untamed brigand, a hated plunderer, and warrior (Rashi). Onkelos translates the description of Ishmael in the economic sense: He would be dependent on other nations, and they, in turn, would be dependent on him.

13. אַל רֱאי — The God of Vision. I.e., Who sees the humiliation and misery of the afflicted (Rashi). Although an angel, not God, had spoken to her, she understood that he was God's emissary. She went on to exclaim that though it was common for angels to be seen in Abraham's house, now she

had even seen one here in the desert!

14. בְּאֵר לְחֵי רֹאֵי — The Well of the Living One. I.e., the well at which the everlasting angel appeared to me (Targum). This well became a place of prayer in the future; see 24:62. Bolstered by the angel's promise, Hagar returned to her mistress, and after a short while she bore Abraham a son. The year was 2034 from Creation.

17

⇒§ The covenant of circumcision: new names and a new destiny.

The year was 2047 from Creation; Abraham was ninety-

all his brothers shall he dwell."

13 And she called the Name of HASHEM Who spoke to her "You are the God of Vision." for she said. "Could I have seen even here after having seen?" 14 Therefore the well was called "The Well of the Living One." It is between Kadesh and Bered.

<sup>15</sup> Hagar bore Abram a son and Abram called the name of his son that Hagar bore him Ishmael, 16And Abram was eighty-six years old when Hagar bore Ishmael to Abram.

17 Covenant

and a

When Abram was ninety-nine years old, HASHEM appeared to Abram and said to him, "I am El Shaddai; walk before Me and be perfect. 2 I will set My covenant between Me and uou, and I will increase uou most exceedingly."

<sup>3</sup> Abram threw himself upon his face, and God spoke with him sauing, <sup>4</sup>"As for Me, this is Mu New covenant with you: You shall be a father of a multitude of nations; 5 your name shall no longer Names be called Abram, but your name shall be Abraham, for I have made you the father of a multitude of nations: 6 I will make you most exceedingly fruitful, and make nations of you; and kings Destinu shall descend from you. 7 I will ratify My covenant between Me and you and between your offspring after you, throughout their generations, as an everlasting covenant, to be a God to you and to your offspring after you; 8 and I will give to you and to your offspring after you the land of your sojourns — the whole of the land of Canaan — as an everlasting possession; and I shall be a God to them."

nine years old, Sarah eighty-nine, and Ishmael thirteen. At this advanced age Abraham was given the commandment of circumcision, one of his ten trials. Despite his age and the difficulty of performing the hitherto unknown operation. he did not hesitate to comply. The commandment was given prior to Isaac's conception: (a) that he would be conceived in holiness; and (b) in order to emphasize the miracle that Abraham could have a child even though his organ had been weakened (Radak). Michtav MeEliyahu explains that the magnitude of the test was that it would be regarded as bizarre by the public and cause people to shun him, and it would thus seriously contradict his lifelong method of bringing people close to God. Thus Abraham was challenged to accept a commandment that opposes his concept of how to serve God.

1. אל שדי — El Shaddai. This Name depicts God literally as שָׁרֵּי, Who is sufficient in granting His mercies, and Who has sufficient power to give whatever is necessary (Rashi to 43:14).

הַתְּהֵלֶךְ לְפָנֵי — Walk before Me . I.e. serve Me, by observing the mitzvah of circumcision, and as a result of this, you will become perfect (Rashi).

By removing some of his skin through circumcision — an apparent contradiction to physical perfection — man would become perfect, because this slight diminution of an organ would be the symbol of his covenant with God. Such closeness can be achieved only through man's own efforts; had he been born that way, the lack of a foreskin would be meaningless (Radak). Closeness to God through his own efforts is Man's ultimate perfection. [See below 9-14.]

4. הנה בריתי אַתַּך — This is My covenant with you. There are two parties to the covenant of circumcision, and their respective obligations must be defined clearly. God's are listed in verses 4-8, and those of Abraham and his descendants are enumerated in verse 9-14.

5. God changed Abram's name to Abraham, a contraction representing his new status as av hamon — father of a multitude — whereas the name Avram represented his former status as only av Aram — father of Aram, his native country. Although he was no longer associated only with Aram, thus making the reish of his former name superfluous, the letter was retained (Rashi), Based on this verse, which the Talmud (Berachos 13a) interprets as a negative commandment, it is forbidden to refer to Abraham as Abram.

Abraham's new description as father of a multitude of nations was not rhetorical; it has halachic implications that shed light on its deeper meaning. In explaining how converts who bring their first fruits to the Temple can recite the reguired formula thanking God for the land He swore to give our fathers (Deuteronomy 26:3) - though converts do not descend from the Patriarchs — Rambam states: All converts are considered descendants of Abraham because the Torah calls him the father of . . . nations, and therefore a convert can be called a son of Abraham (Rambam, Commentary to Mishnah Bikkurim 1:4). This means that the spiritual mission of mankind, which began with Adam, was now transferred to Abraham.

6. God's promise that He would make nations of Abraham means that nations would descend from him in the future; thus Ishmael, who was already living, cannot be the subject of this verse. Rather, the blessing refers to Jacob and Esau/ Edom (Rashi), the twelve tribes of Israel (Ramban), or the descendants of Abraham's future concubine Keturah (Radak).

The blessing of kingship implies that his offspring will have the power to suppress idolatry and carry out his mission to the rest of humanity (Haamek Davar).

טואמר יי לאברהם ואת ית קימי תטר את ובניה בתרה לדריהון: ידא קימי די תְשָּׁרוּן בֵּין מֵימָרִי וּבֵינֵיכוֹן וּבִין בּנירְ בַּתַרַך מִגוַר לְכוֹן כַּל דְכוֹרָא: יא ותגזרון יַת בְּשָׁרֵא דְעַרְלַתְכוֹן וּתְהִי (נ״א ויהי) לאַת קיַם בֵּין מִימִרי ובִיניכון: יבובר תַּמַניָא יומין יִתגזר (נ״א יגזר) לכון כּל דכורא לדרתיכון ילידי ביתא וזביני כספא מכל בר עממין דלא מבנר הוא: יג אָתְגַּוַרָא יָתְגַּוָרוּן (נא מָגָוַר יְגָוַר) יִלִיד ביתה וזביני כספה ותהי (ניא ויהי) סימי בְּבַשַּׁרְכוֹן לְקִיָם עַלַם: יר וערל דכורא די לא יגור ית בשר ערלתה וישתיצי אַנשא ההוא מעמיה ית קימי אשני: שונאַמַר יִיַ לאַבְרָהַם שַׁרֵי אתתך לַא תַקָּרֵי יַת שְׁמַהּ שַׂרֵי אַרִי שַׁרָה שמה: שואברה יתה ואף אתן מנה לה בַּר נַאַבַרָכנַהּ וּתְהֵי לְכָנָשַת עַמְמִין מלכין דשליטין בעממיא מנה יהון: ייונפל אברהם על אפוהי וחדי ואַמַר בַּלְבָּה הַלְבַר מאַה שנין יהי ולַד ואם שבה הבת תשעיו שניו תליד: יהנאַמַר אַבְרָהַם קַדָם יִיַ לְנֵי יִשְׁמַעַאל יָתְקַיַם קַדַמַך: ישנאַמר יִי בְּקוּשְטַא

י ויאמר אַלהִים אַל־אַבְרַהַם וְאַתַּה אָת־בִּרִיתֵי תִשְׁמִר אַתָּה וְזַרְעֶךָ אַחֲרֶיך לְדֹרתָם: וֹאת בִּרִיתִי אַשֵּׁר תִּשְׁמִרוּ בֵּינִי וּבֵינֵיכֶם וּבֵין זַרְעָךְ אַחַרֵיךְ הִמְּוֹל לָכֵם כַּל־זַכֵר: יא ונמלתם את בשר ערלתכם והיה לאות ברית ביני יב ובֵינִיכֶם: ובֶן־שִׁמנַת יָמִים יִמְוֹל לָכֵם כָּל־זַכָּר לִדרתִיכֵם יַליר בַּיַת וּמַקנַת־בַּסֶף מִכָּל בַּן־נַבַּר אָשֵר לָא מַזַרעַך י הוא: המול ו ימול יליד ביתה ומקנת כַּסְפַּך וְהַיְתַה יר בריתי בבשרכם לברית עולם: וערל ו זכר אשר לא־ יָמוֹל אֶת־בָּשַׂר עָרָלָתוֹ וְנִכְרְתַה הַנַּפַשׁ הַהַוֹא מַעַמִּיה ניאמר אלהים אל־ טו אַת־בַּרִיתִי הַפַּר: אברהם שרי אשתר לא־תקרא את־שמה שרי בי שרה יי שמה: וברכתי אתה וגם נתתי ממנה לך בן וברכתיה ין וַהַיָּתָה לָגוויָם מַלְבֵי עַמֵּים ממֵנַה יָהָיו: וַיָּפָּל אַבְרָהָם עַל־ פַנִיוֹ וַיִּצְחַק וַיָּאמֶר בִּלְבֹּוֹ הַלְבֵן מֵאֲה־שַׁנַה יְנַלֶּד וָאִם־ יין שַׂרָה הַבַּת־תִּשְׁעִים שַׁנָה תֵּלֶד: וַיָּאמֶר אַבְרַהַם אֵל־ יין שַׂרָה הַבַּת־תִּשְׁעִים שַׁנָה תַּלֶד: ים האלהים לו ישמעאל יחיה לפניך: ויאמר אלהים אבל

לנטרומה, שלאמר היחה לי עדנה (להלן יחייב; ב"ר מזוב): וברבתיה. בהנקח שדים (ב"ר שם) כשנלרכה לכך ביום משחה של ילחק, שהיו מרננים עליהם שהביאו אמופי מן השוק ואומרים בננו הוא, והביאה כל אחם בנה עמה ומניקחה לא הביאה, והיא הניקה אח כולם. הוא שלאמר היניקה בנים שרה ולהלן כא:!). ב"ר (נגוט) רמזו הניקה אח כולם. הוא שלאמר היניקה בנים שרה ולהלן כא:!). ב"ר (נגוט) רמזו במקלת: (יו) ויפל אברהם על פנו ויצחק. זה ח"א לשון שמחה וחדי, ושל שרה לשן מחוך (להלן יחייב). למדח שאכרהם האמין ושמח, ושרה לא האמינה ולגלגה. וזהו שהקפיד הקד"ה על שרה נשם יו. ולא הקפיד על אברהם: הלבן. יש חמיהות שהן קיימות, כמו הנגלה נגלית: (שמואל א בנכו), הרואה אחה ושה כשובה לי: ואם שרה הבת תשעים שבה. היחה כדאי ללד. ואף על פי שדורות הראשונים היו מולידים משכרה דורות שמנה על אברהם נחמעו השנים ככי שלים ובני שבעים (פדר"א בני ח"ק שנה, בימי אברהם נחמעו השנים ככי שלים ובני שבעים (פדר"א פנ"ב): (יח) לו דשמעאל יחיה. הלואי שיחיה ישמשל, איני כדאי לקבל מתן שכר כיו (מ"ל) כמו החהלך לפני (לשיל כדה (פ"ל") מלח קדמי: (יש) אבל. לשון אמחת דברים (אונקלום; חרגום יומו)) כמו החהלך לפני (לשוב) אובל. לשום אבל ולשום אל אם הדמי: (יש) אבל. לשון אמחת דברים (אונקלום; חרגום יונח)), וכן אבל. לשון אמחת דברים (אונקלום; חרגום יונח), וכן אבל. לשון אמחת דברים (אונקלום; חרגום יונח), וכן אבל. לשון אמחת דברים (אונקלום; חרגום יונח), וכן אבל.

9-14. The covenant of circumcision. From the sequence of this chapter, it is clear that the blessings of children and possession of the Land depended on circumcision, a connection that is also implied in the second blessing of the Grace after Meals. The symbolic significance of this commandment is indicated by the name of the flesh that is removed in performance of the commandment — ער לוה (ordah), commonly translated as foreskin, but more accurately, as it is used in Scripture, a barrier standing in the way of a beneficial result. Thus, for example, the sinful habits that predispose a person not to change his life-style are called the orlah of the heart (Leviticus 26:41; Jeremiah 9:25; Ezekiel 44:7). Thus, although this concept is be-

[בן ישראל] הדר בחולה לארץ כמי שאין לו אלוה (כחובות קי:): (ט) ואתה. וי"ו זו מוסיף על ענין ראשון. אני הנה בריתי אתך ואחה היה זהיר לשמרו, ומה היא שמירחו, אחם על ענין ראשון. אני הנה בריתי אתך ואחה היה זהיר לשמרו, ומה היא שמירחו, אחם בריתי אשר שמרו וגו' המול לכם וגו' (ב"ל מוצט): (י) בדנג ובדנגבם וגוי. אוסם של עכשיו: ובין דרעך אחריך. העחידין להולד אחריך: המול. כמו להמול כמו שאחה אומר עשות כמו לעשות: (יא) וגמלתם. כמו ומלחס, והנו"ן בו יחירה ליסיד המופל כו לפרקיס, כמו נ' של נושך ונ' של נושא. ונמלחס כמו ונשאחם (להלן מהיט). אבל ימול לשון יְּשָּעַל, כמו יַשָּלָה, יְּקְבל; (יב) וליד בית. שילדמו השפחה בבית: ומקבת בסף. שקלאו משנולד: (יג) המול ימול יליד בית. שילדמו השפחה ולא אמר לח' ימים, ללמדך שיש יליד בית כמול לאחד [ס"א לאחר שמה מימה, כמו שמפורש במסכם שבת (קלה): (יד) וערל זבר. כאן למד שהמילה באוחו מקום שהא ניכר בין זכר לנקבה (שם קת): אשר לא ימול. משיגיע לכלל שושין (שבח שהא גיכר בין זכר לנקבה (שום עום על:) ונברתה הגפש. הולך ערירי (יבמות נה.) ומת קודם זמנו (מו"ק כת.): (יבות לא תקרא את שמה שרי. דמשמע שרי לי ולא לאחרים. כי שרה מסם שמה. לא תקרא את שמה שרי. דמשמע שרי לי ולא לאחרים. כי שרה מחם השהה שריה בכנון זו ברבתי אתה. ומה היא הבככה. שתורה שלה הכלכה. שתורה של הבככה. שתורה שה היא הבככה. שתורה לא הבככה. שתורה שלה הכלכה. שתורה את הככלה. שתורה את המככה. שתורה אתרה מה היא הבככה. שתורה

yond human understanding, circumcision is a means to help the Jew ennoble himself and return to the spiritual state of Adam before his sin. As the Sages teach, Adam was born circumcised, but after his sin his foreskin was extended and covered the organ (Sanhedrin 38b), as a symbol that he had created a barrier between himself and holiness.

By removing the superfluous skin covering the organ of continuity, circumcision teaches that man must eliminate the natural barriers blocking his advancement. But circumcision's capacity to accomplish this is not a logical outcome of the physical act; to the contrary, it is metaphysical. This aspect of circumcision is symbolized by the commandment that it be

Circumcision <sup>9</sup> God said to Abraham, "And as for you, you shall keep My covenant — you and your offspring after you throughout their generations. <sup>10</sup> This is My covenant which you shall keep between Me and you and your descendants after you: Every male among you shall be circumcised. <sup>11</sup> You shall circumcise the flesh of your foreskin, and that shall be the sign of the covenant between Me and you. <sup>12</sup> At the age of eight days every male among you shall be circumcised, throughout your generations — he that is born in the household or purchased with money from any stranger who is not of your offspring. <sup>13</sup> He that is born in your household or purchased with your money shall surely be circumcised. Thus, My covenant shall be in your flesh for an everlasting covenant. <sup>14</sup> An uncircumcised male the flesh of whose foreskin shall not be circumcised — that soul shall be cut off from its people; he has invalidated Mu covenant."

The Promise to Sarah

15 And God said to Abraham, "As for Sarai your wife — do not call her name Sarai, for Sarah is her name. 16 I will bless her; indeed, I will give you a son through her; I will bless her and she shall give rise to nations; kings of peoples will rise from her."

<sup>17</sup> And Abraham threw himself upon his face and laughed; and he thought, "Shall a child be born to a hundred-year-old man? And shall Sarah — a ninety-year-old woman — give birth?" <sup>18</sup> And Abraham said to God, "O that Ishmael might live before You!" <sup>19</sup> God said, "Nonetheless,

done on the eighth day of a boy's life. As Maharal teaches, the natural order of Creation involves cycles of seven, such as the seven days of the week and the seven years of the Shemittah agricultural cycle. The number eight, on the other hand, represents the concept that one can rise above the limitations of nature. By commanding Israel to circumcise its male children on the eighth day, God taught that the Jew's ability to remove the barriers to his spiritual ascent transcends the natural order of life. Nevertheless, God gives Man the ability to do it — and since he can, he must.

10. זאת בְּרִיתִּי This is My covenant. Here circumcision is called the covenant, but in the next verse it is called the sign of the covenant, implying that the actual covenant is something else. R' Hirsch sees in this a fundamental Jewish principle. A commandment consists of two parts: the physical act and its underlying moral or spiritual teaching — and neither is complete without the other. Just as it is not enough to perform the commanded deeds if they are denuded of intellectual and moral content, so it is not enough to philosophize on the commandments and seek moral improvement without actually performing the commandments. Hence, the physical act is the covenant, but it is also a sign of the covenant's deeper meaning.

11. לאות בְּרִית The sign of the covenant. Circumcision is literally a sign, a mark, on the body, stamping its bearer as a servant of God; just as their souls are different than those of other nations, so their bodies must be different. God ordained that this sign be placed on the reproductive organ to symbolize that circumcision is essential to Jewish eternity (Chinuch).

This verse contains the positive commandment that every father circumcise his son, and that if one's father — or the rabbinical court as representative of the nation — had not carried out this responsibility, then every man is responsible to have himself circumcised when he becomes a bar mitzvah (Radak).

12. יליד בְּיִת He that is born in the household... A master is required to circumcise his non-Jewish slave, whether he was born to the Jewish owner from a maid-servant or was pur-

chased with money after he was born (Rashi).

14. תְּבֶּרְתָּה — Shall be cut off. An adult who intentionally remains uncircumcised suffers בְּרָת, spiritual excision. Excision means that the soul loses its share in the World to Come, and the violator may die childless and prematurely. [See commentary to Leviticus 7:20.]

15-22. The promise to Sarah. Previously, the covenant was solely with Abraham. Now Sarah was made an equal party in this covenantal promise. And just as Abraham's new role was signified by a change of name, so was Sarah's (R' Hirsch). The word Sarai, which ends in the possessive v., means my princess, implying that she owed her greatness to her status as Abraham's wife. Henceforth, she would be called only Sarah, which signifies that she is a "princess to personal majesty made her the princess of Abraham [and his country Aram]. Now, however, all limitations were removed. She was princess "par excellence" — to all mankind (Rashi; Berachos 13a).

Previously, Sarai had been barren; her new name symbolized a change in her destiny, for accompanying the change of name came the Divine promise that she would give birth, even though she was at an age that would normally have made childbirth impossible. As the story of the Patriarchs and Matriarchs unfolds, we see that infertility was common among them, but that prayer and Divine intervention resulted in the emergence of the nation. This was God's way of proving that the Jewish people are not a natural phenomenon; without miracles we could not have existed, nor could we continue to exist.

17. יְּצְתָּק. — And laughed. Abraham's laughter was not skeptical but jubilant; he laughed out of sheer joy at the news that Sarah would bear a son. Onkelos renders יחָה, and he rejoiced. In the case of Sarah, however [see 18:12], Onkelos rendered the same verb יְחַיְּרָה as חַיְּהַה, she laughed, a translation that is supported by the context of that passage. Abraham had faith and rejoiced, while Sarah was skeptical and laughed; hence, God was angry with Sarah but not with Abraham (Rashi).

18. לוּ יִשְׁמֵעָאל יְחַוָּה לפניך — O that Ishmael might live before

שבה אַתַּתֶּךְ תַּלִּיד לַךְּ בַּר וַתַּקָרי ית שמה יצחק ואקים ית קימי עמה לקים עלם לבנוהי בתרוהי: כולישמעאל קבלית צלותר הא ברבית יתה ואפש יתה ואסגי יתה לחדא לחדא תריו עשר הברביא יוליד ואתננה לעם סגי: כא וית קימי אקים עם יצחק די תליד לה שרה לזמנא הדיו בשתא אחרנתא: בכושצי למללא עמה ואסתלק יקרא דיי מעלווהי דאברהם: כגודבר אברהם ית ישמעאל ברה וית כל ילידי ביתה ויַת כַּל זבינֵי כספה כַל דכורא באנשי בית אברהם וגזר ית בשרא דערלתהוו בברן יומא הדין כמא די מליל עמה יי: רַןאַבָרָהָם בַּר תִּשְׁעִין וּתִשַּע שָנִין כַּד גור בשרא דערלתה: כהוישמעאל ברה בר תלת עשרי שניו כד גזר ית בשרא דערלתה: בובכרן יומא הדיו אתגור (נ״א גַוַר) אַבְרָהַם וִישׁמעאל בּרָה: כזוכל אנשי ביתה ילידי ביתא וזביני כספא מן בר עממין אתגזרו (נ״א גזרו) עמה:

שַּׁרָה אִשְּׁתְּלּ יְלֶדֶת לְּךֵּ בֵּן וְקָּרָאתָ אֶת־שְׁמָוּ וִיְצְחֻקּ וַהְּקָמִתִּי אֶת־בְּיִתִי אִתּוֹ לִבְּרָיתִ עוֹלֶם לְזִרְעוֹ אַחָרֵיוּ

נְּלְיִשְׁמָצֵאלֹ שְׁמַעְתִּילְ הַנְּה וֹ בַּרַבְתִּי אֹתוֹ וְהִפְּרֵיתִי אֹתֶוֹ וְהִפְּרֵיתִי אֹתְוֹ וְהִשְּׁמָצֵאלֹ שְׁמַעְאִר בְּנִיתְ אַבְּרָהָם וְיָשְׁמָאַר בְּבָּרְהָם וְיִשְׁמָצֵאל בְּנוֹ וְאֵת בָּלְיִיךְ הַבְּרִיתְ אַבְּרָהָם וְיִשְׁמָצְאל בְּנוֹ וְאֵת בָּלְיִיךְ הַבְּרִיתְ אַבְּרָהָם וְיִשְׁמָצְאל בְּנוֹ וְאֵת בָּלְיִיךְ הַבְּרִיתְ אַבְּרָהָם וְיִשְׁמָצְאל בְּנוֹ וְאֵת בְּלִי וְלְיִבְי בִיתוֹ וְאַתְּבְּיר בְּבְּרְ אִתְּוֹ וְאָתְ בְּעָר עְרְלָתוֹ: וְיִשְׁמָצֵאל בְּנִי וְבָּרְ הַבְּיִר הְבָּיְ הְבִּיְרְ אָּתְוֹ בְּעְר עִיְלְתִּי בְּיִלְם הַנְּיִם הַנָּתְ בְּבְּרָהְם בְּן־בְּבְר אִתְּוֹ אֲלְהִים: וְאַבְּרְהָם בְּן־בְּבְר הְבָּר אִתְּוֹ אֲלְהִים: וְאַבְרְהָם בְּן־בְּבְר הְבִּיְ הְּשְׁרְ עַרְלָּתְוֹ: וְיִשְׁמָצֵאל בְּוֹי וְשָׁרְ שְׁנָבְי הְבְּבְּר אִתְּוֹ בְּבְּרְ עִּיְלְיוֹי בְּיִלְם הַיְּלְם הְיִיִּם הְנִיְשְׁכְעְאֵל בְּיְבְּיוֹ וְמְעָבְי בְּיִר וּמְקֹנוֹ הַבְּיְר הְבְּיִוֹ וְמְשְׁרְ עְּבְּרְ הָּבְיִי וּבְּיִית וְּמִיְבְר בְּבְּר אִנְיוֹ בְּיִיתְ וְּבְיִית וְּמְיְבְּי בְּיִים וְנִשְׁמָאֵי בְּיתוֹ וְלְיִי בְּיִית וּמְקְנֵן בְּכְּיף מְיִשְׁמְצִיאל בְּיוֹבְי, וְיִשְׁמְצִיאל בְּיִים וְנִישְׁעְבְּיוֹ בְּבְיר וּמְלְּתְוּ בְּיִים הְּיִיוּ בְּיִיתְ וּבְּיוֹ בְּבְיִית וּמְלְיוֹ בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים וְּשְׁתְּי בְּיִית וּמְלְיוֹ בְּיִים הְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִילְ בְּבְירְ בְּיִית וּמְלְיוֹ בְּיִית וּבְּיִית וּבְּיוֹ בְּיִים בְּיוּים הְּיִילְי בְּיִילְיוֹ בְּיִיתְ הְּבְּיוּ בְּבְר בְּיוֹים הְיִים בְּיוּים הָּנִייוֹ בְּבְיוֹי בְּבְיוֹ בְּבְר בְיוּים בְּיוּית בְּיוּבְים בְּיוּים בְּיוּבְים בְּיוּבְיבְ בְּיוּים בְּיוּבְים בְּיוּית בְּיוּבְיוּ בְּבְיוּ בְּיוּבְיוּ בְּבְיוּי בְּיוּבְייוּ בְּיוּבְיי בְּיוּים בְּיוּ בְּיוּבְייוּ בְּיוּיתְי בְּיוּבְיוּית בְּיוּבְיים בְּיוּבְיוּ בְּיוּבְייִים בְּיוּיְיִי

מעל אברהם. לשן נקיה הוא כלפי שכינה. ולמדנו שהגדיקים מרכבחו של מקום (כ"ר שם ו, ופי' סטוב): (בג) בעצם היום. בו ביום שלנטוה, ביום ולא בלילה, לא נחיירא לא מן הגוים ולא מן הלילנים, ושלא יהיו אויביו [ס"א אוהביו] ובני דורו אומרים אילו ראינוה לא הנחנוהו למול ולקיים מלוחו של מקום (כ"ר מז:ט): וימל. לשן ויפעל: (בד) בהמלו. בְּבָּבְּעָלו כמו בהבראם (לעיל ב:ד) (נטל אברהם סכין ואחז בערלחו ורלה לחוף והיה מתירא, שהיה וקן, מה עשה הקב"ה, שלח ידו ואחז בערלחו ורלה לחוף והיה מתירא, שהיה ול למתר אלא עמו. ב"ר (מעוב): בא"ח בשל את בשר ערלחו. בארהם לא נאמר אלא עמו. ב"ר (מעוב): אלא חסוף בשר, שכבר נממעך על ידי חשמיש, אבל ישמעאל שהיה ילד הוזקל לחחוך ערלה ולפרוע המילה, לכך נאמר בו אח (כ"ר מז:מ): (בו) בעצם היום. שמלאו לאכרהם ו"שמעאל בנו:

אממים אנחנו (להלן מב:כה) אבל בן אין לה (מלכים ב ד:יד): וקראת את שמו יצחק. על שם הלחוק (מדרש חו"י). וי"א על שם עשרה נסיונות ול' שנה של שרה יצחק. על שם הלחוק (מדרש חו"י). וי"א על שם עשרה נסיונות ול' שנה של שרה של אברהם (פדר"א לב; ב"ר נג:ו): [והקימותי את בריתי. למה נאמר, והרי כבר כתיב ואתה את בריתי משמור אתה וזרעך וגו', אלל לפי שאומר והקימותי וגו', יכול בני ישמשלו ובני קטורה בכלל הקיום, ח"ל והקימותי את בריתי אתו ולא עם אחרים (ע") שנהדרן נט:): ואת בריתי אקים את יצחק מה מלו למד שהיה קדוש מבטן (ע") שבת קלו). ד"א, אמר רבי אבא מלו למד ק" בן הגבירה מבן האמה. כתיב הנה ברכתי אותו והרביתי אותו והפריתי אותו והפריתי אותו והפריתי אתו בריתי. ברית המלה מהא מכוש לורט של ילחק (טנהדרין שם): (ב) שנים את בריתי. בכית המילה תהא מכולו. כמו נשיאים. בעונרם יכלו. כמו נשיאים, בעניכם יכלו. כמו נשיאים, בעונרם יכלו. כמו נשיאים, בעונרם יכלו. כמו נשיאים, בעונרם יכלו. כמו נשיאים, בעונרם יכלו. כמו נשיאים וכנונרם "בב"ל שבר בשיאים. בעונרם יכלו. כמו נשיאים וכנונרם יכלו. כמו נשיאים וכנונרם יכלו. כמו נשיאים וכניכה יכלו. כמו נשיאים וכנונרם יכלו. כמו נשיאים בעשר בשיאים. בעונרם יכלו. כמו נשיאים וכנונרם בליכונרם של בדיתי שבר בשיאים. בעשר בשיאים. בעשר בי שובר בייתי של בדיתי ביכונרם בליכונרם בליכונרם ביכונרם בליכונרם 
You. Abraham's response was twofold: (a) I am unworthy of so great a reward as to have a son now; (b) it will suffice for me if only Ishmael lived righteously before You (Rashi). In a similar vein, R' Hirsch comments that Abraham was shocked at what he understood to be a strong implication that Ishmael was unworthy of being his successor. At this point, he loved Ishmael and longed for him to be the bearer of the Abrahamitic spiritual mission. Ramban maintains that Abraham feared that the birth of his true heir might signal Ishmael's death, so that this response constitutes a literal prayer for his life.

19. Here and in verse 21 God reaffirmed the promise that the Abrahamitic covenant would be perpetuated only through Isaac, and none other. His name אָקי, Isaac, refers to Abraham's joyous laughter אָרווּן (Rashi).

**20.** בְּשִׁיאם — *Princes.* The Torah uses this word because it can also be translated as *clouds*, to allude to the fact that

Ishmael's offspring will enjoy a period of ascendancy, but ultimately they will dissipate like clouds (Rashi).

"We see from the prophecy in this verse, that 2337 years elapsed before the Arabs, Ishmael's descendants, became a great nation [with the rise of Islam in 624 C.E.] .... Throughout this period, Ishmael hoped anxiously, until finally the promise was fulfilled and they dominated the world. We, the descendants of Isaac, for whom the fulfillment of the promises made to us is delayed due to our sins...should surely anticipate the fulfillment of God's promises and not despair" (R' Bachya citing R' Chananel).

The allusion is obscure. נדיב is interpreted in the Talmud

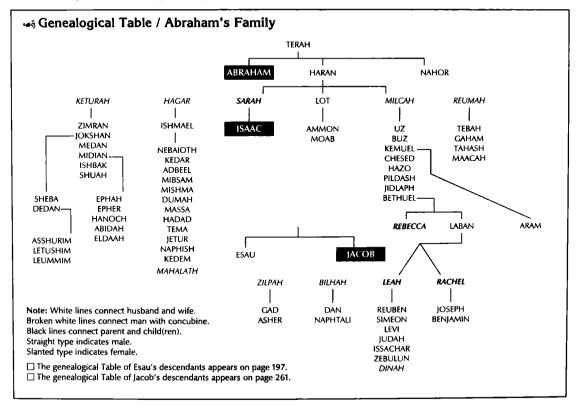
your wife Sarah will bear you a son and you shall call his name Isaac; and I will fulfill My covenant with him as an everlasting covenant for his offspring after him. <sup>20</sup> But regarding Ishmael I have heard you: I have blessed him, will make him fruitful, and will increase him most exceedingly; he will beget twelve princes and I will make him into a great nation. <sup>21</sup> But I will maintain My covenant through Isaac whom Sarah will bear to you by this time next year." <sup>22</sup> And when He had finished speaking with him, God ascended from upon Abraham.

<sup>23</sup> Then Abraham took his son Ishmael and all those servants born in his household and all those he had purchased for money — all the male members of Abraham's house — and he circumcised the flesh of their surplusage on that very day as God had spoken with him. <sup>24</sup> Abraham was ninety-nine when he was circumcised on the flesh of his surplusage; <sup>25</sup> And his son Ishmael was thirteen years old when he was circumcised on the flesh of his surplusage. <sup>26</sup> On that very day was Abraham circumcised with Ishmael his son, <sup>27</sup> and all the people of his household, born in his household and purchased for money from a stranger, were circumcised with him.

#### THE HAFTARAH FOR LECH LECHA APPEARS ON PAGE 1133.

(Chagigah 3a) and Midrash to Song of Songs 7:2 as a reference to Abraham (see ArtScroll comm. there). The meaning of դp may be derived from Sotah 10b where the same word is given two meanings with regard to David: (a)

He was humble and self-effacing [קָּבְּ = a poor person]; and (b) he was born circumcised [קַבָּ = קָבָּ, a wound]. Either interpretation can be applied to Abraham, who was humble and who circumcised himself (R' David Feinstein).



## אונקלום

אואתגלי לה יי במשרי ממרא והוא יתב בתרע משפנא כמיחם יומא: בוזקף עינוהי וַחַזַא והָא תּלתא גברין (נ״א גברין) **קימיו עלווהי וחוא ורהט לקדמותהוו** מתרע משכנא וסגיד על ארעא: נואמר יי אם כען אשכחית רחמין קדמר (ניא בּעִינַירָ) לַא כַעון תַעבַּר מעל עבדר: ריסבון כען זעיר מיא ואסחו רגליכון ואסתמיכו תחות אילנא: הואסב פתא דלחמא וסעידו לבכון בתר כו תעברו אַרי על כן עברתון על עברכון ואמרו כן תעבר כמא די מללתא: וואוחי אברהם למשכנא לוַת שַרָה וַאָמֶר אוֹחָא תַלַת סָאִין קמחַא דְסַלְתַא לוּשׁי ועבידי גריצן: זולות תורי רהט אברהם ודבר בר תורי רכיה וטב ויהב לעולמא ואוחי למעבד יתה: חונסיב שמו וחלב ובר תורי די עבד ויהב קדמיהון והוא משמש עלויהון תחות אילנא ואכלו:

# פרשת וורא

אַ וירא אליו' יהוה באלני ממרא והוא ישב פַּתַח־הַאַהֵּל , ב בַחם הַיִּום: וַיִּשָּׁא עִינַיוֹ וַיִּרָא וְהנֵה שׁלֹשַׁה אנשׁים נצבים עליו וירא וירץ לקראתם מפתח האהל נישתחו ארצה: , ויאמר אדני אם־נא מַצַאתִי חוֹ בַּעֵינִיךּ אַל־נַא תַעַבִּר יַ מַעַל עַבָּדָר: יִקַּח־נָא מִעַט־מַיִם וְרַחַצִּוּ רַגִּלֵיבֵם וְהַשַּׁעַנִוּ - מֵעַל עַבָּדָר: יִקַּח־נָא מִעַט־מַיִם הַתַת הַעֵץ: וְאָקָהַה פַּת־לֶּחֶם וְסֵעָרָוֹ לִבְּכֶם אַחַר הַעַבֹּרוּ כי־על־כַּן עַבַרתַם עַל־עַבְדָּבֶם וַיֹּאמְרוֹ כַּן תַעַשֵּה כַּאַשֵּר ַרַבַּרַתַּ: וַיָּמַהֵר אַבָּרָהֵם הַאָּהֵלֵה אֵל־שַׁרָה וַיֹּאמֵר מַהַרְּי יַ שַׁלִשׁ סָאִים קָמַח סֹלֶת לְוּשִׁי וַעֲשֵׁי עָגוֹת: וָאֵל־הַבַּקַר רֵץ . שַׁלִשׁ סָאִים הַבָּקַר אַבְרַהַם וַיַּלָּח בֶּן־בָּלָר רֶךְ וַטוֹב' וַיָּתַן אֵל־הַנַּעַר וַיִּמְהֵר רעשות אתו: ויקַח חַמאָה וחַלַב ובון־הַבַּקר אָשֵר עַשַּׁה חַלַב ובון־הַבַּקר אָשֵר עַשַּׁה חַ ויתן לפניהם והוא עמד עליהם תחת העץ ויאכלו:

לההב"ה להמחיו לו עד שירוז ויכנים את האורחים (שבת קכז.). ואע"פ שכתוב אחר וירץ להראתם. האמירה הודם לכן היתה. ודרד המהראות לדבר כו. כמו שפירשתי אלל לא ידון רותי באדם (לפיל ו:ג) שנכתב אתר ויולד נת (שם ה:לב), וא"א לומר כן אא"כ קדמה גזרת ק"ך שנה (ס"א קדמה הגזירה כ' שנים). ושתי הלשונות בב"ר (מת:י. ט. מט:ז: וטי' ויק"ר יא:ה): (ד) יכח גא. טל ידי שליח. והקב"ה שלם לבניו ט"י שליח, שנאמר וירס משה את ידו ויך את הסלע (במדבר כ:יא; ב"מ שם): ורחצו רגליכם. כסבור שהם ערביים שמשתחוים לחבה רגליהם (ב"מ שם) והקפיד שלח להכנים טבודה זרה לביתו. אבל לוט שלא ההפיד הקדים לינה לרחילה. שנאמר ולינו ורחלו רגליכם (להלן יט:ב; ב"ר נ:ד): תחת העץ. מחם החילן (חונקלום): (ה) ווסעדו לבבם. בחורה בנביחים ובכחובים מלינו דפחח סטדחה דלבה. בחורה וסעדו לבכם. בנביאים סעד לבך פת לחם (שופטים יט:ה). בכתובים ולחם לבב אנוש יסטד (תהלים קד:טו). א"ר חמא לבבכם אין כתיב כאן אלא לבכם, מגיד שאין ילה"ר שולט במלחכים. ברחשית רבה (מח:יח):] אחר תעבורו. חחר כן חלכו: בי על בן עברתם. כי הדבר הזה אני מבקש מכם מאחר שעברתם עלי לכבודי: בי על בן. כמו על אשר, וכן כל כי על כן שבמקרא. כי על כן באו בלל קורחי (להלן יש:ח) כי על כן ראיתי פניך (להלן לג:י) כי על כן לא נחתיה (שם לח:כו) כי על כן ידעת חנותנו (במדבר ינלח): (ו) כמח סלת. סלח לעוגות. המח לעמילן של עבחים לכסות חת הקדירה ולשחוב את הזוהמא (כ"ר מת:יב): (ז) בן בקר רך וטוב. ג' פרים היו, כדי להאכילן ג' לשונות בחרדל (ב"מ שם): אל הגער. זה ישמעאל, לחנכו במלוח (ב"ר שם יג): (ח) ויכח חמאה וגו׳. ולחם לא הביא. לפי שפירסה שרה נדה. שתזר לה אורח כנשים אותו היום ונטמאת הטיסה (ב"ר שם יד; ב"מ פז.): חמאה. שומן החלב שהולטין מעל פניו: ובן הבקר אשר עשה. אשר חקן, קמא קמא שחיקן אמטי ואייתי המייהו (כ"מ פו:): ויאבלו. נראו כמו שאכלו, מכאן שלא ישנה אדם מן

(א) וירא אליו. לבהר את התולה (סוטה יד.; תנחומא ישן א) (אמר רבי חמא בר חנינא יום שלישי למילחו היה, ובא ההב"ה ושאל בשלומו (ב"מ פו:)]: באלוני ממרא. הוא שנתן לו עלה על המילה, לפיכך נגלה אליו בחלקו (תנחומא ג; ב"ר מב:ח): ישב. ישב כחיב, בקש לטמוד, א"ל הקב"ה שב ואני אטמוד, ואחה סימן לבניך. שעתיד אני להתילב בעדת הדיינין והן יושבין. שנא' אלהים נלב בעדת אל (חהלים פב:ח: ב"ר מח:ז: שבומות ל:): פתח האהל. לרחות חם יש מובר ושב ויכניסם בביחו (ב"מ פו:): בחם היום. הוליא הקב"ה חמה מנרחיקה שלא להעריחו באורחים. ולפי שראהו מלטער שלא היו אורחים באים הביא מלאכים עליו בדמות אנשים (שם): (ב) והנה שלשה אנשים. אחד לכשר את שרה ואחד להפוך את סדום ואחד לרפאות את אברהם, שאין מלאך אחד עושה שתי שליחיות (ב"ר נ:ב). חדע לד שכן, כל הפרשה הוא מזכירן בלשון רבים, ויאכלו (פסוק ח) ויאמרו אליו (פסוק ט), ובבשורה נאמר ויאמר שוב אשוב אליך (פסוק י) ובהפיכת סדום הוא אומר כי לא אוכל לעשות דבר (להלן יט:כב) לבלתי הפכי (שם כא). ורפאל שרפא את אברהם הלך משם להליל את לוט, הוא שנאמר ויהי כהוליאם אותם החולה ויאמר המלט על נפשר (שם יו) למדח שהחחד היה מליל (ב"מ פו:): נצבים עליו. לפניו (תרגום יונחן) [כמו ועליו מטה מנשה (במדבר ב:כ)]. אבל לשון נהיה הוא כלפי המלאכים: וירא. מהו וירא וירא שני פעמים, הראשון כמשמעו, והשני לשון הבנה. נסתכל שהיו נלבים במקום אחד והבין שלא היו רולים להטריחו. [ואף על פי שיודעים היו שילא לקראתם עמדו במקומם לכבודו. להראותו שלא רצו להטריתו.] והדם הוא ורץ לקראחם. [בבבא מליטא (פו:), כחיב נלבים טליו וכחיב וירץ להראתם. כד חזיוהו דהוה שרי ואסר פירש הימנו, מיד וירן לקראתס]: (ג) ויאמר אדני אם נא וגו׳. לגדול שבהם אמר, וקראם כולם אדונים, ולגדול אמר אל נא תעבור, וכיון שלא יעבור הוא ישמדו חביריו שמו, ובלשון זה הוא חול. ד"א, קדש (שבושות לה:) והיה אומר

### **PARASHAS VAYEIRA**

18.

1-8. Visiting the sick and hospitality to strangers. As if to show what it was about Abraham that made him so uniquely worthy to be the spiritual father of all mankind, the Torah relates what he did on the third day after his circumcision, when the wound is most painful and the patient most weakened. God visited him to show him honor for having carried out the commandment and to acknowledge that he had

thereby elevated himself to a new spiritual plateau. Or HaChaim explains that when people carry out great deeds, God shows himself to them as a token of tribute, as He did here and as He would do in the Wilderness when the Jewish people erected the Tabernacle as a home for the Shechinah. Thus, God's visit to Abraham was to demonstrate that he had become a "chariot of the Divine Presence" (see Bereishis Rabbah 82:6), meaning that even his physical being had be-

לדו

## **PARASHAS VAYEIRA**

18 Visiting the Strangers

<sup>1</sup> Hashem appeared to him in the plains of Mamre while he was sitting at the entrance of the tent in the heat of the day. 2 He lifted his eyes and saw: And behold! three men were Sick and standing over him. He perceived, so he ran toward them from the entrance of the tent, and Hospitality bowed toward the ground. 3 And he said, "My Lord, if I find favor in Your eyes, please pass not awau from Your servant."

4 "Let some water be brought and wash your feet, and recline beneath the tree. 5 I will fetch a morsel of bread that uou may sustain yourselves, then go on — inasmuch as you have passed uour servant's way." They said, "Do so, just as you have said."

6 So Abraham hastened to the tent to Sarah and said, "Hurry! Three se'ahs of meal, fine flour! Knead and make cakes!" Then Abraham ran to the cattle, took a calf, tender and good, and gave it to the youth who hyrried to prepare it. 8 He took cream and milk and the calf which he had prepared, and placed these before them; he stood over them beneath the tree and they are

come pure enough to be a resting place for God, as it were. To spare Abraham the physical strain of caring for quests.

God brought a heat wave so that no wayfarers were up and about that day. But Abraham longed for guests, because a tzaddik is never content with past accomplishments; he seeks to serve God at all times. In Abraham's case, his manner of service was through being kind to people, thereby drawing them into his orbit so that he could inspire them with his example to learn about and serve God. In response, God sent him three angels in the guise of people, and Abraham ran to invite them in and serve them personally, despite his age and illness. He also pressed Ishmael into service, for education of the young must be practical; theoretical preaching about kindness will fail to achieve the desired result unless it is accompanied by acts of kindness.

2. שלשה אנשים — Three men. As is apparent from the rest of the narrative, they were actually angels in the "guise" of men. God sent three different angels because, by definition, an angel is a function that God wishes to have performed. Thus, each function is a new angel, and since there were three missions to be accomplished in connection with Abraham and Sarah at this time, there were three angels to carry them out. In the words of the Midrash, "one angel does not perform two missions." In this case the three angels were Michael, who informed Abraham that Sarah would have a son [v. 14]; Gabriel, who overturned Sodom [19:25]; and Raphael, who healed Abraham and saved Lot (Rashi as explained by Gur Arueh). The last two tasks, healing Abraham and saving Lot, constituted a single mission because they were for the sake of rescue.

נירא . . . נירא — And saw . . . He perceived. The word is repeated because two things happened. First Abraham saw them coming. Then they stopped at a distance and he perceived that the reason they did so was to indicate that they did not wish to trouble him. In response, he ignored his pain and dashed toward them to invite them in (Rashi).

3. אַדְנָי — My Lord. According to most interpretations, the word אָרנֵי in this passage is sacred, referring to God. In taking leave from God, Abraham implored Him to pass not away from Your servant, but wait while he attended to his quests. Abraham's action shows that "hospitality to wayfarers is greater than receiving the Divine Presence" (Shevuos 35b; Shabbos 127a). Abraham's departure from God was not disrespectful, however, because he knew that by hurrying to serve God's creatures, he was serving God Himself (Tanchuma Yashan). The lavish service he rendered them illustrates the alacrity with which he served God.

4. וְרַחַצוּ רָגְלִיכִם — And wash your feet. At this point, Abraharn did not know they were angels — he thought they were Arabs who worship the dust of their feet, and he would not allow an object of idolatry to come into his house (Rashi).

5. בת-לחם — A morsel of bread. From this understated, modest description of the sumptuous meal he was about to serve, the Talmud derives that "the righteous say little and do much" (Bava Metzia 87a).

בן הַּעשָה — Do so. Do as you said, give us nothing more than a morsel (Ibn Ezra). As you said, let us but recline under the tree to refresh ourselves and be on our way (Ramban). In order not to detain them. Abraham ran to Sarah's tent and asked her to hurry (Sformo).

6. לושי — Knead. Abraham specified that Sarah personally should knead the dough, for he wanted Sarah herself to perform the mitzvah of serving the guests. According to the Midrash that this visit took place on Passover — and Abraham and Sarah fulfilled the commandments before the Torah was given - he wanted her to do it herself to guard against leavening of the dough (Alshich).

7. רץ אברהם — Then Abraham ran. Ramban emphasizes how this portrays Abraham's great desire to show hospitality. Though he had many servants eager to serve him, and he was old and weak from his circumcision, he ran personally to choose the animals for the meat.

8. First Abraham served the dairy items, for they required little preparation. Only after his guests had slaked their thirst and hunger did he bring out the full meal that consisted of calves' meat (Daas Zekeinim).

ויאכלו — And they ate. Angels do not eat in the human sense; they only appeared to eat. This teaches that one should not deviate from the local custom (Rashi). In the Kabbalis-

שני

טואמרו לה או שרה אתתה ואמר הא במשכנא: יוַאָמַר מתַב אתוב לותר בעדו דאתון קימיו והא בר לשרה אתתר ושרה שמעת בתרע משכנא והוא אחורוהי: אואברהם ושרה סיבו עלו ביומין פסק מלמהוי לשרה אורח בנשיא: יבוחיכת שרה במעהא למימר בתר דסיבית הות לי עולימו ורבוני סיב: יגואמר יי לאברהם למא דנו חיכת שרה למימר הברם בקושטא אוליד ואנא סיבית: יר היתכסי מז קדם יי פתגמא לזמן אתוב לותר כעדו דאתון קימין ולשרה בר: טונדיבת שרה למימר לַא חַיַּכִית אֲרֵי דְחֶלֶת וַאֲמֶר לַא ברם חיכת: שווקמו מתמן גבריא ואסתכיאו על אפי סרום ואברהם אזל עמהון לאַלְווֹאֵיהוֹן: ייניי אַמַר הַמְּכְסִי אנא מאברהם די אנא עבד: יחואברהם

י נִיּאְמְרָוּ 'אֵלֶּיוֹ אַיֶּה שָׁרָה אִשְׁתֵּךְ נִיֻּאמֶר הִנָּה בָאֹהֶלּ:

י נִיּאמֶר שְׁוֹב אָשְׁוֹב אֵלֶּיךְ כָּעֵת חַיָּה וְהִנֵּה־בֵּן לְשָׁרָה יִּיִּא אֲשְׁתָּךְ וְשָׁרָה שׁמֵעַת בָּיָמִים חָדַל לְהְוֹא אַחֲרֵיוּ: וְאַבְּרָהָם יְּבֻּנְּיִם בָּיָּמִים חָדַל לְהְוֹּא אַחֲרֵיי: וְאַבְּרָהָם יְּבַּנְּיִם נַּאָים בַּיָּמִים חָדַל לְהְוֹת לְשָׂרָה אִרָּה יִּנְאַרְה בְּנָיִם נָּאָים בַּיָּמִים חָדַל לְהְוֹת לְשָׁרָה אַבְּרָהָם לָמָה יִּ בְּיָּבְיה וְבִּאַר יִהוֹה אֶל־אַבְרָהָם לָמָה יְּבְּיִ עְבָּרְה שָׁרָה בַּוְיִנְיִם הָאָף אָמְנִם אֵלֵּר נַאֲנִי זְקַנְּהִייּ לָּמְּה יִּבְּר לַמּוֹעֵר אָשְׁוֹב אֵלֶיךְ כָּעִת חַיָּה יִּבְרָהְם לָמָה יִּיְ וְבִּיְנִייִ זְּבָּרְהְיִם וְּאַבְּיִ זְמָנְיִה בְּיִבְּיִבְּר בְּמִב וְנִיְּבְבְּה בַּוֹי נִיְּשְׁרָה בַּוְיִנְיִבְּיִב וְאַנִיים נְיִשְׁלְחָם: וַיִּקְמִּה הַלָּךְ עָמֶם לְשַלְּחָם: וַיִּהְיָה יִּי עִלּר הָמִבְּחָה אָנִי מָאַבְרָהָם אָשֵר אָנִי עשָׁה: וְאַבְּרָהָם יִיִּשְׁרָה בִּוֹי מְאָבְרָהָם הַלְּךְ עָמָם לְשַלְחָם: וַיִיהוֹה יִי עַלְרָה וְבִּיִּים וְאַבְּרָהָם הַלְבְּים הַאָּנְי עְשָׁה וְמִשְׁלְחָם: וַיִיהוֹה יִי עַשְׁר אָנִי עשִׁה וְאָנִי מְאַבְרָהָם וְאַבְּרָהם הַעְבְּים וְאַבְּרָהָם הְאַנְיִם הְאַנְי מְאָבְרָהָם הְאַנִי מְאָבְרָהָם הְאַנְיִי מְּבְּרְבָּם הְאַנְיִם וְּאַבְּרְהָם וְּיִבְּיִם וְּיִבְּיִם וְּעִבְּיִם וְּאַבְּרָהָם הְלֵבְיּם הְאַבְיִי מְיִבְּים וְשִׁיְּחָם: וַיִּיקְם הְלָבְיִים וְּאָבְרָהָם הְאָנִי מָאַבְרָהָם אָשִׁר אָנִי עשָׁה: וְאָבְרָהָם הְיִבְּים אָּיִבּים הְאָנִי מָאַבְּרָהָם אָּמִבְּים הְּעִבְּים וְאָבְיִי מְיִבְּים וְּיִבְּיִם וְּיִבּים הְאָבְיים בְּיִבְּים בְּיִבְּים הְּיִבְּמִים הְּעָּבְים הְּבִּים הְּעִים וְיִיּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים הְּבִּיבְים הְּבָּים הְיּבְיּים בְּיבְּים בְּיִבְּים בְּבִּיבְים בְּבְּיִבְּים בְּבְּיבְים בְּבְּיִים בְּיבְּיוּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיְם בְּיִים בְּיִבְים בְּיִבְם הְּבְּיִם בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִיּיוּיבְיְיִבְּבְּים בְּיִים וְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִם בְּיִבְיּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִ

במעיה ואומרת אפשר ההרבים הללו טעוניו ולד. השדים הללו שלמהו מושכיו חלב. תנחומה (שופטים יח): עדנה. לחלות בשר (ב"מ פז.). ול' משנה משיר חת השער ומעדו את הבשר (מנחות פו.). ד"א. לשון עידו. זמן וסת נדות (ב"ר מח:יו): (יג) האף אמנם. הגם אמת אלד: ואני זקנתי. שינה הכחוב מפני השלום, שהרי היא אמרה ואדני זהן (ב"מ שם: ב"ר שם יח): (יד) היפלא. כתרגומו. היתכםי. וכי שום דבר מופלא ומופרד ומכוסה ממני מלעשות כרלוני: למועד. לאוחו מועד המיוחד שהבעתי לד אתמול. למועד הזה בשנה האחרת: (טו) בי יראה וגוי בי צחכת. כי הרחשוו משמש לשוו דהת. שנותו שעם לדבר. ותכחש שרה לפי שיראה. והשני משמש בלשון אלא, ויאמר לא כדבריד הוא. אלא לחהת. שאמרו רבוחינו כי משמש בד' לשונות, אי, דלמא, אלא, דהא (ראש השנה ג.; גיטין ל.): (טז) וישכפו. כל השהפה שכמהרא לרעה חוז מהשהיפה ממעוו הדשר (דברים כו:מו), שגדול כח מתנות עניים שהופך מדת הרוגז לרחמים (שמות רבה מח:ח): לשלחם. ללווחס. כסבור חורחים הם (מדרש חגדה): (יז) המבסה אני. בחמיה: אשר אני עושה. בסדום. לא יפה לי לעשות דבר זה שלא מדעתו. אני נחתי לו את הארץ הזאת. וחמשה כרכין הללו שלו הו. שנא' גבול הכנעני מלדון באכה סדומה ועמורה וגו' (לעיל י:יט; ב"ר מט:ב; תנחומא ה; תרגום ירושלמי). קראמי אותו אברהם [ם"א אביהם] אב המון גוים (לעיל יז:ה), ואשמיד את הבנים ולא אודיע לאב (ב"ר שם) שהוא אוהבי (תנחומא שם; תרגום יונחן):

המנהג (שם): (ט) ויאמרו אליו. נהוד על חי"ו [שבחליו]. וחניח כ' שמעוו בן אלמזר אומר כל מהום שהכתב רבה על הנהודה אתה דורש הכתב, וכאן הנהודה רבה על הכתב ואתה דורש הנהודה. שאף לשרה שאלו איו אברהם, למדנו שישאל אדם באכסניא שלו לאיש על האשה ולאשה על האיש וב"ר מחשטו) ובבבא מליעא (פז.) איסא. יודעין היו מלאכי השרח שרה אמנו היכן היחה. אלא להודיע שלנועה היתה כדי לחבבה על בעלה. אמר רבי יוםי בר חנינא, כדי לשגר לה כום של ברכה): הנה באהל. לנועה היא: (י) בעת חיה. כעם הואם לשנה הבאה. ופסח היה, ולפסח הכא נולד ילחק (סדר עולם פ"ה) מדלא הרינו פעת אלא פעת: בעת חיה. כעת הזאת שתהא חיה לכם, שתהיו כלכם שלמים והיימים (אונהלום): שוב אשוב. לא בשרו המלאך שישוב אליו, אלא בשליחותו של מקום אמר לו, כמו ויאמר לה מלאך ה' הרבה ארבה (לעיל טז:י) והוא אין בידו להרבות, אלא בשליתותו של מקום, אף כאן כשליחותו של מקום אמר לו כן ואלישע אמר לשונמית למועד הזה כעת חיה את חובקת בו. ותאמר. אל אדני איש האלהים. אל תכוב בשפחתר (מלכים ב ד:טו), אותן המלאכים שבשרו את שרה אמרו למועד אשוב. אמר לה אלישע, אותן המלאכים שהם חיים והיימים לעולם אמרו למועד אשוב, אבל אני בשר ודם שהיום תי ומחר מת, בין תי ובין מת למועד הזה וגו' (ב"ר נג:ב)!: והוא אחריו. הפחת היה חתר המלחך (מדרש חגדה): (יא) חדל להיות. פסק ממנה (כ"ר מח:מו): אורח כנשים. חורח נדות: (יב) בקרבה. מקחכלת

tic sense, angels, as spiritual beings, receive their sustenance from holiness. So great was Abraham that his sacred behavior provided the angels with the nourishment they required.

9-15. The promise of a son is revealed to Sarah. Previously, the prophecy of a son had been given only to Abraham. Now it would be conveyed to Sarah as well. The angels began by inquiring after her whereabouts, although everyone knew she was in the tent. This was to draw attention to her modesty and so endear her even more to her husband (Rashi). In the plain sense, Sforno comments that since their mission was to inform her of the prophecy, they had to be sure she could hear them. The commentators explain that the angel spoke in the first person as if it was in his power to grant her a child — because he was acting as God's emissary.

11. באָרם בְּאָרם - Well on in years. Zohar comments that each day in a person's life carries with it its own challenge and mission. What is to be accomplished today cannot be postponed to tomorrow, because tomorrow has its own set of things to do. In the normal course of events, people go through life with their "spiritual calendars" marred by countless days and hours that were wasted or, even worse, misused. But the greatest people, such as Abraham and Sarah, come through life with all their days intact, all of them utilized properly and purposefully. This is the significance of the expression באָרום בְּאָרִם בְּאָרִם הַאַרָּם וֹנִים לֹנְם בּאַרִּם reached their old age with a rich harvest of days that truly mattered.

12. אַרָּחְ שְׁרְהָּאַ — And Sarah laughed. She laughed in disbelief because she thought that the guest's statement was simply a courteous, but meaningless blessing, not a

The 9 7 Promise 10 of a Son is Revealed to Sarah him.

- <sup>9</sup> They said to him, "Where is Sarah your wife?" And he said, "Behold! in the tent!"
- <sup>10</sup> And he said, "I will surely return to you at this time next year, and behold Sarah your wife will have a son." Now Sarah was listening at the entrance of the tent which was behind him.
- <sup>11</sup> Now Abraham and Sarah were old, well on in years; the manner of women had ceased to be with Sarah —
- <sup>12</sup> And Sarah laughed at herself, saying, "After I have withered shall I again have delicate skin? And my husband is old!"
- <sup>13</sup> Then HASHEM said to Abraham, "Why is it that Sarah laughed, saying: 'Shall I in truth bear a child, though I have aged?' <sup>14</sup> Is anything beyond HASHEM?! At the appointed time I will return to you at this time next year, and Sarah will have a son."
- <sup>15</sup> Sarah denied it, saying, "I did not laugh," for she was frightened. But he said, "No, you Abraham laughed indeed."

Learns About Sodom's Destruction

- <sup>16</sup> So the men got up from there, and gazed down toward Sodom, while Abraham walked with them to escort them.
  - <sup>17</sup> And HASHEM said, "Shall I conceal from Abraham what I do, <sup>18</sup> now that Abraham is

prophecy from God. In view of her advanced age, she thought that such a miraculous rejuvenation would be as great a miracle as the resurrection of the dead, which only God Himself could accomplish (Radak; Sforno).

Although Sarah did not know this truly was a message from God Himself, God was angered at her reaction, for a person of her great stature should have had faith that the miracle of birth could happen. She should at least have said, "Amen. may it be so."

- שֶׁרְנֶּה Delicate skin. In the literal sense, this is simply a simile for the return of youthfulness that would enable her to give birth. According to the Midrashic interpretation, her menses resumed for the first time in many years, signifying that she could give birth (Rashi). Apparently she thought it was an isolated event, not a miraculous rejuvenation; otherwise she would not have laughed.
- 13. יְאֵנִי יְקְנְתִּי Though I have aged. Her actual words in verse 12 were אָרני וְקֵן, my husband is old, but for the sake of peace between husband and wife, Scripture [i.e., God] now changed the uncomplimentary reference from her husband to herself (Rashi).
- 15. תְּבְּחֵשׁ שְׁרָה Sarah denied it. Homiletically, the Kotzker Rebbe commented that Sarah did not lie; she truly thought that she had laughed not in disbelief but in joy, as Abraham did. The truth was, however, that subconsciously she doubted the possibility of the miracle.
- 16-21. Abraham learns about Sodom's destruction. The angels had left Abraham and were on their way to destroy Sodom and rescue Lot, but God delayed the destruction until Abraham had an opportunity to intercede in its behalf. The Torah explains God's reason: "Since Abraham is destined to become a great and mighty nation, and he will teach his values of kindness and justice to future generations, it is appropriate that I tell him what I plan to do. Otherwise people will wonder, 'How could God have hidden this from him?' or 'How could Abraham have been so

callous that he failed to pray for his neighbors?' Furthermore, if there is legitimate cause to pardon the Sodomites, Abraham will beseech Me to do so. But if they are completely guilty, even he will want the judgment against them to be carried out" (Ramban). Alternatively, God wanted Abraham to know that the opportunity for repentance is always open to sinners (Sfomo); or He wanted Abraham to know that if there had been some righteous people in Sodom, even if the rest of the population was overwhelmingly wicked, the righteous would be spared (Alshich).

### ◆ δ The contrast between Israel and Sodom.

The implication of verse 19 is that the seed of Sodom's wickedness lay in its failure to abide by the principles that Abraham would inculcate in his offspring. The cruelties of Sodom have become part of the language as the epitome of selfishness, callousness and depravity (see ch. 19), but the root of their evil was greed. Sodom was a rich and fertile region and, as such, it was a magnet for people seeking to make their fortune, as it was for Lot. But the Sodomites wanted to maintain their own prosperity and not be encumbered by a flood of poor immigrants. The wealthy and well-connected Lots of the world were welcome in Sodom, because they would give more to the economy than they would take. To discourage undesirable newcomers, however, the Sodomites institutionalized state cruelty, so that it became a crime to feed a starving person or offer alms to a beggar. Even the sexual perversion for which Sodom is notorious was employed to keep visitors away. According to one opinion of the Sages, this cruelty stemmed from an attitude of, "What is mine is mine and what is yours is yours (Avos 5:10)," or, in the popular idiom, "Neither a lender nor a borrower be." Such selfishness descends to cruelty and perversion — and a metropolis that elevates such behavior to a legitimate way of life forfeits its right to exist.

מְהֶנִי יֶהֲנִי לְעַם סַגִּי וְתַקִּיף וְיִתְּכָּרְכוּן בַּדִילָה כַּל עממי ארעא: יטארי גלי קדמי

(נ״א יְרַעְתִּנֵה) בְּדִיל דִּי יְפַקֵּר יָת בְּנוֹהִי וְיָת אנש ביתה בתרוהי ויטרוז ארחו דתקנו

קדם יי למעבד צרקתא ודינא בדיל דייתי

יִיָּ עַל אַבְרָהָם יָת דִּמֵלֵל עֲלוֹהִי: בוַאֲמֵר יי קבלת דסדום ועמורה ארי סגיאת

וחובתהון ארי תקיפת לחדא: כא אתגלי

כָעַן וְאֵדוּן הָכַקְבַלְתְּהוֹן דְּעַלַּת לְקֵדָמֵי עַבַרוּ אעבַּד עמהוו גמירא (אם לא תיבין)

ואָם תַּיָבִין לָא אתפּרַע: כבואתפּניאוּ

מתּמָן גֶּבְרָיָא וַאָזָלוּ לִסְרוֹם וְאַבְּרָהָם עַר כָּעַן מִשַּׁמִשׁ בַּצִלוֹ קַרָם יִי: בּגוֹקרב אברהם

ואַמַר הַבָּרגו תּשִׁיצִי זַכָּאי עם חַיִיב:

פרמָאִים אִית חַמְשִׁין זַבָּאִין בְּגוֹ קַרְתָּא הַבַּרְגַז תִּשִּׁיצִי וַלָּא תִשׁבּוֹק לאַתרָא בּדיל

חַמשׁין זַכַּאַין דִּי בְגוַה: כה קושטא אנון

דִינָךְ מִלְּמֶעְבֵּר כְּפִּתְנָּמָא הָדֵין לְקַטָּלָא זַכָּאָה עם חַיַּבַא וִיהִי זַכַּאָה כּחַיָּבַא

קוּשְטָא אָנּוּן דִּינֶךְ דְּרָיִן (נ״א הֲרַיַּן) כָּל אַרעָא לַא (נ״א בָּרַם) וַעבֵּר דִּינַא: כּו וַאָמֵר

יַנַ אָם אַשָּׁכַּח בַּסְרוֹם חַמִּשִׁין זַבַּאָין בָּגוֹ

קרתַא וָאַשְבּוֹק לְכַל אַתְרֵא בִּדִילְהוֹן:

נזנאָתֵב אַבְרָהָם נַאֲמָר הָא כְעַן שָׁרֵיתִי לְמַלֵּלֵא קַדָם יִיַ נָאַנָא עַפַּר וּקטָם: כּחּמָאִים

ים היו יהיה לגוי גַּדְוֹל וְעַצְוֹם וְנָבְרָכוּ־בֹּוֹ כִּל גּוֹנֵי הַאָרֵץ: כֵּי יַדַעָהִיו לָמַּעַן אֲשֶׁר יִצְוָה אֵת־בָּנֵיו וָאֵת־בֵּיתוֹ אֲחֲרָיו ושמרוֹ דַרָך יהוֹה לֵעֲשׁוֹת צְדָקָה וֹמְשְׁפֵּט לִמַעַן הָבֵיא ַ יהוה על־אַברָהָם אַת אַשֶּר־דָּבֵּר עַלֵיוּ: וַיָּאמֶר יהוֹה וַעַקַת סָדָם וַעַמֹּרָה כִּי־רָבָּה וְחַׁטָּאתַם כֵּי כַבְרָה מִאִר: בא אֵרְדָה־גָּא וְאֶרְאֶה הַכְּצַעֲקָתָה הַבָּאָה אַלַי עִשׁוּ וֹ כָּלַה בּ וָאָם־לְא אָדֶעָה: וַיִּפְנָוּ מִשָּׁם הָאַנַשִּׁים וַיֵּלְכוּ סִדְמַה כג ואברהם עודנו עמד לפני יהוה: וַיַּגַשׁ אַבְרַהַם וַיֹּאמֵר בּר הַאַף תַּסְפֵּה צַדִּיק עִם־רַשַע: אוּלֵי יֵשׁ חַמְשֵׁים צַדִּיקם בּרַ בתור העיר האף תּסְפָּה ולא־תַשָּא לַמַּלְּוֹם לְמֵעָן בּה חֲמִשַּׁים הַצַּדִיקָם אֲשֶׁר בְּקְרְבָּה: חָלִּלָה לִּךְ מֵעֵשִׁת וּ בַּדַבַר הַנָּה לָהַמֵּית צַדִּיק עם־רַשַּׁע וְהַיַה כַצַדִּיק בַּרַשַּע ם חללה לֶּךְ הַשׁפַט' כַּל־הַאַרֵץ לִא יַעֲשָה מִשְפַּט: וַיָּאמֵר בּיַ יהוֹה אָם־אָמְצֵא בָסָדֶם חֲמְשֵׁים צַדִּיקֵם בְּתְוֹךְ הַעֵיר ַנּאַמָר לָכַל־הַמַּקוֹם בַּעַבוּרֵם: וַיַּעַן אַכְרַהַם וַיֹּאמֵר בּ וַנַשַׂאתִי לָכַל־הַמַּקוֹם בַּעבוּרֵם: הְנֵה־נֶא הוֹאַלְתִּי לְדַבֵּר אֵל־אֵדנָי וִאַנֹכֵי עַפַּר רו אולי יַחַסרון חַמשִים הַצַּדִּיקם -חמשה התשחית

יַחִסְרוּן חַמִּשִּׁין זַבָּאִין חַמִּשָּׁא הַתִּחַבֵּל מתברתה. ורבותינו דרשו, הכלעהחה, לעהח ריבה אחת שהרגוה במיתה משונה על שנתנה מזון לעני, כמפורש בחלק (סנהדרין קט:): (בב) ויפנו משם. ממקוס שאברהם ליוום שם: ואברהם עודנו עומד לפני ה׳. והלא לא הלך לשמוד לפניו, אלא ההב"ה בא אללו ואמר לו זעהת סדום ועמורה כי רבה, והיה לו לכתוב וה' עודנו עומד על אברהם, אלא חיקון סופרים הוא זה (ב"ר שם ז): (בג) ויגש אברהם. מלינו הגשה למלחמה, ויגש יוחב וגו' (דברי הימים א יש:יד). הגשה לפיום, ויגש אליו יהודה (להלן מד:יח). והגשה לתפלה, ויגש אליהו הנכיא (מלכים א יח:לו). ולכל אלה נכנס אברהם, לדבר קשות ולפיום ולתפלה (ב"ר שם ח): האף תספה. הגם תספה. ולחרגום של אונהלום שתרגומו לשוו רוגז כד פירושו. האף ישיאד שתספה לדיה עם רשע (שם; תנתומה ת): (בד) אולי יש חמשים צדיקים. עשרה לדיקים לכל כרך וכרך כי חמשה מקומות יש (תרגום יונתן). וא"ת לא ילילו הלדיקים את הרשעים, למה תמית הלדיקים (ב"ר שם): (בה) חלילה לך. חולין הוא לך (ע"ז ד.; תרגום יונקן), יאמרו כך היא אומנוחו, שוטף הכל, לדיקים ורשעים. כך עשית לדור המבול ולדור הפלגה (חנחומא שם): ברבר הזה. לא הוא ולא כיולא בו (שם: כ"ר שם ט): חלילה לר. לעולם הבא (תנתומא ישן יא): השופט כל הארץ. נקוד בתט"ף פחת ה"א של השופט, לשון חמיה, וכי מי שהוא שופט לא יעשה משפט אמח (ב"ר שס): (כו) אם אמצא בסדום וגו׳ לבל המקום. לכל הכרכים. לפי שסדום היחה מטרפוליו וחשובה מכולם חלה בה הכחוב: (בז) ואנבי עפר ואפר. וכבר הייחי ראוי להיות עפר על ידי המלכים ואפר ע"י נמרוד לולי רחמיך אשר עמדו לי (ב"ר שם יא): (בח) התשחית בחמשה. והרי הן ט' לכל כרך, ואתה לדיקו של טולס

(יח) ואברהם היו יהיה. מ"ח. זכר לדיק לברכה (משלי י:ז). הוחיל והזכירו ברכו (יומא לח:; ב"ר מט:א). ופשוטו, וכי ממנו אני מעלים, והרי הוא חביב לפני להיות לגוי גדול ולהתכרך בו כל גויי הארץ: (יט) בי ידעתיו. [ארי ידעתינה. כתרגומו.] לשון חבה, כמו מודע לאישה (רות ב:א) הלא בועז מודעתנו (שם ג:ב) ואדעד בשם (שמות לג:יז). ואמנס עיהר לשוז כולם אינו אלא לשוו ידיעה. שהמחבב את האדם מקרבו חללו ויודעו ומכירו. ולמה ידעתיו, למען חשר ילוה, לפי שהוח מלוה חת בניו עלי לשמור דרכי. ואם תפרשהו כתרגומו, יודע אני בו שילוה את בניו וגו', אין למען נופל על הלשון: יצוה. לשון הווה, כמו ככה יעשה איוב (איוב א:ה): למען הביא. כך הוא מנוה לבניו. שמרו דרד ה' כדי שיביא ה' על אברהם וגו'. על בית אברהם לא נאמר אלא על אברהם, למדנו, כל המעמיד בן לדיק כאילו אינו מח (ב"ר שם ד): (ב) ויאמר ה׳. אל אברהס, שעשה כאשר אמר שלא יכסה ממנו: בי רבה. כל רכה שבמקרא הטעם למטה בבי"ח לפי שהן מחורגמין גדולה או גדלה והולכת (שם ה, כז:ג), אבל זה טעמו למעלה ברי"ם לפי שמחורגם גדלה כבר. כמו שפירשתי ויהי השמש באה (לפיל טוניז) הנה שבה יבמתך (רות אנטו): (בא) ארדה גא. למד לדיינים שלא יפסקו דיני נפשות אלא בראיה, הכל כמו שפרשתי בפרשת הפלגה (לעיל יא:ה). ד"א, ארדה נא לסוף מעשיהם (מדרש אגדה): הבצעקתה. של מדינה (חרגוס ירושלמי): הבאה אלי עשו. וכן עומדים במרדם, כלה חני עושה בהם, ואם לא יעמדו במרדם, אדעה מה חעשה, להפרע מהן ביסורין, ולח חכלה חותו (כ"ר שם ו). וכיולא בו מלינו במקום אחר, ועחה הורד עדיך מעליך ואדעה מה אעשה לך (שמות לג:ה). ולפיכך יש הפסק נקודת פסיק בין עשו לכלה כדי להפריד חיבה

19. God loves Abraham. Literally, the word יְּדְשָׁחִייְ refers to knowledge, not love, but the Torah often uses love as its secondary meaning, for one who loves another brings him close and seeks to know him well (Rashi). The verse goes on to explain that God loved Abraham because he would al-

ways convey God's teachings to his offspring. One reveals his values by what he teaches his children. For one to preach morality but not inculcate it in one's own family reveals that the preaching is less than sincere. In summing up the greatness of Abraham and the reason he was entitled to a role in

God's surely to become a great and mighty nation, and all the nations of the earth shall bless Love for themselves by him? 19 For I have loved him, because he commands his children and his household after him that they keep the way of HASHEM. doing charity and justice, in order that HASHEM might then bring upon Abraham that which He had spoken of him "

<sup>20</sup> So Hashem said. "Because the outcru of Sodom and Gomorrah has become great, and because their sin has been very grave, 21 I will descend and see: If they act in accordance with its outern which has come to Me — then destruction! And if not, I will know."

Abraham for Sodom

- <sup>22</sup> The men had turned from there and went to Sodom, while Abraham was still standing Intercedes before HASHEM.
  - 23 Abraham came forward and said. "Will You also stamp out the righteous along with the wicked? 24 What if there should be fiftu righteous people in the midst of the citu? Would You still stamp it out rather than spare the place for the sake of the fifty righteous people within it? 25 lt would be sacrilege to You to do such a thing, to bring death upon the righteous along with the wicked: so the righteous will be like the wicked. It would be sacrilege to You! Shall the Judge of all the earth not do iustice?"
  - <sup>26</sup> And HASHEM said, "If I find in Sodom fifty righteous people in the midst of the city, then I would spare the entire place on their account."
  - <sup>27</sup> Abraham responded and said, "Behold, now, I desired to speak to mu Lord although I am but dust and ash. 28 What if the fiftu righteous people should lack five? Would You destrou

the Divine conduct of the world. God said that it was because of what he would teach his children.

The Israelite nation is distinguished in three ways: They are compassionate, shy, and benevolent. The last of these traits is derived from our text; to do charitu (Yevamos 79a). Citing our verse, Rambam rules in his code (Hil, Matanos Anium 10:1): We must therefore practice the commandment of charity more than any other, because it is the characteristic of the true descendant of Abraham.

- 20. זעקת The outcry, i.e., the outcry of the Sodomite rebellion against God or the outcry caused by its violence against the innocent (Ibn Ezra). Or, the cry of the oppressed begging for liberation (Ramban).
- 21. ואם־לא אדעה And if not. I will know . i.e., if, however. they do not persist in their rebellious ways (but repent (Onkelos) I. I will know what to do. I will punish them, but not destroy them entirely (Rashi).
- 22-33. Abraham intercedes for Sodom. The angels had already arrived in Sodom to carry out its destruction, but Abraham prayed for its survival, in line with the teaching of the Sages (Berachos 10a) that if a sharp sword is upon one's neck, he should not desist from prayer (Sforno). Abraham's prayer was twofold. He argued that the Attribute of Justice must be tempered by Mercy, so that if there were ten truly righteous people in any of the five condemned cities, that entire city should be spared. Barring that, he asked that at the very least, the righteous people themselves should be saved. As part of his plea, he expressed himself in very strong, apparently disrespectful terms, saying that God's course of justice was a sacrilege (v. 25) for, Gur Aryeh explains, Abraham feared that present and future generations would lose faith in the fairness of God's justice if they were to feel that God had inflicted equal suffering on the righ-

teous and the wicked. In response to his prayer, God said that He would indeed exercise mercy (Ramban), but there was no one except for Lot who deserved to be saved.

R' Moshe Feinstein explained why Abraham pleaded so strenuously for people who were so notorious for their wickedness. Ordinarily people preach kindness, but they become outraged and hate those who dispute their values. Abraham, on the other hand, cared only for the truth as defined by the Torah. He felt no animosity toward evildoers; he wanted only for them to change for the better. Therefore he felt that if there was a nucleus of ten good people in a city, there was hope that they could influence the others by teaching and example.

- 23. ויגש אברהם Abraham came forward. Abraham exemplified, in its noblest form, his new role as father of a multitude of nations. Even the wicked inhabitants of Sodom engaged his sympathy, and he overflowed with sorrow over their impending doom (Akeidas Yitzchak).
- 24. חמשים צריקם Fifty righteous people. A total of five cities were condemned, all of them mentioned in 14:20. Sodom and Gomorrah were the most prominent. Less significant were Admah and Zeboiim; Zoar was the smallest of the group. Abraham mentioned fifty — a quorum of ten righteous people [see v. 26], for each city (Rashi).
- בתוך העיר In the midst of the city. These people must display their righteousness not only privately, but also in public, in the midst of the city. The test of righteousness is that one is ready to act upon his convictions even in a hostile environment. Furthermore, the truly righteous person should be involved with his fellows, trying to influence them to improve.
- 27. הְנָה־נָא הוּאָלְהִי Behold, now, I desired. . . In the previous verse, God had acquiesced to Abraham's petition,

לכז

בחמשא ית כל קרתא ואמר לא אחבל אם אשכח תמו ארבעיו וחמשא: בטואוסיף עוד למללא קדמוהי ואמר מאים ישתכחוז חמז ארבעיז ואמר לא אַעַבַּד גָּמִירָא בַּדיל אַרַכּעין: וּנְאַמר לא בען יתקף קדם (נ״א רוגזא ד)יי ואמלל מאים ישתכחון תמן תלתין ואמר לא אעבד גמירא אם אשכח תמן תלתיז: אַ וַאָמֶר הַא כִעַן שַרִיתִי לִמַלַּלָא קָדָם יִיַ מאים ישתַכּחון תַמַן עשרין וַאָמַר לַא אַחַבּל בִּדיל עשרין: לכואמר לא כען יתקף קדם (ניא רוגזא ד)יי ואמלל ברם זמנא הדא מאים ישתכחון תמן עשרא וַאַמַר לַא אַחַבַּל בִּדיל עשרא: לגואסתַלַק יקרא דיי כד שצי למללא עם אַבְרָהַם וָאַכְרָהַם תַב לְאַתְרָה: אועלו תרין מלאכיא לסדום ברמשא וַלוֹט יַתֶב בְּתַרְעַא (נ״א בְּתַרַע) דסְדוֹם וחוא לוט וקם לקדמותהון וסגיד על אַפּוהי על אַרעא: בואמר בבעו כען רַבּוֹנֵי זוּרוּ כָעַן לְבֵית עַבַדְּכוֹן וּבִיתוּ ואסחו רגליכון ותקדמון ותהכון לאַרַחַכוֹן וַאָמַרוּ לא אלהן בּרחוֹבא נְבִית: גְוָאַתְקֵף בְּהוֹן לַחֲרָא וַזַרוּ לְנַתְה ועלו לביתה ועבד להון משתיא ופּטִיר אַפַא לָהוֹן וַאַכַלוּ: - עָד לַא שָׁכִיבוּ וַאַנַשִּי קרתא אנשי סדום אַקיפוּ על בּיתא מעולימא ועד סבא כל עמא מסופה: הוקרו ללוט וַאַמַרוּ לֵה אַן גַּבְרַיַא דִּי אַתוּ לותר ליליא אַפַּקנון לוַתְנַא ונָדַע יַתְהוֹן:

בחמשה את־כַּל־הַעִיר וַיֹּאמֵר לִא אַשְחִית אִם־אֵמצֵא נט שַ אַרָבַעִים וַחַמִּשֵּה: וַיֹּסֵף עוֹד לְדַבֵּר אֵלָיוֹ וַיֹּאמֵר אוּלֵי ני שַׁם אַרבּעִים וַחַמְשֵּה: וַיֹּסֵף עוֹד לְדַבֵּר אֵלָיוֹ יָּמָצְאָוּן שָׁם אַרָבָּעִים וַיֹּאמֶר לִא אֵצֵשֵּׁה בַּעַבִּוּר ל הַאַרְבַּעִים: "וַיֹּאמֶר אַל־נֵא יָחַר לֵאדנַי וַאַדַבֶּרָה אוּלֵי ל ימצאון שם שלשים ויאמר לא אַעשה אם־אַמצא שם לא שלשים: וַיֹּאמֶר הָנָה־נָא הוֹאַלְתִּי לְדַבֶּר אֶל־אָדֹנִי אוּלֵי יָפֶּצְאָוּן שָׁם עֶשְׂרֵים וַיֹּאמֶר לְא אַשִּׁחִית בַּעַבוּר לב העשרים: 'וַיּאמֶר אַל־נַא יָחַר לֵאדנַי וַאָדַבְּרָה אַך־ הַפַּעם אולֵי ימַצְאָון שָם עַשַּׁרָה וַיֹּאמֵר לְא אַשְׁחִית - אַ בַּעבוּר הַעשַׂרָה: וַיַּלֶּךְ יהוֹה בַּאַשֵּׁר כִּלָּה לְדַבָּר אֵל אַבְרָהָם וָאַבְרָהָם שַׁב לְמִקמוֹ: וַנַיבּאוֹ שָׁנֵי הַמַּלְאַכִים אַ אַבְרָהָם וַאַבְרָהָם שָׁב לִמְקמוֹ: סְרֹמָה בַּעֶרֶב וְלִוֹט ישֵב בִּשַער־סְדָם וַיַּרִא־לוֹט וַיָּקָם בּ לְקָרֵאתֶם וַיִּשְׁתַחוּ אָפַּיִם אַרְצָה: וַיֹּאמֶר הָנֵה נֵא־אָדנִי סורו נא אַל־בַּית עַבְדַבֶם וַלִּינוֹ וַרַחַצוּ רַגַּלֵיבֶם וָהְשְׁכַּמְתֵם וָהַלַּכְתֵם לְדַרִכְּכֵם וַיִּאמְרוּ 'לֹא כִּי בַרְחוֹב ג נַלֵין: וַיָּפָצַר־בָּם מָאֹר וַיַּסֶרוּ אֱלֵיו וַיַּבָאוּ אֱל־בִּיתוּ וַיַּעֲשׁ ר לַהֶם' מִשְׁתֵּה וּמַצִּוֹת אָפָה וַיֹּאבֶלוּ: טֻּרָם יִשְׁכָּבוֹ וְאַנְשֵׁי ַדְּעִיר אַנְשֵׁי סִדם נַסַבּוּ עַל־הַבַּּיָת מְנַעַר וְעַד־זַקָן כַּל־ הַ הַעָם מַקַצָה: וַיִּקָרָאוּ אֵל־לוֹט' וַיֹּאמָרוּ לוֹ אַיָה הָאַנַשִׁים 🙃 אַשֶּׁר־בַּאוּ אָלֵיךּ הַלַּיַלָה הוציאַם אַלֵּינוּ ונַדעה אתם:

בכם, וזו היא עלה נכונה, סורו גא, עקמו את הדרך לביתי דרך עקלחון, שלא יכירו שאתם נכנסים שם. לכד נאמר סורו. בראשית רבה (שם): ולינו ורחצו רגליבם. וכי דרכן של בני אדם ללון תחלה ואח"כ לרחוץ, ועוד, שהרי אברהם אמר להם תחלה רחלו רגליכם. אלא כך אמר לוט, אם [כש]יבואו אנשי סדום ויראו שכבר רחלו רגליהם, יעלילו עלי ויאמרו כבר עברו שני ימים או שלשה שבאו לביחר ולא הודעתנו, לפיכך אמר מועב שיתעכבו כאן באבק רגליהם שיהיו נראין כמו שבאו עכשיו, לפיכך אמר לינו חחלה וחחר כך רחלו (שם): ויאמרו לא. ולחברהם חמרו כן חעשה, מכחן שמסרבין לקטן ואין מסרבין לגדול (ב"מ פז.; ב"ר שם; תנחומא יא): כי ברחוב גלין. הרי כי משמש בלשון אלא. שאמרו לא נסור אל ביתך אלא ברחובה של עיר נלין: (ג) ויסרו אליו. עקמו את הדרך ללד ביתו (ב"ר שם): ומצות אפה. פסח היה (ב"ר מחניב: סדר עולם פ"ה; קדושתא וככן ואמרתם זכח פסח): (ר) טרם ישכבו ואנשי העיר אנשי סדום. כך נדרש בב"ר (נ:ה), טרם ישכבו ואנשי העיר היו בפיהם של מלאכים, שהיו שואלים ללוט מה טיבם ומעשיהם, והוא אומר להם רובם רשעים. עודם מדברים בהם ואנשי סדום וגו'. ופשוטו של מקרא, ואנשי העיר אנשי רשע נסבו על הביח. ועל שהיו רשעים נהראים אנשי סדום, כמ"ש הכחוב ואנשי סדום רעים וחטאים (לעיל יג:יג; ב"ר מא:ז): כל העם מקצה. מקלה העיר עד הקלה, שאין אחד מוחה בידם, שאפי' לדיק אחד אין בהם (ב"ר כ:ה): (ה) ונדעה אותם. במשכב זכר, כמו אשר לא

תלטרף עמהס (ב"ר מט:ט): (בט) אולי ימצאון שם ארבעים. וימלטו ד' הכרכים. וכן שלשים ילילו ג' מהם או עשרים ילילו ב' מהם או עשרה ילילו אחד מהם (חרגום יונקן): (לא) הואלתי. רליחי, כמו ויוחל משה (שמות ב:כח): (לב) אולי ימצאון שם עשרה. על פחות לא ביקש. אמר, דור המבול היו ח', נח ובניו ונשיהם. ולח הלילו על דורן (ב"ר מט:יג). ועל ט' ע"י לירוף כבר בקש ולח מלח: (לג) וילך הי וגו׳. כיון שנשתתה הסנינור הלך לו הדיין (שם יד): ואברהם שב למקומו. נסתלק הדיין נסחלק הסניגור, והקטיגור מקטרג, לפיכך ויבואו שני המלאכים סדומה, להשחיח (שס): (א) שני המלאכים. אחד להשחית את סדום ואחד להגיל את לוט. הוא אותו שבא לרפאות את אברהם. והשלישי שבא לבשר את שרה כיון שעשה שליחותו נסתלה לו (ב"ר נוב; תנחומה ח): המלאבים. ולהלן הרחם הנשים. כשהיחה שכינה עמהם הרחם אנשים. ד"א, אצל אברהם שכחו גדול והיו המלאכים תדיריו אצלו כאנשים הראם אנשים, ואלל לוט קראם מלאכים (ב"ר שם; תנחומא ישן כ): בערב. וכי כל כך שהו המלאכים מחברון לסדום, אלא מלאכי רחמים היו וממחינים שמא יוכל אברהם ללמד עליהם סנגוריא (ב"ר שם א): ולוט ישב בשער סדום. ישב כתיב, אותו היום מינוהו שופט עליהם (ס"א על השופטים) (ב"ר נגג): וירא לוט וגוי. מבית אברהם למד לחזר על האורחים (שם ד; תנחומא ישן טו): (ב) הגה גא אדגי. הנה נא אתם אדונים לי אחר שעברחם עלי. ד"א, הנה נא, לריכים אתם לתת לב על הרשעים הללו שלא יכירו

but now Abraham begged His indulgence to continue his pleas. Suspecting that his first request would be unavailing because the fifty righteous men would not be found in Sodom, but encouraged by God's receptiveness, Abraham asked for permission to petition further.

28. בחמשה — Because of the five? That is, would you destroy

the entire city because of the five?" And He said, "I will not destroy if I find there fortu-five."

- <sup>29</sup> He further continued to speak to Him and he said, "What if forty would be found there?" And He said, "I will not act on account of the forty."
- <sup>30</sup> And he said, "Let not my Lord be annoyed and I will speak: What if thirty would be found there?" And He said, "I will not act if I find there thirty."
- <sup>31</sup> So he said, "Behold, now, I desired to speak to my Lord: What if twenty would be found there?" And He said, "I will not destroy on account of the twenty."
- <sup>32</sup> So he said, "Let not my Lord be annoyed and I will speak but this once: What if ten would be found there?" And He said, "I will not destroy on account of the ten."
- <sup>33</sup> HASHEM departed when He had finished speaking to Abraham, and Abraham returned to his place.
- 19 Sodom is Destroued

The two angels came to Sodom in the evening and Lot was sitting at the gate of Sodom; now Lot saw and stood up to meet them and he bowed, face to the ground. <sup>2</sup> And he said, "Behold now, my lords; turn about, please, to your servant's house; spend the night and wash your feet, then wake up early and go your way!" And they said, "No, rather we will spend the night in the square."

- <sup>3</sup> And he urged them very much, so they turned toward him and came to his house; he made a feast for them and baked matzos, and they ate.
- <sup>4</sup> They had not yet lain down when the townspeople, Sodomites, converged upon the house, from young to old, all the people from every quarter. <sup>5</sup> And they called to Lot and said to him, "Where are the men who came to you tonight? Bring them out to us that we may know them."

the entire area because five people would be lacking from the total of fifty? (*Ibn Ezra*). Even if there are a total of only forty-five righteous people, there would still be nine for each city, and You, O Righteous One of the Universe, could be added to them, making a total of the required ten for each place! (*Midrash; Rasht*).

29-32. Having established that God would attach Himself, as it were, to nine righteous people, Abraham pleaded for a new concession. Up to now, the complex of five cities had been treated as a single unit, implying that there would have to be a total of fifty righteous people — or forty-five plus God. Now Abraham prayed that the cities be judged separately, so that a group of ten in one of the cities would save that city, even if it was not sufficient to rescue the others. Since the merit of a large group of people is greater than that of a smaller one, Abraham asked first for salvation for the sake of forty, and then went down to thirty, twenty, and finally ten (Rashi, according to Ramban and R'Bachya). Ramban, however, holds that Abraham was still praying for all five cities. His plea was that the successively smaller numbers of righteous should be sufficient to save them all.

33. יוֵילֵּיך — HASHEM departed. As soon as the advocate, Abraham, became silent, the Judge departed (Rashi).

19.

1-22. Sodom is destroyed and Lot is saved. When the angels came to Sodom, the populace more than justified the Divine judgment of its corruption. Lot, on the other hand, showed that his years with Abraham had ennobled him so much that, although Sodom had make a mark on him, he had remained righteous, even heroically so. Despite the

mortal danger of being hospitable to visitors in the cruel environment of Sodom, Lot took the "men" into his home.

1. שְׁנֵי הַמֶּלְאָבִים — The two angels. One angel came to destroy Sodom and the other — Raphael, who had healed Abraham (see comm. to 18:2) — came to save Lot. The third angel had departed after concluding his mission of announcing that Sarah would have a son.

Here the two visitors are called *angels*, but when they came to Abraham, they were called *men* (18:2). When they came to Abraham, God was with them, making them seem no more significant than ordinary mortals. Alternatively, in the presence of Abraham, to whom angels were commonplace, they were called men, not so in the presence of Lot, who was overawed by them (*Rashi*).

2. ילינו וְרָחְצוּ רְגַלְּכֶּם — Spend the night and wash your feet. Surely Lot should have first washed their feet as Abraham did (18:4), and then invited them to spend the night. However, Lot feared that if the visitors were discovered in his house with clean feet, the Sodomites would accuse him of having harbored them for several days without reporting it, but if their feet were unwashed, it would appear that they had just arrived (Rashi).

Out of politeness, the angels refused Lot's initial invitation, and accepted only when he insisted (*Ramban*). It may be that they refused in order to test Lot, and give him the opportunity to prove that he was deserving of salvation because he had still retained the moral teachings of Abraham.

- 3. במצות Matzos . The angels came on 15 Nissan, the date that would later become Passover (Rashi).
- 4-5. Hearing about the audacious visitors who had the

יצי דנושה

יו נַיַּצָא אֲלֵהֶם לְוֹט הַפֶּּתְחָה וְהַדֶּלֶת סָגַר אַחָרָיו: נַיּאמַר יי נַיַּאמָר ַ אַל־גָא אַחַי תָּרֶעוּ: הְנָה־נָא לִּי שְתֵּי בָנוֹת אַשֵּר לא ידער איש אוציאַה־נַא אַתָהֶן אֱלֵיכֶם וַעֲשִׁוּ לָהֵן כַּטִּוֹב בְּעֵינֵיכֶם רַק לֶאֲנָשִׁים הָאֵל אַל־תַּעֲשִׂוּ דָבָּר בִּי־עַל־בֵּן ָּם בָּאוּ בְּצֵל קָרָתִי: וַיּאמְרְוּ ו גָּשׁ־הָלְאָה וַיִּאמְרוּ הָאֶחָד בָא־לָגוּר וַיִּשְׁפְּט שָׁפֿוט עַתָּה נָרַע לְךָ מֵהֶם וַיִּפְצְרוּ ּבָאַישׁ בְּלוֹטֹ מְאֹד וַיִּגְשָׁוּ לִשְׁבָּר הַדֵּלֶת: וַיִּשְׁלְחִוּ ָּהָאַנָשִׁים אֶת־יָדָָם וַיָּבְיאוּ אֶת־לֶוֹט אֲלֵיהֶם הַבָּיְתָה וְאֵת־ אַ הַדַּלַת סַגַרוּ: וָאָת־הַאָנַשִּׁים אֲשֶׁר־פֶּתַח הַבַּיִת הִכּוּ יב בַּסַנְוַלִּים מִקָּטָן וְעַד־נָּדְוֹל וַיִּלְאָוּ לִמְצְא הַבָּּתַח: וַיִּאמִרׁוּ הַאַנַשִּׁים אֵל־לוּט עד מִי־לָךָ פֹה חַתַן ובַנֵיךָ ובִנֹתֶיךָ וְכַל י אַשָּר־לְךָּ בַּעֵיר הוֹצֵא מִן־הַמַּקוֹם: כֵּי־מַשָּחַתִים אַנַּחָנוּ יּ אַת־הַמַּקוֹם הַוָּה כִּי־גַרְלֶה צֵעַקַתִם אַת־פִּנֵי יהוֹה ּרְ וַיַשַּלְּחֵנוּ יהוָה לְשַׁחֲתָה: וַיֵּצָא לוֹט וַיִּדְבֵּר וֹ אֵל־חַתָנֵיו וּ לַקְחֵי בָנֹתַיו וַיֹּאמֶר קוּמוּ 'צָאוֹ מְן־הַמַּקוֹם הַזֵּה כֵּי־ מַשַּׁחֵית יהוָה אֶת־הַעִיר וַיָּהֵי כִמְצַחֵק בְּעִינֵי חַתַנֵיו: יוּכָמוֹ הַשַּׁחַר עַלָּה וַיַּאֵיצוּ הַמַּלְאַכִים בִּלְוֹט לֶאמְר ייַ קוּם לַח אַת־אִשְׁתִּךְ וָאֵת־שָׁתֵּי בְנֹלֵיךְ הַנִּמְצָאֹת פֵּן־ יי תִּסָפֶּה בַּעֲנָן הָעִיר: וַיִּתְמֵהְמָה וֹ וַיַּחַוֹּיקוּ הָאַנָשִׁים בִּיַרְוֹ יִיּ וּבְיַד־אִשְׁתוֹ וּבְיַד שָׁתֵּי בְנַתָּיו בְּחֵמְלֵת יהוָה עַלַיו יי וַיִּצְאָהוּ וַיַּנָּחָהוּ מִחְוּץ לַעִיר: וַיִהוֹ כִהוּצִיאָם אתַם יי ַהַחוֹנצַה וַיֹּאמֶר הַמַּלֵט עַל־נַפְשֵּׁך אַל־תַּבָּיט אַחֲרֵיך וָאַל־תַּעַמְד בָּכָל־הַכָּבָּר הָהָרָה הִמַּלֵט פֵּן־תִּסָּפָה:

יונפק לותהון לוט לתרעא ודשא אחד בתרוחי: יואמר בבעו כען אחי לא תַבְאִישוּן: ההָא כִעַן לִי תַּרְתֵּין בָּנֵן דִּי לא ידענון גבר אפק כען יתהן לותכון ועיבידו להן כּדתקו בּעיניכון לחור לְגַבְרַיַּא הַאָּלֵין לַא תַעבָּרוּן מִדְעָם אַרִי על כן עלו בטלל שרותי: טואמרו קרב לָהַלָּא וַאֲמַרוּ חַד אַתַא לָאָתוֹתַבַא וָהַא דיין דינא כען נבאש לה מדילהון וּתְקִיפוּ בְגַבְרָא בָלוֹט לַחֲדָא וּקָרִיבוּ לְמִתְבַר דָשַא: יוָאוֹשִׁיטוּ גָבְרַיַּא יַת יָדֵיהוֹן וָאַיָתִיאוּ יַת לוֹט לְוַתְהוֹן לְבֵיתַא וַיַת דַשַא אַחַרוּ: יאוַיַת גַבְרַיַא דְבַתְרַע בַּיתַא מָחוֹ בִּשַבְרִירַיַא מִזְעַירַא ועַד רַבָּא וּלְאָיוּ לְאַשְׁבָּחַא תַרְעַא: יבּוָאַמֵּרוּ גבריָא ללוט עוד מָן לַךְ הָכָא חַתְנַא ובניה ובנתה וכל די לה בקרתא אפיק מון אַתרָא: יגאַרִי מְחַבְּלִין אַנָחְנַא יַת אַתַרַא הַרִין אַרִי סגיאַת קבלתַהוֹן קָרָם יִיָּ וְשַׁלְּחָנָא יִיָּ לְחַבָּלוּתַה: יר ונפק לוט ומליל עם חתנוהי נַסְבֵּי בָנַתֶה וָאָמֵר קוֹמוּ פּוּקוּ מִן אַתְרַא הַבִּין אֲבִי מְחַבֵּל יְיָ יָת קַרְתָּא נְהָנָה בַּמַחַיִיךְ בַּעֵינֵי חַתְנוֹהַי: טוּוּכְמַסַּק צַפָּרֵא הַנָה וּרְחִיקוּ מַלְאַכַיַא כָּלוּט לְמֵימֵר קוּם דְּבַר יַת אָתְתַךְ וַיַת תַּרְתֵּין בְּנַתָּךְ דָּאַשְׁתְּכַחַן מְהֵימִנַן עַמַּךְ דִּילִמַא תלקי בחובי קרתא: מוואתעבב וְאַתְקִיפוּ גִבְרַיַּא בִּירֵה וּבִירָא דִאִתְתֵה וּבָיַד תַּרְתֵּין בְּנַתָה כִּרְחֵם (נ״א בִּדְחַס; ַנ״א כַּד חַס) יָיַ עַלוֹהִי וָאַפָּקוּהִי וָאַשְׁרוּהִי ַמַבָּרַא לָקַרָתַא: ייַנַהַנַה כַּד אַפִּיקוּ יַתְהוֹן לָבַרָא וָאָמַר חוּס עַל נַפְשַׁךְ לַא תַסְתַּכִּי לַאֲחוֹרֶךְ וָלַא תִקוּם בְּכַל מישַרַא לְטוּרָא אָשְׁתָּוֵב דְּלְמַא תִלְקֵי:

> ידטו איש (כ"ר ניה): (ח) האל. כמו האלה: בי על כן באו. כי הטובה הזאת חעשו לכבודי על אשר באו בצל קורתי, [תרגום] בטלל שרוחי (אונקלום), תרגום של קורה שרוחא: (ט) ויאמרו גש הלאה. קרב להלחה (שם: ב"ר שם ז) כלומר, התקרב ללדדין וחחרחק ממנו, וכן כל הלחה שבמקרא לשון רחוק כמו זרה הלחה (במדבר יז:ב) הנה החלי ממך והלאה (ש"א כ:כב). גש הלאה, המשך להלן, בלשון לע"ז טריטידנו"ש. ודבר נזיפה הוא (ילק"ש ויגש קנא) לומר, אין אנו חוששין לך. ודומה לו, קרב אליך אל סגש בי (ישעיה סה:ה), וכן גשה לי ואשבה (שם מט:ב). המשך ללדדיו בטבורי ואשב אללך. אחה מלין על האורחים, איך מלאך לבך (ב"ר שם). על שאמר להם על הבנות אמרו לו גם הלחה, לשון נחם, ועל שהיה מלין על החורחים אמרו: האחד בא לגור. אדם נכרי יחידי אחת בינינו שבאת לגור: וישפוט שפוט. שנעשית מוכיח אותנו (שם ג; סדר א"ר פל"ח): דלת. הסובבת לנעול ולפחות: (יא) פתח. הוא החלל שבו נכנסיו ויולאין: בסנורים. מכת עורון (פדר"א כה): מקטן ועד גדול. הקטנים התחילו בעבירה תחלה שנאמר מנער ועד זקן (לעיל פסוק ד) לפיכך התחילה הפורענות מהם (כ"ר שם ח): (יב) עוד מי לך פה. פשוטו של מקרח, מי יש לך טוד בטיר הוחת חון מחשקר וכנוחיך שככית: חתן ובניך ובנתיך. אם יש לך חתן או כנים וכנות הולא מן המקום: ובגיך. בני בנותיך הנשוחות. ומ"ח, עוד, מחחר שמושין נבלה כזחת

מי לך פתחון פה ללמד סנגוריא עליהם, שכל הלילה היה מליץ עליהם טובות. קרי ביה מי לך פה (שם ה): (יד) חתניו. שתי בנות נשוחות היו לו בעיר: לקחי בנותיו. שחותן שבבית חרוסות להם (ב"ר שם ט): (טו) ויאיצו. כתרגומו, ודחיקו, מהרוהו: הנמצאות. המזומנות לך כביח להלילם. ומ"א יש, וזה ישובו של מקרא: תספה. תהיה כלה. עד חום כל הדור (דברים ב:יד) מחורגם עד דסף כל דרא: (טז) ויתמהמה. כדי להליל את ממונו (ב"ר שם יא): ויחזיקו. אחד מהם היה שליח להלילו וחברו להפור את סדום. לכך נאמר ויאמר המלט ולא נאמר ויאמרו (שם): (יז) המלט על גפשך. דייך להליל נפשוח, אל תחום על הממון (חוספחא סנהדרין יד:א): אל תביט אחריר. אתה הרשעת עמהם (תנחומא יד) ובזכות אברהם אתה נילול (פס"ר ג (י.); ב"ר שם) אינך כדאי לראות בפורענותם ואתה ניצול: בבל הבבר. ככר הירדן: ההרה המלט. אלל אברהם ברח (שם ושם) שהוא יושב בהר, שנא' ויעחק משם ההרה (לעיל יב:ח), ואף עכשיו היה יושב שם, שנאמר עד המקום אשר היה שם אהלה בתחלה (שם יג:יג). אע"פ שכתוב ויאהל אברם וגו' (שם יח), אהלים הרבה היו לו ונמשכו עד חברון: המלט. ל' השמשה. וכן כל אמלטה שבמקרא, אשמולי"ר בלע"ז, וכן והמליטה זכר (ישטיה סוגז) שנשמט הטובר מן הרחם. כלפור נמלטה (חהלים קכד:ז) לא יכלו מלט משא (ישטיה מו:ב) להשמיט משא הרעי שבנקביהם:

- Lot A 6 Lot went out to them to the entrance, and shut the door behind him. 7 And he said. "I hea you Perplexing mu brothers, do not act wickedly, 8 See, now, I have two daughters who have never known a man. I shall bring them out to you and do to them as you please; but to these men do nothing inasmuch as they have come under the shelter of my roof."
  - 9 And they said, "Stand back!" Then they said, "This fellow came to sojourn and would act as a judge? Now we will treat you worse than them!" They pressed exceedingly upon the man. upon Lot, and they approached to break the door.
  - 10 The men stretched out their hand and brought Lot into the house with them, and closed the door, 11 And the men who were at the entrance of the house they struck with blindness, from small to great; and they tried vainly to find the entrance. 12 Then the men said to Lot, "Whom else do uou have here — a son-in-law, uour sons, or uour daughters? All that uou have in the citu remove from the place. 13 for we are about to destrou this place; for their outcru has become great before HASHEM, so HASHEM has sent us to destroy it."
  - 14 So Lot went out and spoke to his sons-in-law, [and] the betrothed of his daughters, and he said. "Get up and leave this place, for HASHEM is about to destrou the citu!" But he seemed like a jester in the eyes of his sons-in-law.

Lot is Saved

- 15 And just as dawn was breaking, the angels urged Lot on saying: "Get up take your wife and your two daughters who are present, lest you be swept away because of the sin of the city!"
- 16 Still he lingered so the men grasped him bu his hand, his wife's hand, and the hand of his two daughters in HASHEM's mercy on him; and they took him out and left him outside the city. 17 And it was as they took them out that one said: "Flee for your life! Do not look behind you nor stop anywhere in all the plain; flee to the mountain lest you be swept away."

temerity to spend a night in their city, hordes of Sodomites converged on Lot's home — without even a single voice of protest - demanding that the guests be turned over to them. When the Sodomites said that they wanted to know them, they meant that they wanted to sodomize them (Rashi, Ibn Ezra). As noted above, their reason for so mistreating strangers was to keep impoverished fortune-seekers away. The Sodomites were notorious for every kind of wickedness. but their fate was sealed because of their selfishness in not helping the poor and needy (Ramban).

- 7-8. Lot was a perplexing hero. On the one hand, he risked his safety, if not his life, to defend the angels. On the other hand, incredibly, he offered his own children to the crazed mob. Usually a man will fight to the death for the honor of his wife and daughters, yet this man offered his daughters to be dishonored! Said the Holy One, Blessed is He, to him: "By your life! It is for yourself that you keep them," because the end was that the drunken Lot lived with his daughters and they conceived by him [v. 36] (Tanchuma). He made a further appeal that as long as the quests were under his roof, they were under his personal protection, and his fellow Sodomites should desist for his sake.
- 11. וילאו And they tried vainly. How degenerate! Though stricken with blindness, they persisted in their evil plan, still seeking the door and vainly trying to enter (Alshich; Sforno).
- 13. משחתים אנחנו We are about to destroy. Other very wicked nations were not punished as severely as Sodom. But Sodom was in Eretz Yisrael which, as God's heritage, could not tolerate such abominations in its midst. . . . Also, God

- wished to make Sodom an example to the Children of Israel who were to inherit it [see Deut, 29:17-24] (Ramban).
- 14. ויהי במצחק But he seemed like a jester. His sons-in-law said to him with the typical self-assurance of a Sodomite: "Absurd! Organs and cymbals are in the land — i.e., everything in the land is in order, and its inhabitants are carefree — and you say that the land is to be overturned!" (Midrash; Matanos Kehunah). Mockery makes serious discussion impossible, because every attempt to prove one's point is turned aside with a contemptuous joke. As the Sages have observed, "One jest repulses a hundred rebukes."
- 15-26. Lot is saved. By their impudence, Lot's sons-in law had lost their chance to be saved, so the angels insisted that Lot hurry and take his wife and single daughters, for if he delayed, the lethal downpour would begin and it would be too late for him. This illustrates a common principle of God's conduct, one that is often encountered in history: Someone who is totally righteous — an Abraham, for example — may be saved by miracles even when everything around him is crashing down. Less righteous people may be granted an opportunity to save themselves from impending doom, but once the destruction begins, they will be caught up in the general carnage. Thus, Lot deserved to leave Sodom, whether in his own merit or Abraham's - or, as the Midrash teaches, because "two precious treasures" would descend from him: Ruth, the ancestress of King David, and Naamah the Ammonitess, who would marry King Solomon; these two righteous descendants of Lot would become the mothers of the Davidic dynasty and the King Messiah. How-

יחואמר לוט לותהון בבעו כעו רבוני (נ״א ייַ): יט הא כען אשבח עבדר רחמין קַדַמַך וָאַסְגֵּיתָא טֵיבוּתַךְ דִּי עבדת עמי לְקַיַּמַא יַת נָפָשִי נָאַנָא לֵית אַנַא יַכִּיל לאשתוכא לטורא דילמא תערענני בַשַּׁתַא וָאֵימוּת: כַּהַא כַעַן קַרָתא הדא קריבא למערוק לתמו והיא זעירא אשתוב בען תמן הלא זעירא היא וֹתְתָקַיַם נַפָּשִׁי: כּא וַאַמַר לַה הַא נסיבית אַפַּר אַף לפתנמא הַדִין בִּדִיל דּלָא למהפר ית קרתא דבעיתא עלה: בּב אוֹחִי לִאִשְׁתֵּוְבָא תַּמַן אֲרֵי לַא אָכּוּל לְמֵעָבַּד פַּתָגַמָא עָד מֵיתַך לְתַמַן עַל כַּן קרָא שָׁמָא דְקָרְתָא צוֹעָר: בּג שָׁמִשָּא נְפַּק על אַרעָא ולוט על לצוער: כר וייַ אמטר על סדום ועל עמורה גפריתא ואשתא מן קַרָם יִיַ מון שְׁמַיַּא: כה וַהַפַּךְ יַת קרוַיַּא הַאָּלֵין וָיַת כָּל מִישָׁרֵא וְיַת כַּל יַתְבֵּי קרניא וצמחא דאַרעא: מואסתכיאת אַתַּתָה מַבַּתַרוֹהִי וָהַוֹת קַמַא דִמְלְחַא: פוֹנְאַקּדֵּים אַבְרָהַם בְּצַפְּרָא לְאַתְרַא דשמש תמן בצלו קדם יי: כחואסתכי על אַפּי סָדוֹם וַעְמוֹרָה וַעַל כָּל אַפּי אַרעָא דְמֵישָׁרָא וַחַוָא וְהָא סְלִיק תִּנָנָא דאַרעַא בּתְנַנָא דְאַתוּנַא: בּטַנָהָנָה בְּחַבַּלוּת (נ״א כַּד חַבַל) יִיַ יַת קרוַי מִישְׁרָא וּדְבִיר יְיָ יָת אַבְרָהָם וְשַׁלַּח יָת לוט מגו הַפֶּכְתַא כַּד הַפַּר יַת קרוַיַא דִּי הַנָה יַתֶב בְּהֶן לוֹט: זּוֹסְלֶק לוֹט מִצּוֹעַר ויתב בטורא ותרתין בנתה עמה

יייט ויאמר לוט אַלֶהָם אַל־נָא אַדנַי: הַנָּה־נָּא מַצָּא עַבְדְּךָּ חַן בִּעֵינֶּיךָ וַתַּגְדֵל חַסְדָּךְ אֲשֶׁר עָשִּׁיתָ עִמָּלִי לְהַחֲיָוֹת את־נפשי ואַנכי לא אוכל להמלט ההרה פון־תרבּקני ב הַרַעה וַמַתִּי: הַנָּה־נָא הַעִּיר הַוָּאת קרבה לַנִּוּס שַׁמַה וָהָוֹא מָצְעַר אָמֵּלְטָה נַּא שַּׁמָה הַלְא מִצְעֵר הָוֹא וּתְחֵי בא נַפָּשֵׁי: וַיָּאמֶר אֶלֵיו הָנֵה נַשַּאתִי פָּנֵיך גַּם לַדָּבֶר הַזָּה בּ לָבַלְתֵּי הַפָּבֵּי אֵת־הַעִיר אֲשֵׁר דְּבַּרְתַּ: מַהֵר הִמָּלֵט שָּׁמָה כי לא אוכַל לַעֲשִוֹת דָבָר עַד־בָּאָרְ שַׁמַה עַל־בֵּן קַרַא ַכּא שַם־הַעִיר צוער: הַשָּׁמֵשׁ יַצֵא עַל־הַאַרֵץ וִלְוֹט בָּא בּ יב צַעַרַה: וַיהוֹה הִמְטֵיר עַל־סָרָם וְעַל־עַמֹרָה גָפְרֵית וָאֵשׁ --בה מֵאֵת יהוָה מִן־הַשָּׁמָיִם: וַיְהַפּרְ אֵת־הֵעָרִים הָאֵל וְאֵת בּה מֵאַת יהוָה מִן־הַשָּׁמָיִם: וַיְהַפּרְ בּ כַּל־הַכָּכָּר וָאֵת ׁ כָּל־יִשְׁבֵי הֵעָרִים וָצֵמַח הָאָדָמָה: וַתַּבֵּט בּ בּ אִשִׁתְוֹ מֵאַחַרָיו וַתִּהָי נִצֵּיב מֵלַח: וַיַּשְׁכֵּם אַבְרָהָם בַּבָּקֵר בּ ר אֵל־הַמָּלְוֹם אֲשֶׁר־עֲמֵד שָׁם אֵת־פָּגֵי יהוְה: וַיַּשְׁלֵּף עַל־ - אֵ פָּנֵי סִדם וַעֵמרָה וִעַל כָּל־פְּנֵי אֱרֶץ הַכִּבָּר וַיַּרְא וְהִנֵּה בש עַלָה קיטר הָאָרֵץ כִּקִיטָר הַכִּבְשָׁן: וַיִהִי בִּשַׁחַת אֱלֹהִים בּ אַת־עָרֵי הַכִּבָּׂר וַיִּזְכִּר אֵלֹהָים אַת־אַבְרָהָם וַיִּשַׁלַח אַת־ לוט מתור הַהַפַּלָה בַּהָפּרְ אֶת־הֶעָלִים אֲשֶׁר־יָשַׁב בָּהֵן ל לוט: וַיַּעַל לוט מַצוער וַיַּשֶב בַּהַר וּשָׁתֵי בָנֹתֵיוֹ עַמֹּוֹ כּ

מכאן אחה למד שהאחד הופך והאחד מליל, שאין ב' מלאכים נשלחים לדבר אחד (שם ב): על כן קרא שם העיר צוער. על שם והיא מלער: (כד) וה׳ המטיר. כל מקום שנחמר וה', הוח ובית דינו (שם נחוב): המטיר על סדום. בעלות השחר, כמ"ש וכמו השחר עלה (לעיל פסוק טו). שעה שהלבנה טומדח ברקיע עם החמה לפי שהיו מהם עובדין לחמה ומהם ללבנה, אמר הקב"ה, אם אפרע מהם ביום יהיו עובדי לבנה אומרים אילו היה בלילה שהלבנה מושלת לא היינו תרבין, ואם אפרע מהם בלילה יהיו עובדי החמה אומרים אילו היה ביום כשהחמה מושלח לא היינו חרבין, לכך כחיב וכמו השחר עלה. ונפרע מהם בשעה שהחמה והלבנה מושלים (ב"ר נ:יב): המטיר וגו׳ גפרית ואש. בחחלה מטר ונטשה גפריח ואש (מכילחא בשלח שירה פ"ה): מאת הי. דרך המהראוח לדבר כן, כמו נשי למך (לעיל ד:כג) ולא אמר נשיי, וכן אמר דוד החו עמכם את עבדי אדוניכם (מלכים א א:לג) ולא אמר את עבדיי, וכן אמר אתשורוש בשם המלך (אסחר ה:ח) ולא אמר בשמי. אף כאן אמר מאח ד' ולא אמר מאחו (סנהדרין לח:; ב"ר נא:ב): מן השמים. הוא שאמר הכחוב כי בם ידין עמים וגו' (איוב לוגלא). כשבא ליסר הבריום מביא עליהם אש מן השמים כמו שעשה לסדום, וכשבא להוריד המן [מן השמים], הנני ממטיר לכם לחם מן השמים (שמוח טז:ד; תנחומה ישן כשלח כ; תנחומה י): (כה) ויהפך את הערים וגו'. הרבעתן יושכות בסלט אחד והפכן מלמטלה למטה, שנאמר בחלמיש שלח ידו וגו' (איוב כח:ט; ב"ר (מ:ד): (כו) ותבט אשתו מאחריו. מחקריו של לוט: ותהי נציב מלח. כמלה חטאה ובמלח לקתה (ב"ר נא:ה). אמר לה חני מעט מלח לאורחים הללו. אמרה לו אף המנהג הרע הזה אתה כא להנהיג במקום הזה (שם נוד): (בח) קיטור. חימור של עשן, טורק"א כלע"ז: הבבשן. חפירה ששורפין בה את האבנים לסיד, וכן כל כנשן שכתורה: (בט) ויזכור אלהים את אברהם. מהו זכירתו של אכרהס, על לוע

(יח) אל נא אדני. רבותינו אמרו ששם זה קדש, שנאמר בו להתיות את נפשי, מי שיש בידו להמיח ולהחיות (שבועות לה:). ותרגומו בבעו כען ה': אל נא. אל תאמרו אלי להמלט ההרה: נא. לשון בקשה: (יט) פן תדבקני הרעה. כשהייחי אלל אנשי סדום היה הקב"ה רואה מעשי ומעשי בני העיר והייתי נראה לדיק וכדאי להנלל. וכשאבא אלל לדיק אני כרשע. וכן אמרה הלרפיח לאליהו, באח אלי להזכיר את עוני (מלכים א יז:יח) עד שלא באת אגלי היה הקב"ה רואה מעשי ומעשי עמי ואני לדקת ביניהס, ומשכחת חללי, לפי מעשיך חני רשעה (כ"ר ניח): (ב) העיר הזאת קרובה. קרובה ישיבתה, נחיישבה מקרוב, לפיכך לא נחמלאה סאתה עדיין (שבת י:). ומה היא קריבחה, מדור הפלגה, שנתפלגו האנשים והתחילו להחיישב איש המקומו. והיא היחה בשנח מוח פלג, ומשם עד כאן נ"ב שנה, שפלג מת בשנח מ"ח לאברהם. כילד. פלג חי אחרי הולידו את רעו ר"ט שנה, לא מהם ל"ב כשנולד שרוג ומשרוג עד שנולד נחור ל' הרי ס"ב, ומנחור עד שנולד חרת כ"ט הרי ל"א. ומשם עד שנולד אברהם ע' הרי קס"א, תן להם מ"ח הרי ר"ט, ואוחה שנה היחה שנח הפלגה. וכשנחרבה סדום היה אברהם בן ל"ט שנה, הרי מדור הפלגה עד כאן נ"ב שנה. ולוער איחרה ישיבחה אחר ישיבת סדום וחברותיה שנה אחת, הוא שנאמר אמלטה גא. נא בגימטריא נ"א (בס): הלא מצער היא. והלא עוונוסיה מועטין ויכול אחה להניחה: ותחי נפשי. בה. זהו מדרשו (שם). ופשוטו של מקרא, הלא עיר קטנה היא ואנשים בה מעט אין לד להקפיד אם חניחנה וחחי נפשי כה (שם): (בא) גם לדבר הזה. לא דייך שאחה ניצול אלא אף כל העיר אליל בגללך: הפבי. הופך אני כמו עד בואי (להלן מת:ה) אחרי רואי (לעיל טויג) מדי דכרי בו (ירמיה לחויע): (כב) בי לא אובל לעשות. זה עונשן של מלאכים על שאמרו כי משחיחים אנחנו (לעיל פסוק יג) וחלו הדבר בעלמן (ב"ר נ:ט) לפיכך לא זזו משם עד שהוזקקו לומר שאין הדבר ברשותן: בי לא אובל. לשון יחיד.

Lot Begs for a Concession

- <sup>18</sup> Lot said to them: "Please, no! My Lord <sup>19</sup> See, now, Your servant has found grace in Your eyes and Your kindness was great which You did with me to save my life; but I cannot escape to the mountain lest the evil attach itself to me and I die. <sup>20</sup> Behold, please, this city is near enough to escape there and it is small; I shall flee there. Is it not small? and I will live."
- <sup>21</sup> And He replied to him: "Behold, I have granted you consideration even regarding this, that I not overturn the city about which you have spoken. <sup>22</sup> Hurry, flee there, for I cannot do a thing until you arrive there." He therefore called the name of the city Zoar.
- <sup>23</sup> The sun rose upon the earth and Lot arrived at Zoar. <sup>24</sup> Now HASHEM had caused sulfur and fire to rain upon Sodom and Gomorrah, from HASHEM, out of heaven. <sup>25</sup> He overturned these cities and the entire plain, with all the inhabitants of the cities and the vegetation of the soil. <sup>26</sup> His wife peered behind him and she became a pillar of salt.
- <sup>27</sup> Abraham arose early in the moming to the place where he had stood before HASHEM. <sup>28</sup> And he gazed down upon Sodom and Gomorrah and the entire surface of the land of the plain; and saw and behold! the smoke of the earth rose like the smoke of a kiln. <sup>29</sup> And so it was when God destroyed the cities of the plain that God remembered Abraham; so He sent Lot from amidst the upheaval when He overturned the cities in which Lot had lived.
  - <sup>30</sup> Now Lot went up from Zoar and settled on the mountain, his two daughters with him,

ever, he could be saved only before the upheaval began, but not from its midst. Furthermore, neither he nor the others in his entourage were entitled to witness the fate of the other Sodomites and still remain unscathed. Thus, when Lot's wife turned around to see the horrors that her fellows were suffering, she, too, died.

- 18-20. Lot begs for a concession. Lot was afraid that if he was required to flee to the mountain indicated by the angel, he would die from the rigors of the flight, since it was too far for him. He pleaded that one of the five towns be spared, at least for a short time, so that he could take refuge there.
- 18. אַל־נָא אָדנָי "Please, no! My Lord " Following the Talmud (Shevuos 38b), Rashi explains that Lot first addressed the angel, asking him not to insist on the trek to the mountain. Then Lot addressed God, with the plea given in the next two verses.
- 20. קרבה לְנוּט שְׁשָּה Is near enough to escape there. In the plain sense, Lot was speaking of the distance to the town relative to the mountain, as noted above. Rashi, however, explains near as referring to nearness in time, meaning that the town which would later be named Zoar had been populated more recently than the other four Sodomite cities, so that its measure of sin is not yet full. Since it had not sinned as much as the other towns, it could be spared from destruction for the time being, and Lot could take refuge there.
- 22. מְּהֵר Hurry. The angel told Lot that God had agreed to his request, but that the upheaval, i.e., the total destruction, could not begin before Lot's safe arrival in Zoar; the sulfur and fire, however, had begun descending at dawn (Gur Aryeh).

צוער — Zoar. The city was named Zoar, meaning small, because Lot referred to it as a small city (מְצָעָר, v. 20), and be-

cause its salvation was due to its smaller size and lesser iniquity. Its original name was *Bela*, as in 14:2 (*Rashi*).

24. יה הְמְּטִיר — Now HASHEM had caused . . . to rain. The Torah uses the Name that denotes mercy, and it speaks of rain, although what descended from heaven was hardly rain in the usual sense of the word. This is because nothing evil descends directly from Heaven. First it descended as beneficent rain; only when it approached earth did it become sulfur and fire (Tanchuma).

באת ה' מאַת ה' מּמְר הּשְׁמָּיִם — From Hashem, out of heaven. This emphasizes that the sulfur and fire were not natural, earthly phenomena, but were Divinely originated visitations, without any natural cause (Sforno). The use of Hashem, the Name of Mercy, implies that the people of Sodom had fallen to such depths of depravity that it was an act of mercy to remove them from the earth.

בְּמְרִית — Sulfur. The sulfurous fire that destroyed Sodom left its mark. Today, the area of Sodom is a desert that is rich in sulfur mines.

- 26. זְּחְבֵּט אַשְּׁחוּ His wife peered. She died because she turned around to look at the destruction, and, as explained above [v. 17], she was not worthy enough to see others being destroyed and be spared herself. Ramban cites a view that she turned around in the hope that her married daughters were following. Tur points out that the death of Lot's wife was a necessary precondition to the following episode. for if she had been alive, her daughters would not have conceived through Lot.
- 27-29. When Abraham had concluded his pleading for Sodom, God did not tell him what the outcome would be; therefore, he arose in the morning to see what had happened (Daas Sofrim). In this passage, the Torah states clearly that Lot had been spared only for the sake of Abraham (Ran).

ארי דחיל למתב בצוער ויתב במערתא הוא ותרתיו בנתה: לאואמרת רבתא לזערתא אבונא סיב וגבר לית בארעא למיעל עלנא פאורח כל ארעא: לב איתא נשקי ית אבונא חמרא ונשפוב עמה ונקים מאבונא בניז: לג ואשקיאה יַת אַבוּהֶן חַמְרַא בָּלִילִיֵא הוּא וְעַלַּת רַבָּתַא וּשַׁכִּיבָא עם אַבוּהַא וַלָא יִדַע במשכבה ובקימה: לרוהוה ביומא דבתרוהי ואמרת רבתא לזערתא הא שכיבית רמשא עם אַבַּא נַשְקנֵה חַמְרַא אף בליליא ועולי שכיבי עמה ונקים מאַבוּנא בּנין: להואשקיאה אף בּליליא הַהוֹא יַת אֲבוּהָן הַמְרֵא וְקַמַת זְעֵרְתַּא וּשַׁכֵּיבַת עמה ולא ידע בּמשׁכּבה וּבְקִימַה: אוּנְעַדִּיאַן תַּרְתִּין בָּנַת לוֹט מאַבוּהן: מוילידת רבתא בר וקרת שמה מואב הוא אבוהון דמואבא עד יומא דין: לה וזערתא אף היא ילידת בר וּקַרַת שָׁמֵה בַּר עַמִי הוּא אֲבוּהוֹן דְּבְנֵי עמון עד יומא דין: אונטל מתמן אַברהם לארעא דרוֹמא ויתב בּין רקם ובין חגרא ואתותב בגרר: בואמר אברהם על שרה אתתה אחתי היא דגרר מלכא אבימלה ושלח וּדָבַר יַת שַּׁרָה: וַנָאָתַא מֵימַר מַן קַדַם יִיַ לְנַת אַבִּימֶלֶךְ בְּחֶלְמֵא דְלֵילְיֵא וַאָמַר לֵה הַא אַתִּ מִית עַל עֵיסַק ָהַנָּךָ מָת' עַל־הַאָשַׁה אָשַׁר־לַלֶּחָתַ וָהַוֹא בָּעַלַת בַּעַל: אתתא דדברתא והיא אתת גבר:

בי ירא לשבת בצוער ויַּשֶב בַּמִערֶה הוא וּשְׁתֵי בְנתֵיו: לא ותאמר הבכירה אל-הצעירה אבינו זקן ואיש אין לבוא עלינו בדרך בל־הארץ: לבה נשקה את־ לג אבינו יַיַן וְנַשְׁכַבַה עָמֵוֹ וּנְחַיֵה מֵאַבִינוּ זַרַע: וַתַּשְׁקֵין את־אביהן יין בַּלִילָה הוא וַתַּבָא הַבְּכִירָה וַתְּשְׁבֵּב ייפר על הי אָת־אַבִּיהַ וִלְא־יַדֵע בִּשְׁכְבַה זֹיבְקוֹמַה: וַיָּהִי מַמַחַרַת ותאמר הַבְּבִירָה אֱל־הַצְּעִירָה הָן־שַבַבְתִּי אֲמֵש אֶת־ אבי נשקנו יין גם־הַלַּילַה ובאי שַבְבֵי עמו ונְחַיָּה אַ מַאַבִּינוּ זַרַע: וַתַּשְׁקִין גַּם בַּלֵילָה הַהָוּא אַת־אַבִיהָן יֵיָן 🚓 וַתַּקָם הַצְּעִירָה וַתִּשְׁבֵּב עָמוֹ וָלָא־יַרַע בְּשָׁכְבָה וּבְקְמֵה: ל-לו וַתַּהַרֵין שָׁתֵּי בִנוֹת־לְוֹט מֵאַבִיהַן: וַתֵּלֵד הַבְּכִירַה בֶּׁן מוֹאַב אבי־מואב הוא שמו אַן וָהַצְעִירֵה גַם־הָוא יַלְדָה בֶּן וַתְּקָרֵא שָׁמִוֹ בָּן־עָמֵי הָוּא 🗗 וָהַצְעִירֵה גַם־הָוא ויסע אַבֵּי בְנֵי־עַמּוֹן עַד־הַיּוֹם: × משֶׁם אַבְרָהַם אַרְצָה הַנָּגֵב וַיִּשֶׁב בֵּין־קָרָשׁ וּבֵין שׁוּר ב ניגר בּגַרָר: נִיאמֶר אַבָּרָהָם אֵל־שַׁרָה אָשָׁתוּ אַחִתי הוֹא וַיִּשְׁלַח אַבִּימֵלֶךְ מֶלֶךְ נְּרָר ג וַיַּבָא אַלהַים אַל־אַבִימֵלֶר בַּחַלום הַלֵּילֶה וַיֹּאמֵר לו

של עריות לסוף מאכיליו אותו מבשרו (ב"ר שם ט: תנחומא יב): (לו) ותהריז וגו׳. אע"פ שאין האשה מתעברת מביאה ראשונה, אלו שלטו בעלמן והוליאו ערותן [ס"א עדותו (ערוד, עד ג')] [לחוז] ונחעברו מביחה רחשונה (ב"ר שם): (לז) מואב. זו שלח היתה לנועה פירשה שמאביה הוא, אבל לעירה הראתו בלשוו נהיה (בו עמי), והבלה שכר בימי משה, שנאמר בבני עמון אל תחגר בם (דברים ב:יט) כלל, ובמואב לא הזהיר אלא שלא ילחמו כם אכל ללערן החיר לו [ס"א להם] (ב"ר שם יא: ב"ק לח:): (א) ויסע משם אבר הם. כשרתה שחרבו הכרכים ופסקו העוברים והשבים נסע לו משם (ב"ר (ב:ג). ד"ח, להתרחק מלוט שילח עליו שם רע שבח על בנוחיו (שם ד): (ב) ויאמר אברהם. כאן לא נטל רשות, אלא על כרחה שלא בטובחה, לפי שכבר לוקחה לבית פרעה ע"י כן (שם): אל שרה אשתו. על שרה אשחו, וכיולא כו אל הלקח ארון וגו' ואל נזכר. שהיה לוע יודע ששרה אשתו של אברהם. ושמע שאמר אברהם במלרים על שרה אחותי היא (לעיל יב:ט) ולא גלה הדבר שהיה חס עליו, לפיכך חס הקב"ה עליו (ב"ר לא:ו): (ל) כי ירא לשבת בצוער. לפי שהיחה הרונה לסדום: (לא) אבינו זקו. ואס לא עכשיו אימתי, שמא ימות או יפסוק מלהוליד: ואיש איז בארע. סבורות היו שכל העולם נחרב כמו בדור המבול (שם ח): (לג) ות שקין וגוי. יין נזדמן להם במערה להוליא מהן שני אומות (שם: ספרי עהב מג: מכילתא בשלח שירה פ"ב): ותשבב את אביה. וכלעירה כחיב ותשכב עמו. לעירה לפי שלא פתחה בזנות אלא אחותה לימדתה. חיסך עליה הכתוב ולא פירש גנותה, אבל בכירה שפתחה בזנות פרסמה הכתוב במפורש (תנחומא בלק יז). ובקומה של בכירה נקוד, הרי כאילו לא נכחב, לומר שבקומה ידע. ואעפ"כ לא נשמר ליל שני מלשחות (נזיר כג.). [א"ר לוי, כל מי שהוא להוט אחר בולמום

31-38. Lot's daughters: Moab and Ammon — the roots of Jewish monarchy. [This theme is treated at length in the Overview to the ArtScroll edition of Ruth.] Lot's daughters were modest, righteous women whose actions were nobly motivated. Thinking that the rest of the world had been destroyed in the upheaval of Sodom — and that even Zoar had been spared only while they were there — they felt that it was their responsibility to save the human race by bearing children, even though the only living male was their own father. The Torah does not label their actions as incestuous because they sincerely thought there was no other way to insure the propagation of the species. Because their intentions were pure, they merited that among their descendants would be Ruth, ancestress of David, and Naamah, queen of Solomon and mother of Rehoboam, his successor and the next link in the Davidic chain (R' Bachya). Lot, however, was not comparable to his daughters; his intentions were not at all sincere. Even though he was intoxicated and unaware of what he was doing the first night, he knew in the morning what had happened [see v. 37] - but allowed himself to be intoxicated again, knowing full well what the result would be (Rashi). Unlike his daughters, he knew from the angels that the upheaval was to affect only a limited group of cities, not the whole world.

Daughters and the Birth of Moah and Ammon:

The Roots

of Jewish

Monarchu

Lot's for he was afraid to remain in Zoar; he dwelt in a cave, he with his two daughters. 31 The older one said to the uounger. "Our father is old and there is no man in the land to marry us in the usual manner. 32 Come, let us ply our father with wine and lay with him that we may give life to offspring through our father."

- 33 So they plied their father with wine on that night; and the older one came and lay with her father, and he was not aware of her luing down and of her getting up.
- <sup>34</sup> And it was on the next day that the older one said to the younger, "Behold, I lay with my father last night; let us plu him with wine tonight as well, and you come lay with him that we may give life to offspring through our father."
- 35 So they plied their father with wine that night also; and the younger one got up and lay with him, and he was not aware of her lying down and of her getting up.
  - <sup>36</sup> Thus, Lot's two daughters conceived from their father.
- 37 The older bore a son and she called his name Moab; he is the ancestor of Moab until this day. 38 And the younger one also bore a son and she called his name Ben-Ammi; he is the ancestor of the children of Ammon until this day.

20

Abraham Abducted

 $^{1}$   $m{A}$  braham journeyed from there to the region of the south and settled between Kadesh and Shur, and he sojourned in Gerar. <sup>2</sup> Abraham said of Sarah his wife, "She is my sister"; so in Gerar: Abimelech, king of Gerar, sent, and took Sarah, 3 And God came to Abimelech in a dream bu night and said to him, "Behold you are to die because of the woman you have taken; moreover she is a married woman."

- 31. אבינו וקו Our father is old. And if not now, when? He may die or become impotent (Rashi).
- 33. בקומה And of her getting up. In the Torah scroll, this word has a dot over it, a traditional method of drawing attention to a special interpretation. It indicates that though he was not aware of her lying down, he was well aware of her getting up. Nevertheless, he was not more vigilant on the second night than he was on the first (Rashi: Midrash), an indication of his own lechery.
- 36. ותהריו Conceived. Ray Chaninah ben Pazzi observed: Thorns are neither weeded nor sown, yet of their own accord they grow and spring up, whereas how much pain and toil is required before wheat is made to grow (Bereishis Rabbah 45:4). The simile is that Lot's incestuous daughters (= "thoms") conceived immediately, but how much pain did the Matriarchs endure before they conceived!
- 37-38. The Sages (Horayos 10b) note a difference between the two daughters. The elder was so shameless that she gave her son a name that clearly suggested his disgraceful parentage: The name Moab is derived from מָאָב, from father. The younger one, however, gave her son a name that means son of my people, thus modestly concealing his father. She was rewarded in Moses' time, when God commanded the Jewish people not to instigate a war with Ammon (Rashi).

## Sarah is abducted by Abimelech.

When Abraham saw that the region had been destroyed and there would be no more wayfarers to whom he might extend hospitality, he moved to another part of the country. Another explanation for his move is that he wished to distance himself from Lot, who had become notorious because of his intimacy with his daughters (Rashi). Kadesh and Shur were large cities in the Philistine part of Canaan. Abraham chose to live there because the area was heavily populated and would provide him the opportunity to spread his belief in God (Sforno). Radak suggests that he settled in Philistia to establish his presence — and thus the future claim of his offspring — in another part of Eretz Yisrael.

Although he had once felt the bitter taste of an abduction of Sarah, he did not expect a repetition of that experience because, as the narrative will show, Abimelech was a righteous king (by the standards of the time) and Philistia was a more law-abiding country than Egypt. That she was indeed abducted was one of the Ten Trials to which Abraham was subjected.

2. אַחֹתִי הַוּא — She is my sister. Abraham did not ask Sarah's permission to use this ruse, because she would have refused due to her previous abduction by Pharaoh (Gur Aryeh). On the other hand, he did not expect an abduction to take place in Gerar if the people thought she was his sister. They would have tried to convince her "brother" to give her in marriage, but would not have taken her by force. Consequently he did not feel he was endangering her.

את־שרה — And took Sarah. Abimelech planned to marry her. That her beauty was so great at the age of ninety that a king desired her may be because she had become youthful again so that she could become pregnant (Ramban). Alternatively, he wished to marry into the august family of Abraham (Ran).

3. God appeared to Abimelech to warn him not to molest Sarah, an astounding phenomenon because prophecy is - ואבימלה לא קרב לותה ואמר יי העם אף זכאי תקטול: ההלא הוא אמר לי אַחתי היא והיא אף היא אמרת אחי הוא בקשיטות לבי ובזפאות ידי עבדית דא: וואמר לה מימר מן קרם יי בחלמא אף ַ קַרַמֵּי גֵלִי אָרֵי בְּקַשִּיטוּת לְבַּךְ עַבַרתּ דּא ומנעית אף אנא יתר מלמחטי קרמי על כן לא שבקתר למקרב לותה: ווכעו אַתִיב אָתַת גַּבָרָא אַרִי נְביַא הוּא ויצלי עַלַרְ וּתְחֵי וָאָם לֵיתַרְ מַתִּיב דַע אַרִי מַימַת תַּמוּת אַתַּ וַכל די לד: חואקדים אַבִּימַלֶּהְ בְּצַפְרָא וֹקָרָא לְכַל עַבְרוֹהי ומַלִיל יַת כַּל פַּתגַמיַא האלין קדמיהון וֹרַחַילוּ גוּבְרַיַא לַחַרַא: טוּקרַא אַבִּימַלֶּךְ לאַכרהם ואמר לה מא עבדת לנא ומא חַבִּית (נ״א חֲטֶית) לַךּ אָרֵי אַיִתֶיתָא עַלַי וַעַל מַלְכוּתִי חובא רַבּא עובדין די לא כשריז לאתעבדא עבדת עמי: יואמר אבימלך לאברהם מא חזית ארי עבדת יַת פָּתָגַמַא הַדֵּין: יאַנָאַמַר אַבְרַהַם אַרִי אמרית לחוד לית דחלתא דיי באתרא הַדֵין וַיִקטַלַנַנִי עַל עֵיסָק אַתַּתִי: יבּוּבָרַם בָּקוּשָטַא אֶחַת בַת אַבָּא הִיא בְּרַם לַא בַת אַמִּי וָהַנַת לִי לְאַנָתוּ: ייַנְהַנָה כַּד טְעוּ עַמְמַיַּא בַּתַר עוֹבַדֵי יְדֵיהוֹן יַתִי קַרִיב יְיַ לְרַחַלְתַּה מִבִּית אַבַּא וַאַמַרִית לַה דִּין (נ״א דַא) טִיבוּתִיךְ דִּי תַעָבָּדִי עָמִּי לְכַל אַתָרַא דִּינָהַרְ לָתַמַּן אַמַרִי עַלַי אַחִי הוּא:

ר ואבימַלֶּךְ לַא קַרָב אָלֵיהַ וַיֹּאמַׂר אָדנַי הַגִּוֹי גַּם־צַהַּיק תהרג: הלא הוא אַמַר־לִי אַחִתִי הוא והיא־גַם־הוא אַמרָה אַחֵי הָוּא בָּתַם־לְבַבֵּי וֹבְנָקֵיֹן כַּפֵּי עַשִּיתִי וֹאת: ּוֹלֹּאמר אליו הָאַלהִים בַּחַלֹם גַם אַנֹכֵי יַדַעִתִּי כֵּי בִתַם־ ַלְבַבָּרְ עֲשֵיתַ וֹאת וַאָחִשָּׁךְ גַּם־אַנֹבֵי אָוֹתְךְ מֵחֲטוֹ־לֵי עַל־ ּ בַּן לְא־נְתַתָּיך לִנְגִּעַ אֵלֶיהָ: וְעַהָּה הָשֵׁב אֱשֶׁת־הָאִישׁ בַּי־ נַבִיא הוא וִיִתִפַּלֵל בַּעַדְךָ וֵחְיֵה וְאִם־אֵינְךָ מֵשִּׁיב דַע ַה בִּי־מְוֹת תָּמוּת אַתָּה וְכָל־אֲשֶׁר־לָך: וַיַּשְׁבַּׁם אֲבִימֵׁלֵך הַ בַּבַּקֵר וַיָּקָרָא לְכָל־עַבַּדִיו וַיִּדַבֵּר אֵת־כַּל־הַדְּבַרִים ָּט הָאֵלֵה בִּאָזְנֵיהֶם נַיֶּירָאִוּ הָאַנָשִים מִאָד: נַיִּקְרָא אַבִימֵּלֵך לאברהם וַיאמֶר לו מֵה־עַשִּיתַ לַּנוֹ ומָה־חָטָאתִי לֶּךְ כֵּי־ הבאת עלי ועל-ממלכתי חטאה גדלה מעשים אשר לא־יַעשוּ עשִית עמַדי: וַיֹּאמֵר אַבִּימֵלֶךְ אֵל־אַבְרַהַם מַה ּ ּי, רָאִיתָ כֵּי עָשִׂיתָ אֵת־הַדַּבֵר הַזֵּה: וַיֹּאמֵר אַבְרַהַׁם כֵּי אַ אַמַּרתִי רַק אֵין־יִראַת אֱלהִים בַּמַקום הַוָּה וַהַרַגוּנִי עַל־ יב דָבַר אָשָׁתֵּי: וָגָם־אַמְנַה אָחֹתֵי בַת־אַבִּי הָוֹא אַךְ לָא בַת־ אַמֶּי וַתְּהִי־לֶּי לְאִשָּה: וַיְהִי כַּאֲשֶׁר הִתְעוּ אֹתִי אֵלהִים ... מבֵּית אַבִּי נַאמַר לַה זָה חַסְהֶּךְ אֲשֵׁר תַּעֲשִׁי עִמְּדֵי אַל כַּל־הַמַּקוֹם אָשֶר נַבוֹא שַּׁמַה אָמָרִי־לֵי אַחִי הָוֹא:

עסקי אשתו שואלין אותו, אשתך היא או אחותך היא (כ"ק שם): (יב) אחותי בת אבי היא. וכת אב מותרת לכן נת שאין אכות לגוי (יכמות לת.; תנחומא ישן כו). וכדי לאמת דבריו השיבו כן. ואם תאמר, והלא בת אחיו היחה (סנהדרין נת:). בני בנים הרי הן כבנים (יבמות סב:) והרי היא בתו של תרח. וכך הוא אומר ללוט כי אנשים חתים חנחנו (לעיל יג:ת; פדר"ח לו): אך לא בת אמי. הרן מחם חחרת היה: (יג) ויהי באשר התעו אותי וגו׳. חונקלוס חרגם מה שחרגם. ויש ליישב עוד דבר דבור על אפניו. כשהוליאני הקב"ה מביח אבי להיוח משוטט וגד ממקום למקום ידעחי שאעבור במקום רשעים, ואומר לה זה חסדך: באשר התעו. לשון רכים, ואל חחמה, כי הרבה מקומות לשון אלהות ולשון מרות קרוי ל' רבים. אשר הלכו אלהים (שמואל ב ז:כג) אלהים חיים (דברים ה:כג) אלהים הדושים (יהושע כד:יט), וכל לשון אלהים ל' רבים. וכן ויקת אדני יוסף (להלן לט:כ) אדוני האדונים (דברים יניז) אדוני הארץ (להלן מבולג) וכן בעליו עמו (שמות כבויד) והועד בבעליו (שם כא:כט). וא"ח, מהו ל' החטו. כל הגולה ממקומו ואינו מיושב קרוי חוטה, כמו וחלך וחחע (להלן כא:יד) חטיחי כשה אובד (חהלים קים:קטו) יחעו לבלי אוכל (איוב לח:מא) ילאו ויחעו לבקש אכלם: אמרי לי. עלי, (אונקלום), וכן וישאלו אנשי המקום לאשחו (להלן כו:ז) על אשחו, וכן ואמר פרעה לבני ישראל (שמוח יד:ג)

מות חמיה (שמואל א ד:כא) שניהם כלשון על: (ד) לא קרב אליה. המלאך מנעו (כ"ר נב:יג) כמו שנאמר לא נחחיך לנגוע אליה: הגוי גם צדיק תהרוג. אף אם הוא לדיק חהרגנו, שמא כך דרכך לאבד האומות חנם. כך עשית לדור המבול [ולדור הפלגה]. אף (הם) אני אומר שהרגתם על לא דבר כמו שאתה אומר להרגני (שם ו): (ה) גם היא. לרבוח עבדים וגמלים וחמרים, את כולם שאלתי ואמרו לי אתיה הוא (שם): בתם לבבי. שלא דמיחי לחטוא (שם): ובנקיון כפי. נקי אני מן החטא, שלא נגעחי בה (שם): (ו) ידעתי בי בתם לבבר וגוי. אמת שלא דמית מתחלה לחטוא. אבל נקיות כפים אין כאן [הדא אמרה משמוש ידים יש כאו] (שם): לא נתתיר. לא ממך היה שלא נגעת בה, אלא תשכתי אני אותך מחטוא ולא נתחי לך כת, וכן ולא נתנו אלהים (להלן לא:ז), וכן לא נתנה אביה לבוא (שופטים טו:א; ב"ר שם ז): (ז) השב אשת האיש. ואל חהא סבור שמא תחגנה בעיניו ולא יהבלנה. או ישנאר ולא יחפלל שליך. [ה"ל אבימלך ומי מפייסו שלא נגעתי כה. א"ל]: בי נביא הוא. ויודע שלא גמת כה, לפיכך ויתפלל בעדך (כ"ר שם ח): (ט) מעשים אשר לא יעשו. מכה אשר לא הורגלה לבא על בריה באה לנו על ידך, עלירת כל נקבים, של זרע ושל קטנים ורעי ואזנים וחוטם (שם יג; פס"ר מב (קעו:, קעח.); ב"ק לב.): (יא) רק אין יראת אלהים. אכסנאי שבא לעיר, על עסקי אכילה ושחיה שואלין אוחו או על

<sup>4.</sup> given only to people of the highest spiritual caliber. To protect the honor of the righteous, however, God appears even to heathens, provided that they are people of some stature. In the case of Sarah's abduction in Egypt, Pharaoh was completely unworthy, so God punished him without giving him the benefit of a prophetic warning (Radak).

לא קרב אַלְיהָ — Had not approached her. Approach is a euphemism for intimacy. To prevent Abimelech from forcing Sarah to live with him, he was punished with impotence (Rashi).

הגוי גם־צַּדִּיק תָּהָרג — Will You slay a nation even though it is righteous? Is it Your practice to destroy nations without

- <sup>4</sup> Now Abimelech had not approached her; so he said, "O my Lord, will You slay a nation even though it is righteous? <sup>5</sup> Did not he himself tell me: 'She is my sister'? And she, too, herself said: 'He is my brother!' In the innocence of my heart and integrity of my hands have I done this."
- <sup>6</sup> And God said to him in the dream, "I, too, knew that it was in the innocence of your heart that you did this, and I, too, prevented you from sinning against Me; that is why I did not permit you to touch her. <sup>7</sup> But now, return the man's wife for he is a prophet, and he will pray for you and you will live, but if you do not return her, be aware that you shall surely die: you and all that is yours."
- <sup>6</sup> Abimelech arose early next morning; he summoned all his servants and told them all of these things in their ears, and the people were very frightened. <sup>9</sup> Then Abimelech summoned Abraham and said to him, "What have you done to us? How have I sinned against you that you brought upon me and my kingdom such great sin? Deeds that ought not to be done have you done to me!" <sup>10</sup> And Abimelech said to Abraham, "What did you see that you did such a thing?"
- <sup>11</sup> And Abraham said, "Because I said, 'There is but no fear of God in this place and they will slay me because of my wife.' <sup>12</sup> Moreover, she is indeed my sister, my father's daughter, though not my mother's daughter; and she became my wife. <sup>13</sup> And so it was, when God caused me to wander from my father's house, I said to her, 'Let this be your kindness which you shall do for me to whatever place we come. say of me: He is my brother.' "

cause? If so, I must assume that You destroyed the generations of the Flood and of the Dispersion without just cause, just as You now do to me! (Rashi; cf. Rashi to 18:25: חָלִּלְהֹלָךְ. Abimelech was indignant at the suggestion that he had done something wrong, because, in comparison with the bestiality of Sodom, Abraham and Sarah were treated hospitably in Gerar. Even her abduction could be seen in a positive light, for Abimelech was doing her the honor of making her his queen (R' Hirsch).

Abimelech felt that since his intentions were good, he was blameless. Judaism rejects this view. Good intentions do not purify a wrong deed. Its measure is whether it complies with God's will; if it is wrong in His eyes, then good intentions do not give it sanction. Moreover, lack of knowledge is itself sinful, for a person has the obligation to seek instruction. A person in Abimelech's position has the further obligation to set an example of appropriate behavior — is it right that even an unmarried woman must fear the whim of every prince? (R' Hirsch).

- 6. ក្នុងកុស្តា l...prevented. God was very much aware of Abimelech's good intentions; but it was He who had kept the king from committing adultery. Rav Aibu said: It is like a warrior riding at full speed, who reined in his horse to avoid hitting a child. Whom do we praise, the horse or the rider? Surely the rider! So, too, God told Abimelech that he deserved no credit for not harming Sarah; it was God who stayed his hand (Midrash).
- 7. בּי־נָבִיא הוּא For he is a prophet. The implication is not that a prophet's wife should be treated differently than a commoner's. Rather, because Abraham is a prophet, he knows that you did not touch her, and therefore he will pray for you and you will live (Rashi).

From this exchange the Sages derive that one who injures his neighbor is not absolved from his sin even if he pays all expenses and damages. He must also seek forgiveness from the one he has wronged (Bava Kamma 92a).

- 9. מַּשִשׁים אָשֶׁר לֹא־יַצְשׁוּ Deeds that ought not to be done. Abimelech argued, "It is wrong for a man like you to cause harm to innocent people by claiming that your wife is your sister" (Radak, Sfomo). According to Rashi, the deeds to which he referred are the unprecedented punishments that struck Abimelech and his entire household. All their bodily orifices were blocked: the reproductive organs, bowels, ears, and even noses.
- 10-11. Abimelech's questions in verse 9 were merely rhetorical, and required no answer. Now, however, he demanded to know why Abraham deceived him (Radak). To this Abraham answered that as soon as he entered the city, he realized that the Phillistines did not fear God. For when a man enters a town, should he be asked whether he needs food and drink, or whether the woman with him is his wife or sister? Since the people of Gerar were concerned only with the marital status of Sarah, Abraham realized that they lacked fear of God, and, consequently, would not have moral restraint (Rashi; Makkos 9b).
- 12.... Pun Moreover.... Even where one is compelled to dissemble, he should remain as close to truth as possible. Therefore, having explained why he was afraid to tell the truth, Abraham went on to say that even in the literal sense, his claim of being Sarah's brother though misleading was not untrue [see below]. Moreover, he never said explicitly that Sarah was not his wife; he merely emphasized that she was his sister (Malbim).

Although Sarah was his brother's daughter, not his father's, so that she was not his sister in the literal sense of the word, Abraham's statement was justified since "grandchildren are considered as children"; thus he could call Sarah his sister in the accepted figurative sense of the word (Rashi).

13. This was Abraham's third justification: Since God had commanded him to become a wanderer, he resorted to this plan whenever they came to a new place; it does not imply low esteem for Abimelech and his subjects (Malbim).

ירודבר אבימלה עאו ותוריו ועבדיו ואמהו ויהב לאברהם ואתיב לה ית שרה אתתה: טו ואמר אבימלה הא ארעי קדמה בדתקין בעיניר תיב: טוולשרה אמר הא יהבית אלף סלעין דכסף לאחיר הא הוא ליך כסות דיקר (עיניו) חלף דשלחית דַבַרתִּיהְ וַחַזִּית יָתִיהְ וִית כּל דעמה ועל (נ״א הלא על) בלמה דאמרת ואתובחת: יי וַצַלי אַבְרָהַם קָדם ייַ ואַסי ייַ ית אבימלך וית אַתַּתָה ואַמָהַתָּה וָאַתְרְנַחוּ: יח אַרִי מִיחַד אַחַד יִיַ בַּאַפִּי כַל פַּתַח וַלדא לבית אבימלר על עיסק שרה אתת אברהם: אַנִייַ הַּכָיר יַת שַׂרֵה בְּמַא דִּי אמר ועבד יי לשַרַה כָּמַא דִי מַלִּיל: בועדיאַת וילידת שָׁרָה לְאַבְרָהָם בַּר לְסִיבתוֹהי לומו די מליל יַתָה ייַ: גוּקרַא אַברַהָם יַת שום בְּרָה דאתיליד לה דילידת לה שרה יצחק: דּוּגַזַר אַבַרָהַם יַת יַצְחַק בַּרָה בַּר תִּמניא יומין במא די פּקיד יַתַה יַיַ: הואברהם בַּר מָאָה שָׁנִין בַּר אָתִילִיד לֵה יַת יִצְחַקּ בַרה: וואַמרת שַרה חדוא עבד לי יי כל דשמע יחדי לי: זואמרת מאן מהימן דאמר לאברהם וקיים דתוניק בּנִין שַרַה אָרֵי יִלֵירִית בַּר לְסִיבְתוֹהִי: חורבא רביא ואתחסיל ועבד אברהם משתנא רַבָּא בִּיוֹמַא דְאָתְחֵסִיל יַת יִצְחַק: יי נַיָּקָׁח אָבִימֶׁלֶךְ צָאן וּבָּקָׁר וַעַבָּדִים וּשְׁפַּחֹת נַיִּתֵן לְאַבְרַהַם יי נַיָּהָן אַבְרַהַם יי ע וַיַּשֶׁב לוֹ אָת שַרָה אִשְׁתִוֹּ: וַיִּאמֶר אַבִּימֶׁלֶךְ הִנָּה אַרְצִי ש לפניר בטוב בעיניר שב: ולשרה אַמַר הַנָּה נַתַּתִּי אֵלֶף בֶּסֶף לָאֲחָירָ הָנֵה הוא־לַךְ כִּסִוּת עֵינַיִם לְכִל אֲשֵׁר אַתַּרְ יו ואת כל ונכחת: ויתפלל אברהם אל־האלהים וירפא ים אלהים את־אַבִּימֵלֶךְ וָאָת־אָשָׁתָּוֹ וָאַמְהֹתַיוֹ וַיַּלֶדוּ: כֵּי־ עצר עצר יהוה בעד כַּל־רַחָם לְבֵית אַבִּימֵלֶךְ עַל־דְבַר וַיהוֶה פַּקָד אֶת־שַׂרָה א שרה אשת אברהם: בא ַבַּאֲשֶׁר אָמָר וַיַּעֲשׁ יהוָה לְשַׂרָה בַּאֲשֵׁר דְּבֵּר: וַתַּּהַר וֹתַּלֵד בּ בַּאֲשֶׁר דָבַר: וַתַּבַּר שָׁרֶה לְאַבְרָהֶם בֵּן לִזִקְנֵיו לַמּוֹעֵּד אֲשֵׁר־דִּבֵּר ג אַלֹהַים: וַיָּקַרָא אַבָרַהָם אָת־שֶם־בָּנָוֹ הַנָּוֹלֶד־לֶוֹ אֲשֶׁר־ רַ יֵלְדָה־לִּוֹ שַׂרָה יִצְחָק: וַיַּמֵל אַבְרַהַם אַת־יִצְחֵק בְּנוֹ בֵּן־ ה שמנת ימים כַּאַשֶּׁר צוָה אתוֹ אַלהִים: וַאַבְרַהַם בַּן־מָאַת -חמישי י שַנַה בָּהַנַּלֶד לוֹ אָת יִצְחֲק בָּנִוּ: וַתִּאמֵר שַׁרֶה צְחֹק עֲשָׁה לֵי ּ אֵלהֵים כַּל־הַשֹּמֵע יַצְחַק־לֵי: וַתֹּאמֵר מֵי מִלֶּל ֹלְאַבְרַהַם ה היניקה בַנים שַרה כִּי־יַלַדְתִּי בַן לְזַקנַיוּ: וַיַּגַדָּל הַיַּלַד וַיָּגַמֵל וַיַּעָש אַבְרַהָם מִשְׁתֵה גַּדוֹל בְּיָוֹם הָגַמֵל אַת־יִצְחַק:

בלידה. והיכן היא אמירה והיכן הוא דבור. אמירה ויאמר אלהים אבל שרה אשתך וגו' (לעיל יוניע). דבור היה דבר ה' אל אברם בברית בין הבתרים (לעיל טונא) ושם נאמר לא יירשך זה וגו' (שם ד) והביא היורש משרה (מכילחא בא פי"ג): ויעש ה׳ לשרה כאשר דבר. לחברהס: (ב) [לזקוניו. שהיה זיו חקונין שלו דומה לו (ב"ר נגנו): למועד אשר דבר. ר' יודו ורבי חמח. רבי יודו חומר מלמד שנולד לט' חדשים, שלא יאמרו מביתו של אבימלך הוא. ר' חמא אומר לשבעה חדשים (שס):) למועד אשר דבר אתו. דמליל יחיה (אונקלוס), את המועד אשר דבר וקבע, כשא"ל למועד אשוב אליך (לעיל יח:יד) שרש לו שריטה בכוחל, אמר לו כשתגיע תמה לשריטה זו בשנה החתרת תלד (תנחומה ישן לו): (ו) יצחק לי. ישמח עלי (אונהלוס). ומדרש אגדה. הרבה עהרות נפקדו עמה, הרבה חולים נתרפאו בו ביום, הרבה תפלות נענו עמה ורב שחוק היה בעולם (ב"ר שם ת): (ז) מי מלל לאברהם. לשון שבת ותשיבות וכמו מי פעל ועשה (ישעיה מח:ד) מי ברח אלה (שם מ:כו)]. ראו מה הוא ומי הוא שומר הבטחחו, הקב"ה מבטיח ועושה: מלל. שינה הכחוב ולא אמר דבר, גימטריא שלו ק', כלומר לסוף מאה לאברהם (כ"ר נג:ט): היניקה בנים שרה. ומהו בנים לשון רבים, ביום המשתה הכיחו השרות בניהן עמהן והיניקה אותם, שהיו אומרות לא ילדה שרה, אלא אסופי הביאו מן השוק (ב"מ פז.): (ח) ויגמל. לסוף כ"ד חודש (ב"ר שם י; כתובות ס.): משתה גדול. שהיו שם גדולי הדור, שם ועבר ואבימלך (תנחומא ישן וישלח כג):

כמו על בני ישראל, פן יאמרו לי אשה הרגתהו (שופטים ט:נד): (יד) ויתן לאברהם. כדי שיתפיים ויתפלל עליו (פס"ר מב (קעו.)): (טו) הנה ארצי לפניך. אבל פרעה א"ל הנה אשחך קח ולך (לעיל יב:יט), לפי שנתירא, שהמלרים שטופי זמה (מדרש אגדה לעיל יב:יע): (טז) ולשרה אמר. אבימלך לכבודה, כדי לפייסה, הנה עשיתי לך ככוד זה, נתתי ממון לאחיך, שחמרת עליו חתי הוח, הנה הממון והכבוד הזה לך כסות עינים: לבל אשר אתך. יכסו עיניהם שלח יהילוד. שחילו השיבוחיך ריקנית יש להם לומר לאחר שנתעלל בה החזירה, עכשיו שהולרכתי לבזבז ממון ולפייסך יהיו יודעים שעל כרחי השיבוחיך, וע"י נס: ואת כל. ועם כל בחי טולם: וגבחת. יהא לך פתחון פה להתוכח ולהראות דברים נכרים הללו. ול' הוכתה בכל מקום ברור דברים, ובלע"ז אשפרובי"ר. ואונקלוס תרגם בפנים אחרים, ולשון המקרת כך הות נופל על החרגום, הנה הות לך כסות של כבוד על העינים שלי ששלטו בך ובכל אשר אחך, ועל כן תרגמו וחזיח יתך וית כל דעמד. ויש מדרש אגדה, אבל ישוב לשון המקרא פירשתי: (יז) וילדו. כתרגומו, ואתרוחו, נפתחו נקביהם והוליאו, והיא לידה שלהם: (יח) בעד כל רחם. כנגד כל פתח: על דבר שרה. ע"פ דכורה של שרה (כ"ר נכייג): (א) והי פקד את שרה וגוי. סמך פרשה זו לכאן ללמדך שכל המבקש רחמים על חבירו והוא לריך לאותו דבר הוא נענה תחלה, שנאמר ויתפלל וגו' וסמיך ליה וה' פקד את שרה, שפקדה כבר קודם שריפא את אכימלך (בכא קמא לב.): כאשר אמר. בהריון: באשר דבר.

R' Bachya and Sfomo interpret the word god in this verse as referring not to God, but to the idols with which Abraham had grown up in Ur Casdim. When the idolatry of his father's home and country forced Abraham and Sarah to become migrants, they adopted this strategy.

14-18. Abimelech appeases Abraham and Sarah. Abimelech knew that he had to appease both Abraham and Sarah, because he would not be healed unless Abraham prayed for

him, and only Sarah could forgive him for the harm and humiliation he had caused her, so he gave them gifts, humbled himself, and assured them that they could feel secure in his land. In this latter respect, the contrast between Philistia and Egypt is glaring. The Egyptians were an immoral, licentious people, so that Pharaoh could not invite Abraham and Sarah to settle in his country. He ordered them out for their own protection — and his, because if they were harmed, he

Abimelech Anneases Abraham and Sarah

- 14 So Abimelech took flocks and cattle and servants and maidservants and gave them to Abraham: and he returned his wife Sarah to him.
- <sup>15</sup> And Abimelech said, "Behold, my land is before you; settle wherever you see fit." <sup>16</sup> And to Sarah he said. "Behold. I have given your brother a thousand pieces of silver. Behold! Let it be for you an eye-covering for all who are with you; and to all you will be vindicated."
- 17 Abraham praued to God, and God healed Abimelech, his wife, and his maids, and theu were relieved: 16 for HASHEM had completely restrained every orifice of the household of Abimelech, because of Sarah, the wife of Abraham.

21 The Rith

- $^1$  $m{H}$ ASHEM had remembered Sarah as He had said; and HASHEM did for Sarah as He had spoken. <sup>2</sup> Sarah conceived and bore a son unto Abraham in his old age, at the appointed of Isaac, time which God had spoken. 3 Abraham called the name of his son who was born to him whom Sarah had borne him — Isaac.
  - <sup>4</sup> Abraham circumcised his son Isaac at the age of eight days as God had commanded him. 5 And Abraham was a hundred uears old when his son Isaac was born to him. 6 Sarah said. "God has made laughter for me; whoever hears will laugh for me." And she said, "Who is the One Who said to Abraham, 'Sarah would nurse children'? For I have borne a son in his old age!" <sup>8</sup> The child grew and was weaned. Abraham made a great feast on the day Isaac was weaned.

would suffer Divine punishment. Abimelech, however, had no such fears. Furthermore, by inviting Abraham to remain, Abimelech was demonstrating to all that he had not violated Sarah, for a woman with whom the king had been intimate would never be permitted to return to a commoner husband in the king's own land (Abarbanel).

- 16. בסות עינים An eye-covering. Abimelech referred to his gift to Sarah as an eue-covering, i.e., a diversion of attention from her, for it served as a vindication of her conduct and would prevent people from looking at her contemptuously.
- 17-18. The punishment for the abduction of Sarah was that the bodily orifices of all Abimelech's people became closed. They could not relieve themselves or give birth until Abraham prayed for them.

#### 21.

1-8. The birth of Isaac. The prophecies to Abraham and Sarah, and their joint longings to build the future for which God had created the world, finally found fulfillment with the birth of Sarah's son. Moreover, the manner in which it happened — that a woman who was infertile even in her youth had a child at the age ninety — established the miraculous nature of God's Chosen People. God could just as easily have given a child to Sarah in her prime, but that would not have been perceived to demonstrate Divine intervention.

The juxtaposition of this section to the preceding one teaches that "If someone prays for mercy on behalf of another when he himself needs that very same thing, he is answered first" (Bava Kamma 92a). For in the previous section it is said: Abraham prayed [for Abimelech]. . . and they were relieved. . . and here it says and HASHEM had [already] remembered Sarah — implying that God had filled Sarah's need before He healed Abimelech (Rashi).

The proximity also teaches the key to conception is in God's hand. He withheld it from Abimelech and his servants and gave it to Sarah, as His wisdom dictated (R' Bachya).

- According to tradition, Sarah conceived on the first day of Rosh Hashanah, Therefore, this parrative is the Torah reading of that day, so that it will inspire people to follow Sarah's example of righteousness and prayer.
- 2. לאברהם Unto Abraham. In this verse, the next, and in 25:19 the Torah emphasizes that Abraham was the father of the newborn child, because there were people who mocked the aged parent, saying that since Sarah had never conceived until around the time she was Abimelech's prisoner. he must be the father (Rashi to 25:19).
- 3. יצחק Isaac. This name which God had commanded Abraham to give (17:19) — is derived from the word אָרוֹק, laughter, for by all the laws of nature the very idea of his birth was "laughable" (R' Hirsch). The laughter memorialized in this name, however, is the joy of Abraham, not the original skepticism of Sarah; God would not have chosen this name if it had represented derision (R' Bachua). In verse 6, Sarah herself said that all who heard of this great event would take part in her joy, thus ratifying this implication of the name.

Isaac's primary character trait was בבורה, or introspective strength of character and self-restraint, a concept that would seem to contradict his name. However, in order to be truly strong, one must be able to laugh at the world and its seemingly insuperable obstacles (R' Gedaliah Schorr).

- 6. בל־השמע יצחכ־לי Whoever hears will laugh for me, i.e.. rejoice for my sake. The reason for the universal joy was that, when Sarah was remembered, many barren woman were remembered along with her, many sick were healed, many prayers were answered, and there was much joy [קיחוק, laughter] in the world (Rashi).
- 7. מי מלל Who is the One Who said. Sarah exclaimed, "Who but God could have done this?" (Rashi).
- 8. משתה גדול A great feast. It was "great" because the great men of the generation attended: Shem, Eber, and Abimelech (Tanchuma: Rashi). According to Tosafos (Shabbos

טוחות שרה ית בר הגר מצריתא דילידת לאברהם מחייה: יואמרת לאברהם תרה אַמתא הַדָא וַיַת בְּרַה ארי לא ירת בר אמתא הדא עם ברי עם יצחק: יאובאיש פתגמא לחדא בעיני אברהם על עיסק ברה: יבואמר יי לאברהם לא יבאש בעיניר על עולימא ועל אמתר כל די תימר לד שרה קבל מנה ארי ביצחק יתקרון לה בנין: ינואף יַת בַּר אַמְתָא לְעָם אַשַּוּנֵה אַרִי בַנַרְ הוא: יד ואַקדים אברהם בצפרא ונסיב לחמא ורקבא דמיא ויהב להגר שוי על בַּתִפָּה וָיַת רַבִיא וְשַׁלְחַה וַאֲזַלַת וְתַעַת בָּמַדָבָּרָא (נ״א בָּמַדְכַּר) בָּאַר שַׁבַע: טו ושלימו מיא מן רקבא ורמת ית רביא תַחוֹת חַד מון אַילַניַא: טווַאַול ויתיבת לה מקבל ארחיקת (נ״א ארחיק) כּמיגד קשתא אַרי אַמרת לא אַחזי במותא דרביא ויתיבת מקבל וארימת ית קלה ובכת: יוושמיע קדם יי ית קלה דרביא ואמר מלאַכַא דיי להגר מן שמיא ואמר לַה מַא לִיךְ הַגַּר לַא תִדְחַלִי אֲרֵי שְמִיעַ קַדָם יִיַ יַת קַלָה דְּרָבְיַא בַּאַתַר דְּהוּא תמן: יח קומי טולי ית רביא ואתקיפי יַת יַדֶּרְ בַּה אַרִי לעם סגי אַשוּנה:

אשר-ילדה המצרית שרה אַת־בַּן־הַגַּר לאברהם מצחק: וַתֹּאמֶר לְאַבְרָהָם גַרֶש הַאַמָה הַזֹּאת ואת בנה כי לא יירש בן־האמה הואת עם־בַּנִי עם־ איצְחָק: וַיַּרַע הַדָּבֶּר מְאָד בְּעֵינֵי אַבְרָהַם עַל אוֹדֹת בְּנֵוּ: 😽 יב ויאמר אלהים אל־אברהם אל־ירע בעיניד על־הַנַער ועל־אמתר כל אשר תאמר אליר שבה שמע בּקלה כִּי יג ביצחק יקרא לר זרע: וגם את־בַּן־הַאַמַה לְגוּי אַשִּימַנּוּ יר כִּי זַרעַךְ הָוּא: וַיַּשִׁכֵּם אַבְרַהֵם וֹ בַּבֹּקֵר וַיַּקַח־לֵּחֵם ׁ וְחַׁמַת מים ויתן אַל־הַגַר שם עַל־שִכְמָה וָאָת־הַיַּלֵד וַיִשַּלְחָהַ יו וַתַּלֶרְ וַהַּתַע בִּמִדְבַּר בָּאֵר שַבַע: וַיִּכְלִוּ הַמַּיִם מְן־הָחֵמֵת יי יי וַתַּשָׁלֵך אָת־הַלָּלֵד תַּחָת אַחַד הַשִּיחַם: וַמַּּלֵך וַהַשַּׁב לַה מנגר הַרַחַלְ כִּמַטַחַנִי לָשָׁת כִּי אַמְרָה אַל־אָרָאָה בְּמִוֹת י הַיַּלֵד וַתַּשָׁב מְנְגַד וַתְּשָׂא אֶת־קֹלֵה וַתַּבְּרָ: וַיִּשְׁמֵע אַלֹהִים אַת־קוּל הַנַּעַר נִיּקָרַאַ מַלְאַרְ אַלהִים ו אֵל־הַגַּר מן־הַשַּׁמִים וַיִּאמֶר לָה מָה־לַךְ הַגֵּר אַל־תֵּירִאִי כֵּי־שַׁמַע יח אלהים אל-קול הַנַער בַאשר הוא־שם: קומי שאי אַת־הַנַּעַר וַהַחַזַיקִי אַת־יַדַרְ בַּוֹ כֵּי־לְגוֹי גַּרוֹל אַשִּׁימֵנוּ:

בלשון משנה. שהטיח באשתו (סנהדרין מוג) על שם שהזרע יורה כחז. וא"ת. היה לו לכתוב כמטחי השת, משפט הוי"ו ליכנס לכאן, כמו בחגוי הסלט (שיר השירים בניד) מגזרת והיתה חדמת יהודה למלרים לחגח (ישעיה ישניו). ומגזרת יחוגו וינועו כשכור (תהלים הז:כז). וכן הלוי ארז (שם סה:ו) מגזרת הלה: ותשב מנגד. כיון שהרב למות הוסיפה להתרחה: (יז) את כול הגער. מכחו שיפה חפלח החולה מתפלת חתרים עליו, והיא קודמת להתקבל (ב"ר שם יד): באשר הוא שם. לפי מעשים שהוא עושה עכשיו הוא נדון, ולא לפי מה שהוא עחיד לעשות וראש השנה טז:). לפי שהיו מלאכי השרת מקטרגים ואומרים, רבש"ע, מי שטחיד זרטו להמית בניד בלמא אחה מעלה לו באר. והוא משיבם, עכשיו מה הוא. לדיה או רשע. אמרו לו. לדיה. אמר להם. לפי מעשיו של עכשיו אני דנו, וזהו באשר הוא שם (ב"ר שם). והיכן המיח את ישראל בלמא, כשהגלם נבוכדולר. שנאמר משא בערב וגו' לקראת למא החיו מים וגו' (ישעיה כא:יג־יד). כשהיו מוליכין אותם אלל ערביים היו ישראל אומרים לשבאים. בבחשה מכם. הוליכונו אצל בני דודנו ישמטאל וירחמו שלינו. שנא' אורחות דרנים (שם). [אל תקרי דדנים אלא דודים.] ואלו יולאים להראתם ומביאיו להם בשר ודג מלוח ונודות נפוחים. כסבורים ישראל שמלאים מים, וכשמכניסו לחוד פיו ופוחחו. הכוח נכנס בגופו ומח (חנחומא יחרו ה; איכ"ר ב:ד):

(ט) מצחק. לשון עבודת כוכבים. כמו שנחמר ויהומו לנחה (שמות לב:ו: ב"ר (גגיא). ד"א, ל' גילוי פריות, כמה דתימא ללחק בי (להלן לפניז). ד"א, ל' רליחה, כמ"ד יהומו כא הנערים וישחקו לפנינו ונו' (שמואל ב ב:יר)[: (י) עם בני וגו'.] ומחשובת שרה כי לא יירש בן האמה הזאת עם בני אתה למדן שהיה מריב עם ילחה על הירושה ואומר אני בכור ונוטל פי שנים. ויולאים לשדה ונוטל השתו ויורה בו חלים, כמה דאת אמר כמתלהלה היורה זקים וגו' ואמר הלא משתק אני (משלי כו:יח־יט; ב"ר שם): עם בני עם יצחק. מכיון שהוא בני אפי' אם אינו הגון כילחק, או הגון כילחק אפי' אינו בני אין זה כדאי לירש עמו, ק"ו עם בני עם ילחק, ששתיהו בו (שם): (יא) על אודות בנו. ששמע שינה לתרבות רעה (תנחומה שמות א; שמות רבה א:א). ופשוטו, על שאומרת לו לשלחו: (יב) שמע בכלה. ובהול רוה"ק שבה (עי' רש"י לעיל שו:ב)] למדנו שהיה אברהם טפל לשרה בנביאות (שם ושס): (יד) לחם וחמת מים. ולא כסף וזהב, לפי שהיה שונאו על שילא לתרבות רעה (שם ושם): ואת הילד. אף הילד שם על שכמה. שהכניםה בו שכה עין רעה ואחזחו חמה ולא יכול לילך ברגליו (ב"ר שם יג): ותלך ותתע. חזרה לגלולי בית אביה (פדר"א פ"ל): (טו) ויבלו המים. לפי שדרך חולים לשחות הרבה (ב"ר שם יג): (טז) מנגד. מרחוק: במטחוי קשת. כשתי שיחות (שם). והוא לשוו יריית חז.

130a), this feast took place at Isaac's circumcision. In this view, the word הָּמֵּמ' is homiletically rendered as two words הי, on the eighth day, אָל, he circumcised, Isaac, since the numerical value of the letters  $\pi$  and  $\lambda$  is eight [5 + 3]. According to R'Bachya, Abraham made this great feast when Isaac began to study the Torah.

**9-14.** Ishmael is expelled. In the ninth of Abraham's Ten Trials, God commanded him to banish Ishmael, because he was a menace to the spiritual health — and perhaps the very

life — of Isaac. To signify Ishmael's gross nature, the Torah describes him as the son of Hagar, the Egyptian. Despite her many years in the home of Abraham and Sarah, Hagar remained an Egyptian princess, and Ishmael gravitated to her influence rather than Abraham's. That Abraham found it repugnant to send Ishmael away is clear from the narrative, but he was strong enough to do whatever he was commanded. As the Patriarch of Israel, his primary responsibility was to subordinate his feelings

Hagar and Ishmael Expelled

- <sup>9</sup> Sarah saw the son of Hagar, the Egyptian, whom she had born to Abraham, mocking, <sup>10</sup> So she said to Abraham. "Drive out this slavewoman with her son, for the son of that slavewoman shall not inherit with mu son, with Isaac!"
- 11 The matter greatly distressed Abraham regarding his son, 12 So God said to Abraham, "Be not distressed over the youth or your slavewoman: Whatever Sarah tells you, heed her voice. since through Isaac will offspring be considered yours. 13 But the son of the slavewoman as well will I make into a nation for he is your offspring."
- 14 So Abraham awoke early in the morning, took bread and a skin of water, and gave them to Hagar. He placed them on her shoulder along with the boy, and sent her off. She departed. and straued in the desert of Beer-sheba.

Ishmael is

- 15 When the water of the skin was consumed, she cast off the bou beneath one of the trees. Saved 16 She went and sat herself down at a distance, some bowshots away, for she said, "Let me not see the death of the child." And she sat at a distance, lifted her voice, and went,
  - <sup>17</sup> God heard the cru of the youth, and an angel of God called to Hagar from heaven and said to her. "What troubles you, Hagar? Fear not, for God has heeded the cry of the youth in his present state. 18 Arise, lift up the youth and grasp your hand upon him, for I will make a great nation of him."

of love to the dictates of the future.

- 9. מצחק Mocking [or: playing; making sport]. This term expresses what Sarah saw that convinced her that Ishmael could not remain in the household. Scripture uses this verb to denote the three cardinal sins: idolatry (Exodus 32:6); adultery [39:17]; and murder [II Samuel 2:14]. Thus Ishmael's behavior proved that he had become thoroughly corrupt and evil, and he had to be sent away (Rashi).
- 10. בי לא יירש Shall not inherit. Sarah's words would seem to imply that she was concerned only about the division of property, but such an impression is incongruous with the greatness of our Matriarch. Surely God would not have ratified her request if her motive had been so crass. As Rashi notes, she concluded her words by saving that even if the one she was protecting were not her son, it was the righteous Isaac, and it was unthinkable that an Isaac should be exposed to an Ishmael. Rather, her concern was that Ishmael, whose mockery (v. 9) had proven him to be unworthy, would seek to declare himself as the heir of Abraham and seek to exclude Isaac from the fulfillment of his Godly mission. Furthermore, any relationship with wicked people would have been harmful to Isaac and his children, as Abraham had recognized when he decided that he could not remain together with Lot.
- 11. על אודת בנו Regarding his son. Abraham was distressed because Ishmael's behavior showed that he had fallen into evil ways [Shemos Rabbah 1]. The plain meaning is that Abraham was distressed because Sarah demanded that he drive him away (Rashi).

Presumably Abraham noticed the same things about Ishmael that Sarah did, but he must have felt that he should not let Ishmael leave the wholesome influence of his home. If Hagar had corrupted the boy in Abraham's home, surely it would be much worse if she were to become the sole influence over him (R' Hirsch).

- 12-13. God comforted Abraham in two ways. He said that Sarah's directive was prophetic and in accordance with His will, and that - although only Isaac is reckoned as Abraham's true son — Ishmael is his offspring, and would become a great nation in his own right.
- 14. וישכם Awoke early. Just as Abraham awoke early to perform the commandment of circumcision, with alacrity and without delay, so he did now. Once he learned that the expulsion of Hagar and Ishmael was God's will, Abraham complied at once.
- ותחע And straued. Once Hagar was in the desert and away from Abraham's control (Zohar Chadash, Ruth 82a), she straued back to the idolatry of her father's house (Rashi).
- 15-21. Ishmael is saved. The blessing that Ishmael would be a great nation was placed in jeopardy when he was near death in the desert, but he was saved through a miracle.
- 15. ייכלו המים When the water . . . was consumed. Undoubtedly Abraham gave them enough water for the trip, but Ishmael became ill and thirsty, so he drank copiously (Rashi). Alternatively, they became lost in the desert and used up the water (Rashbam).
- 16. אל־אראה Let me not see. Her behavior was disgraceful and indicative of her flawed Hamitic character. Rather than comfort her child in his dying moments, she thought only of herself and the discomfort she would feel in the presence of his agony. Therefore, God heard his cry, not hers. Her loud weeping was selfish and therefore valueless (R' Hirsch).
- 17. באשר הוא-שם In his present state. According to the Midrash [see also Rosh Hashanah 16b], the angels pleaded with God not to perform a miracle for Ishmael, because in the future his offspring would persecute and murder Jews, but God responded that He would judge Ishmael only according to his present deeds and not according to what would happen in the future (Rashi).

יי ויפקח אַלהִים אַת־עִינִיהַ וַהַּרֵא בָּאֵר מָיִם וַהַּלֶּךְ ב ותמלא את־הַחֶּמֶת מַיִם וַתַּשָּק את־הַנַּעַר: וַיִהֵי אֵלהֵים בא אַת־הַנַּעַר וַיִּגָהַל וַיֵּשֶׁב בּמִּדְבָּר וַיִהָי רֹבָה קַשַּׁת: וַיֵּשֶׁב בּ בָּמָדָבֵּר פַּאַרָן וַתָּקַח־לְּוֹ אָמֵּוֹ אָשֵׁה מֵאַרֵץ מִצְרֵיִם: בב ויהי בעת ההוא ויאמר אבימלר ופיכל שר־צבאו אל־ אַבַרַהַם לֵאמָר אֱלֹהָים עִמְּךְ בָּכְל אֲשֶׁר־אַתָּה עשָה: בּ וְעַהָּה הִשַּּׁבְעָה לְּי בָאלֹהִים הַנָּה אִם־תִּשְׁקַר לִי וּלְנִינֵי וּלְנֵכְדֵּי כַּחֲמֶד אֲשֵׁר־עָשִיתִי עִמְךּ תַּעֲשֶׂה עִמָּדִי וִעִם־ בּר הָאָרֵץ אָשֵר־גַרְתָה בָּהּ: וַיֹּאמֶר אַבְרָהָם אָנכִי אִשַּבַעַ: בה וְהוֹכְחַ אַבְרָהָם אֶת־אֲבִימֶלֶךְ עַל־אדוֹת בָּאֵר הַמַּיִם י אֲשֶׁר גָּוְלָוּ עַבְדֵי אֲבִימֶלֶך: וַיָּאמֶר אֲבִימֶ่לֶךְ לְּא יָדַעְתִּי בּי מִי עָשָוּה אֶת־הַדָּבֶר הַזָּה וְגַם־אַתָּה לְא־הִגַּדְתַּ לִּי וְגַם בּ אָנכֵי לָא שָׁמַעְתִּי בִּלְתִי הַיְּוֹם: וַיִּקַח אַבְרָהָם צִאן וּבָלָּר יַ אָנֹכֵי לָא שָׁמַעְתִּי בִּלְתִי בח וַיִּתַּן לַאֲבִימֵלֶךְ וַיִּכְרְתִוּ שְׁנֵיהֶם בְּרְית: וַיַּצֵב אַבְרָהָם בּ בּט אַת־שֲבַע כִּבִשְׂת הַצְּאן לְבַדְהַן: וַיַּאמֵר אַבִּימֵלֶךְ אֵל־ אַבָּרָהָם מָה הַנָּה שֵבַע כִּבָשׂת' הָאֵלֵה אֲשֵׁר הִצַּבְהָ ל לְבַדֵּנַה: וַיֹּאמֶר כָּי אֶת־שֶׁבַע כִּבַשֹׁת תִּקַח מִיַדִי בַּעֲבוּר ֹ לא תַהַנָה־לָּי לִעַרָּה כֵּי חָפַרָתִּי אֵת־הַבָּאֵר הַוֹּאת: עַל־כֵּן ָּקָרָא לַפָּקוֹם הַהְוּא בָּאֵר שָׁבַע כֵּי שָׁם נִשְׁבִּעוּ שְׁנֵיהֵם: לב וַיָּכָרְתָוּ בָרָית בִּבָאֵר שָבַע וַיַּקָם אূבִימֵלֶךְ וּפִיכל שַׁר־ ַלּג צָבָאוֹ וַיָּשָׁבוּ אֵל־אֱרֶץ פִּלְשָׁתֵּים: וַיָּטֵע אֲשֵׁל בִּבְאֵר 🚓 לּגַים בּיַבְאַר אַבע וַיִּקָרָא־שָּׁם בְּשֵׁם יהוָה אֵל עוֹלֶם: וַיָּגֶר אַבְרָהֶם 🕁 בָּאָרֵץ פִּלִשְׁתִּים יָמֵים רַבֵּים:

יטוּגַלַא יָיַ יַת עִינָהַא וַחַזת בּירא דמיא ואַזַלת וּמלת ית רקבא מיא ואשקיאת יָת רַבְיָא: בּוַהַנָה מֵימָרָא דַייַ בְּסְעֵרָה דְרַבָּיָא וּרְבָּא וִיתֵב בְּמַדְבְּרָא וַהֲוָה רַבֵּי קשָׁתַּא: כּאַנִיתֵב בְּמַדְבָּרָא דְפָארָן וּנִסִיבַת לֵה אָמֵה אָתְתַא מֵאַרְעַא רמערים: בבוהוה בעדנא ההיא ואמר אַבִימֵלֶךְ וּפִיכֹל רַב חילה לאברהם לְמֵימַר מֵימַרָא דַייַ בְּסַעַדָּךְ בְּכֹל דִּי אַתִּ עבר: כגוּכָען קים לי בַּמִימַרָא דִייַ הַכא דַּלָא תַשַּקר בִּי וֹכְבָרִי וֹבְבֵּר בַּרי פָטִיבוּתָא דִּי עָבַדִית עַמַּך תַעַבַּד עמי ועם אַרעא דאתותבתא בה: ברואמר אַבְרַהַם אַנָא אָקַיַם: כהּ וְאוֹכַח אַבְרַהַם יַת אַבִּימֵלֶךְ עַל עִיסָק בֵּירַא דְמַיַּא דִּי אַנִּיסוּ עַבָּדֵי אַבִּימֵלֶה: פו וַאַמַר אַבִּימֵלֶה לַא יִדַעִית מַאן עַבַד יַת פִּתְנַּמַא הַדֵין ואָף אַתּ לַא חַנֵּית לִי ואַף אַנַא לַא שָׁמַעִית אֱלֶהֶן יוֹמַא דֵין: כּוּוֹדְבַר אַבָּרָהָם עָאן וִתוֹרִין וִיהַב לַאֲבִימֵלֵךְ וּגְוַרוּ תַרְוֵיהוֹן קַיַם: בּתּוַאֲקִים אַבְרַהַם יָת שָׁבַע חוּרָפַן דִּעָאן בִּלְחוֹדֵיהֵן: כטן אָמַר אַבִימֵלֶךְ לאַבְרַהַם מַה אַנּוּן שָבַע חוּרָפַן אָלֵין רַאֲקַמְתָא בִּלְחוֹדֵיהֶן: ּלַנַאַמַר אָרֵי יַת שָׁבַע חוּרַפַּן תְּקַבֵּל מְן יִדי בַּדִיל דַּתָהֵי לִי לְסַהָּדוּ אַרֵי חַפָּרית יַת בֶּירָא הַדֵּין (נ״א הַרָא) : לא עַל בָּן קַרַא לָאַתַרַא הַהוּא בָּאַר שַבַע אַרֵי תַמָּן קַנָּמוּ תַּרְוֵיהוֹן: לבּ וֹגְוָרוּ קְנָם בִּבְאֵר שַבע וָקָם אַבִּימֵלֶךְ וּפִיכל רַב חֵילֵה ותבו לאַרַע פּלשתאַי: אוּנְצֵיב נְצְבַּא (נ״א אִילַנָא) בִּבְאֵר שָׁבַע וְצֵלִּי תַמָּן בַּשְׁמָא דַייָ אֱלָהָא דְעַלְמָא: לּ-וְאָתּוֹתַב אַבָרָהַם בָּאַרַע פָּלִשָּׁתַּאֵי יוֹמִין סַגִּיאִין:

(ב) רובה קשת. יורה חלים בקשת (פדר"א ל): קשת. על שם האומנות, כמו מקל, גַּמֶּל, צַיְּד, נפיכך השי"ן מודגשת. היה יושב במדבר ומלססס את העוברים, מקל, גַמֶּל, צַיְּד, נפיכך השי"ן מודגשת. היה יושב במדבר ומלססס את העוברים, הוא שלאמר יוד בכל וגו' (מעיל טוז:יב; תנחומא שמוח א; ש"ר אנא): (בא) מארץ מצרים. ממקום גדוליה, שלאמר ולה שפחה מלרים וגו' (מעיל טוזא). היינו דאמרי אינשי, זרוק חוטרא לאוירא אעיקריה קאי (ב"ר נגיטו): (בב) אלהים עמך. לפי בראה שיא משכונת סדום לשלום, ועם המלכים נלחם ונפלו בידו, ונפקדה אשו לוקוניו (ב"ר נד:ב): (בג) ולניני ולגברי. עד כאן רחמי האב על הכל (מטיל לוקוניו (ב"ר כד:ב): (בה) ודובח. נחוכה עמו על כך (חרגום יונחן): (ל) בעבור עווים בי מוכל בי מו ועדה המלכה (להלן לא:נב): עווים לעדה. לשו עדות של הבאר. מריבים היו עליה רועי אבימלך ואומרים אנחנו מפרטוה. בי חפרתי את הבאר. מריבים היו עליה רועי אבימלך ואומרים אנחנו מפרטוה. אמרו ביניהם, כל מי שימראה על הבאר ויעלו המים לקראחו שלו הוא, ועלו לקראח אברהם (ב"ר שם ה): (לג) אשל. רב ושמואל, חד אמר פרדם להביא ממנו פירות) הצרהם (ב"ר שם ה): (לג) אשל. רב ושמואל, חד אמר פרדם להביא ממנו פירות) ומלו נשוף מינות נשודה, וחד אמר פונדק לאכסניא ובו כל מיני מאכל ום"א פירות). ומלו נטיעה בארצים פונדק לאכסניא ובו כל מיני מאכל ום"א פירות). ומלינו לשון נטיעה בארצים שלאמר וישע אהלי אפדנו (דניאל יא:מה; ב"ר כד:ו; ומינו לשון נטיעה בארצים במודה ויש בלהמר וישע אהלי אפדנו (דניאל יא:מה; ב"ר כד:ו;

סוטה י.): זיקרא שם וגוי. על ידי אוחו אשל נקרא שמו של הקב"ה אלוה לכל המולם. לאחר שאוכלין ושוחין אומר להם, ברכו למי שאכלחם משלו. סבורים אחם שמשלי אכלחם, משל מי שאמר והיה העולם אכלחם (סוטה י:): (לד) ימים דבים. מרוצים על של חברון. בחברון עשה כ"ה שנה וכאן כ"ו, שהרי בן ע"ה שנה היה מרוצים על של חברון. בחברון עשה כ"ה שנה וכאן כ"ו, שהרי בן ע"ה שנה היה בלאחו מחרן, אותה שנה ויבא וישב באלוני ממרא (לעיל יגיח). שלא מלינו קודם לכן שנחישב אלא שם, שבכל מקומוחיו היה כאורח, חונה ונוסע והולך, שנאמר וישבור אברם ושם יבו) ויעתק משם נשם ח) ויהי רעב וירד אברם מלרימה (שם יש.). ובמלרים לא ששה צלאוני ממרא אשר בחברון שלח פרשה מיד. וילך למסעיו שם יגיג) עד היצא וישב באלוני ממרא אשר בחברון שלח ושם ללון, ושם עד של בהפכה סדום. מיד, ויסע משם אברהם (שם כוא) מפני בושה של לות, ושם ישל ארץ פלשחים. בלן כאים שנה היה, שהרי בשליש למילחו באו אללו המלאכים. הרי כ"ה שנה, וכאן נחוצי משים רצים, מרוצים על הם שלח ויותר היה מפרשם, וע"כ וכאן נחיב יותר משכה, הרי כ"ו שנה מיד ילא משם וחזר לחברון, ואוחה שנה קדמה לפני עקידתו של ילחק י"ב שנים. כך שניה בסדר עולם (פ"א; ב"ר נד:ו):

- 19 Then God opened her eues and she perceived a well of water; she went and filled the skin with water and gave the youth to drink.
- <sup>20</sup> God was with the youth and he grew up; he dwelt in the desert and became an accomplished archer. 21 He lived in the desert of Paran, and his mother took a wife for him from the land of Equpt.

The With Abimelech

- <sup>22</sup> At that time, Abimelech and Phicol his general said to Abraham, "God is with you in Alliance all that uou do. 23 Now swear to me here by God that you will not deal falsely with me nor with my son nor with my grandson; according to the kindness that I have done with you, do at with me, and with the land in which you have sojourned," <sup>24</sup> And Abraham said. "I will Beer-sheba swear," 25 Then Abraham disputed with Abimelech regarding the well of water that Abimelech's servants had seized. 26 But Abimelech said, "I do not know who did this thing: furthermore, you have never told me, and moreover I myself have heard nothing of it except for todau."
  - <sup>27</sup> So Abraham took flocks and cattle and gave them to Abimelech; and the two of them entered into a covenant. 28 Abraham set seven ewes of the flock by themselves. 29 And Abimelech said to Abraham. "What are these seven ewes which you have set by themselves?"
  - 30 And he replied, "Because you are to take these seven ewes from me, that it may serve me as testimonu that I dug this well." 31 Therefore that place was called Beer-sheba because there the two of them took an oath, 32 Thus, they entered into a covenant at Beer-sheba: Abimelech then arose, with Phicol, his general, and they returned to the land of the Philistines.
  - 33 He planted an 'eshel' in Beer-sheba, and there he proclaimed the Name of HASHEM, God of the Universe. 34 And Abraham sojourned in the land of the Philistines many years.
- 19. ויפקח אל הים את עיניה Then God opened her eyes. The Torah does not say that a well was created miraculously: the verse implies that her eyes were opened and she saw a well that had been there all along. This teaches that God always provides what we need, but we must be ready to open our eves and see it (Midrash).
- 22-34. The alliance with Abimelech. These events occurred at the time of Isaac's birth. Knowing of all the miracles that God had done for Abraham. Abimelech came to seal a covenant with him (Rashbarn). Abimelech stressed that he sought this treaty of friendship not because of Abraham's wealth or power, but because God is with you in all that you do (Sforno).
- 23. הְשֶׁבְעָה לי Swear to me. The Philistines observed this oath until the days of Samson, when they began to attack Israel for the first time (Sotah 10a).
- 25. והוכח אברהם Then Abraham disputed. Although the peace-loving Abraham agreed to enter into the alliance, he seized the opportunity to state a grievance regarding a disputed well, for, as the Midrash notes: "Reproof leads to peace." Sforno comments that Abraham rebuked Abimelech for tolerating flagrant violence in his country.
- 28. From the gift of flocks and cattle mentioned in the previous verse, Abraham took seven female sheep — שָבְעָה, seven, corresponding to the שבועה, oath [see above, v. 23] —

- and set them aside to symbolize the seven-oath significance of their alliance. In commemoration of that, they named the place באר שבע. literally. Well of the Seven, or Well of the Oath.
- 30. תקח Because you are to take. Abraham wanted Abimelech to accept the gift as a token of his acknowledgment of Abraham's right to the well. This is similar to the ancient mode of acquisition of property through a symbolic barter effected by removing one's shoe and giving it to the other party [see notes to Ruth 4:7] (Sforno).
- 33. אשל An eshel. The Talmudic Sages Rav and Shmuel differ as to the meaning of eshel. Ray understands it to mean that Abraham planted an orchard, whose fruits he served to wayfarers, while Shmuel interprets [figuratively] that it was an inn for lodging, in which he maintained a supply of fruit for wayfarers (Rashi). According to the figurative interpretation. אשל is an acrostic of the words אַבילה, eating; שתיה, eating; drinking; and לויה, escorting — the three basic services a host should provide his quests, (Rashi to Sotah 10a).
- 34. The verse does not read נַשֶּׁב אֶבְרֶהַם, and Abraham settled, which would imply permanent residence. Rather it uses the term וְיֵגֵר, sojourned, i.e., as a גָּר, alien. For, as Rashi points out in his commentary to 15:13, Abraham's years in the land of Philistines after the birth of Isaac were reckoned as part of the four hundred years during which his descendants were to be aliens in a land not their own.

אַנְהָנָה בָּתַר פּתְנָּמֵיָא הָאַלֵּין וַייָ נַסִּי יָת אַבְרָהָם נַאֲמֵר לֵה אַבְרָהָם נַאֲמֵר הָא אַבְרָהָם נַאֲמֵר דְּבּר בְּעַן יָת בְּרָךְ יָתִיְחִידָךְ דִּי רְחַמְתָּ יָת יִצְחָק וְאוֹיִל לֶּךְ לְאַרְעָא פּוּלְחָנָא וְאַסְבָּה (לֵבְתֵּי) תַּמֵּן לַעֲלָתָא על חַד (מן) טוּרָיָא דִּי אֵימֶר לְךְ: גְאַקְדֵּים אַבְרָהָם בְּצַפְּרָא וְוָרָז יָת חַמֶּרֵה וּדְבַר יָת הְרֵין עוּלֵימוֹהִי עִמֵּה וְיָם וְאַזֶל לְאַתַרָא דִּי אמר לה יי: וֹקָם וְאָזֵל לְאַתַרָא דִּי אמר לה יי:

כב שביעיא וַיְהִי אַחַר הַדְּבָרִים הָאֵׁבֶּה וְהָאֱלֹהִים נִּסָּה אֶת־אַבְּרָהָם בַּבּשׁר הְנֵנִי: וַיִּאמֶר אַלִּיו אַבְרָהָם וַיִּאמֶר הִנֵנִי: וַיִּאמֶר קַח־נָּא אֶת־בְּרָהָם וַיִּאמֶר הִנֵנִי: וַיִּאמֶר קַח־נָּא אֶת־בְּרָהָם וַיִּאמֶר הַבְּנִי: וַיִּאמֶר קַח־נָּא אֶת־אֲבֶרְ הַבְּרְ הַבְּרְ הַבְּרְ הַבְּרְ הַבְּלְ אֶתְר הָחֵבִּע אֶעִר חֲמֹרוּ הַאֲלֵיך: וַיִּשְׁבֵּם אַבְּרָהָם בַּבּבְּקר וַיִּחֲבשׁ אֶת־חֲמֹרוּ הַאֲלֵיך: וַיִּשְׁבֵּם אַבְרָהָם בַּבּבְקר וַיִּחֲבשׁ אֶת־חֲמֹרוּ הַאֵּלִיך: וַיִּשְׁבֵּם אַבְרָהָם בְּבֹּקּר וַיִּחֲבשׁ אֶעִר־חָמֹרוּ הַאֵּלֹהִים: עִיָּה וַנִּישְׁבָּם וַיִּלֶּךְ אֶל־הַמָּקוֹם אֲשֶׁר־אָמֵר־לָּוֹ הָאֱלֹהִים: עֹלָה וַנִּלְּם הַבְּלֹּהְ אֶל־הַמָּקוֹם אֲשֶׁר־אַמֵּר־לָּוֹ הָאֱלֹהְים:

בדברי הימים (ב ג:א) לבנות את בית ה' בירושלים בהר המורי'. ורבותינו ז"ל פירשו על שם שמשם הוראה יולאה לישראל (מענית עז.; ב"ר נה:ז). ואונקלום תרגמו על שם שמשם הוראה יולאה לישראל (מענית עז.; ב"ר נה:ז). ואונקלום תרגמו על שם שמש הקרות הקטרת, שיש בו מור, נרד ושאר בשמים (ב"ר שם): והעלהו [שם]. לא אמר לו שמטהו, לפי שלא היה חפן הקדוש ב"ה לשמטו אלא להעלומו להר [על מנת] לעשומו עולה, ומשהעלהו אמר לו הורידהו (ב"ר נו:מ): אחד ההרים. הקב"ה מתהא הלדיקים ומ"א משהא לגדיקים) ואח"כ מגלה להם, וכל זה כדי להרבות שכרן. וכן אל הארץ השר לראך (לעיל יב:א), וכן ביונה (ג:ב) וקרא עליה את הקריאה (ב"ר נה:ז): הושבח נודרו למלו ב (פחים ד.; מתחומא שם): ויחבש. את שני בערדיו. לוה לאחד מעבדיו, שהאהבה מקלקלת השורה (ב"ר שם ח): את שני בערדיו. ישמעאל ואליעזר, שאין אדם חשוב רשאי ללאק לדרך בלא ב" אנשים, שאם יעסרך הא"ו: תורמות היה השי ללח, כמו וללחו הירדן (שמואל ב יפוית), לשון ביקוע, פינדר"א בלש"ז:

(א) אחר הדברים האלה. יש מרכוחינו אומרים אחר דבריו של שטן, שהיה מקטרג ואומר מכל סטודה שעשה אברהם לא הקריב לפניך פר א' או איל א'. אמר לו, כלום עשה אלא בשביל בט, אילו הייחי אומר לו זבח אותו לפני לא היה מעכב. וי"א אחר דבריו של שמעאל, שהיה מחפאר על ילחק שמל בן י"ג שנה ולא מיחה. אמר וי"א אחר דבריו של שמעאל, שהיה מחפאר על ילחק שמל בן י"ג שנה ולא מיחה. אמר לו ילחק, באבר אחד אחה מייראני, אילו אמר לי היח של חסידים, לשון עטוה הוא ולשון זימון (חכחומא כב): (ב) קח בא. אין נא אלא לשון בקשה, אמר לו בבקשה ממך עמוד לי בזה הנסיון, שלא יאמרו הראשונות לא היה בהן ממש (שם; סניהרין שם): את בבך- אמר לו שנים כנים של לי. אמר לו אח יחידך. אמר לו אם ילחב לממו זה יחיד לאמו והי חיד לאמו אמר לו אשר אהבח. אמר לו אם ילחב עליו וחטרף. וכדי לחבב עליו אח המלוה לו מחקלה, שלא לערבבו פחלום וחסיב"ר שם "ארץ המורדה. ירושלים. וכן וליון לי שכר על כל דבור ודבור (שם ושס;ב"ר שם "): ארץ המורדה. ירושלים. וכן וליחן לי שכר על כל דבור ודבור (שם ושס;ב"ר שם "): ארץ המורדה. ירושלים. וכן וליחן לי שכר על כל דבור ודבור (שם ושס;ב"ר שם "): ארץ המורדה. ירושלים. וכן

#### 22.

#### બ્રે The tenth trial:

## The Akeidah/Binding of Isaac on the altar.

This section epitomizes the Jew's determination to serve God no matter how difficult the circumstances, the very reason for Israel's existence (Abarbanel). As the commentary will note, this test was especially difficult because Abraham could not rationalize that Isaac deserved to die because he had somehow been found unworthy or that he had become evil. This was decidedly not the case. Isaac's greatness was not only unchallenged, it was ratified by God when He identified Isaac as Abraham's only son, whom he loved (v. 2), implying that Isaac was still worthy of his exalted status. If so, Abraham could have no other justification for taking Isaac's life than unquestioned obedience to God. Whether or not he could bring himself to do that was the test.

According to the accepted chronology, Isaac was thirtyseven at the *Akeidah*. This is derived as follows: Sarah was ninety at his birth, and 127 at her death. Since she died when she heard that her son had been taken to be slaughtered (see comm. to 23:2), he was thirty-seven years old then.

Pesikta Rabbasi teaches that the Akeidah took place on Rosh Hashanah. For that reason it is the Torah reading for the second day of Rosh Hashanah, and the prayers of that day are filled with references to this supreme act of devotion to God. In return for Abraham's superhuman dedication to God, he was given the promise of Jewish survival and triumph that sustains us to this day.

For a discussion of the concept of trial, see the introduction to Chapter 12.

#### •§ A List of the Ten Trials

Although the Sages state clearly that Abraham was tested ten times (Avos 5:3), there are several versions of what the tests were. Following are the lists of tests given by Rashi and Rambam in their commentaries to the above Mishnah:

## Rashi

- Abraham hid underground for thirteen years from King Nimrod, who wanted to kill him.
- 2. Nimrod flung Abraham into a burning furnace.
- Abraham was commanded to leave his family and homeland.
- Almost as soon as he arrived in Canaan, he was forced to leave to escape a famine.
- 5. Sarah was kidnapped by Pharaoh's officials.
- The kings captured Lot, and Abraham was forced to go to war to rescue him.
- God told Abraham that his offspring would suffer under four monarchies.
- At an advanced age, he was commanded to circumcise himself and his son.
- 9. He was commanded to drive away Ishmael and Hagar.
- 10. He was commanded to sacrifice Isaac.

#### Rambam

- Abraham's exile from his family and homeland.
- The hunger in Canaan after God had assured him that he would become a great nation there.
- The corruption in Egypt that resulted in the abduction of Sarah.
- The war with the four kings.

# 22

The Tenth Trial: The Akeidah/ Binding of

the Altar

 $^{1}$   $^{1}$  And it happened after these things that God tested Abraham and said to him, "Abraham," and he replied, "Here I am."

<sup>2</sup> And He said, "Please take your son, your only one, whom you love — Isaac — and go to the land of Moriah; bring him up there as an offering upon one of the mountains which I shall tell you."

<sup>3</sup> So Abraham woke up early in the morning and he saddled his donkey; he took his two young men with him and Isaac, his son; he split the wood for the offering, and stood up and went to the place of which God had spoken to him.

- 5. His marriage to Hagar after having despaired that Sarah would ever give birth.
- 6. The commandment of circumcision.
- 7. Abimelech's abduction of Sarah.
- 8. Driving away Hagar after she had given birth.
- 9. The very distasteful command to drive away Ishmael.
- 10. The binding of Isaac on the altar.

1. יְהָאֵלְהִים נְּפֶּה That God tested, literally, the God. The same God Who had revealed Himself to Abraham and had given him Isaac as the culmination of his life's goal now tested him to see if he would give up his treasured son (R' Hirsch).

This is the only one of Abraham's Ten Trials that the Torah explicitly calls a test, because the others were carried to completion as he understood them — Abraham actually left his homeland, sent away Ishmael, and so on — but this one remained nothing more than a test, because God did not permit Abraham to slaughter Isaac (Abarbanel).

The Midrash renders נְּמָה in the sense of elevated, like a מַן, banner, that flies high above an army or ship. Hence the verse would be rendered: And God exalted Abraham, trial upon trial, greatness after greatness. Abraham could achieve nothing higher, and after these events we do not find God addressing Abraham again, for he had achieved the zenith of his potential.

— Here I am. Such is the answer of the devout, the expression denoting both humility and readiness (Rashi).

2. קַּחְ־נָּא — Please take. Since Abraham was 137 and Isaac was 37, there was no way Abraham could force Isaac to go. Rather, he was to take him by persuasion to do the will of God (Zohar).

God pleaded with Abraham to withstand this test, because otherwise people would say that his earlier sacrifices were without substance (Rashi).

בּנְּךְּ — Your son. God did not immediately reveal to Abraham the clear identity of the intended offering. The Talmud records the conversation, as follows:

God said. "Take your son."

"But I have two sons. Which should I take?"

"את־יחידק, Your only one!"

"But each of them is the only son of his mother."

"אָשֶר־אָהַבְהָ, Whom you love!" God answered.

"But I love them both,"

"אֶת־יִצְחָק, I mean Isaac," God replied.

There were two reasons why God did not say directly, "Take Isaac." Firstly, He wanted to avoid giving a sudden command, lest Abraham be accused of complying in a state

of disoriented confusion. [This is also a reason for having him travel for three days of reflection before carrying out the injunction.] Additionally, the slow unfolding of the offering's identity was to make the commandment more precious to Abraham, by arousing his curiosity and rewarding him for complying with every word of the command (Sanhedrin 89b; Rashi).

המריָה — Moriah, i.e., Jerusalem. The Sages explained that Jerusalem was so named because הוֹרְאָה, teaching, went forth from it to the world. Onkelos renders: to the land of Divine Service. Apparently he takes the word Moriah as derived from מור myrrh, one of the spices in the Temple incense mixture (Rashi).

יְהְשֵּלְהוּ — Bring him up. God did not say. "slaughter him," because He did not intend for Isaac to be slaughtered, but only that he be brought up to the mountain and be prepared as a burnt-offering. Once Abraham had complied literally and brought him up, God told him not to slaughter Isaac [v. 12]. This resolves the apparent contradiction between God's original command that Isaac be brought as an offering and His later order that he remain unharmed. Abraham had been commanded to bring him up, which he did, but not to actually slaughter him (Rashi).

In thinking that he was to slaughter Isaac, Abraham did not misunderstand God's first command, because the general rule is that once an animal is designated as an offering, the entire sacrificial service must be performed. For example, if someone were to sanctify an animal, he could not discharge his obligation merely by placing it on an altar and then taking it down. Only God could tell Abraham that Isaac was to be "brought up" but not slaughtered (R' Chaim Soloveitchik).

3. שֹבְּיֵהְ ... מַּיְּהְבֵּה — Woke up early ... and he saddled. Excruciating though it must have been for him, Abraham did not delay. He woke up early in the morning and, ignoring his personal dignity, saddled the donkey personally instead of having it done by a servant. This demonstrates that the zealous hasten to perform their religious duty — which is why it is customary to perform circumcisions early in the morning, if possible (Pesachim 4a), and that love [of Godl causes one to ignore the normal rules of personal conduct (Sanhedrin 105b). Some have noted as a tribute to Abraham's great presence of mind and equanimity that he was able to sleep that night.

שְׁנֵי נְעֶרָיו — His two young men. Abraham took Eliezer and Ishmael, who had come to visit him (Midrash).

רביומא תליתאה וזקף אברהם ית עינוהי וחזא ית אתרא מרחיק: הואמר אברהם לעולימוהי אוריכו לכוז הכא עם חמרא ואנא ועולימא נתמטי עד בַּא וָנָסְגוּד וּנָתוּב לְוַתְכוֹן: וּוּנסיב אברהם ית אעי דעלתא ושוי על יצחק בָּרָה וּנְסֵיב בִּידָה יַת אֲשַׁתַא וָיַת סְבִּינַא וַאַזַלוּ תַרְנִיהוֹן בַּתרא (נ״א בּחַרא): ואמר יצחק לאברהם אבוהי ואמר אבא ואמר הא אנא ברי ואמר הא אשתא ואעיא ואן אימרא לעלתא: תוַאַמַר אַבְרָהַם קַדָם יִיַ גָּלֵי לֵהּ אִימְרַא לַעַלַתָא בָּרִי נָאַזלוּ תַרְנִיהוֹן כּחַרא: טוַאַתוֹ לְאַתְרֵא דִי אַמֵר לָה ייַ וּבנא תמן אברהם ית מדבחא וסדר ית אַעיַא וַעַקָּר יַת יִצְחַק בְּרֵה וַשַּׁוֹי יַתָּה עַל מַדבַּחַא עיל מן אעיא: יואושיט אַבַרָהַם יַת יָדָה וּנָסִיב יַת סַכּּינָא למיכס יַת בַּרָה: אוּקרא לַה מלאַכא דַייַ מן שַׁמַיַא נָאָמֶר אַכָרָהַם אַבְרָהַם נַאָמֵר הַא אנא: יב ואמר לא תושיט ידר לעולימא ולא תַעבר לַה מַדַּעַם אַרֵי כִּעַן יָדַעַנָא (נ״א יָדַעִית) אָרֵי דַחֶלָא דַייַ אַתּ וְלַא מְנַעָתַ יַת בָּרֶךְ יַת יְחִידֵךְ מִנִּי: יגוּזְקַף אַבְרַהַם יַת עִינוֹהִי בַּתַר אָלֵּין וַחֲזָא וָהַא דְכָרַא בַּתַר אֲחִיד בְּאִילַנַא

ר ביום השלישי וַיַשַּׁא אַבְרָהָם אַת־עֵינַיו וַיַּרָא אָת־ ה הַמַקום מַרַחָק: וַיֹּאמֶר אַבְרַהַם אֵל־נִעַרָיו שְבִּוּ־לָבֵם פה עם־הַחַמור וַאָנִי וָהַנַּער נַלְכַה עַר־כִּה וִנְשְׁתַחֵנה ּ ונשוּבָה אַלֵּיבֶם: וַיָּלָּח אַבָּרָהָם אַת־עֲצֵי הָעֹלָה וַיָּשֶׁם על־יַצַחַק בָּנוֹ וַיָּקַח בְּיַדוֹ אֶת־הַאָשׁ וָאֶת־הַמַּאֲכֵלֶת , וילכו שניהם יחדו: וַיֹּאמֵר יִצְחֵׁק אֵל־אַבְרָהַם אַבִּיוֹ וַיָּאמֶר אָבִי וַיָּאמֶר הִנְּנִי בְנֵי וַיֹּאמֵר הַנֵּה הַאֵשׂ וְהַעֵצִים ואיה השה לעלה: וַיֹּאמֵר אַבַרַהַם אַלהִים יַרְאַה־לִּוֹ י השה לעלה בני נילכו שניהם יחדו: ניבאו אל־הַמַּקום אשר אמר-לו האלהים ויבן שם אַבַרָהַם אַת־הַמּוֹבָּחַ ויַעַרך אַת־הַעַצִים וַיַּעַקֹּר אָת־יִצְחַק בְּנוֹ וַיַּשָּׁם אֹתוֹ על־הַמוֹבֶּח מְמַעַל לֵעֲצֵים: וַיִּשְׁלֵח אַבְרַהַם אֶת־יַדׁוּ יַנִיקָּח אַת־הַמַּאַבֵּלֵת לִשְחָט אֶת־בְּנְוּ: וַיִּקְרָא אַלָּיו 🗠 מַלָאַרְ יהוה מוַ־הַשַּׁמִים וַיִּאמֵר אַבְרָהַם ו אַבְרַהַם יב וַיָּאמֶר הַנָּנִי: וַיֹּאמֶר אַל־תַשְׁלֵח יֵדְרְ אַל־הַנַּעַר וְאַל־ תעש לו מאומה כּי ו עתה יַדַעתי כַּי־יֵרֵא אַלהַים י אַתַה וִלָּא חַשַּכִתַ אַת־בִּנְךָ אַת־יְחֶידְךָ מִמֶּנִי: וַיִּשָּׁא יי אַתַה וַלָּא חַשַּכִתַ אַת־בִּנְךָ אַת־יְחֶידְךָ אַבְרַהָּם אַת־עֵינַיו וַיַּרָא וָהָנָּה־אַיָל אַחַר נַאַחַז בַּסְבַרְ

חבלה ואוליא ממנו מעט דם. א"ל אל חטש לו מאומה, אל חטש בו מום (ב"ר שם): ובי עתה ידעתי. ח"ר אבא, א"ל אברהס, אפרש לפניך את שיחתי. אתמול אמרת לי כי בילחה יהרא לד זרע. וחזרת ואמרת הח נא את בנד. עכשיו אחה אומר לי אל תשלת ידך אל הנער. אמר לו הקב"ה, לא אחלל בריחי ומולא שפחי לא אשנה (חקלים פטילה). כשאמרתי לך הח, מולא שפתי לא אשנה, לא אמרתי לך שחשהו אלא העלהו. אסקחיה, אחתיה (ב"ר שם ח):] בי עתה ידעתי. מעחה יש לי מה להשיב לשמו (סנהדריו פט:) ולחומות התמהים מה היא חיבתי אללד. יש לי פחחון פה עכשיו, שרואים כי ירא אלהים אתה (תנחומא ישן מו, בחוקותי ז): (יג) והגה איל. מוכן היה לכך מששת ימי בראשית (אבות ה:ו): אחר. אחרי שאמר לו המלאך אל תשלח ידר ראהו כשהוא נאחז. והוא שמתרגמינו וזקף אברהם עינוהי בתר אלין. [ס"א, לפי האגדה, אחר כל דברי המלאך והשכינה ואחר טענוחיו של אברהם]: בסבך. אילן (אונקלום): בקרגיו. שהיה רן אלל אברהם והשטן סובכו ומערבבו בחילנות [כדי לעכבו] (פדר"א פל"א): תחת בנו. מאחר שכחוב ויעלהו לעולה לא חסר המקרא כלום, ומהו תחת בנו. על כל עבודה שעשה ממנו היה מתפלל ואומר יה"ר שחהת זו כחילו הית עשויה בבני. כחילו בני שחוט, כחילו דמו זרוק, כחילו בני מופשם, כאילו הוא נקטר ונטשה דשן (ב"ר נו:ט; תנחומא שלח יד):

(ד) ביום השלישי. למה חיחר מלהרחוחו מיד, כדי שלח יחמרו הממו וערכבו פתאום וטרף דעתו, ואילו היה לו שהוח להמלך אל לבו לא היה עושה (תנחומא כב): וירא את המסום. רחה ענו השור על ההר (שם כנ: ב"ר נו:ח): (ה) עד בה. כלומר, דרך מועט למקום אשר לפנינו. ומדרש אגדה, אראה היכן הוא מה שאמר לי המקום כה יהיה זרעך (לעיל טונה: שם ושם): וגשובה. נתנכח שישובו שניהם (שם ושם; מועד קטן ית:ח): (ו) המאבלת. סכין על שם שחוכלת חת הבשר. כמה דתימא וחרבי חאכל בשר (דברים לב:מב), ושמכשרת בשר לאכילה. דבר אחר. זאת נקראת מאכלת, על שם שישראל אוכלים מתן שכרה (ב"ר שם ג): וילבו שגיהם יחדו. אברהם שהיה יודע שהולך לשחוט את בנו היה הולך ברלון ושמחה כילחק שלח היה מרגיש בדבר: (ח) יראה לו השה. כלומר ירחה ויבחר לו השה (תרגום יונקן) ואס אין שה, לעולה בני. ואט"פ שהבין ינחק שהוא הולך להשחש, וילבו שניהם יחדו, כלכ שוה (כ"ר שם ד; תרגום ירושלמי): (ט) ויעקד. ידיו ורגליו מאחוריו. הידים והרגלים ביחד היא עקידה (שבת נד.). והוא לשון עקודים (להלו לגלט) שהיו קרסוליהם לבנים, מקום שעוקדים אותן בו היה ניכר (חרגום יונתן להלו לילט): (יא) אברהם אברהם. לשון חבה הוח, שכופל חת שמו (כ"ר שם ז: ח"כ ויקרא א:א): (יב) אל תשלח. לשחוט. אמר לו א"כ לחנם באתי לכאן, אעשה בו

<sup>4.</sup> מְרַחְקּאָת הַתְּּקְוֹם מֵרְחֹק — And perceived the place from afar. Abraham saw a cloud hovering over the mountain and recognized it as signifying God's Presence (Pirkei D'Rabbi Eliezer). He said, "Isaac, my son, do you see what I see?" "Yes," Isaac said, and Abraham understood that Isaac had the degree of spiritual insight that made him worthy to be an offering.

He then turned to the two attendants and asked, "Do you see what I see?" They did not. Noting this, Abraham put them in the same category as his donkey (next verse) and said, in effect, "The donkey sees nothing and you see nothing, therefore, stay here with the donkey."

<sup>5.</sup> לשיבה — And we will return. The word is in the plural even though, since Abraham planned to sacrifice Isaac, he should

- <sup>4</sup> On the third day, Abraham raised his eyes and perceived the place from afar. <sup>5</sup> And Abraham said to his young men, "Stay here by yourselves with the donkey, while I and the lad will go yonder; we will worship and we will return to you."
- <sup>6</sup> And Abraham took the wood for the offering, and placed it on Isaac, his son. He took in his hand the fire and the knife, and the two of them went together. <sup>7</sup> Then Isaac spoke to Abraham his father and said, "Father —"

And he said, "Here I am, mu son,"

And he said, "Here are the fire and the wood, but where is the lamb for the offering?"

- <sup>6</sup> And Abraham said, "God will seek out for Himself the lamb for the offening, my son." And the two of them went together.
- <sup>9</sup> They arrived at the place of which God had spoken to him; Abraham built the altar there, and arranged the wood; he bound Isaac, his son, and he placed him on the altar atop the wood. <sup>10</sup> Abraham stretched out his hand, and took the knife to slaughter his son.
  - <sup>11</sup> And an angel of HASHEM called to him from heaven, and said, "Abraham! Abraham!" And he said, "Here I am."
- <sup>12</sup> And he said, "Do not stretch out your hand against the lad nor do anything to him for now I know that you are a God-fearing man, since you have not withheld your son, your only one, from Me."
  - 13 And Abraham raised his eyes and saw behold, a ram! afterwards, caught in the thicket

have said, "and I will return to you." [Unwittingly] he prophesied that both of them would return (Rashi).

- 6. אַנִיקְם יְחְדָּר And the two of them went together, i.e., in complete harmony. Abraham who knew that he was going to slay his son went with the same alacrity as Isaac who thought that he was joining his father in offering an animal. In verse 8, this phrase is repeated. By then, Isaac knew that he would be the offering, yet the two of them still walked together, with the same attitude and common purpose (Rashi), a tribute to them both.
- 7-8. וְאֵיה הְשָּה But where is the lamb. (Intil now Isaac did not know the true purpose of the journey, but as they walked toward the mountain with no animal in sight, he suspected the nature of the test, and he asked this probing question. Abraham answered delicately, "God will seek out for Himself the lamb, but if there is no lamb, then you, my son, will be the offering." Then Isaac understood (Rashi). The much younger Isaac could have resisted or fled easily, but he walked on together with Abraham.
- 9. אָת־יִצְּחָסְ He bound Isaac. Why did Abraham tie him? And could he bind a thirty-seven-year-old man without his consent? Isaac said: "Father, I am a vigorous young man and you are old. I fear that when I see the slaughtering knife in your hand I will instinctively jerk and possibly injure you. I might also injure myself and thus become unfit for the sacrifice. Or an involuntary movement by me might prevent you from performing the ritual slaughter properly. Therefore, bind me well, so that at the final moment I will not be deficient in filial honor and respect, and thereby not fulfill the commandment properly." Thereupon, Abraham immediately bound Isaac, his son (Midrash).
- 10. וַיַּקַח אֶת־הַמַּאֲכֶּלֶת And took the knife. The Sages depict

movingly the intensity of the emotion that enveloped the participants. Abraham felt a mixture of joy in fulfilling God's will, but also sadness that his beloved son was about to die. As he reached for the knife, tears streamed from his eyes and fell into Isaac's. Yet he rejoiced to do God's will (Midrash).

Abraham looked at Isaac, and Isaac looked up at the angels on high. Isaac saw them, but Abraham did not (Targum Yonasan). The angels wept, too, as it were, and their tears fell into Isaac's eyes (Rashi to 27:1). The angels appealed, "Master of the Universe... was Abraham not hospitable to strangers, and did he not lead them into Your service by proclaiming You as the source of all blessing? Did not Sarah's menses return in Abraham's merit that she might give birth to Isaac? Will the promises made to Abraham regarding his offspring now be broken? Lo! the knife is at his throat. How long will You wait?" (Pirkei D'Rabbi Eliezer).

- 11. אַבְרָהָם אַבְרָהָם Abraham! Abraham! The repetition of the name expressed love (Rashi), and urgency (Midrash).
- 13. יְשָׂא אַבְרָהָם אֶת־עִינֶיוּ And Abraham raised his eyes, to see if there was an animal he could offer in place of Isaac (Radak).

Abraham wanted to dedicate the lives of all his descendants, just as he had been ready to offer the life of his son. The "binding" of Isaac represented total submission to God's will; now Abraham sought to make this dedication eternal by bringing an offering in Isaac's place. Thus, the daily Temple offerings were a national continuation of the Akeidah (R' Hirsch).

אַחָר בְּאָחָר — Afterwards, caught. After the preceding events, when the angel had told Abraham not to harm the lad, he saw a ram caught in the thicket (Rashi).

בָּקָרָנוֹתִי וַאַזַל אַבְרָתַם וּנְסֵיב יַת דְּכָרָא וַאַסְקָה לָעַלַתָא חֶלַף בַּרָה: ירופלח וצלי

אַבְרַהַם תַּמַּן בָּאַתְרֵא הַהוּא נַאַמַר קַדַם

יַנַ הַכַא יָהוֹן פַּלְחִין דַּרַיּא בּכן יתאמר בִּיוֹמַא הַדֵין בִּטוּרָא הַדֵין אַבַרַהַם קַדַם יִיַ

פָּלַח: טוּוּקָרָא מַלְאַכָא דַייַ לְאַבְרָהַם תְנָיַנוּת מְן שְׁמַיַּא: טוּנַאַמֵר בַּמימרי

קַנָּמִית אֲמַר יִיָּ אֲרֵי חֶלֶף דִּי עַבַרתַא יַת

פָּתַגַּמַא הַדֵּין וַלָּא מִנַעַתַּא יַת בּרך ית יחידה: ייארי ברכא אברכנה ואסגאה

אַסגַי יַת בַּנִיךְ כַּכוֹכָבי שמיא וּכחלא די

על בֵּיף נַמָּא וִיִרתוּן בְּנֵיךְ יַת קרוֵי סָנָאֵיהוֹן: יחֹוַיָתְבַּרְכוּוֹ בְּדִיל בְּנֵיךְ כּל

עַמְמַיָּא דָאַרָעָא חֲלַף דִּי קַבֶּּלְתַּא

בְּמֵימָרִי: ייּוַתָב אַבְרַהַם לְעוּלֵימוֹהִי וָקָמוּ וָאָזַלוּ כַחֲדָא לְבָאֵר שַׁבַע וִיתִיב

אַבָּרָהַם בְּבָאֵר שַׁבַע: בּוַהֵוָה בַּתַר

פַּתגַמַיַא הַאָּלֵין וַאַתַחַנָא לְאַבַרָהַם לְמֵימֵר הַא יָלֵידֶת מָלְכַּה אַף הִיא בְּנִין

לְנַחוֹר אַחוּך: כּא יַת עוּץ בּוּכְרֵה וְיַת בּוּז

אַחוּהִי וַיַת קמוּאַל אַבוּהִי דַאַרֶם: כבּ וַיַת בַשֶּׁר וָיָת חַזוֹ וְיָת פַּלְרָשׁ וְיָת יִרְלָף וְיָת

בּתוּאֵל: כגוּבְתוּאֵל אוֹלִיד יַת רְבְקָה

תִּמַנִיַא אָלֵין יִלֵידַת מִלְכָּה לְנַחוֹר אַחוּהִי דָאַבָרַהַם: בּוּוּלְחֵנַתָהּ וּשְׁמַהּ

רָאוּמָה וִילֵידָת אַף הִיא יַת טֵבַח וְיַת

גַּחַם וִיַת תַּחַשׁ וִיַּת מַעֻבַה:

בְּקַרְגֵיו נַיֶּלֶךְ אַבְרָהָם נַיִּקֵח אֶת־הָאַיִל נַיַּעֲלֵהוּ לְעֹלָה יַר תַּחַת בִּנָוֹ: וַיִּקָרָא אַבָּרָהָם שֵׁם־הַמָּקוֹם הַהָוֹא יהוָה וּ ּ יִרָאָה אֲשֶׁר ׁ יֵאָמֵר הַיֹּוֹם בִּהַר יהוָה יֵרָאָה: וַיִּקְרָא מַלְאַך יהוָה אֵל־אַבָרָהָם שֵׁנִית מִן־הַשָּׁמָיִם: וַיֹּאמֶר יּ יהוָה אֵל־אַבָרָהָם ָנִשְבֵּעָתִּי נָאָם־יהוָה בִּּי ַיַעַן אֲשֵׁר עָשִּׁיתָ אֵת־הַדָּבֶר הַוֹּה ּ וָלָא חַשַּׂכָתַּ אֵת־בִּנָרָ אַת־יִחִיבֵרָ: כֵּי־בָבֶרְ אֲבָרֵכְרְּ וָהַרְבַּה אַרְבֵּה אֵת־זַרְעַךְ כָּכְוֹכְבֵי הַשָּׁמַיִם וְכַחוֹל אֵשֵׁר יי על־שַפַת הַיָּם וִירֵשׁ וַרְעֵךָ אָת שַעַר אִיְבֵיו: וְהִתְבֶּרְכְוּ ייִ י בוַרַעַרָּ כִּל גוֹיֵי הָאָרֶץ עֵּקֶב אֲשֶׁר שָׁמַעְתָּ בְּקלִי: וַיָּשָׁב יי אַבְעָר אָל־נְעָרָיו נַיָּקָמוּ נַיֵּלְכָוּ יַחְדָּו אֶל־בְּאֵר שָׁבַע וַיַּשֶׁב אַבְרָהָם בּבָאֵר שָׁבַע:

ַ נַיָּהָי אַחֲרֵי הַדִּבָרִים הָאֵלֶה נַיָּגַר לְאַבְרָהָם לֵאמָר הָנֵּה בּ נַיָּהָי אַחֲרֵי בא יֵלְדָּה מִלְבָּה גַם־הָוא בָּנִים לְנָחור אָחֵיף: אֶת־עִוּץ בְּכֹרְוֹ בּ וָאֵת־בִּוּז אָחֵיו וָאַת־קִמוּאֵל אַבִי אַרָם: וָאַת־בֵּשַׂד וָאַת־ בּ חַזֹּוֹ וְאֶת־פִּלְדָשׁ וְאֶת־יִדְלֻף וְאֻת בְּתוּאֵל: וּבְתוּאֵל יָלַד בּי חַזֹּוֹ וְאֶת־פִּלְדָשׁ אַת־רִבָּקָה שָׁמֹנָה אֵׁלֵה יָלְדֶה מִלְכָּה לְנָחֻוֹר אֲחִי בר אַבְרַהַם: ופִילַגִשְוֹ ושִׁמָה רָאוּמָה וַתֵּלֵד גַם־הוא אֵת־ ָטֶבַח וָאֵת־גַּׁחַם וָאֵת־תַּחָשׁ וָאֵת־מַעַבָה:

קמ"ז פסוקים. אמנו"ן סימן.

(יד) ה' ידאה. פשוטו כתרגומו, ה' יבחר ויראה לו את המקום הזה להשרות בו שכינתו ולהקריב כאן קרבנות: אשר יאמר היום. שיאמרו לימי הדורות עליו בהר זה יראה הקב"ה לעמו: היום. הימים העחידין, כמו עד היום הזה שבכל המקרא, שכל הדורות הבאים הקוראים את המקרא הזה אומרים עד היום הזה על היום שעומדים בו (סוטה מו:). ומ"א, ה' יראה עקידה זו לסלות לישראל בכל שנה ולהלילם מן הפורענום, כדי שיאמר היום הזה בכל דורות הבאים בהר ה' יראה אפרו של ילחק לכור ועומד לכפרה (תנחומה כג; ירושלמי תענית ב:ה): (יו) ברך אברבך. החת לחב וחחת לכן (כ"ר נו:יח): והרבה ארבה. חחת לחב וחחת לכן (שם): (יט) וישב אברהם בבאר שבע. לא ישיבה ממש, שהרי בתברון היה יושב, י"ב שנים לפני

י"בס שקידתו של ילחק ילא מבאר שבט והלך לו לחברון, כמו שנא' ויגר אברהם בארץ פלשתים ימים רבים (לעיל כא:לד) מרובים משל חברון הראשונים, והם כ"ו שנה כמו שפירשנו למעלה וכחילדו: (כ) אחרי הדברים האלה ויוגד וגוי. כשובו מהר המוריה היה אברהם מהרהר ואומר אילו היה בני שחוט כבר היה הולך בלא בנים, היה לי להשיאו אשה מבנות ענר אשכול וממרא. בשרו הקב"ה שנולדה רבקה בת זוגו, וזהו הדברים האלה, הרהורי דברים שהיו ע"י עקידה (ב"ר נז:ג): גם היא. אף היא השוותה משפחותיה למשפחות אברהם י"ב. מה אברהם י"ב שבטים, שילאו מיעקב ח' בני הגבירות וד' בני שפחות, אף אלו ת' בני גבירות וד' בני פלגש (שם): (בג) ובתואל ילד את רבקה. כל היחוסין הללו לא נכחבו אלא כשביל פסוק זה (שם):

by its horns; so Abraham went and took the ram and offered it up as an offering instead of his son. <sup>14</sup> And Abraham called the name of that site "HASHEM Yireh," as it is said this day, on the mountain HASHEM will be seen.

<sup>15</sup> The angel of HASHEM called to Abraham a second time from heaven. <sup>16</sup> And he said, "By Myself I swear — the word of HASHEM — that because you have done this thing, and have not withheld your son, your only one, <sup>17</sup> that I shall surely bless you and greatly increase your offspring like the stars of the heavens and like the sand on the seashore; and your offspring shall inherit the gate of its enemy. <sup>18</sup> And all the nations of the earth shall bless themselves by your offspring, because you have listened to Mu voice."

<sup>19</sup> Abraham returned to his young men, and they stood up and went together to Beer-sheba, and Abraham stayed at Beer-sheba.

The Birth of Rebecca

<sup>20</sup> It came to pass after these things, that Abraham was told, saying: Behold, Milcah too has borne children to Nahor, your brother: <sup>21</sup> Uz, his firstbom; Buz, his brother; Kemuel, the father of Aram; <sup>22</sup> and Chesed, Hazo, Pildash, Jidlaph, and Bethuel; <sup>23</sup> And Bethuel begot Rebecca. These eight Milcah bore to Nahor, Abraham's brother. <sup>24</sup> And his concubine, whose name was Reumah, also bore children: Tebah, Gaham, Tahash, and Maacah.

THE HAFTARAH FOR VAYEIRA APPEARS ON PAGE 1134.

- 14. ה' יְרָאָה HASHEM Yireh [i.e., "HASHEM will see"]. The original name of the place was Shalem, the name given it by Shem, son of Noah whom the Sages identify with Malchizedek, king of Jerusalem. After the Akeidah, Abraham called it Yireh. In deference to both Shem and Abraham, God synthesized both names and called it Yerushalauim (Midrash).
- 15. שַּנִית -A second time. Having sacrificed the ram and named the mountain, Abraham had turned this epochal event into the standard of behavior for his descendants. Only then did the angel reappear to announce the great blessing that lay in store (R' Hirsch).
- 16. בי גּשְׁבֶּעְתִּי By Myself I swear. Just as I am eternal, so My oath is eternal (Radak). God had already promised Abraham that his offspring would be as numerous as the stars (15:5) and the dust (13:16); now He assured Abraham that they would prevail over their enemies. Thus even if they were to sin grievously, they would never be completely destroyed or fall into the hands of their enemies permanently. Accordingly, this was a solemn assurance of Israel's ultimate redemption (Ramban).
- 17. בְּבוֹרְבֵּי הַּשְׁמִים Like the stars of the heavens. When Israel complies with God's will, they resemble the stars of heaven; then no nation can dominate them. But when they flout His will, they resemble the sand of the seashore trampled by every tyrannical foot (Midrash Or HaAfelah).

- 18. הְהַבְּרְכוּ בְּוַרְעֵּךְ Shall bless themselves by your offspring. The nations will pray to God: "Bless us as You have blessed the offspring of Abraham" (Radak).
- 19. יַחְדֵּין Together. For the third time the Torah tells us that father and son went with the same mind. Earlier, it indicated their joint ascent to new dimensions of greatness. Here it indicates that even after having attained awesome spiritual heights, they returned to their attendants and walked with them, unaffected by pride (R' Hirsch).
- 20-23. The birth of Rebecca. The birth of Rebecca at this time is another instance of the Divine Providence with which the story of the Patriarchs is replete. Because she was born, Isaac, who had gained the status of a "perfect offering," did not have to marry a debauched Canaanite woman. To accentuate this fact, the Torah did not mention the genealogy of Nachor's family until now.
- שליים אמנויין סימן. 8— This Masoretic note means: The Sidrah contains 147 verses, numerically corresponding to the mnemonic אַמְנוֹן [= 147].

This is apparently a reference to the profound הַּאַהַּגְּה faithfulness, of Abraham, which is the primary theme of the Sidrah. This faithfulness reached its zenith when he was commanded to sacrifice the son through whom his every future promise was to have been fulfilled. Yet his faith in God was so complete that he complied unhesitatingly (R' David Feinstein).

# אונקלוס

א והוו חיי שרה מאה ועשריו ושבע שניז k שני חיי שרה: בומיתת שרה בקרית ארבע היא חברון בארעא דכנעו ואתא אברהם למספדה לשרה ולמבכה: , וקם אברהם מעל אפי מיתה ומלל עם בני חתאה למימר: - דיר ותותב אנא עמכון הבו לי אחסנת קבורא עמכוז ואקבר מיתי מן קדמי: הואתיבו בני חתאה ית אַבַרַהַם לְמֵימֵר לַהּ: וַ קַבּל מננא רבּוננא רב קדם יי את ביננא בשפר קברנא קבר יַת מִיתַרְ אָנַשׁ מננא יַת קברה לא יכלי (נ״א ימנע) מנה מלמקבר מיתה: ווקם אַבַרָהַם וּסגיד לעמא דארעא לבני חתאה: חומליל עמהוז למימר אם אית רעוא (ב)נפשכון למקבר ית מִיתִי מֵן קַדַמִי קַבִּילוּ מני וּבעוּ לי מן עַפָּרוֹן בָּר צוֹחַר: יּוֹיָתֵן לִי יַת מַעַרַת בפלתא די לה די בסטר חקלה בכספא שלים יתננה לי ביניבון לאחסנת קבורא: יועפרון יתב בגו בני חתאה ואַתִיב עַפָּרוֹן חָתַּאָה יַת אַברַהם קַדם בני חתאה לכל עלי תרע קרתה

# פרשת חיי שרה

ּ ויהיוֹ חַיִּי שַׁלַה מֵאָה שַׁנַה וְעֵשַׂרִים שַׁנָה וְשֵבַע שָׁנִים שְׁנֵי אַ עִי אַ אַ אַ אַ אַ אַ אַ אַ אַ בג ב חַנֵּי שַׂרָה: וַתַּמַת שַׂרָה בִּקְרַיַת אַרַבַּע הַוֹא חַבְרוֹן ָגַבֶען נַיָּבא אַבְרָהֶם לְסִפְּד לְשַׂרָה וִלְבְבֶּתָה: וַיַּקַם גַּ ר אברהם מעל פּנֵי מַתוּ וַיִּדְבֵּר אַל־בִּנֵי־חֶת לֵאמָר: גַר־ ותושב אנכי עמַבם תַנוֹ לֵי אַחַזַת־לֶבֶר עַמַּבֶם וְאָקבַּרֵה ה מתי מלפני: וַיַּענוּ בני־חֵת אֶת־אַבְרַהַם לֵאמָר לְוֹ: שמענו ו אדני נשיא אַלהים אַתַה בּתוֹבֶנוּ בִּמְבַחַר, קברינו קבר את־מתה איש ממנו את־קברו לא־יכלה י ממר מקבר מתר: ויקם אַבְרָהַם וַיִּשְׁתַחוּ לְעַם־הַאַרֵץ ת לבני־חת: וידבּר אתם לאמר אם־יש את־נפשכם לקבר את־מֶתִי מלְפַנֵי שַמַעוני ופגעו־לי ויתו־לי את־מערת המכפלה אשר בּקצה שַרָהוּ בּכסף מלא יתננה לי בתוככם ּ לֵאֶחַזַּת־קַבֶּר: וָעַפָּרוֹן ישֵב בְּתִוֹךְ בְּנֵי־חֶת וַיַּעַן עָפְרוֹן -החתי את־אברהם באזני בני־חת לכל באי שער־עירו

עמבם. גר מארץ אחרת ונסישבתי עמכם. ומדרש אגדה, אם תרלו הריני גר, ואם לאו אהיה חושב ואטלנה מן הדון, שאמר לי הקב"ה לזרעך אמן את הארץ הזאת (לעיל יביז; ב"ר נמנז): אחזת קבר. אחזת קרקע לבית הקברות: (ו) לא יבלה. לא ימנע (אונקלום), כמו לא תכלא רחמיך (תהלים מיכ), וכמו ויכלא הגשם (לעיל מיב): (ח) (אונקלום), כמו לא מכלא רחמיך (תהלים מיכ), וכמו ויכלא הגשם (לעיל מיב): (ח) הבמשבה. רלונסט: ופגעו ליו. לשון כקשה, כמו אל תפגעי בי (רות אומז): (ע) המבשבה. בית ועלייה על גביו. ד"א, שכפולה בזוגות (עירובין נג.): בבסף מלא. שלס, [מ"א שלס] כל שויה, וכן דוד אמר לארונה בכסף מלא ודברי הימים א כא:כד) שלח, ועפרוך ישב. כתיכ חסר, אותו היום מנוסו שוטר עליהם, מפני חסר, אותו היום מנוסו שוטר עליהם, מפני שכולו בטלו לכר באי שער עירו. שכולו בטלו

(א) ויהיו חיי שרה מאה שנה ועשרים שנה ושבע שנים. לכך נכתכ שנה כל כלל וכלל, לומר לך שכל אחד נדרש למלמו. בח ק' כבת כ' לחסא, מה בת כ' לא חסאה, שהרי אינה בח טושין, אף בח ק' בלא חסא, ובת כ' כבת ז' ליופי (כ"ר נח:א): שני חיי שהר. כלן שין לטובה: (ב) בקרית ארבע. על שם ארבע טנקים שהיו שם, אחימן שדה. כלן שין לטובה: (כ) בקרית ארבע. על שם ארבע טנקים שהיו שכ, לחימן ששי וחלמי ואביה שנהיה שביה, ילמק ורבקה, יטקב ולאה (פדר"א פ"כ): ויבא אברהם. מבאר שכשי לספוד לשרה ולבבתה. ונסמכה מיחם שרה לטקידת ארבהם. מבאר שב"י בשורח הטקידה שנודמן בנה לשחיםה וכמעם שלא נשחט, פרחה ילחק, לפי ש": בשורח הטקידה שודמן בנה לשחיםה וכמעם שלא נשחט, פרחה כשתה ממנה ומחה (תכחומא סוף וירא: פנר"א פל"ב): (ר) גר ותושב אנבי כשתה ממנה ומחה (תכחומא סוף וירא: פדר"א פל"ב): (ר) גר ותושב אנבי

# **PARASHAS CHAYEI SARAH**

23.

The Sidrah shows Jewish respect for the dead and concern for the future. These are essential concepts in Judaism, for we neither reject what has gone before nor neglect what lies ahead. The narrative begins with the death of Sarah and Abraham's intense desire to give her a proper burial in a place worthy of her greatness. To acquire the fitting burial plot, he was forced to negotiate with the transparently greedy Ephron and gladly paid an exorbitant price. That accomplished, Abraham looked ahead and turned to the responsibility of finding the proper wife for Isaac.

## ●§ Sarah's life span, and purchase of a burial site.

The Sages teach that the narratives of Sarah's death and the *Akeidah* follow one another to indicate that she died as a result of that event. She was told by Satan that Abraham had actually slaughtered Isaac, and she cried out in grief and

died (Targum Yonasan). This explains why Abraham and Isaac were not present at her death.

R' Yaakov Kamenetsky explained that this cannot mean that Sarah died "accidentally" before her time, because, in connection with Sarah's life span, the Sages teach that Isaac had to anticipate his own possible death when he came to within five years of the age at which she died (see commentary to 27:2). This dictum could not have applied to Sarah if her death was not natural. Rather, the sense of the Targum Yonasan is that Sarah's time had come in any case, but that the immediate cause of death was the news of the Akeidah. Some commentators say that her last breath came with the proud knowledge that she had succeeded in raising a son who was willing to give up even his life in the service of God.

In addition, the Torah records the birth of Rebecca before the death of Sarah in line with the tradition that a righteous person is not taken from the world until his or her successor

# **PARASHAS CHAYEI SARAH**

23

Sarah's Death and of a Burial Site

 $\mathbf{c}$  arah's lifetime was one hundred years, twenty years, and seven years; the years of Sarah's life, 2 Sarah died in Kiriath arba which is Hebron in the land of Canaan; and Abraham came to eulogize Sarah and to bewail her. 3 Abraham rose up from the presence of Purchase his dead, and spoke to the children of Heth, sauing: 4 "I am an alien and a resident among you: grant me an estate for a burial site with you, that I may bury my dead from before me."

<sup>5</sup> And the children of Heth answered Abraham, sauing to him: <sup>6</sup> "Hear us, mu lord: You are a prince of God in our midst: in the choicest of our burial places buru your dead, any of us will not withhold his burial place from you, from burying your dead."

7 Then Abraham rose up and bowed down to the members of the council, to the children of Heth. 8 He spoke to them saying: "If it is truly your will to bury my dead from before me, heed me, and intercede for me with Ephron son of Zohar. 9 Let him grant me the Cave of Machpelah which is his, on the edge of his field: let him grant it to me for its full price, in your midst, as an estate for a burial site."

10 Now. Ephron was sitting in the midst of the children of Heth; and Ephron the Hittite responded to Abraham in the hearing of the children of Heth, for all who come to the gate of his

has been born, as implied by the verse (Ecclesiastes 1:5). The sun rises and the sun sets (Sforno, Baal HaTurim).

- 1. ... שנה שנה One hundred years, twenty years, and seven years. Rashi explains that the repetition of years divides Sarah's life into three periods, each with its own uniqueness (and each period shared the particular characteristic of its neighborl. At a hundred she was as sinless as a twenty-year-old, for until the age of twenty, a person does not suffer Heavenly punishment. And at twenty she still had the wholesome beauty of a seven-year-old, who does not use cosmetics and whose beauty is natural (Chizkuni). R' Moshe Feinstein commented that a child's beauty is pure and is never used to tempt others to go astray. Part of Sarah's greatness was that, despite her breathtaking beauty as an adult, all who saw her recognized her purity and innocence.
- 2. בקרית ארבע In Kiriath-arba [lit. the City of Four]. The city was so named because four giants lived there (see Numbers 13:22); or the name was given prophetically because four illustrious couples would be buried there: Adam and Eve, Abraham and Sarah, Isaac and Rebecca, and Jacob and Leah (Rashi).

To eulogize Sarah and to bewail her. The nuances of the phrase denote that Abraham eulogized his beloved wife by emphasizing the noble traits that had become associated with her name, for the name Sarah represented her as the princess of all mankind (see commentary to 17:15] (Kli Yakar).

to suggest that כ lis written with a small ב to suggest that the full extent of his weeping was kept private. His grief was infinite, but the full measure of his pain was concealed in his heart and the privacy of his home (R' Hirsch).

3. Abraham turned from his tears to provide for Sarah's burial. To purchase a grave site, he needed the cooperation of the descendants of Heth, the son of Canaan (10:15), who were the leaders of the region.

4. גר־ותושב — An alien and a resident . i.e. . I am both an alien from another land and a resident who has settled among you (Rashi). That Abraham had to plead and negotiate with the Hittites to sell him a burial plot after so many promises that God would give him the Land was one of his tests (Sanhedrin 111a). He phrased his request in terms that illustrate his extraordinary humility. Said the Almighty, "You humiliated vourself before them; by your life, I shall make you a lord and prince over them" (Midrash HaGadol).

Abraham expressed the dual role that every Jew must play. On the one hand, he is a resident of his country, and as such he must work and pray for its welfare, as Jeremiah urged his people on the threshold of exile (Jeremiah 29:7). But on the other hand, the Jew in this world is always an alien, for his allegiance is to God and his goals are set forth by the Torah. A Jew must always be ready to be a lonely alien, resisting the culture that surrounds him and maintaining his unique responsibility (R' Yosef Dov Soloveitchik).

- 5-6. The Hittites treated Abraham with the utmost respect. Contrary to his modest description of himself as only an alien and a resident, they addressed him as a prince of God, so respectfully, that they offered to surrender to him even personal, family burial places.
- 7-9. Abraham bowed in gratitude for their generous response and entreated further, specifying which plot he wanted.

Since it would have been unseemly for the rich and distinguished Ephron to sell his ancestral inheritance, Abraham did not approach him directly with an offer to buy the field. Instead, he asked the people of the city to entreat Ephron dignifiedly on his behalf. Abraham asked for it as a "gift," to indicate that even though he was ready to pay handsomely for the plot, he would still consider it a gift (Ramban).

9. מְעָרֵת הַמֶּכְפֵּלָה — The Cave of Machpelah. The word machpelah means double. The cave was so called either because it contained two chambers, an upper and a lower level, or on

לטרי

בד

למימר: יא לא רבוני קביל מני חקלא יהבית לה ומערתא די בה לה יהביתה לעיני בני עמי יהביתה לה קבר מיתה: ינוסגיד אברהם קדם עמא דארעא: יגומליל עם עפרון קדם עמא דארעא למימר ברם אם את עבד לי טיבו קבל מני אתו כספא דמי חקלא סב מני וָאֶקבֶּר יַת מִיתִי תַּמַן: יר ואַתִיב עפרון ית אברהם למימר לה: טורבוני קבל מני ארעא שויא ארבע מאה סלעין דכסף בִּינַא וּבֵינַך מַה הָיא ויַת מיתך קבר: יי וַקָבֶּל אַבְרָהַם מִן עַפְּרוֹן וּתַקַל אַברָהם לעפרון ית כספא דמליל קדם בני חַתַּאַה אַרבּע מאַה סלעין רכסף סחורא (נ״א דמתקבל) מתקבל (ב)סחורתא) בכל מדינתא: ייוקם חקל עפרון די בכפלתא די קדם ממרא חַקלַא וּמַעַרתַא די בה וכל אילני די בחקלא די בכל תחומה סחור סחור: יח לאַבְרֶהָם לוֹבִינוֹהִי לעינֵי בְּנֵי חַתַּאַה בכל עלי תרע קרתה: ישובתר כן קבר אַבָרָהַם יַת שַּרָה אַתְּתָה למערתא חקל כפלתא על אפי ממרא היא חברוו בְּאַרָעָא דִּכְנָעַן: בּוָקָם חַקְלַא וּמעַרתא די בה לאברהם לאחסנת קבורא מן בָּנֵי חַתַּאַה: אַנְאַבַרַהַם סִיב על בִּיוֹמִין וַיַּיַ בַּרִיךְ יַת אַבְרָהַם בִּכֹלַא: כּוַאֲמֵר אַבְרָהַם לְעַבְּדָה סַבָּא דְבֵיתָה דְּשַׁלִיט

אַ לאמר: לא־אַדנֵי שָׁמַעֵנִי הַשַּׁרֵה נַתַתִּי לַּךְ וְהַמְּעַרֵה אַשר־בּוֹ לַךְ נִתַתֵּיהָ לְעֵינֵי בְנֵי־עַמֵּי נְתַתִּיהָ לֶּךְ קְבָר יבייג מתר: וַיִּשְׁתַּחוֹ אַבְרַהָם לְפָנֵי עַם־הַאַרֵץ: וַיִּדְבֶּר אֵל־ עפרון באוני עם־הַאַרץ לֵאמר אַך אָם־אַתַה לִּוּ שִׁמַענִי נתתי כסף השדה קח ממני ואקברה את־מתי שמה: ויען עפרון אַת־אַבָרָהָם לֵאמִר לָוֹ: אַדנִי שְׁמַעַּנִי אָּרֵץ ּ ארבע מאת שקל־כַּסָף בַּינֵי וּבֵינַךְ מַה־הָוֹא וָאֵת־מֵתְךָּ יי קבר: וַיִּשְׁמֵע אַבְרָהַם אֱל־עִפְרוֹן וַיִּשְׁקֹל אַבְרַהַם לעפרו אָת־הַבָּּסֵף אָשֵר דְבֵּר בָּאַוֹנֵי בְנֵי־חֵת אַרְבַּע מֵאוֹת שֶׁקֵל יי בפף עבר לַסּחַר: וַיַּקָם וּ שָׁרָה עָפָרוֹן אֲשֶׁר בָּמַּכְפֵּלֶה ייַ אַשַר לִפנִי מַמַרֵא הַשַּׁרֵה וְהַמִּעַרַה אַשַּר־בּוֹ וְכַל־הַעֵץ' אֲשֶׁר בַּשָּׂרֶה אֲשֶׁר בְּכָל־גְּכְלַוֹ סָבִיב: לְאַבִּרָהָם לִמִּקְנַה 🗝 אֲשֶׁר שער־עירו: ואַחַרִי־כֵּוֹ קַבַּר יַּטְי שַער־עירו: ואַחַרִי־כֵוֹ קַבַּר ייַ לעינֵי בנִי־חַת בָּכַל בַּאִי אַבַרַהַם אֶת־שַּׁרָה אָשָׁתוֹ אֵל־מִעַרָּת שָּׁרֶה הַמַּכְפֶּלַה ַבַעַל: וַיַּקָם הַשַּׁרֶה הַנא חַבְרָוֹן בָּאָרֶץ כְּנַעַן: וַיַּקָם הַשַּׁרֶה בַּעַל־בָּעַן ּוְהַמְּעָרֶה אֲשֶׁר־בֶּו לְאַבְרָהָם לֵאֵחזַת־קַבֵּר מֵאֵת בִּנֵי־ ואַבְרָהַם זַלֶּן בַּא בַּיַמִים וַיהוָה בַּרַךְ אֵת־ בּ אַבַרָהַם בַּכָּל: וַיֹּאמֶר אַבָּרָהַם אַל־עַבְדּוֹ זָקו בַּיתוֹ הַמֹּשֵׁל בּ

מובר לסוחר, שמחקבלים בשקל בכל מקום ויש מקום ששקליהן גדולים שהן קנסרין, לינסינאר"ש בלע"ו (ב"ר נח:ז; כ"מ פו.): (יו) ויקם שדה עפרון. מקומה היסה לו שילא מיד הדיום ליד מלך (ב"ר נח:ח). ופשוטו של מקרא ויקם השדה והמערה אשר כו וכל הטן לאברהם למקנה וגו': (יח) בכל באי שער עירו. בקרב כולם ובמעמד כולם הקנהו לו: (א) ברך את אברהם בבל. ככל טולה בגימטריא בן (מנחומא ישן ו) ומאחר שהיה לו כן היה לריך בלי שהיה (וכן היה לריך בליאו אשה (מנחומא כו כן ב) זקן ביתו. לפי שהוא דבוק, נקוד זקן:

ממלאכתן ובאו לגמול חסד לסרה (סס): (יא) לא אדני. לא מקנה אומה כדמים: נתתי לך. הרי היא כמו שנתסיה לך: (יג) אך אם אתה לו שמעני. אמה אומר לי לסמוע לך וליקח בחנס, אני אי אפסי בכך. אך אם אתה לו סמעני, הלואי וחשמעני: נתתי. דוני"ם בלע"ו, מוכן הוא אללי והלואי נתסי לך כבר: (טו) ביני ובינך. בין שני אוהבים כמונו מה היא חשובה לכלום, אלא הנח את המכר ואם מחך קבור: (טו) וישקל אברהם לעפרן. מסר וי"ו, לפי שאמר הרבה ואפילו מעט לא עשה, שנטל ממנו שקלים גדולים שהן קנטרין, שלאמר הרבה ואפילו מעט לא עשה, שנטל ממנו שקלים גדולים שהן קנטרין, שלאמר

account of the מוגוח, couples, who were [to be] buried there (Rashi).

11. לאיאַדוּי — No, my lord, you need not purchase it (Rashi). Unctuously, Ephron implied that he would be honored to give the entire field as a gift.

Abraham was interested only in acquiring the cave itself; he was content that the adjacent field remain Ephron's. Ephron, on the other hand — by way of magnanimity or trickery — offered to give him the field as well as the cave, for it would be unbecoming for Abraham to own the cave as a sepulcher, while the field belonged to another. Abraham rejoiced at Ephron's offer not to divide the property and he purchased the entire parcel for the full price Ephron suggested (Ramban).

As the later verses reveal, Ephron's public generosity was a sham. He not only had no intention of making a gift, he

hypocritically implied to Abraham that he expected an outrageously high price for the plot. As the Sages put it, the righteous say little but do much [see commentary to 18:5], but the wicked promise much and perform not even a little. They would offer to anoint with oil from an empty flask.

Ephron implied, "Abraham, surely you understand that I must make this generous offer while my people are looking on, but I cannot be expected to give away a valuable property free of charge" (Haamek Davar). Abraham comprehended Ephron's veiled message and, after once more bowing ceremonially in gratitude to the council, he began addressing himself directly to Ephron and his concern for profit. Abraham spoke to him about the field, rather than the cave, and offered to pay its full value.

city, saying: 11 "No, my lord; heed me! I have given you the field, and as for the cave that is in it, I have given it to you; In the view of the children of my people have I given it to you; bury your dead." 12 So Abraham bowed down before the members of the council. 13 He spoke to Ephron in the hearing of the members of the council, saying: "Rather, if only you would heed me! I give you the price of the field, accept it from me, that I may bury my dead there."

<sup>14</sup> And Ephron replied to Abraham, saying to him: <sup>15</sup> "My lord, heed me! Land worth four hundred silver shekels; between me and you — what is it? Bury your dead."

<sup>16</sup> Abraham heeded Ephron, and Abraham weighed out to Ephron the price which he had mentioned in the hearing of the children of Heth, four hundred silver shekels in negotiable currency. <sup>17</sup> And Ephron's field, which was in Machpelah, facing Mamre, the field and the cave within it and all the trees in the field, within all its surrounding boundaries, was confirmed <sup>18</sup> as Abraham's as a purchase in the view of the children of Heth, among all who came to the gate of his city. <sup>19</sup> And afterwards Abraham buried Sarah his wife in the cave of the field of Machpelah facing Mamre, which is Hebron, in the land of Canaan. <sup>20</sup> Thus, the field with its cave confirmed as Abraham's as an estate for a burial site, from the children of Heth.

<sup>1</sup>Now Abraham was old, well on in years, and HASHEM had blessed Abraham with everything. <sup>2</sup> And Abraham said to his servant, the elder of his household who controlled

15. ביני ובינך מה־הוא — Between me and you — what is it? After naming a price that was great enough to purchase a huge estate, Ephron made light of it, saying, "Between such friends as us, of what significance is four hundred silver shekels?" (Rashi).

16. לְּעֶפְרֹּי, — To Ephron . Throughout the chapter, Ephron's name is spelled with a ז, but here, where money changed hands and the sale was consummated, the ז is omitted. Thereby the Torah implies that his stature was diminished — he started out by making grandiose offers of a gift, but then revealed himself as a greedy man who extorted far more than the property was worth — for in the end he demanded from Abraham large shekels — אינר לְּטִּיְתָר , negotiable currency — which were known as centenaria. As the Talmud (Bava Metzia 87a) explains, each shekel that Abraham used to pay for the plot was worth 2,500 ordinary shekels (Rashi). Thus Abraham paid a total of one million ordinary shekels for the cave.

This illustrates Abraham's love for Sarah. He chose the finest burial site for her and did not haggle over the price. As the Midrash states, this is one of three places where Scripture attests to the Jews' uncontestable possession of the Holy Land. For the Cave of Machpelah, the site of the Temple, and the Tomb of Joseph were all purchased without bargaining and paid for with unquestionably legal tender.

- 17. מְיָּקְשׁ Was confirmed [lit., rose]. The Midrash interprets the word in the literal sense: The property became elevated, because it passed from the possession of a commoner, Ephron, to that of a king, Abraham.
- 19. Although it is clear that these events took place in the land of Canaan, the verse mentions that Sarah was buried there to emphasize that burial anywhere in the Land is meritorious (Haamek Davar).

24.

1-10. The mission to find a wife for Isaac. Abraham's own productive life was coming to an end. Isaac was thirty-seven years old when Sarah died, and Abraham was troubled by the thought that had Isaac been slaughtered at the Akeidah, he would have left no children to succeed him. Therefore, Abraham now took it upon himself to provide for the future by finding a wife for Isaac. But Isaac's mate had to be a worthy successor to his mother; she had to be the next Sarah of the Jewish people, a woman who would be not only a wife and mother, but a Matriarch. To find such a woman. Abraham turned toward his ancestral home, to his and Sarah's family. And to make the selection, he dispatched Eliezer. More than a trusted servant, Eliezer was the "rosh veshivah" of Abraham's household, the one who taught the disciples and exemplified Abraham's way of life. Only such a person had the stature and understanding to be worthy of the heavenly assistance needed to chart the next epoch in the development of the Jewish

1. בַּבּל — With everything. God had given Abraham everything — riches, possessions, honor, longevity, and children. The one thing he lacked was to see his son have children to inherit his status and honor (Ramban).

Rashi notes that the numerical value of this word, 52, is the same as that of 13, son, for all of Abraham's good fortune was worthless to him as long as he had no heir, as he had said to God (15:2), What can You give me, seeing that I am childless? (Akeidas Yitzchak).

2. עבדו זְקֵן בֵּיתוּ — His servant, the elder of his household. Even sixty years before, Eliezer had been Abraham's most trusted servant (see 15:2); now he is not only the senior servant, but the elder of his household (R' Hoffmann).

בכל די לה שוי כעז ידה תחות ירפי: גואקים עלך במימרא דיי אלהא דשמיַא ואלהא דאַרעא דְלַא תְּסֶב אתתא לברי מבנת כנענאי די אנא יתב ביניהון: - אלהן לארעי ולילדותי תיזיל וַתְּפֶב אָתָּתָא לָבָרִי לִיצִחַק: הואמר לה עבדא מאים לא תיבי אתתא למיתי בתרי לארעא הדא האתבא אתיב ית ברה לארעא די נפקתא מתמז: וואמר לה אברהם אסתמר לה דילמא תתיב יַת בַּרִי תַּמַן: זְיַיַ אַלהאַ דשׁמיאַ דִּי דַבְּרָנִי מִבֶּית אַבָּא וּמֵאַרַע יַלדותי ודי מליל לי ודי קיים לי למימר לברר אתו יַת אַרעא הַדָא הוא ישלח מלאכה קַדַמַך וַתַּסֶב אָתַתָא לְבַרִי מַתַּמַן: הואם לא תיבי אתתא למיתי בתרך ותהי זכאה ממומתי דא לחוד ית ברי לא תַתֶב לְתַמַּן: עּ וִשַּׁוּי עַברָא יַת ירָה תּחוֹת יַרכָא דאַבְּרָהָם רְבּוֹגֵה וְקַיִּם לֵה על פַּתְגַמַא הַדֵין: יוּדְבַר עַבְרַא עַשְׂרַא גמלין מגמלי רבונה ואול וכל שפר רבונה בירה וקם ואול לארם די על פָּרַת לְקַרְתַּא דְנַחוֹר: יאוָאַשְׁרֵי גַמְלַיַּא מברא לקרתא עם בארא דמיא לעדן רַמשַא לעדו דּנַפַקו מַליַתַא: יבּוַאַמַר יַיַ אַלַהָה דַּרַבּוֹנִי אַבְרַהַם וַמִּין כְּעַן קַדַמַי יוֹמַא דֵין וְעָבַר טִיבוּ עָם רְבּוֹנִי אַבָּרַהַם: ייַ הַא אַנַא קאָם עַל עִינַא אַנשי ובנת לְמַמְלֵי מַיַּא: ירּוִיהֵי עוּלֵמְתַּא דָּאֵימַר קולתיך ואשתי כעז לה ארכיני אשקי ותימר נַמַלַיך ואף אשת

ג בכל־אַשַר־לָוֹ שַׁים־נַא יַדָּךְ תַּחַת יָרֶכֶי: וָאַשְׁבֵּיעַרְּ ביהוה אלהי השמים נאלהי הארץ אשר לא תקח אשה לבני מבנות הַכַּנַענִי אַשֶּר אַנֹבֵי יוֹשֶׁב בְּקַרְבְּוֹ: כֵּי אַל־אַרצַי וָאַל־מִוֹלַדְתִּי תַּלֵּךְ וַלַקַחָתַ אָשַׁה לְבָנֵי ה לִיצְחֵק: וַיָּאמֵר אֲלֵיוֹ הַעֶבר אוּלֵי לא־תאבה האשה ללכת אחרי אל-הארץ הַוֹּאת הַהַשֵּׁב אַשִּׁיב' אַת־בְּנַרְּ וּ אֱל־הַאָרֶץ אֲשֶׁר־יַצַאתַ מְשֵׁם: וַיָּאמֵר אֱלַיו אַבַרַהַם י השמר לר פורתשיב את־בני שמה: יהוה ו אלהי השּמִים אַשֶּׁר לְקַחַנִי מְבֵּית אַבִי וּמָאַרֵץ מִוּלֶדְתִּי וָאַשֶּׁר דבר־לי ואשר נשבע־לי לאמר לוורער אתו את־הארץ הזאת הוא ישלח מלאכו לפניר ולקחת אשה לבני ה משם: ואם־לא תאבה האשה ללכת אחריד ונקית ֶּם משבעתי זאת רֶק אָת־בָּנִי לָא תַשֵּב שַמַה: נַיַשָּם הַעְבַר אַת־יַדוֹ תַּחַת יַרֶךְ אַבְרָהָם אַדנֵיו וַיִּשַּׁבַע לוֹ עַל־הַדְּבַר ַרָּבֶל וְלֵּבֶר עֲשַׂרָה גָמַלִּים מָגָמַלֵּי אַרנַיוֹ וַיַּבֶּר וְכַל־ - הַזָּה: וַיָּבֶח הַעָּבֶר עֲשַׂרָה גָמַלִּים מָגָמַלֵּי אַרנַיוֹ וַיַּבֶּר וְכַל־ טוּב אַדניו בִּיַדוֹ וַיֹּקָם וַיַּלֶךְ אֵל־אַרַם נַהַרַיִם אַל־עִיר אַ נַחוֹר: וַיַּבְרֵךְ הַגִּמַלֵּים מִחְוּץ לָעִיר אֶל־בְּאֵר הַמָּיִם לְעֵת יַב עָרֶב לָעָת צָאת הַשְּאָבָת: וַיֹּאמָר ו יהוֹה אַלֹהֵי אַדנִי יַּי אַבְרַהַּם הַקָּרָה־נָא לְפַנִי הַיִּוֹם וַעֲשָה־חַּסֶד עם אַדנִי י אַברַהַם: הַנָּה אַנכִי נִצָב עַל־עֵין הַמַּיִם ובָנוֹת אַנְשֵיי יי יר הַעִּיר יִצְאַת לְשָאָב מֵים: וְהַיָּה הַנֵּעָרָ אֲשֶׁר אמֵר אֵלֵיהַ 🗝 הַעִּיר יִצְאַת לְשָאָב מֵים: הַטִּי־נַא כַדַּךְ וָאֶשְׁתֶּה וָאָמָרָה שְׁתֶּה וָגַם־גִּמַלֵּיך אַשְׁקָה

מפורשים בלשון על, ותרגום שלהם עלי עלוהי עליהון, שאין נופל אלל דיבור לשון לי ולו ולהם, אלא אלי אליי אליהם, ותרגום שלהם עמי עמיה עמהון. אבל אלל אמיה לו ולהם: ואשר נשבע לי. בין הבתרים וב"ר שם י; ילק"ש אמירה נופל לשן לי ולו ולהם: ואשר נשבע לי. בין הבתרים וב"ר שם י; ילק"ש ומתרא: רק את בגי וגוי. רק מיטוט הוא, בני אינו חוזר אבל יעקב כן בני פופי לחזור (ב"ר שם): (י) מגמלי אדוניו. נכרין היו משאר גמלים, שהיו יולאין ומומין מפני הגזל שלא ירטו כשדום אחרים (שם יא): וכל טוב אדוניו בידו. שטר מתוה כתב לילחק על כל אשר לו, כדי שיקפלו לשלוח לו בחם (שם): שחר בהרים. בין שתי נהרוח יושבת: (יא) ויברך הגמלים. הרבילם (שם):

תחת ירכי. לפי שהנשבע לריך שיטול בידו חפן של מלוה כגון ספר חורה או מזוה או הפילן (שבוטות לה:), והמילה היחה מלוה ראשונה לו ובאה לו מ"י לער מזוה או הפילן (שבוטות לה:), והמילה היחה מלוה ראשונה לו ובאה לו ע"י לער והיחה חביבה עליו, ונטלה (ב"ר נט:ח): (ז) ה' אלהי השמים אשר לקחני מבית אבי. ולא אמר ואלהי הארץ, ולמעלה (פסוק ג) הוא אומר ואשביעך בה' אלהי השמים ואלהי הארץ. ארץ, שכדגלמיו בפי הבריות, אבל כשלקחני מבית אבי היה אלהי השמים ולא אלהי הארץ, שלא היו באי עולם מכירים בו ושמו לא היה רגיל בארץ (ב"ר שם ח; ספרי האזינו באי עולם מכירים בו ושמו לא היה רגיל בארץ (ב"ר שם ח; ספרי האזינו שבי דבר לי. שבית אבי. מחרן: ומארץ מולדתי, מאור כשדים: ואשר דבר לי. שינו מבית אבר. מלך ומלכי, כמו אשר דבר לי.

תַּחַת יְרֵבּי — Under my thigh. Thigh is a euphemism for the male organ; offspring, too, are described as יוּצָאַי יֶּרֶדְ, lit., coming out of the [father's] thigh (46:26; Exodus 1:5).

Rashi explains why Abraham chose it for use in certifying the oath. One who takes an oath must place his hand on some sacred object, such as a Torah scroll or *tefillin* [see Shevuos 38b]. Because circumcision was the first precept

given to Abraham, and because he fulfilled it through much pain, it was particularly precious to him, so Abraham asked Eliezer to take his oath upon it. *Targum Yonasan* renders similarly; cf. *Tanchuma*.

3. יְאַשְבִּיעֶךְ — And I will have you swear. In view of his advanced age, Abraham feared that he might die before Eliezer's return. Accordingly, the oath assured Abraham

Finding a all that was his: "Place now your hand under my thigh, 3 And I will have you swear by HASHEM Wife for God of heaven and God of earth, that you not take a wife for my son from the daughters of the Isaac Canaanites, among whom I dwell. 4 Rather, to my land and to my kindred shall you go and take a wife for mu son for Isaac."

5 The semant said to him: "Perhaps the woman shall not wish to follow me to this land: shall I take your son back to the land from which you departed?" 6 Abraham answered him. 'Beware not to return my son to there. 7 HASHEM, God of heaven. Who took me from the house of my father and from the land of mu birth: Who spoke concerning me, and Who swore to me saying To your offspring will I give this land,' He will send His angel before you, and you will take a wife for my son from there. 8 But if the woman will not wish to follow you, you shall then be absolved of this oath of mine. However, do not return my son to there."

9 So the servant placed his hand under the thigh of Abraham his master and swore to him regarding this matter. 10 Then the servant took ten camels of his master's camels and set out with all the bountu of his master in his hand and made his way to Aram Naharaim Fliezer's to the city of Nahor. 11 He made the camels kneel down outside the city towards a well of Criteria water at evening time, the time when women come out to draw. 12 And he said, "HASHEM, God of mu master Abraham, may You so arrange it for me this day that You do kindness with my master Abraham. 13 See, I stand here by the spring of water and the daughters of the townsmen come out to draw. 14 Let it be that the maiden to whom I shall say, 'Please tip over your jug so I may drink,' and who replies, 'Drink, and I will even water your camels.'

that his plan would be carried out even in his absence, because he knew that Isaac would follow Eliezer's counsel (Ramban to v. 1).

Although he did not doubt Eliezer's loyalty, Abraham recognized that human beings have enormous reservoirs of strength to draw upon in times of crisis - but only if they are determined to persevere. By imposing the oath, Abraham guaranteed that Eliezer would persist in his mission, even if it seemed to have limited chances of success (Shem MiShmuel).

הבנעני — From the daughters of the Canaanites. The rejection of the Canaanites could not have been based on their idol worship, because Abraham's family in Charan worshiped idols, as well. Rather, Abraham was motivated by the moral degeneracy of the Canaanites, Idolatry is an intellectual perversion, and as such it can be remedied, but a lack of morality, ethics, and modesty affects a person's entire nature, and disqualifies a woman from being the mate of an Isaac (R' Hirsch, based on Drashos HaRan).

5-9. Eliezer did not doubt that he would find a suitable mate who would consent to marry Isaac, but he was afraid that she might not want to leave her family to go with him - hence his question as to whether Isaac could go to Charan (R' Hoffmann). Abraham refused because he would not let Isaac lose the special sanctity with which he had been invested when he was brought as an עולה תמימה, an offering completely devoted to God (Pesikta Zutresa); thus he emphasized that Isaac was on no account to leave the land that God had promised to his descendants (Radak). While refusing this permission, Abraham assured Eliezer that God would bless his mission with success.

10. וְכָּל־טוּב אֶדנָיוּ — With all the bounty of his master. In order

to influence his relatives to allow their daughter to marry Isaac, Abraham wrote over all of his fortune to Isaac and gave Eliezer the deed to show to the prospective in-laws (Rashi).

ארם נהרים — Aram Naharaim [lit., Aram of the pair of rivers]. The country was so called because it was situated between two rivers [the Euphrates and the Tigris] (Rashi).

11-14. Eliezer's criteria. Eliezer was not interested in a wealthy girl for Isaac. He preferred someone of modest means, the kind who would go to draw water herself, not have servants do it for her (Malbirn). Furthermore, since he was apprehensive that the girl's family might refuse to let her leave home for a marriage in a distant land, he proposed the following test in order that Abraham's relations would recognize God's hand in the ensuing events, and feel compelled to allow their daughter to leave home.

Furthermore, it is clear from the circumstances of the test [see below] that Eliezer would not even be influenced by miracles, only by the character of the girl.

13. נצב על־עין המים — Stand here by the spring of water. Eliezer wanted to see how the girl would behave away from her home atmosphere, so that he would have a better perspective on her character. For at the well, the girl would be natural and act in accordance with her own character. At home, however, her behavior might well reflect the constraints of her family's orders or expectations (Chizkuni).

14. וְאָמֶרָה שְׁתָה וְגָם־גְמֶלֵיךְ אַשְּקָה — And who replies, 'Drink, and I will even water your carnels.' Thus, her response will go beyond my request, and she will offer all that is needed

R' Moshe Feinstein noted that in Rebecca's initial response to Eliezer, she said nothing about watering the animals (v. יתה זמנתא לעברה ליצחק ובה אירע ארי עבדת טיבו עם רבוני: טו והוה הוא עד לא שיצי למללא והא רבקה נפקת דאתילירת לבתואל בר מלכה אתת נחור אחוהי דאברהם וקולתה על כתפה: סוועולמתא שפירת חיזו (נ״א שפירא למחזי) לחדא בתלתא וגבר לא ידעה ונחתת לעינא ומלת קולתה וסלקת: יורהט עברא לקדמותה ואמר אשקיני (נ״א אַטעמני) כען זעיר מיא מקולתיר: יהואמרת אשת רבוני ואוחיאת ואחיתת קולתה על ידה ואשקתה: יטושיציאת לאַשְקיותה וַאַמרת אף לגמליר אמלי עד די ספקון למשתי: בואוחיאת ונפצת קוּלְתַהּ לְבֵית שַקיא וּרְהַטֶּת עוד לבירא לממלי ומלת לכל גמלוהי: כא וגברא שהי בָה מִסְתַּבֶּל שַתִיק לְמִידֵע הַאַצלַח יי ארחה אם לא: ככוחוה כד ספיקו גמליא לְמַשַּׁתֵי וּנְסֵיב גַבָרָא קַרַשַּׁא דַדְהַבא תקלא מתקלה ותריו שיריו על ידהא מַתְקֵל עַשַּר סִלְעִין דַּהַבָּא מַתְקַלְהוּן: בג וַאֲמַר בַּת מַן אַתִּ חַוִּי כַעַן לִי הַאִית בֵּית אַבוּךְ אַתַר כַּשַׁר לַנָא לִמְבַת: כּרַנַאַמרת לַה בַּת בָּתוּאֵל אַנַא בַּר מִלְכַּה דִּילֵידַת לנחור: כהואמרת לה אף תבנא אף פסתא סגי עמנא אף אתר פשר למבת:

אֹתָה הֹבַּחְתָּ לְעַבְרָּךְ לְיִצְחָׁק וּבָה אֵבַע בֵּי־עַשִּית חֵסֵר ט עם־אדני: ויהי־הוא טרם כלה לדבר והנה רבקה יצאת אשר ילדה לבתואל בו־מִלבה אַשֶּׁת נַחור אַחִי ש אברהם וכדה על־שכמה: והנער טבת מראה מאד בתולה ואיש לא ידעה ותרד העינה ותמלא כבה י וַתַעַל: וַיַּרַץ הַעָבֶד לִקָּרָאתָה וַיֹּאמֶר הַגִּמִיאֵינִי נֵא מִעַט־ יַּ מַיָם מְכַּדֵּה: וַתִּאמֵר שָׁתֵה אַדֹנֵי וַתִּמַהֵּר וַתֹּרֵד כַּדַּה על־ י יַדָה וַתַשְקָהוּ: וַתְּבֵל לְהַשְקתוֹ וַתֹאמר גַם לֹגמלֵיה ַ אַשאב עד אם־כּלוּ לְשַׁתַּת: וַתַּמַהַר וַתַּעַר כַּדָּה אַל־ השקת ותרץ עוד אל-הבאר לשאב ותשאב לכל-בא גמליו: והאיש משתאה לה מחליש לבעת ההצליח בכ יהוה דַרָבוֹ אָם־לָא: וַיָּהִי בַּאֲשֶׁר כַּלִּוּ הַגַּמֵלִים לְשׁתְּוֹת ַנְיָקָח הָאִישׁ נֵזֶם זַהָּב בֵּקַע מִשְׁקַלוּ וּשְׁנֵי צִמִידִים עַל־ בג ידיה עשרה זהב משַקלם: נַיֹּאמֵר בַּת־מִי אַתּ הַגִּידִי נַא בר לֵי הֲנִישׁ בֵּית־אָבֶיךּ מָקוֹם לֻנוּ לָלִין: וַתְּאמֶר אֵלָּיו בַּת־ בה בתואל אַנְכִי בּוֹ־מִלְכַּה אָשֶׁר יֵלְדֵה לְנַחוֹר: וַתְּאמֶר אַלֿיו גַם־תַבֶן גַם־מַסְפּוֹא רַב עַמַנוּ גַם־מַקוֹם לַלְוּן:

של עיקר היסוד, כגון משתאה (מגזרת שאה), משתולל (ישטיה נטיטו) מגזרת שולל, וישחומם (שס טז) מגזרת שממה, וישמת חקות עמרי (מיכה ונטו) מגזרת וישמת, הישתאה וכשם שאחה, וכשם שאחה וכשם מקות עמרי (מיכה ונטו) מגזרת ושמת, וישמת הקות עמרי (מיכה ונטו) מגזרת ושמה, וכשם שאחת מולא לשון משומם באדם כבהל ונאלם ובעל מתשבות, כמו על יומו נשמו אחרונים (איוב יחיב) שומו שמים (ירמיה ב:יב) אשחומם כשנה חדא (דכיאל דיטו), כך חפרש לשון שאייה באדם בהול ובעל מחשבות. ואוקלום תרגם לשון שהייה, וגברא שהי, שוהא ועומד במקום אחד לראות ההלליח הי דרכו. ואין לתרגם שתי, שהרי אינו לשון שחיה, שאין אל"ף נופלת בלשון שחיה: משתאה לה. משחומם עליה, כמו אמרי לי אחי הוא (לעיל כ:יג), וכמו וישאלו אכשי המקום לאשתו (כהלן כו:ו): (בב) בקע. רמו לשקלי ישראל בקע לגלגת (תרגום ליות): ושגי צמודרים. רמו לשני לוחות מלוחדות (ב"ר סוו): עשרה דהב משקלם. לפי שהיה בטות בזכותו של אברהם שהלליח הקב"ה דרכו (כרב"ח): ללין. ליה לתח, לין שם דבר. והיא אמרה וגם מקום ללון, כמה לינות (פ"ר שם): (בב) בתואל. השיבתו על ראשון ראשון ועל אחרון אחרון (כלה רבתי "ד): (בה) בתואל. השיבתו של לאמון ראשון ועל אחרון למרון (כלה רבתי פ"ד): (בה) בתושה. כל מאכל בגמלים קרוי מספוא, כגון עלה ושלה (בון שוברים (סוטה כו): במופה מו). ושעורים (סוטה כו):

(יד) אותה הובחת. ראויה היא לו, שההא גומלת מסדים וכדאי היא ליכנם כביסו לל מכרהם (ע" יכמות שט.). ולשון הוכחם ביררם, אפרובי"ר בלש"ז: ובה אדע. לשון מחדיב, הודע לי בה בי עשית חסד. אם מהיה ממשפחתו והוגנת לו אדע כי שית מסד: (טז) בתולה. ממקום כחולים: ואיש לא ידעה. שלא כדרכה. לפי שבית חסד: (טז) בתולה. ממקום כחולים: ואיש לא ידעה. שלא כדרכה. לפי שבנות הכנענים היו משמרות מקום כחולים: ואיש לא ידעה. שלא כדרכה. לפי שנות המכי מל שבניה מכל (ב"ר ס:ם): (יז) וידץ העבד לקראתה. לפי שראה שעלו המים לקראתה (שם): הגמיאיני נא. לשון גמיעה (שבת עז.), הומ"ר בלע"ז: (יח) ותרד בדה. מעל שכמה: (יט) עד אם בלו. הרי אם משמש בלשון אשר: אם בלו. ת"א די מפקון, שזו היא גמר שחייםן כששתו לכלי לו נעצודה זרה עב.). ומקרא של ודומה, הפתרה מכל אל כלי (פעודה זרה עב.). ומקרא של ודומה, והרבה יש כלשון משה, המשרה מכל אל כלי (פעודה זרה עב.). ומקרא של ודומה, חלול שר שופים נה הגמלים: (בא) משתאה. לשון שליה, כמו שלו ערים, תשאה מלולה ששתאה. משתאה. משומה במ"ז של משחאה, מאן לך שממה במ"ז של משחאה, מאין לך שממה (ישוד לה משפחת הברה בין מדה ברו קרוב להללית, אכל חיבה שחלת ישודה בין ומדכרם כלשו מתפעל שלין מ"ג מפרידה בין מיל מחלה בין מחלת ישודה בין מדה בין ומדכרם כלשו מתפעל שלין מ"ג מפכידה בין מחלת ישודה בין ומדכרם כלשו מתפעל שלין מ"ג מפכידה בין מיל מחלה בין מחלת ישודה בין מחלת ישודה בין ומדכרם כלשו מתפעל שלין מ"ג מפכידה בין מחלת ישודה בין מחלת ישודה בין ומדכרם כלשו מתפעל שלין מ"ג מפכידה בין שחלת ישודה בין מחלת ישודה בין מתלבת בין מחלת ישודה בין מידה ש"ל משתה במ"ל אין מדר בין מחלת ישודה בין מידה של"ו ביות אוביה בין מידה ש"ץ ומדר בין מחלבת בין מידה של"ו בין מחלבת בין מודה בין מודה בין מידה של"ו בשרה בין מידה בין מודה בין מידה של"ו

18). She spoke only about bringing water for him, and then went ahead and drew water for the camels. HaRav Feinstein explained that it was second nature to Rebecca that another's needs should be provided for, so great was her kindness. That his camels had to be watered was so obvious that she saw no need to say she would do it (*Igros Moshe, Orach Chaim II* responsum 52).

Ordinarily it is forbidden to base one's actions on omens, such as Eliezer's request that a girl's behavior would be a sign for him. This prohibition, however, applies only to

omens unrelated to the choice being made, such as saying that if the sun shines tomorrow it is a sign that I should marry this woman. In Eliezer's case, his omen was appropriate to his mission: Since the Matriarch of Israel had to be a woman of kindness and sensitivity, Eliezer was looking not for omens but for proof of her qualifications (Ran, Chullin 95b). In this regard, R' Yitzchok Zev Soloveitchik noted that even though Eliezer was to see a miracle performed for Rebecca (see v. 16), that did not suffice for him. The test of a mother of the Jewish people had to be kindness, not miracles.

Rebecca is

the Test

her will You have designated for Your servant, for Isaac; and may I know through her that You have done kindness with my master."

<sup>15</sup> And it was when he had not yet finished speaking that suddenly Rebecca was coming out — she who had been bom to Bethuel the son of Milcah the wife of Nahor, brother of Abraham — with her jug upon her shoulder. <sup>16</sup> Now the maiden was very fair to look upon; a virgin whom no man had known. She descended to the spring, filled her jug and ascended. <sup>17</sup> The servant ran towards her and said, "Let me sip, if you please, a little water from your jug." <sup>18</sup> She said, "Drink, mu lord." and quickly she lowered her jug to her hand and gave him drink.

<sup>19</sup> When she finished giving him drink, she said, "I will draw water even for your camels until they have finished drinking." <sup>20</sup> So she hurried and emptied her jug into the trough and kept running to the well to draw water; and she drew for all his camels. <sup>21</sup> The man was astonished at her, reflecting silently to know whether HASHEM had made his journey successful or not. <sup>22</sup> And it was, when the camels had finished drinking, the man took a golden nose ring, its weight was a beka, and two bracelets on her arms, ten gold shekels was their weight. <sup>23</sup> And he said, "Whose daughter are you? Pray tell me. Is there room in your father's house for us to spend the night?"

<sup>24</sup> She said to him, "I am the daughter of Bethuel the son of Milcah whom she bore to Nahor."
<sup>25</sup> And she said to him, "Even straw and feed is plentiful with us as well as place to lodge."

- 15. So swift was the Divine response to Eliezer's petition that while he was still in the midst of his supplication, Providence had already caused Rebecca to leave her house and go to the well. R' Hirsch notes how wonderfully God granted Abraham's wish that Isaac have a wife from his own family. Bethuel's father was Abraham's brother, and his mother was both a niece of Abraham and a sister of Sarah. It is likely, too, that the Torah mentions these facts to suggest that Rebecca inherited the character traits of Abraham's family.
- 16. וְתְּמֵלֵא בַּדָּה וְתָּעֵל [She] filled her jug and ascended. Unlike the other girls at the well, who wasted their time in idle chatter and gossip, Rebecca did her task quickly and without delay; she filled her jug and immediately ascended (Minchah Belulah).

The Midrash interprets the "ascent" of this phrase as a reference not to Rebecca, but to the water, rendering she filled her jug and it [the water] ascended to meet her. So great was her virtue that a miracle happened when she came to the well.

- 18. Rebecca is equal to the test. Rebecca acted in a most exalted manner: She lowered the jug herself to spare Eliezer the effort, and ישַקְּיהוּ, she actually brought the jug near his mouth, so he would not even have to hold it. Furthermore, she did not say at this point that she would water the camels sa well, because if Eliezer had known, he might want to drink too quickly or too little, to spare her the extra effort. So she let him think that all she would do was give him a bit of water (Or HaChaim).
- 19. בַּמ לְגַמֵּלְיךְ אֶשְאָב. I will draw water even for your camels. Now the miracle of the ascending water stopped; she had to draw all the water for the camels through sheer physical exertion, and this was the great proof of her kindness (Ramban). The translator of R' Hirsch's commentary notes that in their first drink, ten camels would consume at least 140 gallons of water! That Rebecca would undertake such a strenuous task so eagerly for a total stranger is a supreme indica-

tion of her sterling character.

Kedushas Levi suggests that her offer to draw the water rather than water them one by one was an indication of compassion. If she were to give water directly to the camels, how could she choose which to water first? Therefore, she kept pouring water into the trough so they could all drink at once, and she continued drawing water until they were finished drinking.

- 20. וַּהַרֶּץ עוּד אֶל־הַבְּאֵר And kept running to the well. A Rebecca runs eagerly when she performs an act of kindness, as Abraham did when he was providing for his guests (see 18:7), a further sign of her suitability to join Abraham's household.
- 21. מְשְׁחָאָה לְּה Was astonished at her. Eliezer was amazed at the immediate fulfillment of his prayer, which surpassed all his expectations (R' Hirsch) . . . and he waited to learn whether she was of Abraham's family (Rashi).

Although courtesy dictated that he try to stop her from exerting herself so much on his behalf, he remained silent because he realized that God might be showing him that his mission was successful (Sfomo).

- 22. So confident was Eliezer that God had intervened to show him Isaac's future bride that he presented her with these lavish gifts even before asking her who she was. The gifts, which he had prepared beforehand, alluded to the destiny of her future offspring. The beka is a half-shekel, which symbolized the amount that every Jew would contribute for the Sanctuary every year; the two bracelets symbolized the two Tablets of the Law; and their weight of ten shekels symbolized the Ten Commandments (Rashi).
- **23.** Even before receiving an answer about her family's identity, Eliezer asked if he could lodge with them. Apparently he was so impressed with Rebecca that he wished to enjoy the hospitality of this generous family, even if it was not related to Abraham (*Da'as Sofrim*).
- 25. In keeping with her previous display of giving more than

כווכרע גברא וסגיד קדם יי: כוואמר פריה יי אלהא דרפוני אברהם די לא מנע טיבותה וקושטה מז רבוני אנא בַּאוֹרַח תַּקנא דַברני יי לבית אחי רבוני: פחורהטת עולמתא וחויאת לבית אמה כפתגמיא האלין: כטולרבקה אחא ושמה לבן ורהט לבן לגברא לברא לִעִינַא: לּוַהַנָה כַּד חַוָא יַת קַדְשַא וִיַת שיריא על ידי אחתה וכד שמע ית פתגמי רבקה אחתה למימר כדיו מליל עמִי גַבָּרָא וַאָתָא לוַת גברא והא קאם עלוי גמליא על עינא: לאואמר עול בָּרִיכַא דַייַ לְמַא אַתּ קאָם בּברא ואנא פניתי ביתא ואתר כשר לגמליא: לכועל גברא לביתא ושרא גמליא ויהב תבנא וכסתא לגמליא ומיא לאסחאה רגלוהי וַרָגָלֵי גָבָרַיַּא דָעַמָּה: לּגַוְשַׁוּיאוּ קַדְמוֹהי למיכל ואמר לא איכול עד דאמלל פָּתָנָמָי וַאֲמַר מַלֵּל: לרוַאַמַר עבדא דאַברהם אַנא: להֹנִינַ בּריה ית רבּוני לחדא ורבא ויהב לה עאז ותוריז וכסף ודהב ועבדין ואמהן וגמלין וחמרין: אַנִילַידַת שַּׁרָה אָתַת רְבּוֹנָי בַר לְרְבּוֹנָי בתר דסיבת ויהב לה ית כל דילה: לוּוְקָיִים עַלֵי רְבּוֹנִי לְמֵימֵר לַא תְּקָב אַתַּתָא לָבָרִי מִבָּנַת כְּנַעַנַאַי דִּי אַנַא יתב בארעהון: להאלהן לבית אבא תזיל ולזרעיתי ותסב אתתא לברי:

ירנעיבויבו ויפד האיש וישתחו ליהוה: \* ויאמר ברוך יהוה אלהי ארני אברהם אַשַּר לא־עוב חַסְדֵּו וַאֲמְתַּוֹ מֵעָם אַדנִי <sub>בת</sub> אנכי בדרד נחני יהוה בית אחי אדני: וַמַּרֵץ הַנַּעַר וַתַּגַּד בט לבית אמה כַּדְבַרִים הַאֵּלֶה: וּלְרָבְקָה אָח וּשְׁמִוּ לְבַן לבן אל-האיש החוצה אל-העין: וַיָהִי ו כָּרָאַת 5 וּיֹרִץ לבן את־הנום ואת־הצמדים על־ידי אחתו וכשמעו את־ דברי רבקה אחתו לאמר כה-דבר אלי האיש ויבא לא אַל־הַאָּישׁ וָהָנֵּה עֹמֵד עַל־הַגַּמַלִּים על־הַעֵיוַ: וּיּאמר בוא ברור יהוה למה תעמד בחוץ ואנכי פניתי הבית לב ומקום לגמלים: ויבא האיש הביתה ויפתח הגמלים ויתו תבו ומספוא לגמלים ומים לרחץ רגליו ורגלי יינשם כי לג האנשים אשר אתו: °ויישם לפניו לאכל ויאמר לא ל עַד אָם־דָבַּרָתִי דָבַרָי וַיָּאמֵר דַבַּר: וַיֹּאמֵר עַבֶּד יַּלָּאמָר בַּבָּר: וַיֹּאמֵר עַבֶּד לה אַבַרַהַם אַנַכִי: וַיהוֹה בָּרַךְ אֵת־אָדנֵי מִאָד וַיָּגַדֵּל וַיָּתֵן־לוֹוֹ 🚓 אַבַרַהָם אַנַכִי: צאן ובקר וכסף וזהב ועבדם ושפחת וגמלים וחמרים: לּ וַתַּלֶד שַרַה אָשָת אַדנִי בַן לַאדנִי אַחַרִי וְקַנַתָה וַיִּתַן־לָוֹ 🕁 ל את־כּל־אַשר־לוּ: וַיַּשׁבּעני אַדני לאמר לא־תקח אַשַּה לי לבני מַבַּנוֹת הַכַּנַעַנִי אֲשֵׁר אַנֹכֵי ישֵׁב בָּאַרְצְוֹ: אָם־לָא אל-בית-אבי תלך ואל-משפחתי ולקחת אשה לבני:

עליהם (לעיל יח:ח) לשמשם: (לא) פניתי הבית. מעבודת כוכבים (נ"ר שם): (לב) ויפתח. החיר זמם שלהם, שהיה סוחם את פיהם שלא ירעו בדרך כשדות אחרים (נ"ר ס:ח): (לג) ער אם רברתי. הרי אם משמש בלשון אשר ובלשון כי, כמו עד כי יבא שילה (להלן מט:י). וזהו שאמרו חז"ל כי משמש כד' לשוטת, והאחד אי, והוא אם (כ"ה ג.): (לו) ויתן לו את בל אשר לו. שער מחנה הראה להם (פדר"א פע"ז): (לו) לא תקח אשה לבני מבנות הכנעני. אם לא חלך חחלה אל כיח אבי ולא

י (בז) בדרך. דרך המזומן [ם"א המיומן], דרך הישר (אונקלום), באומו דרך שהייםי לריך. וכן כל בי"ח ולמ"ד וה"א המשמשים בראש החיבה ונקודים בפח"ח מדברים בדבר הפשוט שנזכר כבר במקום אחר או שהוא מבורר וניכר באיזו הוא מדבר: (בח) לבית אמה. דרך הנשים היחה להיוח להן ביח לישב בו למלאכמן, ואין הבח מגדח אלא לאחה (ב"ר ס:ז): (בט) וירץ. למה רץ ועל מה רץ, ויהי כראוח את הנוס, אמר, עשיר הוא זה. וכון עינו בממוז: (ל) ועומד) על הגמלים. לשמרו. כמו והוא שומד

Eliezer asked of her, she responded to his request for personal lodging by saying that she would provide for his camels, as well.

27. קרוּך ה' Blessed is Hashem. Eliezer's expression of gratitude revealed his own stature as Abraham's prime disciple and the master of his household. Everything that had happened, he ascribed to the grace of God, and made clear that it was not in his merit, but in Abraham's. Haamek Davar comments that he refers to the God of my master Abraham, because Abraham was the first to proclaim Him.

Perceptively, Eliezer speaks of kindness and truth, because it is important for the two to come together. Kindness alone can be harmful, because it can cause someone to give in to the wishes of the one he loves, even in cases where it is wrong. Therefore, truth must regulate kindness to prevent it

from going astray (R' Hirsch).

אָבּנִי — As for me. Although I am but Abraham's servant, far away from him and his land, God has guided me and brought me directly to my destination (Da'as Sofrim).

**28-31. Laban.** The Torah introduces us to Rebecca's family, where it seems that her father played little role, and her brother, Laban, was dominant. In those days, the women had separate houses where they did their work, and since a daughter naturally confides only in her mother, Rebecca ran and told her mother about her encounter at the well. Once the family heard the news, Laban took charge. From the profound influence he exercised in the household it would appear that he was either the only son or the oldest (*R' Hoffmann*).

Following the Midrashic perspective, Rashi interprets La-

<sup>26</sup> So the man bowed low and prostrated himself to HASHEM. <sup>27</sup> He said, "Blessed is HASHEM, God of my master Abraham, Who has not withheld His kindness and truth from my master. As for me, HASHEM has guided me on the way to the house of my master's brothers."

Laban

<sup>28</sup> The maiden ran and told her mother's household according to these events. <sup>29</sup> Rebecca had a brother whose name was Laban: Laban ran to the man, outside to the spring. <sup>30</sup> For upon seeing the nose ring, and the bracelets on his sister's hands, and upon his hearing his sister Rebecca's words, saying, "Thus has the man spoken to me," he approached the man, who was still standing by the camels by the spring. <sup>31</sup> He said, "Come, O blessed of HASHEM! Why should you stand outside when I have cleared the house, and place for the camels?"

<sup>32</sup> So the man entered the house, and unmuzzled the camels. He gave straw and feed for the The Reca-camels, and water to bathe his feet and the feet of the men who were with him. <sup>33</sup> Food was set pitulation before him, but he said, "I will not eat until I have spoken my piece."

And he said, "Speak."

<sup>34</sup> Then he said, "A servant of Abraham am I. <sup>35</sup> HASHEM has greatly blessed my master, and he prospered; He has given him flocks, cattle, silver and gold, servants and maid-servants, camels and donkeys. <sup>36</sup> Sarah, my master's wife, bore my master a son after she had grown old, and he gave him all that he possesses. <sup>37</sup> And my master had me take an oath saying, 'Do not take a wife for my son from the daughters of the Canaanites in whose land I dwell. <sup>38</sup> Unless you go to my father's house and to my family and take a wife for my son.'

ban's character, as it reveals itself later in his relations with Jacob, as being motivated by greed. This is in accord with the principle of the Sages — and indeed, the approach that people generally take in dealing with others — that wicked people should be assumed to act wickedly, even when their actions seem on the surface to be virtuous. Conversely, people who are known to be righteous should always be given the benefit of the doubt, even when they seem to be acting improperly. Thus, upon hearing that the stranger was the servant of Abraham and that he was dispensing such lavish gifts. Laban assumed that he surely had gifts for the rest of the family — and if Eliezer had given Rebecca, a mere child, such extravagant gifts, just imagine what lay in store for Laban! Therefore, without showing his father the least courtesy, Laban dashed to the waiting servant and sanctimoniously tried to ingratiate himself with the wealthy and generous Eliezer.

Ramban, however, interprets Laban's character in the context of this passage as basically straightforward and honorable, since there is nothing up to this point in the narrative that suggests otherwise.

- 32. יְיִּמְהֵּח הַגְּמְלִים And unmuzzled the camels. Abraham's livestock were muzzled whenever they were away from home, so that they could not graze in other people's fields (Rashi; Midrash).
- 33. ער אַם־דְּבְּרְתִּי דְּבֶּרְתִּי Until I have spoken my piece. Since Eliezer still did not know if the girl would consent to follow him to Canaan, he resolved not to eat until the matter was settled beyond a doubt (Rashbam).
- **33-39.** The recapitulation. Eliezer allowed Laban to provide for the camels and the servants who accompanied him, but he refused to eat anything himself until he had

completed his mission by securing the family's consent for the marriage. Eliezer repeated the whole story in order to convince them that God willed this marriage, thus delicately suggesting that it was not in their power to prevent it (Radak). That he did so is to be expected; what is surprising is that the Torah, which is so sparing of words, records Eliezer's entire recapitulation. The Sages exclaimed: יַּפְיּ פּתוּרְיָחִן שֶׁל עַבְּרִי אָבוּח לְפְנִי הַּמְּקוֹם מְתּוּרְיָחִן שֶׁל בְּנִיהְּת v. The ordinary conversation of the Patriarchs' servants is more pleasing before God than even the teachings of their children, for Eliezer's full account of his journey is recorded in the Torah, whereas many important halachic principles can be derived only from textual allusions. From Eliezer's subtle changes in recounting the episode, the expositors have perceived both great ethical messages and his own wisdom.

He began by saying what to him was the greatest mark of distinction that a human being could claim: A servant of Abraham am I. Thus he established his credentials as a God-fearing man of integrity, for no one could be a disciple of Abraham without being touched by his greatness and high moral caliber. With feeling and enthusiasm, Eliezer went on to tell his hosts about Abraham's miracle-filled life (vs. 35-36), thus summarizing Abraham's life and accomplishment (Da'as Sofrim).

37: יְשְׁבְּעֵנִי אָרֹנִי. — And my master had me take an oath. I am here only because of the oath; there is no shortage of women in my country, but my master rejects them (Radak; Síomo). His mention of the oath was also to explain why he could not eat with them. Since he had taken an oath, he had to set everything aside until he had fulfilled his commitment (Akeidas Yitzchak).

בּאָרְצוּ — In whose land. As an example of the many slight, but significant changes in Eliezer's narrative, R' Hirsch notes

לטואמרית לרבוני מאים לא תזיל אַתַתא בַּתרַי: מואמר לי יי די פלחית קדמוהי ישלח מלאכה עמר ויצלח אַרַחַרְ וַתְּטָב אַתַתא לברי מזרעיתי וּמבּית אַבּא: מא בכן תהי זכי (נ״א זכּא) ממומתי ארי תהר לורעיתי ואם לא יתנון לה ותהי זכי ממומתי: מבואתית (נ״א ואתיתי) יומא דין לעינא ואמרית יי אלהא דרבוני אברהם אם אית כעו רענא קדמר לאצלחא ארחי די אנא אזל עלה: מג הא אנא קאם על עינא דמיא ותהי עולמתא דתפוק לממלי ואֶימֶר לַהּ אַשְּקִינִי כָעַן וְעֵיר מַיַּא מַקּוּלְתִיך: מר וָתִימַר לִי אַף אַתּ אשת וַאַף לַגַמַלֵיך אַמְלִי הִיא אָתִּתָא דְּוַמִּין יִיַ לבר רבוני: מהאַנא עד לא שיציתי למללא עם לבי והא רבקה נפקת וקולתה על כתפה ונחתת לעינא ומלת ואַמרית לַה אַשקיני כען: מוואוחיאת וַאַחִיתַת קּוּלְתָה מִנַּה וַאֲמֶרַת אֲשָׁתַּ וָאַף גמליך אשקי ושתיתי ואף גמליא אַשָּקיאַת: מוּושָאֵלִית יַתַהּ וַאֲמַרִית בַּת מו אַתּ וַאַמַרת בַּת בּתוּאל בּר נחור דּילֵידַת לַהּ מִלְכַּה וְשַׁוֵּיתִי קַדַשַא עַל אפה ושיריא על ידהא: מחוכרעית וּסְגַּדִית קַדַם יִיַ וּבַרֶכִית יַת יִיַ אַלְהָהּ דרבוני אַברהַם דַּדַבּרני באורח קשוט למטב ית בת אחוהי דרבוני לברה: מטוכען אם איתיכון עבדין טיבו וקשוט עם רבוני חוו לי ואם לא חוו לי ואתפני על יַמִינַא או על שַמַאלַא: נואַתִיב לַבַן וּבַתוּאֵל וַאָמַרוּ מוְ קַדַם יִיַ נְפַק פִּתְנַמַא לֵית אַנַחָנָא יָכִלִין לְמַלֶּלֶא עִמָּךְ בִּישׁ אוֹ טַב: נאַ הַא רִבְקָה קַדַמַף דָּבַר וְאָזֵיל וּתִהֵי

לטים ואמר אַל־אַרני אַלֵי לִא־תֶלֶךְ הַאָשָה אַחַרֵי: נַיָּאמֶר אַלֵי יהוֹה אֵשֶר־הִתְהַלֵּכְתִי לְפָנֵיו יִשְׁלֵח מַלְאַכִּו אָתַר וָהָצַלִים דַּרָבֶּר וַלַקַחָתַ אָשַׁהֹ לְבָנִי מִמְּשִׁפַּחְתִּי וּמְבֵּית מא אבי: אז תַנַקָה מַאַלַתִּי כִּי תַבוֹא אֱל־מִשְׁפַּחָתֵי וָאָם־לָא מבּ יִתַנוֹ לֶדְ וָהַיֵּיתַ נַקִּי מָאַלַתֵי: וָאַבָא הַיִּוֹם אֵל־הָעָיַן וָאמַׁר יהוה אַלהֵי אָרנִי אַבְרַהַם אָם־יֵשְׁרְ־נַּא' מַצְלֵיחַ דַּרְבָּי מג אשר אַנכי הלַך עַלֵיהַ: הנָה אַנכי נָצָב עַל־עֵין הַמֵּיִם והיה העלמה היצאת לשאב ואמרתי אליה השקיני־ מר נָא מְעַט־מַיִם מִכַּדֵּך: וְאָמְרָה אַלֵי גַם־אַתָּה שְׁמֵׁה וְגַם לגמליר אַשָאַב הַוא הַאָשָׁה אַשַר־הֹכִיחַ יהוה לְבָן־ מה אדני: אני טרם אבלה לדבר אל־לבי והנה רבקה יצאת וכַדָּה עַל־שָׁכְמָה וַתֵּרֶד הַעַינָה וַתִּשְׁאַב וַאמֵר מ אַלֵּיה הַשְּׁקִינִי נָא: וַתִּמְהֶר וַתַּוֹרֵד כַּדָה מעלֵיה וַתִּאמֵר שְׁתֶּה וְגַם־גָּמַלֵּיך אַשְׁקָה וַאֶּשְׁתִּ וְגַם הַגִּמַלִים הְשַׁקַתַה: מו וָאֶשָאַל אתָה וַאמַר בַּת־מִי אַתָּ וַתֹּאמֵר בַּת־בִּתוּאֵל מוּ וַאָשָאַל אתָה וַאמַר בּן־נַחור אַשר יַלְדָה־לִּוֹ מִלְבָה וַאֲשָׁם הַנַּוֹם עַל־אַפַּה מח וָהַצְּמִידִים עַל־יַדִיהַ: וַאָּקָּד וַאֲשְׁתַּחֵוָה לֵיהוָה וַאַבַרְׁךְ אַת־יהוה אַלהֵי אַרנִי אַבְרַהַם אַשֵּר הִנְחַנִי בְּדֵרֶךְ מש אֱמֶת לָקַחַת אֶת־בַּת־אֶחִי אָדֹנִי לִבְנְוֹ: וְעַמַּה אִם־ יֶשְׁבֶּם עשִׁים חֱסֶר וֵאֲמֵת אֵת־אַרנִי הַגָּידוּ לֵי וִאִם־לֹא ַ הַגָּידוּ לִּי וִאָפְנָה עַל־יַמִין אָוֹ עַל־שָׂמָאל: וַיַּעַן לַבָּן הַ הַגָּידוּ לִי וִאָפָנָה עַל־יַמִין אָוֹ וּבָתוּאֵל וַיָּאמְרוּ מֵיהוָה יַצַא הַדַּבֵר לָא נוּכַל דַבֵּר אַלֵיךּ רֵע אוֹ־טָוֹב: הָנֵּה־רָבָקָה לְפָנֵיךּ קַח וָלֵךְ וּתְהֵי 🗚 🖈 אַ

מדבר בלשון עבר, ויכול לכחוב טרם כליחי, ופעמים שמדבר בלשון עחיד, כמו כי אמר איוב (איוב א:ה) הרי לשון עבר, ככה יעשה איוב (שם) הרי לשון עחיד, ופירוש שניהם לשון הוה, כי אומר היה איוב אולי חטאו בכי וגו' (שם) והיה עושה כך: (מז) שניהם לשון הוה, כי אומר היה איוב אולי חטאו בכי וגו' (שם) והיה עושה כך: (מז) אשאל ואשם. שבה הסדר, שהרי הוא חמלה כון ואח"כ שאל. אלא שלו ימקשוהו בדבריו ויאמר היאך נחס לה ועדיין אינך יודע מי היא: (מט) על ימין. מבנוח ישב לשמאל: על שמאל. מבנוח לוט שהיה יושב לשמאלו של אברהם. ב"ר (שם ט): (ו) יוען לבן ובתואל. רשע היה וקפן להשיב לפני אביו (פסיקהא זוטרמא): לא גובל דבר אליר. למלון בדבר ההי, לא ע"י תשובת דבר רעולו ע"י חשובת דבר הגון, לפי

that Abraham's rejection emphasized not the land but the people — among whom (v. 3) — but Eliezer rephrased it to put the stress on the land. Had he quoted Abraham directly, Rebecca's family might have concluded that Abraham was a difficult, critical person who was prone to find fault with his neighbors, and if so, he would have been equally critical of them if he had lived nearby.

תאבה ללכת אחריך (קדושין סא:): (לט) אלי לא תלך האשה. אלי כתיב, בת היחה לו לאלימזר, והיה מחזר למלוא עילה שיאמר [לו] אברהם לפנות אליו להשיאו בתו. אמר לו לאלימזר, והיה מחזר למלוא עילה שיאמר [לו] אברהם לפנות אליו להשיאו בתו. אמר לו אברהם בני ברוך ואתה ארור ואין ארור מדבק בברוך (ב"ר נט:ש): (מב) ואבא היום. היום ילאחי והיום באחי. מכאן שקפלה לו הארץ (סנהדרין לה.; ב"ר שם יא). אמר רבי אחא, יפה שיחתן של עבדי אבוח לפני המקום מחורתן של בנים, שהרי פרשה של אלימזר כפולה בתורה, והרבה גופי חורה לא נתנו אלא ברמיזה (ב"ר סיח): (מד) של אלימזר כפולה בתורה, והרבה גופי חורה לא נתנו אלא ברמיזה (ב"ר סיח): (מד) גם אתה. גם, לרבות אנשים שעמו: הוביח. בירר והודיע, וכן כל הוכחה שבמקרא בירור דבר: (מה) טרם אבלה. נסך כל לשון הווה פעמים שהוא בירור דבר: (מה) טרם אבלה. נסך ללין הווה פעמים שהוא

39. אַלִּי — Perhaps. Normally the word is spelled אַלִּי, אילִי, אילי, 
<sup>39</sup> And I said to my master, 'Perhaps the woman will not follow me?' <sup>40</sup> He replied to me, 'HASHEM, before Whom I have walked, will send His angel with you and make your journey successful, and you will take a wife for my son from my family and my father's house. <sup>41</sup> Then will you be absolved from my oath when you have come to my family; and if they will not give her to you, then, you shall be absolved from my oath.'

<sup>42</sup> "I came today to the spring and said, 'HASHEM, God of my master Abraham, if You would graciously make successful the way on which I go. <sup>43</sup> Behold, I am standing by the spring of water; let it be that the young woman who comes out to draw and to whom I shall say, "Please give me some water to drink from your jug," <sup>44</sup> and who will answer, "You may also drink and I will draw water for your camels, too," she shall be the woman whom HASHEM has designated for my master's son.' <sup>45</sup> I had not yet finished meditating when suddenly Rebecca came out with a jug on her shoulder, and descended to the spring and drew water. Then I said to her, 'Please give me a drink.' <sup>46</sup> She hurried and lowered her jug from upon herself and said, 'Drink, and I will even water your camels.' So I drank and she watered the camels also.

<sup>47</sup> "Then I questioned her and said, 'Whose daughter are you?' And she said, 'The daughter of Bethuel, son of Nahor, whom Milcah bore to him.' And I placed the ring on her nose and the bracelets on her hands. <sup>48</sup> Then I bowed and prostrated myself to HASHEM and blessed HASHEM, God of my master Abraham, Who led me on a true path to take the daughter of my master's brother for his son. <sup>49</sup> And now, if you intend to do kindness and truth with my master, tell me; and if not, tell me, and I will turn to the right or to the left."

<sup>50</sup> Then Laban and Bethuel answered and said, "The matter stemmed from HASHEM! We can say to you neither bad nor good. <sup>51</sup> Here, Rebecca is before you; take her and go, and let her

and that Isaac would come "to me." But Abraham answered: "My son is blessed [22:18] and you [as a Canaanite] are accursed. The accursed cannot unite with the blessed" (Rashi). But why didn't the Torah insert this spelling with its implied meaning in verse 5, when Eliezer asked the question? The Kotzker Rebbe explains that Eliezer, to the best of his own personal knowledge, was sincere; it was only subconsciously that he wanted his trip to Charan to end in failure. Only now, when he had found Rebecca and reflected back to his conversation with Abraham, did he recognize what his true motive had been.

41. Another departure from the original version of the narrative: Eliezer did not use Abraham's term שְׁבוּעֶּה for oath [see v. 8]. He substituted the stronger term אָלָה, imprecation, an oath reinforced by a curse, for he wanted to impress them with the seriousness of Abraham's intention (Ibn Ezra).

He also did not repeat Abraham's command that he not permit Isaac to go to his family's land (v. 7), because they might take that as a disparaging comment on their homeland (Abarbanel).

43. In verse 16, Eliezer used the word אָמָ, maiden. Here he tactfully said אַלְמָּח, a more specific word that denotes a young woman in the vigor of her youth, thus implying that Rebecca had passed a very exacting test. Furthermore, that such a person would come to the well would be indicative of Divine Providence, since the more distinguished אַטְּשָׁהַ young women, ordinarily left the menial task of drawing water to others (Malbim).

47. אַתָּה — Then I questioned her. Actually Eliezer

gave her the jewelry before asking her who she was. Here he changed the sequence because they would have said, "How could you have given her gifts before you knew who she was?" (Rashi).

48. אַכְּרֶךְ אָת הי — And [I] blessed HASHEM. Eliezer intimated that she was indeed the woman whom Hashem had designated, and he is merely seeking their consent to conclude the matter. By saying that he blessed Hashem, he further wished to impress this upon them, for if there had been any doubt, such a blessing would have been premature (Haamek Davar).

**49. קּפֶּר** *Kindness* denotes an intention to do something that is not obligated; while מָאָ, truth, means to give permanence to the kindness (lbn Ezra).

According to Sforno: The kindness would be to Abraham. in that they would yield to his wishes by sending Rebecca so far away. The truth would be to Rebecca, because it was for benefit that she marry Isaac.

50. מְהִי יָּצָא הַדְּבָּר — The matter stemmed from Hashem! The family's response is the best evidence of Eliezer's success in having carried out his mission. The Sages see this response as a proof that God ordains a man's proper mate (Moed Kattan 18b). Even though the comment was made by Laban and Bethuel, the Torah would not have quoted these words unless they were true (Rashba).

In his great impudence, Laban hastened to speak up before his father, an indication of his wickedness (Rashi).

— Bad nor good. Since the match is obviously God's wish, we have no right to say bad, i.e., to reject it, or

אתתא לבר רבונה כמא די מלל יי: נב והוה כַר שַמַע עַבדא דאברהם ית פּתגמיהון וסגד על ארעא קדם יי: נואפק עבדא מנין דכסף ומנין דדהב ולבושין ויהב לרבקה ומגדניו יהב לאחוהא ולאמה: נרואכלו ושתיאו הוא וגובריא די עמה וביתו וקמו בצפרא ואמר שלחוני לות רבוני: נהואמר אחוהא ואמה תתיב עולמתא עמנא עדו בעדו או עסרא ירחיו בַּתַר כֵּן תֵּיזִיל: נוּ נַאָמֵר להון לא תאחרון יַתִּי וַייַ אַצְלַח ארחי שׁלּחוּני ואיהר לוַת רבּוני: נואמרוּ נקרי לעוּלמתא ונשמע מה דהיא אמרה: נחוקרו לרבקה ואמרו לה התיזלי עם גברא הדיז ואמרת איזיל: נט ואלויאו (נ״א ושלחוי) ית רבַקה אַחַתהוֹן ויַת מַנַקתה וית עבדא רָאַבְרָהַם וְיַת גַבְרוֹהִי: סובַרִיכוּ יַת רְבְקָה ואמרו לה אחתנא את הוי לאלפין ולרבון וורתון בניכי ית קרני סנאיהון: סאוקמת רבקה ועולמתהא ורכיבא על גמליא ואולא בתר גברא ודבר עבדא ית רבקה וַאָזַל: סבּוָיִצָּחַק אַתַא מִמֶּתוֹהָי (נ״א עַל במתוהי) מבירא דמלאה קימא אתחזי וָהוֹא יַתֵב בַּאַרֶע דַּרוֹמַא: עַלַה

גב אשה לבן־אדניף כאשר דַבַּר יהוָה: וַיָּהִי כַּאַשֵּׁר שַׁמַע עבד אַבְרָהָם אֶת־דָּבְרֵיהָם וַיִּשְׁתַחוּ אַרְצַה ליהוה: יוצא העבד כּלִי־כָּסַף וּכָלֵי זַהַבֹּ וּבְגַּרִים נַיָּתֵן לְרָבְקָה. חמישי יר ומגדנת נתן לאחיה ולאמה: ניאכלו נישתו והאנשים אשר־עמו וילינו ויקומו בבקר ויאמר שלחני נה לאדני: ויאמר אחיה ואמה תשב הגער אתנו ימים או עשור אַחַר תַּלַרָּ: וַיַּאמָר אַלֶּהֶם אַל־תַאַחַרוּ אֹתִי ויהוה ... מ הצליח דרפי שלחוני ואלכה לאדני: ויאמרו נקרא נח לנער ונשאלה את־פּיה: וַיַּקראוּ לַרְבַקַה וַיִּאמַרוּ מּ יט אַלֶּיהַ הַתַּלְבֵי עִם־הַאַישׁ הַזֵּה וַתִּאמֵר אַלַרְ: וַישַׁלֹחוּ את־רבקה אחתם ואת־מנקתה ואת־עבד אברהם י ואת־אנשיו: וַיִבַרְבוּ אַת־רְבַקָה וַיִּאמְרוּ לֶה אַחתַנוּ אַת הַיִּי לְאַלְפֵּי רָבַבַה וְיִירֵשׁ וַרְעֵּרְ אָת שַׁעַר שְׂנָאַיו: א וַתָּקָם רְבָקָה וְנֵעֲרֹתִיהַ וַתְּרַבָּבְנָה עַל־הַגִּמֵלִים וַתְּלַבְנַה 🛰 בב אחרי האיש ויקח העבר את־רבקה וילף: בא מבוא בָּאֵר לַחַי ראַי וְהָוּא יוֹשֵׁב בְּאֵרֶץ

רט"י
את פיה. [מכחן] שחין משיחין חם החשה חלח מדעתה (ב"ר שס): (נח) ותאמר
אלך. מעלמי, וחף חס חינכס רולים (שס): [(ס) את היי לאלפי רבבה. חח
אלך. מעלמי, וחף חס חינכס רולים (שס): [(ס) את היי לאלפי רבבה. חח
וזרעך מקבלו חותה כרכה שמחת לחכרה בהר המוריה הרכה חתרם:] (סב) מבוא באר ר
לחיר רואי. שהלך להביח הגר לחכרה חינו שוש שלח החתרם:] (סב) מבוא בארץ
הגב. קרוב לחותו בחר שלחמר וישע משס חברהם חילה הנגב וישב בארץ
וצין שור (לעול כ:ח), ושם היה הבחר, שלח יהה צין קדש וצין בדר (שס עוזיוד):
(סב) לשוח. לשו מפלה. כמו ישפר שיתו (חקלים קב:ח: ברכות כו:; ב"ר סיידו:

שניכר (ם"א וניכר) שמה' ילא הדבר לפי דבריך שזימנה לך: (גב) וישתחו ארצה. מכאן שמודים על בשורה טובה (ב"ר ס:ו): (גג) ומגרנות. לשון מגדים, שהביא עמו מלאן שמודים על בשורה טובה (ב"ר ס:ו): (נג) ומגרנות. לשון מגדים, שהביא עמו מיני פירות (שם יא) של א"י: (נג) וילינו. כל לינה שבמקרא לינת לילה [א"] (ב"מ קי:): (נה) ויאמר אחיה ואמה. ובחואל היכן היה. הוא היה רולה לעכב ובא מלאך והמיחו (ב"ר שם יב): ימים. שנה (כתובות כז:) כמו ימים חהיה גאולתו (ויקרא כה:כט), שכך נותנין לבחולה זמן י"ב חדש לפרכם את עלמה בתכשיטים (כחובות נג; ב"ר שם יב): או עשור. י' חדשים (אונקלום). וא"ת ימים ממש, אין דרך המבקשים לכקש דבר מועט ואם לא תרלה חן לנו מרובה מזה (כתובות נז:): (נז) ונשאלה

say good, i.e., affirm it; it is out of our hands. Therefore, Rebecca is before you, take her and go (v. 51) — you do not need our permission (Sforno).

- 51. בְּאֵשֶׁר דְּבֶּר הְּ As Hashem has spoken. Nowhere in the chapter did God speak explicitly. However, God "speaks" through His control of events, and the entire sequence of the narrative shows that He wanted Rebecca to become Isaac's wife (Ramban).
- 52. שְׁבֶּר אַבְּרָהָם Abraham's servant. Earlier (v. 34), Eliezer had referred to himself this way, but this is the first time in the chapter that the Torah gives him this august title. Once he had proven his loyalty and accomplished his mission, God called him a servant of His beloved Patriarch (R' Hirsch).
- 53. הַּמָּח לְּרְבְּקָה And gave them to Rebecca. Now that the family had agreed to the match, Eliezer acted as Isaac's agent to marry her, and the gifts served the function of the ring customarily used nowadays. The earlier gifts that Eliezer had given Rebecca at the well were meant only for the purpose of betrothal, because it is not permitted to marry a

woman without consent (Lekach Tov).

די לְאָחִיה וּלְאָמְהּ – To her brother and her mother. Where was her father Bethuel? The entire family had expected extravagant gifts from Eliezer. Disappointed that he had given them only fruit (Alshich), Bethuel tried to renege on his agreement, or to poison Eliezer, so God sent an angel to kill him (Midrash; Rashi).

- 155. או אישור, A year or ten [months]. This was the period of time generally given to a young bride to prepare for her marriage (Kesubos 57b). Ostensibly, therefore, Laban and his mother were making a customary and reasonable request, but, like Bethuel, they intended to break the engagement. Knowing or suspecting this, Eliezer would not consider any delay. "Since everything has gone so smoothly and God guided my mission so speedily, it is obvious that He wishes me to return to my master without delay" (Abarbanel).
- 57, וְנְשְׁאֵלָה אֶת־פּיה, And ask her decision. From this we learn that a girl should be given in marriage only with her

be a wife to your master's son as HASHEM has spoken." <sup>52</sup> And it was, when Abraham's servant heard their words, he prostrated himself to the ground unto HASHEM. <sup>53</sup> The servant brought out objects of silver and gold, and garments, and gave them to Rebecca; and delicious fruits he gave to her brother and her mother. <sup>54</sup> They ate and drank, he and the men who were with him, and they spent the night; when they arose next morning, he said, "Send me to my master."

<sup>55</sup> Her brother and mother said, "Let the maiden remain with us a year or ten [months]; then she will go." <sup>56</sup> He said to them, "Do not delay me now that HASHEM had made my journey successful. Send me, and I will go to my master." <sup>57</sup> And they said, "Let us call the maiden and ask her decision."

58 They called Rebecca and said to her, "Will you go with this man?" And she said, "I will go."

<sup>59</sup> So they escorted Rebecca their sister, and her nurse, as well as Abraham's servant and his men. <sup>60</sup> They blessed Rebecca and said to her, "Our sister, may you come to be thousands of myriads, and may your offspring inherit the gate of its foes."

<sup>61</sup> Then Rebecca arose with her maidens; they rode upon the camels and proceeded after the man: the servant took Rebecca and went.

Isaac and Rebecca

62 Now Isaac came from having gone to Beer-lahai-roi, for he dwelt in the south country.

consent [Kiddushin 41a] (Rashi). According to Rashbam, this was another ploy to delay the marriage. Laban and his mother argued that only she had a right to say that she was willing to forgo her twelve-month period of preparation. She replied very emphatically; according to Rashi she said that she would go even without their consent.

159. וְיְשִׁלְּח: — So they escorted. Whether, as Rashi would interpret, they gave permission reluctantly to avoid her threatened defiance, or as Radak and Rambam interpret, they graciously acquiesced to her wishes, once Rebecca expressed her intention, they no longer hindered her. Immediately, they arranged a procession and blessed her. However, Abarbanel observes, no one from the family accompanied her, probably as an expression of their displeasure.

ואָח ימּוּקְהָה — And her nurse. According to the most common Rabbinic chronology, the nurse was sent along because Rebecca was but three years old at the time, so that she would have needed someone to care for her. Ibn Ezra, however, comments that she was older, but it was customary for the nurse of a girl's infancy to remain with her as her servant throughout her life.

60. אַהְ הְּיִי לְּאֵלְפִּי רְבָּבָה — May you come to be thousands of myriads. They referred to the blessing given to Abraham on Mount Moriah: I will greatly increase your offspring (22:17). Now they expressed to Rebecca their hope that this blessing of Abraham would be fulfilled through her offspring: "May it be God's will that these offspring descend from you, and not from another wife of Isaac" (Rashi).

שַּעֵּר שׁנְאָיִי — The gate of its foes. In the simple meaning of the term, they wished that her offspring would always be victorious in battle. Haamek Davar, however, comments that the Torah often uses the word gate to refer to the judges and counselors who convene at the gate of a city. Thus they blessed Rebecca that her descendants should achieve such a reputation for integrity and wisdom that even their

enemies would seek their advice.

62-67. Isaac and Rebecca. The brief passage describing the meeting and marriage of Isaac and Rebecca is touching and reflective of basic principles of Judaism and Jewish marriage. It begins with Isaac walking back home from praying at a place that recalled God's mercy to the previous generation, for Jews cleave to their past and the God Who guided it. Isaac and Rebecca "met," but not by chance. She displayed the personal modesty that has always been one of the glories of Jewish women and she recognized intuitively that the stranger she had just encountered was a holy person. Finally, Isaac brought her to his mother's tent, and there it became apparent that she was a fitting successor to Sarah, for the holy presence of Sarah returned to the tent of her son. It was then that Isaac loved her (v. 67), for the Jewish home is a temple and its priestess is the wife and mother whose spirit infuses it. Isaac could love only a mate who could be his companion in creating the Chosen People. In Rebecca he found her.

The Torah begins the narrative by saying that Isaac "happened" to meet Rebecca and Eliezer on the road, before they entered the city, just as Eliezer "happened" to encounter Rebecca at the well. Both meetings seemed to occur by chance, but in reality they were results of God's Providential Will (Radak).

62. בְּאֵר לְחֵי רֹאָר — Beer-lahai-roi. This was the propitious site where Hagar's prayers had once been answered, and it was there that Isaac had gone to pray. Even before he prayed, his needs were answered, and his bride was already approaching Haran, in the manner of [Isaiah 65:24] טְרָם שְׁרָאוֹ נְאָנֵי אָעָנָה , when they have not yet called I will answer (Sfomo).

Rashi cites the Midrash that Isaac had gone to Beer-lahairoi to bring Hagar back as a wife for Abraham. This follows the tradition that Keturah (25:1), Abraham's second wife, was Hagar.

כה

777777

סגונפק יצחק לצלאה בחקלא למפני רמשא וזקף עינוהי וחזא והא גמליא אַתַן: סד ווַקַפֶּת רבַקָה ית עינהא וחזת ית יצחק ואתרכינת מעל גמלא: סה ואמרת לעבדא מו גברא דיכי דמהלד בחקלא לַקַדָּמוּתַנָא וַאָמַר עבדַא הוא רבּוני ונסיבת עיפא ואתכסיאת: מואשתעי עבדא ליצחק ית כל פתגמיא די עבד: סוואעלה יצחק למשכנא וחזא והא תַקנין עובדהא כעובדי שרה אמה ונסיב ית רבקה והות לה לאנתו ורחמה וְאָתַנְחֵם יִצְחַק בַּתַר דּמיתת אמה: אואוסיף אברהם ונסיב אתתא ושמה קטורה: בוילידת לה ית זמרן וית יקשן ונת מדן ונת מדנן וית ישבק וית שוח: ווַיָּקשָן אוֹלִיד יַת שְבַא וַיַת דְּדָן וּבְנִי דדן הוו לְמַשְּׁרָיַן וּלְשְׁכוּנִין וּלְנַגְּוַן: - וֹבְנִי מדין עיפה ועפר וחנור ואבידע ואלדעה כל אַלֵּין בְּנֵי קטוּרָה: הויהַב אַבַרָהַם יַת כַּל דִּילֵה לִיצְחַק: ווּלבְני לְחֵינַתָא דִּי לְאַכְרָהַם יָהַב אַבְרָהַם מַתָּנַן וָשַלְּחָנוּן מֵעַל יִצְחַק בְּרָהּ עַד דהוא קים קידומא לארע מדינחא: וואַלֵּין יומי שני חַיֵּי אַבְרָהַם דַּחַיָּא. מאה ושבעין וחמש שנין: חואתנגיד אברהם כסיבו טבא סיב

סג וַיִּצֵא יִצְחֶק לָשִׁוּחַ בַּשָּׁדֶה לִפְנְוֹת עֶרֶב וַיִּשָּׁא עֵינִיוֹ וַיַּׂרְא
סר וְהִנָּה גְּמֵלֶים בָּאִים: וַתִּשָּׁא רִבְּקָה אֶת־עֵינְיהָ וַתֵּרֶא אֶת־
סר וְהִנָּה גְּמֵלֶים בָּאִים בַּאָים: וַתִּשָּׁא רִבְקָה אֶת־הָעֶבֶּר הְיִּגְבֶּר מִי־הָאִישׁ
סר וַתְּבָּח הַצָּעִיף וַתִּתְבָּס: וַיְסַפֵּר הָעֶבֶּר לְיִצְחֶק אָת בָּל־
סר הַבְּבָרִים אֲשֶׁר עָשָּׁה: וַיְבִּאֶהְ יִצְחָק הָאֹהֱלָה שָׁרָה אִמֹּוֹ
נִיִּקְח אֶת־רִבְּקָה וַתְּהִי־לִוֹ לְאִשָּׁה וַיֵּאֲהָבֶּהְ וַיִּנְחָם יִצְחָק אַחְבֵּר אִמְּוֹ:
אַחֲבִי אִמְּוֹ:

אַר נַיְּטֶף אַבְרָהָם נַיִּקָּח אִשָּׁה וּשְׁמָה קְטוּרָה: וַתַּלֶּר לוֹ אֶת־יִּשְׁהָּן וְאֶת־מְדָן וְאֶת־מִדְיָן וְאֶת־יִּשְׁהָּן וְאֶת־מִדְיָן וְאֶת־יִּשְׁהָּן וְאֶת־מְדָן וְאֶת־יִּדְיָן וְאֶת־יִּשְׁהָּן וְאֶת־יִּשְׁהָּן וְאֶת־מִדְיָן וְאֶת־יִּשְׁהָּן וּבְנִי מִדְיָן עִיפָּה וָעֵפֶּר וּ וְאֶבִּידָע וְאֶלְדָאָה כָּל־אֵלֶה בְּנִי מִדְיָן עִיפָּה וָעֵפֶּר וּ וְאֶבֶּים וּלְאָמִים וּלְאָמִים וּלְאָמִים וּלְאָמִים וּלְאָמָה וְמָלֵּה וְמִיּלְ אֲשֶׁר לְאַבְּרָהָם אָת־כָּל־אֲשֶׁר־לָוֹ לְיִצְחָק: וְלִּבְנֵי הַפִּּילַגְשִׁים וּ אֲשֶׁר לְאָבְרָהָם אָתְרֹלָנְ מְיִבְּיָה אֶל־אֶכֶרְ קָּם וְמְלֵּה וְמֵיִלְ שְׁנִים וְאָלֶה וְמֵיִי אַבְרָהָם אֲשֶׁר־חָיִ מְאָת שְׁנָה וְשִׁבְּעִים שְׁנָה וְחָבְּעִים שְׁנָה וְחָבְעִים שְׁנָה וְחָבְיִים שְׁנָה וְחָבְיִם שְׁנָה וְחָבְּעִים שְׁנָה וְחָבְּתִי שִׁנָה וְחָבְּעִים שְׁנָה וְחָבְיִים שְׁנָה וְחָבְיִם שְׁנָה וֹיִבְּלִים שְׁנָה וּחְבָּעִים שְׁנָה וּחְבִּים מִבְּעִים שְׁנָה וּחְבִּים בְּתִּבְּיִם שְׁנָה וּחְבִּים שְׁנָה וְחָבְּיִם שְׁנִים שְׁנָה וּחְיִּבְים אָבְיִים שְׁנָם מִים בְּיִם בְּחָבְיִם מִּבְּיִם שְׁנִים שְׁנָם בְּיִבְּים בְּיִבְּים שִׁנְם בִּיִּבְים שְׁנִם שְׁנָם בְּיִבְּים שְׁנָבְים וְחָבִּים שְׁנָם בְּיִבְּים שְׁנָם בְּיִבְּים שְׁנִבּה וְיִבְּיִם שְׁנִים שְׁנָם בְּיִבְּים שְׁנִבּים שְׁנִבּים שְׁנָם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בִּיִּבְיִים שְׁנִבּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבְּיִים בְּבִּים בְּעִים בְּבִּים בְּיִבְּים בִּיִבְּים בִּיִבְּים בְּיִבָּם בְּיִבְּים בְּיִבְּיִבְּים בִּיִבְּים בִּיִבְּים בְּיִבְּם בְּיִבְּים בִּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּבָּה בְּיִבְּים בְּיִבְּים בִיבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיבְי

שם ה). ותרגום של אונקלום אין לי לישבו עם לשון המקרא (שפירש למשרין לשון מתנה. וא"ת שאינו כן מפני האל"ף שאינה יסודית. הרי לנו חיבות שאין בראשם אל"ף ונתוספה אל"ף בראשם, כמו חומת אנך (עמוס ז:ז) שהוא מן ככה רגלים אל"ף ונתוספה אל"ף בראשם, כמו חומת אנך (עמוס ז:ז) שהוא מן ככה רגלים (שמואל ב ד:ד). וכמו אסוך שמן (מלכים ב ד:ב) שהוא מן ורתלת וסכת (רות ג:ג): ולשושם. הם בעלי אהלים המתפזרים אנה ואכה ונוסעים איש באהלי אפדנו. וכן הוא אומר והנה נטושים ע"פ כל הארץ (שמואל א ליטי). שכן למ"ד ונו"ן מתחלפות זו בזו): (ה) ויתן אברהם וגוי. אמר ר' נממיה ברכה דיאמיקי [שלו) נמן לו. שאמר לו הקב"ה לאברהם והיה ברכה (לעיל יב:ב) הברכות מטורות בידך לברך את שחברה מל של הצר היים הלא פלגש אחת, היא הגר היא קטורה (שם ד). כשים בכתובה, פלגשים בלא מתבורת: כתובה, כדאמרי' בסנהדרין (כא.) בכשים ופלגשים דדוד: [נתן אברהם מתנורת פירום: תשורה משנה שנים. של הכל ליהנות מהם:) (ז) מאת שר ושלה ושלה שנים. כן לי ככן ע' (כבן ה' כלו חול). וכן ע' ככן ה' כלו חטל:

(סד) ותרא את יצחק. ראקה אותו הדור ותוהא (מ"א ונתבישה מ"א ותמהה) מפניו (נדר את יצחק. ראקה אותו הדור ותוהא (מ"א ונתבישה מ"א ותמהה) מפניו (נ"ר ס:מו): ותפל. השמישה עלמה לארץ, כתרגומו ואתרכינת, הטתה מלמה לארץ ולא הגישה עד הקרקע, כמו הטי נא כדך (לעיל פסוק יד) ארכיני, ויט שמה לארץ ולזומה לו, כי יפול לא יוטל (תהליט שמיש (שמואל ב כב:י) וארכם, לאון מושה לארץ. ודומה לו, כי יפול לא יוטל (תהלים לזוכד) כלומר, אם ישה לארץ לא יגיש עד הקרקע (נ"ר שם): (סדו) ותתבם, לאון ותחפעל, כמו ותקבר (להלן לה:ח) ותשבר (ש"א ד:יח): (סדו) וויספר העבד. גלה לו נסים שנששו לו, שקפלה לו הארץ ושמדמה לו רבקה בתפלחו (נ"ר שם): (סדו) ההאדלה שרה אמו. ויבאה האהלה והכי היא שרה אמו, כלומר, ונעשית דוגמת שכה אמו של לו מן שור בעיסה שכן קשור על האהל, ומשמתה פסקו, וכשבאת רבקה חזרו. ב"כ (שם טדו): אחרי ושנן קשור על האהל, ומשמתה פסקו, וכשבאת בקשה חזרו. ב"כ (שם טדו): אחרי מתנחם בלשחו (פדר"א פל"ב): (א) קטורה. זו הגר, ונקראת קטורה על שם ממלה מעשיה כקטרת. ושקשרה פתחה, שלא נודווגה לאדם מיום שפירשה מאכרה (תנתומא מן: "ר סאוד): (ג) אשורם ולטושם. שם ראשי אומות (ב"ר מאברהם (תנתומא מן: "ר סאוד): (ג) אשורם ולטושם. שם ראשי אומות (ב"ר

לְּצִּנְיתְ עֶּרֶב. (To supplicate in the field towards evening. From this description that Isaac prayed before nightfall, the Talmud (Berachos 26b) and Midrash derive the tradition that Isaac instituted the Minchah [afternoon] prayer. That Abraham instituted the Shacharis [morning] prayer is derived from 19:27; and that Jacob instituted the Maariv [evening] prayer is derived from 28:11.

<sup>64.</sup> וְתְּפֵּל מֵעֵל הְנָמֶל — She inclined while upon the camel. Overawed by the dignified appearance of the approaching man, Rebecca modestly inclined herself to one side, while

still mounted on the camel, in order to turn her face from him (Rashi). Most other commentators translate literally that she fell, meaning that she alighted quickly from the camel and stood modestly. [Then, upon hearing that he was Isaac, she veiled herself (Ramban).]

<sup>10.</sup> הְאְהֶּלֶה שְׁרָה אמר — Into the tent of Sarah his mother. As long as Sarah was alive, a lamp burned in her tent from one Sabbath eve to the next, her dough was blessed, and a cloud [signifying the Divine Presence; see Exodus 40:34] hung over her tent. When Sarah died, these blessings ceased, but

63 Isaac went out to supplicate in the field towards evening and he raised his eyes and saw, and behold! camels were coming. 64 And Rebecca raised her eyes and saw Isaac: she inclined while upon the camel. 65 And she said to the servant. "Who is that man walking in the field toward 1152"

And the servant said. "He is mu master." She then took the veil and covered herself. 66 The servant told Isaac all the things he had done. 67 And Isaac brought her into the tent of Sarah his mother: he married Rebecca, she became his wife, and he loved her: and thus was Isaac consoled after his mother.

25

1 A braham proceeded and took a wife whose name was Keturah. 2 She bore him Zimran, Jokshan, Medan, Midian, Ishbak and Shuah. 3 Jokshan begot Sheba and Dedan, and the Remarries children of Dedan were Asshurim. Letushim, and Leummim, 4 And the children of Midian: Ephah [and] Epher, Hanoch, Abida, and Eldaah: all these were the descendants of Keturah. 5 Abraham gave all that he had to Isaac. 6 But to the concubine-children who were Abraham's. Abraham gave gifts: then he sent them away from Isaac his son, while he was still alive. eastward to the land of the east.

The Death

7 Now these are the daus of the years of Abraham's life which he lived: a hundred years. Abraham seventu uears, and five uears, 8 And Abraham expired and died at a good old age, mature

when Rebecca entered the tent, they resumed. Thus the Midrash renders the verse: He brought her to the tent - she was Sarah, his mother (Rashi). This proved to Isaac that Rebecca was the worthy successor of Sarah.

First he brought her into Sarah's tent. When he observed that her actions were like those of Sarah, he married her (Malbim).

ינחם יצחק אחרי אמו — And thus was Isaac consoled after his mother. He found consolation only through his love for his wife. This love was inspired by her righteousness and the aptness of deeds, the only criteria upon which the Torah bases the love between husband and wife (Ramban).

As is customary in the Torah, when a person's role in the development of the narrative is completed, his life is summed up, even though he may have lived for many more years. Once Abraham, at the age of 140, had arranged for the marriage of Isaac, the destiny of the Jewish people moved on to the next generation, even though Abraham lived to the age of 175. The Torah now summarizes the rest of Abraham's life, saying merely that he remarried, provided for his children by his second wife, and then was laid to rest by Isaac and Ishmael. Then, since Ishmael has no part in the ongoing story of Israel, the Torah merely lists Ishmael's offspring and goes on to the story of Isaac. All of this is yet another illustration of the maxim that the Torah is not a history book; if it were, there would surely be many more events of interest that might be recorded. But since it is the story of the development of God's Chosen People, any events tangential to this primary theme are extraneous.

#### 1-6. Abraham remarries.

1. קטורה — Keturah. Abraham remarried Hagar, who was given this name because her deeds were as beautiful as incense [ketores], and because she remained chaste [keturah is

Aramaic for restrained from the time she was separated from Abraham (Midrash: Rashi).

Ramban explains that at this point in his life. Abraham felt no need to find a wife from among his family in Haran. That was required of Isaac — as it would be again later of Jacob because the covenant of Israel would be fulfilled through him.

2. ותלד לו — She bore him. Although Abraham was by now much older than he was at the birth of Isaac, this is not considered a new miracle. His aged body had already been reinvigorated in order to make possible the birth of Isaac. God merely allowed him to retain that capacity (Haamek Davar).

5-6. . . . יַתוּן אַבְרָהָם — Abraham gave all that he had to Isaac. Since Isaac was his primary son, Abraham distinguished him from his other children by giving him physical and spiritual possessions (Malbim). To his concubine children, meaning those he had by Keturah, he gave gifts. The Torah calls them Abraham's, which attests to the fact that they carried a spark of Abraham in their souls, however much it may have been hidden (Zohar Chadash). Abraham sent them away while he was still alive, so that they would not contest Isaac's position as his only true heir, Ishmael's status, however, seems to have been different from the other concubine-children. From the fact that he participated in Abraham's burial (v. 9), it is apparent that he had not been sent away permanently, as were the others (Malbim).

#### 7-11. The death of Abraham.

7. אָשֶׁר־חָּי — Which he lived. Abraham had lived his life fully; not one day was wasted. He died in the year 2123 from creation (Seder Olam).

In giving his life span, the Torah follows the pattern it used in giving Sarah's years (see above, 23:1), to indicate that at a hundred he was like seventy, and at seventy like five without sin (Rashi). The relationship of the age of seventy to

ואתפניש (נ״א ושבע) ואתפניש לעמה: סוקברו יתה יצחק וישמעאל בנוהי במערתא דכפלתא לחקל עפרוו בר צחר חתאה די על אפי ממרא: יחקלא די זבו אברהם מו בני חתאה תַּמֶן אַתַקבר אַברהם ושרה אתתה: יא נהנה בַּתַר דִּמית אַברהם וּבריד יי ית יצחק ברה ויתב יצחק עם בירא דמלאה קימא אתחזי עלה: יבואליו תולדת ישמעאל פר אברהם די ילידת הגר מצרתא אמתא דשרה לאברהם: ישמעאל יגואליו שמהת בוכרא לתולדתהון בשמהתהוז וקדר ואדבּאל נביות דישמעאל ירומשמע ודומה ומשא: ומבשם: טו חדד ותימא יטור נפיש וקדמה: טואַלֵין אַנוּן בְּנֵי יִשְׁמֵעֵאל ואליז שַׁמַהַתָּהוֹן בָּפַצְחֵיהוֹן וּבְכַרַכּיהוֹן תַּרין עַסָר רַבַּרָבִין לָאַמִּיהוֹן: יוּ ואַלּין שני חִיּי ישמעאל מאה ותלתין ושבע שנין ואתנגיד ומית ואתכניש לעמה: יהושרו מחוילה עד חגרא די על אפי מצרים מטי לאַתור על אַפּי כַל אַחוהי :שרא

יְשָׁבֵעַ וַיֵּאָסֶף אֶל־עַמֶּיוּ: וַיִּקְבְּרוּ אֹתוֹ יִצְחָקּ וְיִשְׁמָעֵאלֿ בְּנָיוֹ אֶל־מְעָרָת הַמַּכְפֵּלֶה אֶל־שְׁוֹה עָפְּרְן בָּן־צֹחַר הַחַּתִּי אֲשֶׁר־קָנָה אַבְּרָהָם וְשָׁרָה אִשֶּׁר־קָנָה אַבְרָהָם הַמְּבֵר אַבְרָהָם וְשָׁרָה אִשְׁתִּוֹ: וַיְּהִי אֵחֲרִי מְוֹת אַבְרָהָם וַיְבֶּרֶךְ אֱלֹהִים אֶת־יִצְחָק בְּגִוֹ וַיְשֶׁב אַחְרֵי מְוֹת אַבְרָהָם וַיְבֶּרֶךְ אֱלֹהִים אֶת־יִצְחָק בְּגִוֹ וַיְשֶׁב יִצְחָר לַחַי רֹאֵי:

יניעי ינ וְאֵלֶּהֹ תְּלְרָת ׁ יִשְׁמָצֵאל בֶּן־אַבְרָהָם אֲשֶׁר יֵלְרָה הָגָר
יי הַמִּצְרֶית שִׁפְחַת שָׂרָה לְאַבְרָהָם: וְאֵלֶּה שְׁמוֹת בְּגִי
יִישְׁמָצִאל בִּשְׁמֹחָם לְתְוֹלְרֹתָם בְּכְר יִשְׁמָצאל וְבָלָה שְׁמוֹת בְּגִי
ייריט וְאַדְבְּאֵל וּמִבְשָׁם: וּמִשְׁמָע וְדוּמָה וּמַשָּא: חֲדֵד וְתִימְא בְּטִית וְמַדְבָּית וְמַדְּמָה: אֵלֶּה הֵם בְּגֵי יִשְׁמָצאל וְאֵלֶה שְׁמֹתָם בְּטִיר וְמָם שְׁנֵים בְּעָשָׁר נְשִׁיאָם לְאָמֹת הַיִּעְמָע מְעִבר נְשִׁיאָם שְׁנָה וְשְׁמָע מִים שְׁנָה וְשְׁמָע מִבר יְשְׁמָע מִצְל מְצָר שְׁנִים בְּאֲבָה אַשְׁוֹרָה עַל־פְּנֵי כָל־ שִׁוֹר מִבְּל מִבְּרִים בְּאֲבָה אַשְׁוֹרָה עַל־פְּנֵי כָל־ אַחִין נפּל: פּיִי פּיפִים הִידִּיע מִצְרַים בְּאֲבָה אַשְׁוֹרָה עַל־פְּנֵי כָל־ אַחִין נפּל: פּיִה פּיפִים הִידִּיע מִים.

ישמעאל וגו׳. אמר רבי חייא בר אבא למה נמנו שנוחיו של ישמטאל כדי לייחם בהם שנוחיו של ישקב. משנוחיו של ישמטאל למדנו ששחש יטקב בביח עבר י"ד שנה כשפירש מאביו קודם שבא אלל לבן. שהרי כשפירש יטקב מאביו מת ישמטאל שנה כשפירש יטקב מאביו מת ישמטאל שנה לול ישמטאל וגו׳ (להלן כתוט) כמו שמפורש בסוף מגלה נקראת (טודייז: יבמות סד.): ויגוע. לא מאמרה גויעה (ואסיפה) אלא בלדיקים (בבא בכרא מז:): (יוח) גפל. שכן (אונקלום). כמו ומדין ועמלק וכל בני קדם נופלים בטמק (שופטים ז:יב). כאן הוא אומר לשון נפילה ולהלן אומר על פני כל אחיי ישכון (לעיל טזייב). עד שלא מת אברהם, ישכון (לעיל טזייב). עד שלא מת אברהם, ישכון (לעיל טזייב). עד שלא מת אברהם, ישכון משמת אברהם, נפל (ב"ר סביה):

רש"י (ט) יצחק וישמעאל. מכחן שעשה ישמעחל חשובה והוליך חת ילחק לפניו (בכח יד בתרת טוז) והיה שיבה טובה שלחתה בחברהם (ב"ר לחזיב): (יא) ויהדי אחרי בל בתרת טוז) והיה שיבה טובה שלחתה בחברהם (ב"ר לחזיב): (יא) ויהדי אחרי בל מות אברהם ויברך וגרי. נחמו תכחומי הבלים (פוטה יד.). ד"ח, חע"פ שמסר שה הקדום בכוך הוא חת הברכות לחברהם נחיירא לברך חת ילחק, מפני שלפה את ששו יולא ממנו, חמר, יבה בכל הברכות ויברך חת חשה יד בל עולדותם. סדר לידתן בל החת שלחול בלך ד; ב"ר סח!יו) (יג) בשמותם לתולדותם. סדר לידתן בל החת ומה ותרגותו בפלחיהון שהם בל החת מפולחים, לשון פתיחה, כמו פלתו ורכנו (מהלים למ:ד): (יד) ואלה שני חיי יד מפולחים, לשון פתיחה, כמו פלתו ורכנו (מהלים למ:ד): (יד) ואלה שני חיי יד

freedom from sin is that a seventy-year-old is at the twilight of his life and, with death staring him in the face, he avoids sin (Be'er Mauim Chaim).

- 9. יְצְחֶק וְיִשְׁמֶאֵל בְּנָיי His sons Isaac and Ishmael. Since the older Ishmael gave precedence to his younger brother unlike Esau, who forced himself ahead of Jacob at the burial of Isaac [33:29] (Mizrachi) we infer that he repented (Rashi).
- 11. וְבָרֶךְ אֱלֹהִים אֶת־יִצְחָק בְּנוּ That God blessed Isaac his

son. Since the verse states that God blessed Isaac after Abraham's death, the implication is that the blessing and the death were related (*Nachalas Yaakov*). Therefore the Sages infer that God blessed him by comforting him in his mourning. Alternatively, God conferred upon Isaac the blessings that He had given to Abraham (*Rashi*).

12-18. Ishmael's genealogy. In the simple sense, Ishmael's descendants are enumerated in deference to Abraham (Radak) [hence the appellation: Abraham's son] and to

and content, and he was gathered to his people. <sup>9</sup> His sons Isaac and Ishmael buried him in the cave of Machpelah, in the field of Ephron the son of Zohar the Hittite, facing Mamre. <sup>10</sup> The field that Abraham had bought from the children of Heth, there Abraham was buried, and Sarah his wife. <sup>11</sup> And it was after the death of Abraham that God blessed Isaac his son, and Isaac settled near Beer-lahai-roi.

Ishmael's Genealogy

- <sup>12</sup> These are the descendants of Ishmael, Abraham's son, whom Hagar the Egyptian, Sarah's maidservant, bore to Abraham. <sup>13</sup> These are the names of the sons of Ishmael by their names, in order of their birth: Ishmael's firstborn Nebaioth, Kedar, Adbeel, and Mibsam, <sup>14</sup> Mishma, Dumah, and Massa, <sup>15</sup> Hadad and Tema, Jetur, Naphish, and Kedem. <sup>16</sup> These are the sons of Ishmael, and these are their names by their open cities and by their strongholds, twelve chieftains for their nations.
- <sup>17</sup> These were the years of Ishmael's life: a hundred and thirty-seven years, when he expired and died, and was gathered to his people. <sup>18</sup> They dwelt from Havilah to Shur which is near Equpt toward Assyria; over all his brothers he dwelt.

THE HAFTARAH FOR CHAYEI SARAH APPEARS ON PAGE 1136.

inform us that the seed of the righteous shall be blessed.

The description of Ishmael as Abraham's son implies that Abraham regarded him as his son in every sense of the word, it was only in relation to Sarah that Ishmael was considered the son of the maidservant (Haamek Davar).

- 13. Nebayoth, the firstborn, and Kedar, the second son, are the most important of the Ishmaelite tribes. They are mentioned together in Isaiah 60:7. One of Esau's wives was Mahalath, the sister of Nebayoth [28:9].
- 16. These are the sons of Ishmael. As is customary in Scripture, the subject is closed with a general statement summing up the matter, the closing summary also being used as a means of further clarification (Radak): And these are their names by their open cities and by their strongholds [i.e., fortified cities (Radak)]. Whether they took up residence in open cities [denoting, according to R' Hoffmann, the circular encampments of nomadic tribes] or in strongholds, they lived in security and honor. All those bearing these tribal names, regardless of where they lived, were descendants of Ishmael (cf. Radak).
- 17. Ishmael's age is given because it assists in dating the various events that occurred in Jacob's life (Rashi [Yevamos 64a]). See commentary above on Scripture's use of "years" to separate the periods of Abraham's and Sarah's lives (23:1, 25:1). Why, then, is the same differentiation found here, since Ishmael was hardly righteous throughout his life? Daas Zekeinim suggests that Ishmael repented so sincerely in his later years that all his earlier sins were erased.
- **18.** The sense of this passage is that God fulfilled the promise to Hagar in 16:12: over all his brothers he shall dwell. As Rashi explains there, the blessing meant that Ishmael's descendants would be so numerous that they would have to expand beyond their own borders into those of their brothers.
- שליים. יהויד"ע סימן פייה מסוקים. יהויד"ע סימן פייה מסוקים. יהויד"ע סימן פייה מסוקים. והויד"ע סימן פרובריים וורייש בימן אורייש בימן (ביהוידיש בימן היהוידיש ביהוידיש [ ביהוידיש God makes known]. This implies that God made His will known through Eliezer (R' David Feinstein).

## אונקלוס

ייןאַלִּיןתּוּלְרַתִיצְּחָקּפַּר אַכְּרָהָם אַכְּרָהָם אַרְּיָהָם אולִיד יָתִיצְחָקּכּר אַרְּהָּעִין שְׁנִין כָּד יְּטִיב יָת רִבְּקָה כַּת בְּתוּאֵל אַרָפָּאָה מפַּבּן אָרָם אַחָתָה דְּלָכָן אַרְמָּאָר לָבְבל אִתְּהַהּ אָרִי עַקָּרָה הַיֹּא וְקַבֶּל לְבֵבל אִתְּהַהּ אָרִי עַקָּרָה הַיֹּא וְקַבֶּל בְּכִוְדָחַקִין בְּנַיִּא בְּמָעָהָא וַאֲמֶרֶת אִם בַּן לְמָא דְנָן אָנָא וַאַלֶּת לְמִתְּכַּע אוּלְפַן מון לְמָא דְנָן אָנָא וַאָלַת לְמִתְּכַּע אוּלְפַן מון לְמָא דְנָן אָנָא וֹיְלַהַתְּרִין עַמְמִין בִּמְעַיְכִי לְמָא דְנָן מְמָצִיְכִי יִתְפָּרְשׁן וּמַלְכוּן מִמֵּעִיְכִי יִתְפָּרְשׁן וּמַלְכוּן מִמֵּלְכוּ יִתְלַף וְרָבָּא יִשְׁתַּבְּיִר לֹוְעִירָא:

## פרשת תולדות

יייִם קּ נְיָהָי יִצְחָק בֶּן־אַרְרָהָם אַבְרָהָם הּוֹלִיד אֶת־רִבְּלָּה בִּיצְחָק וְיָבֶר אָרָהָם אַבְרָהָם הּוֹלִיד אֶת־בּיבְּלָּה בִּיצְחָק: וַיְּהָי יִצְחָק בֶּן־אַרְבָּעִים שָׁנָה בְּקַחְתִּוֹ אֶתּר־רִבְּלָּה בֵּינִהְי יִצְחָק בָּן־אַרְבָּעִים שְׁנָה בְּקַחְתִּוֹ אֶתְרֹבְּלָה הָוֹא בְּנִים אָשְׁתוֹ כִּי עֲקָרָה הָוֹא בּי וֹנְתְרְצְצְוֹ הַבְּנִים בְּנִעְתָר לוֹ יהוֹה וַהַּבָּר רִבְקָה אִשְׁתוֹ: וַיִּתְרְצְצְוֹ הַבְּנִים בְּנִעְתָר לוֹ יהוֹה וַהַּנָּוֹ לָמָה זֶּה אָנְכִי וַתַּלֶּךְ לִדְרְשׁ אֶת־בְּבְיבִּה הַוֹּה יְבִי יהוֹה לָה שְׁנֵי °גיים בְּבִטְנֵּךְ וּשְׁנִי לְאֻמִּים בִּרְעָבְּר צָּעִיר: יהוֹה לָה שְׁנֵי מִלְאָם יֵאֶמָץ וְרָב יַעֲבְד צָעִיר: מְמַלְאָם מִלְאָם יְאֶמָּץ וְרָב יַעֲבְד צָעִיר:

ויעת ר לו. נתפלר [ונתפיים] ונתפתה לו. ואומר אני. כל לשון מתר לשון הפלרה ורבוי הוא. וכן ועתר עגן ההעורת (יחזהאל ח:יא) מרבית עלית העשו. וכן והעתרתם עלי דבריכם (שם לה:יג), וכן ונעתרות נשיקות שונא (משלי כז:ו) דומות למרובות והנם למשא. אנהרישר"א כלע"ו: לנבח אשתו. זה טומד כזוים זו ומתפלל וזו טומדת כזוים זו ומתפללת וב"ר שם ה. ועי' תענית כג:): ויעת ר לו. לו ולא לה. שאין דומה תפלח לדיה בו רשע לתפלת לדיה בו לדיה. לפיכר לו ולא לה (יבמות סד.): (בב) וית רוצצו. על כרתר המהרא הזה אומר דרשני. שסתם מה היא רגינה זו וכתב אם כו למה זה אנכי. רבוחינו דרשוהו לשוו רילה. כשהיחה עוברת על פתחי חורה של שם ועבר יעתב רז ומפרכם לנחת. עוברת על פתחי ע"ז עשו מפרכם לנחת (ב"ר שם ו). ד"ח, מתרולנים זה עם זה ומריבים בנחלח שני עולמות (ילק"ש קי): ותאמר אם בן. גדול לער העבור: למה זה אנכי. מחחוה ומתפללת על הריון: ותלך לדרוש. לכית מדרשו של שם (תרגום יונתן) [ועבר] (ב"ר שם): לדרוש את ה'. שיגיד לה [ס"ח להגיד] מה תהח בסופה (חונהנום): (בג) ויאמר ה׳ לה. ע"י שליח. לשם נחמר ברוח ההדש והוח חמר לה (כ"ר שם ז): שני גוים בבטנר. גיים כחיב, אלו אנטונינום ורבי שלא פסהו מעל שולחנם לא לנוז ולא חזרת לא בימות החמה ולא בימות הגשמים (עבודה זרה יא.): ושני לאמים. אין לאום אלא מלכות (שם ב:): ממעיך יפרדו. מן המעים הם נפרדים, זה לרשעו וזה לתומו: מלאם יאמץ. לא ישוו בגדולה, כשזה קם זה נופל, וכן הוא אומר ויט) ואלה תולדות יצחק. יעקב ועשו החמורים בפרשה: אבר הם הוליר את יצחב. ולחתר שהרא ההב"ה שמו אברהם אח"כ הוליד את ילתה (אגדת בראשית לז). ד"א) ע"י שכתב הכתוב ילתה בן אברהם הוזקק לומר אברהם הוליד את ילחק. לפי שהיו לילני הדור אומרים מאבימלד נחעברה שרה, שהרי כמה שנים שהתה עם אברהם ולא נחשברה הימנו, מה עשה הקב"ה, לר קלסתר פניו של ילחק דומה לאברהם והעידו הכל אברהם הוליד את ילחה, וזהו שכתב כאן. ילחק בו אברהם היה. שהרי עדות יש שאברהם הוליד את ילחה (שם: תנחומה א: ב"מ פו.): (ב) בו ארבעים שנה. שהרי כשכה אברהם מהר המוריה נתבשר שנולדה רבקה, וינחק היה בן ל"ז שנה שהרי בו בפרק מחה שרה. ומשנולד ילחה עד העהידה שמחה שרה ל"ז שנה כי בח ל' היחה כשנולד ילחק ובת הכ"ז כשמתה שנא' ויהיו חיי שכה וגו' הכי לילחה ל"ז שנים. ובו בפרה נולדה רבהה המחיו לה עד שתהא ראויה לביאה ג' שנים (נדה מד:) ונשאה (סדר עולם פ"א, ועי' ילק"ם קי ויכמות סח: תוד"ה חין; סוף מס' סופרים): בת בתואל מפדן ארם אחות לבן. וכי עדיין לא נכתב שהיא בת בתואל ואחות לבן ומפדן ארם, אלא להגיד שבחה, שהיחה בת רשע ואחות רשע ומקומה אנשי רשע ולא למדה ממעשיהם (ב"ר סג:ד): מפדז ארם. על שם ששני ארם היו ארם נהרים וארם לובה הורא אותו פדו. [לשון] למד בקר (שמואל א יא:ז) תרגום פדן חורין. ויש פוחרין פדן ארם כמו שדה ארם (הושע יב:יג), שבלשון ישמעאל קורין לשדה פדן: (בא) ויעת ר. הרבה והפליר בתפלה:

#### **PARASHAS TOLDOS**

Each of the Patriarchs maintained a yeshivah in which he taught about the existence of God and His will. Abraham's academy had hundreds if not thousands of students — Isaac had an academy of one. His lone student was Jacob, whom he trained and appointed to teach others (*Rambam, Hil. Avodah Zarah* 1:2-3). This provides a clue to the way in which Isaac's role diverged from that of Abraham. Abraham could accept everyone into his orbit; Isaac could not.

The Torah devotes much less space to Isaac's life than to the lives of Abraham and Jacob. On the one hand, Isaac seems to be but a bridge between his father and his son; on the other hand, he had the task of drawing the line between good and evil — as represented by Jacob and Esau — because the emerging nation of Israel could not be a mixture of good and evil. In contrast to Abraham whose primary characteristic was chessed, or kindness, Isaac's was gevurah, or strength. One requires strength to differentiate between good and evil — and then to purge the bad and nurture the good. Isaac and Rebecca produced two sons; one became the personification of righteousness and the other the personification of wickedness, and it was the lot of the parents to make the

distinction so that the nation of Israel would be pure.

Lest one think that Isaac discarded Abraham's way in favor of his own, the Torah stresses at the very beginning of the Sidrah that Isaac was the son of Abraham — Abraham begot Isaac. In the Jewish scheme of life, kindness and strength must go together; either one without the other can be dangerous. Kindness not tempered by strength can lead to self-indulgence and hedonism; strength without kindness can lead to selfishness and cruelty.

19-23. Rebecca's barrenness and pregnancy. The Sages note that the Matriarchs Sarah, Rebecca, and Rachel were barren. The commentators explain that their experiences prove that the emergence of Israel is a miracle, for each new generation was a gift of God to a mother who could not have given birth naturally. Their experience is a demonstration of the dictum that God desires the prayers of the righteous (Yevamos 64a), whose pleas for Heavenly mercy and attempts at self-improvement show how human beings can raise themselves to spiritual heights.

19. יְצָחֶק בֶּן־אָבְרָהָם — Isaac son of Abraham . . . The Torah

## **PARASHAS TOLDOS**

Rehecca's Preanancu

19 And these are the offspring of Isaac son of Abraham — Abraham begot Isaac. 20 Isaac was fortu uears old when he took Rebecca, daughter of Bethuel the Aramean from Barrenness Paddan Aram, sister of Laban the Aramean, as a wife for himself, 21 Isaac entreated HASHEM opposite his wife, because she was barren. HASHEM allowed Himself to be entreated bu him, and his wife Rebecca conceived.

- <sup>22</sup> The children agitated within her, and she said. "If so, whu am I thus?" And she went to inquire of HASHEM.
- <sup>23</sup> And HASHEM said to her: "Two nations are in your womb: two regimes from your insides shall be separated: the might shall pass from one regime to the other, and the elder shall serve the younger."

stresses that Abraham and Isaac were father and son. The cynics of that generation had been saving that Sarah must have become pregnant by Abimelech, since she and Abraham had been married for many decades without a child, but she had given birth only after being taken by the Philistine king. Therefore God made Isaac's features so undeniably similar to Abraham's that even the scoffers had to admit that אברהם הוליד את יצחק. "it was indeed Abraham who begot Isaac!" (Tanchuma: Rashi).

- 20. בּן־אַרבּעים שַנַה Forty years old. Isaac was thirty-seven vears old at the time of the Akeidah, when Rebecca was born. He waited three years until she was physically capable of marriage (Seder Olam). Since he was sixty when Rebecca gave birth (v. 26), Rebecca was barren for twenty years.
- ... בתיבתואל Daughter of Bethuel . . . Although Rebecca's genealogy was well known, the Torah repeats it to emphasize her praise: Though she was the daughter and sister of wicked men, and she was surrounded by wicked people in Aram, she did not emulate their evil ways (Rashi).
- 21. ניעתר יצחק Isaac entreated. The root עתר denotes abundance: thus, the sense of the verse is that Isaac prayed abundantly for Rebecca and she simultaneously prayed on her own behalf. He was opposite her in the sense that he stood in one corner and she stood in the other one as they both prayed (Rashi). Also, Isaac took his barren wife to pray with her on Mount Moriah, site of the Akeidah (Pirkei d'Rabbi Eliezer 32).

He knew that he would have children, because God had promised that Abraham's destiny would be fulfilled through Isaac's offspring (17:19), but he begged God that the blessing be realized through the worthy woman who stood opposite him (Sforno).

15 — By him. The implication of the masculine singular form is that God responded to Isaac's prayer, rather than Rebecca's. There is no comparison between the prayer of a righteous child of a righteous person and that of a righteous child of a wicked person (Rashi). Although it is much more difficult — and therefore meritorious — for the product of an evil family to become righteous, Isaac's achievement was even more unique than Rebecca's. It would have been easy for him to become a carbon copy of his father — surely as great a role model as had ever lived — but Isaac did not

content himself with that. He forged his own path toward the service of God, and the merit of such an accomplishment is awesome.

22. ויתרצצו הבנים — The children agitated. The Rabbis explain that ייתרצצו is derived from the root יתרצצו, to run: When Rebecca passed the Torah academy of Shem and Eber, Jacob "ran" and struggled to come forth; and when she passed a temple of idol worship. Esau "ran" and struggled to come forth (Midrash), Gur Arueh explains that this embryonic Jacob-Esau struggle was not influenced by their personal Good and Evil Inclinations, for they are not present before birth, Rather, Jacob and Esau represented cosmic forces in Creation, forces that transcended the normal course of personality development, and that existed even before birth.

ותלה לדרש — She went to inquire. She went to the academy of Shem (Rashi), a prophet, who could inquire of God on her behalf. She kept her predicament from Isaac and Abraham for fear that they might deem her suffering to be a sign of sinfulness on her part (Gur Aryeh).

As indicated by the next verse. HASHEM conveyed the significance of her frightening symptoms only to her and not to Isaac. Since God did not reveal this prophecy to Isaac. Rebecca felt that she did not have the right to do so, even years later when she conspired to win Isaac's blessings for Jacob over Esau. Chizkuni explains that this is why Isaac could not imagine Esau to be a sinner.

23. יאמר ה' לה — HASHEM said to her. Through Shem, God conveyed to her that the unborn infants represented two nations and two conflicting ideologies — Israel and Edom and that their struggle in the womb symbolized the future rivalries between them, which would end with the younger prevailing over the older (R' Hoffmann). Thus, the turmoil within her was due to the irreconcilable conflict between the two nations that was already taking shape (Mizrachi).

The Sages teach that the two of them will never be mighty simultaneously; when one falls, the other will rise (Megillah 6a). History has demonstrated this prophecy in practice. Two regimes, one espousing morality and justice and the other standing for license and barbarity, cannot long coexist. They must always be in conflict until one comes to dominate the other, whether through victory on the battlefield or in the contest for men's minds.

ברושלימו יומהא למילד והא תיומין במעהא: כהונפק קדמאה סמוק כלה בגלים (נ״א ככלו) דשער וקרו שמה עשו: כו ובתר כן נפק אחוהי וידה אחידא בעקבא דעשו וקרא שמה יעקב ויצחק בר שְׁתִּין שָׁנִין כַּד יִלִידַת יַתְהוֹן: כּוּוּרְבּיּוּ עוּלַמַיַא וַהַנָה עַשַּוֹ גָּבֶר נַחְשִירַכַן גָבַר נַפָּק לחקלא ויעקב גבר שלים משמש בית אולפנא: כחורחם יצחק ית עשו ארי מצירה הַנָה אַכיל ורבקה רחימת ית יעקב: כטובשיל יעקב תבשילא ואתא (נ״א ועל) עשו מן חקלא והוא משלהי: לואמר עשו ליצקב אַטעמני כען מן סמוקא סמוקא הַבֵּין אַבֵי משַלהי אַנא על בָּן קָרָא שָׁמֶה אָדוֹם: לאַנְאַמֶר יָעַלָב זַבִּין ביום רלהן ית בכרותה לי: לב ואמר עשו הא אנא אזל לממת ולמה דנו לי כברותא:

ברכה וַיִּמְלְּאוּ יָמֶיהָ לָלֶדֶת וְהִנָּה תוֹמֶם בְּבִטְנֵה: וַיֵּצֵא הָרִאשׁוֹן
בּרַבְּי וַיִּמְלְאוּ יָמֶיהָ לָלֶדֶת וְהִנָּה תוֹמֶם בְּבִטְנֵה: וַיִּצֵא הָרִאשׁוֹן
יַצֵא אָחִׁיו וְיָדְוֹ אֹהֶעֶר וַיִּקְרָאוּ שְׁמָוֹ עַשֵּוּ: וְאַחֲרִי־בֵּן
נִיְּצְתְ אָחִיו וְיָדְוֹ אֹהֶעֶר שְׁנָהְ בְּלֶדֶת אֹתֵם: וַיִּגְדְּלוֹ הַנְּעָרִים
נְיִבְיָת אָהָלִים: וַיֶּאֲהָב יִצְחָק אֶת־עֵשָׁו בִּי־צְיִד בְּפְּיו
בּח ישֵב אְהָלִים: וַיֶּאֲהָב יִצְחָק אֶת־עֵשָׁו בִּי־צְיִד בְּפְּיו
כּח וְרִבְקָה אֹהֶבֶּת אֶת־יַנְעַלְב יִנְיְלֶר וַעֲלְב הַלְּעִיטֵנִי נָא
כּח וְרִבְקָה אֹהָרִם הָאָדם הַיָּה בִּיוֹם אֶל־יַנְי בַּלְּרָת וְלָמָה־וֹה לָּיִבְּל בְּבְיוֹם אֶת־בְּבְּבֹרְתְהְּ לִי:
כֹּי וְיִאָלְר עָשִׁוֹ הָוֹלֵה לָנִית וַעָּלְב הַלְעִיטֵנִי נָא
כִּיןם הָאָדם הָאָדם הַאָּרָב מִבְרָה בַיִּוֹם אֶת־בְּבֹר הַלְעִיטֵנִי נָא
כֹּר וְיִאָּקְב מִבְרָה בַיְּוֹם אֶת־בְּבֹר עַשְׁוֹ הְנָבְי הִוֹלֵךְ לְמִוּת וְלָמֶה־וֹה לִי בְּבְרָה.

ציד. ללוד ולרמוח אח אביו בפיו, ושואלו, אבא, היאך מעשרין את המלח ואת התבן. כסבור אבין שהוא מדהדה במלוח (שם): איש שדה. כמשמעו אדם במל. ולודה בקשתו חיות ועופות (תרגום יונתן): תב. אינו בהי בכל אלה אלא כלבו כן פיו. מי שחינו חריף לרמות הרוי תם: ישב אהלים. חהלו של שם וחהלו של עבר (ב"ר שם): (בח) ובי צידו בפיו. כסרגומו. בפיו של ילחה. ומדרשו. בפיו של עשו. שהיה לד חותו ומרמהו בדבריו (תנחומה ח): (בט) ויזד. לשון בישול, כתרנומו: והוא עיף. ברליחה, כמה דחימה כי עיפה נפשי להורגים וירמיה דולה: ב"ר סגויב): (ל) הלעיטני, הפחח פי ושפוד הרבה לתוכה. כמו ששנינו אין אובסין את הגמל אבל מלעיטין אותו ושבת קנה:: ב"ר שם): מז האדם האדם. עדשים חדומות. וחומו היום מת חברהם (ב"ר יא) שלא יראה את עשו בן בנו יולא לתרבות רעה ואין זו שיבה עובה שהבעיתו הקב"ה. לפיכך קלר הקב"ה ה' שנים משנוחיו, שילחק חי ק"פ שנה וזה קע"ה שנה, ובישל יעקב עדשים להברות את האבל (שם יב). ולמה עדשים. שדומות לגלגל. שהאבלות גלגל החוזר בטולם (בבא בתרא שז:). וועוד מה עדשים אין להם פה כד האבל אין לו פה שאסור לדבר (שם; ב"ר שם יד). ולפיכך המנהג להברות את האבל בתחלת מאכלו בילים, שהם עגולים ואין להם פה כך אבל אין לו פה, כדאמרינן במועד קטן (כא:) אבל כל שלשה ימים הראשונים אינו משיב שלום לכל אדם וכ"ש שאינו שואל בתחלה, מג' ועד ז' משיב ואינו שואל וכו']: (לא) מברה ביום. כתרגומו, כיום דילהו, כיום שהוא ברור כך מכור לי מכירה ברורה: בברתך. לפי שהעבודה בבכורות חמר יעקב חין רשע זה כדחי שיקריב (הקב"ה (ב"ר שס:יג): (לב) הנה אנבי הולך למות. [מתנודדת והולכת היא הבכורה, שלא תהא כל עת העבודה בבכורות כי שבע לוי ישול אוסה. ועודן אמר עשו מה טיבה של עבודה זו. א"ל, כמה אזהרות ועונשין ומיתות

24-26. The birth of Jacob and Esau. From the moment they emerged from the womb, their eternal rivalry already showed itself, in their appearance and developing behavior.

25. יַּנְצָא הָרְאשׁון אַרְמוּני — The first one emerged red. His complexion was ruddy and he was as hairy as a woolen garment. The redness of his complexion portended his murderous nature (Rashi), since there is no other reason for the Torah to have mentioned it (Mizrachi).

The young King David, too, was ruddy, and Samuel feared that this might indicate a tendency toward bloodshed on his part. But God reassured him, saying that David had beautiful eyes (I Samuel 16:12), meaning that he would kill only upon the ruling of the Sanhedrin, which acts as the eyes of the nation, whereas Esau would kill whenever the mood moved him (Midrash).

אמלאה החרבה (יחזהאל כו:ב) לא נחמלאה לור אלא מחרבנה של ירושלים (מגילה ו.): ובד) וימלאו ימיה. אבל בחמר כחיב ויהי בעם לדחה (להלו לח:כז). שלא מלאו ימיה כי לז' קדשים ילדקם (ב"ר סג:ח): והנה תומם. חסר, ובחמר תאומים, מלא, לפי ששניהם לדיקים, אבל כאן אחד לדיק ואחד רשע (שם): (בה) אדמוני. סימן הוא שיהף שופר דמים (שם): בלו באדרת שער. מלף שער כטלים של למר המלחה שער. פלוקיד"ח בלע"ז: ויכראו שמו עשו. הכל קרחו לו כן, לפי שהיה נעשה ונגמר בשערו כבן שנים הרבה (חרגום יונקן): (בו) ואחרי בן יצא אחיו וגו׳. שמעתי מדרש אגדה הדורשו לפי פשוטו. בדין היה אוחז בו לעכבו. יעהב נולר מטיפה ראשונה וטשו מן השנייה. לא ולמד משפופרת שפיה קלרה, סן בה שחי אבנים זו סחס זו, הנכנסת ראשונה תלא אחרונה והנכנסת אחרונה תלא ראשונה. נמלא עשו הנולר באחרונה ילא ראשון. ויעהב שנולר ראשונה ילא אחרון. ויעהב בא לעכבו שיהא ראשון ללידה כראשון לילירה ויפטור את רחמה ויטול את הבכורה מן הדיו (ב"ר שם): בעדב עשו. סימו שאיז זה מספיה לגמור מלכוחו עד שזה פומד ונוטלה הימנו (פדר"א פל"ב: ילק"ם קי): ויקרא שמו יעקב. הקב"ה (חמר חתם קריתון לבכורכם שם חף חני אקרא לבני בכורי שם הה"ד ויקרא שמו יעקב] (ב"ר שם: חנחומא שמות ד). ד"א, אביו קרא לו יעקב על שם אחיות העקב: כן ששים שנה. י' שנים משנשאה עד שנעשית בת י"ג שנה וראויה להריון. וי' שנים הללו ליפה והמחין לה כמו שעשה אביו לשרה (לעיל שזיג). כיון שלא נחעברה ידע שהיא עקרה והתפלל עליה. ושפחה לא רלה לישא, לפי שנסהדש בהר המוריה להיוח טולה חמימה (ב"ר סדוג): (בז) ויגדלו הנערים ויהי עשו. כל זמן שהיו הטנים לא היו ניכרים במעשיהם ואין אדם מדקדק בהם מה טיבם. כיון שנששו בני י"ג שנה זה פירש לבחי מדרשות וזה פירש לע"ז (ב"ר סג:י): יודע

All character traits, even the basest, can be used for good. Man must harness his nature and not let his nature harness him. David and Esau had similar personalities, but David utilized it for good and became one of the greatest people who ever lived. Esau let his nature run rampant, and became the eternal symbol of evil and cruelty.

ישָׁשׁ — Esau. The name means completely developed. "They" — everyone — called him that, because he had as much hair as a child several years older (Rashi).

26. יְאַחְרֵייבּן יָצֶא אָחִיי — After that his brother emerged. The verse goes on to say that Jacob grasped Esau's heel, indicating that he was trying to prevent Esau from being born first. Rashi cites the Midrash that Jacob was justified in trying to be the firstborn because he had been conceived before Esau, so that Jacob should legitimately have been born first.

The Birth of Jacob and Esau

<sup>24</sup> When her term to bear grew full, then behold! there were twins in her womb, <sup>25</sup> The first one emerged red, entirely like a hairy mantle; so they named him Esau, 26 After that his brother emerged with his hand grasping on to the heel of Esau; so he called his name Jacob: Isaac was sixtu uears old when she bore them.

The Personalities Emerge

<sup>27</sup> The lads grew up and Esau became one who knows hunting, a man of the field: but Jacob was a wholesome man, abiding in tents. 28 Isaac loved Esau for game was in his mouth: but Rebecca loved Jacob.

Sale of the

- <sup>29</sup> Jacob simmered a stew, and Esau came in from the field, and he was exhausted Birthright 30 Esau said to Jacob. "Pour into me. now. some of that very red stuff for I am exhausted." (He therefore called his name Edom.)
  - 31 Jacob said. "Sell. as this day, your birthright to me."
  - 32 And Fsau said. "Look. I am going to die, so of what use to me is a birthright?"

Pachad Yitzchak expounds upon this seemingly strange comment. Briefly, he explains that the contention between Jacob and Esau was over who would assume the spiritual mission of Abraham and Isaac. Thus the critical factor in their birth was the seed of the Patriarch that had been implanted in the mother's egg, for it contained the essence of the father. Consequently, since Jacob was conceived first. he was the spiritual firstborn and therefore entitled to the blessings. In the strictly legal sense, however — relating to shares in an inheritance and other legal privileges of the firstborn — the determining factor is birth, not conception. Thus, the later efforts of Jacob and Rebecca to secure the birthright for Jacob must be understood in the light of Jacob's spiritual superiority.

By grasping Esau's heel, the infant Jacob portended that Esau's period of dominion will barely be complete before Jacob wrests it from him (Rashi), so that Jacob's ascendancy will come on the heels of Esau's.

יעקב — Jacob. In contrast to Esau, who was named by everyone present. "he" named him Jacob, but the Torah does not specify who gave the name. Either God commanded Isaac to give the name, or Isaac gave it on his own. The name is a play on the word ekev, meaning heel, because Jacob grasped Esau's heel (Rashi).

27-28. The personalities emerge. Until they grew up i.e., reached bar-mitzvah age — they were relatively similar to one another, and Esau's pranks were attributed to childishness (Sifsei Chachamim). From the age of thirteen, the essential differences became apparent, with Esau turning to idols and Jacob going to the study hall. Esau became a hunter, but not only in the literal sense. He became adept at trapping his father by asking questions that would make him appear to be unusually pious. He would ask, for example, how tithes should be taken from salt and straw (although he knew full well that they were not subject to tithes). And he gained his father's love by serving him conscientiously; for example, by hunting game to put in his mouth, so that Isaac could eat fresh and tasty meat. Jacob, however, was morally wholesome, saying what he thought and never being duplicitous, and spending all his time in the study tents of Shem and Eber (Rashi).

29-34. Sale of the birthright. God's blessing to Abraham

specified that only one of Isaac's children would be heir to the mission of Israel (see Rambam, Hil, Melachim 10:7). meaning that the Torah would go to Jacob or Esau, but not to both. This explains Jacob's intense desire to "purchase" the birthright. The episode seems more understandable in view of the circumstances in which Jacob was cooking the lentil stew. The Sages teach that Abraham died that day and Jacob was preparing the stew as the traditional mourner's meal for his father (Bava Basra 16b) — and on that very day. Esau's sinfulness became public knowledge. This made the birthright even more precious to Jacob, because the spiritual mission of Abraham's family was brought to mind and because Esau's unsuitability for it became so blatantly obvious.

The Midrash teaches that since the sacrificial service was performed by the firstborn in those days, Jacob said, "Shall this wicked man stand and bring the offerings!" Therefore he strove mightily to obtain the birthright.

29. ויבא עשו מו־השרה — Esau came in from the field. The great of all the nations stood in the mourner's row and lamented, "Woe to the world that has lost its leader; woe to the ship that has lost its pilot!" (Bava Basra 91b), but Esau went about his evil business as usual, uninvolved in his family's bereavement.

30, ארום — Edom. The word Edom means red. Esau was ruddy and sold his birthright for the sake of red food. Thus. the name Edom is a term of contempt (Rashbam).

According to Sforno, onlookers gave Esau this name in a derogatory manner, as if to say, "You are so divorced from normal human values, so consumed with your hunting and plunder, that you look at food and refer to it only by its color - 'pour the red stuff down my throat!' A person like you should be red, like the stew you wish to swallow!"

- 31. ביום As this day. The sale must be binding and certain, just as this day is certain; i.e., make the sale as clear as day (Rashi).
- 32. אַנבי הולך למות I am going to die. Esau thought he would very likely die as a result of performing the sacrificial service improperly, since some such breaches are punishable by death (Rashi); or, as a hunter, he was subject to constant danger and could not look forward to a long life (Ramban).

בו

שני

לגואמר יעלב קים לי כיום דלהו וקיים לַה ווַבְּין יַת בַּכַרוּתָה לַיַעקב: מּרויעקב יהב לעשו לחם ותבשיל דטלופחין ואכל ושתי וקם ואול ושט עשו ית בַּבֶרוֹתַא: אַנַהַנָה בַפנא בּארעא בּר מַבַּפָנַא קַדָּמַאָה דִּי הַוָה בּיוֹמי דאברהם וַאַזַל יצחַק לות אבימלר מלכא דפלשתאי לגרר: בואתגלי לה יי ואמר לא תחות למצרים שרי בארעא די אַימַר לַךּ: גדּוּר כָּאַרעָא הַרָא ויהי מימרי כסעדה ואברכנה ארי לה ולבניה אָתֵן יַת כַּל אַרעתא האלין ואקם ית קימא די קימית לאברהם אבור: דואסגי ית בניך סגיאין ככוכבי שמיא ואתן לבניה ית כל ארעתא האליז ויתכרכוז בָּדִיל בָּנַיך כַּל עַמָמֵי אַרְעַא: הַ חַלַף דִּי קביל אברהם כמימרי ונטר מטרת מימרי פקודי קימי ואוריתי: וויתכ יצחק בגרר: וושאילו אנשי אתרא לאתתה (מיא על עיסק אתתה) ואמר אחתי היא ארי דחיל למימר אתתי דלמא יקטלנני אנשי אתרא על רבקה ארי שפירת חַיווּ הָיא: הנהַנה כַּד סְגִיאוּ לַה תַּמּן ואסתכי אבימלה מלכּא רָפָלִשְׁתַאֵי מון חַרַכַּא וַחַוַא וְהַא יִצְחַק מַחַיֵּך עם רַכָּקָה אַתְּתָה: יוּקרַא אַבִּימֵלֶךְ לִיצָחָק וַאַמַר בְּרַם הַא אַתּתר

לּ נַיָּאמֶר יַצֵלָב הָשֶּבְעָה לִּיֹ כַּיּוֹם נַיִּשָּבַע לֵּוֹ נַיִּמְכָּר אֶת־ לּ בְּכָרָתוֹ לְיַצֵּלְב: וְיַעֻלְב נָתַן לְעַשָּׁוֹ לֶּחֶם וּנְזִיד עָדָשִׁים נַיָּאכַל נַיִּשְׁהְ נַיָּלֶהְ נַיָּבֶז עַשָּׁו אֶת־הַבְּּכֹרָה: אַ נִיהִי רַעַב בַּאָרֵץ מִלְבַר הַרָעב הַרָאשׁוֹן אַשֵּׁר הַיָּה בּימי.

(ספרי נשל יח): (ה) שמע אברהם בקולי. כשנסימי לותו (פדר"ל פל"ל): 
וישמור משמרתי. גזרות להרחקה על לזהרות שבחורה, כגון שניות לעריות
ושבות לשבת (יכמות כל).: מצותי. דברים שלילו לל נכתבו רלויין הם להלטות,
כגון גזל ושפיכות דמים (יומל שו:): חקותי. דברים שילר הרע ולומות העולם
משיבין עליהם, כגון להילת חזיר ולבישת שעמנו, שלין טעם בדבר ללל גזירת
המלך וחקותיו על עבדיו (שם): ותורתי. להביל תורה שבעל פה הלכה למשה מסינ
(שם כת:ב"ר סדוד): (ז) לאשתו. על לשחו, כמו למכרי ליחי הול (לעיל כ:יג):
(ח) בי ארבו. למר, מעתה ליון לי לדלוג מלחר שלל לוכוה עד עכשיו, ולל היהר
להיות נשמר (כ"ר סד:ה): וישקף אבימלך וגוי. שרלהו משם מטתו (שם):

34. נְיְיִד עָרְשִׁים — And lentil stew. The food Jacob was cooking is not identified until after the sale, to emphasize Esau's grossness: For what did he give up his precious birthright?
— for a pot of beans! (R' Bachua).

ינֶּדְ עֵּשֶׁוּ אֶת־הַבְּבֹּרְה — Thus, Esau spurned the birthright. This sums up the transaction. Esau was neither duped nor defrauded. He sold the birthright because he held it in contempt. It had no value to him when he was famished and it remained meaningless after he was gorged.

As noted above, by Rashi (see v. 32), Esau feared the birthright because he knew that shortcomings in the performance of the service could be punishable by death. If so, he had a good reason to spurn the birthright. This, however, was no justification. A sincere person must be ready to serve God even though it may require inconvenience, hardship, or even

חלוין בה, כאותה ששנינו אלו הן שבמיתה שחויי יין ופרוטי ראש (סנהדרין כב:). אמר, אי הולך למוח על ידה, אם כן מה חפץ לי בה: (לד) ויבד עשו. הטיד הכחוב על רשעו שכיזה עבודחו של מקום: (ב) אל תרד מצרימה. שהיה דעחו לרדח למלרים רשעו שכיזה עבודחו של מקום: (ב) אל תרד מצרימה, שאחה טולה חמימה ואין חולה כמו שירד אביו בימי הרעב, אמר לו אל תרד מלרימה, שאחה טולה מוהיה ויה והתברבו בלאין כדאי לך (ב"ר סדיב, מנחומא ישן ו): (ג) האל. כמו האלה: (ד) והתברבו בלדרך. אם אומר לבנו יה אותף בלאוש של יאקק, וכן בכל המקרא, וזה אב לכולן, בדרך ישראל לאמר ישימך וגו' (להלן מחים). ואף לענין הקללה מלינו כן, והיחה האשה לאולה (במדבר הבים) שהמקלל שומא אומר אהא כפלונית. וכן והנחחם שמכם לשבועה לבחיב (בחירי (ישטיה סהמו), שהעשב על אומר אהא כפלוני אם עשימי כך וכך לשבועה לבחיר: (ישטיה סהמו), שהעשב על אומר אהא כפלוני אם עשימי כך וכך

danger. He must be ready to subject himself to humiliation and attack if necessary. That Esau rejected the birthright because it involved difficulty, therefore, is held against him (R' Moshe Feinstein).

26.

1-12. A famine forces Isaac to Phillstia. In a repetition of Abraham's experience, Isaac was faced with a famine that forced him to leave his home. Verse 2, in which God commanded him not to go to Egypt but to remain in the Land, implies that he was planning to go there, as his father had done, so he went to Philistia, the central part of the Land along the Mediterranean coast. In line with his famous principle that the experiences of the Patriarchs foreshadowed the future history of their descendants, Ramban comments that Isaac's sojourn in Philistia portended the Babylonian Exile,

33 Jacob said. "Swear to me as this dau": he swore to him and sold his birthright to Jacob, <sup>34</sup> Jacob gave Esau bread and lentil stew, and he ate and drank, got up and left: thus. Esau spurned the birthright.

26 A Famine Forces Isaac to Philistia

There was a famine in the land, aside from the first famine that was in the days of Abraham: and Isaac went to Abimelech king of the Philistines, to Gerar, 2 HASHEM appeared to him and said, "Do not descend to Egupt; dwell in the land that I shall indicate to you, 3 Sojourn in this land and I will be with you and bless you; for to you and your offspring will I give all these lands, and establish the oath that I swore to Abraham uour father: 4 'I will increase uour offspring like the stars of the heavens; and will give to your offspring all these lands;' and all the nations of the earth shall bless themselves by your offspring. 5 Because Abraham obeyed Mu voice, and observed Mu safeguards, Mu commandments, Mu decrees, and Mu Torahs."

- 6 So Isaac settled in Gerar. 7 When the men of the place asked about his wife, he said. "She Gerar is mu sister" — for he was afraid to sau "mu wife" — "lest the men of the place kill me because of Rebecca for she is fair to look upon!"
  - <sup>6</sup> And it came to pass, as his days there lengthened, that Abimelech king of the Philistines gazed down through the window and saw — behold! Isaac was jesting with his wife Rebecca. 9 Abimelech summoned Isaac and said, "But look! She is your wife!

just as Abraham's earlier descent to Egypt had portended the Egyptian Exile. In Babylonia, too, the Jews were treated relatively well and even rose to prominence, just as Isaac. though imperiled, was not mistreated and was even honored by Abimelech. At the same time, in another episode that seems familiar in the light of Jewish history, when Isaac became too successful, he aroused the jealousy of the masses and was forced to leave the country.

- 2. אל־תרד מצרימה Do not descend to Equpt, for you are an עולה חמימה, unblemished offering, and it does not befit you to reside outside the Land (Rashi). Mizrachi explains that when Isaac was placed on the altar of the Akeidah, he became tantamount to an elevation-offering, a burnt-offering that is completely consumed on the Altar. Just as such an offering may not be removed from the Temple Courtvard, so was Isaac forbidden from leaving the sacred soil of the Land.
- 3. גור בארץ הזאת Sojourn in this land. God said: "I will indicate to you from time to time where to establish residence, but for the time being, sojourn in this land" (Ramban). God assured Isaac of His blessing and sufficient pasture, despite the famine (Sfomo).

בּשָׁבְעָה — And [l will] establish the oath. This was not a promise that God would fulfill the oath, for it is inconceivable that God would not keep His word, Rather, God recognized Isaac's own merit by reiterating His oath to Abraham and giving it the status of a new oath to Isaac, for each of the Patriarchs in his own right was worthy of the promise (Ramban).

- 5. The gift of the Land is attributed to Abraham's loyalty in obeying the word of God. The verse speaks of four categories of commandments, which Rashi explains as follows:
- מְשְמַרְתִּי, My safeguards, are Rabbinic enactments that serve as barriers against infringement of Biblical prohibitions.

- מצותי, Mu commandments, are laws that man's moral sense would have dictated.
- חקותי, Mu decrees, are laws that reason cannot explain. and which are thus, as it were, roual decrees that God enacts on His subjects.
- יחורתי, and My Torahs [or: teachings], in the plural, are the Written Torah and the Oral Torah. The latter includes rules and interpretations transmitted to Moses at Sinai.

The consensus of Rabbinic opinion is that Abraham arrived at a knowledge of the entire Torah through Divine Inspiration and observed it voluntarily. This explains how our verse can praise Abraham for observing Rabbinic ordinances (Ramban).

In a novel interpretation, R' Hirsch derives the word Torah from הרה, conceive. Just as an embryo grows from a seed that is implanted at conception, so too God's teachings plant a seed, so to speak, which develops in the recipient to an ever-greater consciousness of good. Similarly, Tur comments that the Oral Torah is the subject of the term in the second of the Torah blessings: חַיִּי עולם נטע בּתוכנו, [God] implanted eternal life within us, because the Oral Law is like a sapling that is planted and then grows to produce its own fruit.

- 6-16. Isaac in Gerar. Because of his covenant with Abraham. Abimelech showed Isaac no malice; it was the residents who inquired about the identity of Rebecca. Knowing that they could spirit a wife away from her husband and murder him on some pretext, Isaac reverted to Abraham's ruse, by identifying his wife as his sister (Ramban to v.1 and 12:11).
- 8. בי אַרכוּ־לו שם הַיִמִים As his days there lengthened. As time went by and they were not molested, Isaac stopped being careful to conceal his true relationship to Rebecca, and they behaved as man and wife in a manner that could be observed by the prying eyes of Abimelech (Rashi; Rashbam).

היא ואכדיו אמרת אחתי היא ואמר לה יצחק ארי אמרית דלמא אימות עלה: יואמר אבימלר מה דא עבדת לנא בועיר פון שכיב דמיחד בעמא עם אָתַתָּה וָאַיָתִיתָא עַלְנָא חובא: יאופקיד אבימלר ית כל עמא למימר דינוק בגברא הדין ובאתתה אתקטלא יתקטל: יבוזרע יצחק באַרעא ההיא ואשכח בשתא ההיא על חד מאה בדשערוהי וברכה יי: יגורבא גברא ואול אול (נ״א סגי) ורבי עד די רבא לחדא: יד והוה לה גיתי ענא וגיתי תוריז ופלחנא (ג״א ועבורה) סגיא וקניאו בה פלשתאי: טוכל בירין די חפרו עבדי אבוהי ביומי אברהם אבוהי טמונוז פלשתאי ומלונון עפרא: טואמר אבימלה ליצחק אזיל מעמנא ארי תַקְפָתַא מננא לַחַרַא: יינאַזל מתמן יצחק ושרא בנחלא דגרר ויתב תמן: יהותב יצחק וחפר ית בירי דמיא די חפרו ביומי אברהם אבוהי וטמונון פַּלשתַאֵי בַּתַר דָמִית אַבְרָהַם וּקָרָא לְהָן שמהן בשמהן די הנה קרי להן אבוהי: יטנחַפַרוּ עַבְדֵי יִצְחַק בְּנַחֵלֵא וְאַשְׁכַּחוּ תַמַן בֵּירָא מַיַּא נַבְעִין: בּוּנָצוֹ רַעַוַתַא דגרר עם רעותא דיצחק למימר די לנא מיַא וּקָרַא שִמא דְבֵירַא עַסְקָא אַרַי אָתָעָסִיקוּ עָמֵה: כאַנַחַפַרוּ בֵּירַא אַחַרִי וּנָצוֹ אַף עַלַה וּקָרַא שְׁמַה שִּׂטְנַה: בבואָסְתַּלֵק מְתַּמַן וַחַפַּר בִּירָא אַחַרִי ולא נצו עלה וקרא שמה רחבות ואמר

הוא ואיר אַמַרתּ אַחֹתִי הוא ניאמר אַלִיוֹ יצחק כּי אמרתי פּו־אַמוּת עַלֵיהַ: וַיִּאמֵר אַבִימִלֶּךְ מַה־זָאת עשית לנו בַּמעָט שַבַּב אַחַד הַעַם אֶת־אִשְּהֵׁךְ וָהֶבֶאתַ אַ עָלֵינוּ אָשֶם: וַיִצֵוּ אֲבִימֵלֵךְ אֵת־כַּל־הַעָם לֵאמִר הַנֹּגֵעַ 🛪 יב באיש הַזָּה וּבָאַשָׁתוּ מִוֹת יוּמֵת: וַיַּזְרֵע יִצְחַק בַּאַרֵץ הַהְוֹא י, וימצא בשנה ההוא מאה שערים וַיבַרְכַהוּ יהוָה: וַיָּגַדְּל יד האיש וַיַלֶּךְ הַלוֹךְ וְגַרֶּל עַד כֵּי־גַרַל מִאָד: וַיָהִי־לָו מִקנַה־ צאן ומקנה בַלָּר וַעַבְדָה רַבָּה וַיִקנאו אתו פּּלְשְׁתֵים: יו וְכַל־הַבָּאָרֹת אָשֵר חַפָּרוּ עָבְדֵי אַבִיו בִּימֵי אַבְרַהַם אַבִיו יי סָתְמִוּם פַּלְשָׁתִּים וָיָמֵלְאָוּם עַפַר: וַיָּאמֶר אָבִימֵלֶךְ אֵל־ ייצחק לַךְ מַעְמֵנוּ כִּי־עַצַמְתַ מִמֵנוּ מָאַד: וַיַּלֶּךְ מְשֵׁם יי יַי יִצְחָק וַיָּחָן בְּנַחַל־גָרֵר וַיֵּשֶׁב שֵׁם: וַיַּשֶׁב יִצְחַק וַיַּחְפָּר וּ אַת־בָּאַרָת הַמַּיִם אַשֵּׁר חַפָּרוֹ בִּימֵיֹ אַבְרַהַם אַבִּיו וַיֶּסֶתְמָוּם פָּלְשָׁתִּים אָחֲרֵי מָוֹת אַבְרַהַם וַיָּקָרָא לַהֶּוֹ יי שַמוֹת כַּשָּמֹת אֲשֶׁר־קָרָא לַהָן אַבִיו: וַיַּחִפְּרְוּ עַבְדֵי־ בּ יִצְחַק בַּנַחַל וַיָּמִצָאוּ־שַׁם בָּאֵר מֵיִם חַיֵּים: וַיָּרִיבוּ רעֵי גָּרָר עִם־רֹעֵי יִצְחָק לֵאמְר לֻנוּ הַמֵּיִם וַיִּקַרָא שֵׁם־הַבָּאֵר בא עַשַלק כֵּי הָתַעַשָּׂקוּ עַמָּוֹ: וַיַּחַפָּרוֹ בָּאֵר אַחֶׁרֶת וַיַּרֵיבוּ גַּם־ בּב עַלֵּיהַ וַיָּקָרָא שָׁמַה שָטָנָה: וַיַּעָתֵּק מַשַּׁם וַיַּחַפּר בָּאֵר בּ אַחרת ולא רבו עליה ויקרא שמה רחבות ויאמר

רבה. פטולה רבה, בלשון למ"ז אובריינ"א. עבודה מחמע מבודה אחת, עבדה מחמע פטולה רבה: (טו) סתמום פלשתים. מפני שאמרו חקלה הם לנו מפני הגייסות הבאות טלינו (סוספחא סומה יצב) (ומחרגמינן) ממונון פלשחאי, לשון סתימה, ובלשון משנה מטמעם את הלב (פסחים מב.): (יו) בנחל גרר. רחוק מן הטיר: (יח) וישב ויחפר. הבארות אשר חפרו בימי אברהם אביו, ופלשחים סתמום קודם שכשע ילחק מגרר, חזר וחפרן: (ב) עשקב. ערטור (נ"ק מ.): בי התעשקו עמו. נמטשקו עמו פליה במריבה וערטור: (בא) שטנה. נויישמנ"מ:

(י) אחד העם. המיוחד כעם (אוקלום) זה המלך (חכנום יונקן): והבאת עלינו אשם. אם שכ ככר הכאח אשם טלינו (יב) בארץ ההיא. אמ"פ שאינה חשוכה כא"י עלמה, כארץ שכעה נוים: בשנה ההיא. אע"פ שאינה כתקנה, שהיחה שנת כל"י עלמה, כארץ שבעה נוים: בשנה ההיא. שניהם למה. לומר שהארץ קשה והשנה קשה רעבון: בארץ ההיא בשנה ההיא. שניהם למה לומר שהארץ קשה שערים. שאמדוה כמה ראויה לעשות ועשקה על אחת שאמדוה מאה. ורכוסינו אמרו, אומד זה למעשרות היה (כ"ר שם): (יג) בי גדל מאד. שהיו אומרים, זכל פרדותיו של ילמק ולא כספו וזהכו של אכימלך (שם ז): (יד) ועבדה אומרים, זכל פרדותיו של ילמק ולא כספו וזהכו של אכימלך (שם ז): (יד) ועבדה

10. אַחַר הָּעָם — One of the people. This term also has the connotation of the most distinguished one of the people: the king himself! This explains Abimelech's emotional outburst at Isaac, for his complaint was an implied admission that he himself had coveted Rebecca and was on the verge of taking her for himself. Not only would that have brought great guilt upon him, it would have brought great suffering upon him and his subjects — as he knew from the experience of Sarah.

As king, Abimelech contended, I would certainly not be expected first to seek your consent, since it would be an honor for one to give his sister in marriage to the king (Sfomo).

11. ויצו אבימלך — Abimelech then warned. Realizing that no

husband of a beautiful woman was safe in his land, Abimelech found it necessary to assure Isaac's safety by issuing a royal decree on his behalf. What a vindication of Isaac's initial apprehensions when entering this godless country!

12. מְאָה שְׁעָרִים — A hundredfold. His crop was a hundred times as much as the expected estimate. According to our Rabbis, Isaac was scrupulous to determine the quantity of his crop in order to establish how much he was required to give as tithes (Rashi).

14. יְּמָרְאוֹ אתוֹ בְּּלְשְׁתְּוֹם — And the Philistines envied him. Since the verse says that they envied him — not that they envied his wealth — R' Hirsch infers that the envy was directed at him, personally. The Philistines felt threatened by Isaac's

How could you say, 'She is my sister?' "

Isaac said to him. "Because I said that I would be killed because of her."

10 Abimelech said, "What is this that you have done to us? One of the people has nearly lain with your wife, and you would have brought guilt upon us!" 11 Abimelech then warned all the people saying, "Whoever molests this man or his wife shall surely be put to death."

12 Isaac sowed in that land, and in that year he reaped a hundredfold; thus had HASHEM blessed him. 13 The man became great and kept becoming greater until he was very great. 14 He had acquired flocks and herds and manu enterprises; and the Philistines envied him.

15 All the wells that his father's servants had dug in the days of Abraham his father, the Philistines stopped up, and filled them with earth, 16 And Abimelech said to Isaac, "Go awau from us for you have become much mightier than we!" 17 So Isaac departed from there and encamped in the valleu of Gerar, and dwelled there, 18 And Isaac dug anew the wells of water which they had dug in the days of Abraham his father and the Philistines had stopped up after Abraham's death; and he called them by the same names that his father had called them.

The Dispute Over the Wells

19 Isaac's servants dug in the valley and found there a well of fresh water. 20 The herds-Prophetic men of Gerar quarreled with Isaac's herdsmen sauing. "The water is ours." so he called the name of that well Esek because they involved themselves with him. 21 Then they dug another well, and they guarreled over that also; so he called its name Sitnah, 22 He relocated from there and dua another well: they did not auarrel over it, so he called its name Rehoboth, and said.

success. One might observe that this was symptomatic of the reaction to Jewish success throughout the many exiles. People take pride in the success of their countrymen, but they resent the achievements of the "alien" Jews.

- 15. סתמום פלשתים The Philistines stopped up. By doing so, the Philistines violated Abimelech's covenant with Abraham [21:27] (Midrash HaGadol). They claimed that these wells could become a menace because of marauding troops (Rashi), because in a country where water was in short supply, such wells might attract robbers, or an invading army could use them as its water supply. Accordingly, there was a valid reason to stop up the wells. Nevertheless, the incident shows the difference between the status of Abraham and that of Isaac. As long as Abraham was alive, the natives' respect for the prince of God prevented them from tampering with his wells (v.18), but when the wells reverted to Isaac, the Philistines acted with impunity (R' Hirsch).
- 16. בי־עצמה ממנו מאד For you have become much mightier than we. Though I am king, I do not have in my home as many possessions as you. It is a disgrace to us that you should be wealthier than the king! (Ramban). Abimelech asked Isaac to leave the town where the nobles and ministers lived, for they were embarrassed by his superior wealth. This foreshadowed the pales of settlement of future exiles, when Jewish residency rights were restricted (Haamek Davar).
- 18. שמות בשמת By the same names. In doing so, Isaac was motivated by respect for his father. Thus the Torah teaches that one should not deviate unnecessarily from his father's way (R' Bachya).
- 19-22. The prophetic dispute over the wells. The commentators note that there must be reasons why the Torah relates the seemingly trivial incidents of the wells in such

detail. Following the thesis that the experiences of the Patriarchs are signposts of Jewish history, the three wells of this passage correspond to the three Temples, the two that were destroyed, and the eternal one yet to be built. The first well, named Esek, or contention, alludes to the First Temple. which fell victim to the strife of the nations that finally destroyed it. The second well, Sitnah, or hindrance, enmitu. a harsher name than Esek, alludes to the Second Temple period, when the enmity of Israel's enemies was longer lasting and more virulent. The third well, Rehoboth, or spaciousness, alludes to the future Temple, the era when strife and enmity will be things of the past (Ramban).

Wells also symbolize the spiritual wealth that is hidden beneath the layers of human smugness, materialism, and laziness. Abraham, who was the spiritual father of all mankind, tried to show the world how much they could accomplish - if they wanted to! - and did so through the symbolism of digging wells, which represent a quest for spiritual riches that lay buried beneath the surface. The Philistines rejected his teachings, but Isaac persisted.

- 20. לנו המים The water is ours! "The well is located in the valley and draws from our own water supply; hence, it is ours." But in verse 19, the Torah testified to the contrary, since it was fresh water, meaning that it had its own underground source and did not drain water from Philistine streams or rivers (Ramban). They quibbled in the exact style that has been used against the Jews in Exile throughout the centuries: "Yes, you dug the well; the hole belongs to you, but the water is ours!" (R' Hirsch).
- 22. רוחשר And Ihel dua. This time Isaac himself presided over the digging, or perhaps he even dug the first clod to initiate the venture. It was in his merit that this venture was not opposed (Haamek Davar).

אַרִי כְעַן אַפְתֵּי יִיַ לַנָא וניפוש (נ״א ויפשננא) בארעא: בואסתלק מתמו באר שבע: כרואתגלי לה יי בליליא ההוא ואמר אנא אלהה דאברהם אבור לַא תַדְחַל אָרֵי בַסעדַר מימרי ואברכנה ואסגי ית בניר בדיל אברהם עבדי: בהובנא תמן מדבחא וצלי בשמא דיי ופַרַס תַּמַן מַשְּכָּנָה וכרו תמן עבדי יצחק בירא: כו ואבימלה אול לותה מגרר וסיעת מרחמוהי ופיכל רב חילה: כו וַאָמַר לָהוֹן יִצְחַק מא דין אתיתון לותי ואתוז שנאתוז יתי ושלחתוני מלותכוז: כח נאמרו מחוא חוינא ארי הוה מימרא דַייַ בְּסַעַרָּךְ נָאָמַרְנַא תְּתְקַיַּם בְּעַן מומתא דהות בין אבהתנא ביננא ובינה ונגזר קים עמה: בטאם תעבד עמנא בישא כמא די לא אנזיקנה וכמא די עבדנא עמר לחוד טב ושלחנר בשלם אַתַּ כָּעַן בָּרִיכַא דַייַ: לּוַעָבד להון משתיא ואכלו ושתיאו: לאואקדימו בצפרא וקיימו גבר לאחוהי ושלחנון יצחק ואולו מיניה בשלם: לבוהוה ביומא הַהוֹא וַאָתוֹ עַבְדֵי יִצְחַק וְחַוִּיאוּ לה על עיסק בַּירַא דִּי חַפַרוּ וַאַמַרוּ לה אשכחנא מיא: לגוקרא יתה שבעה על כון שמא דקרתא בארא דשבע (נ״א בַּאַר שַבַע) עַד יוֹמַא הַדֵין: לּוּ וַהַוָה עַשַוֹ בַּר אַרָבְּעִין שָנִין וּנָסִיב אַתְּתַא יַת יהודית בת בארי חתאה וית בשמת בַּת אַילון חַתַּאַה: להּוָהַוָאַה מְסַרבַן וּמַרגַון עַל מִימַר יִצְחַק וַרְבַקָה: אַנָהַנָה

בג פּי־עתָה הרחיב יהוה לנו ופרינו בַאַרֵץ: וַיַעַל מְשֵׁם בָּאֵר <sub>בר</sub> שבע: וירא אליו יהוה בּלילה ההוא וַיֹּאמֵר אַנֹבִי אַלהֵי אברהם אביר אַל־תִּירַא' כַּי־אָתַרָּ אַנֹכִי וּבֶרַכָּתִּירָ בה והרביתי את־זרער בעבור אַבְרַהַם עַבְהֵי: וַיָּבֵן שֵׁם מזבח ויקרא בשם יהוה ויט־שם אהלו וַיַּכַרוּ־שם עַבַדִּי־ יצחק באר: ואבימלך הלך אליו מגרר ואחות מרעהו נו ופיכל שַר־צָבַאוּ: וַיָּאמֶר אֵלֶהֶם יִצְחַק מַדּוּעַ בַּאתָם אַלֵי בח ואתם שנאתם אתי וַתְשַׁלְּחוּנִי מֵאַתְּכֵם: וַיָּאמְרוּ רַאוֹ רַאַינוּ כֵּי־הַיָה יהוָה וּ עָמֵּךְ וָנֹאמֶר תַּהָי נַא אַלֵה בֵּינוֹתֵינוּ בּט בֵּינֵינוּ וּבֵינֵך וְנָכִרְתָה בְרֵית עִמָּך: אָם־תַּעֵשֵׂה עַמַּנוּ רַעָּה בַּאַשֶּׁרֹ לָא נָגַעַנוּךּ וָבַאַשֶּׁר עַשִּינוּ עַמָּךְ רַק־טוֹב ל וַנָּשַלֵּחַךְ בִּשַׁלִוֹם אַתַּה עַתַּה בִּרוֹךְ יהוָה: וַיַּעַשׁ לַהֵם 🕹 לא משתה ויאכלו וישתו: וישבימו בבקר וישבעו איש לב לאַחיו וַיִשַלְחֵם יִצְחֵׁק וַיֵּלְכוּ מֵאָתִּוֹ בְּשַׁלְוֹם: וַיְהֵי וּ בַּיִּוֹם הַהוא וַיַבֹאוֹ עַבָדִי יִצְחַק וַיַּגַדוּ לוֹ עַל־אַדות הַבָּאַר אָשֵר לג חפרו ויאמרו לו מצאנו מים: וַיָּקרַא אתה שְבָעָה עַל־בֵּן לַר שַׁם־הַעִיר בָּאַר שַּׁבַע עַד הַיִּוֹם הַוָּה: עשוֹ בֶּן־אַרָבַּעִים שַׁנַּה וַיָּקָח אָשַׁהֹ אָת־יִהוּדִּית בַּת־ 🚓 בָּאֵרֵי הַחַתֵּי וָאֵת־בָּשִּׁמַת בַּת־אֵילִן הַחַתִּי: וַתְּהְיֵין א מרת רוח ליצחק ולרבקה: וַיִּהַיּ כז

י"ב־

בינוחינו מימי אכיך חהי גם עתה בינינו ובינך (אונקלום): (בט) לא גגעגוך. כשאמרנו לך לך מעמנו (לעיל פסוק טז): אתה. גם אתה (עתה) עשה לנו כמו כן: (לג) שבעה. ע"ש הבריח (מנחומא ישן וילא ט): (לר) בן ארבעים שנה. עשו היה נמשל לחזיר, אלא 'יכרסמנה חזיר מיטר (נחלים פייד). החזיר הזה כשחא שוכב פושט שלפיו לומר רא אוני טחור, כך אלו גוולים וחומסים וחבאים עלהם כשרים. כל מ" שכה היה עשו לג בשים מסחת יד בעליהן ומענה אוסף, כשהיה בן מ" אמר אבאל בן מ" שנה על "שבה גם אף אני כן (כ"ר סה:א): (לה) מורת רוח. לשון המראח רוח, כמו ממרים הייתם (דכרים טוכד), כל מעשיה היו להכעים ולעלבון ליצחק ולרבקה, שהיו

(בב) ופריגו בארץ. כסרגומו, וניפוש בארעא: (בו) ואחזת מרעהו. כסרגומו וסיעם מרחמוהי (ב"ר סדים) סיעם מאוהכיו. זיש פוסניין מרעהו מ' מיסוד הסיבה, כמו וסיעם מרחמוהי (ב"ר סדים) סיעם מאוהכיו. זיש פוסניין מרעהו מ' מיסוד הסיבה, כמו שלשים מרעים (שופטים יד:יא) דשמשון. כדי שתהיה סיבם ואחוזת דבוקה. אבל אין דרך ארך לדבר על המלכות כן, סיעם אוהביו, שאם כן כל סיעם אוהביו הוליך עמו ולא היה לו אלא סיעה אתם של אוהבים. לכן יש לפוחרו כלשון הראשון. ואל מחמה על תי"ו של ואחזת ואף על פי שאיו החיבה סמוכה, יש דוגמתה במקרא, עזרת מלר (תהלים סייג) ושכורת ולא מיין (ישעיה נא:כא): אחזת. לשון קבילה ואגודה, שלאחזין יחד: (בח) ראו ולא מיין (ישעיה נא:כא): אחזת. לשון קבילה ואגודה, שלאחזין יחד: (בח) ראו ראינו. ראו באביך ראינו בך (ב"ר שם י): תהי גא אלה בינותינו וגוי. האלה אשר

23-25. God assures Isaac. After the conflict with the Philistines, Isaac was afraid that they would launch an attack and try to kill him (*Ramban*), or that he would continue to lose assets because of their enmity (*Sfomo*). In response, God appeared to him and promised him protection. God's promise of being "with" the Patriarchs is an affirmation of His Providence in watching over the details of their various activities according to their measure of perfection.

25. יובן שם מובח — He built an altar there. As Abraham had done (12:7, 13:18), Isaac brought an offering to thank God for His kindness and the prophecy of protection.

In verse 3, God had promised Isaac that he would inherit

all parts of the Land, but he did not build an altar then, because he did not wish to inflame his neighbors by publicizing such a promise. Now, however, the promise that he would be blessed and fruitful was no threat to them (Meshech Chochmah).

26-33. Abimelech reaffirms the treaty. Targum Yonasan explains Abimelech's sudden change of heart: "When Isaac left Gerar the wells dried up and the trees bore no fruit. They felt that this befell them because they had driven him away, so Abimelech went to Isaac from Gerar . . ." As a gesture to strengthen the sincerity of his peace overture, Abimelech may have taken along the Philistine herdsmen who had

"For now HASHEM has granted us ample space, and we can be fruitful in the land."

God Assures

<sup>23</sup> He went up from there to Beer-sheba. <sup>24</sup> HASHEM appeared to him that night and said. "I am the God of your father Abraham: Fear not, for I am with you: I will bless you and increase your offspring because of Abraham my servant." 25 He built an altar there, invoked HASHEM by Name. and there he pitched his tent: there Isaac's servants dua a well.

Ahimelech the Treatu

<sup>26</sup> Abimelech went to him from Gerar with a group of his friends and Phicol, general of his legion. Reaffirms 27 Isaac said to him. "Why have you come to me? You hate me and drove me away from you!" <sup>28</sup> And they said. "We have indeed seen that HASHEM has been with you, so we said. 'Let the

oath between ourselves now be between us and you, and let us make a covenant with you. 29 If uou do evil with us. . .! Just as we have not molested you, and just as we have done with you only good, and sent you away in peace — Now, you, O blessed of HASHEM!"

<sup>30</sup> He made them a feast and theu ate and drank. <sup>31</sup> They awoke early in the morning and swore to one another: then Isaac saw them off and they departed from him in peace, 32 And it was on that very day that Isaac's servants came and told him about the well they had dug, and they said to him. "We have found water!" 33 And he named it Shibah: therefore, the name of the citu is Beer-sheba until this very day.

34 When Esau was forty years old, he took as a wife Judith daughter of Beeri the Hittite, and Marries Basemath daughter of Elon the Hittite: 35 and they were a source of spiritual rebellion to Isaac and to Rebecca.

quarreled with Isaac over the wells (Meshech Chochmah).

- 27. מדוע באחם אלי Whu have you come to me? Isaac's apparent lack of graciousness is quite understandable. Abimelech had ignored his treaty with Abraham, thus showing that he and his people did not honor their commitments. What, then, was the purpose of this new visit? (Abarbanel). Abimelech responded by saving that he wanted not merely to reaffirm the previous covenant, but to strengthen it. He said that the oath between ourselves from Abraham's time. should now be formally extended to apply between us and עסע. Furthermore, he wanted it to take the form of an אלה. which implies not merely an oath, but one that includes a curse against anyone who violates it.
- 29. אם־תעשה עמנו רעה If you do evil with us. . .! In all such cases, the Torah leaves the threatened consequences to the imagination. Thus, since the oath is strengthened by a curse, it is as if Abimelech were saying: "If you do evil to us - then may God take terrible retribution against you" (Ramban).

רק־טוב — Only good. We have protected you by warning the people against interfering with you (Ramban).

How glaring is their omission of any reference to the herdsmen who quarreled over the wells, or stopped up Abraham's wells! Perhaps in their perverted way, they rationalized, as have anti-Semites through the ages, that their acts of harassment were justifiable, or that Isaac should be grateful that they took out their wrath against his wells and not against his person.

אָתַה עַתַה בּרוּר הי — Now, you, O blessed of Hashem. Now we call upon you, who are blessed of HASHEM, to reciprocate our kindness by entering into a treaty with us (Rashi, Rashbarn). [As one who is manifestly the blessed of HASHEM, it is in your power to deal graciously with us.)

- 30. Since gentlemen partake of a meal after concluding a transaction, Isaac prepared the feast to consummate the mutual acceptance of the pact (Radak).
- 31. וישפימו בבכר Theu awoke early in the morning. They waited until morning, after they had slept off the effects of the dinner wine, so that no one could claim that the oath was undertaken in anything less than an alert, sober state (Torah Sheleimah, note §126).
- 32. ביום ההוא On that very day. While Abimelech was still there. Isaac's servants came with this news of God's beneficence, so that the Philistine delegation would be impressed and stand in awe of Isaac. His people found this water without strife or quarreling, to show that Isaac's every effort was successful in Eretz Yisrael (Radak).
- 33. באר שבע Beer Sheba . The name of the city commemorates two occurrences: the באר, well, and the שבועה, oath (Ramban). They named the well Shivah - which means seven as well as oath - to commemorate the seven ewes that Abraham had given to Abimelech (21:28-31), as well as the oath (Ibn Ezra).

עד הַיּוֹם הַזָּה — Until this very day , i.e., the days of Moses, when the Torah was given. Throughout Scripture, until this day means until the time of the scribe who recorded the matter (Rashbam to 19:37).

34-35. Esau marries. Rashi cites the Midrash: Esau is compared to a swine that, when it lies down, stretches out its cloven hoof, as if to say, "See, I am a kosher animal!" Similarly, the princes of Esau rob and extort while they pretend to be honorable. . . . So it was with Esau. Until he was forty, he had been living immorally, enticing married women from their husbands, but when he became forty, he said hypocritically that he would follow the example of his

בַּד סיב יצחק וכהן עינוהי מלמחזי וקרא ית עשו ברה רבא ואמר לה ברי ואמר לה הא אַנא: בּוַאֲמֵר הַא כְעַן סיכית לית אנא ידע יומא דאימות: גוּכָעַן סַב בָּעַן זֵינַר סִיפר וקשתר ופוּק לחַקלַא וצוּד לי צידא: רועביד לי תכשיליו כמא דרחימית ואעיל לי ואיכול בדיל די תברכנה נפשי עד לא אימות: הורבקה שמעת כד מליל יצחק לוַת עשו בּרָה וַאוֹל עשו לחקלא למיצר צידא לאיתאה: וורבקה אמרת לות יעקב ברה למימר הא שמעית מן אבור ממלל עם עשו אחור למימר: ואיתי לי צירא ועביד לי תבשיליו ואיכול וַאַבַרֶכְנַרְ קַדָם יִיַ קַדָם מוֹתִי: חוֹכְעַן בּרי קבל מני למא די אַנַא מְפַקּדֵא יַתַר: ט אָזֵיל בָּעַן לָנַת עַנַא וְסֵב לִי מתַּמּן תַּרִין גדיי (בני) עזין טבן ואעבד יתהון תבשיליז לאבור כמא די רחם: יותיתי (נ״א וַתַעֵיל) לַאַבוּך וַיֵּיכוּל בָּדִיל דִּיָבַרְכָנַךְ קדם מותה: יאנאמר נעקכ לרבקה אמה הא עשו אחי גבר שערן ואנא

בְּבָּלֶר נִיְאָבֶל בַּנְינִי מְלָּרָה לָא נִיְלָאָתֶר אָמֶר וְאָבֶר בְּנָה לֵא נִיְלָאָתֶר אָמָר וְאָבֶר בְּנָה שַׁמְר וְאָבֶר בְּנָה שַׁמְר וְאָבֶר וְאָבֶר בְּנָה שַׁמְעִר וְאָבֶר וְאָבֶר וְאָבֶר בְּנָה שַׁמְעִר וְנִיּאָתֶר אָנָיו מִוְלִי וְנִיּאָתֶר אָנָיו מִוְלִי וְנִיּאָתְר אָנָי וְאַבֶּרְה שָׁמִיעְ וְנָבְיּאָה לְי וְאֹבֶלְה בְּעָבֶּוּר אָמָר וּנִיּצְלְּה בְּעָבֶּוּר וְאָבֶרְכְבָה שׁמַעַת בְּרַבְּר יִנְשְׁר אָמָר וּנִיּעְרְ עָשָׁר אָהָר: וְנִיּאָה לְי וְאֹבֶּרְרְבָּה שַׁמְעִת בְּרַבְּר יִצְיִר לְהָבְּיּא אָל־בְּבָּר אָלִיך אָשָׁר אָמָר וּנִיּעְרְ עָשָׁר אָמָר וּנִיּעְרְ עָשָׁר אָמָר וּנְבִּיּיְ עְשָׁר אָבָר וְאָבֶר יְנְעָבְיּר אָמָר וְנִבְּעְר אָלִיך בְּנָה לֵאַנְיר אָנִי עְשָׁר אָבָר וְבְבָּר יִבְּיִי עְמָים וּאַבֶּר בְּנָה לֵעְתְר אָבָר וְבְבָּר יִבְּיוּ בְּעָרְה אָמֶר וְנִבְּעְר אָשָׁר אָבָר וְאָבָר וְבְבָּר וְאָבָר וְבְבָּר יִבְּיִי שְׁמִיעְ בְּנִי יִהוֹה לְפְנִי יהוֹה לְפְנֵי וְעָשֵׁר אָבָר בְּנָה לְעִיְ וְאָבֶּר בְּנָי שְׁמָעְ בְּנְלֵי לְאָבֶיך בְּאָבֶר וְבְבָּעְר אָבָיך וְאָבֶּר וְבְבָּר וְאָבֶר וְבְבָּר אָלְין וְאָבֶר וְבְבָּר אָלְין וְאָבֶלְ בְּעָבֶר אָמֶיְר וְבָּבְרְבְּרָ לְאָבֶיר וְאָבֶר וְבְּבְּבְר אָבְיִי מִוֹחְוֹי: וְיָאבָע בְּיִבְיּוֹ מִיּעְם מִישְׁעַ בְּיִבְּר אָשָׁר וְבָבְּרְבְּר וְבְּבְּר אָבְיִי מְוֹעְנִי וְעָבְיוּ וְבְּבְּבְר אָבְיִי מְעָבְין וְבְּבְּר אָבְיִי מִוֹחְוֹי: וְיָאבָל בְּבְבְּבְר אָבְיְר וְאָבֶר וְבְיּבְר בְּבְּבְר אָבְיר וְבְּבְּר בְּבְיִי מוֹחְוֹי: וְיָאבּר וְבְבָּר בְּבְיִי מִוֹחְוֹי: וְיָאבָל בְּיִבְּי בְּבְּר אָבְיִי בְּבְּבְר אָבְיִי מְיִבְיוֹ מִוּעְר וְאָבָּר בְּיִי מִיוֹים עִבְּיוֹ מִיוֹב וּנְיִי מִוּבְיי וְבְּיִי מִיּיִים מִיבְיר וְאָבָר בְּבְיבְר בְּבְיר וְבְיבְרְבְיוֹ מִיוֹים מוֹנְיוֹי וְיִיּיִים מִיבְיי בְּייִים מְיִבְיוּ בְּיִייְם בְּבְּבְי בְּבְייִים מְעְבְיוֹ מְיִים מְעְבְיוֹי וְנְבְיי וְבְּבְייִים מְיִבְיי וְבְּבְיי וְבְיּבְיי וְבְּיִיי בְּיִייְם מְיִבְיי בְּיִייְי בְּיִי וְעִיי בְּיוּבְיי וְיִבְיי בְּבְייִי וְבְּבְיי וְבְּבְיי וְבְּבְיי וְבְּבְייִי וְבְּבְיי וְבְּבְיי וְבְּבְיי וְבְיוּבְיי וְבְיְיְם בְּבְייִי וְבְּיִי וְבְיוּבְייוּ וְבְּיִיי וְבְּיְיוּי וְב

השחזה, כאותה ששנינו אין משחיזין את הסכין אכל משיאה על גבי חכרתה (בילה כת.). חדד סכינך ושחוט יפה, שלא חאכילני נכלה (כ"ר סה:יג): תליך. חרכך שדרך למלוחה: וצודה לי [ציד]. מן ההפקר, ולא מן הגזל (שס): (ה) לצוד ציד לחביא. מהו להביא. מהו להביא. אלא ימלא ליד יביא מן הגזל (שס): [וז) לפני הי. כרשותו, ששכים על ידי:] (ט) וקח לי. משלי הם ואוכם גדן עדים. וכי של ידי עדים שים בים עדיי מיזם בכל יום (שם יד): [שני גדיי עדים. וכי של אפת היה מאמד הקריב לפסחו והאחד עשה מטעמים. בפרה דרכי אליעזר (פל"ב): באשר אהב. כי טעם הגדי כעם הלבי:

טוכדות ע"ז (כ"ר סה:ד): (א) ותבהין. כעשנן של אלו [שהיו מעשנות ומקטירות לע"ז] (סנמומא ח). ד"א, כשנעקד ע"ג המזכח והיה אביו רולה לשחטו, באותה שעה נפחזו השמים וראו מלאכי השרת והיה יו בוים, וירדו דמעותיהם ונפלו על עיניו נפחזו השמים וראו מלאכי השרת והיה כדי שיטול יעקב את הברכות (מתומא לפיכך כהו עיניו (כ"ר שם זו. דבר אחר, כדי שיטול יעקב את הברכות (מתומא ח): (ב) לא ידעתי יום מוחי. א"ר יהושע בן קרחה, אם מגיע אדם לפרק אבותיי ידאג חמש שנים לפניהן וחמש שנים לאחר כן. וילחק היה בן קכ"ג, אמר, שמא לפרך לא אמי אני שנים לפרק הא לפיכך לא לארי ליד על מוחי, שמא לפרק הא לפיכך לא ידעתי יום מוחי, שמא לפרק אמי שמא לפרק אבא (כ"ר שם יוצ: (ג) שא גא. לשון ידעתי יום מוחי, שמא לפרק אמי שמא לפרק אבא (כ"ר שם יוצ: (ג) שא גא. לשון

father who married at that age.

Unlike his father, however, Esau married Hittite women; his passions were unbridled and he chose to marry into a nation that matched his evil nature. With these marriages, Esau set the seal on his complete unfitness to carry on the mission of Abraham. In a home ruled by two Hittite women, the Abrahamitic ideal lies buried (R' Hirsch).

27.

This chapter is one of the most crucial and mystifying in the Torah — crucial because the decision about which son was to receive the Patriarchal blessings would determine which would be God's Chosen People, so that the eternal destinies of Jacob and Esau and their offspring were in the balance. And mystifying because it is hard to fathorn how the righteous Isaac could be so adamant in choosing Esau and why Rebecca would resort to such a blatant deception to secure the blessings for Jacob. The commentators offer many interpretations; our commentary will draw upon several of those themes.

1-4. Isaac's decision to bless Esau. As the firstborn, Esau had the presumptive right to the blessings, and Isaac would

not have had the right to deny them to him unless there was compelling cause. Clearly, despite Esau's marriage to Hittite women, Isaac was unaware of the degree of Esau's sinfulness, and Rebecca had not been authorized to tell him about the prophecy given her at the beginning of the Sidrah. Also, Isaac felt that it was Esau who needed blessings to arm him in his struggle against an inborn nature that tended toward bloodshed and other cardinal sins, whereas Jacob had the inner strength to grow and be holy without the assistance of the blessings.

It seems also, as will be seen below, that Isaac planned to bestow two sets of blessings, one for Esau and one for Jacob, each set suited to the needs and nature of its intended recipient. He also felt, according to some, that the two brothers should both be parts of God's nation: Jacob with the higher calling of Torah scholarship and spiritual ascendancy, and Esau with material success that he would use to support and assist Jacob. Had Esau been worthy, this could have happened, just as the tribe of Zebulun undertook to engage in commerce to support the Torah scholarship of Issachar, and in the time of the Mishnah, the wealthy Azariah supported his

27 Isaac's Fsau

And it came to pass, when Isaac had become old, and his eyes dimmed from seeing, that he summoned Esau, his older son, and said to him, "My son." And he said to him, "Here Decision I am." 2 And he said. "See. now, I have aged; I know not the day of my death, 3 Now sharpen. if you please, your gear — your sword and your bow — and go out to the field and hunt game for me. 4 Then make me delicacies such as I love and bring it to me and I will eat, so that mu soul may bless you before I die."

Rebecca s

<sup>5</sup> Now Rebecca was listening as Isaac spoke to Esau his son; and Esau went to the field to Scheme hunt game to bring, 6 But Rebecca had said to Jacob her son, saying, "Behold I heard your father speaking to your brother Esau saying. 7 'Bring me some game and make me delicacies to eat and I will bless you in the presence of HASHEM before my death. '8 So now, my son, heed my voice to that which I command you. 9 Go now to the flock and fetch me from there two choice uoung kids of the goats, and I will make of them delicacies for your father, as he loves. 10 Then bring it to your father and he shall eat, so that he may bless you before his death." 11 Jacob replied to Rebecca, his mother, "But mu brother Esau is a hairu man and I am a

scholarly brother Shimon, Rebecca, however, guided by Divine inspiration, knew that Esau was not entitled even to this. 1. ותבהיו עיניו מראת — And his eues dimmed from seeing. Isaac was 123 years old then. Accordingly, the year was 2171 from Creation (see also chronology in 25:17).

Rashi offers three reasons for Isaac's failing evesight: (a) From the smoke of the incense that Esau's wives offered to their idols. The greater a person is, the more sensitive he is to evil. Isaac, more than anyone else, was affected by the idolatrous incense smoke that contaminated his surroundings.] Further, God caused him this blindness to spare him from continuing to see idol worship in his household (Tanchuma). (b) When Isaac lay bound on the altar at the Akeidah, the ministering angels wept over him. Their tears fell into his eyes and dimmed them. This means that Isaac saw a Heavenly vision of the suffering angels, a sight beyond ordinary human powers, and the "glow" of the vision weakened his eves (Yefeh To'ar) (Bereishis Rabbah), (3) Providence caused his blindness so that Jacob might receive the blessing (without Isaac realizing whom he was blessing (Tanchuma).

In the plain sense, his blindness was nothing more than a natural manifestation of old age, just as Jacob's eyesight failed him in his later years [48:10] (Ramban). Alternatively, it was in punishment for Isaac's failure to restrain Esau's wickedness (Sforno).

2. הנה־נא זקנתי — See, now, I have aged. And I wish to bestow the blessings while I am still alive (Rashbam). A blessing is more efficacious when a person is near death, because the soul is freer of its physical bonds (Sforno).

At the age of 123, Isaac had come within five years of the age at which his mother died, 127, and the Sages teach that upon reaching such a milestone, one should begin to think that he might not exceed the age of whichever parent died first (Midrash).

3-4. Isaac wanted Esau to earn the blessing by performing the commandment of honoring his father. Isaac sent Esau out to the field to hunt, so as to make the task more arduous and therefore the mitzvah more meritorious (Alshich).

Isaac's wish for food was to satisfy his bodily appetite so that physical need would not interfere with his spiritual bliss. The prophetic spirit can rest only upon someone who is in a state of joy (Shabbos 30b), which implies satisfaction of all one's needs (Lekach Tov. see Ramban).

Because Esau had a tendency to bloodshed and the indulgence of his voracious physical appetites, Isaac wanted him to turn those traits to the service of God, by hunting to bring food to his father whose table was like an altar, and preparing the food through kosher slaughter (Ne'os HaDesheh).

5-17. Rebecca's scheme. Having been told before the twins were born that the younger would be the superior one, Rebecca knew that the blessings had to go to Jacob. She also knew from that prophecy that the two could not coexist because when one would rise the other would fall — so that any plan Isaac might have to enlist them in joint service of God could not succeed — but she had not been commanded to convey this knowledge to Isaac. Her only alternative was to deceive Isaac into giving the blessings to Jacob.

For Jacob, this was the ultimate test, his personal Akeidah a test of awesome proportions — because, as the Sages derive from Scripture, Jacob personified truth and he was to receive the blessings that would be ratified by God Whose very seal is "Truth." But his mother was commanding him to secure those blessings by perpetrating a falsehood against his father. For Jacob to behave in such a way was totally foreign to his nature. Thus, both brothers were to engage in difficult tasks to earn the blessings: Esau was at the hunt risking his life, and Jacob was at home risking his soul, his spiritual essence.

- 7. לפני הי In the presence of HASHEM. Rebecca added these words to impress upon Jacob the immensity of his father's blessing, because the prophetic spirit would descend upon him while he uttered the benedictions (Radak) . . . And such blessings would be irrevocable. Accordingly, if Esau were to receive them, they would remain with his descendants forever and Jacob would never be able to lift his head before him (Ramban).
- 8. Perceiving Jacob's reluctance to participate in this scheme. Rebecca emphasized that he was to "listen to that which I — as your mother — command you" (Divrei Yirmiyah).

גבר שעיע: יב מאים ימשנני אבא ואהי בעינוהי כמתלעב ואהי (נ״א ואהי) מיתי עלי לנטיו ולא ברכן: יינאמרת לה אמה עלי אתאמר בנבואה דלא ייתון לוטיא עלה ברי ברם קבל מני ואזיל טב לי: ידואול ונסיב ואיתי לאמה ועבדת אמה תַבשילין כמא דרחם אבוהי: מונסיבת דבקה יַת לבושי עשו בַּרַה רַבּא דכיתא די עמה בביתא ואלבישת ית יעקב ברה ועירא: טווית משכי דגדיי (בני) עזי אַלבִּישַת עַל יִדוהַי ועל שעיעות צוריה: יו ויהבת ית תבשיליא וית לחמא די עברת בירא דיעקב ברה: יחועל לות אבוהי ואמר אבא ואמר הא אנא מן את ברי: יט ואמר יעלב לאבוהי אנא עשו בוכדה עברית כמא די מללתא עמי (נ״א לי) קום פען אסתחר ותיכול מצידי בדיל די תברכנני נפשר: כואמר יצחק לברה מא דֵּין אוֹחֵיתַא לָאַשׁכּחַא בּדי ואַמר אַרי זמין יי אלהה קדמי: כא ואמר יצחק ליעקב קריב כָּעַן וַאָמִשְנַר בָּרי הַאַת רִין בּרי עשו אָם לַא: כבּ וּקָרֵיב יַעַקֹב לְוַת יִצְחַק אֲבוּהַי ומשיה ואמר קלא קלא (ד)יעקב וידיא ידי (נ״א יִרוֹהִי דְ)עֲשַׁוּ: כּגּוֹלֵא אִשְׁתִּמוֹרעה אַבי הַנַאַה יָרוֹהָי כִּירֵי עַשַּׁו אַחוּהָי שִּעִירַן (נ״א שַעַרַנִיַן) וּבַרֵבָה: כּדּ וַאֲמַר אַתִּ דֵּין בָּרִי עשו וַאָמַר (הַא) אַנַא: כה וַאַמַר קַרֵיב קַרַמִי ואיכול מצירא דברי בדיל די תברכנה נפשי וקריב לה ואבל ואיתי (ג״א ואעיל) לַה חַמָּרָא וּשָׁתִי: כּוּ נַאֲמַר לַה יִצְחַק אֲבוּהִי קריב כען ונשק לי (נ״א ושק לי) כּרי:

יב איש חלק: אוּלי ימשני אבי והייתי בעיניו כְּמִתְעָתֵעַ י והבאתי עלי קללה ולא ברבה: וַתַּאמֶר לוֹ אַמוֹ עַלֵי יר קַלְלַתְרָּ בָּנָי אָךְ שִׁמֵע בִּקֹלֵי וְלֵךְ קַח־לֵי: וַיַּלֵךְ וַיְּקַח וַיָּבֵא יי לאמו ותעש אמו מַטעמים כַאַשֵּר אָהֶב אַבֶיו: וַתְקַח רבקה את־בגרי עשו בנה הגדל החמדת אשר אתה יי בבית ותלבש את־יַעקב בְּנַה הַקַּטַן: וְאָת ערת גַּדַיֵי יי העווים הַלְבֵּישַה עַל־יַדִיו וְעַל חֶלְקַת צַוַּאַרֵיו: וַתְּתֵּן יי את־המטעמים ואת־הלחם אשר עשתה ביד יעקב ייו בּנה: וַיַּבֹא אֱל־אַבִיו וַיִּאמֶר אַבֵי וַיָּאמֶר הָנָּנִי מִי אַתָּה יש בַּנֵי: וַיֹּאמֶר יַעַלְב אֵל־אַבִיו אַנֹבִי עֲשֵׁו בִּכֹרֶךְ עַשִּׁיתִי יי באשר דברת אלי קום־נא שבה ואכלה מצידי בעבור בּ תָּבֶרְכַנִּי נַפְשֵׁך: וַיָּאמֵר יִצְחַקֹ אֱלֹ־בִּנוֹ מַה־זַה מהרת בא למצא בני ניאמר כי הקרה יהוה אלהיר לפני: ניאמר יִצְחַלְאַל־יַעַלָּב גַּשַׁה־נַא נַאָמֶשְׁךָּ בָּנֵי הָאַתַּה זַה בְּנִי עֲשֵׁוּ בב אם־לא: וַיַגַש יַעַקב אַל־יִצְחַק אַבֵּיו וַיִּמְשֵׁהוּ וַיֹּאמֶר בּ בּג הַקּל קול יָעַלָב וְהַיַּדַיִם יְדֵי עַשֵּוּ וָלָא הִכִּירוֹ כֵּי־הַיִּוּ יָדַיוּ בּר כִּיבֵי עֲשֵׁו אַחָיו שְעַרָת וַיְבַרְכֵהוּ: וַיֹּאמֶר אַתַה זֶה בְּנֵי בּיבִי עֲשֵׁו אַחָיו שְעַרָת וַיְבַרְכֵהוּ: וַיֹּאמֶר אַתַה זֶה בְּנֵי כה עשו ויאמר אַני: וַיֹּאמר הַגַּשָׁה לִי וַאָּכְלה מציד בִּנֹי תברכר נפשי ויגש־לו ויאכל ויבא כּו וַיֵּשְׁתִּ: וַיַּאמֶר אֶלֵיו יִצְחַק אֲבֵיו גִּשַׁה־נַּא וּשְׁקַה־כֵּי בְּנֵי:

1100

באשר דברת אלי: שבה. לשון מיסב על השלחן, לכך מחורגם אסתחר: (בא) גשה נא ואמשך. אמר ילחק בלבו, אין דרך עשו להיות שם שמים שגור כפיו, וזה אמר כי הקרה ה' אלהיך (כ"ר סה:יט): (בב) קול יעקב. שמדכר בלשון תחנונים, קום נא, אבל עשו בלשון קנטוריא דבר, יקום אבי (תכחומא יא): (בד) ויאמר אני. לא אמר אני עשו אלא אני (ברכ"ת):

(יא) איש שער. בעל שער: (יב) ימשני. כמו ממשם כלהרים (דברים כח:כט): (טו) החמדות. הנקיום, כחרנומו, דכייתה. דבר החכר, שחמד חום מן נמרוד (כ"ר סה:טו): אשר אתה בבית. והלה כמה נשים היו לו והוה מפקיד הצל המו. הלה שהיה בקי במטשיהן וחושדן (שם): (יט) אגבי עשו בברך. הנכי הוה המביה לך, וטשו הוה בכורך (מנחומה ישן י): עשיתי. כמה דברים הוה המביה לך, וטשו הוה בכורך (מנחומה ישן י): עשיתי.

She said, "Have no fear that he will curse you. If he does, may it come on me, not you," for it is the way of women (*lbn* 

<sup>11.</sup> Jacob raised an objection to his mother's plan, one that would not only have caused it to fail, but to achieve the opposite result:

<sup>12.</sup> אולי יְמְשׁנִי אָבּר — Perhaps my father will feel me. "Even if Father were to have no reason to be suspicious, but will caress me affectionately, he will realize that I am smooth skinned." It is noteworthy that Jacob was not afraid that his voice would be recognized. Perhaps they had similar voices [see on v. 22], or Jacob could imitate Esau's (Ramban).

<sup>13.</sup> עלי קללְתְּדּ — Your curse be on me. I take full responsibility. Rebecca had no fear that there would be a curse, for she had complete confidence in the prophecy that the elder shall serve the younger [25:23] (Rashbam).

Ezra) to be compassionate and ready to suffer to protect their children (Yohel Or).

<sup>14.</sup> מֵלֶּךְ ... מְנֵבְּא — So he went ... and brought. Since the blessings were precious to Jacob, he should have hurried to bring the delicacies to his father, just as Abraham had run to greet his guests (18:2). So, too, there are frequent references to haste in the narrative of Eliezer and Rebecca. Our verse implies otherwise, however. Jacob did not apply himself enthusiastically to this scheme, carrying out his mother's request only reluctantly (HaKsau VhaKabbalah).

<sup>15.</sup> בּגְרֵי עַשָּוּ ... הַּחְמֵּדְרֹת — Esau's clean garments. The translation follows Onkelos. Alternatively, they were the precious garments that Esau stole from the great hunter Nimrod (Rashi). Esau, renowned for his great filial devotion, would always wear these precious garments while he served his

smooth-skinned man. <sup>12</sup> Perhaps my father will feel me and I shall be as a mocker in his eyes; I will thus bring upon myself a curse rather than a blessing." <sup>13</sup> But his mother said to him, "Your curse be on me, my son; only heed my voice and go fetch them for me." <sup>14</sup> So he went, fetched, and brought to his mother, and his mother made delicacies as his father loved. <sup>15</sup> Rebecca then took her older son Esau's clean garments which were with her in the house, and clothed Jacob her young son. <sup>16</sup> With the skins of the goat-kids she covered his arms and his smooth-skinned neck. <sup>17</sup> She placed the delicacies and the bread which she had made into the hand of her son Jacob.

Jacob Comes to Isaac <sup>18</sup> And he came to his father and said, "Father," and he said, "Here I am; who are you, my son?" <sup>19</sup> Jacob said to his father, "It is I, Esau your firstborn; I have done as you told me; rise up, please, sit and eat of my game that your soul may bless me."

<sup>20</sup> Isaac said to his son, "How is it that you were so quick to find, my son?" And he said, "Because HASHEM your God arranged it for me." <sup>21</sup> And Isaac said to Jacob, "Come close, if you please, so I can feel you, my son; are you, indeed, my son Esau or not?"

<sup>22</sup> So Jacob drew close to Isaac his father who felt him and said, "The voice is Jacob's voice, but the hands are Esau's hands." <sup>23</sup> But he did not recognize him because his hands were hairy like those of Esau his brother; so he blessed him. <sup>24</sup> He said, "You are, indeed, my son Esau!" And he said, "I am." <sup>25</sup> He said, "Serve me and let me eat of my son's game that my soul may bless you." So he served him and he ate, and he brought him wine and he drank.

<sup>26</sup> Then his father Isaac said to him, "Come close, if you please, and kiss me, my son."

father (Rashbam).

**18-27.** Jacob comes to Isaac. The Midrash states that Jacob came to Isaac with head bowed and in tears, so unhappy was he that he had to use deception, even though it was to gain what was truly his.

It is noteworthy that even when he was forced to deceive Isaac, Jacob stayed as close to the truth as possible. As the commentary will show, he tried to use ambiguous language so that he could mislead Isaac without lying directly. Falsehood was so repulsive to Jacob that even when he had to lie, he tried to stay close to the truth. In translation, some of the interpretations seem very strained, but the Hebrew allows for such interpretations quite easily.

18. יְאמֶר אָבי — And said, "Father." Jacob did not begin a conversation until the next verse. Here he merely called out "Father" to test whether Isaac would recognize his voice. If so, Jacob would have abandoned the scheme and acted as if he had come to visit (Alshich).

19. אָנְכִּי עָשָׁוּ בְּכֹּרֶף — It is I, Esau your firstborn. Rashi explains: אָנִכִּי, It is I who bring this to you; אָנִכִּי, Esau, (however,) is your firstborn.

He meant, "I am who I am; Esau is your firstborn," while others suggest that under his breath, he said, "I," and loudly, "Esau is your firstborn" (Ibn Ezra).

שיתי בַּאָשׁר דְּבַּרְתָּ אָלִי – I have done as you told me. Continuing the interpretation that Jacob used ambiguous language when necessary: I have done on many occasions. . .as you told me (Rashi).

מצידי — Of my game. This word is sometimes used even for food that was not hunted (R' Chananel).

20. מהַרְתָּ — You were so quick. Isaac had specifically asked

Esau to take his weapons and go out to the field in order to make the task more arduous and hence the mitzvah greater (v. 3). The quick return made him apprehensive that "Esau" had not carried out the mission as bidden.

Isaac understood Jacob's reply to mean, "I had planned to hunt far away, but *God arranged it* that game appeared before me near home, where there is usually none to be found." This "coincidence" was a sure sign that it was arranged by God, Who obviously did so in Isaac's merit (*Malbim*).

21. גְּשָׁה־נָּא — Come close, if you please. Jacob's mention of God's Name (v. 20) made Isaac suspicious, since he knew that it was not characteristic of Esau to speak that way (Rashi). Isaac thought that Esau was so pious that he avoided the use of God's Name since he was often in unclean places. or because he was afraid he might pronounce it without proper concentration (Ramban).

22. הקל קול יַעְקב וְהַיְרִים יְדִי עְשָׁה. — The voice is Jacob's voice, but the hands are Esau's hands. Isaac could not have meant the sound of the voice, since the Sages comment that Jacob and Esau sounded so alike that Isaac could not tell them apart. Rather, his statement that the voice is Jacob's voice refers to Jacob's manner of speaking, inasmuch as Jacob spoke gently and invoked the name of Heaven (Rashi).

Alternatively, Jacob's power is in the voice that prays; as the Sages teach (*Gittin* 57b), whenever a prayer is effective, a descendant of Jacob must have been among those who prayed. Esau's power is in his murderous hands — the hands of the Roman Empire, Esau's descendants, which destroyed the Second Temple and exiled us from our land. Whenever an army is victorious, Esau's descendants must have had a hand in it (ibid.).

26. ושקה-לי — And kiss me. Kabbalistically, a kiss brings

מוקרב ונשק לה וארח ית ריחא דלבושוהי וברכה ואמר חזי ריחא דברי כריחא דחקלא די ברכה יי: כחויתו לה יי מטלא דשמיא ומטובא דאדעא וסגיאות (נייא וסגיות) עיבור וַחַמַר: כטיפלחנה עממין וישתעברון לה מלכון הני כב לאחיה ויסגרון לה בני אמה ליטיר יהון ליטין ובריכיר יהון בריכיו: לוַהַוָה כַּד שֵׁיצי יצחק לברכא ית יעקב וַהַנָה בָּרָם מִפָּק נָפָק יַעַקב מַלּוַת אפּי יצחק אבוהי ועשו אחוהי אתא (נייא על) מצידה: לא ועבד אף הוא תבשיליו ואיתי לות אבוהי ואמר לאבוהי יקום אבא וייכול מצידא דברה בדיל די תברכנני נַפשר: לבּנָאָמֶר לָה יִצְחַק אַבוּהִי מָן את וַאַמַר אַנָא בִּרָך בּוּכְרַך עֲשַוּ: לגוּתְוַה יצחק תוהא רבא עד לחדא ואמר מז הוא ריכי דצד צידא ואעיל לי ואכלית מכלא עד לא תעול וברכיתה אף בריה יהי: לרבד שמע עשו ית פתגמי אבוהי וצוח צוחא רבא ומרירא עד לחדא ואמר לאַבוּהִי בַּרֵכנִי אַף אַנַא אַבָּא: להואמר על אחור בחכמתא וקביל ברכתה: או ואמר יאות קרא שמה יעקב וַחַכּמנִי (נ״א וַכַמנִי) דְנַן תַּרְתִּין וִמנין

ני ויגש וישק־לו ויבח את־ביח בגביו ווברבהו ויאמר -- ראה ריח בָּנִי כָּרֵיחַ שַׂרֵה אֲשֵׁר בֵּרָכְוֹ יהוָה: וְיִתֶּן־לְךְּ האַלהים מטַל הַשַּׁמִים וּמִשְׁמַנֵּי הַאָרֵץ וַרְב דַּגַן וְתִירְשׁ: יעבדוּר עמים °וישתחו לָרֹ לְאַמִּים הֵוֶה גָבִיר לְאַחִירְ כֵּי יעבדוּר עמים וַיִשְתַחווּ לָךָ בָּנֵי אָמֵך אָרְרֵיךְ אַרוּר וָמְבַרְבֵיךְ בַּרוּךְ: ל וֹיהֹי בַּאַשָּׁר בָּלַה יִצְחַקְּ לְבַרֶךְ אָת־יַעַקֹבָ וַיִהִי אַךְ יַצְא יַצַא יַעַלָּב מֵאָת פָּנֵי יִצְחָק אַבֵּיו וְעֲשַׂו אַחִיו בַּא מְצֵירָוֹ: לא ניעש גַם־הוּא' מַטְעַמִּים וַיָּבֵא לְאַבֵיו וַיִּאמֶר לְאַבִּיו יַקְם לא נִיּעש גַם־הוּא' מַטְעַמִּים וַיָּבֵא לב אַבי ויאכַל מצֵיד בִּנוֹ בַּעָבָר תִבָּרבַנִי נַפְשֵׁך: וַיִּאמֵר לְוֹ לג יצחַק אַבֵּיו מִי־אָתַה וַיֹּאמֵר אַנֵי בִּנְךְ בִכְרָךְ עֲשֵׁו: וַיַּחַבְּׁד יצחק חרדה גדלה עד־מאד ניאמר מי־אַפֿוא הוא הצד־צַּיַר וַיַּבַא לִי וַאַבַל מִכַּל בְּטֵרֶם תַבַוּא וַאַבַרְבָהוּ לד גַם־בַּרוּך יָהַיָה: כִּשְׁמִע עֲשֵוֹ אֵת־דִּבְרֵי אַבִּיו וַיַּצְעַקּ צעַלָּה גִּדֹלֵה וּמַרָה עַד־מִאָד וַיָּאמֵר לְאַבִּיו בַּרְבֵנִי לה גם־אַנִי אַבִי: נַיֹּאמֵר בַּא אָחִיךְ בִּמִרְמָה נַיַּקַח בִּרְכָתֶךְ: ניאמר הַכִּי קַרָא שִמוֹ יַעֵּקֹב וַיַּעַקְבַנִי זה פעמים 🕁

שלוה ואורריהם ומלעריהם קודמים למברכיהם, לפיכך ילחק הקדים קללח אוררים לכרכת מברכים. והרשעים חסלתן שלוה וסופן יסורין, לפיכך בלעם הקדים ברכה לקלה (ב"ר שם): (ל) יצא יצא. זה יולא וזה בא (חנסומא יא; ב"ר שם ה): (לג) ידאר. כתרגומו, וחוה, לשון חמיה. ומדרשו, ראה גיהנם פחוחה מחחחיו (חנחומא שם; ב"ר סז:ב): מי איפוא. לשון לעמו, משמש עם כמה דברים. [ד"א,] איפוא, איה פה, מי הוא ואיפוא הוא הלד ליד: ואבל מבל. מכל טעמים שבקשחי לטעום טעמתי בו (ב"ר שם): גם ברוך יהיה. שלא חאמר אילולי שרימה יעקב לאביו לא נעל את הכרכות, לכך הסכים וברכו מדעחו (שם): (לה) במרמה. בתכמה (אונקלום; ב"ר שם): (לו) הבי קרא שמו. לשון חימה הוא, כמו הכי אחי אסה (להלן כטיבו). שמא אסר או יעקב ע"ש סופן של יש בי שברכתי קטן לפני גדול ושניתי סדר היחם. החחיל עש מלעה, אמר, שה שמו לש אביו משר לה אמר כדר היחם. החחיל שלא מועקבני זה פעמים. אמר לו אביו מברתי על שורת הדין, עכשיו לבנור ברכחי, גם ברוך יהיה: וישקבני הם פעמים. אם לרו אביו שלאר, בכרן יהיה: היימי מלר ותרד שמא שברם אביות ארב (דכרים ים:א) וכמן. ויש מתרגמין ויש מערבני. וארב (דכרים ים:א) וכמן. ויש מתרגמין ויש ביש אבר אותר בלבור ביסים. וויש מתרגמין ויש מתרגמין ויש מתרגמין וויש ביש ברבים אביו אוצר בלבור ביסים און יש ביש ברבים אביני. וארב (דכרים ים:א) וכמן. ויש מתרגמין

(כז) וירח וגרי. והלא אין רית רע יוחר משטף העזים, אלא מלמד שנכנם עמו רית גן עדר וגרי. והלא אין רית רע יוחר משטף העזים, אלא מלמד שנכנם עמו רית גן עד (כ"ר סה:כב): בריח שדה אשר ברבו הי. שנתן כו רית טוב, וזהו שדה תפוחים. כך דרשו רז"ל (תענית כט:): (בח) ויתן לך. יתן ויתזור ויתן (כ"ר סו:ג). ולפי פשוטו מוסב לענין הראשון, ראה רית בני שנתן לו הקב"ה כריח שדה וגר' ועוד יתן לך מעל השמים. כמשמעו, ומ"א יש להרבה פנים. [ד"א, מהו האלהים, בדין. אם ראוי לך יתן לך ואם לאו לא יתן לך, אבל לעשו אתר משמני הארץ יהיה משבך, כין לדיק בין רשע יתן לך. וממנו למד שלמה בשעשה הכיח סידר תפלחו, ישראל ששהו בעל אמנה ומלדין עליו הדין לא יקרא עליך חבר, לפיכך ומתו לאיש ככל דרכיי שהוא בעל אמל ומלד מל היכל אלר הכיל מל אל בל ליהודה בני אל איך רל של שהיו לו בנים מכמה אמהוח, וכאן שלא כשא לוה או כי אמר שלה מתו להר בני אמר בריך ולהלן מטיח), לפי שהיו לו בנים מכמה אמהום, וכאן שלא כשא לאחת אתר כני אמך (כלן מטיח), לפי שהיו לו בנים מכמה אמהום, וכאן שלא כא לאחת אתר כני אמך (כרן התריך ארור ומברביך ברוך. וכבלעם הא אתר מכרכיך ברוך ולהכריך ארור (במדבר כדנים). בני החלתם ישורי' ופופן אח אומר מברכיך ברוך ולחכריך ארור (במדבר כדנים). בידיקים תחלתם ישורי' ופופן הוא אומר מברכיך ברוך וארריך ארור ומברביך ברוך. וכבלעם הוא אומר מברכיך ברוך וארריך ארור (במדבר כדנים). בני אמר יוחלתם ישורי' ופופן

about the deep spiritual intimacy that Isaac wished to arouse in order to cause the *Shechinah* to alight upon him, preparatory to his giving the blessings (*Alshich*).

27. בְיִחְ בְּנֶדְיו — The fragrance of his garments. But the pungent smell of washed goatskin is most offensive! This teaches that the fragrance of the Garden of Eden entered the room with Jacob, and it was this fragrance that Isaac smelled (Rashi).

An inspiring Midrash states: Read it as if it were בּוּגְרָי, his traitors, such as Yoseif Meshissah and Yakum of Tzeroros (Yalkut Shimoni 115). The Midrash refers to two renegade Jews in the time of the Second Temple. They were traitors to their people and violators of the Torah, but in the end they

both repented and accepted death rather than continue to sin (see *Midrash Rabbah* 65:22). Thus, Isaac perceived that the holiness of the son who stood before him was so great that even *his traitors* were exemplary people. This brought Isaac the joy that caused the *Shechinah* to rest upon him. It is equally inspiring in all generations, for the offspring of the Patriarchs never lose the capacity to lift themselves back to the ancient plateau of spiritual greatness.

**28-29.** The blessing. Since the Divine Presence was resting upon him, Isaac knew that the person standing before him was worthy of the blessings.

28. וימָן לְּךְ תָּאֵלְהִים — And may [the] God give you. Since this verse begins the text of the blessings, which is a new topic,

Blessina

Jacob 27 So he drew close and kissed him; he smelled the fragrance of his garments and blessed him: Gets he said, "See, the fragrance of mu son is like the fragrance of a field which HASHEM had blessed - 28 And may God give you of the dew of the heavens and of the fatness of the earth, and abundant grain and wine. 29 Peoples will serve you, and regimes will prostrate themselves to uou; be a lord to uour kinsmen, and uour mother's sons will prostrate themselves to uou; cursed be they who curse you, and blessed be they who bless you."

Esau Arrives for His Blessinas

30 And it was, when Isaac had finished blessing Jacob, and Jacob had scarcely left from the presence of Isaac his father, that Esau his brother came back from his hunt, 31 He, too, made delicacies, and brought them to his father; he said to his father, "Let my father rise and eat of his son's game, so that your soul will bless me."

- <sup>32</sup> Isaac his father said to him. "Who are you?" And he said, "I am your firstborn son Esau." 33 Then Isaac trembled in very great perplexity, and said, "Who — where — is the one who hunted game, brought it to me, and I partook of all when you had not yet come, and I blessed him? Indeed. he shall remain blessed!"
- <sup>34</sup> When Esau heard his father's words, he cried out an exceedingly great and bitter cry, and said to his father. "Bless me too. Father!"
  - 35 But he said, "Your brother came with cleverness and took your blessing."
  - 36 He said. "Is it because his name was called Jacob that he outwitted me these two times?

the conjunction 1, meaning and, seems to be superfluous. Consequently, Rashi cites the Midrash that it refers to a continuous, repetitive action; May God give you the following blessing over and over again, without stop.

The definite article — the God (הַאַלהִים) — accentuates that the reference is specifically to God in His role as Elohim i.e., the Dispenser of Strict Justice, in contrast with the name п. HASHEM, which depicts Him in His role as Dispenser of Mercy. Thus, Isaac said that God would give Jacob this blessing only if he were justifiably worthy of it, but not otherwise. But to Esau, however, Isaac stated unconditionally (v. 39): of the fatness of the earth shall be your dwelling — i.e., whether you deserve it or not (Rashi, following Midrash Tanchuma).

The above Midrash may seem difficult, since, in the plain meaning of the passage, Isaac thought that he was blessing Esau, who was hardly righteous enough to deserve the blessings in terms of strict justice. Accordingly, we must say that these words were placed into Isaac's mouth by Divine inspi-

- דגן וחירש Grain and wine. In addition to their literal meaning, grain refers to the necessities of life, and wine to its pleasures, which are not imperative, but give enjoyment. In Torah study, too, there are grain and wine: the essential knowledge of the text and law, and the homiletical interpretations that give spice to learning.
- 29. According to the view that Isaac still thought he was blessing Esau, this verse says clearly that Isaac wanted Jacob to be Esau's vassal. Sformo explains that it was for Jacob's benefit that Isaac blessed Esau with mastery. Isaac did not want Jacob to be encumbered by material responsibilities which would hinder his spiritual development, nor did he want him to have too much material wealth and power, lest he become corrupted by it. Thus Jacob would have inherited Eretz Yisrael and been free to serve God, while

Esau would rule the land and provide for its inhabitants. That Isaac meant for Jacob to inherit the Land and have the spiritual blessings of Abraham is clear from 28:4. There. when he knew he was blessing Jacob, he specified both the blessings and the Land (Sforno).

- 30-40. Esau arrives for his blessings. Esau arrived immediately after Jacob had secured the blessings, and he felt both rage and anguish. Correctly, he assumed that Isaac must have had a blessing in reserve, and begged that he, too, be blessed.
- **30. אַר יַצא יַעקב —** Jacob had scarcely left. As one was on the way out, the other entered (Rashi). The Midrash notes that God arranged for Esau to be less successful than usual in his hunt, so that Jacob, "who was the glory of the world," would have the time to receive the blessings that were rightfully his.
- 31. The commentators compare Esau's tone and content as he addressed Isaac with Jacob's. The contrast is stark.
- 32. מי־אחה Who are you? Isaac thought that this might be Jacob who, having heard that Esau was to be blessed, had come with delicacies so that he, too, would be blessed (Ramban).
- 33. נְיָחֶרֶר יְצָחֶק Then Isaac trembled. Isaac perceived the Gehinnom open beneath Esau (Rashi), which was in sharp contrast to the fragrance of Eden that had accompanied Jacob into Isaac's chamber.

The presence of Gehinnom with Esau made Isaac realize that he had been deceived all along - Esau was truly evil. This made Isaac fear that the vision of Gehinnom proved that he, Isaac, would be punished for having allowed himself to be so grievously misled (Pirkei d'Rav Kahana).

36. יַעְקב וְיָעְקבני — Jacob that he outwitted me . . . Esau made a play on words. Jacob's name came from the word עָקב, heel, because he was holding onto Esau's heel when they were

ית בכירותי נסיב והא כעז קביל ברכתי ואמר הלא שבקת לי ברכתא: זו ואתיב יצחק נאמר לעשו הא רב שותה לה (נ״א עַלַנַּךְ) וְיַת כַּל אַחוֹהי יהבית לה לעבדין ועיבור וחמר סעדתה ולה הכא מַה אַעַבַּד בַּרִי: לחוואמר עשו לאבוּהי הַבַּרַכְּתַא חַדָא הִיא לַרְ אבּא בּרַךְ לי אף אַנא אַבּא וארים עשו קלה ובכא: לטנאַתיב יצחק אבוהי נאמר לה הא מטובא ראַרעא יהא מותבר ומטַלא דשמיא מלעלא: מועל חרבר תחי וית אַחוּך תַּפָלַח וִיהֵי כַּד יַעַבּרוּן בּנוֹהי על פתגמי אוריתא ותעדי נירה מעל צורה: מאונטר עשו דבבו ליעקב על ברכתא די בַרָבָה אָבוּהִי וַאַמַר עשו בִּלבָּה יָקָרָבוּן יומֵי אֶבָלֶהּ דָאַבַּא וְאָקָטוֹל יַת יַעקב אַחִי: מבּוֹאַתְחַנַּא לרבקה יַת פתגמי עשו ברה רבא ושלחת וקרת ליעקב ברה זעירא ואמרת לה הא עשו אָחוּך כָּמֵן לֶךְ לִמְקִטְלַךְ: מגוּכעו בּרי קַבֶּל מַנָּי וָקוּם אָזֵיל לַהְ לְנַת לַבַן אַחִי לַחַרָן: מרוַתַתִּיב עמָה יומין זעירין עד דיתוב רוגוא דאחוף: מהעד תוב רוגוא דאַחוּך מִנַּך וַיִנְשֵׁי יַת דִּי עַבַרַתַּ לֵה וְאֵשְלַח ואֵדבּרנָך מְתַּמָן לְמָא אֵתְכַּל אַף תַּרוַיכוֹן יוֹמָא חַד: מּוּנַאַמרת רְבָקָה לִיצַחַק עַקִּית בְּחַיֵּי מִן קַדֵּם בְּנַת

אַת־בִּכְרָתִי לָלֶח וָהִנָּה עַתָּה לָקַח בִּרְכָתֵי וַיֹּאמַׁר הַלִּא־ ָל אצלת לִי בַּרַבַה: וַיַּעוֹ יִצְחַק נַיֹּאמֶר לְעַשַּׁוֹ הַן גָּבַּיר 🕁 שמתיו לר ואת־כַּל־אָחַיו נַתַתִּי לוֹ לַעַבַרִים וָדַגַן וְתִירִשׁ לח סמכתיו ולכה אפוא מה אעשה בְּנִי: וַלֹּאמֶר עַשַּׁוֹ אֵל־ אביו הברכה אחת הוא־לך אבי ברכני גם־אני אבי לט נישא עשו קלו ניבר: ניען יצחק אביו ניאמר אַליו הנה משְׁמַנֵּי הָאָבץ יִהְיֶה מְוּשָׁבֶּךְ וֹמְטֵל הַשַּׁמֵיִם מֵעַל: ועַל־ מִשְׁמַנֵּי הָאָבץ חַרַבָּךָ תַחָיֵה וָאֵת־אַחָיךָ תַּעַבִד וְהַיַהֹ כַּאַשֵּר תַּרִיד מא ופרקת עלו מעל צוארף: וַיִּשְטָם עשוֹ אֶת־יַעַלְב עַל־ הַבָּרָכָּה אֲשֶׁר בֵּרְכַוֹ אָבָיו וַיֹּאמֵר עֵשַׁו בִּלְבוֹ יִקִּרְבוּ יִמֵיׁ מב אַבֶּל אַבִּי וָאָהַרָגָה אַת־יַעַקֹב אָחֵי: וַיַּגַּד לִרְבָּלָה אַת־ דָבָרִי עָשֵׁו בָּנַה הַגַּדִל וַתִּשְׁלֵּח וַתִּקָרָא לְיַעַקב בְּנַה הַקַּטַׁן מג וַתַּאמֵר אַלַּיו הָנָה עֲשַׁו אַחִּיך מַתַנַחֵם לְּךָ לְהַרְגַך: וְעַתַּה בְנֵי שָׁמֵע בָּקֹלֵי וָקָוּם בְּרַח־לְּךָּ אֱל־לָבֵן אַחִי חַרֵנָה: מר וְיַשַׁבְתַּ עִמְּוֹ יַמֵים אֲחַדֵים עַר אֲשַׁר־תַשְׁוֹב חַמֵת אַחֵיך: מה עַד־שׁוּב אַף־אַחִיר מִמָּרָ וִשְׁכַח' אָת אַשֶר־עַשִּית לוו ושלחתי ולקחתיה משם למה אשכל גם־שניכם יום מ אַחַר: וַתַּאמֶר רָבָקָה אֱל־יִצְחַק בַּצְתִי בַחַיַּי מִפְּנֵי בְּנִוֹת

שנטל, ופרקת עלו וגוי (אונקלוס; כ"ר שם ז): (מא) יקרבו ימי אבל אבי. כמשמעו, שלא אלער את אבא (כ"ר שם ח). ומ"א לכמה פנים יש: (מב) ויגר לרבקה. ברות הקודש הוגד לה מה שעשו מהרהר בלבו (כ"ר שסיט): מתנחם לך. מחס על האסוה לחשוב מתשבה אחרת להתנכר לך ולהרגך. ומ"א, כבר אחה מת בשיניו ושתה עליך כום של תמוחים (שס). ולפי פשוטו לשון תנחומים, מתנחם הוא בשיניו ושתה עליך כום של תמוחים (שס). ולפי פשוטו לשון מנחומים (אונקלוס): על הכרכות בהרגקך (תנחומא ישן וילא א): (מד) אחדים. מועטים (אונקלוס): וכן ביעקב אמר כאשר שכלחי שכלחי (להלן מנגיד): גם שניבם. אם יקום עליך ואחה תהרגנו יעמדו בניו ויהרגוך. ורוח הקדש כזכקה כה ונתנבאה שביום אחד ימוחו, כמו שמפורש בפ"ף מתהכת לחשום מושרי. מאסחי בחיי. מאסחי כמו שמפורש בפ"ף מהתה מלחיי. מאסחי בחיי. מאסחי בחיי.

born (25:26). But the word can also be rendered *outwit* (*Rashi*), or *deceit* (*Radak*). Thus Esau was asking rhetorically: Was it Jacob's prophetically given name that allowed him to outwit me when he took the birthright and again now when he stole my blessings?

Esau had the audacity to assert to his father's face that Jacob had "taken" his birthright, when in reality Esau himself sold it under oath and flagrantly despised it, as the Torah attests [25:34].

הַלא־אַצַלְהָ לי בְּרָכָה — Have you not reserved a blessing for me? Even though you had originally intended to bestow your superior blessing upon me, you certainly did not intend to leave my brother without any blessing. Therefore, give me the blessing you had intended for Jacob (Sforno).

וחכמני, נחחכם לו: אצלח. לשון הפרשה כמו ויחלל (כמדבר יח:כה) [ס"ח וילל (להלן לח:מ): (לז) הן גביר. ברכה זו שבישיח היח והוח ששה חותה רחשונה. חלח ממר לח:מ): (לז) הן גביר. ברכה זו שבישיח היח והוח ששה חותה רחשונה. חלח ממר מני שמרו לך ומה שקנה לו, מה מועלח לך בברכה, אם תקנה נכסים שלו הם, שהרי בני שיה [חי]פה חבקנה שבד קנה רבו (ב"ר סו:ה): ולבה אחת. ה"ח זו משמשה לשון חימה כמו הבמחנים (מה למשות לב נ:גלנ): (לש) משמני הארץ וגרי. זו חיטליח" של יון (ב"ר שם ו): (מ) ועל חרבך. כמו בחרבך. יש על בהארץ וגרי. זו חיטליח" של יון (ב"ר שם ו): (מ) ועל חרבך. כמו בחרבר. יש על גבחום שהוח בלי, כמו ועמדתם על חבכם (יחקאל לג:כו) בחרבכם. על לצהחם שהוח ובין כבישר בשיחי (ההלים שחות וביו) בלישר על הברכות (שמוח וביו). בלישר על הברכות (שמוח, ביושל על הברכות להברכות להברבות להברכות להברכות להברכות להברבות להברכות להברכות להברבות להברכות להברבות להברכות להברבות להברבות להברבות להברכו

38. בְּרְבֵני — Bless me. Enable me independently to achieve wealth and dominion in this world, and not in the shadow of Jacob. Bless me, as a father blesses each of his children with abundance (Malbim).

בּבְּרְ — And wept. Esau produced but a few tears . . . But see how much peace and tranquility God bestowed upon Esau for those tears! (Tanchuma). For we will remain under Esau's power until we repent and shed tears that can outweigh his (Zohar).

39. מְשְׁמֵנֵי הְאָרֶץ — Of the fatness of the earth. This blessing does not conflict with Jacob's, since God's natural blessing is abundant enough for both of them. Furthermore, since Jacob was Abraham's heir, he would realize his blessing in Eretz Yisrael, while Esau would realize his in another

- He took awau mu birthright and see, now he took away my blessing!" Then he said. "Have you not reserved a blessing for me?"
- <sup>37</sup> Isaac answered, and said to Esau, "Behold, a lord have I made him over you, and all his kin have I given him as servants; with grain and wine have I supported him, and for you, where — what can I do. mu son?"
- 38 And Esau said to his father, "Have you but one blessing, Father? Bless me too, Father!" And Esau raised his voice and wept.
- 39 So Isaac his father answered, and said to him; "Behold, of the fatness of the earth shall be your dwelling and of the dew of the heavens from above, 40 Bu your sword you shall live, but your brother you shall serve: yet it shall be that when you are aggreved, you may cast off his uoke from upon uour neck."
- Feau's Hatred of Jacob
- 41 Now Esau harbored hatred toward Jacob because of the blessing with which his father had blessed him: and Esau thought, "May the days of mourning for my father draw near, then I will kill mu brother Jacob."
- Jacob to Laban
- <sup>42</sup> When Rebecca was told of the words of her older son Esau, she sent and summoned Jacob is <sup>Told</sup> her uounger son and said to him. "Behold, your brother Esau is consoling himself regarding you to kill uou. 43 So now, mu son, heed mu voice and arise; flee to mu brother Laban, to Charan, 44 And remain with him a short while until your brother's wrath subsides, 45 Until your brother's anger against you subsides and he forgets what you have done to him; then I will send and bring you from there; why should I be bereaved of both of you on the same day?"
  - 46 Rebecca said to Isaac, "I am disgusted with my life on account of the daughters of

land (Ramban).

Unlike the blessing he gave Jacob (v. 28), Isaac did not say that God would grant Esau's blessing, which would have implied that it would be given under Divine providence and guidance. Rather, Esau's good fortune would come in the normal course of nature (R' Hirsch).

40. ועל־חרבה תחיה — Bu your sword you shall live. The implication was not that Esau would be forced to become a brigand and plunder with his sword, for he was blessed with sustenance from the fatness of the earth and the dew of the heavens. Rather, the blessing was that he would be victorious in war and survive his battles (Ramban). Since the Roman Empire, conqueror of the world, was descended from Esau, the fulfillment of this blessing is obvious (Abarbanel.)

ואָת־אַחִיךּ תַעַבד — But your brother you shall serve. This, too, was a blessing: It is better to serve a brother than an alien conqueror (Radak).

בּאַשֶּׁר תַּרִיד — When you are aggrieved. If Israel ever transgresses the Torah, and is thus undeserving of dominion, you will have a right to be aggrieved that he has taken the blessings; then you may cast off his yoke from your neck (Rashi). This is in consonance with the prophecy given Rebecca while she was pregnant: Her two sons would not be able to coexist: when one ascended, the other would decline (25:23).

41-45. Esau's hatred of Jacob. The eternal rivalry between the brothers became intensified with Esau's determination to kill Jacob when the opportune time came. It was a resolve that his descendants would attempt to carry out time after time to this very day, but, as the Pesach Haggadah declares, the Holy One, Blessed is He, rescues us from their hand.

Esau's filial devotion to his father was intact and he did not wish to cause him grief (Rashi). Perhaps he feared that Isaac would curse him if he harmed Jacob, and the blessing would then turn into a curse (Ramban). Nevertheless, Rebecca feared for Jacob's life, even while Isaac was still alive. Perhaps she knew that Jacob's daily proximity would inflame Esau so much that he might lose control of himself and kill Jacob. Although Esau implied that he would not carry out his intention until Isaac died. Rebecca could not be sure when that would happen, so she ordered Jacob to flee before it was too late (Or HaChaim).

42. ייגר לרבקה — When Rebecca was told. Esau's intention was revealed to her by רוח הַקרש, Divine Inspiration (Rashi).

44-45. ימים אחדים — A short while. The Midrash notes that Rebecca had innocently hoped that Esau's anger would subside after a while, but she was mistaken. Instead, Edom's . . . anger tore perpetually and he kept his wrath forever (Amos 1:11). Jacob was in exile for over twenty years, and she never saw him again.

45. אַשְבֶּל גָם־שְנֵיכֶם — Bereaved of both of you. This was an unintentional prophecy that they would die on the same day. The Talmud (Sotah 13a) states that, figuratively, such was the case (Rashi), for Esau died and was buried on the day Jacob was brought to burial in the Cave of Machpelah. Thus, it was not their death, but their burial that took place on the same day.

**46. מְּבְּיֵי בְּנוֹת חֵת —** On account of the daughters of Heth, i.e., Esau's wives. She did not wish to tell Isaac that Jacob's life was in danger, so she used the unsuitability of the Hittite women as a pretext for her decision (Rashbam).

חתאה אם נסיב יעלב אתתא מבנת חתאה כאליו מבנת ארעא למא לי חַיִּין: אוּקָרָא יִצְחַק לְיַעַקב וּבַריה יַתְה ופַקּדָה וַאַמַר לָה לָא תֹסֶב אתתא מכּנת בַּנַעַן: בַּקוֹם אַזִיל לְפַדֵּן ארם לכית בתואל אבוהא דאמר וסב לר מתמן אָתָתֵא מִבְּנַת לַבן אַחוּהַא דאמר: גואל שַׁדֵּי יִבָרֶךְ יָתָךְ וְיַפְשַׁךְ וְיַסְגְּנַּךְ וּתְהֵי לכנשת שבטין: רויתן לד ית בדכתא דאַבְרָהָם לַךְּ וִלְבָנֵיךְ עַמַּךְ לְמֵירְתַךְ יַת אָרַע תּוֹתַבוּתַךְ דִּי יָהַב יִיַ לְאַבְרַהַם: הושָלַח יִצְחַק יַת יַעַקב וַאַוַל לְפַדֵּן אַרַם ה לות לבן בר בתואל ארמאה אחוהא דַרַבְקָה אָמָה דָיַעָקב וְעָשֵוּ: וְוַחַוֹא עשׁוּ אַרִי בַּרִיךְ יִצְחָק יָת יָעַקֹב וְשַׁלַּח יַתָּה לַפַדֵּן אַרֶם לִמסֶב לה מתמן אתתא כּד בריך יַתה ופַקיד עלוהי למימר לא תסב אָתָתַא מִבְּנַת בְּנַעַן: יוָקַבִּיל יַעַקב מַן אבוהי ומן אמה ואול לפדן ארם: רַוַחַוַא עשו אָרֵי בִישַא בְּנַת בְּנַען בְּעִינִי הַ וַחַוַא עשו אָרֵי בִישַא יצחק אבוהי: טואזל עשו לות ישמעאל ונסיב ית מחלת כת ישמעאל בר אברהם אחתה דנביות על נשוהי לה לאנתו:

חת אם־לקח ישקב אשה מבנות־חת בַּאַלֵה מבנות א הארץ למה לי חיים: וַיִּקרא יִצְחַק אֱל־יַעַקב וַיִּבֶרְרְ אֹתְוֹ 🖈 ב ויצורו ויאמר לו לא־תקח אשה מבנות בנען: קום לר פּדנה ארם בּיתה בתוּאָל אַבִי אָמֵּך וַקַח־לָךָ מִשָּׁם אַשַּׁה ג מבנות לבן אחי אמר: ואל שַדִּי יברר אתר ויפרר ר וירבּר והיית לקהל עַמִּים: וָיָתַן־לָרְ אֵת־בָּרַבַּת אַבְרַהַם לָרָ וּלַזַרְעָרָ אָתַרְ לִרְשָׁתָּךְ אֶת־אָרֶץ מְגַרֶיּךְ אֲשֶׁר־נַתַן אלהים לאברהם: וישלח יצחק את־יעקב וילר פרנה שריטי אַרַם אַל־לַבַן בָּן־בָּתוּאֵל הַאַרַמִּי אַחִי רְבַלָּה אָם יַעַקֹב ּ וְעָשֵוֹ: וַיַּרָא עַשַּׁוֹ כֵּי־בֶּרֶךְ יִצְחַקֹּ אֶת־יַעַקבֹּ וְשָׁלֵח אֹתוֹ פַּדַנָה אַרֶּם לַקַחַת־לָּוֹ מִשֵּׁם אָשָׁה בָּבַרְכִוֹ אֹתוֹ וַיָצֵו עַלַיוֹ ּ לאמר לא־תַקַח אַשַה מבנות בַּנַעַן: וַיִּשְׁמַע יַעַלְב מפטיר אַל־אַבַיו וָאַל־אָמַו וַיַּלַךְ פַּדְנַה אַרַם: וַיַּרָא עֲשֵׁו כִּי רַעוֹת חַ י בְּנוֹת בְּנַעַן בְּעִינֵי יִצְחֲק אַבֶּיו: וַיֵּלֶךְ עֲשַׂו אֵל־יִשְׁמַעֵאל יּ ויקח את־מחלת ו בת־ישמעאל בּן־אברהם אחות נביות על־נשיו לו לאשה: קיו פסוקים. עליו סימן.

רש"י

(ההלן לאומא), ושכר הגאן משנולד יוסף היה, שנא' ויהי כאשר ילדה רחל אח יוסף וגו' (שם לוכה). ויוסף בן ל' שנה היה כשמלך, ומשם עד שירד יעקב למגרים ע' שנים, ז' של שובע וב' של רעב, ויעקב אמר לפרעה ימי שני מגורי שלשים ומאח שנה (שם מזוט). לא וחשוב "ד שנה שלפני לידח יוסף ול' של יוסף וע' משמלך עד שבא יעקב הרי נ"ג. וכשפירש מאביו היה בן ש"ג, הרי קע"ז, והוא אומר שלשים ומאח שבה, הרי חסרים י"ד שנים. הא למדח שאחר שקבל הברכוח נטמן בביח עבר י"ד שנים. הא למדח שאחר שקבל הברכוח נטמן בביח עבר י"ד שנים ואבל לא נטעש עליםם בזכוח החורה, שהרי לא פירש ומים מאביו אלא כ"ב שנים ואבל לגן ושיש שנים שבה שבה דרך, רדכיח בדרך, דביח ולמקלהו עשה שכוח (להגן וסוכות הוה בימות המפתים ששבה בדרך, דביח מוד בימות הגשמים ומוכות הוה בימות החמה. ולחשבון הפסוקים שחשבנו לעיל משפירש מאביו שיר למצירים שהיה בן ק"ל שנים ששם אנו מולאים עוד "ד שנים. אלא ודאי נטמן עליהם ולא פיר של בנית עבר בהליכחו לבית לבן, ללמוד חורה ממט, ובשביל דכות החורה לא נענש עליהם ולא פירש ועף מטוח אלא כ"ב שנה, מדה כנגד מדה) (מגלה עזב"ו): על בשיו. הוסיף רשעה על רשעתו שלא גרש את הראשונות (ב"ר סויר):

(ב) פדנה. כמו לפדן: ביתה בתואל. לביח בחואל. כל חיבה שלריכה למ"ד בתחלתה הטיל לה ה"א בסופה (יבמוח יג:): (ג) ואל שדי. מי שדי בברכוחיו למתכרכין מפיו יברך אותך: (ד) את ברבת אברהב. שאמר לו ואטקו לגוי גדול (לעיל יב:כ). והתכרכו בורעך (ם) את ברבת אברהב. שאמר לו ואטקו לגוי גדול (לעיל יב:כ). והתכרכו בורעך (ם ככ:ח). יהיו אותן ברכוח [ה)אמורות לך ום"א בשבילך], ממך ילא אותו הגוי ואותו הזרע המבורך: (ה) אם יעקב ועשו יליחי וג' וכי שלח אותו פדנה אדם וכי שמע יעקב אל אביו והלך פדנה אדם וכי ילחק וגו' וכי שלח אותו פדנה אדם וכי שמע יעקב אל אביו והלך פדנה אדם וכי בתיח בנות כנען, והלך גם הוא אל ישמעאל: (ט) אחות גביות. ממשמע שלאמר רעות בנות כנען, והלך גם הוא אל ישמעאל: (ט) אחות גביות. ממשמע שלאמר בתיח שמעאל מן "ד שנה היה גדול ישמעאל מיוחיק קודם כשולה, והשיאה נביות אחיה. ולמדנו שהיה יעקב באותו הפרק בן מ"ג שנים. שהרי שמעאל בן מ"ד שנים היה בולר ישתב ל"ד. ושנותו הו קל"ז, שלא' ואלה שני חיי שמעאל ובן "ג שנים היה. ולמדנו שמתחל וגוי (לעיל כה:יז), נמלא יעקב כשמת ישמעאל בן מ"ג שנים היה. ולמדנו שמתחל בן מוע שנים בנית שבר "ד שנה ואלח"כ הלך לתרן. שהרי לא שהה בבית לבן לפני כלאלת של שלו של יוסף אלא "ד שנה, שלא "ד שנה בלאר לבן שבים בלאלר לידתו של יוסף אלא "ד שנה, של "ד שנה בדי בלח בים בים בלותר ושם שנים בלאלר לידתו של יוסף אלא "ד שנה, של "ד שנה בדי לשנים בלאלר לידתו של יוסף אלא "ד שנה, של "ד שנה הצ"ל "דשה בשים בלאר לידתו של יוסף אלא "ד שנה שלה" בשנה בלאלר "ד שנה בלאלר "ד שנה המדי ביתור ושם שנים בלאתר

28.

# 1-5. The admonition against marrying a Canaanite; the Abrahamitic blessing is conveyed to Jacob.

- 1. יְּבְּרֶךְ אֹתוּ And blessed him. This blessing is the one given further in v. 3 (Radak). Earlier, Isaac had been tricked into blessing Jacob; now he ratified the blessing of his own free will.
- 2. אָחִי אָמֶּךְ Your mother's brother. In a home where a woman like your mother grew up in spite of the proximity of Laban, you can quite possibly find a worthy wife for yourself (R' Hirsch).

**3-4.** Isaac blessed Jacob wholeheartedly and specifically gave him the Abrahamitic blessings, which meant that the destiny of Israel would be carried only by his offspring.

Jacob's nation would be a congregation of peoples in the sense that it would comprise many distinct tribes [peoples] with different characteristics and missions, but all would be united as parts of the same congregation (R' Hirsch).

4. אָרִץ מְגֵּרִיךְ — The land of your sojourns. This blessing should be understood in conjunction with the earlier one (27:28). Isaac specified that those earlier blessings of prosperity should be fulfilled in the land that was promised to Abraham, while Esau's blessings would be fulfilled else-

Heth: if Jacob takes a wife of the daughters of Heth like these, of the daughters of the land, what is life to me?"

<sup>1</sup>So Isaac summoned Jacob and blessed him; he instructed him, and said to him, "Do not take a wife from the Canaanite women. <sup>2</sup> Arise, go to Paddan-aram, to the house of Bethuel 28 The Admonition your mother's father, and take a wife from there from the daughters of Laban your mother's Against brother. 3 And may Almighty God bless you, make you fruitful and make you numerous, and Marruina a may you be a congregation of peoples. 4 May He grant you the blessing of Abraham to you and Canaanite: the Ahrato your offspring with you, that you may possess the land of your sojourns which God gave to hamitic Abraham." 5 So Isaac sent away Jacob and he went toward Paddan-aram, to Laban the son Blessina is of Bethuel the Aramean, brother of Rebecca, mother of Jacob and Esau. — Conveyed to Jacob

Daughter of Ishmael

6 When Esau saw that Isaac had blessed Jacob and sent him off to Paddan-aram to take Fsau himself a wife from there, as he blessed him he commanded him, sauing, "You shall not take Marries the a wife from among the daughters of Canaan"; 7 and that Jacob obeyed his father and mother and went to Paddan aram: 8 then Esau perceived that the daughters of Canaan were evil in the eues of Isaac, his father. 9 So Esau went to Ishmael and took Mahalath, the daughter of Ishmael son of Abraham, sister of Nebajoth, in addition to his wives, as a wife for himself.

#### THE HAFTARAH FOR TOLDOS APPEARS ON PAGE 1137.

When Frey Rosh Chodesh Kisley coincides with Toldos, the regular Haftarah is replaced with the Haftarah for Shabbas Erey Rosh Chodesh, page 1207.

where (Ramban to 27:39).

For the first time in the entire episode Isaac said explicitly that he was granting Jacob the "blessing of Abraham." The Patriarchs did not function as individuals; their mission in life required the partnership of a wife worthy to be a Jewish Matriarch. This is clear in the relationship of Abraham and Sarah. So, too, only after Isaac married Rebecca did Abraham give him "everything" he had, which included all his blessings (see Rashi to 25:5). Only now, therefore, when Jacob was going to find his proper match, could Isaac confer upon him the blessing of Abraham (R' Yosef Dov Soloveitchik).

5. There is no mention here of Isaac sending wealth along with Jacob, as would be expected. Ramban (25:34) coniectures that Isaac was afraid that if Jacob went with great wealth, he would become a target for his enemies.

The Midrash, however, comments that Isaac did indeed send considerable gifts with Jacob, but at the outset of his journey, Eliphaz, son of Esau, robbed him of his fortune.

אם יעקב ועשור — Mother of Jacob and Esau. The verse repeats the obvious to imply that even though Esau had the same genealogy as Jacob and it would have been just as logical for his parents to ask him to seek his mate in Haran, they did not do so because the heir of Abraham was Jacob, not Esau (Ramban). Or, it was as the loving mother of both that she wanted Jacob sent away, in order to avert bloodshed between them (Tur).

- 6-9. Esau marries the daughter of Ishmael.
- 6. נירא עשו When Esau saw that in his second blessing to

Jacob, Isaac conferred upon him the Abrahamitic gift of Eretz Yisrael, he assumed that he had been stripped of this blessing because he had wed Hittite women. Therefore, he now took a daughter of Ishmael in the hope that he would ingratiate himself with Isaac and regain the blessing of the Land (Rashbam).

9. אחות נביות — Sister of Nebaioth. Citing Megillah 17a, Rashi notes that the apparently superfluous description sister of Nebajoth is added to imply the tradition that Ishmael died immediately after he designated his daughter as Esau's bride. Nebajoth is mentioned because it was he who actually gave her in marriage.

This passage justifies the portrait of Esau as a selfish person, oblivious to all but his own desires. For twenty-three years he had permitted the behavior of his Canaanite wives to cause anguish to his parents, yet it seems to have dawned on him only now. Instead of divorcing them, however, he merely took another unsuitable wife in addition to them. Thus he proved that he had no feeling for the House of Abraham, and Rebecca's assessment of his complete unfitness for the future leadership of the nation was fully justified (R' Hirsch).

של"ו סימן פּש — This Masoretic note means: There are 106 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic על"ו [they (i.e., Isaac and Jacob) ascended.]

This alludes to the primary themes of the Sidrah: the ascendancy of Isaac as a result of his experiences in Gerar (see notes to 26:4,13, and 28) and the ascendancy of Jacob, thanks to the birthright and the blessings (R' David Fein-

## אונקלום

יונפק יעקב מבארא דשבע ואזל. לחַרָן: יאַנערע באתרא ובת תמן ארי על שמשא ונסיב מאבני אתרא ושוי באתרא אסדוהי ושכיב ההנא: יבנחלם והא סולמא נעיץ בארעא ורישה מטי עד צית שמיא והא מלאכיא דיי סלקין ונחתיו בה: יגוהא יקרא דיי מעתד עלווהי ואמר אנא יי אלהה דאברהם אבור ואלהה דיצחק אַרְעָא דִי אַתְּ שַׁרֵי עַלַה לַה אַתננה ולבניה: ירויהון בניה סגיאין כעפרא דארעא ותתקף למערבא ולמדינחא ולצפונא ולדרומא ויתברכוו בדילה ַזַרעיַת אַרעַא וּבְדיל בְּנֵיך: טווהא מימרי בסעדה ואטרנה בכל די תַהַר נאַתיבנר לאַרעא הדא ארי לא אשבקנה עד די אעבד

### פרשת ויצא

3"F5

מיד עשחן הקב"ה חבן חחת, וזהו שנח' ויקח חת החבן חשר שם מרחשותיו (נהגן פסוק ית, חולין שס): וישבב במקום ההוא. לשון מעוט. בחוחו מקום שכב, חבל י"ד שנים שמש בביח [ס"ח חח] מבר לח שכב בלילה, שהיה עוסק בחורה (ב"ר שס): (יב) שחשב בביח [ס"ח חח] מבר לח שכב בלילה, שהיה עוסק בחורה (ב"ר שס): (יב) עולים ויורדים. עולים חולה וחח"כ יורדים. מלחכים שליווהו בחרך חין יולחים חולה לחרן, ועלו לרקיע, וירדו מלחכי חולה לחרן ללווחו (שם יב): (יג) נצב עליו. לשמרו (שם סטונ): ואלהי יצחק. חע"פ שלח מלינו במקרת שייחד הקב"ה שמו על הלדיקים בחייהם לכחוב חלהי פלוני, משום שלח לח לחייו וחלי לחיית מולח שלח לחייות בחייהם לכחוב חלהי פלוני, משום שלח בכיח והרי הוח כמח, וילר הרע פסק ממנו. מכוחות (חולדום ז): שבב עליה. קיפל הקב"ה כל ח"י חסתיו, רמז לו שחהח נוחקם מוכלו וכיו (מוכן לו שכו) (דר) ופרצת. וחזקת הולקלום), מנחו וכן פרון (שמות ח:יב) עד אשר אם עשיתי. חם משחם בלשון כי. (ב"ר סח:א) מנחות לוך הכטחסי לחברה על דה בכטחסי לח לחכי כילחק (נעיל כח:יב) ולה כל יוחק (נדרים שלח מוכן כל לי ולר ולו ולהם המתוכים לאל לדכור משמשם כשון על, וזה יוכיו שה יוכיו שהלו לל). וכן כל לי ולר ולו ולהם המתוכים לאל לדבור משמשם כשון על, וזה יוכיו, שהרי עם כל לו ולר ולו ולהם המתוכים לאל לדבור משמשים לשון על, וזה יוכיו, שהרי עם

(י) ויצא יעקב. על ידי שבשביל שרשות בנוח כנען בשיני ילחק אביו הלך עשו אל שמעאל הפסיק הענין בפרשחו של יעקב וכתב וירא עשו כי ברך וגו', ומשגמר חזר לענין הראשון: ויצא. לא היה לריך לכתוב אלא וילך יעקב חרנה, ולמה הזכיר יליאחו, אלא מניד שיליאת לדיק מן המקום טושה רושם, שבזמן שהלדיק בשיר הוא הודה הוא אלא מניד שיליאת לדיק מן המקום טושה רושם, שבזמן שהלדיק בשיר הוא הודה הוא הדרה, ילא משם פנה הודה פנה הדרה. וכן ותלא מן המקום (רוח א:ז) האמור בנעמי ורות (ב"ר סחו): וילך חרגה. ילא ללכת לחרן (שם ח): (יא) ויפגע במקום. לא הזכיר הכתוב בליזה מקום, אלא במקום הנזכר במקום אחר, הוא הר המוריה שלאת מוויל את המקום מרחוק ולעיל בבוד, פסחים פת): ויוצגע. כמו שפטה, ויהוש טוז:) ויוא המקום מרחוק ולעיל בבוד, פסחים פת): ויוצגע. כמו שפלה, כמו ואל תפגע בי (ירמיה זימו), ולמדנו שקפלה לו הלך, כמו שמפורש בפ" גיד שכשה ושה הנשה להוא המשורש בפ"ג ביר שמים). שינה הכתוב ולא מהש בששש. היה לו לכתוב ויבא השמש ולן שם, כי בא השמש הכשה (חולין לא): בי בא השמש. היה לו לכתוב ויבא השמש ולן שם, כי בא השמש הרשה משמע ששקעה לו חמה פתאום, שלא בעוכחה, כד שלין שם (שם; ב"ר שםיי): וישם מראשותיו. שאלן כמין מרוב סביב לראשו בירא פוני מיות כעות (נ"ר שם יא). מתמיל מריבות זו עם זו, זאף אומרת עלי נית אדים אלץ לאן וואת אומרם עלי ניתי לדיק את ראשן ואת חומרם עלי נית לדים הלחומרם עלי נית בית לשם ואת בית עלי נית. בית התילו מריבות זו עם זו, זאף אומרת עלי נית אדים התחילו מריבות זו עם זו, זאף אומרת עלי נית אדים בלה בשלח בליד בית בא המה בלחומרת עלי נית אדים בית בית בלחום בליד הלחום בית משב בלחום בית בתילו בל בית בלחום בלחום בליד את בתילום בלחום בל

#### PARASHAS VAYEITZEI

10-22. Jacob's flight and his vision at Moriah. Jacob had left his parents to begin a personal exile that, unknown to him at the time, would include twenty years in the home of Laban, a mendacious rogue, who, as the Passover Haggadah says, attempted to uproot the Jewish people. Before going to Haran, Jacob spent fourteen years at the academy of Shem and Eber, a fact that the Sages deduce from the chronology of the period. Surely, as great a man as Jacob did not need more years of study to become a scholar. He went there for a different reason.

R' Yaakov Kamenetsky explained that the first sixty-three years of his life he studied Torah with his father, in an atmosphere insulated from the corruption of Canaan. Now he would be living in Haran, among people who were Laban's comrades in dishonesty. To survive spiritually in such an environment, he needed the Torah of Shem and Eber, for they too, had been forced to cope with corrosive surroundings. Shem had lived in the generation of the Flood and Eber

had lived with those who built the Tower of Babel. Jacob's fourteen years in their tutelage made it possible for him to emerge spiritually unscathed from his personal exile. That was his personal preparation for the coming ordeal. Then, God prepared him further with the vision of the angels and the Divine promise with which our *Sidrah* begins. God's promise sustained him, but it was his own efforts that earned him the prophecy.

10. באַר שָבער שָבער שַבע ישָבער שַבע שַבע שַבע שַבע שַבע — Jacob departed from Beer-sheba. For the purposes of the narrative, it would have been sufficient to say merely he went to Haran. Therefore the Sages infer that Jacob's departure from Beer-sheba had a significance of its own: "A righteous person's departure from a place leaves a void. As long as such a person lives in a city, he constitutes its glory, its splendor, and its beauty; when he departs, its glory, splendor, and beauty depart with him" (Rashi).

## **PARASHAS VAYEITZEI**

Jacob's Flight and His Vision at Moriah Jacob departed from Beer-sheba and went toward Haran. <sup>11</sup> He encountered the place and spent the night there because the sun had set; he took from the stones of the place which he arranged around his head, and lay down in that place. <sup>12</sup> And he dreamt, and behold! A ladder was set earthward and its top reached heavenward; and behold! angels of God were ascending and descending on it.

<sup>13</sup> And behold! Hashem was standing over him, and He said, "I am Hashem, God of Abraham your father and God of Isaac; the ground upon which you are lying, to you will I give it and to your descendants. <sup>14</sup> Your offspring shall be as the dust of the earth, and you shall spread out powerfully westward, eastward, northward and southward; and all the families of the earth shall bless themselves by you and by your offspring. <sup>15</sup> Behold, I am with you; I will guard you wherever you go, and I will return you to this soil; for I will not forsake you until I will have done

riah, the site where Abraham bound Isaac on the altar and where the Temple would later stand. The Sages interpret the term יְפָּבְּע, which usually means encountered, to have the less common meaning prayed, so that Jacob's primary encounter was not with a geographical location, but with God. Since the verse states that this took place just before he retired for the night, the Sages credit Jacob with instituting יערבית the Evening Prayer (Rashi).

He took from the stones. Midrashically, the Sages render that he took several stones. The stones began quarreling, each one saying, "Upon me shall this righteous man rest his head." Thereupon God combined them all into one stone. That is why verse 18 reads: and [he] took the stone, in the singular (Rashi).

The concept of "quarreling" stones is understood also as a moral lesson to man, for in a similar situation, human beings would surely vie for the honor of serving such a great person. The Sages teach that the stones symbolized the nation that Jacob would soon begin to establish. There were twelve stones which coalesced into one. They represented the twelve tribes — each of them unique and with its own separate mission — but all of them united in a single nation.

- 12. Symbolism of Jacob's dream. The dreams mentioned in Scripture are vehicles of prophecy; otherwise the Torah which uses words very sparingly would not cite them. Jacob's dream at Mount Moriah symbolized the future of the Jewish people and man's ability to connect himself to God's master plan. Among the many interpretations of the dream are these:
- ם Mount Sinai. The ladder alludes to Sinai, since the words סְּלֵים hoth have the numerical value of 130; the angels represent Moses and Aaron; and God stood atop the ladder just as He stood atop Sinai to give the Torah (Midrash). Accordingly, the Torah, given at Sinai and taught by sages such as Moses and Aaron, is the bridge from heaven to earth.
- □ The Four Kingdoms. Jacob was shown the guardian angels of the Four Kingdoms that would ascend to dominate Israel. Jacob saw each angel climbing a number of rungs corresponding to the years of its dominion, and then descending, as its reign ended: Babylon's angel climbed seventy rungs and then went down; Media's angel fifty-two;

Greece's 130 — but the angel of Edom/Esau kept climbing indefinitely, symbolizing the current exile, which seems to be endless. Jacob was frightened, until God assured him (v. 15) that he would receive Divine protection and eventually return to the Land (Vayikra Rabbah 29:2; Rambam citing Pirkei d'Rabbi Eliezer).

- □ The Land's greatness. Jacob was shown that the angels that protected him in *Eretz Yisrael* were going back up to heaven and were being replaced by lesser angels, which would escort him while he was outside the Land. This process was reversed when he returned to the Land (32:2) and the angels of the Land returned to him. This vision instilled in him a recognition of the great holiness of the Land and a desire to return to it (*Rashi*, according to *Abarbanel*). By speaking of angels ascending and being replaced by others, the Torah indicates that God extends His protection to His righteous ones, though the angels are unseen by anyone, perhaps even by those they escort.
- □ Jacob's uniqueness. The angels, which are God's agents in carrying out God's guidance of earthly affairs, constantly go up to heaven to receive His commands and then come back to earth to carry them out, as it were. Jacob and the Jewish nation, however, are under the direct guidance of God, Who is atop the ladder (Ramban; Ibn Ezra).
- 13. הוגה And behold! Scripture customarily uses this word to introduce something significant. Its frequent use in this vision emphasizes the great significance of Jacob's dream (Akeidas Yitzchak).
- אָרָהְ שֹׁבֶּב עָלְיהָ Upon which you are lying, i.e., the entire land of Canaan. God folded the entire country under Jacob, so that, in effect, he lay on all of the Land (Chullin 91b). Since the exact site of Jacob's dream was the future Holy of Holies of the Temple, this symbolized that every bit of the Land was to be infused with holiness. Similarly, a Jew can never be content with an occasional visit to the Temple or study hall; every area of his life should be hallowed (Sfas Emes).
- 14. אָבְיּבֶּר הָאָרֶץ As the dust of the earth. Sfomo connects this phrase with the following one, rendering: Only after your offspring shall have become as degraded as the dust of the earth [see Isaiah 51:23] shall they spread out powerfully west-

ית דמללית לה: שואתער יעלב משנתה וַאַמַר בָּקוּשָטָא (אַית) יְקָרֵא דְיִי שרי בָּאַתְרַא הַרֵין נָאַנָא לא הויתי ידע: ייודחיל ואמר מה דחילו אתרא הדיו לֵית דַּין אַתַר הַרִיוּט אַלַהו אַתַר דּרעוא בה מן קדם יי ודין תרע קבל שמיא: יחואקדים יעלב בצפרא ונסיב ית אבנא די שוי אסדוהי ושוי יתה כמא ואריכ משחא על רישה: יטוקרא ית שמא דאתרא ההוא בית אל וברם לוז שמא דקרתא בקדמיתא: כוקיים יעלב קים לְמֵימֵר אָם יָהָא מִימַרָא דיי בּסעדי וִיטָרנַנִי בָּאַרַחַא הַדִין דִּי אַנַא אַזַל וִיתַן לִי לַחַמַא (נ״א לַחַם) לְמִיכַל וֹכַסוּ למלבש: באואיתוב בשלם לבית אבא ויהא מימרא דיי לי לאלהא: ככן אבנא הרא די שַנִּיתִי קַמַא תַּהֵי דִּי אֲהֵי פַּלַח עַלָה (מַן) קַרָם יִיַ וַכַל דִּי תַּתַן לי חַד מו עשרא אפרשנה קדמר: אונטל יעקב רגלוהי (נ״א רִיגְלוֹהִי) וָאַזֶל לַאַרַע בְּנֵי מַדִינְחַא: ַבְנַחַזַא וָהַא בִּירַא בְחַקּלֵא וָהַא תַּמֵּן בּ תַּלַתַא עָדָרִין דִּעָן רְבֶעִין עַלַהּ אַרִי

מּ אָת אֲשֶׁר־הָבֶּּרְתִּי לֵּךְ: וַיִּיקֵץ יֵעֲקֹבׁ מִשְׁנָתוֹ וַיֹּאמֶר יִ אָבֵן יִשׁ יהֹה בַּפָּקוֹם הַזֶּה וְאָנֹכִי לָא יַדְעְתִּי: וַיִּירָא יִ אָבֵן יִשׁ יהֹה בַּפָּקוֹם הַזֶּה אָין זֶּה בָּי אִם־בְּית יְ אָבֹן יִשׁם יְחָה שַׁעַר הַשְּׁמָוֹם הַזֶּה אָין זֶּה בָּי אִם־בְּית אֶלּהִים וְזֶה שַׁעַר הַשָּׁמָוֹם הַזֶּה אָין זֶּה בָּי אִם־בְּית אֶעִּהִים וְזֶה שַּעַר הַשָּׁמָוֹם הַזָּה אָער־שֵׁם מְרָאֲשׁהִי וַיִּשְׁם אֹתָה מַצִּבְּה יִנְיְּעָם לְּוֹז שֵׁם־הָעָּמִר לָרְאשׁבָּה וַיִּבֶּר וְאַקְבּ בַּבּבְּעְר לְּרָאשׁוֹה וַיִּעָּק בְּבָּר וְיִבְּעָח עִּמְר אִם־בְּית אָבִין וְיִשְׁם אֹלְבָּים הַוֹּהְ לְנִי לֵשְׁם הַנְּיִהְ וְעַבְּר וְיִבְּעָם בְּיִּהְ וְנַתְּן־לִי עָשֶׁר אֲעַשְׁרָנִּוֹ בָּבֶּרְ וְנְבַּרְ וְבְּיָה וְשְׁבְר וְיִבְּיְם לְנִי עָשֻׁר אָעַשְׁרָנִּוֹ לָּיְ וְנִיּאָב בְּנִר וְבָּבֶּר וְהָבֶּה וְהַנָּה בְּעִר הַבְּית אָבְייִ וְנִישְׁר וְבִּילְ וְּבְּיִם וְכֹּל וְבָּעְרִי בְּשָׁלְוֹם אֶל־בְּית אָבֶי וְהָיָה יִהְנָה לָיִ בְּשְׁר תְּתֶּן־לִי עַשֶּׁר אֲעַשְׁרְנִּוֹ לָּיְ בְשָׁר וְבְּבָּר וְהָבָּיה וְהַנָּה בְּעִר בְּבְּיִבְים וְכֹל אֲשֶׁר תְּתָּן־לְיִ עִשְׁר אֲמְרְנִוֹ לָּוְיִב וְיִבְּעָּא בְּבִים עְבָּיִר וְהָנָה בְּאָר בְּבִים עָלְיִר וְנִישְׁן בְּבִּר בְּבְּלְים עְלְיִים וְכֹל אְבְּיְרְ אַבְּיִר הְנִיבְּים וְכֹל אְצְשְׁר תְּנְבְּר בְנִילְעָה בְּנִים עְמָּרְי וְבָּעְּר בְּבִירְם עְלָּיך וְנִילָּך אַרְיְבָּה בְנִייִבְעְעִים וְכֹל אְבְּיִר וְנִילֶּךְ אַרְיְבָּה בְנִיכְּעְשְׁר בְּבִיבְבְּרם בְּנְלְיִים עְלָּיִר וְנִילֶּךְ אַרְיְבְים עְלְיִים וְנִבְּלְב בְּנְלְיִי בְשָׁלְבְּתְי בְּבִיר בְּבְּיְבְים עְלֶּיִים וְכִלּל וְנָבְּלְוֹם בְּיִיבְעְּעְבְּעְיִב בְּנְבִים עְלָּיִים וְנִבְּלְים בְּבְּרְבִים עְלְיִים וְנִילְבְים עְלְיִים וְבִּים עְלְיִים וְנִילְבְים עְלְיִים וְנִבְּלְבְיב בְּבְבְּיִבְים עְלְיִרְבְּים בְּבְּרְבּים בְּבְבְּבְים בְּבְבְּבְים בְּבְבְּבְים בְּבְבְיִבְים בְּבְבְּבְים עְבְּיִבּים בְּבְבְּבְים בְּבְבְּבְבוּן בְבִיבְים עְבְּיִב בְּבְבְּבְים עְבְּיִבְים וְבִּבְים בְּבְבְּרָם בְּבְבְּבְבּים בְּבְבְּבְים בְּבְבְּבְבוּים בְּבְבּבְּבְים בְּבְבְים בְּבְבְּבְבּים בְּבְבְּבְבּים בְּבְבְּבְבְּבְּבְים בְּבְבְּב

בית אל (פסחים פת.)): מה נורא. תרגום מה דחילו אתרא הדין. דחילו שם דבר הוא, כמו סוכלתנו, וכסו למלכש: וזה שער השמים. מקום תפלה לעלות חפלחם [ס"א תפלות] השמימה. ומדרשו, שבית המקדש של מעלה מכוון כנגד בית המקדש של מטה (כ"ר סט:ז; תרגוס יונתן; ירושלמי ברכות ד:ה): (ב) אם יהיה אלהים עמדי. אם ישמור לי הבטחות הללו שהבטיחני להיות עמדי. כמו שאמר לי והנה אנכי עמך (לעיל פסוק טו; ב"ר ע:ד): ושמרני. כמו שאמר לי ושמרחיך בכל אשר חלך ולעיל שם. ב"ר סטיו): ונתז לי לחם לאבול. כמו שחמר כי לח חעובד (שם ושם). והמבקש לחם הוא קרוי נעזב, שנאמר ולא ראיתי לדיק נעזב וזרעו מבקש לחם (מהלים לו:כה: ב"ר שם): (בא) ושבתי. כמו שאמר לי והשיבוחיד אל האדמה (לעיל שס): בשלום. שלוס מו החמא. שלא אלמד מדרכי לבו: והיה ה׳ לי לאלהים. שיחול שמו עלי מתחלה ועד סוף, שלא ימלא פסול בזרעי (ספרי ואחחנן לא), כמ"ש אשר דברתי לד (לעיל שם), והבטחה זו הבטיח לאברהם, שנאמר להיוח לד לאלהים ולזרעך אחריד (שם יו:ו) (זרעד מיותם שלא ימלא כו שום פסול): (כב) והאבן הזאת. כך מפורש וי"ו זו של והחבן, חם מעשה לי חם חלה וחף חני חעשה זחם: והאבן הזאת אשר שמתי מצבה וגו׳. כתרגומו אהי פלח עלה קדם ה'. וכן עשה בשובו מפדן ארם כשאמר לו קום עלה בית אל (להלן לה:א), מה נאמר שם, וילב יעקב מלבה וגו' ויסך עליה נסך (שם יד): (א) וישא יעקב דגליו. משנתכשר בשורה פובה שהוכמה בשמירה נשח לבו את רגליו ונעשה הל ללכת. כד מפורש בבראשית רבה (שנת): ישהב לא דבר הודם לכו: (טו) ואנבי לא ידעתי. שאם ידעתי לא ישנתי במהום קדום כזה (מדרם חגדה: ברב"ת: ירושלמי מגילה ג:ג): (יון) בי אם בית אלהים. א"ר אלעזר בשם רבי יוםי בן זמרא, הסולם הזה עומד בבאר שבע ואמלע שפועו מגיע כנגד בית המהדש. שבאר שבע עומד בדרומה של יהודה, וירושלים בלפונה בגבול שביו יהודה ובנימיו. ובית אל היה בלפון של נחלת בנימיו בגבול שביו בנימיו ובין בני יוסף. נמלא סולם שרגליו בבאר שבע וראשו בביח אל מגיע אמלע שפועו עגד ירושלים וב"ר סטוו). וכלפי שאמרו רבוחינו שאמר ההב"ה לדיה זה בא לבית מלוני ויפטר בלא לינה (חולין לא:), ועוד אמרו, יעהב הראו לירושלים ביח אל (פסחים פת.), וזו לוז היא ולא ירושלים, ומהיכו למדו לומר כן, אומר אני שנעתר הר המוריה ובח לכחן, וזו היא הפילח החרץ החמורה בשחימת חוליו (לא:), שבח בית המהדש לקראתו עד ביח אל, וזהו ויפגע במקום. וא"ת, וכשעבר יעקב על ביח המקדש מדוע לא עכבו שם. איהו לא יהיב לביה להתפלל במקום שהתפללו אבותיו ומן השמים יטכבוהו, איהו עד חרן אזל, כדאמרינן בפרה גיד הנשה (שם), והרא מוכיח, וילד חרנה. כי מטא לחרן אמר, אפשר שעברתי על מקום שהתפללו אבותי ולא התפללתי בו. יהב דעתיה למהדר, וחזר עד בית אל והפלה לו הארץ. (בית אל לא זה הוא הסמוך לעי, אלא לירושלים, ועל שם שהיתה עיר האלהים קראה בית אל. והוא הר המוריה שהתפלל בו אברהם, והוא השדה שהתפלל בו ילחק. וכן אמרו בגמרא, לכו ונעלה וגו' (ישטיה ב:ג) לא כאברהם שקראו הר, ולא כילחה שקראו שדה, אלא כיעהב שקראו

ward, eastward, northward, and southward. As the Sages have taught, God's future salvation will come only after Israel has experienced much degradation. [See Overview to ArtScroll Daniel.]

15. אַ אָשְר־דּבְּרְתִּי לְּךְ — What I have spoken about you. "Do not fear Esau or Laban, because I am with you and will not leave you until I have completed what I promised regarding you. I promised Abraham to give this land to his offspring (12:7), but it is only through you — not through Esau — that this promise will be fulfilled" (Rashi).

16. יויקץ ישרה — Jacob awoke. He understood clearly that his dream was a prophecy, for when prophets are shown a vision, they recognize it to be a communication

from God (Moreh Nevuchim).

הוְּה בּמְקְּלֵם הַּוֹּה — In this place. Since Jacob had experienced a prophecy without having prepared himself for it, he realized that the place was so holy that it was conducive to prophecy (Sforno). He bemoaned that he had not known this, or he would not have dared sleep there! (Rashi). Alternatively, had he known, he would have prepared himself so that he could have had the vision even while awake (Or HaChaim).

17. בית־אֱלְהִים — The abode of God. This is not an ordinary place, but a sanctuary of God's Name, a place suitable for prayer (Targum Yonasan). Furthermore, it is the gate of the heavens, meaning that it is the site from which man's prayers go up to God. Midrashically, the Heavenly Temple corre-

28 / 16 - 29 / 2

what I have spoken about you."

<sup>16</sup> Jacob awoke from his sleep and said, "Surely HASHEM is present in this place and I did not know!" <sup>17</sup> And he became frightened and said, "How awesome is this place! This is none other than the abode of God and this is the gate of the heavens!" <sup>18</sup> Jacob arose early in the morning and took the stone that he placed around his head and set it up as a pillar; and he poured oil on its top. <sup>19</sup> And he named that place Beth-el; however, Luz was the city's name originally.

<sup>20</sup> Then Jacob took a vow, saying, "If God will be with me, will guard me on this way that I am going; will give me bread to eat and clothes to wear; <sup>21</sup> and I return in peace to my father's house, and HASHEM will be a God to me — <sup>22</sup> then this stone which I have set up as a pillar shall become a house of God, and whatever You will give me, I shall repeatedly tithe to You."

29 So Jacob lifted his feet, and went toward the land of the easterners. <sup>2</sup> He looked, and behold — a well in the field! And behold! three flocks of sheep lay there beside it, for

sponds to the earthly Temple, so that Jacob was at the place that is the most propitious for prayer and service (Rashi).

20. אַיַּרָר יַּאָמר וַיִּרָר יַּאַמר בַּרָר יִּאַמר בַּרָר יִּאַמר בַּרָר יִּאַמר בַּרָר יִּאַמר בַּרָר יִּאַמר בַּרָר יִּאַמר. The word saying usually means that the statement was to be repeated to others, but in this case there was no one to whom Jacob could have repeated his vow. Accordingly, the Midrash derives that Jacob was "speaking" to future generations, as it were. He meant to set an example that in time of danger or distress, one should vow to perform good deeds, which will be a source of merit to rescue one from trouble. אול הים עמרי של הוא של הים עמרי בירָיָה אַלְיִה עַּמְרִים עמרי בּרָים עמרי בּרָים עמרי בּרָים עמרי בּרָים עמרי בּרָים עמרי בּרָים עמרי fodd will be with me. The "if" does not imply doubt that God would keep His word. Rather, Jacob feared that he might sin and forfeit his right to God's protection (Ramban).

לְּחֶם לְאֵבל וּבְּנֶּר לְלְבִשׁ — Bread to eat and clothes to wear, so that poverty will not cause me to act against my own sense of propriety and God's will (Sforno). The righteous ask only for necessities; they have no need for luxuries (Radak).

21. וְהָיָה הֹי לִי לֵאל הִים — And HASHEM will be a God to me. This is one of the conditions made by Jacob which, if carried out by God, would require him to fulfill his vow of the next verse. Jacob was beseeching God to rest His Name upon him and his offspring, so that there would be no blemish in his posterity, as God had promised to Abraham [17:7] (Rashi). Gur Aryeh explains that Jacob's statement cannot be understood as a promise of loyalty to God, because such an interpretation would imply that if God did not fulfill Jacob's requests, he would not accept HASHEM as his God. Clearly, Jacob would never say such a thing.

Ramban, however, holds that this was indeed part of Jacob's promise, meaning that if God permitted him to return safely, he would be able to serve God properly. As the Sages teach, "He who dwells outside Eretz Yisrael is like one who has no God" (Kesubos 110b) — so dramatic is the difference in holiness between the Land and the rest of the world.

22. עשר אֵצשְׁרֶנוּ לָּךְ I shall repeatedly tithe to You. Jacob's tithe included not only a tenth of earnings, but also his pledge to dedicate a tenth of his children to God's service. Specifically, this was the tribe of Levi, which was consecrated to serve God, and to whom Jacob imparted the esoteric teachings and wisdom of the Torah (Bereishis Rabbah 70:7).

A Cuthean argued that since Jacob had twelve sons, he did not give a full tenth of his children to God. R' Meir replied that since Ephraim and Manasseh were considered Jacob's (48:5), Jacob had fourteen children. Since the firstborn son of each wife was consecrated in any case, ten sons remained — so that an exact tenth of Jacob's available sons — Levi — was dedicated to God's service.

That Jacob eventually set aside a tithe from his possessions is mentioned by *Rashi* in 32:33 and *lbn Ezra* in 35:14. *R' Moshe Feinstein* stated that a Jew should tithe not only his possessions, but also his time, by contributing time to the service of worthy causes.

29.

#### 1-12. Jacob meets Rachel at the well.

Again, a well becomes the place where a mate is found for a major figure in Jewish history. At a well, Eliezer found Rebecca, and later Moses met Zipporah at a well. Also, as the stories of Abraham and Isaac have shown, wells were important in symbolic ways. Commentators note that wisdom is symbolized by the water below the ground; it is buried and hidden, but it is accessible to those who understand that it is vital to life and worthy of the intense effort needed to bring it to the surface. Women, too, represent wisdom: Wisdom of women builds her home (Proverbs 14:1), as when Abraham hesitated to send away Hagar and Ishmael at Sarah's insistence and God told him to do everything she asked of him (21:12). It is understandable, therefore, that the human symbols of wisdom were associated with the earthly symbols of wisdom

1. יַּשָּׁא יַעְקְבּ רֶגְלֶּיוּ — So Jacob lifted his feet. At the good tidings of the prophecy assuring him of God's protection, his heart lifted his feet and he felt very light as he continued on his way (Rashi).

בְּנִי־קַּרְם — The easterners. The reference is to Abraham's ancestral home — Aram and Ur Kasdim, the regions east of Eretz Yisrael.

2.... הְהַנְה בְּאֵר — Behold, a well...! The Torah narrates this incident at length to illustrate how those who trust in God shall renew their strength [Isaiah 40:31]. For though Jacob was weary from his long journey, he was able to roll away the stone unassisted, a task that usually required the combined

מז בירא ההיא משקז עדריא ואבנא רבתא על פומא דבירא: גומתכנשיו לתמו כל עדריא ומגנדריו ית אבנא מעל פומא דבירא ומשקו ית ענא ומתיבין ית אבנא על פומא דבירא לאתרה: דואמר להוו יעלב אחי מנו אתוז ואַמַרו מחַרַן אַנַחַנַא:הוַאָמַר להון הַיִּדַעַתוּן יַת לבן בר נחור ואמרו ידענא: יואמר להוז השלם לה ואמרו שלם והא רַחַל בָּרַתַה אַתִיַא עם ענַא: זוַאַמר הא עוד יומא סגי לא עדן למכנש בעיר אַשָּקוּ עָנַא וָאַזילוּ רעו: הוַאַמרוּ לא נכול עד די מתכנשיו (נייא יתכנשוו) כל עַדַרַיָּא וּמְגַנָדְרִין (נייא וִיגַנָדְרוּן) יַת אַבנַא מעל פומא דבירא ונשקי ענא: טעד דהוא ממלל עמהון ורחל אתת עם ענא דִּי לַאֲבוּהַא אֲרֵי רַעִיתֵא הִיא: יוַהוה כּד חזא יעקב ית רחל כת לבן אחוהא דאמה וית ענא דלבן אחוהא דאמה וּקרב יעקב וּמגנדר ית אבנא מעל פּוּמא רבירא ואַשְקי יַת עַנַא דְלַבַן אַחוּהַא רָאָמֶה: אוּנָשָׁק יַעַקֹב לְרַחֶל וַאֲרָם יַת קַלֶה וּבָכַא: יבּוֹחַוּי יַעַקֹב לְרַחֵל אָרֵי בר אחת (ניא ארי אחי) דאבוהא הוא נאַרי בר רבקה הוא ורהטת וחויאת לַאֲבוּהָא: יג וָהֲוָה כַּד שִׁמַע לַבַן יַת שַמַע יַעַלָב בַּר אָחַתָה וּרְהַט לְקַדַּמוּתָה וגפף לה ונשיק לה ואַעלה לביתה ּוָאְשָׁתַּעִי לִלָבָן יַת בָּל פִּתְגַּמַיַא הַאִּלֵּין:

מן־הַבָּאַר הַהָּוֹא יַשְׁקוּ הַעַרֵרִים וְהַאַבֵּן גִּדֹלֵה עַל־פִּי ג הַבָּאֵר: וְנֵאֶסְפוּ־שַׁמַּה כַל־הַעַדַרִים וְגַלְלוּ אֵת־הַאַבוֹ מעל פּי הבָּאָר וִהְשָׁקוּ אַת־הַצָּאן וְהֶשֵׁיבוּ אֵת־הַאֲבֶן על־פֵּי הַבָּאָר לְמִקְמֵה: וַיַּאמֵר לַהֵם יַעַלְב אַחַי מאַין - אתם וַיאמָרוּ מַחַרַן אַנַחָנוּ: וַיִּאמֶר לַהֶּם הַיִּדַעָתֵם אֶת־ ּ לָבֶן בֶּן־נָחֲוֹר וַיִּאמִרָוּ יָדֵעְנוּ: וַיִּאמֵר לַהֵם הַשַּׁלִוֹם לְוֹ ויאמרו שלום והנה רחל בתו בַאַה עם־הַצָּאן: וַיֹּאמֵר , ויאמרו הן עור היום גַרול לא־עת הַאַסֵף הַמְּקְנֵה הַשְּקוּ הַצְּאן ולכו רעו: ויאמרו לא נוכל עד אשר יאספו כל־ העדַרים וגַלָלוּ אַת־הַאָּבֶן מַעַל פַּי הַבָּאַר וָהְשָׁקִינוּ ּט הַצָּאן: עוֹדֶנוּ מְדַבֵּר עָמָָם וְרָחֵל ו בָּאַה עִם־הַצֹּאוֹ אשר לאביה כּי רעה הוא: וַיִהִי כַּאֲשֵר רַאַה יַעַלְב אֵת־ -רחל בת־לבן אחי אמו ואת־צאן לבן אחי אמו ויגש יַעלָב וַיגַל אַת־הַאָבוֹ מַעַל פַּי הַבָּאָר וַיַּשָׁק אַת־צַאן אַת־קלו וַיַּבַר: יַּשָּׁק יַעַקב לְרַחֵל וַיִּשַּׁא אַת־קלו וַיַּבַר: 😽 אַחַי אָמַוֹ: וַיִּשָּׁק יַעַקב יַ וַיַּגַּר יַעַלְב לָרָחֶל כֵּי אָחֶי אַבִּיהַ הוּא וָכֵי בֶּן־רִבְקַה 🗠 י הָוֹא וַתָּרָץ וַתַּגֵּד לִאָבִיהָ: וַיִהִיּ בִשְׁמֹעַ לַבַוֹ אֵת־שֵׁמַע וּ 👵 🗝 יַעַקב בֶּן־אַחתו וַיַּרַץ לְקָרַאתוֹ וַיִּחַבֶּק־לוֹ וַיִּנְשֶׁק־לוֹ וַיָּבִיאַהוּ אַל־בַּיתוּ וַיַּסַפַּר לְלַבַּן אַת כַּל־הַדְּבַרִים הַאַלֶּה:

הקודש אאינה נכנסת עמו לקבורה (שס). ד"א, לפי שבא כידים ריקניות. אמר, אליעזר עבד אבי אבי בידיו נומים ולמידים ומגדנות, ואני אין כידי כלום (שס). לפי שרדף אליפו בן עשו במלוח אביו אחריו להורגו, והשיגו, ולפי שגדל אליפו בחיקו של ילחק אליפו בן עשו במלוח אביו אחריו להורגו, והשיגו, ולפי שגדל אליפו בחיקו של ילחק (דברים רבה ביכי) משך ידו. א"ל, מה אעשה ללווי של אבא. אמר לו יעקב, טול מה שבידי, והעני חשוב כמת (ברכ"ח): (יב) בי אחי אביה הוא. קרוב לאביה, כמו אנשים אחים אלמנו (לעיל יג:מ; פרר"א פל"ו). ומדרשו, אם לרמלוח הוא בא גם אני אחיו ברמלוות, ואם אדם כבר הוא גם אני בן רכקה אחותו הכשרה (ב"ר שם יג; ב"ב קכג): ואם להיבה לפי שאמה מחה ולא היה לה לנגיד אלא לו (נ"ר שם): (יג) וירץ לקראתו. כסבור ממון הוא מעון, שהרי עבד הבית בא לכאן בעשרה גמלים טעונים (שס): ויחבק [לר]. כשלא ראם עמו כלום אמר שמא זהבים הביא והכם במיקן (שס): ויחבק לר]. שלא כא לו ה פל הל אל הל לו מ"ר שלה באל בל אלא הל אל הל ממר בליות הביא והם לפין (שס): ויסבר לבן. שלא בא לא לה מל אמר בלון הלם בפין (שס): ויסבר לבן. שלא בא לא לה לחל מה בלין (שס): ויסבר לבן. שלא בא לא לה לחל שלא בא לא לה מחל אתר במא לה בלא הבל אל הל בל אלה בלא לה מל את הבליות הביא והם בפין (שס): ויסבר לבן. שלא בא לא לה לחל שלה בלא לה לאלה בלא הבל בל אלל הל אלה במא מרגליות הביא והם כפין (שס): ויסבר לבן. שלא בא אלל הל אל מרגליות הבלא הם אלל הל שלח במיד אובים בלין מסט בפין (שס): ויסבר לבן. שלא בא אלל הל אלים בליים בליים בפין (שס): ויסבר לבן. שלא בא אלל הבל ארבה בלין הבל בי אחר בייה והבל בל בלא בלא בלא לאל הובים בליים בל

(ב) ישקו העדרים. משקים הרוטים את העדרים, והמקרא דבר בלשון קלרה: (ג) ישקו העדרים. משקים הרוטים את העדרים, והמקרא דבר בלשון קלרה: (ג) ונאספו. רגילים היו להאסף, לפי שהיתה האבן גדולה: וגללו. וגוללין, ותרגומו ומנגדרין. כל לשון הוה משתכה לדבר בלשון עתיד ובל שבר, לפי שכל דבר ההוה תמיד כבר היה ועתיד להיות: והשיבו. תרגומו ומתיבין: (ו) באה עם הצאן. הטעם בלל"ף, ותרגומו אתיא. ורחל באה הטעם למעלה בכי"ת, ותרגומו אתת. הראשון לשון עושה: (ז) הן עוד היום גדול. לפי שראה אותם כובלים כספור שרולים לאסוף המקנה הביתה ולא ירשו עוד. אתר לה הן עוד היום גדול, כלומר, אם שרולים לאסוף המקנה הגילה ולא ירשו עוד. אתר לה שלכם אעפ"כ לא עת האסף המקנה וגו' (ב"ר ע"ל) לא עוד האסף המקנה וגו' (ב"ר ע"ל): (ח) לא גובל. להשקוח, לפי שהאל לשון עתיד: (י) ויגש יעקב ויגל. כלדם שמעביר את הפקק מעל פי ללוחית, להודיעך שכחו גדול (ב"ר ע"ב): (זא) ויבך. לפי שלפה ברות הפקק מעל פי ללוחית, להודיעך שכחו גדול (ב"ר ע"ב): (זא) ויבך. לפי שלפה ברות

effort of all the shepherds, as they explained to him in verse  $\theta$  (Ramban).

In the plain meaning, their reason for putting such a heavy boulder over the well was to protect the scarce water or to prevent children or objects from falling into the well. R' Hirsch comments, however, that it gives us an insight into the base character of the Arameans. No one trusted another or allowed anyone a possible advantage. There was a selfish fear that someone might get a bit more than his share of water, so they made it impossible for anyone to get water un-

less others were present to monitor his use of the well.

5. לְבָן בֶּרְיָתוֹר (Laban the son [i.e., descendant] of Nahor. Laban was Nahor's grandson; his father was Bethuel.

6. ל שְּׁלְּוֹם ה Is it well with him? Jacob's sensitivity prompted him to ask about Laban's personal circumstances. Since he was about to visit Laban, he wanted to know how best to approach him (Sfomo).

Realizing that Jacob wanted to know more about Laban's personal life than they could tell him, they pointed out his daughter, as if to say: "Look, his daughter is coming — per-

lacob from that well they would water the flocks, and the stone over the mouth of the well was large. Meets 3 When all the flocks would be assembled there they would roll the stone from the mouth of the Rachel mell and water the sheep: then they would put back the stone over the mouth of the well, in its place.

4 Jacob said to them. "Mu brothers, where are you from?" And they said. "We are from Charan." 5 He said to them, "Do you know Laban the son of Nahor?" And they said. "We know." 6 Then he said to them, "Is it well with him?" They answered, "It is well; and see — his daughter Rachel is coming with the flock!"

<sup>7</sup> He said. "Look, the day is still long; it is not yet time to bring the livestock in: water the flock and go on grazing." 8 But they said, "We will be unable to, until all the flocks will have been gathered and they will roll the stone off the mouth of the well: we will then water the flock."

9 While he was still speaking with them, Rachel had arrived with her father's flock, for she was a shepherdess. 10 And it was, when Jacob saw Rachel, daughter of Laban his mother's brother. and the flock of Laban his mother's brother. Jacob came forward and rolled the stone off the mouth of the well and watered the sheep of Laban his mother's brother. 11 Then Jacob kissed Rachel: and he raised his voice and wept. 12 Jacob told Rachel that he was her father's relative. and that he was Rebecca's son: then she ran and told her father.

13 And it was, when Laban heard the news of Jacob his sister's son, he ran toward him, embraced him, kissed him, and took him to his house; he recounted to Laban all these events.

haps you should ask her your questions directly" (Haamek

9. בי רעה הוא — For she was a shepherdess. Rachel tended the flocks alone, for Laban had no other shepherd. Leah did not share this chore, either because the sun might have been harmful to her weak eyes [see v. 17], or because she was older, and Laban was afraid to let her mingle with the shepherds. Rachel, however, was still too young to arouse the interest of the shepherd boys (Ramban).

The verse implies that Rachel came leading all of Laban's sheep, which indicates that the flock was small, Indeed, Laban became prosperous only after Jacob began working for him [see 30:30]. Even so, Rachel must have been a skilled shepherdess to tend single-handedly to even a small flock at such a young age (Or HaChaim).

10. לבן אחי אמו — Of Laban his mother's brother. The needless phrase is used three times in this verse, to tell us that everything Jacob did for Laban's flock was in honor of his mother. Or, he announced this fact to the shepherds at every turn so that they would not accuse him of having immoral intentions toward Rachel. Thus, when he kissed her, in the next verse, his intentions were already clear to everyone (Or HaChaim).

11. ייבר — And [he] wept. Jacob wept because he foresaw that Rachel would not be buried with him in the Cave of Machpelah. Another reason he wept was because he had come empty-handed. He thought: "Eliezer, who was only my grandfather's servant, came for my mother laden with riches, while I come here destitute." Isaac had given Jacob money and gifts when he sent him to Haran, but Esau had ordered his son Eliphaz to ambush Jacob and kill him. Eliphaz pursued and found Jacob, but, having been raised by Isaac, he could not bring himself to kill. Eliphaz asked Jacob, "What about my father's command?" Jacob told him

that he could be in technical compliance with Esau's order by taking away all of the wealth that Isaac had sent, and thus impoverishing him, Jacob, for the Sages say that a poor person is tantamount to a dead man. Eliphaz complied. Thus, when Jacob met Rachel, he had nothing to give her (Rashi citing Midrash).

12. בי אחי אביה הוא — That he was her father's relative [lit., brother]. In addition to the plain meaning that Jacob introduced himself to Rachel as her relative. Rashi cites the Midrashic interpretation. He intimated that should Laban try to cheat him, he could defend himself by being Laban's brother in deceit; but if Laban dealt honorably, Jacob would act with all of the integrity expected of a son of Rebecca. Or HaChaim elaborates that Jacob was surely not threatening to match Laban's thievery. Rather, he meant to say that he would defend himself strenuously, but only within the law.

13-30. Jacob contracts to marry, and is deceived. Jacob had come to Haran to find his mate, but to a Patriarch of Israel this meant more than merely finding the woman with whom he would build a family. Jacob was the last of the Patriarchs, the one to whom, as he knew prophetically, would be born the twelve tribal fathers, and the one who would begin the process of changing God's people from a family to a nation. His wife had to be a woman ordained for this august calling, and for her sake ordinary materialistic considerations fell by the wayside. As explained above (introduction to vs. 1-12), Rachel was that mate, and Jacob devoted seven years of hard physical toil to win the right to marry her. But he was dealing with Laban, whose name has become synonymous with self-righteous dishonesty, and despite Jacob's best efforts to protect himself, Laban deceived him.

13. וירץ לקראתו — He ran toward him. The greedy Laban came running at the very mention of Jacob's name, confiי"בס

יר ואמר לה לבו ברם קריבי ובשרי את ויתיב עמה ירח יומיו: טואמר לבו ליעקב המדאחי את ותפלחנני מגו חוי לִי מַה אַגַרָה: שּוּלְלבן תּרתין בּנן שוּם רַבְּתַא לאַה ושוּם זערתא רחל: ייועיני לַאַה יָאַין ורחל הות שפּירא בריוא ויַאַה בחזוא: יחוּרחים יעלב ית רחל ואמר אפלחנה שבע שניז ברחל ברתה זערתא: יטואמר לבז טב דאתז יתה לה מַהַאָתַן יַתַה לגבר אחרן תּיב עמי: נופלח יעקב ברחל שבע שנין והוו בעינוהי כיומין זעירין בדרחמה יתה: יאַנאַמַר יָעַקב לְלַבָן הַב יַת אָתַתִּי אַרִי בּאַנְאַמַר אשלמית יומי פלחני ואעול לותה: בבּוּכנַש לַבן יַת כַּל אַנשי אַתרא ועבד משתיא: כגוהוה ברמשא ודבר ית לאה ברתה ואעל יתה לותה ועל לותה: בר וַיהַב לַבַן לַה יַת זְלַפָּה אַמְתָה לְלָאַה בַרַתַּה לָאַמָהוּ: כּה וָהַוָה בַצָּפרא וָהא היא לאה ואמר ללבן מה דא עבדת לי הלא ברחל פלחית עמה ולמא שקרת בי:

יר ויאמר לוֹ לבו אך עצמי ובשרי אַתַּה וַיַּשֶׁב עמו חַדֶּשׁ ש יַמִים: וַיִּאמֵר לָבָן לִיֵעֵלְב הַכִּי־אָחִי אַתָּה וַעֲבַדְתַּנִי חנֶם יי הַגִּירָה לֵי מַה־מַשְבָּרְתֵּךְ: וּלְלַבָן שְׁתֵי בַנְוֹת שֱם הַגִּדּלָה ין לאה ושם הקטנה רחל: ועיני לאה בכּוֹת וַבְחֵל הַיַּתְה יי יים יפתרתאר ויפת מראה: ויאהב יעקב אתררחל ויאמר יי שבע שנים בַּרַחַל בַּתַּךְ הַקּטַנַה: נַיַּאמֵר לַבַּן יי אעבדר שבע שנים בַּרַחַל טוב תתי אתה לר מתתי אתה לאיש אחר שבה עמדי: ב ויעבד יעקב ברחל שבע שנים ויהיו בעיניו בימים כא אַחַרים בַּאַהַבַתוּ אתה: ניאמר יַעַקב אַל־לַבַן הַבַה כב את־אשתי כי מלאו ימי ואבואה אליה: ויאסף לבן בּג אַת־כַּל־אַנָשֵׁי הַמַּקוֹם וַיַּעַשׁ מִשְׁתֵּה: וַיָּהֵי בַעַרב וַיָּקַחֹ כר אַת־לֵאַה בָּתוֹ וַיַּבָא אֹתָה אַלֵּיוֹ וַיַּבָא אַלֵּיה: וַיְּתֵּן בה לבו לה את־זַלפַה שִׁפְחַתוֹ לַלַאַה בְתוֹ שִׁפְחַה: נַיָהֵי אל־לבו והנה־הוא לאה ויאמר עשית לִּי הַלָּא בָרַחֵל עַבַּדְתִּי עִמַּךְ וַלַמַה רִמִּיתַנִי:

ימים אחדים (לעיל כז:מד). וחדע שכן הוא, שהרי כחיב ויהיו בעיניו כימים אחדים (כ"ר שס:יז): ברחל בתך הקטנה. כל הסימנים הללו למה. לפי שהיה יודע בו שהוא רמאי. אמר לו אעבדך ברחל. ושמא תאמר רחל אחרת מן השוק, ח"ל בקר. ושמא מאמר אחליף ללאה שמה ואקרא שמה רחל, ח"ל הקטנה. ואעפ"כ לא הועיל, שהרי רמהו (שס): (בא) מלאו ימי. שאמרה לי אמי. ועוד, מלאו ימי, שהרי אני בן פ"ד שנה, ואימחי אעמיד י"ב שבטים. וזהו שאמר ואבואה אליה, והלא קל שבקלים אינו אומר כן, ואימחי אעמיד י"ב שבטים. וזהו שאמר ואבואה אליה, והלא קל שבקלים אינו אומר כן (שם יח): (בה) ויהי בבקר והגה היא לאה, אבל בלילה לא היתה לאה. לפי שמסר יעקב סימנים לרחל. וכשראחה רחל שמכניםין לו לאה אמרה עכשיו תכלם אחותי, עמדה ומסרה לה אומן סימנים (מגילה יג:; ב"ב קכנ.):

מתוך אונם אחיו, ושנטלו ממונו ממנו (ב"ר טינג): (יד) אך עצמי ובשרי. מעתה אין לי לאספך הביתה הואיל ואין בידך כלום, אלא מפני קורבה אטפל בך חדש ימים (שם יד) וכן טשה, ואף זו לא למנס, שהיה רושה לאנו: (טו) הבי אחי אתה. לשון (שם יד) וכן טשה, ואף זו לא למנס, שהיה רושה לאנו: (טו) הבי אחי אתה. לשון מימה. וכי בשביל שאחי אתה תעבדני מנס: ועבדתוני. כמו ותעבלבי (ואוקלום). וכן מימה שביה סבורה לעלות בגורלום אי"ז בראשה והיא הומת השבי שנים ליבקה ושחי שהית סבורה לעלות בגורלו של ששו דובה, שהיו הכל אומרים שיני בנים לרבקה ושחי בנות ללבן הגדולה לגדול והקטנה לקטן (ב"ר שם ש"; ב"ב קכג.): [תאר. הוא לורת הפכלוף, לשון יתארהו בשרד שבע שנים. הם ימים אחדים שאמר: (יות) אעבדר שבע שנים. הם ימים אחדים שאמרה לו אמו, וישבת ממו

dent that Jacob must be laden with wealth and precious gifts. If a mere servant, Eliezer, had come with ten richly laden camels (24:10), surely Isaac's heir must be enormously wealthy (Rashi).

Seeing that Jacob was empty-handed, Laban thought that he might have money hidden on his person. He therefore *embraced* him, to feel surreptitiously whether he had any hidden treasures (*Rashi* based on Midrash).

14. אַרְ עַצְמִי וּרְשֻׁרִי אָתָה — Nevertheless, you are my flesh and blood! The expression nevertheless indicates an alternative to the most desirable course. Indeed, in Laban's mental world, if Jacob had no money, then he was not worthy of hospitality; nevertheless Laban "magnanimously" put family loyalty ahead of his usual mendacity and invited him to stay for a month as a guest. As indicated by the next verse, Jacob worked even during that time, and Laban realized that he was a valuable commodity, so he invited Jacob to negotiate terms of permanent employment (Rashi).

Before recording Jacob's response to Laban's inquiry, the Torah interjects the parenthetical information that Laban

had two daughters, the younger of whom Jacob loved. This digression prepares us for Jacob's response in verse 18, where he requested the younger daughter in marriage (Rashbam).

17. וְעֵינֵי לְאָה רְבּוּת Leah's eyes were tender, because she wept constantly in prayer that she not have to marry Esau. People used to say that since Rebecca has two sons and Laban two daughters, the elder daughter would be married to the elder son, while the younger daughter was destined to marry the younger son (Rashi).

Great is prayer, for Leah's prayer brought about annulment of the decree that she marry Esau, and even allowed her to be the first to marry Jacob and have children with him (Midrash).

18. אַצְבֶּדְךְ שָׁבֵּע שְׁנִים Muill work for you seven years. In response to Laban's wish to negotiate monetary terms, Jacob said, "Do you think I came here for your money? My wish is to marry Rachel your younger daughter and begin the sacred task of building Israe!!" (Chasam Sofer).

הַקְּטָנְה בּתְּךְ הַקְּטָנְה — For Rachel your younger daughter. This

to Marru. and is

- Jacob 14 Then Laban said to him, "Nevertheless, you are my flesh and blood!" And he stayed with him Contracts a month's time.
- 15 Then Laban said to Jacob. "Just because you are my relative, should you serve me for Deceived nothing? Tell me: What are your wages?"
  - 16 (I aban had two daughters. The name of the older one was Leah and the name of the uounger one was Rachel. 17 Leah's eyes were tender, while Rachel was beautiful of form and beautiful of appearance.)
  - 18 Jacob loved Rachel, so he said. "I will work for you seven years, for Rachel your younger dauahter."
  - 19 Laban said. "It is better that I give her to you than that I give her to another man: remain with me." 20 So Jacob worked seven years for Rachel and they seemed to him a few days because of his love for her.
    - <sup>21</sup> Jacob said to Laban, "Deliver mu wife for mu term is fulfilled, and I will consort with her."
- Lahan Leah for Rachel
- <sup>22</sup> So Laban gathered all the people of the place and made a feast. <sup>23</sup> And it was in the evening. Substitutes that he took Leah his daughter and brought her to him; and he consorted with her,
  - 24 And Laban gave her Zilpah his maidservant a maidservant to Leah his daughter.
  - <sup>25</sup> And it was, in the morning, that behold it was Leah! So he said to Laban, "What is this you have done to me? Was it not for Rachel that I worked for you? Why have you deceived me?"

term has become the idiom for terms spelled out as clearly as possible. Knowing of Laban's proclivity for twisting the truth, Jacob specified as carefully as he could who his bride was to be: not just any girl named Rachel and not just any daughter of Laban. But all his precautions were to no avail (Rashi).

#### 

Jacob was taken to task for voluntarily offering to remain in Laban's employ and not seeking to return home as soon as possible. He was away from his parents for a total of thirty-six years, of which he spent fourteen studying in the academy of Eber. For those years of study, he was not considered negligent for failing to honor his parents. For the next twenty-two years, however — twenty years of service with Laban and two years of journeying - the Sages hold that Jacob was derelict in failing to return home. His punishment was that Joseph remained separated from him for a like number of years.

20. בַּרַחֵּל — For Rachel. The Torah repeats for Rachel because Jacob constantly let it be known throughout his service that he was working only to marry her. He wanted the bargain to be known to all so Laban could not deny the deal later (Or HaChaim).

בּאַהֶּבֶתוֹ אֹתָה — Because of his love for her. Only his great love for Rachel permitted Jacob to consider seven long years as if they were only a few days; for Rachel's sake they were a trivial price to pay (Mizrachi).

21. הַבָּה אֶת־אִשְׁתִּי — Deliver my wife. After seven years, Laban said nothing; Jacob was forced to approach Laban to remind him of the arrangement (Ralbag).

Jacob's expression and I will consort with her would have been vulgar in a lesser person. Jacob's only intent was that he was already eighty-four years old and he had to begin his mission of bringing the twelve tribes into the world. His concern was to serve God, not physical pleasure (Rashi).

22-25. Laban substitutes Leah for Rachel. Living up to his reputation as a deceitful roque. Laban substituted Leah for Rachel on the wedding night. Jacob and Rachel expected Laban to attempt such a deception, and they prepared against it by arranging a secret signal between them. Seeing that they were about to substitute her sister Leah for her. however, Rachel confided the sign to her sister so that Leah would not be put to shame. Laban "magnanimously" presented the bride with Zilpah as a maidservant, but this was part of his ruse. Zilpah was the younger of two maids in the household, and it was assumed that she would become the maidservant of the younger sister, while Bilhah, the older maid, would become the servant of Leah. Thus, by presenting Zilpah to the bride, Laban fortified the deception that she was Rachel (Rashi from Megillah 13b).

All of Laban's machinations, however, could not have succeeded had not God wanted them to, for it is illogical to believe that Jacob could not have detected something amiss until the morning. Despite Rachel's incredible unselfishness and Laban's equally incredible dishonesty, the marriage to Leah took place unimpeded because God's plan required that Jacob and Leah become husband and wife - in fact, in a real sense, she became his primary wife, because she had as many sons as Jacob's three other wives combined, and she, not Rachel, was buried with Jacob in the Cave of Machpelah. On the wedding night, Jacob's acute spiritual antenna recognized that he was with the partner who was destined for him, and that is why he detected nothing wrong (R' Aharon Kotler).

Michtav MeEliyahu explains the respective roles of the two sisters. Rachel was Jacob's intended mate for this world; Leah was his intended mate for the higher world of the spirit. Rachel was the wife of Jacob and Leah was the wife of Israel — the name signifying his higher spiritual role of the future.

פואמר לבו לא מתעבד כדיו באתרנא למתן זערתא קדם רבתא: כז אשלים שבועתא דדא ונתן לר אף ית דא בפלחנא די תפלח עמי עוד שבע שניו אַחַרְנִין: כחנַעָבַד יַעַקב כַּן ואַשלם שבועתא דדא ויהב לה ית בחל ברתה לה לאנתו: כטויהב לבו לרחל ברתה ית בַּלְהַה אַמתה לַה לאַמהו: לועל אף לות בחל וכחים אף ית כחל מלאה ופלח עמה עוד שבע שנין אחרנין: לא וחוא יי ארי שניאתא לאה ויהב לה עדוי ורחל עקרא: לבועדיאת לאה וילידת בר וּקַרַת שָׁמַהּ רָאוּבַן אַרֵי אַמַרת אַרי גלי קדם יי עלבוני ארי כען ירחמנני בעלי: לגועדיאת עוד וילידת בר ואמרת ארי שִׁמִיעַ קֶּדָם יִיָּ אֲרֵי שִׁנִיאַתַא אַנַא וִיהַב לי אַף יַת דֵּין וּקָרַת שַׁמֵה שַׁמַעוֹן: לר ועדיאַת עוד וילִידַת בַּר וַאָמֶרֶת הַדָא זמנא יתחבר לי בעלי ארי ילידית לה תלתא בנין על כן קרא שמה לוי: להועדיאת עוד וילידת בר ואמרת הדא וְמְנָא אוֹרֶה קֶּדָם יִיַ עַל כֵּן קְרֵת שִׁמֵה יהודה וקמת מלמילד: אוחות רחל ארי לא ילידת ליעקב וקניאת בחל בַּאַחַתה

ני ויאמר לַבַּן לא־יֵעֲשָה כֵן בִּמְקוֹמֵנוּ לַתֵת הַצְּעִירָה לְפַנֵי בּ הבכירה: מַלֵּא שָבַע זָאת וְנָתַנָּה לְךְּ גַּם־אֶת־וֹאת בעבדה אשר תעבד עמדי עוד שבע־שנים אחרות: רי ויעש יעקב בן וימלא שבע ואת ויתן־לו את־רחל בתו כט לו לאשה: ניתן לבן לרחל בתו את־בּלְהַה שִׁפְחַתוֹ לַה ל לשפחה: ניבא גם אַל־רַחֶל ניאַהַב גַם־אַת־רַחֵל מִלְאַה י לא ויעבד עמו עוד שַבע־שַנִים אַחֶרוֹת: וַיַּרָא יהוה כֵּי־ לב שַנוֹאַה לֵאַה וַיָּפָתַח אָת־רַחָמָה וַרָחֵל עַקַרַה: וַמַּהַר לאה ותלד בו ותקרא שמו ראובן כי אמרה כי ראה לג יהוה בְּעָנְיִי בִּי עַתָּה יֵאֲהָבֵנִי אִישֵׁי: וַתַּהַר עוֹד וַתֵּלֵד בֵּוֹ ותאמר פי־שמע יהוה בי־שנואה אַנֹבִי וַיָּתֶן־לֵי גַּם־אַת־ לד זהותקרא שמו שמעון: ותהר עוד ותלד בן ותאמר עתה הַפַּעם יַלַנָה אִישִׁי אָלַי כִּי־יַלַדתִי לוֹ שׁל שַה בנים על־כּו אובה הַרא־שָמוֹ לֵנִי: וַמַּהַר עוֹד וַתַּלֶד בַּן וַתֹּאמֵר הַפַּעם אובה את־יהוֹה עַל־כַּן קַראַה שָמוֹ יְהוּדֵה וַתַּעָמִד מְלַדַת: א ותרא רחל כי לא ילדה ליעלב ותקנא רחל באחתה

ערער עליו אלא שבקש להוליאו מן הבור (ברכוח ז:): (לד) הפעם ילוה אישי. לפי שהאמהות נכיאות היו ויודעות שי"ב שבטים יולאים מיעקב וד' נשים ישא, אמרה, מעחה אין לו פחחון פה עלי שהרי נטלחי כל מלקי בכנים (ברב"ח; מנחומא אמרה, מעחה אין לו פחחון פה עלי שהרי נטלחי כל מלקי בכנים (ברב"ח; מנחומא ט:): על בן. כל מי שלאמר בו על כן מרובה באוכלוסין, חון מלוי, שהאלו היה הלה הכרים כתב ומיר. מואר. שהיא לבלה הדברים רבה ששלח הקב"ה גבריאל והביאו לפניו וקרא לו שם זה, ונחן לו כ"ד מחטת כהונה, ועל שם שלוה במתנות קראו לוי (עי" ברב"ח, ופדר"א פל"): (לא) הפעם אודה. שנטלחי יותר מתלקי מעחה יש לי להודות (ב"ר שם): (א) ותקנא רחל באחתה. קלאה במעשיה הטובים. אמרה, אלולי שלדקה ממני לא זכתה לבנים (ב"ר שם:):)

(בז) מלא שבע זאת. דבוק הוא, שהרי נקוד כחטף. שבוע של זאח (אונקלום) והן שבעח ימי המשקה. בנמ' ירושלמיח כמ"ק (א:ז). [וא"א לוחר שבוע ממש, שאס והן שבעח ימי המשקה. בנמ' ירושלמיח כמ"ק (א:ז). [וא"א לוחר שבוע ממש, שאס כן היה לריך לינקד כפחח השי"ן. ועוד, ששבוע לשון זכר, כדכחיב שבעה שבועות מספר לך (דברים טו:ע). לפיכך אין משמע שבוע אלא שבעה, שטיינ"א בלע"ז): ונתנה לך. לשון רבים כמו ונשרפה, נרדה ונכלה (לעיל יא:ב,ז) אף זו לשון ונמן (אונקלום): ונתנה זגר: גם את זאת. מיד (לאחר שבעם ימי המשחה), וחעבוד לאחר נשולים: (ל) עוד שבע שנים אחרות. הקישן לראשוטום, מה ראשוטום, מה לשוטום באמונה אף האחרונות בלמונה, ואע"פ שברמאות בא עליו (ב"ר עוכ) בלמונה לינהב, ואר לה מרכה ליוסף ולא ערשר עליו. ולא עוד שלא שמנר הבכורה לינהב, ואה לא מרכה כלוחף ולא ערשר עליו. ולא עוד שלא שמנר הבכורה לינהב, ואה לא מרכה כלוחף ולא ערשר עליו. ולא עוד שלא

It is illustrative of this concept that Rachel produced Joseph, who would save his family from famine, but Leah produced Levi and Judah, the tribes of priesthood and the Davidic, Messianic monarchy. Because his destiny was to become Israel, he had to marry Leah, and God arranged for him to do so, contrary to his perceptions at that moment. The Midrash declares, "Jacob dedicated his entire being to work [for Laban] only because of Rachel." Rachel — the "beautiful" one who attracted the notice of people occupied with the activity of the material world — represents the mission of elevating and ultimately conquering this world. Because "Jacob" had the task of turning the resources of this world toward God, it was fitting for him to unite with Rachel. This is why he was attracted to Rachel as soon as he saw her; his prophetic soul recognized in her his helpmate on earth.

26. לא־יַצְשָׁה כּן בְּמְּקומֵנוּ — Such is not done in our place. Our citizenry will not permit it (Ramban); the people would not

allow me to keep my word (*Sforno*). Ever the rogue, Laban justified his wicked act by shifting responsibility. He portrayed himself as having been forced to do so, because the community, or some vague influential body, compelled him to act in this way (*R' Hoffmann*).

27. שְׁבְּעֵ וֹאח — The week of this one. Laban promised that as soon as the seven days of Leah's wedding feast were over, Jacob could marry Rachel and then "pay" for her by working for another seven years (Rashi). The Torah included Laban's sanctimonious statement to allude to the rule that two celebrations should not be mixed (Yerushalmi Moed Kattan 1:7).

**31-35.** Leah bears four sons. The Sages taught that the Matriarchs were barren, because God desires the prayers of the righteous (*Yevamos* 64a). Presumably, Leah would be included in that dictum, yet she began to give birth as soon as she was married! A clue to this anomaly can be found in the use of God's Names in this chapter and the next. In the case

<sup>26</sup> Laban said, "Such is not done in our place, to give the younger before the elder. <sup>27</sup> Complete the week of this one and we will give you the other one too, for the work which you will perform for me yet another seven years."

<sup>28</sup> So Jacob did so and he completed the week for her; and he gave him Rachel his daughter to him as a wife. <sup>29</sup> And Laban gave Rachel his daughter Bilhah his maidservant — to her as a maidservant. <sup>30</sup> He consorted also with Rachel and loved Rachel even more than Leah; and he worked for him yet another seven years.

Leah Bears Four Sons

30

- <sup>31</sup> HASHEM saw that Leah was unloved, so He opened her womb; but Rachel remained barren.
- <sup>32</sup> Leah conceived and bore a son, and she called his name Reuben, as she had declared, "Because HASHEM has discerned my humiliation, for now my husband will love me."
- <sup>33</sup> And she conceived again and bore a son and declared, "Because HASHEM has heard that I am unloved, He has given me this one also," and she called his name Simeon.
- <sup>34</sup> Again she conceived, and bore a son and declared, "This time my husband will become attached to me for I have borne him three sons": therefore He called his name Levi.
- <sup>35</sup> She conceived again, and bore a son and declared, "This time let me gratefully praise HASHEM"; therefore she called his name Judah; then she stopped giving birth.

# $^{ ext{ iny R}}$ achel saw that she had not borne children to Jacob, so Rachel became envious of her sister;

of Leah, the Torah states that *HASHEM* — the Name signifying Mercy — saw her plight (v. 31). But when Rachel complained to Jacob about *her* barrenness, he told her that not he, but *ELOHIM* — the Name signifying Judgment — had deprived her of children. The implication is that Leah had children only because her predicament, as the less favored wife, caused God to have mercy on her. Otherwise, Judgment would have dictated that she, like Sarah, Rebecca, and Rachel, would have been barren until her prayers succeeded in changing her nature (*R' Hoffmann*).

- 31. פיישונאָה לְאָה. That Leah was unloved [lit., hated]. Ramban cites Radak that Jacob surely loved Leah, but that his greater love for Rachel made her seem unloved or even hated by comparison.
- 32, יְאוֹבֶּן Reuben [lit., see, a son]. The Torah explains Leah's reason for giving this name to her newborn son: In His mercy, HASHEM had seen her plight as the secondary wife, and He had given her the first of Jacob's sons, so that he would feel an upsurge of love for her. Sforno comments that Jacob must have resented her complicity in Laban's plot to deceive him at the time of the wedding. Now, however, that God had ratified her conduct by giving her the first child, Jacob would surely realize that she had acted properly.

Rashi cites the Sages, who see a further prophetic connotation in the name. God placed a prophecy in her mouth, as she said, in effect, רָאוֹבֶּין, "See the difference between my son and Esau, the son of my father-in-law." [The word יש with a yud means between.] Esau despised the birthright and sold it contemptuously to Jacob — and then vowed to kill him! But Reuben lost his cherished birthright to Joseph (I Chronicles 5:1), and not only did not hate him, he tried to save his life (see below, 37:21).

33. בּיישָׁמֵע ה־— Because HASHEM has heard. After her first child, Leah was confident that Jacob would love her, but God

knew that she had to be consoled with another son while Rachel was still barren. Leah herself had been unaware that Jacob's love for her was still lacking, but God, Who searches the innermost recesses of the heart, *heard* what she had not sensed (*Kli Yakar*).

- 34. בְּנֵי .– Levi. The Matriarchs were prophetesses and knew that Jacob was to beget twelve tribes by four wives. Once Leah had three sons, she said, "Now my husband will have no cause for complaint against me, for I have given him my full share of children" (Rashi).
- **35.** יְהְּדְּהָ Judah. This contains the letters of God's Ineffable Name, as well as the root that means "thankfulness" and "praise" (Sforno); thus, the name has the connotation of thanks to God. She was especially grateful now, because, as the mother of one-third of Jacob's twelve sons, she had been granted more than her rightful share (Rashi).

Chiddushei HaRim notes that Jews have come to be called Yehudim, after Judah, because it is a Jewish characteristic always to be grateful to God, with the attitude that He has given more than our rightful share.

30.

- 1-8. Rachel is fulfilled through Bilhah. Rachel longed for children, but in vain. She begged Jacob to help her, to no avail. Finally, she chose to follow the course of Sarah, who asked Abraham to marry her servant Hagar in the expectation that she would raise Hagar's children and be fulfilled vicariously.
- 1-2. יְתְּקְנֵא רְחֵל So Rachel became envious. Ordinarily, envy is not a commendable trait, but there are exceptions. The Sages teach that envy of another's Torah achievements leads one to study more and results in an increase in knowledge. Here, too, Rachel was certain that Leah had earned the privilege of having so many children because of her superior righteousness. Such envy is wholesome (Rashi).

ואמרת ליעלב הב לי בניו ואם לא מיחא אנא: כותקיף רוגוא דיעקב ברחל ואמר הא מני (נ"א המני) את בעיא הלא מז קַרַם יְיָ תַּבַעִין דִי מַנַע מניר ולדא דמעין: גואמרת הא אמתי בלהה עול לותה ותליד ואנא ארבי ואתבני אף אנא מנה: דויהבת לה ית בלהה אמתה לאנתו ועל לותה יעקב: הועדיאת בלהה וילידת ליעקב בר: ונאמרת רחל דנני יי ואף סביל צלותי ויהב לי בַּר עַל כֵּן קרת שְמֵה דו: יועדיאת עוד וילידת בלהה אמתא דרחל בר תנין ליעקב: הואמרת רחל סביל יי בעותי באתחננותי בצלותי חמידית דיהי לי ולד כאחתי אף אתיהיב לי וקרת שמה נפתלי: טוחות לאה ארי קמת מלמילד ודברת ית זלפה אמתה ויהבת יתה ליעקב לאנתו: יוילידת זלפה אַמְתַא דָלַאַה לָיַעָקב בַּר: יא נַאַמַרת לַאַה אתא גד וסרת ית שמה גד: יבוילידת זלפה אמתא דלאה בר תנין ליעקב: יינאַמֶרֶת לֶאָה תִּשְׁבַּחְתַּא הַנַת לִּי אַרַי בכן ישבחנני נשיא וקרת ית שמה אשר: יד וַאַזַל רָאוּבָן בִּיוֹמִי חַצַד חטין וַאַשְׁכַּח יברוחין בחקלא ואיתי יתהון ללאה אָמֶה וַאַמֶּרֶת רַחֶל לְלֵאַה הַבִּי כְעָן לִי מַנַברוּחַי דַּבַריך: שונאַמרת לַה הַועיר קַרַבַרַתְּ יַת בַּעַלִּי וַתְּסָבִין (נ״אוּלָמַסָב) אַף וַתְאמֵר אֵל־יַעַקֹב הָבָה־לֵי בָנִים וְאִם־אֵין מֵתַה אַנְבִי: בּ וַיֵּחַר־אַף יַעַקְב בִּרָחֵל וַיֹּאמֵר הַתַּחַת אֱלֹהִים אַנֹכִי ג אשר־מנע ממר פּרי־בטן: וַתֹּאמֵר הָנָה אַמַתִי בַלְהַה בא אליה ותלד על־בַּרבַי ואבנה גם־אַנכִי מְמֵנַה: רותתן־לו את־בּלהה שַפְּחַתַה לָאִשֵּׁה וַיַּבָא אֲלֵיהַ יַעַקַב: יי ותהר בּלהָה וַתַּלֶד לְיַעַקב בַּן: וַתָּאמֶר רַחֶל דְּנַנְי אַלהים וגַם שַמַע בִּקלִי וַיָּתוֹ־לֵי בֵּן עַל־בֵּן קַראָה שְמִוּ י דו: וַתַּהַר עוֹד וַתַּּלֶד בִּלְהַה שִׁפְּחֵת רַחֵל בֵּן שָׁנֵי לִיַעַקָב: תאמר רחל נפתולי אלהים ו נפתלתי עם־אחתי גם־ י יַבַלְתִּי וַתִּקָרֵא שָׁמִוֹ נַפְתַּלֵי: וַתֵּרֵא לֵאָה בִּי עָמְדָה מלבת נתקח את זלפה שפחתה נתתו אתה לנעקב ייא לאשה: וַהַּלֶּד זַלְפָּה שִפְּחַת לָאַה לְיַעַקַב בַּן: וַתִּאמֵר ייא יב<sub>א גַר קיב</sub> לֶאַה °בְגַר וַתְּקָרַא אָת־שָׁמִוֹ גַר: וַתֵּלֶד זְלְפַּהֹ שָׁפְחַת • • בָּגַר וַתְּקָרַא אָת־שָׁמִוֹ גַר: וַתֵּלֶד זְלְפַּהֹ שָׁפְחַת י לֵאַה בַּן שַנִי לִיַעָקב: וַתִּאמֵר לֵאַה בָּאַשְרִי כִּי אִשְׁרִוּנִי ... ּרַ בַּנָוֹת וַתִּקָרָא אֶת־שָׁמִוּ אָשֵר: וַיֵּּלֶךְ רָאוּבֶן בִּימֵי קצִיר־ רביעי חָטִים וַיִּמְצֵא דוּדָאִים בַּשַּׁרֶה וַיַּבֵא אֹתֶם אֵל־לֵאַה אמו ותאמר רחל אל־לאה תני־נא לי מדודאי ש בנר: ותאמר לה המעט קחתר את־אישי ולקחת גם

חפלחי. ומ"א יש רבים כלשון נוטריקון (כ"ר מא:ח): (ו) ותלד זלפה. ככולן נאמר הריון חוץ מזלפה, לפי שהיחה בחורה מכולן וחינוקת בשנים ואין הריון ניכר בה (כ"ר מא:מ). וכדי לרמוח [לזישקב נחנה לבן ללאה, שלא יבין שמכניסין לו אח לאה שכך מה:מ). וכדי לרמוח [לזישקב נחנה לבן ללאה, שלא יבין שמכניסין לו אח לאה שכך מהבן ליחן שפחה הגדולה לגדולה והקשנה לקשנה: (וא) בא גד. בא מזל שוב (תרבום יונחן), כמו גד גדי וסנוק לא (שבת סוא), ודוחה לו העורכים לגד שלחן (ישעיה יונחיים אגדה, שולד מהול, מו גדו אילגלו (דניאל דייד; מדכם אגדה). ולא כי כשבאח אל שפחחי, כאיש שבגד באשת נעורים]: (וד) בימי קציר חטים. להגיד שבתן של שפחחי, כאיש שבגד באשת נעורים!: (וד) בימי קציר חטים. להגיד דבר הפקר שאין אדם מקפיד בי (נ"ר עב:ב:; וע" סוהדרין לעו): דודאים. סיגלי, ועשב הוא, ובלשון ישמעאל יסמי"ן (סנהדרין שם:): (טו) ולקחת גם את דודאים בני. בתמיה, ולעשות עוד זאח ליקח גם את דודאי בגי. בתמיה, ולעשות עוד זאח ליקח גם את דודאי בגי. בתמיה, ולעשות עוד זאח ליקח גם את דודאי בגי. בתמיה, ולעשות עוד זאח ליקח גם את דודאי בגי. בתמיה, ולעשות עוד זאח ליקח גם את דודאי בגי. בתמיה, ולעשות עוד זאח ליקח גם את דודאי בגי. בתמיה, ולעשות עוד זאח ליקח גם

הבה לי. וכי כך עשה אביך לאמך והלא המפלל עליה (כ"ר שא:ו): מתה אגבי. מכאן למי שאין לו בנים שחשוב כמח (כ"ר שא:ו; נדרים סד:): (ב) התחת. וכי במקומו אני: אשר מגע ממך. אח אומרח שאעשה כאבא אני כלבל. אבר אח אומרח שאעשה כאבא אני כלבל. אבר מנע ממך. אח אומרח שאעשה כאבא אני כלבל ברבי. כתרגומו ואלא ארבי: אני על בנים. ממך מנע ולא ממני נכ"ר שם:: (ג) על ברבי. כתרגומו ואלא ארבי: ואבנה גם אגבי. מהו גם. אמרה לו זקנך אברהם היו לו בנים מהגר וחגר מתניו בענד שרה. אמר לו זקנחי הכניםה לרחה לביחה. אמרה לו אם הדבר הזה מעכב הגה אמתי [בלהה] ואבנה גם אגבי ממנה בְּשָׂרָה (שם): (ו) דנגי אלהים. דנני וחייבני וזכני (שם): (ח) נפתולי אלהים. מנחם כן סרוק פיכשו במחברת למיד וחייבני וזכני (שם): (ח) נפתולי מאלה מקום להוח לוכוח לבנים. ואני מפרשו לשון עקש ופתולו (דברים לבה), מעסקשיו והפלרחי פלירוח ונפחלים הרבה למקום למחן כל למון פפלה, למקום להחותי: גם ובלתי. הסבים על ידי. ואונקלום תרגם לשון תפלה, כקשות הפרבור ונסחלתי, נקפדלה כלותר, בקשות הפרבור, נתחכלתי, נקפדלה כלותר, בקשות לבתר, נתחבלתי ונעחרתי באחותי. בפתלתי, נתקבלה כלותר, בפוצות למבי בתלתי, נתקבלה כלותר, בקשות בתה להבינות לפניו בתלתי, נקפדלה כלותר, בקשות לבחותי. בפתלתי, נקפדלה כלותר, בקשות המביבות לפניו בתלתי, נקפדלה כלותר, בקשות המביבות לפניו בתלתי, נקפדלה כלותר, בקשות בתביבות לפניות בקשות בתיבות לבינות בתלתי, נקפדלה כלותר, בקשות הביבות לבינות בתלתי, נקשות בתלתי, נקשות בתלתי, נקשות בתלתיה ביצות בתלתי, נקשות בתלתיה בתלחים 
תה אנכי — I am dead. "If you do not pray and gain children for me, I will remain childless and be regarded as dead," or, alternatively, knowing how much Jacob loved her, Rachel sought to frighten him by saying she would die from grief. The Midrash adds that she also held up the example of Isaac who prayed for Rebecca. But her tactic backfired, for Jacob was angered by this threat and by her implication that it was in his power to give or withhold children. He replied, "Why do you complain to me? Am I to blame for your condition? Am I instead of God Who has withheld from you fruit of the womb? Moreover, I am not the barren one — it is from you that God withheld children, not from me; as for the compari-

son with Isaac, his prayer could be effective because he had no children, but I already have children."

The Sages say that God took Jacob to task for his insensitivity to Rachel: God said to him, "Is this the way to answer an aggrieved person? By your life, your children [by your other wives] are destined to stand humbly before her son Joseph!" Undoubtedly, however, Jacob did pray for her, but he admonished her for wrongfully implying that a tzaddik has the power to coerce God, as it were, to respond to his wish (Ramban).

There was a positive result of Jacob's displeasure. Rachel prayed fervently on her own behalf, and, after unselfishly

Rachel is Fulfilled Through Bilhah

Rachel is she said to Jacob, "Give me children — otherwise I am dead."

- <sup>2</sup> Jacob's anger flared up at Rachel, and he said, "Am I instead of God Who has withheld from you fruit of the womb?"
- <sup>3</sup> She said, "Here is my maid Bilhah, consort with her, that she may bear upon my knees and I too may be built up through her."
- <sup>4</sup> So she gave him Bilhah her maidservant as a wife, and Jacob consorted with her. <sup>5</sup> Bilhah conceived and bore Jacob a son. <sup>6</sup> Then Rachel said, "God has judged me, He has also heard my voice and has given me a son." She therefore called his name Dan.
- <sup>7</sup> Bilhah, Rachel's maidservant, conceived again and bore Jacob a second son. <sup>8</sup> And Rachel said, "Sacred schemes have I maneuvered to equal my sister, and I have also prevailed!" And she called his name Naphtali.
- <sup>9</sup> When Leah saw that she had stopped giving birth, she took Zilpah her maidservant and gave her to Jacob as a wife. <sup>10</sup> Zilpah, Leah's maidservant, bore Jacob a son. <sup>11</sup> And Leah declared. "Good luck has come!" So she called his name Gad.
- <sup>12</sup> Zilpah, Leah's maidservant, bore a second son to Jacob. <sup>13</sup> Leah declared, "In my good fortune! For women have deemed me fortunate!" So she called his name Asher.

The 14 Reuben went out in the days of the wheat harvest; he found dudaim in the field and brought budaim them to Leah his mother; Rachel said to Leah, "Please give me some of your son's dudaim."

15 But she said to her, "Was your taking my husband insignificant? — And now to take even

giving her maidservant Bilhah to Jacob, she was eventually blessed with children of her own. Those children, the Torah states, were in response to her prayers (Sfomo to v. 22).

- 6. דְנְנִי אֱלְהִים God has judged me. Rachel said that at first God had judged her and found her wanting, so she remained barren, but then He judged her again and heard her voice, giving her a son through Bilhah (Midrash).
- 8... בְּמְתוּלֵי אֲלֹהִים Sacred schemes . . . "I have attempted every possible scheme to influence God to grant me children as He did my sister" (Rashi).
- 9-13. Leah follows suit. Knowing prophetically that Jacob was destined to have twelve sons, and seeing that she had stopped giving birth, Leah gave her own maidservant Zilpah to Jacob as a wife. She did not have the motivation of the barren Rachel, but both righteous sisters had one thing in common: Each wanted to have the greatest possible share in laying the foundation for God's Chosen People.
- 11. בָּא גָּד Good luck has come! The phrase is written (בְּתִים) in the Torah as a single word, בָּא בָּט but pronounced (קרי) as if it were two words, בַּא גָּר , Rashi interprets קול טוב as good luck. R' Shimshon Rafael Hirsch explains that the birth of this son was an unexpected bit of luck, because it would not have dawned on Leah to bring a rival into her household had Rachel not set the example.

The spelling בְּנֶּך, as a single word, implies betrayal [בְּנָּג, to betray] because it is a betrayal in a sense for a husband to take another wife (Rashi).

- 13. אשרגי בְּנוֹת Women have deemed me fortunate. This son represents another instance of the good fortune about which the women have been praising me (Rashbam; Ibn Ezra).
- 14-16. The dudaim. The incident of the dudaim is one of

the most puzzling in the Torah. What were they? Why were they so important to Rachel, Leah, and Reuben? Why does the Torah relate the puzzling episode? Regarding other verses, it is axiomatic that human intelligence is capable of only a superficial understanding of God's word; regarding the verses of the dudaim, it is obvious beyond doubt that the episode is filled with mysteries of the Torah. Indeed, the Sages and commentators found many teachings in these cryptic verses, among them insights into the noble character of the people involved — and even the statements or deeds for which they were reprimanded are indicative of their greatness, for only people of very high stature can be held to such high standards.

14. דּרָדְאִים — Dudaim. The commentators suggest many possible translations of this word, among which are jasmine, violets, mandrakes, and baskets of figs. Some of these items were reputed to induce fertility and others were fragrant and capable of inducing good feelings.

According to Sfomo, Reuben deliberately sought the dudaim, because they were believed to have fertility-inducing powers, and he knew that his mother Leah longed to have more children. Or HaChaim comments that, by so doing, Reuben displayed his unselfish devotion to his mother. Normally, a child as young as Reuben, who was only a few years old, would not want more siblings in the household, but he put his mother's happiness ahead of his own. He showed the same filial devotion when he moved Jacob's bed into Leah's tent [see 35:22].

15. Rachel had asked Leah for some of the plants, either in the hope that they would be a stimulant or to perfume her room, but Leah reacted with annoyance, for Rachel was acting as if she was entitled to whatever she wished, while Leah was treated like a handmaid (Ramban). Sfomo goes

יַת יַבַרוּחֵי דּבַרי וַאַמרת רחל בּכו ישכוב עמה בליליא חלח יברוחי דבריף: טונאתא (נ״א ועל) יעקב מן חַקלא בַרְמשַא ונפקת לאה לקדמותה ואמרת לותי תיעול ארי מיגר אגרתיה ביברוחי דברי ושכיב עמה בליליא הוא: יו וקביל יי צלותה דלאה ועדיאת וילידת ליעקב בר חמישאי: יחואמרת לאה יהב יי אגרי דיהבית אמתי לבעלי וקרת שמה יששכַר: יטועדיאַת עוד לאַה וילידַת בַּר שְׁתִיתַאי לְיַעָקבּ: -נַאָמֶרֶת לָאָה יָהָב יִיַ יַתָה לִי חַלָּק טַב הַרָא זְמְנָא יְהִי מדורה דבעלי לותי ארי ילידית לה שתא בנין וקרת ית שַמה ובולן: כאובתר כן ילידת בת וּקַרַת יַת שְׁמַה דִינָה: בּוּוַעֵל דּוּכְרַנַא דרחל קרם יי וקביל צלותה יי ויהב לה עדוי: כגועדיאת וילידת בר ואַמרת בַּנָשׁ יִיַ יַת חַסורי: בּדוקרת ית שמה יוסף למימר יוסף יי לי בר אחרן: פהנהוה בד ילידת כחל ית יוסף וַאָמֶר יַעַקֹב לְלַבֵּן שַלְּחַנִי וָאֵיהַרְּ לַאַתְרִי וּלְאַרְעִי: מּ הַבּ יַת נְשֵׁי וְיַת בְּנֵי דִּי פָלַחִית יַתַרְ בְּהוֹן וְאֶהַרְ אֲרֵי את ידעת ית פלחני דפלחתה:

את־דודאי בני ותאמר רחל לכן ישבב עמר הלילה יי תַחַת דִּוּדָאֵי בְנֵרָ: וַיַּבֹא יַעַקֹב מוֹן־הַשַּׁדֵה בַּעָרֵב נַתַּצַא ייַ לאה לקראתו ותאמר אלי תבוא כי שבר שברתיף יי בְּרוּדָאֵי בְּנֵי וַיִּשְׁבָּב עִמֵה בַּלֵילָה הָוֹא: וַיִּשְׁמַע אַלֹהִים יי אל-לאה ותהר ותלד ליעקב בו חמישי: ותאמר לאה נתן אלהים שַבַרִי אַשֶּר־נַתַתִּי שִפְּחַתִי לְאִישֵי וַתְּקָרֵא יש שמו יששכר: וַתַּהַר עוֹד לַאָה וַתַּלֶד בַּן־שְשֵׁי לִיַעַקָב: ַ נַתְאמֵר לֵאָה זִבָרַנִי אֵלהִים ו אתי זֵבֵר טוב הַפַּעַם יַזְבָּלֵנִי אִישִּׁי כִּי־יָלַדְתִּי לְוֹ שִׁשֵּׁה בָנֵים וַתִּקָרַא אֵת־ בא שָׁמֶוֹ זְבַלְוֹן: וָאַחַר יֵלְדָה בַּת וַתִּקְרֵא אֵת־שִׁמָה דִּינָה: בּב וַיִּזְכָּר אֱלֹהֵים אֶת־רָחֱל וַיִּשְׁמֵע אֱלֵיהַ אֱלֹהִים וַיִּפְתַּח בג את־רַחמַה: וַתַּהַר וַתַּלֶּד בֵּן וַתֹּאמֵר אַסַף אַלהַים בּד אַת־חַרַפַּתִי: וַתְּקָרֵא אַת־שָׁמֵוֹ יוֹסַף לֶאמָר יֹסֵף יהוָה בּ בּה לֵי בֵּן אַחֵר: וַיִּהִּי כַּאֲשֵׁר יָלְדָה רָחֵל אֶת־יוֹסֵף וַיָּאמֶר 🙃 בּי יָעֲקֹבֹ אֶל־לָבָּן שַּלְחֵנִי וְאֵלְבָׁה אֶל־מְקוֹמִי וּלְאַרְצִי: ַם תַּנֶּה אֶת־נַשֵּי וָאֶת־יִלַבַי אֲשֶׁר עַבַּדְתִּי אָתְרָּ ואלכה כי אתה ידעת את־עבדתי אשר עבדתיף:

כבט שלא חלה, לבה לקחתה לו ונחבהלה: (בג) אסף. הכניסה במקום שלא חראה. וכן אסף תרפחנו (ישניה ד:א) ולא יאסף הביחה (שמוח ט:יט) אספו נגהם (יואל ד:טו) וירחך לא יאסף (ישניה ד:א) ולא יאסף הביחה (שמוח ט:יט) אספו נגהם (יואל ד:טו) וירחך לא יאסף (ישניה ס:כ) לא יאסון: חרפתי. שהייחי למרפה שאני עקרה, והיו אומרים עלי שאעלה לתלקן של עשו הרשע (תנחומא שן שם). ומדבש אגדה, כל זמן איון לאשה בן אין לה במי לתוח שרחונה, משיש לה בן חולה בו. מי שבר כלי זה, בקר. של אין לל מל אלו, בנך (כ"ר שם ה): (בר) ישף הי לי בן אחר. יודעת הייחה בנבואה שאין ישקב עחיד להעמיד אלא שנים עשר שבטים. אמרה, יהי רלון שאוחו שהוא עחיד להעמיד יהא ממני, לכך לא נתפללה אלא על בן אחר (שם עבוו): (בה) באשר ילדה רחל את יוסף. משולד שטנו של עשו, שלמחר והיה ביח יעקב לש וביח יוסף להכה וביח עשו לקשן (שובדיה אימ), אש בלא להכה אינו שולט למרחוק, משטלד יוסף להכה וביח עשר בשו ורלה לאח כי אם ברשות (עי' מנחומא ישן כד): ובו) תבה את בשי וגדי. איני רולה ללאח כי אם ברשות (עי' מנחומא ישן כד): (בר) תבה את בשי וגדי. איני רולה ללאח כי אם ברשות (עי' מנחומא ישן כד):

לבן ישבב עמך הלילה. שלי היחה שכיכת לילה זו ואני נותנה לך תחת דודאי בקר.

ולפי שזלולה במשכב הלדיק לא זכתה להקבר עמו (ב"ר עב:ג): (טד) שבר שבר תיך.

נחתי לרתל שכרה: כלילה הוא. הקב"ה סייעו [ס"א סייע לה) שילא משם יששכר (נדה

נחתי לרתל שכרה: כלילה הוא. הקב"ה סייעו [ס"א סייע לה) שילא משם יששכר (נדה

לא).: (יד) וישמע אלהים אל לאה. שהיתה מחלוה ומחזרת להרבות שבטים (ב"ר

שם ה): (ב) זבר טוב. כתרגומו: יזבלני. לשון בית זכול (מלכים א ח:יג).

הירבירייר"א בלע"ז, בית מדור. מעתה לא תהא עיקר דירחו אלא עמי (אונקלום) שיש

ליכנים כנגד כל נשיו (ע" פירש"י לעיל כני לרלה): (בא) דיגה. פירשו רבותיו שדנה

ללה דין בעלמה, אם זה זכר לל מהא רתל לאחותי כאחת השפחות, והתפללה עליו ונהפך

לנקבה (ברכות ס.: תנחומא ח): (בב) ויזבור אלהים את רחל. זכר לה שמסרה

סימניה לאחותה (ב"ב קכג.; ב"ר עג:ד). ושהיתה מלירה שלא חעלה בגורלו של ששו

שמא יגרשנה יעקב לפי שאין לה בנים (תנחומא ישן כ), ואף עשו הרשע כך עלה בלבו

שמא יגרשנה יעקב לפי שאין לה בנים (תנחומא ישן כ), ואף עשו הרשע כך עלה בלבו

בשמע שאין לה בנים, הוא שייסד הפייע (בקרובות ליום א' דר"ה שתכיח, האדמון

further: [He was my husband before he was yours. Once I was already married to him] you should have never have consented to become my rival-wife.

בי עמף הַלְּיָלָה — He shall lie with you tonight. Rachel and Leah each had their own rooms, and Jacob alternated between them. That night, Jacob was to have stayed with Rachel, but she ceded the privilege to Leah in exchange for the dudaim. Because Rachel made light of being with that righteous man, she was not privileged to be buried — i.e., to lie in eternal repose — with him (Rashi). Rachel's commendable intent was to soothe Leah's hurt; nevertheless, she failed to attach the proper importance to the companionship of a historic tzaddik. It would have been demeaning for both sisters to be buried with Jacob, because the Torah would

later forbid the marriage of two sisters to the same man. In choosing between two supremely righteous women, a lapse as relatively minor as Rachel's in this instance was enough to tip the scales in Leah's favor (*Gur Aryeh*).

16. וְתֵּצֵא לֵאָה — Leah went out. The Sages viewed this unfavorably, as an immodest act, and because of it, the Midrash describes Leah critically as a יָצָאנִית, "one who is fond of going out." See Rashi to 34:1.

17-21. Leah's last three children. Despite Leah's impropriety (v. 16), God recognized that her motive was a pure and overpowering desire to serve God by participating in the building of His people (Or HaChaim), and He rewarded her with more children.

my son's dudaim!" Rachel said, "Therefore, he shall lie with you tonight in return for your son's dudaim."

<sup>16</sup> When Jacob came from the field in the evening, Leah went out to meet him and said, "It is to me that you must come for I have clearly hired you with my son's dudaim." So he lay with her that night.

Leah's Last Three Children

- <sup>17</sup> God hearkened to Leah; and she conceived and bore Jacob a fifth son. <sup>18</sup> And Leah declared, "God has granted me my reward because I gave my maidservant to my husband." So she called his name Issachar.
- <sup>19</sup> Then Leah conceived again and bore Jacob a sixth son. <sup>20</sup> Leah said, "God has endowed me with a good endowment; now my husband will make his permanent home with me for I have borne him six sons." So she called his name Zebulun. <sup>21</sup> Afterwards, she bore a daughter and she called her name Dinah.

Rachel Conceives; the Birth of Joseph

- <sup>22</sup> God remembered Rachel; God hearkened to her and He opened her womb. <sup>23</sup> She conceived and bore a son, and said, "God has taken away my disgrace." <sup>24</sup> So she called his name Joseph, saying, "May HASHEM add on for me another son."
- <sup>25</sup> And it was, when Rachel had given birth to Joseph, Jacob said to Laban, "Grant me leave that I may go to my place and to my land. <sup>26</sup> Give me my wives and my children for whom I have served you, and I will go; for you are aware of my service that I labored for you."
- 17. יַּישְׁמֵע אֱלֹהִים God hearkened. The Torah stresses that God responded to her prayers, not that there was some magical power in the dudaim. Children are a gift of God (Radak).
- 18. יְשֶׁשְׁרָּת Issachar. The double w in Issachar refers to a double שְׁנִּהְ Issachar. The double w in Issachar refers to a double אָשָׁרָּת , which means both reward and hire. Leah hired Jacob with her son's dudaim (v. 16), and she was rewarded for her prayers and pure intent (Rashbam). But since the first of these connotations is uncomplimentary, one w is not pronounced. Thus the name is pronounced Yissachar and not Yissas'char, as it is spelled (Daas Zekeinin; Baal HaTwin).
- 20. יְבֶרְנִי אֱלֹהִים God has endowed me. God was generous to me, because my actions in the affair of the dudaim were only for His honor (Sforno).

יובלני אישי — My husband will make his permanent home with me. The word יבו, meaning abode, became the basis for Zebulun's name, because now that Leah had given birth to half of the sons Jacob was destined to have, she felt that she would surely gain the company of her righteous husband. Proximity to a tzaddik has always been a goal of people who are attuned to spiritual values. As the Sages taught, even Pharaoh sent his daughter Hagar to be a mere maidservant in the home of Abraham and Sarah because he valued their sanctity [see introduction to Chapter 16]. Surely, therefore, Leah would cherish the privilege of being Jacob's primary wife.

21. דיין — Dinah. Rashi, citing Berachos 60a, comments that the name comes from ידין, judgment, for Leah passed judgment on herself. She reasoned, "Jacob is destined to beget twelve tribes. I have already borne six, and each of the handmaids has borne two, making a total of ten. If the child lam carrying is a male, then Rachel will not even be equal to one of the handmaids." In order to spare Rachel from such a humiliation, Leah prayed for a miracle — that the fetus be changed to a female.

- **22-24.** Rachel conceives; the birth of Joseph. God *remembered* Rachel in the sense that He took cognizance of her virtue, of her fear that Jacob might divorce her and she would be expected to marry Esau (see commentary to 29:17), and her fervent desire to participate personally in the creation of Israel. God's desire for the prayers of the righteous had been sated, and He gave Rachel her first child. This auspicious event took place on Rosh Hashanah, the Day of Remembrance (*Rosh Hashanah* 11a).
- 23-24. קטוי ... קסא [God] has taken away ... May [HASHEM] add on. The name Joseph is a play on two concepts: that the birth of a son had removed her disgrace and that, knowing that Jacob would have one more son, Rachel wanted the name to embody a prayer that she become the mother of that son. Her choice of God's Names in these ideas is significant. Her disgrace had been removed by Elohim the God of Judgment for she recognized the elements that had moved God to answer her prayers. But her request for the future was a plea for mercy to HASHEM, the Name of Mercy for the righteous never place full reliance on themselves: she knew that she was dependent on God's mercy.

Rashi cites the Midrash that one aspect of her disgrace was that a childless woman is blamed for anything that goes wrong or breaks in the home, but when there is a baby, the blame is placed on him, and people do not mind. R' Gedaliah Schorr explained that this seemingly strange comment testifies to completeness of God's blessing. In Rachel's case, for example, not only was the blessing of a child of vital importance to her because it gave her a share in the destiny of the Jewish people, God's goodness extended even to such trivial matters as diverting blame for the breakage of a dish.

25-36. Jacob wishes to leave, but concludes an employment contract with Laban. According to the Midrash, although Jacob's fourteen years of service for his wives had

פונאמר לה לבן אם כען אשכחית רחמין קדמה נסיתי וברכני יי בדילה: בחנאמר פַּרִיש אַגרַר עלי ואתן: בטוַאַמַר לה את יַדעת ית דפלחתה וית דהוה בעירה עמי: לארי זעיר די הוה לה קדמי ותקיף למסגי ובריך יי יתר בּדילי וּכען אימתי אעבּד אף אנא לביתי: לא ואמר מא אתו לה ואמר יעלב לא תתן לי מדעם אם תעבד לי פתגמא הַדֵין אַתוּב אַרַעי עַנַרְ אטר: לבּאעבּר בָּכַל עַנַך יוֹמַא דֵין הַעָדֵי (נ״א אעדי) מתַמַן כַּל אמָר נִמוֹר וִרקוֹע וכל אמר שחום באמריא ורקוע ונמור בעזיא ויהי אַגרי: לנותסהד בי זכותי ביום דמחר ארי תיעול על אגרי קדמר כל די ליתוֹהָי נָמוֹר וּרָקוֹעַ בּעזִיא ושחום בָּאָמַרַיַּא גָנוּבָא הוא עַמִי: לוּ וַאַמַר לַבָן ברם לני יהי כפתגמה: להואעדי ביומא ההוא ית תישיא רגוליא ורקועיא וית בַּל עְזַיַּא נְמוֹרַיַּא וּרְקוֹעַיַּא כֹּל דִּי חָוַר בָּה וָכַל שַׁחוּם בַּאַמַרַיַּא וִיהַב בַּיַד בנוהי: לו ושוי מהלך תלתא יומין בינוהי ובין יַעַקב ויַעַקב רעי יַת ענא דלבן דָאַשְׁתַּאַרַן: מּוּנְסִיב לֶה יַעָקב חוּטָרִין דלבו רטיביו ודלוו ודדלוף וקליף בהוו

ַנא מצאתי חן בְּעֵינֵיךְ נָחֲשׁתִי מַנַיר וּאָמַר אַלִיוֹ לבוֹ אם־נא מצאתי חן בְּעֵינֵיךְ נָחֲשׁתִי - ויברבני יהוה בגללף: ניאמר נקבה שכרה עלי ואתנה: ַנּט ויאמר אַלַיו אַתָּה יַדְעָתַּ אָת אֲשֶׁר עַבַּדְתִּיךְ וְאֵת אֲשֶׁר־ אַ היה מקנף אתי: כִּי מַעַטּ אָשֶר־הַיַּה לָךְ לִפַנַי וַיִּפְרִץ לַרֹב -וַיַבַרַר יהוָה אַתָּךְ לַרַגָּלֵי וַעַתַּה מַתֵּי אָעֲשָה גַם־אַנֹכֵי לא לביתי: וַיֹּאמַר מַה אָתַּן־לַךְ וַיִּאמֵר יַעַקֹב לָא־תְתַּן־לֵי מאומה אם־תַעשה־לִּי הַדַּבַר הַנָּה אַשובה אַרעה צאנה לב אֶשְׁמְר: אֱעֲבֹר בִּכָל־צְאנִךְ הַיֹּוֹם הַסֵּר מִשַּׁם בַּל־שֵה וֹ נַקר וָטַלוּא וָכַל־שַה־חוּם בַּכְּשַבִּים וָטַלְוּא וְנַקּד בֵּעְזֵּים לג וָהַיָּה שָּׁכַרֵי: וָעַנְתַה־בִּי צִדְקַתִי בִּיִוֹם מַחַוֹר בֵּי־תַבְוֹא עַל־ שׁבַרי לַפַנִיך כַּל אַשֶּר־אֵינֵנוּ נַלָּד וָטַלוּא בַּעוֹים וְחוּם לַרָּ בַּבְּשַׂבִּים גַנוּב הָוּא אָתֵּי: וַיֹּאמֶר לַבַן הָן לְוּ יָהֶי כִּדְבַרֶּךְ: לה ויסר ביום ההוא את־הַתְּיַשִׁים הַעַקְדֵים וְהַטְלְאִים וָאֵת בַּל־הַעַזִּים הַנַּקָּדִּוֹת וָהַטְּלָאֹת כִּל אֲשֶׁר־לַבַן בּוֹ וָכַל־ ל חוּם בַּכִּשַׂבִים וַיִּתֵּן בִּיַד־בָּנֵיו: וַיָּשֶׁם דְּרֶךְ שְׁלְשֶׁת יָמִים לּ בֵּינוֹ וּבֵין יַעַקֹב וִיַעַקֹב רעה אֶת־צָאן לַבַן הַנְּוֹתַרָת: לי וַיַּקָח־לָוֹ יַעַלָּב מַקַּל לְבָנָה לַח וַלְוֹז וַעַרְמוֹן וַיִּפַצֵּל בְּהֵוֹ

הפרש מהם והפקידם ביד בניך, שלא חאמר לי על הנולדים מעתה אלו היו שם מחחלה, ועוד, שלא חאמר לי ע"י הזכרים שהם נקודים ועלואים חלדנה הנקבות דוגמתן מכאן ואילך: (לג) דעגתה בי וגוי. אם מתשדני שאני נועל משלך כלום מענה בי לדקתי, כי חבוא לדקתי וחעיד על שכרי לפניך שלא ממלא בעדרי כי אם נקודים ועלואים, וכל שממלא בהן שאינו נקוד או עלוא או חום בידוע שגנבתיו לך ובגניבה הוא שרוי אללי: (לד) הן. ל" קבלת דברים (תרגום יונתן): לו יהו בדברך. הלואי שתספון בכך (שם ואונקלום): לה) ויסר. לכן ביום ההוא וגוי: בדברך. הלואי שתספון בכך (שם ואונקלום): לה) ויסר. לכן ביום ההוא וגוי: התישים. עזים זכרים: כל אשר לבן בו. כל אשר היחה בו חברבות לבנה ומעקרות שאינן ויתן. לכן ביד בניו: (לו) הנותרות. הרעועות שבהן, החולות והעקרות שאינן אלא שיריים, אותן מסר לו (מנחומא שן כד; צ"ר עגיע): (לו) מקל לבנה. ען הוא ושמו לבנה (אונקלום), כמא דתימא תחת אלון ולבנה (הוש דינם. ואות להי, הוא שקורין טרינבל"א שהוא לכן: לה. כשהוא רטוב: ולוז. ועוד לקח מקל לוז, ען שגדלין בו אגוים דקים, קולדר"י בלע"ז: וערמון. קשטניי"ר בלע"ז:

(בז) נחשתי. מנחש הייחי, נסיחי בנחוש שלי שעל ידך באה לי ברכה. כשבאת לכאן לא היו לי בניס, שנאמר והנה רחל בחו באה עם הלאן (לעיל כעו:), אפשר יש לו לה יו לי בניס, שנאמר והנה רחל בחו באה עם הלאן (לעיל כעו:), אפשר יש לו בניס והוא שולח בחו אלל הרועים, ועכשיו היו לו בניס, שנאמר וישמע את דברי בני לכן (להלן לא:א; תנחומא שמות עו): (בח) נקבה שברך. כתרגומו, פריש אגרך: (בט) ואת אשר היה מקבך אתי. את חשבון מעוע מקנך שבא לידי מחתלה כמה היו: (ל) לרגלי. עם רגלי, כשביל ביוא רגלי באת אללך הברכה. כמו מענת). עכשיו או אושין לגרכי לאל עגוח: גם אבי לביתי. ללורך ביחי מתרנה כתגלי (שופעים ה:ם) הבאים עמי (ב"ר שגיו, ולריך אני להיות שה גם לנ"ה שושין לגרכי אלא בניי, ולריך אני להיות שה גם אני עמהם לסמכן, וזהו גם (ב"ר שם): (לב) נקד. מנותר בתברכות דקות כמו נקודות, פויינטור"א בלע"ז: טלוא. לשן מלאי, מנותר בתברכות דקות כמו נקודות, פויינטור"א בלע"ז: טלוא. לשן משנה, חברכורות דתפות: חם (אנה לאדום, רו"ש בלע"ז. לשן משנה, שתתחית ונמלאת לבנה (בכא בתרם לשום) דומה לאדום, רו"ש בלע"ז. לשון שוולדו שתחית ונמלאת לבנה (בכא בתרם לשום) שומה ככשבים יהיו שלי, ואותן שיוללו מכאו ולהבא נקודים וטלואים בעזים ושחומים בכשבים יהיו שלי, ואותן שישלן עכשיו מכאן ולהבא נקודים וטלואים בעזים ושחומים בכשבים יהיו שלי, ואותן שישלן עכשיו מכאן ולהבא נקודים וטלואים בעזים ושחומים בכשבים יהיו שלי, ואותן שישלן עכשיו מכאן ולהבא נקודים וטלואים בעזים ושחומים בכשבים יהיו שלי, ואותן שישלן עכשיו

ended and he was theoretically free to leave at any time, he waited until after the birth of Joseph, because he knew prophetically that through the merit of the tribe of Joseph, God would enable him to conquer Esau. Once Joseph was born, Jacob was ready to risk Esau's wrath and safely return home. Out of courtesy, he asked Laban for permission to leave. Laban, however, was reluctant to part with Jacob who, as he admitted — probably with reluctance — was serving him well, and in whose merit God had blessed him.

27. אמ־נָא מָצָאתי חוּ — If I have found favor in your eyes. "If you love me — as a relative should — you would not desert me" (Sfomo). Laban went on to say that he had divined through occult means that he had become a wealthy man —

and been blessed with sons (Rashi) — only because of Jacob's presence. Laban may have been trying to make Jacob feel guilty, for his departure would cause a disastrous fall in the fortunes of the family of his wives and children.

**28-30.** Laban had hoped the pious Jacob would be flattered by this acknowledgment of Heavenly intervention, and declare himself willing to remain without pay. But when Jacob remained silent, Laban realized that he would have to offer an inducement. Accordingly, he asked Jacob to stipulate his terms (*R' Hirsch*). Jacob began his response by reiterating that he had served Laban loyally and well, saying, in effect, that he had no reason to feel guilty. To the contrary, it was Laban who had been taking advantage of him all those years.

Jacob Wishes to Leave, but Concludes an Em-Contract with Laban

- <sup>27</sup> But Laban said to him, "If I have found favor in your eyes! I have learned by divination that HASHEM has blessed me on account of you." 28 And he said, "Specify your wage to me and I will give it." 29 But he said to him, "You know how I served you and what your livestock were with me, 30 For the little that you had before I came has expanded substantially as HASHEM has ploument blessed you with my coming; and now, when will I also do something for my own house?"
  - 31 He said. "What shall I give you?" And Jacob said, "Do not give me anything; if you will do this thing for me, I will resume pasturing and quarding your flocks; 32 Let me pass through your whole flock today. Remove from there every speckled or spotted lamb, every brownish lamb among the sheep and the spotted or speckled among the goats — that will be my wage 33 Let mu integritu testifu for me in the future when it comes before you regarding my wage; any among the goats that is not speckled or spotted, or among the sheep that is not brownish is stolen, if in mu possession,"
    - 34 And Laban said, "Agreed! If only it will be as you say,"

Laban's

- 35 So he removed on that very day the ringed and spotted he-goats and all the speckled and spotted goats — every one that contained white, as well as all the brownish ones among the sheep — and he left them in charge of his sons, 36 And he put a distance of three days between himself and Jacob: and Jacob tended Laban's remaining flock.
  - <sup>37</sup> Jacob then took himself fresh rods of poplar and hazel and chestnut. He peeled

31. מה אתוילה — What shall I give you. Laban pressed further, asking Jacob to spell out what he wanted to be paid to compensate him for what he could expect to earn if he were to work for himself (Sforno).

Jacob consented to remain and he proposed an arrangement by which, in the natural order of events, he would gain little. Knowing Laban's larcenous and conniving nature, Jacob knew that Laban would balk at paying him what he was worth, but would jump at a ridiculous arrangement under which Jacob would be fortunate to earn more than a pittance.

שלא־תַּקוֹ־לי מאומה — Do not give me anything of the flocks you now possess. Whatever you profited from my past work is yours, because I worked solely for the right to marry your daughters. My wage for continuing to tend your flocks will come from those unnaturally colored animals that will be born in the future (Rashbam).

Although the commentators differ as to the precise interpretation of every detail of Jacob's proposition, his arrangement was basically as follows: From the flocks in Jacob's care, Laban would remove all animals of unusual color, leaving the normally colored ones with Jacob. Of the animals to be born from the flocks he would be tending, Jacob would keep only the abnormally colored ones. Since such animals are freakish, and since Jacob added that existing animals of unusual colors should be removed from the flocks so that heredity would not contribute to such future births, the arrangement would be entirely to Laban's advantage.

- 33. וְעֻנְתָה־בִּי צַרְקָתִי בִּיוֹם מָחָר Let my integrity testify for me in the future. Should you ever suspect me of taking animals that are not due me, an investigation of my flocks will verify my integrity (Rashi), for if any normally colored animal is in my possession, you may assume that it was stolen from you.
- 34. Laban assumed that the pure white and pure black ani-

mals left with Jacob would bear only a trifling percentage of discolored young. Small wonder that he accepted the proposed arrangement without hesitation.

35-36. Laban's new deceit. As an additional precaution. Laban kept a large distance between the flocks he separated and the flocks he left with Jacob, lest the animals mingle and mate. All of this would seem to have been Laban's right. because anyone is entitled to protect his interests in a business arrangement. In practice, however, the deceitful Laban did not keep his bargain. The full extent of his duplicity is impossible to fathom, but a reading of Jacob's outrage when he had had his fill of Laban's thievery reveals how much he suffered at Laban's hands. It is noteworthy that Laban made no reply to Jacob's defense; he knew that Jacob was right in every respect and that Jacob's loyalty and honesty were beyond reproach. In fact, as noted below, the highest standards of an employee's responsibility to his employer are derived from Jacob's conduct, even when he was dealing with a roque who attempted to cheat him at every turn [see 31:36-42 with commentary]. Commentators differ regarding exactly what Laban did, but, as Jacob later charged, Laban unilaterally changed the terms of the agreement a hundred times (31:41), all to Jacob's disadvantage.

37-38. Citing Psalms 18:27, with the trustworthy, act trustingly; and with the crooked, act perversely, the Talmud (Megillah 13b) teaches that while it is never permitted to steal or lie, one must protect himself against thieves and connivers. Consequently, Jacob resorted to several devices to outwit his uncle and retain what was rightfully his under the original terms of the arrangement. He placed colored rods in front of the flocks at the time they conceived, so that they would bear lambs having the same markings as the rods they were facing. R' Bachya and others comment that Jacob did not adopt this course until instructed to do so by an angel (see 31:10-12).

קַלְפִין חוַרין קלוף חור די על חוטריא: לח ודעיץ ית חוטריא די קליף ברהטיא אתר בית שקיא דמיא אתר דאתו (נייא דאַתיַן) ענא למשתי לקבליהון דענא ומתיחמן במיתיהון למשתי: לטומתיחמן ענא לחוטריא וילידא ענא רגולין נמורין ורקועין: מואמריא אַפָּרָשׁ יַעַקב וִיהַב בַּרִישׁ עַנא כּל דרגוּל וכל דשחום בענא דלבו ושוי לה עדריו בלחורוהי ולא ערבנון עם ענא דלבו: מאנהני בכל עדו דמתיחמו ענא מבכרתא ומשוי יעקב ית חוטריא קרם ענא ברהטיא ליחמותהוו כחוטריא. מבובלקישות ענא לא משוי ויהון ללבו ובכיריא ליעקב: לקישיא מגותקיף גַבָּרָא לַחַרָא לַחַרָא והוה לה עו סַגִּיאַן ואַמִהַן ועַבְדִין וגַמְלִין וַחֶּמֶרין: אושמע ית פתגמי בני לבן למימר נסיב יעקב ית כל די לאבונא ומדי לאבונא קנא ית כל נכסיא הריו: בוחוא יעקב ית סבר אפי לבו והא ליתוהי עמה במאתמלי ומדקמוהי: גואמר יי ליעקב תוב לאַרעא דַאַבָהַתַר וּלִילַרוּתַר וִיהֵי מֵימַרִי בָּסַעַדַּרָ: דּוֹשָׁלַח יַעַקב וּקָרַא לַרַחַל וּלַלָאָה לחַקלא לוֹת ענה: הַנַאַמַר לָהָן חַזָּי אַנַא יַת סְבַר אַפִּי אַבוּכֵן אַרֵי לַיתוּהָי עַמִּי כָּמֵאַתְמַלֵּי ומדקמותי ואלהה דאבא הוה מימרה בָּסַעָדִי: וּוָאַתִּין יִדַעִתִּין אָרֵי בָּכַל חֵילִי פּלחית ית אבוכן: וואבוכן שַקר בּי ואַשני יַת אַגרי עשר זמנין ולַא שַבְקָה

רף פצלות לבנות מחשף הַלַבון אָשֶר עַל־הַמַּקּלוֹת: וַיַּצְּג רָּי את המַקלות אַשֵר פִּצֵּל בַּרָהַטִים בְּשְׁקַתְוֹת הַמָּיִם אֲשֶׁר תבאן הצאן לשתות לנכח הצאן ויחמנה בבאן לשתות: ויחמו הצאן אל־המקלות ותלדן הצאן עקדים ָמ נַקָדִים וּטָלְאֵים: וָהַכַּשַּבִים הַפָּרֵיד יֵעַקבׁ נַּיָהֵן פָּנֵי הַצָּאן מּ אל-עקר וכַל-חום בִּצָאן לַבַן וַיַּשֶׁת לָוֹ עַדַרִים לְבַרוֹ וַלָא מא שתם עַל־צַאן לַבַן: וָהַיַּה בָּכָל־יַחֵם הַצָּאן הַמְקַשָּרוֹת ושם יעקב את־הַמַּקלות לעיני הַצָּאן בַּרְהַטִים לְיַחְמֵנַה מב בַּמַקלות: ובָהַעֲטֵיף הַצָּאן לָא יַשִּים וְהַיֵה הַעֲטַפִּים לְלַבַּן מג וַהַקשָׁרִים לְיָעַקב: וַיִּפָּרִץ הַאִישׁ מִאָד מָאָד וַיָהִי־לוֹ צָאן אַרַבות ושָפַחות וַעַבַרִים וגמַלֵּים וַחַמרֵים: וַיִּשְׁמַע אָת־ 🖈 בַּבוֹת ושָפַחות וַעַבַרִים וגמַלִים דָבָרֵי בָנֵי־לַבַן לֵאמֹר לַקַח יַעַלְב אָת כַּל־אֲשֶׁר לְאַבֵּינוּ ַ וּמֵאֶשֵׁר לְאַבִּינוּ עַשַּׁה אֶת כַּל־הַכָּבִד הַוָּה: וַיַּרָא יַעַקֹב בּ וּמֵאֶשֵׁר לָאַבִּינוּ עַשַּׁה אֶת כַּל־הַכָּבִד הַוָּה: וַיַּרָא ג אַת־פָּנֵי לָבַן וָהָנָה אֵינָנוּ עָמֵוֹ כָּתְמוֹל שָׁלְשִׁוֹם: וַיָּאמֶר יהוה אֱל־יַעַלֶּב שַׁוֹב אֱל־אֲרֵץ אֲבוֹתֵיךְ וּלְמְוֹלַדְתַּךְ ר ואַהָיָה עָמַך: וַיִּשְׁלֵח יֵעַלְב וַיִּקָרַא לְרַחֵל וּלְלֵאָה הַשַּׂרָה - וָאֲהָיָה עָמַך: ַה אַל־צאנו: וַיָּאמֵר לָהֵן ראָה אַנכִי אַת־פָּנֵי אַבִּיכֵּן כֵּי־ 🙃 אַל־צאנו: וַיָּאמֵר אַינַנוּ אַלֵּי כִּתְמָל שָׁלְשָׁם וַאלֹהֵי אַבִּי הַיָּה עְמַּדִי: ואַתִּנָה יִדַעִתָּן כִּי בִּכַל־כֹּחִי עָבַדְתִּי אֵת־אַבִיכֵן: וַאַבִּיכֵן 🗂 הָתֶל בִּי וְהָחֵלֶף אֶת־מַשְּבָּרְתִּי עֲשֶׁרֵת מֹנִים וְלָא־נָתַנְוֹ

בצאן לבן, וישת לו עדרים, כמו שפיכשתי: (מא) המקשרות. כתרגומו, הכירות, וחין לו עד כמקרח. ומנחס חברו עם חמיתופל בקושרים (שמוחל ב טויגלח) ויהי הקשר חמין (שם יב), חותן המתקשרות יתד למהר עבורן: (מב) ובהעטיף. לשון חיתור, כתרגומו, (ובלקישות.) ומנחם חברו עם המחלגות והמעטפות (ישעיה גיכב) לשון עטיפת כסות, כלומר, מתעטפות בטורן ולמרן וחינן מתחוות להתייחם ע"י הזכרים: (מג) צאן רבות. פרות ורבות ויותר) משחר לחן: ושפחות ועבדים. מכר לחנו בדמים יקרים ולוקת לו כל חלה (מנחומה ישן כד): (א) עשה. ועבדים. מכר לחנו ויך מתובל (שמוחל הידימת): (ג) שוב אל ארץ אבותיף. ככם, כמו ויען חל ויך חת עמלך (שמוחל חי הששר לבצור בעודך מתובר לעמה חי השפר לעמה היתה עיקר הבית, שבשלה נזדוני מיקב עם לבן. וחף בניה של להה מודים בדבר, ביתו ביניתו בשבילה נזדוני מיקב עם לבן. וחף בניה של להה מודים בדבר, שהכי בועו ביתו מבט יהודה מומרים כרכל וכלהה שבי של להה מודים בדבר, בהכי בעון בתיו רכל וכלה השרת מובים. חין מונים שהכי בעון התללה לה מודים בדבר, בתיו הקיימו רתל ללהה (ב"ר עמ:ב). נחן מסום כלל התשבון, והן עשירות. פתות מעשרה (ב"ר עדוב): מונים. לשן מונים. פתות מעשרה (ב"ר עדוב): מונים. לשות מעשרה (ב"ר עדוב): מונים. לשות מעשרה (ב"ר עדוב): מונים.

מצלות. קלופים קלופים, שהיה עושהו מנומר: מחשף הלבן. גלוי לוכן [מ"א לכן]
מל מקל. כשהיה קולפו היה כראה ונגלה לוכן של מקום הקלוף (תרגום יומן):
מל מקל. כשהיה קולפו היה כראה ונגלה לוכן שלו מקום הקלוף (תרגום יומן):
מלח) ויצג. מרבומו ודעין. לשן מחיכה ונעילה הוא בלשון ארמית. והרבה יש בקלמוד
דלה ושלפה (שבת כו: דן ביה מידי (חולין לג:). דלה כמו דעלה, אלא שמקלר את
לשונו: ברחשים. במרלומים המים. [בשקתות.] ככריכות העשויות בארן להשקות
שם הלאן: אשר תבאן וגוי. ברסנים אשר תבאן הצאן לשתות, שם הליג
המקלות לגבח הצאן (אונקלום): ויחמנה וגוי. הכהמה רואה את המקלות והיא
המקלות לג מחוכר רובעה ויולדת כיולא בו. רבי אושעיא אומר, המים נעשין
זכע במעיקו ולא היו לריכות לזכר, וזהו ויחמנה בבואן לשתות (ב"ר עג:י):
(לט) אל המקלות. אל מראות המקלות (שם: אקודים. משונים במקום עקידתן,
(לט) אל המקלות. אל מראות המקלות (שם: אות עדר עדר לבדו, והוליך אותו
שקודים ונקודים הבדיל והפריש לעלמן ועשה אות קריה כי לופות אליהם. זהו שנאמר
העדר העקוד לפני הלאן. ופני הלאן ההולכות אתריהם לופות אליהם. זהו שנאלא
יותן פני הצאן אל עקוד, שהיו פני כלאו אל העפודים. ואל כל חום שולא
יותן פני הצאן אל עקוד, שהיו פני כלאו אל העפודים. ואל כל חום שולא
יותן פני הצאן אל עקוד, שהיו פני כלאו אל העפודים. ואל כל חום שולא

**38.** When the female animals would see the rods in their watering troughs, they would become startled and recoil backwards. At that moment the males would mount them, and they would later give birth to lambs having the same markings as the rod they were facing (*Rashi*).

R' Bachya observes that this concept contains an impor-

tant lesson. If imagination is a determining factor in the nature of unborn lambs, as this verse indicates, then how much more important will it be when sensitive, thinking human beings procreate! Therefore, when husband and wife unite, they must purge their minds of all impure thoughts and every element which is foreign or which concerns third parties. The

30/38 = 31/7

white streaks in them, laying bare the white of the rods, 38 And he set up the rods which he had peeled in the runnels — in the watering receptacles to which the flocks came to drink — facing the flocks, so they would become stimulated when they came to drink, 39 Then the flocks became stimulated by the rods and the flocks gave birth to ringed ones, speckled ones, and spotted ones. 40 Jacob segregated the lambs and he made the flocks face the ringed ones and all the brownish ones among Laban's flocks. He formed separate droves of his own and did not mingle them with Laban's flocks.

- 41 Whenever it was mating time for the early-bearing flocks, Jacob would place the rods in the runnels, in full view of the flock to stimulate them among the rods, 42 But when the sheep were late bearing, he would not emplace; thus, the late-bearing ones went to Laban and the earlu-bearing ones to Jacob.
- 43 The man became exceedingly prosperous and he attained fecund flocks, maidsenvants and servants, camels and donkeus.
- 31 The Flee from Laban

Jacob Wins the

<sup>1</sup> Then he heard the words of Laban's sons, saying, "Jacob has taken all that belonged to our father, and from that which belonged to our father he amassed all this wealth." <sup>2</sup> Jacob also Decision to noticed Laban's disposition that, behold, it was not toward him as in earlier days, 3 And HASHEM said to Jacob. "Return to the land of your fathers and to your native land, and I will be with you."

<sup>4</sup> Jacob sent and summoned Rachel and Leah to the field, to his flock, <sup>5</sup> and said to them, "I have noticed that your father's disposition is not toward me as in earlier days; but the God of Consent of my father was with me. 6 Now you have known that it was with all my might that I served your His Wives father. 7 uet uour father mocked me and changed mu wage a hundred times; but God did not

degree of their moral and spiritual purity will effect the souls of their children (R' Munk).

40-42. In the course of attempting to influence the birth of the animals to his advantage, Jacob separated the flocks, making the newborn spotted ones lead the monochrome ones, so the latter would be influenced by the leaders and bear similar offspring. He did not apply these measures indiscriminately. For maximum advantage, he set up the peeled rods only when the early-bearing sturdier flocks were about to mate, thus securing the hardiest animals for himself.

- 1-3. The decision to flee. After twenty years of labor in Charan, Jacob left with his family to return to Eretz Yisrael. The decision was precipitated by the clear perception that Laban's family was resentful of Jacob's success. Like Pharaoh and Abimelech before them - and countless others since they were convinced that the Jew was an interloper, and that whatever he achieved was at their expense. In a prophecy, God instructed Jacob to leave and, with sensitive concern for their feelings, the Patriarch informed his wives and sought their consent, which they gave wholeheartedly.
- 1-2. וַיִשְׁמֵע אַת־דְּבְרֵי בְנֵי־לָבָן Then he heard the words of Laban's sons. Jacob heard the angry slanderous remarks against him, caused by their jealousy of his success (Sforno). Regarding Laban, the Torah does not quote him, but verse 2 states that his face showed Jacob that all was not well. The crafty Laban's displeasure was more internalized than that of his brash sons, but he could not completely conceal his frustration. A man's face mirrors his feelings (Akeidas Yitzchak). 3. ואָהָיָה עמָןן — And I will be with you. When you return home.

I will be with you, but as long as you remain here with the unclean Laban, My Presence will not rest on you (Rashi). This removal of God's protection, as evidenced by the displeasure of Laban and his sons, was designed to provoke Jacob to leave Charan and return to Eretz Yisrael (Malbim).

4-16. Jacob wins the consent of his wives. Jacob's first step was to summon his wives and explain his position to them. Knowing how difficult it is for people, especially women, to uproot themselves from their home. Jacob tried to convince Rachel and Leah of their wicked father's dishonesty, and to impress upon them the necessity of an expedient departure, since only God's protection had prevented Laban from harming him until now (Tzror HaMor).

Instead of telling them immediately that God had commanded him to return home, he began by depicting how difficult and unfair their lot was with Laban. Even though a person's most meritorious course is to ignore all personal considerations to do the will of God, it is usually wise to minimize the challenge to one's faith (להקטין את הנסיון by looking to the advantages of doing the right thing. That this line of reasoning was correct is indicated by their answer, in which they, too, spoke first about their plight in Charan, and only afterward about the Divine command.

God's tests are always calibrated to correspond to the strength of the person being tested. This chapter would imply that for Jacob, the Divine command was the only consideration he needed. For his wives, the challenge had to include "practical" considerations, as well. This is a very important lesson for everyday life.

7. והָחַלף אַת־מְשֹבֵּרְתִּי עשרת מנים — And changed my wage a

יַיַ לַאַבאשא עמי: האם כּדיז הוה אמר נמוריו יהא אַגרה וילידו כּל ענא נמוריו וַאָם כַּדִין הַוָה אַמר רגולין יהא אגרה וילידו כַּל עָנָא רגולין: יוֹאַפּרָש ייַ יַת גיתי דאבוכון ויהב לי: יוהוה בעדן דאתיחמא ענא וזקפית עיני וחזית בְּחֵלְמֵא וָהָא תִישֵׁיַא דְּסַלְקִין עַל ענא רגוליו נמוריו ופציחיו: יאואמר לי מַלְאָבֶא דַייָ בָּחֵלְמַא יַעַקב וַאַמרית הא אָנַא: יבּנַאַמַר זקוף כען עינַר וַחַזי כּל תְיַשַיַא דְסַלְקִין עַל עַנָא רגולִין נְמורין ופַצִיחִין אָרֵי גַלִּי קַרְמֵי יַת כַּל דִּי לְבוֹ עַבֶּד לַךְּ: יג אָנַא אֶלַהַא רָאַתגלִיתִי עַלַרְ בְּבֵית אָל דִּי מְשַׁחַתַּא תַמַן קַמַא דִּי קַיִמתָא קַדַמַי תַּמַן קיַם כָּעַן קום פּוּק מַן אַרעַא הָדַא וְתוּב לְאַרעַא רְיַלֵּדוּתַךְ: יי נאַתִיבָת רָחֵל וַלָאָה וַאַמַרַא לַהּ הַעָד (כעז) לנא חלק ואחסנא בבית אבונא: טו הַלַא נוּכְרַאִין אַתְחַשַּבְנַא לַהּ אַרי וַבְּנַנָא וַאֶּכָל אַף מִיכַל יַת בַּסְפַּנַא: טוּ אַרי כָל עוּתָרָא דִּי אַפְרֵשׁ יִיַ מֵאַבוּנַא לנא הוא וּלְבַנַנַא וּכָעַן כֹּל דִּי אֲמַר יָיַ לַךְּ עָבַד: יי וָקָם יַעָקב וּנָטַל יַת בָּנוֹהִי וָיַת נָשׁוֹהִי עַל גַמַלַיַא: יחודבר יַת כַּל גִיתִיה וְיַת כַּל קנינה דקנא גיתי קנינה די קנא בפדן אַרַם לְמֵיעַל לְוַת יִצְחַק אַבוּהי לְאַרעַא דכנען: יטולבן אול למגו יח ענה וְכַפִּיאַת (נ״א וּנְסִיבַת) רַחֵל יַת צַלְמַנַיָּא די לַאֲבוּהָא: כּוָבַסִּי יַעַקֹב מָן לִבַּא דַלַבַן אַרַמַאַה עַל דּלַא חַוּי לֵה אַרֵי אַזַל הוא:

אלהים להרע עמַדי: אם־כָּה יאמַר נַקְדִים יָהָיֵה שָׁכַרֶּךְ וֹילָדוּ כַל־הַצָּאן נִקְדֵּים וָאָם־כָּה יאמַר עַקְדִּים יָהְיֵה שכרה ויַלָדוּ כַל־הַצָּאוּ עַקְדֵים: וַיַּצֵּל אֱלֹהֵים אֶת־מִקְנַה ע אביכם ויתן־לי: ויהָי בַּעַת יַחָם הַצַּאן וַאָשַא עִינַי וַאַרַא . בחלום והנה העתרים העלים על-הצאו עקדים נקדים יא וברדים: ויאמר אלי מלאך האלהים בחלום יעקב יב ואמר הַנֵנִי: וַיֹּאמֶר שַא־נַא עִינֵיךּ ורָאֵה כַּל־הַעַתְדִים העלים עַל־הַצֹּאן עַקְדִּים נִקְדֵים וּבְרֶדִּים כִּי רָאִיתִי אֱת י בַּל־אַשֵּׁר לַבַן עשַה לַךְ: אַנֹכֵי הַאֵּל בֵּית־אֵל אֲשֵּׁר ... מַשַחָתַ שַׁם מַצַבָּה אָשֶׁר נַדַרָתַ לֵּי שַם נַדַר עַתַּה קום יַ צֵא' מוַ־הַאַרַץ הַוּאת וִשְׁוּב אֵל־אָרֵץ מְוֹלַדְתֶּךָ: וַתַּעַן יִּי רַחֶל וְלֵאָה וַתֹּאמַרנָה לָוֹ הַעוֹר לֵנוּ חֵלֵק וְנַחַלָּה בְּבֵית ש אַבִינוּ: הַלְוֹא נַכְרְיֵּוֹת נַחְשֵׁבְנוּ לְוֹ כֵּי מְבַרֵנוּ וַיִּאכַל גַם־ יי אַכוּל אַת־כַּספּנוּ: כַּי כַל־הַעשר אַשֶּׁר הָצֵיל אַלהִים מאַבִינוּ לֵנוּ הָוּא וּלְבַנֵינוּ וְעַתַּה כֹּלֹ אֵשֶׁר אַמֵר אֵלהֵים אַליך עשה: ויקם יעקב וישא אַת־בַּנַיו ואַת־נַשִיו עַל־ - אַליך עשה: אַליך אַריב יעקב וישא הַגְּמַלֵּים: וַיִּנָהַג אָת־כַּל־מִקּנֶהוּ וָאֶת־כַּל־רָכְשׁוֹ אֲשֶׁר יַּי ָרָכָּשׁ מִקְנֵה' קִנְיָנוֹ אֲשֵׁר רָכַשׁ בִּפַּדֵּן אַרָם לַבֵּוֹא אֵל־ יצחַק אָבֶיו אַרצָה כָּנַעַן: וּלָבַן הָלַר לִגִּוֹז אֵת־צאנָו יי בּ וַתַּגָנָב רַחֶל אֶת־הַתַּרַפִּים אֲשֵׁר לְאַבֶּיהַ: וַיָּגָנָב וַעַלְב בּ אַת־לֵב לַבַן הַאַרַמִּי עַל־בָּלִי הָגִיד לוֹ כִּי בֹרָחַ הָוּא:

אכינו כלום בין הזכרים: (טו) הלוא גבריות נחשבנו לו. אפילו בשנה שדרך בני אדם לחק כדוניא לבנותיו, בשטח נשולין, נהג ממנו כנכריות, בי מברנו לך (שעבדת אות בספנו. שעכב דמי שכר אות בכו י"ד שנה ולא נתננו לך אלא) בשכר הפטולה: את בספנו. שעכב דמי שכר שנותך: (טו) בי בל העשר. כי זה משמש בלשן אלא. כלומר משל אבינו אין לנו כלום אלא מה שהליל הקב"ה מאבינו שלנו הוא: הציל. לשון הפריש (אונקלום). וכן כל לשון הללה שבמקרא לשון הפרשה, שמפרישו מן הרשה ומן האויב: (יז) את בניו ואת נשיו. הקדים זכרים לנקבות, ועשו הקדים נקבות לזכרים, שנאמר ויקח ששו את נשיו ואת בליו וגו' (להלן לונו; ב"ר עד:ה): (יזו) מקנה קנינו. שנה שלאנו, עבדים ושפחות וגמלים ותמורים (ב"ר שםי): (יזו) לגזז את צאנו. שנתן כיד בניו דרך שלשת ימים בינו וכין יעקב: ותגנב רחל את התרפים. להפריש את אביה מעבודת ימים בינו וכין יעקב: ותגנב רחל את התרפים. להפריש את אביה מעבודת

למדנו שהחליף חנאו מאה פעמים (ב"ר טא:ב): (י) והגה העתדים. אע"פ שהכדילם לכן כולם שלא יחטברו הלאן דוגמחן, היו המלאכים מביאין אותן מעדר המסור כיד לכן כולם שלא יחטברו הלאן דוגמחן, היו המלאכים מביאין אותן מעדר המסור כיד כל לכן לעדר שביד יעקב (שם עג:י): וברדים. כחרגומו, ופליחין, פייש"ר בלע"ז. חוט של לכן מקיף את גופן סביב, ותברבורת של פחותה ומפולשת מזו אל זון (מ"א מון אל זון, ואין לי להביא עד מן המקרא: (יג) האל בית אל. כמו אל בית אל המכן לכמון (במדבר לד:ב): משחת שב. לשון רבוי וגדולה (תרגום יונחן) כשנשת למלכות, כך וילק שמן על ראשה (עיל כת:ית) להיות תשותה למזכת (מנחומא וישלת ח): אשר גדרת לי. ולריך האה לשלמו (שם) שאמרת יהיה בית אלהים (שם כב) שחקריב שם קרכנות (פדר"א את לשלמו (שם) האמרת יהיה בית אלהים (שם כב) שחקריב שם קרכנות (פדר"א את לש"ב) בעוד לנו. למה נעככי לידך מלשוב, כלום אנו מייחלות לירש מנכסי פל"ב): (יד) העוד לנו. למה נעכב על ידך מלשוב, כלום אנו מייחלות לירש מנכסי

hundred times [lit., ten tens].

R' Munk notes that the Torah specifies only one example of Laban's deceit [see 30:35]; however, as Ramban emphasizes in a comment that is fundamental to a proper understanding of the narrative, there must have been many such instances which the Torah does not enumerate. This is evidenced by Jacob's direct reproach to Laban regarding Laban's pattern of constant duplicity, as well as regular,

unilateral changes of his wage (vs. 36ff), a reproach that Laban did not deny. It is common for the Torah not to supply all details. Indeed, the unabridged versions of Sifsei Chachamim record a hundred different ways that Laban could have revised the terms of the agreement. This is a further element: One can persecute by stealing and one can persecute by failing to acknowledge another's honest service. As Ibn Caspi comments, Jacob began this point by

permit him to harm me. <sup>8</sup> If he would stipulate: 'Speckled ones shall be your wages,' then the entire flock bore spotted ones; and if he would stipulate: 'Ringed ones shall be your wages,' then the entire flock bore ringed ones. <sup>9</sup> Thus, God took away your father's livestock, and gave them to me. <sup>10</sup> It once happened at the mating time of the flock that I raised my eyes and saw in a dream — Behold! The he-goats that mounted the flock were ringed, speckled, and checkered. <sup>11</sup> And an angel of God said to me in the dream, 'Jacob!' And I said, 'Here I am.' <sup>12</sup> And he said, 'Raise your eyes, if you please, and see that all the he-goats mounting the flocks are ringed, speckled, and checkered, for I have seen all that Laban is doing to you. <sup>13</sup> I am the God of Bethel where you anointed a pillar and where you made Me a vow. Now — arise, leave this land and return to your native land.'"

<sup>14</sup> Then Rachel and Leah replied and said to him, "Have we then still a share and an inheritance in our father's house? <sup>15</sup> Are we not considered by him as strangers? For he has sold us and even totally consumed our money! <sup>16</sup> But, all the wealth that God has taken away from our father belongs to us and to our children; so now, whatever God has said to you, do."

Jacob's 17 Jacob arose and lifted his children and his wives onto the camels. 18 He led away all his Flight livestock and all the wealth which he had amassed — his purchased property which he had amassed in Paddan-aram — to go to his father Isaac, to the land of Canaan.

<sup>19</sup> Laban had gone to shear his sheep, and Rachel stole the teraphim that belonged to her father. <sup>20</sup> Jacob deceived Laban the Aramean by not telling him that he was fleeing.

speaking of his own superhuman dedication to his job, yet your father mocked me, meaning that instead of showing appreciation, Laban took advantage of him.

- 10. Jacob revealed for the first time that he had been shown in a prophetic dream that the birth of unusually colored young was God's compensation of Laban's ill-treatment of him.
- 12. וְרָאֵה בְּל־הָעָקְהִים הְעלים And see that all the he-goats mounting . . . Ordinarily it is forbidden to watch animals in the act of mating (Avodah Zarah 2:2), so Jacob realized that there must have been some practical reason why the angel told him to do so. He inferred from this that a miracle was about to occur and he should therefore peel the rods in order to conceal God's miraculous intervention, as noted in the commentary to 30:38 (R' Bachua).
- 13. As God's emissary, the angel spoke in the first person, describing himself as the God of Bethel, i.e., the God Who appeared to you in Bethel [see 28:13] (Radak), and Who promised you My protection, assuring you that I would bring you back to that land (Malbirn).

Jacob's account included two dreams. The first described the miracle of the flocks, which occurred at the beginning of his six-year service; the second was the command to leave Laban, which was given the night before this meeting in the field (Ramban).

- 14. הַעוֹר לְנוּ חֵלֶּלְ Have we then still a share... What possible reason can we have for attempting to delay your departure? Have we any hope of inheriting anything of our father's estate together with his sons? (Rashi).
- 17-21. Jacob's flight. Jacob purposely left in a grand manner leading his flocks and systematically gathering all his wealth so as not to arouse the suspicions of Laban's

people. Anyone who saw him leaving so openly would assume that he was departing with Laban's full knowledge and consent. Had he gone stealthily, he would have been stamped as a fugitive (Abarbanel).

- 17. אֶת־בֶּנְיוּיוְאָת־נְּשֶׁת: His children and his wives. In the case of Esau, the order is reversed: He took his wives and his sons (36:6), because Esau married only to satisfy his personal lusts; his children were always secondary. To Jacob, however, his primary responsibility was to bring the Jewish people into being (Gur Aryeh).
- 19. תְּנְבֹּ רְחָלְאֶרִיהְ— And Rachel stole the teraphim that belonged to her father. The teraphim were idols, and Rachel took them to keep Laban from idol worship (Rashi). The Torah records this episode because her intentions were noble (Midrash).

Ramban derives the word from the root רפה, weak [see Exodus 5:17], alluding to the "weakness" of their prognostications. The Zohar relates the word to מורפה and חורפה denoting obscenity. Many consider them to have been household gods, supposed to be the protectors of the home, similar to the later Roman Penates, which were consulted as oracles (R' Hirsch).

20-21. יְגְנְכֹ יַעֶּקְכֹ אֶח־לֵב — Jacob deceived. The "deceit" was that Jacob did not reveal that he knew of the displeasure of Laban and his sons. This lulled Laban into feeling secure that Jacob had no thought of leaving; otherwise Laban would have taken steps to prevent Jacob's possible departure (Sforno).

Jacob assumed that God would prevent Laban from learning of his departure. As has often happened in Jewish history, however, God did not act as people wanted Him to. Laban pursued and caught him — but God saved Jacob

כאואזל הוא וכל די לה וסם ועבר ית פרת ושוי ית אפוהי לטורא דגלעד: בבואתחנא ללבן ביומא תליתאה ארי אזל יעקב: כג ודבר ית אחוהי עמה ורדף בתרוהי מהלה שבעת יומיו ואדבק יתה בטורא דגלעד: כר ואתא מימר מן קדם יי לנת לבן ארמאה בחלמא דליליא ואמר לֶה אָסְתַּמֵּר לַךְּ דִּילְמֵא תַמַלִּיל עם יַעקב משב עד ביש: כהואדביק לבן ית יעקב ויעקב פרס ית משבנה בטורא ולבו אשרי עם אחוהי בטורא דגלעד: כו ואמר לַבַן לִיַעָקב מה עבדת וכסיתא מני ודברת ית בנתי בשביות חרבא: כן למא אַטמרתַ למיזַל וכסיתא מני ולא חויתא לי נאשלחנר פון בחדוא ובתושבחן בתופין ובכנרין: כחולא שבקתני לנשקא לבני ולבנתי כעו אַסכּלתּא למעבּד: בט אית חילא בידי למעבד עמכון ביש ואלהא דאבוכון ברמשא אמר לי למימר אסת מר לד מלמללא עם יעקב מטב עד בִּישׁ: לוּכְעַן מֵיוַל אָוַלְתַּ אַרִי חמרא חמדתא לבית אבור למא נסבתא ית דַּחַלָתִי: לאַ נַאַתִיב יַעַקב נַאַמר לַלְבַן אַרי דְחֵילִית אֲרֵי אֲמַרִית דִּילְמֵא תַנֵּיס יַת בנתך מני: לכ עם (נ״א אתר) די תשכח ית דַּחַלְתַּרָּ לָא יִתְקַיַּם קַדַם אַחַנָּא אשתמודע לַר מַא דעמי וַסַב לָך וַלָּא יִדַע יַעַקב אָרֵי רַחֵל נְסִיבַתְנוּן: לּגוַעַל לַבַן במשכנא דיַעקב וכמשכנא דלאָה וּבְמַשְׁכָּנַא דְּתַרְתֵּין לְחֵינַתָא וַלַא אַשְׁכַּח וּנָפַק מִמַשִּׁכָּנַא דָלֶאַה וִעַל בִּמַשִּׁכָּנַא דָרָחֵל: לדּוֹרָחֵל נְסִיבַת יַת צַלְמניא ושַנִיתָנוּן בַּעַבִּיטַא דְגַמַלֵא וִיתִיבַת

נא ויברח הוא וכל-אשר-לו ויקם ויעבר את־הַנַּהַר וַיַשְם מּ ויברח הוא בר את־פניו הַר הַגַּלְעַר: וַיַּגַר לְלַבַן בַּיִּוֹם הַשְּׁלִישִׁי בַּי בַרָח בג יעקב: ויקח את־אַחַיוֹ עַמּוֹ וַיִּרְדּף אַחַרַיוֹ הַרֶּךְ שְׁבַעַת בי ימים וַיַּרבֶּק אתו בָּהַר הַגִּלְעַד: וַיַּבְא אַלֹהֵים אֵל־לַבַוֹ הארמי בחלם הַלַּילָה וַיִּאמָר לוֹ הַשַּׁמֵר לְדָּ פַּן־תְּדֶבֵּר בה עם־יַעַקָב מִטְוֹב עַד־רַע: וַיַּשֵּׁג לַבַן אֵת־יַעַקב וִיעַקב ה ּהַקע אָת־אַהַלוֹ בַּהַר וַלַבַן תַּקע אָת־אָחַיו בְּהַר הַגִּלְעַר: ויאמר לַבַן לַיַעַלָּב מה עַשִּׁית וַתַגַנָב אֶת־לָבַבֵּי וַתְּנַהֵגֹּ בּ אֶת־בְּנֹתֵי בִּשְּבֻיֻוֹת חָרֶב: לֻמָּה נַחַבָּאתָ לִבְרֹחַ וַתְּגִּנִב בּי אתי ולא־הגַרת לי ואשלחה בשמחה ובשרים בתף בּה וּבְבִנְוֹר: וְלָא נְטַשְׁהַּנִי לְנַשֵּׁק לְבָנֵי וְלֹבְנֹתֵי עַתָּה הִסְבֵּלֹתַ פּט עשו: יש־לְאֵל יַרִי לַעשות עִמַבם רָע וֵאלהֵי אַבִּיבֶם כּ אַמֵשׁ ו אַמַר אָלֵי לֵאמֹר הָשַׁמֵר לְּךָ מִדְּבֵּר עִם־יַעַקֹב ל משוב עד־בע: ועתה הלך הלכת בי־נכסף נכספתה לא לְבֵית אָבֶיךּ לֻמָּה נָנַבְתָּ אֶת־אֱלֹהָי: וַיַּעַן יַעַקֹב וַיִּאמֵר לַלַבַן כִּי יַרֶּאתִי כִּי אַמַּרְתִּי פָּן־תִּגוֹל אֵת־בִּנוֹתֵיך מֵעְמֵי: בּרַ אָשֶׁר תִּמָצָא אֶת־אֱלֹהֶיךְּ לְא יַחִיֵהַ נָגֶד אֲחֵינוּ הַכֵּר־ לָךָ מַה עַמַּדִי וַקַח־לֶךְ וַלָּא־יַדַע יַעַלְב כִּי רַחֵל גָנַבַתַם: לגּ וַיַּבֹא לַבַּן בִּאָהֶל־יַעַקב ו וּבִאָהֶל לֵאָה וּבְאָהֶל שְׁתֵּי האמהת ולא מצא ניצא מאהל לאה ניבא באהל בחל: + וַרַחַל לַקחה את־הַתּרפִים וַתִּשׁמם בַּכַר הגמל וַתִּשֹׁב

(חהלים פדוג), למעשה ידיך חכסוף (איוב ידיטו): (לא) בי יראתי וגו׳. השיבו על ראשון ראשון, שאמר לו ותנהג את בנומי וגו' (לעיל פסוק כו; אדר"ג לז): (לב) לא יחיה. ומאותה קללה מתה רחל בדרך (ב"ר שם ד, ט): מה עמדי. משלך (חרגום יונתן): (לג) באהל יעקב. הוא אהל רחל (כ"ר שם ט) שהיה יעקב תרגום יונתן): (לג) באהל יעקב. הוא אהל רחל (כ"ר שם ט) שהיה יעקב תדיר אללה, וכן הוא אומר בני רחל אשם יעקב (להלן מויע) ובכולן לא מאמר אשת יעקב (הלן מויע) ובכולן לא מאמר החל לד בילא מאמר להח חדר לו לאהל רחל שודים שחפש באהל האמחון (ש"א השפחשון, וכל כך למה, לפי שהיה מכיר בה שהיא משחשנים (שם עדיט): (לד) בבר הגמל. לשון כרים וכשחות, כתרנותו, בעביטא דגמלא, והיא מרדעת העשויה כמין כר. ובעירובין (טוג) הקיטה בעפיטי, והן עביטי גמלים (כלים כגוב), בשפ"ל בלע"ז:

כוכבים נתכוונה (ב"ר עד:ה): (בב) ביום השלישי. שהרי דרך שלשח ימים היה ביניהס: (בג) את אחיו. קרוביו: דרך שבעת ימים. כל חותן ג' ימים שהלך המגיד להגיד ללבן הלך יעקב לדרכו, נמלח יעקב רחוק מלבן שבה ימים, שהלך המגיד להגיד ללבן היעקב לדרכו, נמלח יעקב רחוק מלבן שבה ימים, ובשבישי השינו לבן. למדנו שכל מה שהלך יעקב כשבטה ימים הלך לבן ביום חחד [של" וירדוף חחריו ז' ימים] (ב"ר שם ו): (בד) מטוב עד רע. כל פובתן של רשעים רעה היח חלל הלדיקים (יכמות קב:): (בד) משביות חרב. כל חיל הכח למחמה קרוי חרכ: (בד) ותגנב אותי. גנבח חת דעתי (תרנום יונתן): (בט) יש לאל ידי. יש כת וחיל בידי לעשות עמכם רע (חונקלום) וכל חל שהוח לשון קדש על שם עזוז ורוב חונים הוח: לעשות עמכם רע (חונקלום) וכל חל שהוח לשון קדש על שם עזוז ורוב חונים הוח: (ל) נבספתה. חמדת (חונקלום). והרבה יש במקרת, נכספה וגם כלתה נפשי

through other means. God's protection, too, is a common thread in Jewish history (*Haamek Davar*).

23-24. Laban's pursuit and God's warning. When Laban set out in pursuit, he intended to kill Jacob, and the Torah speaks of him as if he had actually done so, as the verse quoted in the Haggadah states, An Aramean was the destroyer of my father (Deuteronomy 26:5). For the gentile nations, God reckons evil intentions as if they had carried

them out (*Rashi*), because their general performance justifies the assumption that they would have done so if they had had the opportunity.

24. יְּצֵבֹא אֱלֹהִים אֶל־לְבָן הְאָרָמיי. — But God had come to Laban the Aramean. Before Laban caught up with Jacob, God had already come to Laban. There are many such verses (lbn Ezra) that are not in strict chronological sequence, but that supply more detailed information about an earlier incident.

<sup>21</sup> Thus. he fled with all he had. He arose and crossed the river, and he set his direction toward Mount Gilead.

Lahan's and God's Warning

<sup>22</sup> It was told to Laban on the third day that Jacob had fled. <sup>23</sup> So he took his kinsmen with Pursuit him and pursued him a distance of seven days, catching up with him on Mount Gilead, 24 But God had come to Laban the Aramean in a dream by night and said to him. "Beware lest you speak with Jacob either good or bad."

The Confrontation of Jacob and Laban

- <sup>25</sup> Laban overtook Jacob, Jacob had pitched his tent on the mountain, while Laban had stationed his kinsmen on Mount Gilead. 26 Laban said to Jacob, "What have you done that you have deceived me and led my daughters away like captives of the sword? 27 Why have you fled so stealthilu. and cheated me? Nor did you tell me — for I would have sent you off with aladness, with songs, with timbrel, and with lure! 28 And you did not even allow me to kiss mu sons and daughters; now you have acted foolishly. 29 It is in my power to do you all harm: but the God of your father addressed me last night, saying, 'Beware of speaking with Jacob either good or bad.' 30 Now — you have left because you longed greatly for your father's house; but whu did uou steal mu gods?"
- 31 Jacob answered and said to Laban, "Because I was afraid, for I thought, perhaps you might steal your daughters from me. 32 With whomever you find your gods, he shall not live; in the presence of our kinsmen ascertain for yourself what is with me and take it back," (Now Jacob did not know that Rachel had stolen them.)
- 33 Laban came into Jacob's tent, and into Leah's tent, and into the tent of the two maidservants, but he found nothing. When he had left Leah's tent, he came into Rachel's tent, 34 Now Rachel had taken the teraphim, put them into the camel's packsaddle and sat

They are placed later in the narrative in order not to break the continuity of the story.

Though Laban was a cheat and his companions were idolaters, God came to him in a prophetic dream in honor of the righteous Jacob (Ramban), just as He had once come to Abimelech, in honor of Abraham (Radak).

מטוב עד־רע — Either good or bad. God warned Laban not to speak leven of doing good) to Jacob, because the good of the wicked is bad to the righteous. Righteous people despise any benefits they may derive from the wicked; their benefits are not truly good (Rashi).

According to Ramban, God told Laban not to offer Jacob anything good in order to entice him to return, or to threaten him with harm if he failed to do so.

- 25-43. The confrontation of Jacob and Laban. In verse 23. Laban merely overtook Jacob, but now, in the morning, they met in a face-to-face confrontation (Lekach Tov).
- 26. Typical of charlatans, Laban tries to put Jacob on the defensive, accusing him of chicanery for having stolen away with his daughters, as if they were prisoners of war. Portraying himself as the aggrieved father, he speaks of his daughters before mentioning Jacob's flight or the theft of his teraphim (Haamek Davar).
- 29-30. Continuing his diatribe, the "innocent, well-meaning, victimized father and grandfather" says that Jacob deserved to be dealt with very severely, but that he, Laban, would desist from that course only because God had come to Jacob's defense — but that did not absolve Jacob from responsibility for the heinous crime of stealing the teraphim!

A misguided desire for independence from his loving father-in-law did not give Jacob the right to steal such precious possessions!

When Jacob's sons heard their grandfather speaking of his "gods," they exclaimed, "We are ashamed of you, Grandfather, that in your old age you can refer to them as your gods!" (Midrash).

31-32. To Laban's personal abuse. Jacob did not respond in kind: he was calm and understated. As for the teraphim, Jacob invited Laban to search for them. Unaware that Rachel had stolen them. Jacob pronounced a curse on anyone among his company who had them, a curse that came true with Rachel's premature death. For, as the Sages teach, even an unintentional curse that escapes the lips of the righteous comes about (Rashi).

By saying Now Jacob did not know that Rachel had stolen them, the Torah testifies that Jacob uttered the imprecation because he suspected that an idolatrous servant had stolen the teraphim to worship them in secret. Had he had even the slightest notion that Rachel had stolen them, he would: (a) not have denied it so boldly; and (b) never have uttered a curse. He would have known that she had no desire to worship idols, but that her motive was to wean her father from idolatry (Akeidas Yitzchak; Sforno; Alshich).

Because of her utter contempt for Laban's "gods," Rachel placed them beneath her (Zohar). In the plain sense of the verse, however, she simply wanted to hide them. And she knew that if she explained to Laban that the way of women was upon her (v. 35), he would not trouble her to rise.

עליהוו ומשיש לבו ית כל משכנא ולא אַשְׁכַּח: להנאַמֶּרֶת לָאַבוּהַא לא יתקף בעיני רבוני ארי לא אכול למיקם מו קדמה ארי ארח נשיו לי ובלש ולא אַשְׁכַּח יַת צַלְמַנַיַא: מוּוּתְקֵיף ליַעָלְב ונצא עם לַבַן וַאַתִיב יַעקב ואמר ללבן מה חובי מה סורחני ארי רדפתא בתרי: לו ארי מששתא ית כל מני מה אשכחתא מכל מני ביתר שוי הכא קדם אחי ואחיה ויוכיחוו ביו תרונא: לחדנו עַסָרִין שָנִין אַנַא עַמַּך רַחַלַיִּךְ ועזַיִּךְ לֹא אתבילו ודכרי ענד לא אַכָּלִית: לטדתבירא לא אַיְתֵיתִי לַךְּ דָּהוֹה (נ״א דהות) שגיא ממנינא מני את בעי לה נטרית ביממא ונטרית בליליא: מהויתי ביממא אבלני שרבא וגלידא (הוה) נחית עלי בליליא ונדת שנתי מעיני: מאדנו לי עסריו שניו בביתר פלחתר ארבע עסרי שניו בתרתיו בנתה ושת שנין בענה ואשניתא ית אגרי עשר זמנין: מבאילולא פון אלהה דאבא אלהה דאברהם ודדחיל (לה) יצחק הוה בְּסַעְדִי אֲרַי כְעַן רַיקּן שְׁלַחִתַנִי יַת עִמלי ויַת לַיאוּת יַדִי גלי קדם ייַ ואוֹכח בדמשא: מגואתיב לבן ואמר ליעלב בנתא בנתי ובניא כני וענא עני וכל די אַת חזי דילי הוא ולבנתי מה אעבר לְאַלֵּין יוֹמַא דֵין אוֹ לְבְנֵיהֵן דִּילִידָא: מדוכען אתא נגזר קים אַנא ואת ויהַי לסהַיד בַּינִי וּבִינַהְ: מהוּנַסִיב יַעַקב אַבְנַא וּזְקַפָּה קַמַא: מונַאַמַר יַעַלב לאחוהי לקוטו אבנין ונסיבו אבנין ַנעברוּ דגורַא נאַכלוּ תַמּוֹ עַל דְּגוֹרַא:

לה עליהם וַיִּמְשֵׁשׁ לַבַן אֶת־כַּל־הַאָהֵל וַלְא מַצֵא: וַתְּאמֶר הַ אל־אביה אַל־יִּחַר בַּעֵינֵי אַדנִי כִּי לִוֹא אוּכַל לַקוּם מפַּנֵיך כִּי־דֶרֶךְ נַשִּים לִי וַיִחַפַּשׁ וִלֹא מַצַא אַת־הַתּרפים: יוחר ליעקב וירב בּלַבון ויען יעקב ויאמר ללַבַּן מַה־ 🕫 ַל פּשעי מה חטאתי כּי דַלַקתּ אָחַרֵי: כִּי־מִשַּשְׁתַּ אָת־כַּל־ כּלָי מָה־מַצַּאת מָכָּל כָּלֵי־בֵיתֶר שִים כֹּה נָגֶד אָחֵי אָחֶיךְ וְיוֹכֶיחוּ בָּין שְׁנֵינוּ: זֵה עֲשִׁרִים שָׁנַה אַנֹכִי עַמַּׁרְ לט רחליה ועזיה לא שבלו ואילי צאנה לא אבלתי: טרפה לא־הבאתי אַלֵּיךּ אַנכִי אַחַשַּׁנָה מִיָּדֵי תַבַקּשָׁנָה גִּנְבְתִי מ יום וגנבתי לילה: הַיִיתִי בַיִּוֹם אַכַלֵנִי חָרֶב וְקַרַח בַּלֵּילָה מא וַתַּדֵּד שָׁנַתִי מֵעִינַי: זָה־לִּי עַשְׁרִים שַנַהֹ בְּבֵיתֶּהְ עַבַּדְתִּיךְ אַרבַּע־עַשָּרֵה שַנָה בִּשָּׁתֵי בִנֹתֵיך וְשֵׁשׁ שַנִים בִּצאנֵך מבּ וַתַּחַלֵף אֶת־מַשִּבָּרְתִּי עַשֵּׁרֵת מנֵים: לוּלֵי אַלֹהֵי אבוּ אַלהֵּי אַבְרָהָם וּפָחַד יִצְחַקֹ הָיָה לִּי כִּי עַתַּה רֵיקַם שַלַּחְתָנִי אֶת־עָנְיִי וְאֵת־יְגִיעַ כַּפַּי רָאָה אֵלהִים וַיּוֹכַח מג אַמש: וַיַּעַן לַבַו וַיִּאמֶר אֵל־יַעַלָּב הַבַּנוֹת בְּנֹתִי וְהַבַּנֵים בַנַי וַהַצָאן צאני וַכַל אַשֶר־אַתַה ראָה לִי־הוּא וַלְבַנתִّי מר מָה־אָעשָה לַאָּלֶה הַיּוֹם אוֹ לְבְנִיהָן אָשֶׁר יַלֵדוּ: וְעַתַּה ת לכה נכרתה ברית אַני וַאָתַה וְהַיַה לְעֵד בֵּינִי וּבִינַה: וַיַּקַח 🖚 יי יעקב אבן וירימה מצבה: ויאמר יעקב לאחיו לקטו אַבנים וַיַּקחוּ אַבנים וַיַּעשוּ־גל ויאכלו שם על־הגל:

וירושלמי): גגבתי. כמו רבתי בגוים שרתי במדינות (איכה א:א) מלאתי משפט (שטיה א:כא) אוהבתי לדוש (השט "יא): (מ) אבלני דורב. לשן אש אוכלה (דברים ד:כד): וקרח. כמו משליך קרמו (חהלים קמז:יז) תרגומו גלידא: שנתי. (דברים ד:כד): וקרח. כמו משליך קרמו (חהלים קמז:יז) תרגומו גלידא: שנתי. לשון שינה: (מא) ותחלף את משברתי. היים משנה מנאי שבינינו מנקוד לפלוא וממקודים לברודים (לפיל פסוקים דח): (מב) ופחד יצחק. לא רלה לומר אלהי ילחק, שאין הקב"ה מייחד שמו על הלדיקים בחייהם. ואמ"פ שאמר לו בלאמו מבאר שבע אני ה' אלהי אברהם אביך ואלהי ילחק (לפיל כח:י), בשביל שכהו פיניו והרי הא' כמח (מנחומא חולדת ז), וישקב נחיירא לומר ואלהי, ואמר ופחד: ויובח. לשון מוכתה הוא ולא לשון הוכתה (תרגום יונחן): (מג) מה אעשה לאלה. איך מעלה על לבי להרע להן: (מד) והיה לער. הקב"ה: (מו) לאחזו, הם בניו שהיו ל לאחם נגשים ללרה ולמלחמה עליו (ב"ר עד:גו:

(לו) דלקת. רדפת (אונקלום), כמו על ההרים דלקונו (איכה דיוט), וכמו מדלוק אחרי פלפתים (שמואל א יז:גנ): (לו) ויובידוו. ויבררו עם מי הדין, אפרובי"ר בלע"ז: (לח) לא שבלו. לא הפילו עיבורס, כמו רחם משכיל (הושע טיד) תפלט פרתו ולא תשכלו. לא הפילו עיבורס, כמו רחם משכיל (הושע טיד) תפלט פרתו ולא תשכל (אינב כא:י): ואילי צאנך. מכאן אמרו איל בן יומן קרוי איל, שאל"כ מה שבחו, אילים לא אכל אכל לכביים אכל, א"כ גזלן הוא אומיר ואל (אונקלום; תרגום יונקן): אנבי אחטנה. לשון קולע באבן אל השכרה ולא יחסיא (שופשים כימי) אלי ובי שמדית חמאים (מלים לא לא אכל א התרים. אכי אחסרה, אם חסרה חסרה לי, שמידי תבקשנה: אבבי אחטנה. במוצות ולא פאד ממני לא במדר לא:מט) תרגומו ולא שבא גנבתי יום ולא בנובת לילה. הכל שלמתי ותרנום יונחו ונתו וגבתי לילה. בכל שלמתי ותרנום יונחו וותו וגברתי לילה. בנובת יוכח ואו בנובת לילה. הכל שלמתי ותרנום יונחו

**36.** The Torah does not record whether or not Laban searched through the belongings of his grandchildren and the servants. Perhaps he did; or possibly Laban felt that only Jacob or his wives would have the audacity to enter his tent and steal his "gods." Nevertheless, when Laban had finished ransacking Jacob's belongings and failed to find the *teraphim*, the outraged Patriarch — who had painfully main-

tained his silence all these years — could contain himself no longer.

תְּחֵר לְיִּשְׁקְב — And he took up his grievance. Originally, Jacob had invited the search. Now, however, that Laban had turned up nothing, Jacob suspected that Laban's charge was merely a pretext to enable him to make a general search. This is what angered him.

a Treatu

on them. Laban rummaged through the whole tent, but found nothing. <sup>35</sup> She said to her father, "Let not my lord find it annoying that I cannot rise up before you, for the way of women is upon me." Thus he searched but did not find the teraphim.

<sup>36</sup> Then Jacob became angered and he took up his grievance with Laban; Jacob spoke up and said to Laban, "What is my transgression? What is my sin that you have hotly pursued me? <sup>37</sup> When you rummaged through all my things, what did you find of all your household objects? Set it here before my kinsmen and your kinsmen, and let them decide between the two of us.

<sup>38</sup> "These twenty years I have been with you, your ewes and she-goats never miscarried, nor did I eat rams of your flock. <sup>39</sup> That which was mangled I never brought you — I myself would bear the loss, from me you would exact it, whether it was stolen by day or stolen by night. <sup>40</sup> This is how I was: By day scorching heat consumed me, and frost by night; my sleep drifted from my eyes. <sup>41</sup> This is my twenty years in your household: I served you fourteen years for your two daughters, and six years for your flocks; and you changed my wage a hundred times. <sup>42</sup> Had not the God of my father — the God of Abraham and the Dread of Isaac — been with me, you would surely have now sent me away empty handed; God saw my wretchedness and the toil of my hands, so He admonished you last night."

<sup>43</sup> Then Laban spoke up and said to Jacob, "The daughters are my daughters, the children are my children and the flock is my flock, and all that you see is mine. Yet to my daughters — what Laban could I do to them this day? Or to their children whom they have borne! <sup>44</sup> So now, come, let <sup>DPOSES</sup> us make a covenant, I and you, and He shall be a witness between me and you."

<sup>45</sup> Then Jacob took a stone and raised it up as a monument. <sup>46</sup> And Jacob said to his brethren, "Gather stones!" So they took stones and made a mound, and they ate there on the mound.

38. הַ מְשְּרִים שְּנָה — These twenty years . . . Indignantly, Jacob defended himself, by recounting the hardships he endured in Laban's service. Given Jacob's consistent honesty and devotion, therefore, Laban's suspicion that he would steal his gods — or anything of his, for that matter — was wholly unjustified (Haamek Davar).

"Had I been dishonest, you would have discovered it by now, for no one can conceal dishonesty for twenty years. Furthermore, these years were spent with you, the ultimate rogue; no one could better sniff out chicanery than you!" (Or HaChaim).

לא שבלו — Never miscarried. Jacob always made sure the sheep had enough water and pasture, so that miscarriages did not happen (Rashbam). Likewise, Jacob continued, he paid for animals that been attacked and mangled by beasts of prey, even though a shepherd is exempt from such damages (Nachalas Yaakov). Alternatively, Jacob's care was so exemplary that his flocks were never attacked (R' Bachya).

- 41. עברתיף אַרְכּע־עָּשְׁרָה שָּנָה בְּשְׁהֵי בְּנַהְיִּרְ I served you fourteen years for your two daughters. Bitterly, Jacob alluded to Laban's trickery, which caused him to work fourteen years for two wives instead of seven years for Rachel, as he had originally proposed. In consideration of Leah's feelings, however, Jacob was not explicit (R' Hoffmann).
- 42. וּמַחֵר יְצְחָק And the Dread of Isaac. This appellation for God refers to the dread that Isaac felt when he was on the Akeidah and he felt the knife on his throat. This fear was instinctive, but Isaac conquered it and dedicated himself to

God, and Jacob credited this merit with defending him against Laban's machinations (R' Hirsch).

- עניי וְאֶת־יְגִּיע בּפּי My wretchedness and the toil of my hands. God perceived that whatever I achieved was by great toil, so He pitied and vindicated me accordingly.
- 43. הְבְּנִית בְּנִית The daughters are my daughters... Laban's arrogance is astounding. He began his diatribe against Jacob with protestations of aggrieved innocence and victimization. But as soon as Jacob exposed his false pretensions, he blurted out his true feelings.
- **44-54.** Laban proposes a treaty. His fulminations ended, Laban resumed his self-righteousness and demanded that Jacob promise not to mistreat his family, as if thirteen years had not proven that he was a model husband and father. The agreement included two parts: (1) Jacob would not mistreat Laban's daughters (vs. 48-50); and (2) neither party would pass a designated landmark with hostile intentions (vs. 51-53).
- 46. לְּאֶחָהי To his brethren, i.e., Jacob's sons who stood by him in trouble and battle, like brethren (Rashi). Jacob could not have been speaking to Laban's companions: first, because he had no right to issue orders to them; and second, because a company that was ready to kill him at Laban's orders could hardly be called "brethren" (Gur Aryeh).

יאבלו שם — And they ate there. A meal was part of the ceremony of the covenant, signaling the mutual acceptance of the pact (Radak to 26:30).

יחול

לב

מווקרא לה לבן יגר שהדותא ויעלב קרא לה גלעד: מחואמר לבז דגורא הַדֵין סַהִיד בֵּינִי וּבֵינַה יומַא דִין על כּן קרא שמה גלעד: מטוסכותא די אמר יסָך מֵימָרָא דִייַ בֵּינִי וֹבֵינַך אָרי נתכּסי גבר מחברה: נאם תעני ית בנתי ואם תסב נשיו על בנתי לית אנש עמנא חזי מימרא דיי סהיד ביני ובינה: נאואמר לבן ליעקב הא דגורא הדין והא קמתא די אַקימית בּיני ובינה: נכסהיד דגורא הדין וסהרא קמא אם אנא לא אעבר לותר ית דגורא הדין ואם את לא תעבר לותי ית דגורא הדיו וית קמתא הדא לבישו: נגאלהה דאברהם ואלהה דנחור ידונון ביננא אלהה דאבוהון וקיים יעקב בדרחיל לה אבוהי יצחק: נדונכס יעלב נכסתא בטורא וקרא לַאַחוֹהִי לִמִיכַל לַחַמַא וַאַכַלוּ לַחַמא וביתו בטורא: אואקדם לבו בצפרא ונשק לבנוהי ולבנתה ובריך יתהן ואול ותב לבן לאתרה: בויעקב אזל לארחה ַנעַרעוּ בַהּ מַלְאַכַיַא דַייַ: גוַאַמַר יַעַקב כַּד חזנון משריתא מן קדם יו דין וקרא שמא דאתרא ההוא מחנים:

מ ויקרא־לו לַבָּן יְגַר שַהַדוּתַא וְיַעַלְב קַרַא לו גַּלעד: מח ויאמר לַבַּון הַגַּּל הַזָּה עֵד בִּינֵי וּבֵינָרָ הַיִּוֹם עַל־בֵּן קַרַא־ מט שמו גלעד: והמצפה אשר אמר יצף יהוה ביני ובינה כי נפתר איש מרעהו: אָם־תַענה אֶת־בְּנֹתֵי וָאָם־תַּקַח נשים על-בנתי אין איש עמנו ראה אלהים עד ביני נא ובינף: ויאמר לבן ליעקב הנה ו הגל הנה והנה המצבה נב אַשַר יַרִיתִי בַּינַי וּבַינַרָּ: עַד הַגַּל הַזָּה וְעַדָה הַמַּצְבַה אם־אני לא־אַעבר אַלֵּיךּ אַת־הַגַּל הַוֹּה וָאִם־אַּתָּה לא־ תעבר אלי את־הגל הזה ואת־הַמַּצְבַה הַזֹּאת לְרַעָה: אלהי אברהם 'ואלהי נחור' ישפטו בינינו 'אלהי א גר אביהם וישבע יעלב בפחד אביו יצחק: ויובח יעקב זֹבח בהר ויקרא לאחיו לַאַכָּל־לַחָם וַיֹּאכָלוּ לַחַם וַיַּלִינוּ א בַּהַר: וַיַּשְבֶּם לַבַּן בַּבֹּקֵר וַיִנַשֵּק לְבַנֵיו וַלְבִנוֹתִיו וַיְבַרֶךְ בּ אֶתְהֶם וַיָּלֶךְ וַיָּשָׁב לָבָן לִמְקֹמְוֹ: וְיַעֲקְב הָלֵךְ לִדַרְבִּוֹ ג וַיָּפִגְעוֹ־בוֹ מַלְאֲבֵי אֱלֹהֶים: וַיָּאמֶר יַעַקב' בַּאֲשֵׁר רַאַם ג מחנה אלהים זה ויקרא שם־המקום ההוא מחנים:

קמ״ח פסוקים. חלק״י סימן. מחני״ם סימן.

כדולג) ופירושו עד אשר דברתי דברי: לרעה. לרעה אי אחה עובר אכל אחה עובר לפרקמטיא (כ"ר שם): (נג) אלהי אברהם. קדש: ואלהי גחור. חול: אלהי אביהם. קדש: ואלהי גחור. חול: אלהי אביהם. חול (מסכח סופרים ד:ם): (נד) ויזבח יעקב זבח. שתט בהמות למשתה: לאחיו. לאוהביו שעם לבן (תרגום יונקן): לאבל לחם. כל דבר מאכל קרוי לחם, כמו עבד לחם רב (דניאל ה:א) נשתיחה ען בלחמו (ירמיה יא:ע): (ב) ויפגעו בו מלאבי אלהים. מלאכים של ארן ישראל באו לקראתו ללווחו לארן (תתחומא וישלת ג): (ג) מחגים. שחי מתנות של חולה לארן שבאו עמו עד כאן, ושל ארן ישראל שבאו להראתו (שם):

רש"י (מז) יגר שהדותא. תרגומו של גלעד (תרגוס יונקן): גלעד. גל עד: (מט) כי והמצפה אשר אמר וגוי. והמלפה אשר הגלעד, כמ"ש ויעבר את מלפה כי והמצפה אשר אמר וגוי. והמלפה אשר המלכון, למה נקראת שמה מלפה, לפי שאמר כל אתד מהם לתכרו א גלעד ז ביני וביניבן אם תעבור את הברים: נו בתר. ולא נראה איש את רעהו: כי ני בעד יו מפלגש (כ"ר עבייגן בעדי בנותי. כ" פעמים, אף בלהה וזלפה בנותיו היו מפלגש (כ"ר עבייגן בעד"א פליו): אם תענה את בנתי. למנוע מהן עונת חשמיש (יומא עז:): (נא) ורידותי. כמו ירה כים (שמות טו:ד). כזה שהוא יורה התן (ס"א התנית) (כ"ר שם (שני גברי לס משמש בל" אשר, כמו עד אם דברי (לעיל וו

- 47. Jacob and Laban both gave it the same name, but Jacob used Hebrew, because he would not abandon the sacred tongue (Sfomo), and Laban used Aramaic. The name means the mound is a witness (Rashi). The place was formally given that name in the next verse.
- 49. יְהַמּאְפָּה. And as for the Mizpah [ = watchtower]. According to Rashi, as explained by Ramban, the watchtower was a high, conspicuous structure on the mountain; it was not the mound or pillar. Thus, our passage is elliptic: It explains that the structure was called Mizpah, Watchtower, because . . . (see Judges 11:29).
- 52. עֵּרְ הַגְּל חָזָּה This mound shall be witness. These landmarks will serve as reminders of our pact (Ibn Caspi). They went on to stipulate that the pact prohibited them only to

cross the landmark for unfriendly purposes, but they could certainly cross it to trade with one another (Rashi).

53. אֵלְהֵי אָביהֶם — The god of their father. Laban referred to the god of Terach, the father of both Abraham and Nachor.

The Pesach Haggadah states that Laban wished to uproot everything — but the commentators wonder where we find Laban attempting such far-reaching destruction. R' Yaakou Kamenetsky finds it in this verse. Laban "benevolently" wanted to find common ground with Jacob in the god of their forefathers, but for Jacob to acknowledge the existence of any god other then Hashem would uproot the very basis of the Jewish people. Jacob took his oath only by the Dread of his father Isaac, making clear that he owed allegiance only to Hashem, for all ties to Terach's family had long since

32

<sup>47</sup> Laban called it Jegar-sahadutha, but Jacob called it Galeed.

<sup>48</sup> And Laban declared, "This mound is a witness between me and you today"; therefore he called its name Galeed. <sup>49</sup> And as for the Mizpah — because he said, "May HASHEM keep watch between me and you when we are out of each other's sight. <sup>50</sup> If you will ill-treat my daughters or if you will marry wives in addition to my daughters — though no man may be among us — but see! God is a witness between me and you." <sup>51</sup> And Laban said to Jacob, "Here is this mound, and here is the monument which I have cast between me and you. <sup>52</sup> This mound shall be witness and the monument shall be witness that I may not cross over to you past this mound, nor may you cross over to me past this mound and this monument for evil. <sup>53</sup> May the God of Abraham and the god of Nachor judge between us — the god of their father." And Jacob swore by the Dread of his father Isaac. <sup>54</sup> Then Jacob slaughtered for a feast on the mountain and summoned his kinsmen to break bread; and they broke bread and spent the night on the mountain.

<sup>1</sup> And Laban awoke early in the morning; he kissed his sons and his daughters and blessed them; then Laban went and returned to his place. <sup>2</sup> Jacob went on his way, and angels of God encountered him. <sup>3</sup> Jacob said when he saw them, "This is a Godly camp!" So he called the name of that place Mahanaim.

THE HAFTARAH FOR VAYEITZELAPPEARS ON PAGE 1139.

been severed. Jews owe their loyalty only to the God of the Patriarchs.

54. יְיָקְרָא לְּאֶחָיו — And summoned his kinsmen. Now that the pact had been concluded, Jacob referred to Laban's companions as his kinsmen [see v. 23] (Rashi), and invited them all to share a meal so that they would part on good terms (Ramban).

32.

- 1. מַּבְּרֶּהְ אֵחְהָם And blessed them. Although the Sages have taught that even the blessing of a common person should not be denigrated, Scripture has a deeper purpose in mentioning that Laban blessed his daughters and grandsons. It means to teach how effective a blessing can be when it is conferred with total sincerity, for Laban was surely sincere in blessing his own daughters and their children (Sforno).
- 2. מְלְאֶבֵּי אֵלֹהִים Angels of God. They were angels who minister in Eretz Yisrael. They came to meet him to accompany Jacob to the Holy Land, replacing the angels that had been with him outside the Land. This reversed the changing of the angelic guard that took place when he left Eretz Yisrael to go to Charan [28:12] (Midrash; Rashi).
- 3. מְחָנֵה אֶלְהִים A Godly camp. Jacob meant to assure those with him: "These are not the troops of Esau or Laban coming to attack us; they are camps of holy angels

which God sent to protect us from our enemies" (*Targum Yonasan*).

<u>מְחְנֵים — Mahanaim</u> [lit., a pair of camps]. There were two camps of angels: those who ministered outside the Holy Land who had accompanied him, and those of the Holy Land who now came to meet him (Tanchuma; Rashi).

Ramban suggests that the plural refers to Jacob's camp on earth and the camp of angels on high. The title implies that both camps are equal, because they both exist only to bless God and assert His unity.

שלמייז סימן. מחניים סימן — This Masoretic note means: There are 148 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics מָחָנִיים, two camps, and חלקיי, mu portion, each of which totals 148.

The Jewish people are referred to as God's אָמָה, portion, as in אַפָּר חַלְּק, portion, as in אַפָּר חַלְּק, אַפּר חַלְּק הּי עָּמוֹ , HASHEM'S portion is His people [Deuteronomy 32:9]. Thus the birth of eleven of the twelve tribes, as described in this Sidrah, constitutes the nation that God describes as אַק אַק , My portion. Additionally, the final word of the Sidrah is מְחַנִּיִם, Machanaim [lit., a pair of camps] the name Jacob gave to the place. It also alludes to Jacob's abundant. flourishing growth, a condition which he was to describe in 32:11 as having grown into אַנְיִי מְחָנוֹת hy two camps (R' David Feinstein).

# אונקלום

רּוּשְלַח יַצְקֹב אוְגַּדִּין קֵדָמוֹהִי לְנַת עַשָּׁוּ אָחוּהִי לְאַרְעָא רְשִּעִיר לְחַקּל אֱדוֹם: הּוּפַּקִּיד יָתְהוֹן לְמֵימֵר כְּרָנּן תִּימְרוּן לְרַבּוֹנִי לְעַשִּׁוֹ בִּדְנֵן אֲמֵר עַבְדָּהְ יַעָקב עם לְבָן דָּרִית וְאוֹחָרִית עַד בְּעָן: ינִדְּנָה לִי לְחַנָּאָה לְרַבּוֹנִי לְאַשְּׁכָּחָא רַחֲמִין בְּעִינָךְ: יִוְתָבוּ אוְגַּדִיּא לְנִת יַעַקב לְמֵימֶר בְּעִינָךְ: יְוָתָבוּ אוְגַדִּיָּא לְנִת יַעָּקֹב לְמֵימֶר אָתִינָא לְנַת אָחוּךְ לְנַת עַשִּׁוֹ וְאַרָּ אָזֵיל לְקַרְמוֹתַךְ וָאַרְבַּע מָאָה גוּבְרִין עְמָהּ:

# פרשת וישלח

רְנִיּשְׁלַח יֵעֲקָב מַלְאָכִים ׁ לְפָנִיו אֶל־עֵשָׁו אָחְיו אַרְצָה הְאַרְוֹם: וַיְצִוּ אֹתָם לֵאמֹר כְּה תְאמְרוּן לֵאדֹנִי לְעַשֶּׁו כְּה אָמֵר עַבְּרְּךָּ יֵעֲלְב עִם־לָבֶן גַּרְתִּי לֵאדֹנִי לְעַאֶּו כְּה אָמֵר עַבְּרְרָּךְ יֵעֲלְב עִם־לָבֶן גַּרְתִּי וְעֲבֶּר עַד־עָתָה: וַיְהִי־לִי שְׁוֹר וַחֲמֹוֹר צָאוֹ וְעֲבֶּר וְאַחָר עַדְרָעָתָה לְהַגְּיִד לֵאדֹנִי לִמְצֹא־חָן בְּעִינְיִךּ: וְשִׁפְּחָה וְאֶשְׁלְחָה לְהַגְּיִד לֵאדֹנִי לִמְצֹא־חָן בְּעִינְיִךּ: וְיַשְׁבוֹּ הַמַּלְאָכִים אֶל־יִעְקָב לֵאמֹר בָּאנוּ אֶל־אָל־אָחִיךְ וְאַרְבַּע־מֵאְוֹת אָישׁ עִמְּוֹי אֶלִר הָּלָרְ לִקְרָאתְךְ וְאַרְבַּע־מֵאְוֹת אָישׁ עִמְּוֹי אֶלִר הַלָּבְים הֹלֵךְ לִקְרָאתְךְ וְאַרְבַּע־מֵאְוֹת אָישׁ עִמְּוֹי.

י"בר

השמים ומשמני הארץ (לעיל כזוכח), זו אינה לא מן השמים ולא מן הארץ (מנחומא ישן ה): שור וחמור. דרך ארץ לומר על שוורים הרכה שור. אדם אומר לחבירו בלילה, קרא התרנגול, ואינו אומר קראו התרנגולים (שם): ואשלחה להגיד לאדני. להודים שאני כא אליך: למצא חן בעיניך. שאני שלם עמך ומבקש אהבתך: (ז) באנו אל אחיך אל עשו. שהיית אומר אחי הוא (ב"ר שם ז) אכל הוהג עמד כעשו הרשע, טודנו בשלאתו (מנחומא ישן ון ב"ר שם ז):

(ד) וישלח יעקב מלאבים. מלאכים ממן (כ"ר מה:ד): ארצה שעיר. לארך שעיר, כל חיבה שלריכה למ"ד בחתלתה הטיל לה הכחוב ה"א בסופה ליבות יגו: (ה) גרתי. לא נעשיתי שר וחשוב אלא גר. אינך כדאי לשנוא אותי על בכות אביך שברכני הוה גביר לאחיך, שהרי לא נתקיימה בי (תנחומא ישן ה). [ד"א, גרחי בנימטריא חרי"ג (ברב"ח), כלומר, עם לבן הרשע גרחי וחרי"ג מלות שמרטי ולא למדטי ממעשיו הרעיכו (ו) ויהי לי שור וחמור. אבא אמר לי מטל

#### PARASHAS VAYISHLACH

4-7. Esau advances to attack Jacob. After he had received the Patriarchal blessings from Isaac, Jacob had been sent away from home to protect him against Esau's threatened vengeance. Now, thirty-four years later — including fourteen years of study in the academy of Shem and Eber and twenty years with Laban — Esau's hatred remained implacable and, as Jacob advanced toward Eretz Yisrael with his family and entourage, Esau advanced toward him with an imposing, frightening army, determined to carry out his old, but still-fresh threat.

According to the Zohar, Jacob took the initiative in seeking a reconciliation while Isaac was still alive, because, given Esau's great respect for his father, it seemed logical that he would make peace with Jacob to avoid saddening their father. Ramban notes that Jacob could not avoid this potentially dangerous confrontation because the direct route to his parents' home in the south of the Land took him through Esau's habitat of Edom. However, according to the Midrash, Jacob should have taken a roundabout route to avoid Edom, for the Sages fault him for "taking the dog [i.e., Esau] by the ears ... Esau was going about his business and you send messengers to say, 'Thus said your servant Jacob!' "

The confrontation between the brothers is recorded to illustrate how God sent an angel to save His servant from the hand of a stronger enemy. Furthermore, it shows that Jacob did not rely on his own righteousness, but strove mightily to ensure his safety through practical measures. Indeed, our Sages saw in this chapter the textbook of Jewish behavior in this exile, and, accordingly, we should follow his example by making a threefold preparation in our struggles with Esau's descendants: prayer, gifts [= appeasement], and battle, as will be noted in the com-

mentary (Ramban). Indeed, the Midrash (Bereishis Rabbah 78:15) records that in Talmudic times the rabbis who had to intervene with the Romans to counteract oppressive decrees would study this chapter before they went. Once, R' Yannai failed to do so, and his trip was a dismal failure. Obviously he remembered the narrative, but, just as obviously, when men of his caliber study it to find guidance regarding specific situations, they see messages and nuances that escape others.

According to the view of the Midrash that Jacob erred, Jacob's decision to honor Esau portended a tragedy that took place during a power struggle between two Hasmonean brothers in the Second Temple era. The loser invited the Romans to help him and they complied all too happily. Thus the Roman Empire gained a foothold that grew and grew until it controlled the country and eventually destroyed the Temple and exiled the people.

4. מְלְאָבִים — Angels. He sent real angels (Rashi), in order to both impress and terrify Esau. This teaches that righteous people are greater than angels, for when Jacob had need of emissaries, he had the right to summon angels to do his bidding (Tanchuma). The reason for the greater stature of human beings is that angels are created with a particular degree of holiness, and they remain forever static. Human beings, however, achieve their standing through their own striving, and they can grow constantly.

According to another view in the Midrash and the commentators, Jacob's emissaries were human — the word מְלְאָכִים can be rendered either as angels or human emissaries.

אַרְצֶּה שְׁעִיר — To the land of Seir, i.e., the mountainous region from the Dead Sea southward toward the Gulf of Aqaba.

## PARASHAS VAYISHLACH

Advances to Attack Jacob

 $E_{\text{Sau}}$  <sup>4</sup>Then Jacob sent angels ahead of him to Esau his brother to the land of Seir, the field of Edom. 5 He charged them, saying: "Thus shall you say, To my lord, to Esay, so said your servant Jacob: I have soiourned with Laban and have lingered until now, 6 I have acquired oxen and donkeus, flocks, servants, and maidservants and I am sending to tell my lord to find favor in uour eues.'"

<sup>7</sup> The angels returned to Jacob, saying, "We came to your brother, to Esau: moreover, he is heading toward you, and four hundred men are with him."

5. ויצו א'תם לאמר — He charged them, sauing, Jacob wanted his messengers to deliver the message verbatim, including the fact that in his conversations with them he had referred to Esau as "my lord" and to himself as Esau's "servant." This was part of Jacob's tactful approach, because thereby Esau would realize that Jacob truly held him in great esteem (Or HaChairn).

עם־לבן גרתי – I have sojourned with Laban. The verb גרתי lodged, implies staying as a stranger (from 12 = alien). Thus Jacob meant to tell Esau, "I have not become a great prince nor have I achieved status . . . I remained merely an alien. Therefore, you need not hate me for having received Father's blessing [27:29], since it has clearly not been fulfilled."

Midrashically, the numerical value of גרתי equals אררייג. 613. Thus Jacob implied to Esau, "Though I have sojourned with Laban, I have observed the 613 Divine Commandments, and have not learned from his evil ways" (Rashi). This was a message to Esau that he should not trifle with Jacob, for his righteousness was still intact.

- 7. בַּאני אַל־אַחִיךּ אַל־עשוּ We came to your brother, to Esau. This was part of their report on Esau's intentions, "We came to the person whom you regard as a brother, but he behaves toward you as a wicked Esau — he still harbors hatred" (Rashi).
- 8-21. Battle, prayer, and tribute. Jacob prepared for the confrontation in three ways: He readied himself and his camp for a battle to the death, he threw himself upon God's mercy through prayer, and he sent a lavish tribute to appease Esau's anger. On the surface, these courses of action convey contradictory messages; aggression and servility seem to be irreconcilable characteristics. Total faith in God would seem to rule out either form of reliance on human effort [see Faith and Trust, 40:15]. Of course, one can view such a combination of approaches pragmatically; people routinely adopt tactics without being troubled by a lack of sincerity - if it works, do it! But Jacob was the embodiment of truth; it is inconceivable that he would adopt insincere charades.

That Jacob could dedicate himself with conviction to contradictory courses of action is testimony to his selfdiscipline. He could cast his lot with God, yet not fail to make the necessary human responses to a crisis; he could recognize an element of justice in Esau's hurt at losing the blessings, yet prepare for an attack as if there were no

defense but his own strong arms. This chapter teaches that Israel in exile must always be able to recognize and act upon the varying and sometimes conflicting elements in any situation.

#### هه Jacob's fear.

On the surface it would seem that Jacob's fear of Esau (v. 8) betrayed a lack of faith in God's promise of protection when he went to Charan (28:15), a promise that God reiterated when He commanded Jacob to return to Fretz Yisrael (31:3). Rashi (v. 11), however, explains that the righteous are never sure of themselves, and that is why Jacob was afraid that he might have sinned in the interim and thereby forfeited his right to the Godly shield from harm. They know better than anyone else how awesome are their responsibilities and how easy it is to fall short. According to the opinions of the Sages cited by Rashi, Jacob did not know of any specific sins, but was sure that there might have been some. The Midrash suggests that he was distressed by the very fact that he was afraid, for such fear indicated a lack of trust in God's promise.

Others comment that the sin that concerned him was his approach to Esau, his archenemy, for, as noted above, the Midrash cites that as an error. He might have felt that he was at fault in sealing a covenant with Laban, or it may have been his failure to honor his parents for twenty years that troubled him. The Zohar comments that God instilled this fear in Jacob so that he would be forced to pray, for God craves the prayers of the righteous.

Rambam (Yesodei HaTorah 10:4) discusses the rule of the Sages that God never withdraws a prophecy to do good (Berachos 7a); if so, how could Jacob have doubted the Divine promise to protect him? Rambam explains that this dictum applies only to a public prophecy, but not one given privately to an individual, like God's promise to Jacob; such a prophecy is subject to the continued worthiness of the recipient.

R' Hirsch notes the contrast between Jacob's confidence during his years with Laban and his fear at this time. Jacob knew that Esau had felt personally injured by Jacob, and this might influence God to take pity on Esau.

8-9. Military preparations. Jacob divided his people in such a manner that each camp had some of his men, maidservants, and cattle, but he kept his wives and children together. His strategy was to station the family camp in the rear, so that the other one would be a buffer between them and Esau (Abarbanel).

חוֹדַ חֵיל יַעַקב לַחַדא ועקת לה וּפּליג ית עַמָּא דִי עִמֶּה וְיַת עַנָּא וְיַת תּוֹרֵי וְגַמְלַיַּא לתרין משרין: טואמר אם ייתי עשו למשריתא חדא וימחנה ויהי (נ״א וִימְחַנַה וֹתְהֵי) מַשְרִיתַא דִישְׁתַאַרא לשיוַבָא: יוַאָמַר יַעָקב אַלַהָה דּאַבּא אַבַרַהַם וַאלַהָה דּאַבַּא יִצְחַק יִי דּי אַמר לִי תוֹב לָאַרעָה וּלְיַלְדוּתַה וֹאוֹטִיב עמה: יא זעירן זַכְנָתִי מִכּל חְסְדִין וּמְבַּל טָבְוַן די עַבַדַתַּ עם עַבַדָּךָ אַרי יחידי עברית יַת יַרִדְּנַא הַדֵּין וּכָעַן הַנֵיתִי לְתְרֵין (נ"א לַתַרתֵין) מַשָּריַן: יבּ שַּוַבְנִי כַעַן מידַא דאָחִי מִידָא דִעשָו אַרֵי דָחֵל אַנָא מִנָּהּ דילמא ייתי וימחנני אמא על בניא: יגוָאַתּ אַמַרָתַ אוֹטַבַא אוֹטֵיב עָמַךּ וַאֲשַנִּי יַת בְּנֵיךְ סְגִּיאִין כְּחַלַא דְיַמַא דִּי לַא יָתַמְנוּן מִסְגֵי: ירוּבַת תַּמֵּן בְּלֵילִיָא הַהוֹא וּנָסִיב מָן דָאַיָתִי בִירָה תִּקְרֵבְתַּא לעשו אַחוּהי: טועזי מאתן ותישיא עַסְרִין רָחֵלִין מַאתַן וִדְכָרִין עַסְרַין: ש גַמָלֵי מֵינָקָתָא וּבָנֵיהוֹן תַּלַתִין תּוֹרָתַא אַרְבָּעִין וָתוֹרֵי עַסְרַא אַתְנַן עַסְרִין וְעִירֵי עָסְרָא: יּוְיהַב בָּיַד עַבְדוֹהִי עֵדְרַא עָדָרָא בָּלְחוֹדוֹהָי וַאֲמַר לְעַכְדוֹהִי עְבַּרוּ קָדָמַי וֹרְנָחָא תִּשַׁוּוֹן בֵּין עֵדְרָא וּבֵין עֶדְרָא: יחוּפַקֵּד יָת קַדְמָאָה לְמֵימָר אַרֵי יערענַר עשו אַחי וּשְאֵלנַך לְמֵימַר

ויירא יעקב מאד ויצר לו ויחץ את־העם אשר־אתו ָּט וְאֶת־הַצְּאן וְאֶת־הַבָּקֶר וְהַגְּמֵלֶּים לִשְׁנֵי מַחֲנְוֹת: וַיֹּאמֵר אָם־יַבוֹא עֲשֵׁוֹ אֶל־הָמֵּחָנָה הָאַחָת וְהָבָּהוּ וְהָיֵה הַמַּחֲנָה הַנשאר לפליטה: וַיֹּאמֶרֹ יַעַקֹבֹ אֱלֹהֵי אַבֶּי אַבְרַהַם . הַנשאר וַאלהֵי אַבֶּי יִצְחַק יהוֹה הָאמֵר אֵלֵי שִׁוֹב לְאַרְצְבָּ יאַ וּלְמַוֹלַדְתָּךְ וָאֵיטֵיבָה עִמָּךְ: קַטֹנְתִּי מִכָּל הַחֲסָדִים וּמִכָּל־ ַדְאָמֶת אָשֶר עַשִּיתַ אֶת־עַבְדֵּךְ כֵּי בְמַקּלִי עַבַּרְתִּי אֶת־ ב הַיַּרְבֵּן הַנָּה וְעַתָּה הָיֵיתִי לְשָׁנֵי מֲחַנְוֹת: הַצִּילֵנִי נָא מִיַּר 🚉 אַחַי מַיַּד עֲשֵׁו כֵּי־יַרָא אַנֹכִי אֹתוֹ פֵּן־יַבִוֹא וְהַבָּנִי אָם י עַל־בַּנֵים: וְאַתָּה אַמַּרָתַ הֵיטֵב אֵיטִיב עָפָּךְ וְשַמְתֵּי אֵת־ יַּ יי זָרַעַרְ בִּחְוֹל הַיָּט אֲשֵׁר לְא־יִסָפֵר מֵרָב: וַיֶּבֶן שָׁם בַּבַּיִּלָה יו הַהָּוֹא וַיַּקָּח מִן־הַבָּא בְיָדֶוֹ מִנְחָה לְעֵשָׂו אָחִיו: עזַים מָאתַׁיִם וּתְנָשָׁים עֶשְׁרֵים רְחֵלֵים מָאתַיִם וְאֵילִים יו עשַׂרָים: גִּמַלֵּים מֵינִיקוֹת וּבְנֵיהָם שָׁלֹשָׁים פָּרָוֹת אַרבַעים ופַרִים עַשַּׁרָה אַתנת עַשִּׂרִים וַעְיַרָם עַשַּׂרָה: ּ וַיִּתֵן' בִּיַד־עַבָּדָיו עֲדֵר עֲדֵר לְבַדְּוֹ וַיָּאמֵר אֵל־עַבָּדִיוֹ יִיּ ּת עִבְרוּ לְפָנַׁי וְרֶנַח תָּשִּׁימוּ בֵּין עֻדֵר וּבֵין עֲדֵר: וַיִצֵו אַת־ יַּי הָראשָון לֵאמֶר כִּי יִפְגָשְׁךְּ עַשֵּׁו אָחִי וּשְאֵלְךְ לֵאמֹר

(תנחומה ישן וילה ג): (יב) מיד אחי מיד עשו. מיד החי שחין נוהג עמי כחח אלא כמשו הרשע: (יג) היטב איטיב. היטכ כזכותך, איטיב כזכות אכותיך (כ"ר שו:ז): ושמתי את זרעך כחול הים. והיכן ח"ל כן, והלח לח ח"ל חלח והיה זרעך כעפר הארץ (לעיל כת:יד). אלא שא"ל כי לא אעזבר עד אשר אם עשיתי את אשר דברתי לך (שם טו, וע"י רש"י שם), ולאברהם אמר הרבה ארבה את זרעך ככוכבי השמים וכחול אשר על שפח הים (שם ככ:יז; ברכ"ת): (יד) הבא בידו. ברשוחו, וכן ויהת את כל ארלו מידו (במדבר כא:כו: מכילתא משפטים נזיהין פ"ה). ומ"א, מן הבא בידו, אבנים טובות ומרגליות שאדם לר בלרור ונושאם בידו (תנחומא ישן יא). [דבר אתר, מן הבא בידו, מן החולין, שנטל מעשר, כמה דאת אמר עשר אעשרנו לך, והדר לקת מנחה (פס"ז, ועי' פדר"ל פל"ז)]: (טו) עזים מאתים ותישים עשרים. מאתים עזים לריכות עשרים תישים. וכן כולם הזכרים כדי לורך הנהבות. ובב"ר (שם) דורש מכאן לעונה האמורה בתורה. הטיילים בכל יום, הפועלים שתים בשבת. התמרים אתת בשבת. הגמלים אתת לשלשים יום. הספנים אחת לששה תדשים (כתובות סא:). ואיני יודע לכוין המדרש הזה בכוון, אך גראה בעיני שלמדנו מכאן שאין העונה שוה בכל אדם אלא לפי טורת המוטל עליו, שמלינו כאן שמסר לכל חיש משר עזים וכן לכל איל, לפי שהם פנויים ממלאכה דרכן להרבות חשמיש ולעבר עשר נקבות, ובהמה משנתעברה חינה מקבלת זכר. ופרים שעוסקין במלאכה לא מסר לזכר אלא ארבע נקבות, ולחמור שהולך בדרך רחוקה שתי נקבות לזכר, ולגמלים שהולכים דרך יותר רתוקה נקבה אחת לזכר (ירושלמי כתובות ה:ו): (טו) גמלים מיניקות שלשים. וכניהם עמהם. ומדרש חגדה, וכניהם בנאיהם, זכר כנגד נקבה, ולפי שלנוע בחשמיש לא פרסמו הכחוב (ב"ר שם): ועירים. חמורים זכרים (שם): (יז) עדר עדר לבדו. כל מין ומין לעלמו (שם ח): עברו לפני. דרך יום או פתות ואני אכוא אתריכם: ורוח תשימו. עדר לפני חברו מלא טין, כדי להשביט טינו של אוחו רשט ולחווהו טל רבוי הדורון (שם): (ח) ויירא ויצר. ויירא שמא ייהרג, וילר לו אם יהרוג הוא את אחרים (תנחומא ד: כ"ר עו:ב): (ט) המחנה האחת והכהו. מחנה משמש לשון זכר ולשון נקבה. אם תחנה עלי מחנה (תהלים כז:ג) הרי לשון נקבה, המחנה הזה (להלן לג:ת) לשון זכר. וכן יש שאר דברים משמשים לשון זכר ולשון נקבה. השמש ילא על הארץ (לעיל יטיכג), מקלה השמים מולאו (תהלים יטיז) הרי לשון זכר, והשמש זרחה על המים (מלכים ב ג:כב) הרי לשון נקבה. וכן רות, והנה רות גדולה באה (איוב א:יט) הרי לשון נקבה, ויגע בארבע פנות הבית (שם) הרי לשון זכר. ורות גדולה ותזה מפרה הרים (מלכים א יט:יא) הרי לשון זכר ולשון נקבה. וכן אש, ואש ילאה מאת ה' (במדבר טוגלה) לשון נקבה, אש לוהט (תהלים קד:ד) לשון זכר: והיה המחנה הנשאר לפליטה. על כרחו, כי חלחם עמו. החקין עלמו לפלפה דברים, לדורון לתפלה ולמלחמה. לדורון, ותעבור המנחה על פניו ולהלן פסוח כב), לתפלה, אלהי אבי אברהם (פסוק י). למלחמה, והיה המחנה הנשאר לפליטה (חנחומא ישן ו): (י) ואלהי אבי יצחק. ולהלן הוא אומר ופחד ילחק (למיל לא:מב, ומי' רש"י שם). ומוד מהו שחזר והזכיר שם המיוחד, היה לו לכחוב האומר אלי שוב לארלך וגו'. אלא כך אמר יעקב לפני הקב"ה, שחי הבטחות הבטחתני, אחת בלאתי מבית אבי מבאר שבט, שחמרת לי חני ה' חלהי חברהם חביך וחלהי ילחק (כח:יג) ושם חמרת לי ושמרתיך בכל אשר חלך (שם טו), ובבית לבן אמרת לי שוב אל ארץ אבותיך ולמולדתך ואהיה עמך (שם לא:ג), ושם נגלית אלי בשם המיוחד לבדו, שנאמר ויאמר ה' אל יעקב שוב אל ארץ אבוחיך וגו' (שם). כשתי הבטחות האלו אני בא לפניך: (יא) קטנתי מבל החסדים. נחמעטו זכיותי ע"י החסדים והחמת שעשית עמי (תענית כ:; שבח לב.). לכך אני ירא, שמא משהבטחתני נחלכלכתי בתטא ויגרום לי להמסר ביד עשו (תנחומה בשלח כת; ברכות ד.; במ"ר יטילב): ומבל האמת. המתת דבריך ששמרת לי כל ההכטחות שהבטתתני: בי במקלי. לא היה עמי לא כסף ולא זהב ולא מקנה אלא מקלי לבדו. ומדרש אגדה נתן מקלו בירדן ונבקש הירדן

Militaru Prepara.

<sup>6</sup> Jacob became very frightened, and it distressed him. So he divided the people with him. and the cattle, herds, and camels, into two camps, 9 For he said, "If Esau comes to the one camp and strikes it down, then the remaining camp shall survive." 10 Then Jacob said "God of Prayer mu father Abraham and God of mu father Isaac; HASHEM Who said to me, 'Return to your land and to your relatives and I will do good with you' - 11 I have been diminished by all the kindnesses and bu all the truth that You have done Your servant; for with mu staff I crossed this Jordan and now I have become two camps, 12 Rescue me, please, from the hand of mu brother, from the hand of Esau, for I fear him lest he come and strike me down, mother and children. 13 And You had said, 'I will surely do good with you and I will make your offspring like the sand of the sea which is too numerous to count."

14 He spent the night there, then he took, from that which had come in his hand, a tribute to Tribute F.sau his brother: 15 Two hundred she-goats and twentu he-goats: two hundred eyes and twentu rams: 16 thirtu nursing camels with their colts; fortu cows and ten bulls; twentu she donkeus and ten he donkeus. 17 He put in his servants' charge each drove separately and said to his servants. "Pass on ahead of me and leave a space between drove and drove." 18 He instructed the first one, saying, "When my brother Esau meets you and asks you, saying.

- 8. וייצר Became frightened . . . and it distressed. In the plain sense, Jacob was apprehensive at the news that Esau was coming with a sizable army to attack him (Ramban). He was frightened that he would be killed, and he was distressed that, in defending himself and his family, he might kill others (Rashi). Distress is a stronger emotion than fear. The prospect that he might be forced to kill was more disturbing to Jacob than the possibility that he might be killed (Ralbag).
- 9. וְהַיֵה הַמַּחֵנֵה הַנשאר לפליטה Then the remaining camp shall survive. While Esau's force was fighting Jacob and the first camp, the other camp, with Jacob's family, would flee to safety. Ramban comments on what Jacob's strategy portended for the future of Israel. Various countries will decree the extermination or the crippling of the Jewish people, but the nation will always survive, because Jews in other countries will be treated benevolently and thus insure the survival of the nation.
- 10-13. Prayer. This was the second component of Jacob's three-pronged strategy, for he knew that without God's help. all of man's plans and exertions are in vain.
- 11. קטנתי I have been diminished. My merits have been diminished by all the kindnesses You have shown me, and that is why I am afraid. Since Your promise to me, I may have become soiled by sin and not deserve to be delivered from Esau's hands (Rashi). According to Ramban, Jacob's fear was not that he had once had merits but that they had become diminished. Rather, in his humility, he declared I am unworthy, i.e., he felt that he had never been worthy of all the kindnesses God had done him.

Kindnesses are benefits that God confers without having first promised them; truth refers to the kindnesses He does in fulfillment of earlier promises.

Jacob knew that he was being escorted by angels now just as he had been when he left Eretz Yisrael to journey to Laban. Obviously, therefore, he was still righteous. Why was he afraid? This shows that even good people can be judged and

punished for not having achieved their full potential. Of this. Jacob was frightened. Perhaps he had failed to grow as much as he could have. Similarly, the Torah demands that one not merely study, but exert himself in his Torah study. And if one fails to do so, it is tantamount to not learning (see Leviticus 26:3,15). This is a challenge to every Jew to strive to live up to his potential (R' Moshe Feinstein).

שני מחנות – Two camps. From Jacob's remark we learn that during times of tranquility, a person should recall his travail, so that he may appreciate his advantages and thank God for them (R 'Bachua).

- 14-22, The tribute. To show his good will and reiterate his subservience. Jacob sent a lavish tribute — actually a series of tributes — to Esau in the hope of assuaging his wrath. In so doing, Jacob set a pattern for future generations that would confront Esau's oppression. In times when Israel is powerless to fight its enemies, it must forgo the "luxury" of asserting that its cause is just. Instead, it must appease its enemies in terms that they, in their greed, can comprehend. Commentators note that before assembling his gift, Jacob spent the night in his camp, hoping for a prophetic vision but none came. Radak comments that by not appearing to him. God was implying to Jacob that even the most righteous people should not rely on God's miraculous intercession, but should be vigilant and make all rational preparations.
- 14. מו־הבא בירו From that which had come in his hand. Jacob selected his gift from the livestock that he had accumulated during his years of unremitting labor. The most effective gift is one that someone has earned through his own toil and labor (Alshich).
- 15-16. As a skilled shepherd who was fully familiar with animals' breeding habits (Ibn Ezra), Jacob sent sufficient males for the needs of the females (Rashi).
- 17. עבר עבר לבדו Each drove separately. Jacob wanted each drove to be distinct, so that Esau would take note of the proper proportion of males to females. Thereby he would

לַמַן אַתַּ (נ״א דִּמאן אַתַּ) וּלאו את אול ולמו אלין דקדמה: יטותימר לעבדה ליעלב (נ״א דעבדה דיעלב) תקרבתא היא דמשלחא לרבוני לעשו והא אף הוא אתי בַתַרַנָא: בּוֹפַקִיד אַף יַת תְנַיַנָא אַף יַת תּלִיתַאַה אַף יַת כַּל האַזלִין בָּתַר עַדְרַיַא לְמַימֵר כִּפָּתְגַּמָא הַדֵין תַּמַלְלוּוְ עם עשו בַּד תַשַבּחון יתה: כאותימרון אף הא עַבַדַּךְ יַעַלָב אַתִי בתַרָנא ארי אמר אנחנה לרוגוה בתקרבתא דאולא לקדמי ובתר כן אחזי אפוהי מאים יסב אפי: כב ועברת תקרבתא על אפוהי והוא בת בליליא ההוא במשריתא: כגוקם בליליא הוא וּנְסִיב יַת תַּרָתֵין נְשוֹהָי וְיַת תַּרְתַּין לְחֵינַתָה וַיַת חַד עַסָר בּנוֹהי ועבר ית מעבר יוּבקא: כדודברנוּז ועבּדנוּז ית נַחַלָא וָאַעבר יַת דִּילֶה: כַּה וָאִשְׁחַאַר יַעַקֹב בלחודוהי ואשתדל גברא עמה עד דסלק צַפְּרָא: כּוּנַחַוֹא אַרִי לַא יַכִיל לָה וּקָרֶב בְּפָתֵי יַרְכָּה וַזַע פָּתֵי יַרְכַּא דְיַעַקֹב

יש לְמִי־אַּמָּהֹ וְאָנָה תֵלֵך וּלְמֶי אַפֶּה לְפָנֵיך: וְאָמַרְתָּ לְעַבְּדְּךְּ לְיֵעֲלְב מִנְחָה הָוֹא שְׁלוּחָה לֵארנִי לְעֵשֻׁוֹ וְהִנָּה גַם־
בּ הְּוֹא אַחֲבִינוּ: וַיְצַוֹ גַּם אֶת־הַשֵּׁנִי גַּם אֶת־הַשְּׁלִישִׁי גַּם
אֶת־כָּל־הַהְּלְּכִים אַחֲבִי הָאָדָרִים לֵאמֶר פַּדָּבֶר הַנָּהְ עַבְּרְּוֹן אֶל־עֲשָׁו בְּמֹצֵאֲכֶם אֹתוֹ: וַאֲמַרְתֶּם נַּדְּבָר הַנָּהְ עַבְּרְּוֹן אֶל־עֵשְׁוֹ בְּמִצְאֲכֶם אֹתוֹ: וַאֲמַרְתָּם נַּדְּבָר הַנָּהְ הַנֹּא לָן בְּלֵיוֹ בְּמִנְיוֹ בְּמִּנְיִהְ הָּנִּא לָן בַּלַיִּי וְאָת בְּבְּרְ מִיְבְּרְוֹן אֶת־בְּבְּרְ מִיְּעְלָב אַחֲבִיי־בֵן אֶרְאֶה פָּנִיוֹ אַלְן בַּלַיְלָה־הַהְוֹּא פָנִי: מְבְּבְרְ הַמְּעְבָר הַמִּנְחָה עַל־פָּנְיוֹ וְהָנִּא לָן בַּלַיְלָה־הַהְוֹּא שְׁתִי שְׁמְחֹי וְאֶת־בְּבְּרְ הַנְּאְרִיךְ וְאָתְר־לְוֹי שְׁתְּבְּרְ וְאָבְרְ הְבִּבְּרְ הָנִיְ עָשְׁר יְלָּבְיוֹ וְנִיְעֲבֶר אָת מְעֲבְר הַבְּבְּרְוֹן אֶעְר בְּבְּרְ וְצָּלְב הְנִיּ עְשָׁר יְלָּבְיוֹ וְתְּיִּא לָן בְּבְּלְיִלְה הִוּא נִיִּלְּה הְנֹא עַבְּרְ עָשֶׁר יְלָּבְיוֹ וְנִיְעְבֶּר אָת־בְּנְהְיוֹ וְאָת־י אֲשְׁרִילְוֹי וְאָתְרְעְיִי וְנִישְׁרְלְוֹי וְאָתִר אֲשָׁרִילְוֹי וְאָתְר בְּעָּבְר וְבִּבְּעְיוֹ וְנִיּעְבָר אְבִּיוֹ וְנִיּעְבָּר אָבְיִי וְאָבְּר וְיִבְּעְבְר לְנִיּעְבְרְיוֹ וְיִיּבְרְיוֹ וְיִבְּבְּר הָבְּיוֹ וְנִיּעְבָּר אָבְיוֹ וְנִיּבְּבְר אָבְיוֹ וְנִיְבְּרְיוֹ וְעָשְׁר וְנִיְבְּבְּר הְיִבְּיוֹ וְנִיּעְבָּר אָבְיוֹי וְנִיּעְבָר אָבְיוֹ וְנִיּעְבָּר אָבְיוֹ וְנִיּבְעְבְר וְיִבְּבְּר וְיִבְּיוֹ וְנִיּעְבְּר וְבְיּבְיוֹ וְנִיְנְעְלְב בְּבְּבְּוֹי וְנִיּעְבְּר אְנִילוֹ תְבְּעְבְּרוֹי וְנִיּעְבְרוֹי וְנִיּבְיוֹי וְעִבְּרְוֹת הָשְּבְּיוֹ וְנִיּעְבְיוֹי וְנְיִיְיְיִבְּיוֹ וְיִבְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹת הְשְּבְיוֹת וְיִבְּיוֹת וְנִיּעְבְרְיוֹי וְיִבְיּבְיוֹי אָּבְיוֹי וְנְבְיוֹבְיוֹי בְיּבְעְיוֹ וְנְיְיִבְיוֹ וְנְהְעָבְיוֹיוֹ וְיִבְּבְיוֹ הְיִיבְיוֹ וְנְתְּבְרְיוֹי הְיִיוֹ בְּיִיבְרְיוֹ הְנְבְיוֹ בְּיוֹית בְּיִבְיוֹי בְּיִיוּ וְבְּבְיוֹתְיוֹי וְנְבְּיְיִיוֹ בְּיוֹבְיוֹ בְיוֹבְיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹיוֹת וְיִיוֹיוֹ בְיּבְּיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי וְנְבְיוֹיוֹ בְּיְיִייוֹ בְּבְּיוֹי וְנְבְיוֹיוֹ בְּבְּיוֹי בְּיוֹיוְ בְּיִ

"L"

בכעם שהיה לריך לכל זה (ב"ר טומ): (בג) ואת אחד עשר ילדיו. ודינה היכן היסה, נחנה בחיבה ונעל בפניה שלח יחן בה טשו שיניו. ולכך נענש שקב שמנטה מחחיו, שמח חחזירנו למוטב, ונפלה ביד שכם (שם ט: יבק. שם הנהר: (בד) את מחחיו, שמח חחזירנו למוטב, ונפלה ביד שכם (שם): יבק. שם הנהר: (בד) את אשר לז. הבהמה והמטלטלים. עשה עלמו כנשר, נוטל מכחן ומניח כחן (שם): ממונם, שלח ישלח ידיהם בגזל) (חלין לה): וואבק איש. מנחם פי' ויתשפר חשה מל' חבק, שהיו מעלים עפר ברגליהם ע"' נענוטם. ולי נרחה שהח לשון ויחקשר, מל' חבק, שהיו מעלים עפר ברגליהם ע"' נענוטם. ולי נרחה שהח לשון ויחקשר, ולשון חרמי הוח, בחר דחביקו ביה (סבידרין סג:) וחבק ליה מיבק (מנחוח מב). ל' משון שליו שם). ופירשו רו"ל שהוח שרו של ששו (ב"ר עז:ב; חנחומת ח): (בו) ויגע בבף ירבו. קולים הירך החקוע בקלבוסח קרוי כף, ע"ש שהבשר שעליה כמין כף של קדירה: ותקע. נחקשקה ממוקום הברחה. ודומה לו פן חקע נפשי מתך (ירמיה של קדירה: ותקע. נחקשקשה ממוקום הברחה. ודומה לו פן חקע נפשי מתך (ירמיה של הקדירה: ותקע. נחקשקשה ממוקום הכלמה. לומות הסרה (ב"ר כות) לשרש שביה: ותח, לשון הסרה (ב"ר כות) לשרש שביה:

ואלה שלפניך של מי הם, למי המנחה הואח שלוחה. למ"ד משמשת בראש החיבה במקום של. כמו וכל אשר אחה רואה לי הוא (לשיל לא:מג) שלי הוא. לה' הארן במקום של. כמו וכל אשר אחה רואה לי הוא (לשיל לא:מג) שלי הוא. לה' הארן ומלואה (חהלים כד:א) של ה': (יש) ואמרת לעבדך ליעקב. על ראשון ראשון ושל אחרון אחרון. ששלה למי אחה, למבדך ליעקב אני, וחרגומו דעבדך דיעקב. ושלא ובשאלת ולמי אלה לפניך. מנחה היא שלוחה וג': והגה גם הוא [אחריגו]. יעקב: חבוא אבפרה פגיי. אפטל רוגזו. וכן וכפר בריחכם אח מוח (ישעיה כח:יח) לא חוכלי כפרה (שם מז:יא). ונראה בעיני שכל כפרה שאלל עון וחטא ואלל פנים כולן לשן קנוח והעברה הן, ולשן ארמי הוא, והרבה בגמרא, וכפר ידיה (ב"מ כד.) בעי לכפורי ידיה בההוא גברא (גיטין נו.). וגם בלשון המקרא נקראים המזרקים של לבון רשורי זהב (שזרא אוי) על שם שהכהן מקנח ידיו בהן בשפח המזרק (זבחים לג:): (בב) על פניו. כמו לפניו, וכן חמם ושד שמע בה על פני תמיד (ירמיה ו:ז), וכן המכטיסים אוחי על פני (ישעיה סה:ג). ומדרש אגדה, על פניו, אף הוא שרוי

(יח) למי אתה. של מי חתה. מי שולחד. ותרגוס דמו חת: ולמי אלה לפניר.

realize that Jacob planned the tribute to yield maximum productivity (Sfomo).

He instructed his servants to keep a distance between the various droves, so that the greedy Esau would see animals coming toward him from clear across the horizon. This would make the gift seem even larger and more impressive (Rashi).

18.... לְּמִי־אַתָּה — Whose are you . . . Homiletically, Esau's questions fell into two categories (a) Whose are you? — to whom are you loyal? And Where are you going? — What is your goal in life? To these questions Jacob's servants — and his progeny throughout history — reply that they are and will always remain dedicated to the ideals of Jacob. (b) Whose are these that are before you? Are you willing to contribute your possessions to the benefit of society? To this, Jacob said that the answer is yes — Jews pay taxes and strive for the betterment of the lands where they live. But this loyalty is predicated upon the unyielding recognition that he himself is behind us. Though we are loyal citizens, we

never forget that we remain servants of the ideals of Jacob (R' Yosef Dov Soloveitchik).

20. אמו במצאַבֶּם — When you find him. Following the broader concept that this sequence applies to future generations who must defend themselves against Esau's descendants, the implication is: In this manner shall you speak to Esau whenever you encounter him (R' Munk).

21. בייאמר אָבּפּרָה אָבָּפּרָה בּייאמר — (For he said, "I will appease him ...") According to Rashi, Rashbam, and Ibn Ezra, this phrase was not part of Jacob's instructions to the messengers, but a parenthetical explanation of his motives in sending the tribute. Accordingly, the word said should be understood as he said to himself. Ramban, however, maintains that this phrase did form part of Jacob's instructions to the emissaries. They were to tell Esau that Jacob had sent the gifts to appease him.

25-32. The struggle with the angel. The confrontation between Jacob and a "man" was one of the cosmic events in Jewish history. The Rabbis explained that this man was the

'Whose are you, where are you going, and whose are these that are before you?' — 19 You shall say, 'Your servant Jacob's. It is a tribute sent to my lord, to Esau, and behold he himself is behind us.'"

<sup>20</sup> He similarly instructed the second, also the third, as well as all who followed the droves, saying, "In this manner shall you speak to Esau when you find him. <sup>21</sup> And you shall say, 'Moreover — behold your servant Jacob is behind us.'" (For he said, "I will appease him with the tribute that precedes me, and afterwards I will face him; perhaps he will forgive me.") <sup>22</sup> So the tribute passed on before him while he spent that night in the camp.

<sup>23</sup> But he got up that night and took his two wives, his two handmaids, and his eleven sons and crossed the ford of the Jabbok. <sup>24</sup> And when he took them and had them cross over the stream, he sent over all his possessions.

The Struggle with the Angel

niggie ith the <sup>25</sup> Jacob was left alone and a man wrestled with him until the break of dawn. <sup>26</sup> When he per-Angel ceived that he could not overcome him, he struck the socket of his hip; so Jacob's hip-socket

guardian angel of Esau (Rashi), in the guise of a man. The Sages teach that every nation has a Heavenly power, an angel that guides its destiny on earth, and acts as an "intermediary," between the nation and God. Two nations, however, are unique: Israel and Esau. Israel needs no go-between; it is God's own people. And Jacob, because his image is engraved upon God's Throne of Glory, symbolizes man's highest potential. Esau's guardian angel is different from all the others, for just as Esau epitomizes evil, so his angel is the prime spiritual force of evil — Satan himself.

"Satan descends and seduces man [to sin], then he ascends to incite [God, by prosecuting man for his sinfulness], and then he receives permission to take man's life... Satan, the Evil Inclination, and the Angel of Death are one and the same" (Bava Basra 16a). The angel of Esau had to attack Jacob, because, as the last and greatest of the Patriarchs, Jacob symbolized man's struggle to raise himself and the rest of the world with him — and Satan exists to cripple that effort. Thus the battle between Jacob and the "man" was the eternal struggle between good and evil, between man's capacity to perfect himself and Satan's determination to destroy him spiritually.

### ◆§ The prime target.

The Chofetz Chaim used to say, "The Evil Inclination doesn't mind if a Jew fasts, prays, and gives charity all day long — provided he does not study Torah!" Abraham represented kindness and Isaac represented service. Kindness and service are two of the three indispensable pillars of the world (Avos 1:2), but the third pillar — Torah — is the crucial one for Israel's success in carrying out its mission on earth. Jacob represented Torah — and without it, Israel will fail. That is why Satan did not confront Abraham and Isaac, only Jacob.

Jewish history bears this out all too tragically. In countries where Jews invested heroically in synagogues and charities, but not in institutions of Torah study, they assimilated and nearly disappeared. Only where they remained loyal to the legacy of Jacob did they remain strong.

25. אַכְּר יְּעַקְּב לְּבְּדוּ — Jacob was left alone. Rashi cites the Talmudic interpretation [Chullin 91a] that Jacob had forgotten some פָּרִים קְּטָנִים, small earthenware pitchers, and re-

turned to fetch them. From the fact that Jacob returned for small pitchers, the Sages [ibid.] derive that "to the righteous, their money is dearer to them than their bodies" — the reason for this, as the Talmud explains, is that they scrupulously avoid even a suggestion of dishonesty. Since they earn every penny diligently and honestly, it is dear to them.

Clearly the Sages do not mean that someone should put his life in danger for the sake of even significant sums of money; they mean to stress that Jacob went back for trivial objects because honestly earned wealth has spiritual value to the righteous and should not be treated indifferently. As noted in connection with his sojourn as Laban's shepherd, Jacob's mission was to bring holiness into the most mundane pursuits. Consequently, by investing even small pitchers with his zeal for honesty, he turned them into bearers of holiness, and as such, they were as precious as jewels. As the Talmud remarks, a judge should be as scrupulous in deciding the ownership of a penny as of ten thousand dinars.

הַאָבֶּק אִישׁ עמו — And a man wrestled with him. God dispatched the angel to pave the way for the ultimate salvation of Jacob and his descendants. Just as Jacob was temporarily injured in the struggle but prevailed and went on to greater accomplishments, the Jewish people would suffer losses in the future, but would emerge with even greater victories and blessings (Sforno).

י אָר אָלוּת הַשְּׁחָר — Until the break of dawn. The angel of evil will fight Jacob's descendants throughout history, until the dawn of salvation (Lekach Tov).

26. לא יכל פו. He could not overcome him. The angel could not prevail because Jacob cleaved tenaciously to God, but then the angel informed him of the sins of the future leaders of Israel. In his distress, he stopped concentrating on God, thus enabling the angel to injure him (Sformo).

The Midrash perceives the angel's crippling blow to the hip as symbolic of a weakening of commitment on the part of financial supporters of Torah education. It also alludes to the persecution of Jacob's descendants, יוֹצְאִי יְרֵכוּ, literally, the issue of his loins. As an example of such persecution, the Sages cite the terrible Roman atrocities against Jews during אור דורו של שְׁמֶּר , the generation of religious persecution,

באשתדלותה עמה: בואמר שלחני אַרי סליק צפרא ואמר לא אשלחנה אלהו ברכתני: כחואמר לה מה שמה ואמר יעקב: כטואמר לא יעקב יתאמר עוד שמה אלהו ישראל ארי רברבת קדם יי ועם גובריא ויכלתא: לושאל יעקב ואמר חוי כעז שמר ואמר למא דנו אַת שַאַל לשמי ובריך יתה תמו: לאוקרא יעקב שמא דאחרא פניאל ארי חזיתי מלאכיא דיי אפין באפין ואשתזבת נפשי: לב ודנח לה שמשא כד עבר ית פנואל והוא מטלע על ירבה: לג על כו לא ייכלון בני ישראל ית גידא דנשיא די על פתי ירכא עד יומא הדין אַרֵי קַרֵיכ בַּפָּתִי יַרַכָּא דַיַעַקב כּגידא דנשיא: אוזקף יעקב עינוהי וחזא והא עשו אתי ועמה ארבע מאה גבריו ופליג ית בניא על לאה ועל רחל ועל תַּרתִין לחינתא: בושוי ית לחינתא ונת בניהן קדמאין ונת לאה ובנהא בַּתְרַאִין וַנַת רַחֵל וַנַת יוֹסֵף בַּתַרַאִין: נוהוא עבר קַרְמיהוֹן וּסגיד על אַרעא שבע זמניז עד מקרבה עד (נ״א לות) לקדמותה אחוהי: דורהט וגפפה ונפל על צוארה ונשקה ובכו:

כז בהאבקו עמו: ויאמר שלחני כי עלה השחר ויאמר לא בח אשלחר כי אם-ברכתני: ניאמר אליו מה-שמר ניאמר ט יעקב: ויאמר לא יעקב יאמר עוד שמר בי אם־ישראל ל בי־שרית עם־אלהים ועם־אנשים ותוכל: וישאל יעקב ויאמר הגידה־נַא שִמְּר וַיֹּאמֵר לַמָּה זָה תִשאַל לשמי לא ויברך אתו שם: ויקרא יעקב שם המקום פּנִיאַל לב בי־ראיתי אַלהִים פַנִים אַל־פַנִים ותנצל נפשי: ויזרח־ לו השמש כאשר עבר את־פנואל והוא צלע על־ירבו: ל על־בוֹ לא־יאבלו בני־ישַראַל אַת־גִיד הַנַּשָּׁה אַשֵּרֹ עַל-כַּף הַיַּרֶר עַד הַיּוֹם הַוָּה כֵּי נַגַע' בְּכַף־יֵרֶךְ יַעַלְב בְּגֵיד א הנשה: וישא יעלב עיניו וירא והנה עשו בא ועמו אַרבַּע מַאוֹת אַישׁ נַיַּחַץ אָת־הַיָּלַרִים עַל־לֵאַה וָעַל־ ב רחֹל וַעַל שָׁתַּי הַשָּׁפַחִוֹת: וַיַּשֵּׁם אֵת־הַשָּׁפַחֵוֹת וְאֵת־ ילדיהן ראשנה ואת־לאה וילַדֵּיהַ אַחַרנִּים ואַת־ ג רַחֵל וָאָת־יוֹסֵף אָחַרנֵים: וְהָוֹא עַבֵּר לִפְנֵיהֵם וַיִּשְׁתַחוּ י אַרצַה שַבַע פּעַמִים עַר־גַשְתוּ עַד־אַחֵיוּ: וַיַּרַץ עַשֵוּ -לקראתו ויחבלהו ויפל על־צוארו יוישקהו ויבכּו:

נקוד על\* וישקהו

לנ

כמה דמימא שמש לדקה ומרפא בכנפיה (מלאכי ג:כ; ב"ר שם ה; מנחומא ישן י). ואומן שטוח שמיהרה לשקוע בשבילו כשילא מבאר שבע מיהרה לזרוח בשבילו (ב"ר סח:י; מתומא ישן שס; סנהדרין לה:): והוא צלע. היה לולע כשזרחה השמש: (לג) גיד הנשה. ולמה נקרא שמו גיד הנשה. לפי שנשה ממקומו ועלה, והוא לשון קפילה, וכן השפה. ולמה נקרא שמו גיד הנשה. לפי שנשה ממקומו ועלה, והוא לשון קפילה, וכן נשסה גבורתם (ירמיה מאל; חולין לא.), וכן כי נשני אלהים את כל עמלי (להלן מאנא): נעל בף הירך. פולפ"א בלפ"א. כל בשר גבור וחלול ועגול קרוי כף, כמו עד שחמתרך הכף בסימני בגרות (נדה מיו:): (ב) ואת לאה זילדיה אחרונים. אחתון אחרון הסיב (ב"ר עחוח): (ג) עבר לשביהם. אמר, אם יבא אומו רשש להלחם ילחם כי תחלה (שסו: (ד) ויחבקהו. נתגלגלו רחמיו כשראהו משחחה כל להלחם ילחם כי תחלה (שסו: (ד) ירחבקהו. מאלגלו רחמיו כשראהו משחחה כל וכסלתן סט), יש שדכו נקוד מליו. יש אמן בקו בכל לבו. א"ר שמשון בן יוחאי, וככעלתן סט), יש שדכו נקודה אל שכמרו רחמיו באותה שכה ונשקו בכל לבו: הלוכה שכה ונשקו בכל לבו:

(כז) בי עלה השחר. ולריך אני לומר שירה ביום (ב"ר מח:א; חולין לא:):
ברבתגי. הידה לי על הברכות שברכני אבי, שטשו מערער עליהן: (בט) לא יעקב.
לא יאמר עוד שהברכות כאו לך בעקבה ורמיה כי אם בשררה וגלוי פנים, וסופך
שהקב"ה נגלה עליך בבית אל ומחליף שמך ושם הוא מברכך, ואני שם אהיה ואודה לך
שליהן. וזה שכחוב וישר אל מלאך ויוכל בכה ויתחנן לו (הושע יב:ה), בכה המלאך
ויתחנן לו (חולין לב). ומה נתחנן לו, בית אל ימלאנו ושם ידבר עמנו (הושע יב:ה),
המתן לו עד שידבר עמנו שם. ולא רלה יעקב, ועל כרתו הודה לו עליהן. וזהו ויברך
המתן לו שה שהמתן לה ולא רלה (ב"ר שם ב): ועם אנשים. עשו ולבן
(פס"ז; ב"ר שם ג, ומי" שם סתוא, ב): ותובל. להם (ב"ר מתוג): (ל) למה זה
תשאל. אין לנו שם קבוע, משתנין שמותינו [הכל] לפי מלות עבודת השליחות שאנו
משתלחים (ב"ר שם ד): (לב) ויזרת לו השמש. לשן בני אדם הוא, כשהגענו
מתקום פלוני האיר לנו השחר. זהו פשוטו. ומ"א, ויזרת לו, ללרכו, לרפאות את לעמן,

two generations after the destruction of the Second Temple. Ramban comments that later generations would suffer even greater persecutions, but, like Jacob, who recovered from the angel's onslaught (33:18), the nation will emerge intact and at peace.

27. שלחני — Let me go. The angel asked to be released because it was his turn to sing God's praises as part of the heavenly chorus, but Jacob insisted on receiving the angel's blessing before he would let go. This blessing by the guardian angel of Esau was an acknowledgment that Jacob was entitled to Isaac's blessings (Rashi).

**28-29.** Rhetorically, the angel asked Jacob his name in order to introduce his statement of blessing. Then the angel

declared, "It will no longer be said that you deserve the name Jacob — which implies אַקב, heel, deceit — because you obtained the blessings deceitfully, as Esau had charged in 27:36. Instead, Jacob would receive the additional name Israel, from חיזש, prevailing; superiority. From then on, it would be acknowledged that he received the blessings because he prevailed [חיידשי] in an open competition to demonstrate which of the two was more deserving (Rashi). The angel did not have the authority to rename Jacob, nor was this name-change to take effect immediately. The angel merely revealed to Jacob what God Himself would do later (35:10).

The verse explains the name Yisrael as a combination of

was dislocated as he wrestled with him, <sup>27</sup> Then he said, "Let me go, for dawn has broken" And he said. "I will not let you go unless you bless me."

28 He said to him, "What is your name?"

He replied, "Jacob."

<sup>29</sup> He said. "No longer will it be said that your name is Jacob, but Israel, for you have striven with the Divine and with man and have overcome."

<sup>30</sup> Then Jacob inquired, and he said, "Divulge, if you please, your name."

And he said, "Why then do you inquire of my name?" And he blessed him there. Prohibition

31 So Jacob called the name of the place Peniel — "For I have seen the Divine face to face." of Eating the Tenuet mu life was spared." 32 The sun rose for him as he passed Penuel and he was limping on his don of an hip, 33 Therefore the Children of Israel are not to eat the displaced sinew on the hip-socket to this Animal's Thigh day, because he struck Jacob's hip-socket on the displaced sinew.

33

1 I acob raised his eyes and saw — behold, Esau was coming, and with him were four hundred men — so he divided the children among Leah, Rachel, and the two handmaids. <sup>2</sup> He put Encounter the handmaids and their children first, Leah and her children next, and Rachel and Joseph last, 3 Then he himself went on ahead of them and bowed earthward seven times until he reached his brother.

<sup>4</sup> Esau ran toward him, embraced him, fell upon his neck, and kissed him; then theu wept,

ישרה, to prevail, over אל, the Divine, i.e., the angel.

30. שמה — Your name. An angel exists only to perform God's will, and his "name" is a reflection of that mission. In asking the angel his name. Jacob sought to learn the nature of his mission, but the angel replied that he had no set name, for the names of angels change according to their assignments (Rashi).

"Knowledge of my name can be of no use to you. I am powerless except for Hashem. Should you summon me, I would not respond nor can I help you in your distress." But the angel blessed him, for he had been commanded to do so, not because he had independent power (Ramban; Tur).

31. פניאל — Peniel [lit., face of God]. In verse 32 the name is given as פנואל, Penuel. Both names are identical since the letters א,ה,ו,י are interchangeable (Radak).

For Jacob, the name פניאל had a first-person connotation – פְּנֵי, my face [is toward] אַל, God. But for future generations the place name will signify the imperative: פנואל, turn to God (R' Munk).

33. The prohibition of eating the tendon of an animal's thigh. Two primary tissues are forbidden in the hindquarter: The inner sinew — the sciatic nerve — which branches out from the rear of the spinal column and runs down the inner side of the animal's leg, is forbidden by Torah law. The outer sinew — the common peroneal nerve — which runs across the thigh on the outer side of the animal's leg, is forbidden by the Sages (Chullin 91a). Every last trace of these nerves must be removed, and the fat covering the sciatic nerve is removed, as well (ibid. 92b). Additionally, the six nerves which look like strings and certain other veins are removed. The pertinent halachos regarding this prohibition are found in Shulchan Aruch, Yoreh De'ah §65.

#### 1-16. The encounter between Jacob and Esau.

1-3. ... יחיז — So he divided ... Despite the angel's blessing, which assured Jacob that he would prevail against Esau. Jacob did not rely on miracles, Radak comments that Jacob kept the children with their own mothers, because maternal love would stimulate the mothers to do the utmost to save their children. And if that was impossible by natural means, they would be the best ones to pray for God's help. Then Jacob placed himself between them and Esau, so that if there were an attack, he would bear the brunt of it and the families could escape. His preparations ended, Jacob confronted Esau, not knowing whether the result would be a bloody battle or a brotherly reconciliation.

4. ניחבקהו — Esau. . . embraced him. Esau's compassion was aroused by Jacob's seven prostrations (Rashi from Midrash). וישקהו — And kissed him. In the Torah Scroll, there are dots over each letter of this word, an exegetical device that calls attention to hidden allusions. The Sages disagree regarding the significance of the dots in this verse. Some hold that Esau's kisses were insincere: but R' Shirnon bar Yochai says that, although it is an immutable rule that Esau hates Jacob, at that moment his mercy was aroused and he kissed Jacob with all his heart (Rashi).

\_\_ Then they wept. Following the above view that Esau was genuinely moved by the sight of Jacob, R' Hirsch comments that one cannot cry unless he is genuinely moved, for tears flow from the innermost feelings. Esau's kiss accompanied by tears proved that he was more than a selfish, violent hunter; he, too, was a descendant of Abraham, who was capable of setting aside his sword in favor of humane feelings.

הוזקף ית עינוהי וחזא ית נשיא וית בְּנַיָּא נַאֲמַר מַן אִלֵּין לַהְ נַאַמר בּניַא די חס יי על (נ״א חן יי ית) עבדר: ווקריבת לחינתא אנין ובניהן וסגידא: ווקריבא אף לאה ובנהא וסגידו ובתר בַּן קַרֵיב יוֹסַף וַרָחֵל וּסְגִידוּ: הַנַאַמַר מַן לַךְ בַּל מַשַּׁרִיתַא הַדִּין דִּי עַרַעית וַאַמַר לאשפחא רחמין בעיני רבוני: טואמר עשו אית לי סגי אחי אצלח בּדִילַרְ: יוַאָמַר יַעַלָב בָּבַעוּ אָם כַּעַן אַשְבַּחִית. רחמין בעיניה תקבל תקרבתי מן ידי אַבִי על בַן חַוֹתְנוּן לְאַפַּיהְ כַּחִיזוּ אַפּי ַרַבְרַבַיַא וָאַתַרְעִית לִי: יאַקַבַּל פּעָן יַת תַקרבתי דָּאָתוֹתִיאַת לַךְּ אָרֵי רַחִים עַלַי (קַדָם) ייָ וַאָרִי אִית לי כלָא ותקף בה וקביל: יבואמר נטל (נ״א טול) וְנָהָךְ וְאֵיהַךְ לְקָבְלֶךְ: יגַנַאַמַר לֵה רבּוֹנִי יָדַע אַרֵי יָנִקַיָּא רַכִּיכִין וְעַנָא ותורי מִינַקַתָא עַלֵּי ורחוקנון יומַא חַר וּמִיתוּ כֵּל עַנַא: יר יָעַבַּר כִּעַן רְבּוֹנִי קַדַם עבדה נאנא אדבר בניח לרגל עוֹבַרָתַא דִי קַדַמַי וּלְרָגֵל יַנְקַיַּא עַד דִּי אֱעוֹל לְוַת רְבּוֹנִי לְשֵׂעִיר: שּוַאֲמַר עשַו אָשְבּוֹק כָּעַן עְמַך מון עַמַּא דְעָמִי וַאַמַר לִמָא דְנַן אַשְׁכַּח רַחַמִין בְּעֵינֵי רְבּוֹנִי: יוּוְתַב בִּיוֹמֵא הַהוּא עֵשַׂוּ לארחה לשעיר: יוויעקב נטל לסכות

רָיָשֶׂא אָת־עֵינָיו וַיַּרָא אָת־הַנָּשִׁים וְאֵת־הַיִּלַדִּים וַיִּאמֶר הַ וַיָּאמֶר אָרַים וַיִּאמֶר הַנָּשִׁים וְאָת־הַיָּלַדִּים מי-אלה לר ויאמר הַיַלַדִים אַשר־חַנַן אַלהִים אַת־ עַבְבֶּך: וַתִּגַשְׁן ָהַשְּׁפָּחֶוֹת הֵנָּה וְיַלְדִיהָן וַתִּשְׁתַּחֲנֵין: וַתִּגַשׁ יי עַבְבֶּר: גַם־לָאַה וַילָדֵיהָ וַיָּשְׁתַּחַוָוּ וָאַחַׁר נָגַשׁ יוֹסֵף וְרָחֵל ַר נַיָּשָׁתַּחַוָוּ: וַיֹּאמֶר מֵי לְךֵ כָּל־הַמַּחֲנֵה הַזֶּה אֲשֶׁר פָּגָשְׁתִי בּ ַ וַיֹּאמֶר לִמְצֹא־חָן בִּעִינֵי אֲדנִי: וַיִּאמֵר עֲשָוֹ יֵש־לֵי רַב אָחִי יְהֵי לְךָּ אֲשֶׁר־לֶךְ: וַיָּאמֶר יַעֲלְב אַל־נָא' אִם־נָא . מַצֵאתִי חַן' בְּעִינֶּיךָ וְלָקַחָתָּ מִנְחָתֵי מִיָּדִי כִּי עַל־בֵּן אַת־נַאָיתִי פָּנֵיךְ כָּרָאָת פָּנֵי אֱלֹהָים וַתִּרְצֵנִי: קַח־נַא אַת־ בָּרְבַתִי אֲשֵׁר הָבֵאת לַךְ בִּי־חַנַנִי אֱלֹהִים וְכֵי יֵשׁ־לִי־כִּל יב וַיָּפַצַר־בִּוֹ וַיָּקַח: וַיִּאמֶר נִסְעָה וְנֵלֵכָה וְאֵלְכָה לְנֵגְדֵּךְ: י, וַיֹּאמֵר אָלֵיו אַדנִי יֹדֶעַ כִּי־הַיַּלַדֵים רַכִּים וְהַצִּאן וְהַבַּקַר יִּ יַ עַלְוֹת עַלֵי וּדְפָּקוּם יְוֹם אֲחָד וָמֵתוּ כָּל־הַצְּאן: יַעַבָּר־נָא יִי אַרנִי לִפְנֵי עַבִּדִּוֹ וַאַנִּי אַתְנַהֲלֵה לָאִטִּי לְרֵגֵל הַמְּלָאבָה אַשֶּר־לְפַנַי' וּלָרֵגֵל הַיִּלַרְים עַד אַשֶּר־אַבָא אֵל־אַדנִי י שַעִירַה: וַיָּאמֶר עֲשַּׁו אַצִּיגַה־נַּא עִמְּךָ מִן־הָעָם אֲשֵׁר יי ָּשְּאָתֵּי וַיֹּאמֶר' לֻמָּה זָּה אֵמְצָא־חָן בִּעִינֵי אַדנִי: וַיָּשָׁב ייַ יוּ יי בַּיוֹם הַהוּא עָשַוֹּ לְדַרְכָּוֹ שָׁעֵירַה: וְיַעַקֹב' נַסָע סְכֹּתַה ייַ

במהום שתי נוני"ן שהיה לו לומר חננני. שאין חנן בלא שני נוני"ן והשלישית לשימוש כמו עשני זבדני: יש לי בל. כל ספוקי. ועשו דבר בלשון גאוה, יש לי רב (לעיל פסוק ט), יותר ויותר מכדי לרכי (תנחומה ג): (יב) נסעה. כמו שמעה, סלחה, (דניחל ט:יט) שהוח כמו שמע, סלח, [ס"א כמו שמעה תפלתי (חהלים לט:יג) שלחה הנער (להלן מג:ח)] אף כאן נסעה כמו נסע, והנו"ן יסוד בתיבה. ותרגום של אונקלום טול ונהך, עשו אמר ליעקב נסע מכחן וכלך: ואלבה לנגדך. כשוה לך. טובה זו חעשה לך שחחריך ימי מהלכחי ללכת לאט כאשר אתה לריד. זהן לנגדר. בשוה לר: (יג) עלות עלי. הלאו והבהר שהו עלות מוטלות עלי לנהלן לאט: עלדת. מגדלות עולליהן, (אונקלוס ותרגום יונתן) לשון עולל ויונק (איכה ב:יא) עול ימים (ישעי' סה:כ) שתי פרות עלות (ש"א ו:י), ובלע"ז אנפנטיי"ם: ודפקום יום אחר. ואס ידפקוס יום אחד ליגעם כדרך במרולה ומתו כל הצאן: ודפקום. כמו קול דודי דופק (שיר השירים ה:ב) נוקש בדלת: (יד) יעבר נא אדני. אל נא תאריד ימי הליכתר. עבור כפי דרכד ואף אם תתרחה: אתנהלה. אתנהל. ה"א יתירה. כמו ארדה (לעיל יתוכא) אשמעה (במדבר טוח): לאטי. לאט שלי. לשון נחת, כמו ההולכים לאט (ישטיה ח:ו) לאט לי לנער (שמואל ב יח:ה). לאטי הלמ"ד מן היסוד ואינה משמשת, אתנהל נחת שלי: לרגל המלאבה. לפי לורך הליכת רגלי המלאכה המוטלת עלי [ס"א לפני] להוליך: ולרגל הילדים. לפי רגליהם שהם יכולים לילר: עד אשר אבא אל אדני שעירה. הרחיב לו הדרד. שלח היה דעתו ללכת חלח עד סוכות. אמר, אם דעתו לעשות לי רעה ימתין עד בואי אללו (עבודה זרה כה:). והוא לא הלך, ואימתי ילך, בימי המשיח, שנא' ועלו מושיעים בהר ליון לשפוט את הר עשו (עובדיה א:כא; ב"ר שם יד). ומ"א יש לפרשה זו רבים: (טו) ויאמר למה זה. חעשה לי טובה זו שחיני לריך לה: אמצא חן בעיני אדני. ולח חשלם לי עחה שום גמול: (טו) וישב ביום ההוא עשו לדרכו. עשו לכדו, וד' מחות חים שהלכו עמו נשמטו מחללו

(ה) מי אלה לר. מי אלה להיות שלר: (ז) נגש יוסף ורחל. בכלן האמהות נגשות לפני הבנים, אבל ברחל יוסף נגש לפניה. אמר, אמי יפח חואר, שמא יחלה בה עיניו אותו רשע, אעמוד כנגדה ואעכבנו מלהסתכל בה. מכאן זכה יוסף לברכת עלי עין (להלן מטוכב; ב"ר עחוין פס"ר יב): (ח) מי לך כל המחנה. מי כל המחנה חשר פגשתי שהוא שלך, כלומר למה הוא לך. פשוטו של מקרא על מוליכי המנחה, ומדרשו, כתוח של מלאכים פגע שהיו דוחפין אותו ואת אנשיו ואומרים להם של מי אתם, והם אומרים להם של עשו, והו אומרים הכו הכו. ואלו אומרים הניחו. בנו של ילחה הוא. ולא היו משגיחים עליו. בן בנו של אברהם הוא, ולא היו משגיחים. אחיו של יעקב הוא, אומרים להם א"כ משלנו אחס (ב"ר שם יא): (ט) יהי לך אשר לך. כאן הודה לו על הברכות (שם): (י) אל נא. אל נא חאמר לי כן (תרגוס יונקן): אם נא מצאתי חן בעיניך ולקחת מנחתי מידי בי על כן ראיתי פניך וגו׳. כי כדחי והגון לך שחקכל מנחתי, על אשר ראיתי פניך והן חשובין לי כראיית פני המלאר. שראיתי שר שלר, ועוד, על שנתרנית לי למחול של סורחני. ולמה הזכיר לו ראיית המלאר, כדי שיתיירא הימנו ויאמר ראה מלאכי[ס] וניצול, איני יכול לו מעתה (סוטה מא:; ב"ר עז:ג): ות דצגי. נתפייסת לי. וכן כל רלון שבמקרא לשון פיום, אפיימנ"ט בלע"ז. וכן כי לא לרלון יהיה לכם (ויקרא כא:כ) הקרבנות באוח לפיים ולרלות. וכן שפחי לדיק ידעון רלון (משלי יולב) יודעים לפיים ולרלות: (יא) ברבתי. מנחתי, מנחה זו הבאה על ראיית פנים, ולפרהים אינה באה אלא לשאילת שלום. וכל ברכה שהיא לראיית פנים, כגון ויברך יעקב את פרעה (להלן מזני), עשו אתי ברכה (מלכים ב יחולא) דסנתריב, וכן לשאול לו לשלום ולברכו (שמואל ב ח:י) דחושי מלך חמת, כולם לשון ברכת שלום הן, שקורין בלע"ז שלודא"ר [ס"א שלוחי"רו, אף זו, ברכתי, מו"ן שלו"ד: אשר הכאת לך. לא טרחת בה וחני יגעתי להגיעה עד שבאה לידך (ב"ר עח:יב): חגני. נו"ן ראשונה מודגשת לפי שהיא משמשת

stood from his answer that the women were his wives (Ramban).

<sup>5.</sup> Though Esau had asked about the women also, Jacob delicately answered only about the children. Esau under-

- <sup>5</sup> He raised his eyes and saw the women and children, and he asked, "Who are these to you?" He answered, "The children whom God has graciously given your servant."
- <sup>6</sup> Then the handmaids came forward they and their children and they bowed down. 
  <sup>7</sup> Leah, too, came forward with her children and they bowed down; and afterwards, Joseph and Rachel came forward and bowed down.
  - <sup>8</sup> And he asked, "What did you intend by that whole camp that I met?" He answered. "To gain favor in mu lord's eues."
  - <sup>9</sup> Esau said, "I have plenty. My brother, let what you have remain yours."
- <sup>10</sup> But Jacob said, "No, I beg of you! If I have now found favor in your eyes, then accept my tribute from me, inasmuch as I have seen your face, which is like seeing the face of a Divine being, and you were appeased by me. <sup>11</sup> Please accept my gift which was brought to you, inasmuch as God has been gracious to me and inasmuch as I have everything." He urged him, and he accepted.
  - <sup>12</sup> And he said, "Travel on and let us go I will proceed alongside you."
- <sup>13</sup> But he said to him, "My lord knows that the children are tender, and the nursing flocks and cattle are upon me; if they will be driven hard for a single day, then all the flocks will die. <sup>14</sup> Let my lord go ahead of his servant; I will make my way at my slow pace according to the gait of the drove before me and the gait of the children, until I come to my lord at Seir."
  - 15 Then Esau said, "Let me assign to you some of the people who are with me." And he said. "To what purpose? Let me just have favor in mu lord's eyes!"

The Parting

<sup>16</sup> So Esau started back that day on his way toward Seir. <sup>17</sup> But Jacob journeyed to Succoth

- 7. יוֹפְףְ וְרְחֵל Joseph and Rachel. In the other groups, the mothers went ahead of their sons, but Joseph stood in front of Rachel to shield her from Esau's covetous gaze, since she was very beautiful (Rashi).
- 8... פּיי לְּךְּ What did you intend ... Esau inquired about Jacob's intent in sending the immense tribute; whom did he consider worthy of such an enormous gift? To which Jacob replied that it was in recognition of Esau's superiority (Ramban).
- 9. יְהִי לְּךְ אֵשֶׁר ־לֶּךְ Let what you have remain yours. Esau told Jacob that there was no need to honor him (Sforno), but the underlying meaning of the statement was that Esau acquiesced to Jacob's right to Isaac's blessing (Rashi).
- 11. ישיליכל I have everything, i.e., everything that I require. This is typical of the righteous, who feel that no matter how much or how little they have in absolute terms, they are content, for they feel that whatever they have is everything that they could possibly need. But wicked people like Esau (v. 9) speak boastfully: מילי רָב (יר בי און I have plenty, emphasizing the abundance of their possessions and proclaiming that they have accumulated more than they could ever want (Rashi).

In the plain sense, Jacob had to exhort Esau to accept the gift, but the Midrash teaches that Esau had no intention of refusing it; his protestations were but an outer display of formal, insincere etiquette.

12-13. In their new found brotherly love, Esau insisted on escorting Jacob, and offered to slow down as much as necessary to keep pace with the slow-moving flocks and family (Rashi). Jacob, however, wanted to end the reunion as

quickly as possible; whether or not Esau's kisses were sincere [see above, v. 5], the momentary friendship could not be expected to last indefinitely. Obviously, however, Jacob had to cloak his rejection of Esau's offer in very diplomatic terms. He protested that he could not allow Esau to inconvenience himself to such an extent, because the children are tender — the oldest, Reuben, was only a little more than twelve years old at the time (Ibn Ezra). Furthermore, the flocks will die (Rashi) from fatigue if they are not permitted to go much more slowly than Esau and his troops would normally travel.

Jacob's primary concern was for his young children, but delicacy did not permit him to speak of their possible death. because, as the Sages put it, "a covenant is made with the lips" (Moed Kattan 18a), meaning that even an unintentional implication, much less an explicit statement, may allude to future unpleasant events. Such unintended prognostications often become fulfilled as if they were prophecy.

- 14. שעירה At Seir. Jacob had no intention of going as far as Seir indeed, he did not go there he merely wanted Esau to think he would, so that, in case Esau planned to attack him later, he would be waiting for an encounter that would never take place. [It is axiomatic, however, that Jacob. who was the very epitome of truth, would never utter a blatant falsehood. If so, he must have intended to go to Seir at some point.] The Sages explain that Jacob was alluding to the End of Days, when, as Obadiah (Obadiah 1:21) prophesied, Jacob's descendants will come to Mount Seir to render judgment against Esau's descendants (Rashi).
- 16. Apparently there was a coolness between Jacob and Esau at the parting. It was not accompanied by kissing, as

ובנא לה ביתא ולבעירה עבד מטלו על בו קרא שמא דאתרא סבות: יחואתא יַעַקב שלים קרתא רשכם די באַרעא דַכנַעַן בַּמֵיתָה מַפַּדַן דַאַרַם וּשָׁרֵא לַקַבַל (אַפּי) קַרַתָּא:יט וּזְבַן ית אחסנת חקלא די פרס תמו משכנה מידא דבני חמור אַבוּהי דשכם בּמאה חורפן:כואקם תמן מרבחא ופלח עלוהי קרם אל אלהא דישראל: אוּנְפַקת דִּינָה בַּת לַאַה די ילידת לינעקב למחזי בבנת ארעא: בַּנַחַנַא יַתַה שָׁכָם בַּר חַמוֹר חִינַאַה רַבָּא בַּנַחַנַא רָאַרָעָא וּדְבַר יַתָה וּשְׁכִיב יַתַה וַעַנָיַה: גוֹאָתְרְעִיאַת נַפְשַׁה בָּדִינַה בַּת יַעַקֹב ורחים ית עולמתא ומליל תנחומיו על לבא דעולמתא: דואמר שכם לחמור אבוהי למימר סב לי ית עולמתא הרא לאנתו: הויעקב שמע ארי סאיב ית דינה בַרַתַה וּבָנוֹהִי הַווֹ עם גִיתוֹהִי בַּחַקְלַא וּשָׁתִיק יַעָקב עַד מֵיתִיהוֹן: וּוּנָפַק חַמוֹר אבוהי דשכם לות יעקב למללא עמה: וובני יעקב עלו מן חקלא כד שמעו ואַתנסיסוּ גַבַריַא וּתַקֵּיף לַהוֹן לַחַרָא אַרי

ויבן לו בַּיִת וּלְמִקְנֵהוֹ עַשֵה סְבֹּת עַל־בֵּן קַרֵא שִם־ ויבא יעלב שלם עיר שבם יח המקום סכות: אשר בארץ כּנַעו בָּבאו מִפַּדֵן אַרֶם וַיֵּחַן אֶת־פָּנֵי הַעֵיר: י ויקן את־חַלַקַת הַשַּׁרָה אָשֵׁר נַטָה־שַׁם אָהָלוֹ מִיַּד בְּנֵי־ ַ מַוֹר אַבֶּי שָׁבֶם בָּמֶאָה קִשִּׁיטֵה: וַיַּצֵב־שַׁם מִזְבֵּחַ וַיִּקְרַא־ חמישי א לו אל אלהי ישראל: ב לאָה אַשֶר יֵלְדָה לְיֵעָקֹב לְרָאִוֹת בְּבָנִוֹת הַאָּרֵץ: וַיַּרָא בּ לְאָה אָשֵר יֵלְדָה לְיֵעָקֹב לְרָאִוֹת בְּבָנִוֹת הַאָּרֵץ: וַיַּרָא אתה שכם בו־חמור החוי נשיא הארץ ויקח אתה ג וישכב אתה וַיַעַנַהַ: וַתִּדְבַּק נַפְשׁוֹ בִּדִינָה בַּת־יַעַקב ר ויאהב' אַת־הַנַּעַרָּ ויִדְבָּר עַל־לֵב הַנַּעַרַ: וַיִּאמֶר שְׁכֵּם -אל-חמור אביו לאמר קח־לי את־הַיַּלְהַה הַוֹּאת ה לאשה: ויעקב שמע כי טמא את־דינה בתו ובניו היו אַת־מִקּנָהוּ בַּשַּׁרֵה וְהָחֶרָשׁ יַעַקֹב עַד־בּאַם: וַיַּצֵא חַמְוֹר יַ ּ אבי־שַכם אַל־יַעַקב לְדַבֵּר אָתַוֹ: וּבְנֵי יַעַקֹב בַּאוּ מִן־ השרה כשמעם ויתעצבו האנשים ויחר להם מאד כּי

כגיטו)]: (ב) ויקרא לו אל אלהי ישראל. לא שהמוכח קרוי אלהי ישראל, אלא טל שם שהיה הקב"ה טמו והגילו קרא שם המזכח על שם הנס, להיות שבחו של מקום נזכר בקריאת השם. כלומר, מי שהוא אל, הוא הקב"ה, הוא לאלהים לי ששמי שראל. וכן מלינו בקריאת השם. כלומר, מי שהוא אל, הוא הקב"ה, הוא לאלהים לי ששמי שראל. וכן מלינו במשה ויקרא שמו ה' נסי (שמות יוצטו) לא שהמוכח קרוי ה', אלא על שם הנח קרא בהמובח להזכיר שבחו של הקב"ה, ה' הוא נסי. ורבותינו דרשו שהקדוש ברוך הוא קראו ליעקב אל (מגילה ית), וד"ת כפטיש יפולן סלע (ירמיה כג:כט) מתחלקים לכמה טעמים (שבת פה), ואני ליישב פשוטו של מקרא לאחי: (א) בת לאה. ולא בת יעקב, אלא ע"ש יליאתה נקראת בת לאה, שאף היא ילאימי היסה שלמת ותולו לאה לקראתו (לעיל לומי) [ועליה משלו המשל כאמה כבתה) (ב"ר פוא): (ב"ר פוא): (ב"ר הבערה. דברים המתיישבים כדרכה: ויענה. שלא כדרכה (ב"ר שם ה): (ג) על לב הגערה. דברים המתיישבים

אחד אחד. והיכן פרע להם הקב"ה, בימי דוד, שנא' כי אם ארבע מאות איש נער אשר רכבו על הגמלים (שמואל א ל:יז; ב"ר עח:טו): (יז) ויבן לו בית. שהה שם י"ח חדש, קיז וחורף וקיז. סכות קיז, בית חורף, סכות קיז (ב"ר שם טז; מגילה יז.): (יח) שלם. שלם בגופי, שנתרפא מצלעתו. שלם בממונו, שלא חסר כלום מכל אותו דורון. שלם בתורתו, שלא שכח מלמודו בבית לבן (שבת לגו; ב"ר עט:ה): עיד שבם. כמו לעיר לחונקלום) וכמוה עד בואכה בית לחם (רות איט): בבאו מפרץ ארם. כאדם האומר לחבירו ילא פלוי מבין שו'אני אריות ובא שלם. אף כאן ויבא שלם מפדן ארם, מלבן ומטשו שנידווגוו) לו בדרך: ויחן את פני העיד. ערב שבת היה. בשאלתות דרב אחלא (ב"ר שם ו): (יט) קשיטה. מעה. אר"ש, כשהלכחי לכרכי הים היו קורין למעה קשיטה (כ"א השנה כו). (תכלומו תורפו, טובים, חריפים בכל מתום, כגוו עובר לפוחר (לעיל

was Jacob's departure from Laban [32:1] (Haamek Davar).

17. אַפּרוּת Succoth. It seems strange that Jacob named the place for the animal shelters, rather than for the houses he built for the people. Or HaChaim suggests that this may have been the first time anyone took the trouble to shelter animals from the sun and cold; until Jacob, shepherds considered livestock to be nothing more than a means for sustenance and profit. Because Jacob here made a public display of compassion for all living creatures, the place was named for that precedent-setting act.

**18-20.** Jacob arrives in Shechem. Jacob arrived in *Eretz Yisrael* after an absence of nearly twenty-two years. Immediately he purchased a plot of land, to symbolize that he was no longer a transient, but a resident of the land that God had promised to his offspring. There Jacob erected a monument and gave it a name that would always recall the eternal truth that his powerful God is the God of the Jewish nation.

Jacob felt secure only when he reached Shechem because — as the Torah emphasizes — it was in *Eretz Yisrael*. He knew

that Esau would not molest him there, either because Isaac was nearby and the inhabitants stood in awe of him and would protect Jacob, or because the merit of *Eretz Yisrael* would protect him. In contrast, Jacob felt no such security during his sojourn in Succoth. The Midrash points out that as long as he lived there, he kept sending extravagant gifts to Esau in Seir, to appease him (*Ramban*).

18. שְּלֵיש — Intact. Literally, the word means whole; perfect; unimpaired. The Torah intimates that he arrived intact physically — having recovered from the injury inflicted by Esau's angel; intact financially — lacking nothing, though he had showered a lavish gift upon Esau [for, as Midrash Tanchuma notes, God had replenished everything he spent on that gift]; and intact in his learning — having forgotten nothing while in Laban's house (Rashi from Shabbos 33b).

19. יוּאַן. — He bought. Jacob wanted to establish an inalienable right to the land by means of purchase (Ramban). The Midrash notes that this plot became the eventual site of Joseph's sepulcher. It is one of the three places of which the

and built himself a house, and for his livestock he made shelters; he therefore called the name of the place Succoth.

Jacob Arrives in Shechem <sup>18</sup> Jacob arrived intact at the city of Shechem which is in the land of Canaan, upon arriving from Paddan-aram, and he encamped before the city. <sup>19</sup> He bought the parcel of land upon which he pitched his tent from the children of Hamor, Shechem's father, for one hundred kesitahs. <sup>20</sup> He set up an altar there and proclaimed, "God, the God of Israel."

**34**Dinah's
Abduction

<sup>1</sup> Now Dinah — the daughter of Leah, whom she had borne to Jacob — went out to look over the daughters of the land. <sup>2</sup> Shechem, son of Hamor the Hivvite, the prince of the region, saw her; he took her, lay with her, and violated her. <sup>3</sup> He became deeply attached to Dinah, daughter of Jacob; he loved the maiden and appealed to the maiden's emotions. <sup>4</sup> So Shechem spoke to Hamor, his father, saying, "Take me this girl for a wife."

Jacob's Family Leams of the

- <sup>5</sup> Now Jacob heard that he had defiled his daughter Dinah, while his sons were with his cattle in the field; so Jacob kept silent until their arrival.
- of the 6 Hamor, Shechem's father, went out to Jacob to speak to him. 7 Jacob's sons arrived from Outrage the field, when they heard; the men were distressed, and were fired deeply with indignation, for

Torah vouches for Israel's ownership, as our verse tells us, Jacob bought it with uncontested currency. The other two places are the Cave of Machpelah, bought by Abraham, and the site of the Temple, bought by David.

20. תְּבְּחָשְׁ — An altar. Jacob named the altar "God, the God of Israel" [not in the sense that it was a deity (Sefer HaZikaron)], because he wanted God's praise to be evoked at every mention of the altar's name. The meaning of the name is: "He Who is God — the Holy One, Blessed is He — is the God of the person [Jacob] whose name is Israel" (Rashi).

By erecting the altar and naming it as he did, Jacob fulfilled the vow he had made twenty-two years earlier, before leaving the Land (Alshich).

Jews have always sought to identify God as the Author of their salvations and triumphs, and Ramban notes that names have always been a way to do this. Thus, we find such Scriptural names as Zuriel, God is my Rock; Zurishaddai, Shaddai is my Rock; and Emanuel, God is with us; and the familiar names of the angels which end in El [God], such as Gabriel, power is God's; and Michael, who is like God? The sense of such names, and of the name Jacob gave his altar, is that whenever one thinks of them, one is reminded that God is the Source of power and blessing.

#### 34.

- 1-4. Dinah's abduction. Jacob had overcome the terrible trials of over twenty years and believed that at last he would find tranquility in *Eretz Yisrael* as the end of the last chapter indicates but suddenly he faced an unexpected crisis. His family, which is called on to be a nation of priests and God's standard-bearer on earth, had to experience a moral outrage upon its own flesh and blood right from its beginning. It had to undergo this ordeal so that the world could see in its swift and uncompromising reaction the sacred character of its purity, that it could not tolerate what other nations might consider to be commonplace (*R' Hirsch*).
- 1. בַּת ־לֵאָה The daughter of Leah. Because Dinah went out — in contradiction to the code of modesty befitting a daugh-

ter of Jacob — she is called the *daughter* of *Leah* because Leah, too, was excessively outgoing [see above, 30:16]. With this in mind, they formulated the proverb, "Like mother like daughter" (*Rashi*). Even though the Sages teach that Dinah was lured out of the house, this implied criticism is valid, for she would not have gone if it had not been natural for her to be too extroverted. She is also called the *daughter of Jacob* (vs. 3,7), because his distinguished reputation [in addition to her great beauty (*Radak*)] influenced Shechem to covet her (*Or HaChaim*).

- 2. יְחִיף The Hivvite. Was he then a Hivvite? he was an Amorite, as noted in 48:22. Rather, יוָה is an Aramaic word meaning serpentine. It describes the serpent-like, treacherous manner in which Shechem acted (Midrash).
- רְשִׁיא The prince. It is to Dinah's credit that she resisted Shechem's blandishments even though he was a prince (Ramban). Because of his royal status, no one came to Dinah's aid, despite her screams (Or HaChaim).
- **5-12.** Jacob's family learns of the outrage, Jacob's suspicions must have been aroused when Dinah did not return home. Presumably he inquired after her and heard the terrible news that she was being held a prisoner in Shechem's home and had already been violated. *Alshich* comments that if Shechem had not yet assaulted her, Jacob would have risked everything to rescue her, but since it was too late, he waited for his sons to come home so that they could plan their response.
- 7. וְבְּנֵי וַעְּכֶב בְּאוּ Jacob's sons arrived. They arrived at about the same time as Hamor, and did not have the opportunity to consult privately with Jacob (Rashbam; Malbim).

Levush explains that Rashi understands the verse to stress that Shechem had committed an outrage in Israel — a nation that had high standards of morality and viewed such dastardly acts with utter contempt; such a thing may not be done — for even the heathen nations had renounced immorality after the Flood, since such conduct had been a cause of the Destruction.

קלנא עבד בישראל למשכב עם בת יעקב וכו לא כשר לאתעבדא: חומליל חמור עמהוו למימר שבם ברי אָתֶרְעִיאַת נַפְשה בּברתכון הבוּ כען יתה לה לאנתו: טואתחתנו בנא כנתיכוו תתנון לנא וית בנתנא תסבון לכון: וַעַמַּנַא תַּתָבוּן וַאַרָעא תּהי קדמיכוו. תִּיבוּ וַעַבִידוּ בַה סחוֹרָא ואתחסינוּ כַּה: יא ואמר שכם לאכוהא ולאחהא אשכח בחמין בעיניכון ודי תימרון לי אתו: יב אסגו עלי לחדא מוהריו ומתנו ואתו בַּמַא דִי תַימִרוּן לִי וַהְבוּ לִי ית עוּלמתא לאנתו: יגואתיבו בני יעקב ית שכם וית חמור אַבוּהי בּחַכמתא ומלילוּ די סאב ית דינה אחתהון: ירואמרו להון לא נכול למעבר פתגמא הדין למתן ית אחתנא לגבד די לה ערלתא ארי חסורא היא לנא: טוברם בדא נתפס לכון אם תהוון כותנא למגזר לכון כל דּכוּרַא: שוּנָתָן יַת בְּנַתַנַא לְכוֹן וְיַת בנתיכון נסב לנא ונתוב עמכון ונהי לְעַמַּא חֲד: יוּ וָאָם לַא תַקַבָּלוּן מַנַּנַא למגור ונדבר ית ברתנא ונויל: יהושפרו פתגמיהון בעיני חמור ובעיני שכם בר חמור: יטולא אוחר עולימא למעבר פתגמא אָרי אתרעי בּבַת יַעַקב והוּא יַקִּיר מַכּל בֶּית אֲבוּהַי: כּוַאָתַא חָמוֹר וּשָׁכֶם בָּרָה לָתָרַע קַרְתָהוֹן וּמַלִּילוּ עָם אנשי קרתהון למימר: כאגבריַא האלין שַׁלְמִין אָנּוּן עִמַנָא וִיתִיבוּן בְּאַרְעַא ויעבדון בה סחורתא וארעא הא פתיות יִדִין קַדַמֶּיהוֹן יַת כְּנַתֵּיהוֹן נְסַב לַנַא

נבלה עשה בִישַרַאֵל לִשְׁכַּב אֵת־בַּת־יַעֲלְב וְבֶן לְא יעשה: וידבר חמור אַתַּם לֵאמִר שָׁכֵם בַּנִי חֲשָׁקָה נַפְשׁוֹּ י בבתַבֶּם תַנוּ נֵא אתָה לו לָאִשָּה: וְהֶתְחַתִנוּ אתַנוּ בִּנְתֵיכֶם ּ תָּתָנוּ־לָנוּ וָאָת־בָּנֹתֵינוּ תִקְחוּ לָבֵם: וָאִתַנוּ תַשֵּׁבוּ וְהַאַרֵץ יא תהיה לפניכם שבו וסחרוה והאחזו בה: ויאמר שכם אל-אביה ואַל־אַחַיה אַמְצַא־חַן יב תאמרו אלי אתן: הרבו עלי מאד מהר ומַתַּן וְאַתְּנַה י כאשר תאמרו אַלֵּי ותנו־לִי אַת־הַנַּעַר לְאָשַה: וַיַעַנוּ יִּ בני־יַעַלָב אַת־שָבֶם וָאֵת־חַמור אַבֵיו בִּמִרְמַה וַיְדַבֵּרוּ יר אשר טמא את דינה אחתם: ויאמרו אליהם לא נוכל. לַעשות הַרַבַר הַוָּה לַתָת אֶת־אַחֹתֶנוּ לָאִישׁ אֲשֶׁר־לָוֹ ש עַרַלַה בַּי־חָרָפַּה הָוֹא לֵנוּ: אַרְ־בִּוֹאת נָאוֹת לַבֶם אָם יו תַהָיוּ כַמֹנוּ לִהָמָל לַכֵם כַּל־זַכַר: וְנַתַנוּ אֵת־בִּנֹתֵינוּ לַכֶּם ייַ ואת־בּנָתֵיכֵם נָקָח־לַנוּ ויַשַבנוּ אַתְּכֶם וְהַיֵינוּ לְעַם אַחַד: יואָם־לָא תִשָּׁמְעַוּ אֱלֵינוּ לְהַמְּוֹל וַלָּקַחָנוּ אַת־בְּתֵּנוּ ייַ ּןהָלֶכנוּ: וַיִּיטִבְוּ דִבְרֵיהָם בִּעִינֵי חֲמָוֹר וּבְעֵינֵי שָׁכֵם בֵּן־ 🗝 יי חַמוֹר: וַלָּא־אָחַר הַנַּעַר לַעשוֹת הַדַּבַּר כִּי חַפַּץ בְּבַת־ יי ב יַעַקָב וְהָוּא נָכָבָּד מִכָּל בֵּית אַבִיוּ: וַיַּבַא חֲמֵוֹר וּשְׁבֶם בִּנְוֹ בַּ בא אַל־שַעַר עִירָם וַיִּדַבְּרָוֹ אֵל־אַנְשֵי עִירָם לֵאמִר: הַאַנַשִּׁים הַאַבר שַלְמִים הַם אִתַּנוּ וְיֵשְבִּוּ בַאָּרֵץ וְיִסְחֵרוּ אֹתָה והארץ הנה בחבת־ידים לפניהם את־בנתם נקח־לנו

"ו וגתגו. נו"ן שנייה מודגשת לפי שהיא משמשה במקום שחי נוני"ן, ונתננו: ואת בנתיבום בקד לבו. אחה מולא במנאי שאמר חמור ליעקב ובחשובה בני יעקב בתחוב שנה בנקד לבו. אחה מולא במנאי שאמר חמור ליעקב ובחשובה בני יעקב לחמור שתלו החשיבות בבני יעקב ליקת בנוח שכם את שיבחרו להם ובנוחיהם יחנו להם לפי דעתם, דכתיב ונחנו את בנוחינם, לפי לנו, ככל אחד כנוחים למול ושבי עירם הפכו הדברים, אח בנוחם נקח לנו לכלים ואת בנוחינו מכן להם (להלן פסוק כא) כדי לרלותם שיאותו להמול: (בא) שלמים. בשלום ובלב שלם: והארץ הגה רחבת ידים. כאדם שירו רחבה וותרנית. כלותר, לא תפסידו כלום, פרקמטיא הרבה באה לכאן ואין לה קונים:

על הלב. ראי, אביך בחלקת שדה קטנה כמה ממון בזבז, אני אשאך וחקני השיר וכל שדוחיה (ב"ר פיז): (ז) ובן לא יעשה. לשנות את הכחולות, שהאומות גדרו עלמן מן העריות על ידי המבול (ב"ר שס ו): (ח) חשקה. תפלה: (יב) מהר. כתובה (ב"ר שס ז; מכילתא משפטים (זיקין ז): (יג) במרמה. בחכמה: אשר טמא. הכתוב אומר שלא היתה רמיה, שהרי טמא את דינה אתותם (ב"ר שס ח): (יד) חדפה הוא [לבו]. שמץ פסול הוא אללנו. הבא לתרף חברו אומר לו ערל אתה או בן ערל. חרפה בכל מקום גדוף: (טו) נאות לבם. נתרלה לכם, לשון ויאותו הכהנים (מלכים כ יביט) [כיהוידע]: להמל. להיות נמול. אינו לשון לפטול אלא לשון להפטל: (מלכים כ יביט) [כיהוידע]: להמל. להיות נמול. אינו לשון לפטול אלא לשון להפטל:

Ramban, however, maintains that the Canaanite nations were notorious for their immorality. He interprets such a thing may not be done as a reference to Jewish standards of morality — Canaanites might condone such high-handed behavior by their nobility, but in Israel, everyone must maintain equally high standards.

**8-12.** Hamor and Shechem took turns offering Jacob and his sons extravagant proposals to gain their consent to a face-saving wedding and a permanent friendship between the families. In verse 11, Shechem went into more

specific detail than did his father (Abarbanel), and tried to make it more acceptable by offering a huge dowry (Haamek Davar).

13-24. The deception. In order to dispel any notion that Jacob's family could have acquiesced to an intermarriage — even if faced with superior force and certainly not for financial considerations — the Torah says at the outset that the sons answered Shechem and Hamor cleverly, meaning that they had no intention of accepting the proposal of Shechem and Hamor (Haamek Davar). The Torah (v. 13) justifies their

he had committed an outrage in Israel by lying with a daughter of Jacob — such a thing may not be done!

<sup>8</sup> Hamor spoke with them, saying, "Shechem, my son, longs deeply for your daughter please give her to him as a wife. 9 And intermarry with us; give your daughters to us, and take our daughters for yourselves. 10 And among us you shall dwell; the land will be before you settle and trade in it, and acquire property in it."

11 Then Shechem said to her father and brothers, "Let me gain favor in your eyes; and whatever uou tell me — I will give. 12 Inflate exceedingly upon me the marriage settlement and gifts and I will give whatever you tell me; only give me the maiden for a wife."

13 Jacob's sons answered Shechem and his father Hamor cleverly and they spoke (because Deception he had defiled their sister Dinah). 14 Theu said to them, "We cannot do this thing, to give our sister to a man who is uncircumcised, for that is a disgrace for us, 15 Only on this condition will we acquiesce to you: If you become like us by letting every male among you become circumcised. 16 Then we will give our daughters to you, and take your daughters to ourselves: we will dwell with you, and become a single people. 17 But if you will not listen to us to be circumcised, we will take our daughter and go."

<sup>18</sup> Their proposal seemed good in the view of Hamor, and in the view of Shechem. Hamor's son. 19 The youth did not delay doing the thing, for he wanted Jacob's daughter. Now he was the most respected of all his father's household.

<sup>20</sup> Hamor — with his son Shechem — came to the gate of their city and spoke to the people of their citu, sauing, 21 "These people are peaceable with us; let them settle in the land and trade in it, for see, there is ample room in the land for them! Let us take their daughters for ourselves

deception by saving parenthetically that they resorted to it only because he had defiled their sister (Midrash): they could not sip tea and trade pleasantries with the criminals who now sought to clothe their lust in the respectability of the wedding canopy. But, Radak explains, because their response was not truthful. Jacob, the embodiment of truth. remained silent.

Ramban wonders, however, that since Jacob was present, he must have understood what his sons intended and approved, at least tacitly. If so, why was he so angry when they acted as they did (v. 30)? And why did he limit his anger to Simeon and Levi, who carried out the plan? Ramban explains that the original intent of the brothers was that the Shechemites would release Dinah because they would never agree to be circumcised. Even if they were to agree, the brothers would be able to seize Dinah and escape while the Shechemite men were ill and weakened. Then, in carrying out their massacre, Simeon and Levi acted unilaterally, without Jacob's knowledge.

14-15. לא נוכל לעשות הַרֶּבֶר הָוָה — We cannot do this thing. The brothers said that it was beneath their dignity even to discuss money before a question of principle — circumcision — was resolved (Akeidas Yitzchok). They argued that marriage to an uncircumcised man would forever disgrace the family (Ibn Ezra).

They said, "To us it is a blemish that goes from generation to generation. If one wishes to insult his friend, he says to him: 'You are uncircumcised,' or: 'You are the son of one who is uncircumcised' "(Rashi).

They chose circumcision as the means by which to disable

the Shechemites in order to inflict injury on the organ that Shechem used to assault Dinah (Sifsei Kohen).

16. וישבנו אתכם והיינו לעם אחר — We will dwell with you, and become a single people. This statement was the source of Jacob's anger when his sons took the lives of the Shechemites (see below). Though Shechem and his people were evil and deserved retribution, Jacob could not countenance a broken word: His sons had no right to break their word. They should have clothed their deception in terms that would not constitute a promise (Ramban to v. 13).

18. בעיני חמור — In the view of Hamor. The father was as foolish as the son! (Lekach Tov). Both were so blinded by greed — Shechem for Dinah, and Hamor for the profits of a business relationship with Jacob's family — that they did not realize that the brothers were looking for a way to save their sister.

19. והוא נכבד — Now he was the most respected. As prince of the city. Shechem could have circumcised himself last, but his desire for Dinah was so overpowering that he did not delay; he made himself the example and was circumcised first (Sfomo). As the next verse implies, he did so even before his fellow townsmen agreed to the proposal.

20-23. Hamor and Shechem summoned their people to the city gate, the place where -- as is clear from many places in Scripture — the courts and decision-making elders would meet. Thus the gate was the place where important proposals like this one would be discussed. Hamor presented the plan in a glamorous and unselfish light. Tactfully, he made no mention of the personal benefit his son sought; he

לנשין וית בנתנא נתן להון: כב ברם בדא יתפסוו לנא גובריא למתב עמנא למהוי לעמא חד למגזר לנא כל דכורא בַּמַא דִי אַנוּן גַזִירין: כג גיתיהוו וסנינהוו וכל בעירהוו הלא לנא אנוו ברם נתפס להון ויתיבון עפנא: כר וקבילו מן חמור ומן שָבֶם בָּרֶה כַּל נַפָּקֵי תַּרֶע קַרתַה וּגזרוּ כל דכורא כל נפסי תרע קרתה: כה והוה ביומא תליתאה כד תקיפו עליהוו בֶּיבֵיהון וּנְסִיבוּ תְרֵין בְּנֵי יַעַלְכ שִׁמעון ולוי אחי דינה גבר חרבה ועלו על קרתא דיתבא לרחצו וקטלו כל דכורא: כו וית חמור וית שכם ברה קטלו לפתגם דחרב ודבדו ית דינה מכית שבם ונפקו: כובני יעקב עלו לחלצא קטיליא ובזו קרתא די סאיבו אחתהון: כחית ענהון ונת תורהון ונת חַמַרֵיהון ונת די בַקרתַא וית די בחקלא בזו: כטוית כל נכסיהוו וַיַת בַּל טַפַּלָהון וַיַת נְשִיהון שָבוּ וּבַזוּ וית כל די בביתא: אואמר יעקב לשמעון וּלְלֵוִי עַכַרְתּוּן יַתִי לְמִתַּן דְּבַבוּ פיננא ובין יתב ארעא בכנענאה וּבְפָּרְזַאַה וַאַנַא עַם דִּמִנְיַן ווִתְכַּנִשׁוּן עַלַי וימחנני ואשתצי אנא ואנש ביתי: לאואמרו ַלַאָחַתַנָא (נ״א יַעָבֵּר יַת אַחַתַנַא):

בב לנשים ואת־בנתינו נתן להם: אר־בואת יאתו לנו האנשים לשבת אתנו להיות לעם אחר בהמול לנו בג בל-זבר באשר הם נמלים: מקנהם וקנינם וכל-בהמתם בר הַלוֹא לַנוּ הֵם אַך נַאִוֹתָה לַהֵּם וְיֵשְׁבִוּ אָתַנוּ: וַיִּשְׁמִעוּ אֵל־ חמור ואל־שכם בנו כל־יצאי שער עירו וימלו כל־ בּה זבר בּל־יצאי שער עירו: וַיָהִי בַיּוֹם הַשַּׁלִישִׁי בָּהִיוֹתֵם הַ זַּבריבאי ּבְאַבִּים וַיִּקְחוּ שְנֵי־בְנֵי־יָּצֵקָב שִׁמְעוֹן וְלֵוֹי אֲחֵי דינַה ר איש חרבו ויבאו על־העיר בַּטַח וַיַּהַרגוּ כַּל־זַכַר:וָאֵת־ חמור ואת־שַבֶם בָּנוֹ הַרגוּ לְפִי־חֲרֵב וַיָּקְחַוּ אֵת־דִּינַה בו מבית שכם ויצאו: בני יעלב באו על-החללים ויבזו בח העיר אשר טמאו אחותם: אַת־צאנַם ואַת־בַּקַרם ואת־חמריהם ואת אשר־בַּעיר ואת־אשר בַּשַּׂרָה בט לַקַחוּ: וָאַת־כַּל־חֵילֵם וָאַת־כַּל־טַפַּם וָאַת־נְשֵיהֶם שַבְוּ ל וַיַבְזוּ וָאָת כַּל־אָשֵר בָּבַּיִת: וַיֹּאמֶר יַעַלְב אֵל־שָׁמְעוֹן ואל-לוו עכרתם אתו להבאישני בישב הארץ בּבּנעני וּבַפָּרזֵי וַאַנִי מִתֵי מִסְפַּר וְנֵאֶסְפִּוּ עַלַיֹ וְהַבּוּנִי וְנִשְׁמַדְתַּי לא אני וביתי: ויאמרו הכזונה יעשה את־אחותנו:

טושה חיל (כמדבר כה:יח) וטזכו לאחרים חילם (תהלים מט:יא): שבו. לשון שביה (אונקלום) לפיכך טטמו מלרט: (ל) עברתב. ל' מים טכורים (ברכוח כה:) אין דעסי ללולה טכשיו. ואגדה, ללולה היחה החבית וטכרחם אותה. תנחומא. מסורת היחה כיד כנטנים שיפלו ביד בני יעקב אלא שהיו אומרים עד אשר חפרה ונחלת את הארץ (שמוח כג:ל) לפיכך היו שומקין (ב"ר שם יב): מתי מספר. אנשים מוטטים: (לא) הבווגה. הפקר (שם): את אחותנו. יח אחתול:

(בב) בהמול. בהיוח נמול: (בג) אך נאותה להם. לדכר זה ועל ידי כן ישבו אתנו: (בה) שני בני יעקב. בניו היו, ואטפ"כ נהגו עלמן שמטון ולוי כשאר אתנו: (בה) שני בני יעקב. בניו היו, ואטפ"כ נהגו עלמן שמטון ולוי כשאר אנים שאינם בניו, שלא נטלו עלה הימנו (ב"ר פ:י): אחד דינה. לפי שמסרו עלמן עליה נקראו אחיה (שס): בטח. שהיו כואבים. ומדכש אגדה, בטוחים היו על כחו של זקן (שס): (בז) על החללים. לפשט את החללים. (וכן מ"א, לחללא קטיליא): (בט) חיבת ממוכם (אונהלום). וכו עשה לי את המיל הזה (דברים מ:יז) וישראל

spoke only in glowing terms of the benefits that would accrue to the whole city from the association with the distinguished newcomers. Hamor portrayed himself as a leader who was selflessly interested only in the community's welface (R' Hoffmann). Furthermore, he cleverly changed his tune from the one he had used when he spoke unctuously with Jacob. Then, he had implied that the decision on whether and with whom to intermarry would be up to Jacob's family and that they would have the initiative in their commercial relationships (see v. 9). Now, he said the opposite: The Shechemites would do as they pleased in absorbing Jacob's family.

23. הְלוּא לְנוֹהַת - Will they not be ours? To induce his people to accept his suggestion, Hamor promised that it would be profitable to them and they would gradually absorb the abundant possessions of Jacob's household. Contrast this with the seeming cordiality of Hamor's invitation to Jacob in verse 10! This is how it always ended: The Jewish stranger came, toiled, and accumulated wealth that ultimately re-

verted to his hosts (R' W. Heidenheim).

24. בְּלִינְאֵנִ — All the people who depart. Chizkuni infers that all the residents of the city wanted to flee from the decree of circumcision, but no male was allowed to leave the city unless he had been circumcised: all the males . . . had to submit to circumcision.

25-31. Simeon and Levi decimate Shechem. As noted above, the brothers intended to rescue Dinah while the Shechemites were weak and ill, but Simeon and Levi acted on their own and carried out a death sentence on all the males of the city. By what right they did so halachically is discussed by the major commentators. Following are three primary lines of reasoning:

☐ Rambam (Hil. Melachim ch. 9) codifies the Seven Noachide Laws that are incumbent on all human beings, and whose violators are subject to the death penalty. One of these laws forbids theft, which includes kidnaping. In taking Dinah against her will, Shechem violated this prohibition. The seventh Noachide law requires all people to carry out this code.

as wives and give our daughters to them. <sup>22</sup> Only on this condition will the people acquiesce with us to dwell with us to become a single people: that all our males become circumcised as they themselves are circumcised. <sup>23</sup> Their livestock, their possessions, and all their animals — will they not be ours? Let us acquiesce to them and they will settle with us."

<sup>24</sup> All the people who depart through the gate of his city listened to Hamor and his son Shechem, and all the males — all those who depart through the gate of his city — were circumcised.

Simeon and Levi Decimate Shechem

<sup>25</sup> And it came to pass on the third day, when they were in pain, that two of Jacob's sons, Simeon and Levi, Dinah's brothers, each took his sword and they came upon the city confidently, and killed every male. <sup>26</sup> And Hamor and Shechem his son they killed at the point of sword. Then they took Dinah from Shechem's house and left.

<sup>27</sup> The sons of Jacob came upon the slain, and they plundered the city which had defiled their sister. <sup>28</sup> Their flocks, their cattle, their donkeys, whatever was in the town and whatever was in the field, they took. <sup>29</sup> All their wealth, all their children and wives they took captive and they plundered, as well as everything in the house.

<sup>30</sup> Jacob said to Simeon and to Levi, "You have discomposed me, making me odious among the inhabitants of the land, among the Canaanite and among the Perizzite; I am few in number and should they band together and attack me, I will be annihilated — I and my household."

31 And they said, "Should he treat our sister like a harlot?"

By permitting Shechem to act as he did, the people of the city transgressed their responsibility to enforce the laws — so that they, like Shechem himself, were liable to the death penalty. Simeon and Levi, therefore, were enforcing the law that had been ignored by the entire Shechemite population. 

— Ramban disagrees with the above on various grounds. He maintains that Simeon and Levi were justified in killing the people because all of them were evil and had violated the Noachide Laws repeatedly in their own right, apart from anything Shechem had done.

☐ Gur Aryeh contends that the act of the brothers was entirely unrelated to the Noachide Laws. He suggests that nations that are the victims of aggression have the right to retaliate against their attackers. In this case, the city-state of Shechem committed an act of aggression against the nation of Israel, so that Simeon and Levi had a right to counterattack.

Whatever the interpretation of the legal status of the attack on the city, the other nine brothers apparently refused to take part in the attack, and Jacob was sharply critical of Simeon and Levi.

25. ביום השלישי — On the third day. The third day after circumcision is the most painful (lbn Ezra). Alternatively, they waited until the third day since it took until then to circumcise all the males; by the third day, all of them were circumcised and in pain. Furthermore, the verse does not necessarily mean physical pain, but grief and regret over having submitted to the circumcision (Daas Zekeinim; Chizkuni).

דְנְּינְעָּקְבּ ... אָחָי דְּנְגָּה — Jacob's sons ... Dinah's brothers. The Torah mentions the obvious to stress certain aspects of their daring act. Though they were Jacob's sons, they acted rashly without consulting him (Rashi). On the other hand, to

their credit, only Simeon and Levi proved themselves as *Dinah's brothers* by risking their lives for her (*Midrash*).

איש חְרְבּוּ — Each [man] took his sword. The Midrash notes that Levi was thirteen years old at the time. Thus, as Lekach Tov points out, it is implied in this Midrashic comment that whenever the Torah uses the term איש, man, it refers to a male at least thirteen years of age. [Cf. Rashi to Nazir 29b, s.v., יורבי יוסי.]

27. יוֵבוּוּ הַעִּיר — And they plundered the city. Although the verse does not make clear whether the plunderers were only Simeon and Levi or all the brothers, Or HaChairn maintains that they all participated in taking property. Since the entire city shared responsibility for the attack on Dinah, all the people were responsible to compensate the family for its humiliation.

**30.** Jacob directed his anger only at the two sons who had killed. As explained above, the plunder was justified in the context of the city's crime against Dinah and her family (Akeidas Yitzchak).

עַבְּרְתֶּם אתִי — You have discomposed me. By their rash violence, Simeon and Levi disturbed Jacob's composure and placed him in a potentially vulnerable position should the surrounding Canaanite cities choose to attack him (Rashi).

The Canaanites will say that we broke our word after the Shechemites had circumcised themselves (Sfomo), a particularly galling accusation for Jacob, the paragon of truth. R' Hirsch adds that the family's reputation and honor had been crystal clear, until Simeon and Levi besmirched it.

**31.** Simeon and Levi did not respond to Jacob's charge that their act had put the family in danger. Instead, they insisted that there was an overriding issue that they had no right to ignore, no matter what the consequences: "Should he treat our sister like a harlot?" Should we have permitted Shechem,

אואמר יי ליעקב קום סק לבית אל ותיב תמן ועבד תמן מדבחא לאלהא דאתגלי לַך במערקר מן קדם עשו אחוף: בואמר יעקב לאנש ביתה ולכל די עמה אעדו ית טעות עממיא די ביניכון (נ״א בידיכון) ואדפו ושנו פסותכון: גונקום ונסק לבית אל ואעבד תַּמַן מדבּחַא לאלהא דקביל צלותי בּיוֹמֵא דְעָקָתִי וָהָוָה מימרה בּסעדי בארחא די אזלית: דויהבו ליעקב ית פל טעות עממיא די בידיהון וית קַרַשַיַּא דִּי בָאַדְנֵיהוֹן וְטַמֵּר יַתְהוֹן יַעַקֹב תַחות בַּטְמֵא דִי עם שכם: הונטלו והות דחלא דיי על קרוי דבסחרניהוו ולא רדַפוּ בתַר בְּנִי יַעקב: וועל יעקב ללוז די בָאַרְעַא דְכָנַעַן הַיא בֵּית אֵל הוא וְכַל עמא די עמה: וובנא תמן מדבחא וקרא לאתרא אל בית אל ארי תמו אָתַגָּלִי לֶה יִיַ בְּמֶעַרָקָה מָן קָדָם אַחוּהִי: חומיתת דבורה מנקתא דרבקה ואַתַקבַרַת מַלָּרַע לְבֵית אַל בַּשְׁפּוֹלֵי מישרא וקרא שמה מישר בכיתא:

אַ וּיאמר אלהים אַל־יַעַלָּב קוּם עַלֶה בֵית־אָל וְשֶׁב־שַׁם אַ וּיאמר אלהים אַל־יַעַלָּב בָּוּם עַלֶה לה ועשה־שֶׁם מוֹבֶּחַ לָאֵל הַנָּרָאֵה אַלֵּירָ בְּבַּרְחַרְּ מפּנִי ַ עשו אחיר: וַיֹּאמֵר יַעַקב אַל־בֵּיתוֹ וְאֵל בַּל־אָשֶׁר עִמְוֹ הסרו את־אלהי הנכר אשר בתכבם והשהרו והחליפו ג שמלתיבם: ונקומה ונעלה בית־אל ואעשה־שם מובים לאל הענה אתי בּיוֹם צַרַתִּי וַיָּהִי עַמַּדִי בַּדֵּרֵךְ אֲשֵׁר ד הלכתי: ויתנו אל־יעקב את כל־אלהי הנכר אשר בַּיַדֶּם וָאַת־הַנָּזַמִים אֲשֵׁר בִּאַזְנֵיהֶם וַיִּטְמַן אֹתָם נַעַּלְב ה תחת האלה אַשֶּׁר עִם־שָׁבֶם: וַיָּפֵעוּ וַיָהָי וֹ חָתַּת אֱלֹהִים הַ על-הַעַרִים אָשֵר סָבִיבוֹתֵיהֶם וַלָּא בַדְפוּ אַחַרֵי בְּנֵי ּ יַעַקֹב: וַיַּבֹא יַעַלְב לוּזַה אֲשֵׁר בָּאֵרֵץ כִּנַעַן הָוא בֵּית־אֵל ּ הָוֹא וָכַל־הַעָם אֲשֶׁר־עִמְוֹ: וַיֵּבֶן שַׁם מִוְבֶּׁחַ וַיִּקְרַא לַמַלוֹם אַל בַּית־אַל כִּי שַׁם נָגַלוּ אַלַיוֹ הַאַלהִים בְּבַרְחוֹ ה מפני אחיו: וַתַּמַת דִברָה מִינַקת רְבָלָה וַתְקַבֵּר מְתַחַת לָבֵית־אַל תַחַת הַאַלוֹן וַיַּקָרַא שָמוֹ אַלוֹן בַּכִוּת:

(שמות ככודית). אכל אחד מכל שאר השמות לא תמלא כל' רכים (עי' סנהדרין להוז:

(ח) ותמת דבורה. מה ענין דכורה ככית יעקב. אלא לפי שאמרה רכקה ליעקב

ושלתתי ולקתתיך משם (לעיל כז:מה) שלחה דכורה אללו לפדן ארם ללאת משם,

ומתה כדרך. מדכרי ר' משה הדרשן למדתיה (כרכ"ת): מתחת לבית אל. העיר

יישבת כהר ונקברה כרגלי ההר: תחת האלון. כשיפולי מישרא (אונקלום),

שהיה מישור מלמעלה בשפוע ההר והקבורה מלמעה. ומישור של כית אל היו קורין לו

שלון. ואגדה, נתכשר שם כאכל שני, שהוגד לו על אמו שמתה, ואלון כל' יוני אחר

[ס"א אכל] (כ"ר פא:ה). ולפיכך העלימו [ס"א ולפי שהעלימו] את יום מותה שלא

יקללו הבריות הכרם שילא ממנו עשו, אף הכתוב לא פרסמה (תנתומא כי תלא ד):

(א) קום עלה. לפי שאחרת בדרך (מ"א נדרך] נענשת ובא לך זאת מבתך (תכחומא קז כ"ר פא:ב:) (ב) הגבר. שש בידר (מ"א נדרך] נענשת ובא לך זאת מבתך (תכחומא קז כ"ר פא:ב:) (ב) הגבר. שש בידרם משל מ"א (ב"ר שם ב:): (ד) האלה. מין אילן סרק שמלתיכם. שמא שים בידרם כסות של ע"ז (כ"ר שם ג:): (ד) האלה. מין אילן סרק (אונקלוס): עם שבם. אלל שכם (תכגום יונקן): (ה) חתת. פחד (אונקלוס): (ז) אל בית אל, הקב"ה בבים אל, גילוי שכיכתו בבית אל. יש תיבה חסרה בי"ח המשמשת בראשה, כמו הנה הוא ביח מכיר בן עמיאל (שמואל ב ט:ד) כמו בבית מכיר, ביח אביך (להלן לח:א) כמו בבית אביך: גגלו אליו האלהים. במקומות הרכה יש שם אלהות ואדנות בל' רבים, כמו אדני יוסף (להלן לש:כ), אם כעליו עמו (שמות כב:יד), ולא נאמר בעלו. וכן אלהות שהוא ל' שופט ומרות כוכר כל' רבים (שמות כב:יד), ולא נאמר בעלו. וכן אלהות שהוא ל' שופט ומרות כוכר כל' רבים

unchecked and unpunished, to treat our sister like a loose woman who has no protector? (Radak). As her brothers, we were obligated to defend her honor (Sforno).

Most commentators agree that Jacob did not condemn armed resistance under any circumstances; there are times when Jews must be ready to fight to defend their self-respect and the honor of their families. Each such instance must be carefully evaluated on its own merits, however, and it was upon such considerations that Jacob criticized what they did.

Jacob remained silent. He did not agree with his sons' contention that their extreme violence was justified, but he stifled his outrage. Only on his deathbed did he curse their anger (49:6) — but not them (R' Hoffmann).

35.

1-7. Jacob journeys to Beth-el. Nearly twenty-two years earlier, Jacob had vowed that Beth-el would be the site of God's House (28:22). Now God commanded him to return there, implying that he must fulfill the vow without delay. Because he had not done so sooner, he had been punished by the abduction of Dinah (Rashi; Radak). Clearly, the com-

mentators explain. God did not make Dinah suffer for Jacob's oversight; people bear responsibility for their own sins. The sense of the teaching is that the righteous Patriarch always benefited from Divine protection that prevented enemies and brigands from harming him, just as God warned Laban not to meddle in Jacob's affairs (31:24). Had God not intervened. Laban would indeed have harmed Jacob, as he intended, but because the merit of Jacob and his family was so great, the miracle of God's vision to Laban restrained that wicked charlatan. In the case of Dinah, however, Jacob's failure to promptly carry out his vow caused him to forfeit this Divine aura of protection. As a result, there was no miraculous intercession to protect Dinah from Shechem. A further outgrowth of the incident was that the surrounding cities hated Jacob and his family, frightening them and putting them in jeopardy. But as soon as Jacob went to Bethel and fulfilled his vow, God cast His fear upon all the cities (v. 7), so that they were no longer a danger to Jacob.

1. רְשְׁבּישֶׁם — And dwell there. The reason for this command is not clear. Perhaps God wanted Jacob to stay in Beth-el to

35 Jacob to Beth-el

 $m{C}$ od said to Jacob, "Arise — go up to Beth-el and dwell there, and make an altar there to God Who appeared to you when you fled from Esay your brother." 2 So Jacob said to his Journeys household and to all who were with him. "Discard the alien gods that are in your midst: cleanse uourselves and change your clothes. <sup>3</sup> Then come, let us go up to Beth-el: I will make there an altar to God Who answered me in my time of distress, and was with me on the road that I traveled." 4 So they gave to Jacob all the alien gods that were in their possession, as well as the rings that were in their ears, and Jacob buried them underneath the terebinth near Shechem. <sup>5</sup> They set out, and there fell a Godly terror on the cities which were around them, so that they did not pursue Jacob's sons.

Deaths of Rebecca and

6 Thus Jacob came to Luz in the land of Canaan — it is Beth-el — he, and all the people who The were with him.  $^7$  And he built an altar there and called the place El-beth-el, for it was there that God had been revealed to him during his flight from his brother.

Behorah, the wet-nurse of Rebecca, died, and she was buried below Beth-el, below the Deborah plateau: and he named it Allon-bachuth.

give him time to remove the idols that were part of the Shechemite booty and purify the people who had become contaminated by corpses in Shechem (v. 2). That done, Jacob would erect an altar. Or, Jacob was to remain there before erecting the altar so that he could attune his mind to the service of God (Ramban).

לאל הנראה אליך — To God Who appeared to you. When Jacob fled from Esau's death threat. God had appeared to him at Beth-el and promised to protect him (28:10-15). Now, he would thank God for having done so, just as one who is saved from a disaster blesses God for performing a miracle on his behalf (Sforno).

This Name of God אלן indicates a boundless degree of mercy, far surpassing even that indicated by the Tetragrammaton (Gur Aryeh, Exodus 34:6).

- 2. הסרו את־אלהי הנכר Discard the alien gods. For Jacob's family, the ascent to the place where God had revealed Himself to the Patriarch had the same significance as the assembly at Mount Sinai for his descendants. Therefore, Jacob wanted to sanctify them, just as Moses prepared the people for the Revelation at Sinai: he sanctified the people and they washed their garments (Exodus 19:14) (R' Hirsch). The order to change clothes was because some of the clothing taken from Shechem might have been used in idol worship (Rashi). 3. ואעשה־שם מוכח — I will make there an altar. The entire family would go to Beth-el, but Jacob would build the altar himself, because only he had suffered the affliction of flight and exile and been safeguarded by God's miracles; his children were born later. Only he who has eaten must recite grace, not another who is at the table but has not eaten (Zohar).
- **5-6. חתת אלהים —** A Godlu terror. A casual observer could have assumed that the Canaanites did not attack because Jacob and his camp were a military force to be reckoned with. or perhaps the Canaanites held the Shechemites in disdain and did not care to avenge them. If so, then God took no role in this matter. The Torah, however, states that it was a hidden miracle, that what deterred the Canaanites was a Godly fear, not a military or political one. Part of this miracle was that all the people who were with him arrived safely at Beth-el - no one died in Shechem or on the journey (Ramban).

- 7. אל בית־אל El-beth-el. The intent of the name is: God makes His Presence felt in Beth-el (Rashi), Jacob had named the place Beth-el twenty-two years before; now he added the Name El. to imply, as indicated by the next phrase, that by appearing to him now, God had associated His Presence with the place called Beth-el (Or HaChaim).
- 8. The deaths of Rebecca and Deborah. Rashi and Ramban discuss the Midrashic tradition that this verse, which mentions only the death of Deborah, is an allusion also to the death of Rebecca. Midrashically this is implied by the name Plateau of חבבות, weeping, which the Midrash perceives to mean double weeping (interpreting the word בכות as if it were the plural Bachoth, חבכות — weeping for Rebecca, and weeping for Deborah.

The Torah did not mention Rebecca's death explicitly, because those who attended her decided to bury her secretly, at night, for if she had had the sort of burial she deserved, Esau would have come and people would have spoken disrespectfully of her as the one who gave birth to such a wicked person. Since they kept her death quiet, the Torah, too, only alluded to it (Rashi from Tanchuma). Ramban comments that her death was kept hidden, as it were, because she was buried in tragic circumstances: Isaac was blind and could not leave home to honor her properly, Jacob was absent, and Esau would not come because he hated her for securing the blessings for Jacob. Consequently, she had to be buried by her Hittite neighbors.

Why Deborah was with Jacob at this point is the subject of another dispute between Rashi and Ramban. Rashi cites R' Moshe HaDarshan who states that she was the nurse Laban had given to Rebecca when she left to marry Isaac (24:59). Rebecca - not knowing that Jacob was on the way - had sent Deborah to Haran to tell him that it was finally safe for him to return home, but the aged nurse died on the way home, Ramban maintains that it is unlikely that Rebecca would have sent an elderly woman on such a strenuous trip. He suggests that Deborah had returned to Paddan-aram after Rebecca's marriage, but when Jacob left Laban, he took Deborah with him, so that in tribute to his mother Rebecca, he would support her childhood nurse in her old age.

י"בה

טואתגלי יי ליעקב עוד במיתה מפרו אָרם ובריך יתה: יוַאָמר לה יי שמך יעקב לא יתקרי שמה עוד יעקב אלהו ישראל יהא שמה וקרא ית שמה ישראל: יא ואמר לה יי אנא אל שדי פוש וסגי עם וְבַנָשַׁת שַבְטִין יָהָא (נ״א יָהוֹן) מְנַךְ וּמֵלְכִין דשליטיו בעממיא מנה יפקוו: יבוית ארעא די יהבית לאברהם וליצחק לַך אתננה ולבניה בתרה אתו ית ארעא: יג ואסתלק מעלוהי יקרא דיי באתרא די מליל עמה: ידואקים יעקב קמתא באַתרא די מַלִּיל עמה קמת אַבנא ואַסיר עלה נסוכין ואריק עלה משחא: טו וקרא יעקב ית שמא דאתרא די מליל עמה תמו יי בית אל: טוונטלו מבית אל והוה עוד כרובת ארעא למיעל לאפרת וילידת רחל וקשיאת במילדה: יוהוה בַּקשׁיוּתַה בַּמִילָרַה וַאָמַרַת לַה חַיִּתא לא תַּרָחַלִּי אָרֵי אַף דֵּין לִיךְ בָּר: יחנַהַנָה בָּמְפַּק נַפְשַׁה אָרֵי מִיתַת (נייא מֵיָתַא) וקרת שמה בר דוי ואבוהי קרא לה בּניַמִין: ישוּמִיתַת רַחֵל וַאָתַקְבַרַת בַּאַרַח

נַיַּבָּרָא אֱלֹהִים אֶל־יֵצְלְבֹ עוֹד בְּבֹאוֹ מִפַּדַן אֲבֶם וַיְּבָּרָה יְשִׁלְּבַ עַּוֹד בְּבֹאוֹ מִפַּדַן אֲבֶם וַיְּבָרָה יִשְׁלְבֹ בְּיֹא שִׁמְּךֹ עוֹד בְּלִאָנְ מִשְׁלְב בְּיֹא שִׁמְּךֹ עוֹד בְּלִאָנְ מִצְּלָב בְּיֹ אִם־יִשְׂרָאֵל יִהְיֶה שְׁמֶּךְ וַיִּצְלְב בְּיֹ אִם־יִשְׂרָאֵל יִהְיֶה שְׁמֶּךְ וַיִּצְלְב בְּיִבְּאוֹ שְׁהֵי בְּבָּה וּרְבָּה וּרְבָה וּוֹי יִבְּה בִּיּתְלָב מַצֵּבְה בַּמְּקְוֹם אֲשֶׁר־דְבְּבָּר אַתְּוֹ שֲׁמְרִיבְּבָּר בַּמָצְלָה מַצְּלָה בַּמָּקְוֹם אֲשֶׁר־דְבְּבֶּר אַתְּוֹ שְׁמֶוֹ בְּוַיְעַרְ בִּיּצְלְב מַצֵּבְה בַּמָקְוֹם אֲשֶׁר־דְבְּבְּר אַתְּוֹ שְׁמֶוֹ בְּיָבְרָת יִבְּבְר אִתְּוֹ שֶׁם בְּמָלְוֹם אֲשֶׁר־דְבְּבְּר אַתְּוֹ שְׁמְּרְ וְנִיּפֶּךְ עָלֶּיהְ שָׁמְוֹ בְּנְיְהָתְ בְּבְּתְה בַּמְקְוֹם אֲשֶׁר־דְבְּבְּר אִתְוֹ שֶׁם בַּמָּלְוֹם אֲשֶׁר־דְבְּבְּר אִתְוֹ שְׁמְלְּב מֵצֵּבְה בַּמְקְוֹם אֲשֶׁר־דְבְּבֶּר אִתְוֹ שְׁמָדְ לָבְוֹת הְשִׁמְר בְּבְּרָתְה בַּמְלְּבְת מַצְּבָר יִבְּלְרְתָה בַּתְּלְּבְר בְּבָּרְתְה בְּבְרַת־הְאָנֶץ לָבְרִא שְׁמִוֹ בְּוֹבְיּבְר אִתְּוֹ בְּיִבְּעְ עָלְיִהְ שְׁמְוֹ בְּנְיְהְתְּה בַּתְּבְּרְתְה בְּבְּתְת אֵל־תְיִרְאִי בְּבְיְתְה בְּבְיְתְה בְּבְיִמְה בְּבְיִמְה בְּיִבְּת מְבּלְרְתָּה בְּיִבְּעוֹ בְּנְיְבְּת עְבִּילְ עָלְיִים שְׁמְלִוּ בְּיִבְעִים בְּבְּעָבְּר בְּבִיּת אֵלְיבְּת בְּבִית בְּבְּרְתְה בְּבִיתְה בְּבְיִבְתוֹ בְּנִימְן בִּיִבְּעוֹ בְּנְיִבְּעְ בְּיִבְית בְּבִית בְּבְיּבְת בְּבְיִבְתוֹ בְּנְיִבְּת בְּנִימְן: וַתְּבָּע בְינְבְיוֹן בִּנְיְם בְּיִבְיתוֹ בְּנִימְין: וַתְּבְבְית שְׁבְּר בְּיִבְיתוֹ בְּנִימְין: וַתְּבְּע בְּיבְית בְּבִית בְּבְיבְעוֹ בְיִבְּעוֹ בְּיִבְית בְּבִים בְּבִית בְּבִיּת בְּבְיִבְתוֹ בְּבְיתוֹ בְּנְיבְבְּעוֹ בְּיִבְּעוֹ בְּיִבְּבְית בְּנִימְן: וַנְיְמִין בְּבְיבְיתוֹ בְנִימְין: וַתְּבְּב בְיבְבְיתוֹ בּוְיבְיבְיוּ בְּיבְיבְית בְּיבְיבְּית בְּיבְיבְּיוּן בּנְיבְיתוֹי בְנִימְין: וַנְבְּבְיב בְּבְיבְבוּת בְּבְיבְתוּ בְּבְיבְּתוֹ בְּבְיבְבוּב בְּבְבְיבְבוּב בְּיבְבוּב בְּבְבְבוּב בְּבְבְיבוּב בּיוּבְיבְיבוּים בּבּיבוּב בּיוּבְבּב בְּבְבְיבְיבוּב בּבְּבְיבְיבְיבוּים בּוּבְיבוּב בּיוּבְיבוּב בּיוֹים בְּבְיבְבוּבְיבוּב בְּבְבְיבְיבוּים בּב

שס; שס ה): (יג) במקום אשר דבר אתו. איני יודע מה מלמדט: (טד) בברת הארץ. מנחס פי' ל' כביר, רבוי, מהלך רב. ואגדה, בזמן שהארץ חלולה ומנוקבה ככברה, שהניר מלוי, הסתיו עבר והשרב עדיין לא בא (שס ז). ואין זה פשוטו של מקרא, שהרי בנעמן מלינו וילך מאתו כברת ארץ (מלכים ב ה:יט). ואומר אני שהוא שם מדח קרקע כמו מהלך פרסה או יותר, כמו שאחה אומר למד כרס (ישעיה ה:י), חלקת שדה (לעיל לג:יט), כך במהלך אדם טומן שם מדה [פ"א מדת קרקע כמו מהלך מיל) כברת ארץ: (וד) בי גם זה. נוסף לך על יוסף. ורבוחינו דרשו, עם כל שבט מיל) כברת ארץ: (וד) בי גם לדה תאומה יוירה (ב"ר שם ח): (יח) בן אוגי. בן לערי (שם ט): בגימין. כראה בעיני לפי שהוא לבדו נולד בארץ כנען שהיא בנגב כשאדם בא מארם נהמים, כמו שלמת כנגב בארץ כנען (נמדבר לג:מ), הלוך ונסוע הגבה (עיל יביט): בגימין. בן ימים, שלוד עמון ומיקן אתה בראתם (מהלים פטיג). לפיכר הוא מלא. [ד"א, בנימין, בן ימים, שנולד לעת זקנתו, וכסב בנו"ן כמו

### 9-15. God blesses and renames Jacob.

9. עוד – Again. God appeared to Jacob a second time, after the weeping had ceased, since the Shechinah does not reside where there is sadness (Sforno).

יוְבֶּדְךְ אתו — And He blessed him, upon Rebecca's death, with the blessing of consolation given to mourners (Rashi).

10. שְּמָּךְ יַעֵּקר — Your name is Jacob. Although He was about to give Jacob the additional name of Israel, God told him that he would continue to be called Jacob (Ramban; Sforno). From that time onward, the name Jacob would be used for matters pertaining to physical and mundane matters, while the name Israel would be used for matters reflecting the spiritual role of the Patriarch and his descendants (R' Bachya).

Although both Abraham and Jacob were given new names, there is a basic difference between them, for the Tal-

(ט) עור. פעס שני במקום הזה, אחד בלכחו ואחד בשובו (מנחומא ישן כז; ב"ר פבו: ויברך אתו. ברכח אבלים (ב"ר שם פא:ה): (י) לא יקדא שמך עוד יעקב. ל' אדם הבא במארב ועקבה, אלא ל' שר ונגיד (חולין לב.): (יא) אני אל יעקב. ל' אדם הבא במארב ועקבה, אלא ל' שר ונגיד (חולין לב.): (יא) אני אל שדיי שאני כדאי לברך, שהברכוח שלי ודי למחברכים): פרה ורבה. ע"ש שטדיין לא ולד בנימין ואע"פ שכבר (מעברה ממנו (ב"ר פב:ד): גוי. בנימין: גוים. משם ואפרים שמסידים ללאח מיכף והם במנין השבטים (שם): ומלבים. שאלו ואיש בושח ואפרים שביין שעדיין לא נולד (שם). [ופסוק זה דרש אבכר כשהמליך איש בושח ואף השבטים דרשורו ואמרו ואמרו למלל היה עולה מן השבטים לא היה הקב"ה אומר (שופטים כא:א), וחזרו ואמרו אלמלא היה עולה מן השבטים לא היה הקב"ה אומר ליעקב ומלכים מתלליך ילאו (ב"ר שכ; תמומא ישן כט)): גוי וקדהל גוים. שנוים עחידים בניו ליששת כמנין לישות בהנים בהם ע" אומות. וכן כל הסנהדרין שבשים (תכחומא יש) לו. ד"א, שעחידים בניו להקריב בשעת איסור במוח כגוים בימי אליהו (תכחומא יש) לו. ד"א, שעחידים בניו להקריב בשעת איסור במוח כגוים בימי אליהו (תכחומא יש) לו. ד"א, שעחידים בניו להקריב בשעת איסור במוח כגוים בימי אליהו (תכחומא יש

mud states that anyone who refers to Abraham as Abram is in violation of a negative commandment (Berachos 13a), whereas both names continue to be used for Jacob. R' David Feinstein comments that this difference is implicit in the verses themselves. Our verse begins with the phrase your name is Jacob, a clear indication that this was to remain his name, in addition to the new name of Israel. In the case of Abraham, however, there is no such indication.

Or HaChaim explains the reason for the difference. Every name in the Torah represents the soul that God emplaced in that person. Consequently, the name "Jacob" represents his soul, while the name "Israel" represents an enhancement of that soul, which Jacob earned by growing and transcending the mission signified by his original name. Since both manifestations of spirituality were present in Jacob/Israel, he was known by both names. In the case of Abraham, however, the original soul of "Abram" continued to be signified in the new

God Riesses and Renames Jacob

9 And God appeared to Jacob again when he came from Paddan-aram, and He blessed him 10 Then God said to him. "Your name is Jacob. Your name shall not always be called Jacob. but Israel shall be your name." Thus He called his name Israel. 11 And God said to him. "I am El Shaddai. Be fruitful and multiply; a nation and a congregation of nations shall descend from uou, and kings shall issue from your loins. 12 The land that I gave to Abraham and to Isaac, I will give to you; and to your offspring after you I will give the land," 13 Then God ascended from upon him in the place where He had spoken with him.

<sup>14</sup> Jacob had set up a pillar at the place where God had spoken with him - a pillar of stone — and he poured a libation upon it, and poured oil upon it. 15 Then Jacob called the name of the place where God had spoken with him Beth-el.

The Rirth Beniamin and Death

16 They journeyed from Beth-el and there was still a stretch of land to go to Ephrath, when Rachel went into labor and had difficulty in her childbirth. 17 And it was when she had difficulty in her labor that the midwife said to her. "Have no fear, for this one, too, is a son for you." 18 And of Rachel, it came to pass, as her soul was departing — for she died — that she called his name Ben Oni. but his father called him Benjamin. 19 Thus Rachel died, and was buried on the road

name, since the old name was contained in the new one -Abra ham. Thus, to use the name Abram would be to negate the existence of the enhanced soul implied by the new name.

11. אני אל שדי — I am El Shaddai. The Name El signifies God's powerful attribute of mercy (see comm. to v. 1). Shaddai comes from the word in sufficiency, so that Name has the connotation "The One Who is Sufficient," and it signifies, depending on the context in which the Name is used, that God has sufficient power to bless, for the blessings are His, and He weighs and measures how much blessing one requires or deserves, and conversely, how much suffering one can bear without breaking under the strain (Rashi here and to 17:1).

Sformo interprets the blessings of the verse in the plain sense: Be fruitful . . . continue to have children even if you are disappointed in their behavior; this will assure that the nation of Israel will survive, for, as El Shaddai, I have the power to carry out My blessings no matter what happens. Furthermore. I promise you that kings shall issue from you; your descendants will be worthy of the throne and they will not need leaders from other nations.

According to Rashi, based on the Midrash, the reference to a nation alluded to Benjamin, the only son of Jacob who was yet unborn. The plural congregation of nations alludes to Joseph's sons Manasseh and Ephraim, who would receive the status of full-fledged tribes (48:5).

- 12. As part of this pledge of abundant progeny, God reiterated the promise of the Land, since the nation of Israel is associated with the Land (Malbirn).
- 13. ויַעל מעליו אַלהִים Then God ascended from upon him. This was not a vision or dream, for the Shechinah actually "rested" upon Jacob. This verse is one of the bases for the Sages' expression that the Patriarchs are the "chariot" of God's Presence, meaning that the thoroughly righteous are the bearers of His glory and that it is through them that He displays His sovereignty among human beings (Ramban).

במקום — In the place. At the very site where God had come to Jacob when he had left home for Haran, God now appeared to him again, and then ascended (Sfomo).

16-20. The birth of Benjamin and death of Rachel. At this time Jacob had eleven sons, one short of the total of twelve. which both he and the Matriarchs knew prophetically would be the number of the tribes of Israel. Rachel had been barren for many years. She had seen not only her sisters but the maidservants give birth before her, and she longed for one more son. Now she was finally pregnant. On the way to the home she had never seen and eight years after the birth of her son Joseph, she gave birth to her cherished second son.

The Sages observe that a woman's account is examined in heaven when she is in labor. When Rachel improperly stole her father's teraphim (31:19) without Jacob's knowledge, he told Laban. With whomever you find your gods, he shall not live (31:32). As a result, she was to be punished; but the judgment against her was not carried out until she was in childbirth. The idea that people are judged in times of danger is expressed in the adage, "When the ox is fallen, the knife is sharpened" (Midrash Lekach Tov). It may also be that God delayed her death until she could give birth to Benjamin, for otherwise this woman of historic righteousness would have been denied her full share in the building of the nation.

Ramban (Deuteronomy 18:25) sees the timing of Rachel's death as an indication of the great holiness of Eretz Yisrael. The Torah would later forbid a man to be married to two sisters, and the Patriarchs observed the Torah before it was given. According to Ramban, it was only outside of the Land that Jacob would be married to both Rachel and Leah, but in the Land, with its high degree of holiness, he would never have married Rachel after having been married to Leah. Because of Rachel's merit, she did not die before they entered the Land, but because of Jacob's merit and the sanctity of the Land, he could not remain married to both of them in Eretz Yisrael. Thus, she died only after they entered the Land.

18. בן־אוני — Ben Oni, literally, Son of My Mourning, as if to say: His birth caused my death (Ibn Ezra; Ramban).

בְּנְמִין — Benjamin. Rashi offers two interpretations: (a) The name is a contraction of the words בֶּן יָמִין, son of the right, that is, son of the south, since the south is to the right of someone

אפרת היא בית לחם: כואקים יעקב קמתא על קברתה היא קמת קברתא דרחל עד יומא דין: כאונטל ישראל ופרס משכנה מלהלא למגדלא דעדר: בב והוה כד שרא ישראל בארעא ההיא ואזל ראובן ושכיב עם בלהה לחינתא דאבוהי ושמע ישראל והוו בני יעקב תרי עסר: כגבני לאה בוכרא דיעלב ראובן ושמעון ולוי ויהורה ויששכר וזבלוז: כר בני רחל יוסף ובנימן: כהובני בלהה אמתא דרחל דו ונפתלי: כו ובני זלפה אַמתא דלאַה גַּר ואָשר אַלֵּין בְּנֵי יעקב די אתילירו לה בפרן ארם: כז ואתא יעקב לות יצחק אבוהי ממרא קַרַיַת אַרָבַּע הָיא חַבָּרוֹן דִּי דַר תַּמֹן אַבְרָהַם וִיצָחַק: כחוַהַווֹ יוֹמי יצחק מאָה וּתְמַנָן שַנִין: כּטוֹאַתְנגיר יצחק

ַבּ אֶפְלָתָה הָוֹא בֵּית לֵחֶם: וַיַּצְב יַעֲקֶב מַצֵּבָה עַל־קְבֶּרָתָה בּא הָוֹא מַצֶּבֶה קָבְרָתָה בּא הָוֹא מַצֶּבֶת קְבֶּרַת־רָחֵל עַר־הַיְּוֹם: וַיִּשָּׁע יִשְׂרָאֵל וַיִּט בּ אָהֶלֹה מֵהָלְאָה לְמִגְּדַל־עֵּרֶר: וַיְהִי בִּשְׁכְּן יִשְׂרָאֵל בָּאָרֶץ הַהָּוֹא וַיָּלֶךְ רְאוּבֵּן וַיִּשְׁבַּב אֶת־בִּלְהָה פִּילֶגָש אָבֶיו וַיִּשְׁמֵע יִשְׂרָאֵל \*

בּג וַיִּהְיִּנּ בְנִי־יַצְאָכֹב שְׁנִים עָשָׂר: בְּנֵי לֵאָה בְּכְוֹר יַצְאָכֹב יִיְנָקְב שְׁנִים עָשָׂר: בְּנֵי לֵאָה בְּכְוֹר יַצְקְב בּה־כּנ יוֹסֵף וּבְנְיָמָן: וּבְנִי בִלְהָה שִׁפְחַת רָחֵל דָּן וְנַפְּתָּלִי: וּבְנֵי וִיְאָשֶׁר יֻאֵלֶּה בְּנֵי יַעֲלְב אֲשֶׁר יֻלֵּי וֹ יִבְּנִי וֹיְעָשְׁר יַנִי יְעֲלְב אֲשֶׁר יֻלֵּי וֹ יִבְּנִי וֹיְבְּתָּל יִצְחָק אָבִיו מַמְרֵא קִרְהַם הַּבְּי יִעֲלְב אֲשֶׁר יֻנָּר יִצְחָק אָבִיו מַמְרֵא קִרְהָם וִיִּצְחָק: וּיִּצְחָק: הַאַעְּר יַּצְחָק אָבִיו מַמְרָהָם וְיִצְחָק: בּיִּבְּע הְוֹא חֶבְרוֹן אֲשֶׁר־נָּר־שָׁם אַבְרָהָם וְיִצְחָק מִאָּת שָׁנָה וּשִׁמֹנִים שְׁנָה: וַיִּגְּלֵע יִצְחָק בּחִיכִּי וַנְיִּהְיִנִּ יִמֵי יִצְחָק מָאָת שָׁנָה וּשְׁמֹנִים שְׁנָה: וַיִּגְלַע יִצְחָק בּחִיכּים וּיִבְּה יִיִּבְּי יִמִי יִצְחָק מִאָת שָׁנָה וּשְׁמָה וֹיִבְּחָק אָנָה וּשְׁנָה וֹיִבְּחָק מִבְּית הְיִּב וּיִבְּיִי יִבְּיִים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים וּיִבְּחָק מִאָּת שְׁנָה וּשְׁנִים שְׁנָה וֹיִבְּיִם וְיִבְּחָק מִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּעָבִים וְיִּבְּיִם בְּיִרְּהָם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבְּיִם בְּיִבְּם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִתְּם בְּבִירָן בְּבְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיבְּים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיבִים בְּיבִים בְּיִבְים בְיִבְּים בְּיִבְּים בְּיבְּים בְּבִיבְים בְּיבְים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיבִיים בְּיִבְּים בְּיבְים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִּים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִייִינְיִנְעִיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִבְיים בְּיִבְיים בְּבָּים בְיוֹבְיים בְּיוֹיִייִּנְעְיִייִים בְּיבִיים בְּיִים בְּיִים בְּיוּבְייִים בְּיוֹיִיים בְּבְייִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיוֹבְיים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹבְים בְּיוֹים בְּיוּבְיים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִּים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִיםּים בְ

דבר ששמו כפול, כגון זה, וכגון כיח לחם, אבי שזרי, ביח אל, אם הולרך להטיל בו ה"א נותה בראש החיבה השניה. ביח הלחמי (שמואל א שזא) בעפרח אבי העזרי (שופטים וזכר) בנה חיאל ביח האלי (מלכים א שזגלז: (בט) ויגוע יצחק. אין מוקדם ומאוחר וזכר) בנה חיאל ביח האלי (מלכים א שזגלז: (בט) ויגוע יצחק. אין מוקדם ומאוחר בתורה (פסחים זו). מכירסו של יוסף קדמה למיחסו של ילחק י"ב שנה, שהי, שהי כשלא יוסף בשה וגו' (לעיל כהזו) וילחק מח בשנח ק"ל ליעקב, אם חוליא ששים מק"פ שנה נשארו ק"ך. ויוסף נמכר בן י"ז שנה ואוחה שנה שלח חלה ושמונה ליעקב. כילד, בן ששים ושלש נחברך, י"ד שנה נמען בביח עביר. הרי שבעים ושבע וארכע ששרה נולד יוסף, שלא נמכר יוסף שבעיה ולא נמכר יוסף של מל נמכר יוסף. הרי מאה ושמונה (עוד מפורש (הא) מן המקרא, משנמכר יוסף עד שלא נמכר יוסף. הרי מאה ושמונה (עוד מפורש (בא') מן המקרא, משנמכר יוסף עד שלא מעקב הרי מאר ושמונה. (עוד מפורש (בא') מן המקרא, משנמכר יוסף עד שלא יעקב מכיתה כ"ב שנה, שלא' וווסף בן שלשים שנה זגו' (להלן מאנמו). וו' שנים שועע ושקב, הרי כ"ב, וכתיב ימי שני מגורי ק"ל שנה, נמלא ישקב במכירחן (של יוסף) ק"ח):

לקן הימין (דניאל יבייג)): (בב) בשבן ישראל בארץ ההוא. עד שלא כא לתכרון אלל ילחק ארטוהו כל אלה (עי' רש"י לעיל פסוק א): וישובב. מחוך שלצל משככו מעלי וכחו כא אלה (עי' רש"י לעיל פסוק א): וישובב. מחוך שלצל משככו מעלה עליו הכחוב כאילו שככה. ולמה בלבל וחלל ילועו, שכשמחה רחל נעל יעקב מעסו שהיחה נחונה חדיר באהל רחל ולא בשאר אהלים ונתנה באהל בלהה. בא ראובן וחבע עלבון אמו, אמר, אם אחוח אמי היחה לרה לאמי, לכך בלבל (שבת נה:): ויהיו בני יעקב שנים עשר. מתחיל לענין ראשון, משטלד בנימין כלמה המטה ומעתה ראוים להמנות, ומאלן. ורכוחינו דשו, ללמדנו בא שכולם שוין נכול לדיקים, שלא תמא לאובן (שם): (בג) בבור יעקב. אפילו בשוה, בכור למנין. ולא נתנה בכור ליוטף אלא לענין השבטים, שנששה לשי שבטים (בבא בתרא קכנ.): (בז) בכורה ליוסף אלא לענין השבטים, שנששה לשי שבטים (בבא בתרא קכנ.): (בז) ממרא קרות הארבע. אל ממרא קרות הארבע. אל מיור אל הרנית ארבע. אל הקרית ארבע. כן הארים ארבע. כן הקרית ארבע. כן דרך המקרא בכל

facing the east (the primary direction in Jewish thought). Thus, the name honors Benjamin as the only one of Jacob's children born in Canaan, which is south of Paddan-aram. (b) The word מָּמִין, days, can be spelled מָמִין as in Daniel 12:13. Thus, the name means "son of my days," as if to say that Benjamin was born in Jacob's advanced years.

Ramban comments that Rachel, near death, called him Ben Oni, or Son of My Mourning. Jacob wanted to preserve the form of the name she gave, but wished to give it an optimistic connotation. So, giving the homonym Oni its other translation of strength, he named the child Benjamin [lit., son of the right], i.e., "son of power" or "son of strength," since the right hand is a symbol of strength and success.

19. הְּמְתְּח רָחֵל. — Thus Rachel died. Seder Olam cites a tradition that Rachel was born on the day Jacob received his father's blessing. Since he was sixty-three then, and ninety-nine when he entered the Land, Rachel died at thirty-six.

קרֶרְהְאֶּמְרְתָה On the road to Ephrath. Rachel's tomb was on the roadside, outside of Bethlehem; in modern times, however, the city has grown until the tomb is now inside it. Instead of bringing Rachel the short distance to Bethlehem, Jacob chose that site because he foresaw that his descendants

would pass it on the road to the Babylonian exile. He buried Rachel there so she should pray for them as it is said concerning that tragic journey (*Jeremiah* 31:14): Rachel weeping for her children. Jacob set up a monument over her lonely gravesite (v. 20) so that the exiled Jews would recognize it and pray there as they were led into captivity (*Midrash*).

To this very day, Rachel's tomb is a place where men and women shed tears and beg "Mother Rachel" to intercede with God on their behalf.

As a further reason why Jacob chose not to bury her within the city limits, Ramban cites Sifre, that after Israel occupied the Land, Bethlehem proper would be in the territory of Judah, while the roadside burial site would belong to Rachel's son Benjamin. Nor did Jacob wish to bury her in the Cave of Machpelah because he married her after he was already married to her sister — a marriage of the sort that the Torah would later forbid — and "he would have been embarrassed before his ancestors," had she been with him in the Cave. See also introductory comments to 29:1-12 and 22-25.

22-26. Reuben's error and partial vindication. After Rachel's death, Jacob established his primary residence in

to Ephrath, which is Bethlehem. 20 Jacob set up a monument over her grave: it is the monument of Rachel's grave until todau.

Reuben's Error and Partial Vindication

Jacob and

Issac are

Reunited

Isaac's

<sup>21</sup> Israel journeued on, and he pitched his tent beyond Migdal-eder, <sup>22</sup> And it came to pass. while Israel dwelt in that land, that Reuben went and lau with Bilhah, his father's concubing and Israel heard.

The sons of Jacob were twelve. 23 The sons of Leah: Jacob's firstborn, Reuben: Simeon: Levi: Judah: Issachar: and Zebulun, 24 The sons of Rachel: Joseph and Benjamin, 25 The sons of Bilhah, maidservant of Rachel: Dan and Naphtali, 26 And the sons of Zilpah, maidservant of Leah: Gad and Asher — these are the sons of Jacob, who were born to him in Paddan Aram. <sup>27</sup> Jacob came to Isaac his father, at Mamre, Kiriath-arba; that is Hebron where Abraham Death and Isaac solourned. <sup>28</sup> Isaac's daus were one hundred and eightu uears. <sup>29</sup> And Isaac expired

the tent of Bilhah, Rachel's maidservant, Reuben considered this an affront to his mother Leah, saying, "If my mother's sister Rachel was my mother's rival, should the handmaid of my mother's sister now be my mother's rival?" To defend his mother's honor. Reuben took it upon himself to move Jacob's bed to Leah's tent. This is all that transpired (Shabbos 55b); nevertheless. Scripture describes it as starkly as if Reuben had sinned arievously. This follows the dictum that even minor transgressions of great people are judged with the utmost gravity, because their conduct is measured by infinitely higher standards than ours. This is explained at length in the Overview to the ArtScroll edition of Ruth.

Jacob moved to Bilhah's tent to honor Rachel's memory because he had labored fourteen years for the right to marry her and she had been the mainstay of his household. In tribute to her, he assigned this honor to her loval maidservant. for even after Bilhah's marriage to Jacob, Bilhah continued to serve Rachel lovally (Maharsha), It may also be that Jacob did so because Bilhah was raising the eight-year-old Joseph and the infant Benjamin, who were not only his youngest children, but the only survivors of his most beloved wife.

22. וישבב — And lay. As noted above, Reuben did nothing more than tamper with his father's bed, but the Torah describes it as adultery because he interfered with another's right to conduct his married life as he saw fit. The Sages teach that the privacy of the marital relationship is a prerequisite to holiness. Figuratively, therefore, for someone of Reuben's stature, such a deed could be described as an immoral act (R' David Feinstein).

שנים עשר — Twelve. Although this phrase is written in Torah Scrolls as the beginning of a new paragraph, it is part of verse 22, in which Reuben's transgression is recorded. By combining the very first complete listing of Jacob's twelve sons with Jacob's knowledge of what Reuben had done, the Torah indicates that Jacob did not banish or disinherit Reuben. To the contrary, despite the sin that caused him to lose the privileges of the firstborn (see 49:4), not only was Reuben not rejected, he continued to be listed first among his brothers (Ramban; Sforno). Since all twelve sons are grouped together, which implies that they were equally righteous and meritorious, Sifre infers that Reuben repented.

23. בכור יעקב ראובן — Jacob's firstborn, Reuben. Although the birthright was later transferred from Reuben to Joseph (see I Chronicles 5:1), our verse calls Reuben the firstborn to indicate that he would continue to have certain privileges of his status. Joseph would receive a double share of Fretz Visrael because Jacob would later give his sons Ephraim and Menashe the status of separate tribes (see below, 48:5). Reuben, however, would be considered the firstborn in the following ways: (a) regarding the inheritance (for he personally received a double share of Jacob's estate and his tribe would be the first to receive its share of Fretz Yisrael (Yafeh To'ar): (b) regarding the sacrificial service (for before the sin of the Golden Calf the altar service was performed by the firstborn (Matanos Kehunah): and (c) regarding the census. for the tribe of Reuben was always the first to be counted (Rashi).

25-26. שפחת — Maidservant. The Torah refers to Bilhah and Zilpah this way because even after they were freed to marry Jacob, they continued of their own accord to serve Rachel and Leah. However, all of their sons had the same status as the other children (Haamek Davar).

27-29. Jacob and Isaac are reunited. One can only imagine the emotions and tears at this reunion. In addition to his twenty years with Laban, Jacob had spent two years en route home, and fourteen years in the academy of Shem and Eber, for a total separation of thirty-six years. He had left as an empty-handed fugitive, and returned with twelve righteous sons and a large camp. But the joy of the reunion was clouded by the absence of Rachel, who had died in the interim. Father and son remained together until Isaac died twenty-one years later; nevertheless, as is customary in Scripture, the Torah records a person's death when his role

27. גרישם — Where . . . sojourned. The verb indicates that Abraham and Isaac lived in Hebron as גרים, aliens. They were separate and distinct from the rest of the population, living their own private lives as servants of God (Sh'lah).

The Torah mentions Jacob's forebears because their prior residence in Hebron had a positive effect on Jacob's relationship with his new neighbors. The recollection that someone had distinguished parents and grandparents creates good will toward him on the part of his fellows (Sforno).

29. ויגוע יצחַק — And Isaac expired. In recording Isaac's death here, the Torah does not follow chronological order, for Joseph was sold twelve years before Isaac's death (Rashi).

ומית ואתכניש לעמה סיב ושבע יומיו וקברו יתה עשו ויעקב בנוהי: x ואליז תולדת עשו הוא ארום: בעשו נסיב ית נשוהי מבנת כנען ית עדה בת אילון חתאה וית אהליבמה בת ענה בת צבעוו חואה: גוית בשמת בת ישמעאל אחתה דנביות: דוילידת עדה לעשו ית אליפז ובשמת ילידת ית רעואל: הואהליבמה ילידת ית יעוש וית יעלם וית קרח אליז בני עשו די אתילידו לה בארעא דכנען: וודבר עשו ית נשוהי וית בנוהי וית בנתה וית כל נפשת ביתה וית גיתוהי וית כל בעירה וית כל קנינה די קנא בָּאַרעָא דִכְנָעָן וַאֲזַל לאַרעא אוחרי מן קדם יעלב אחוהי: יארי הוה קנינהון סגי מלמתב בחדא ולא יבילת ארע תותבותהוז לסוברא יתהוז מו קדם גיתיהון: חויתיב עשו בטורא דשעיר עשו הוא אדומאה: טואליז דאדומאי אבוהוז עשו תולדת בָּטוּרָא דָשַּׁעִיר: יאָלֵין שְׁמַהַת בְּנֵי עשַו אַליפַז בַּר עַדָה אתַת עשַו רעואל בַּר בַּשִּׁמַת אָתַת עשו: אַנָהַווֹ בני אַליפו תַּימן אוֹמֵר צָפוֹ וְגַעַתַּם וּקָנַו: יבותמנע הות לחינתא לאליפו בּר עשו וילִידַת לַאַלִּיפַז יַת עַמַלֵּק אַלֵּין

וַנָּמָת וַיִּאָסֶף אֶל־עַמָּיו זָקָן וּשְׂבָע יָמֵים וַיִּקְבְּרְוּ אֹתוֹ עַשָּׁוּ ויעקב בּניו:

את־נשיו אַרוֹם: עשׁו לַקַּח את־נשיו לו מבנות כנען את־עַדָּה בַּת־אֵילון הַחַתִּי וָאֵת־אַהַלֵּיבַמַה , בת־ענה בַּת־צָבְעוֹן הַחְנֵי: וָאֵת־בַּשִּׁמַת בַּת־יִשְׁמַעֵאל ר אַחוֹת נָבַיוֹת: וַתַּלֶּד עַרָה לְעַשׁוֹ אַת־אַליפוֹ וּבשׁמֹת יעיש ואַת־ יֶלְדָה אֶת־רְעוּאֵלּ: וְאָהֶלִיבָמָה יֵלְדָה אֶת־°יעיש ואַת־ יֵלְדָה אֶת־רְעוּאֵלּ: יעלם ואת־קרח אלה בני עשו אשר ילדו־לו בארץ ָרַנען: ויּקּח עשׁו אַת־נַּשַּׁיו וָאַת־בַּנַיו וָאַת־בָּנֹתוּ וָאָת־בָּנֹתוּ וָאָת־ , בּנען: ויּקּח כּל־נפשות בִּיתוֹ וְאַת־מִקנֵהוּ וָאַת־כַּל־בָּהֶמְתוֹ וָאֵת בָּל־קְנָיָנוֹ אֲשֶׁר רָכַשׁ בְּאֶרִץ כָּנָעַן וַיַּלֵךְ אֵל־אָרִץ מִפְּנִי י יַעַקב אַחֵיו: כַּי־הַיָּה רָכוּשֵם רָב מְשֵבֶת יַחָהַו וָלֹא יַכְלַה תרץ מגוריהם לשאת אתם מפני מקניהם: וַיַּשֶׁב עַשֵּוֹ 🖪 י בהר שעיר עשו הוא אַרוֹם: וַאַלֶּה תַּלְרוֹת עַשֵּוֹ אַבֵּי ארום בַּהַר שַעִיר: אֵלֶה שָמוֹת בָּנֵי־עַשַוֹּ אֵלִיפָּוֹ בַּן־עַדַה ּ אַשֶּׁת עַשָּׁוֹ רָעוּאֶל בָּן־בַּשִּׁמַת אֲשֶׁת עַשַּוֹ: וַיַּהִיוּ בּנִי אַ אַ אַ עַּרָּיוּ בִּנִי אַ אַיַּ יַב אֱלִיפֵז תֵימֵן אומָר צִפוּ וְגַעָתָם וּקְנַז: וְתִמְנַע וּ הַיְתָה יַּב פִילֶגֶשׁ לַאַלִּיפַוֹ בָּן־עָשַּׁו וַתַּלֶּד לַאַלִּיפַו אַת־עַמַלֵּק אָלֶה

ישמטלל נקראת על שמו (מגילה יז.): (ה) ואהליבמה ילדה וגו'. קרח זה ממזר היה וכן אליפז היה שבא על אשת אביו [על אהליבמה אשת עשון, שהרי הוא מנוי עם אלופי אליפז היה שבא על אשת אביו [על אהליבמה אשת עשון, שהרי הוא מנוי עם אלופי אליפז בסוף הענין (כ"ר שם יב): (ו) וילך אל ארץ. לגור באשר ימלא: (ז) ולא יבלה ארץ מגוריהם. להספיק מרעה לבהמות שלהם. ומדרש אגדה, מפני יעקב אחיו, מפני שכר חוב ל גזירת כי גר יהיה זרעך המוטל על זרעו של ילחק. אמר, אלך לי מכאן, אין לי מלק לא במתנה שנתנה לו הארן הזאח ולא בפרעון השטר, ומפני הבושה שמכר בכורתו (כ"ר שם יוב: (ט) ואלה. החולדות שול אברהם כמה היו תאבים לידנק (יב) ותמנע היתה פילגש. להודיע גדולתו של אברהם כמה היו מאבים לידנק. ולוטן המנע ולהלו פסוה כב) ולוטן

(ב) עדה בת אילון. היא כשמת כת אילון. ונקראת כשמת ע"ש שהיתה מקטרת בשמים לע"ו (עי' רש"י לעיל כולה־כו:א: אהליבמה. היא יהודית, והוא כינה שמה יהודית ומת שהיא כופרת בש"ו (עי' מגילה יג.), כדי להטעות את אפיו: בת ענה בת יהודית ומת שהיא כופרת בע"ז (עי' מגילה יג.), כדי להטעות את אפיו: בת ענה בת צבעון. אם כת שנה לכם ענה לא כת לבעון ואיה וענה (להלן פסוק כד). מלמד שבא לבעון על כלמו אשת שנה וילאת אהליבמה מבין שניהם, והודיעך הכתוב שכלן בני ממזרות היו (ב"ר פביטו; מנחומא וישב א): (ג) בשמת בת ישמעאל. ולהלן קורא לה מחלת (לעיל כתיט). מלינו באגדת מדרש ספר שמואל (פי"ז) שמעאל. ולהלן קורא לה מחלת (לעיל כתיט). מלצו לה, והנושא אשה. ולמד הטעם ממאן, לכר נקראת מחלת שמחלו עונותייו. אחות גביות. על שם שהוא השילה לו משמת לכר נקראת מחלת שמחלו עונותייו. אחות גביות. על שם שהוא השילה לו משמת

דּשְּׁבֵע יְמִים - And fulfilled of days. Isaac was satisfied with his days; he was fully content with what each day brought him and he had no desire that the future should bring him something new. This is a further example of God's mercy toward the righteous, in that they are content with their lot and desire no luxuries (Ramban to 25:8).

36.

### ◆§ The chronicles of Esau

It is fundamental to a proper understanding of the Scriptural narratives that the Torah is not a history book and that whatever it records must have a halachic or moral purpose. Many important principles of halachah are derived from a seemingly superfluous word or even letter, or from allusions suggested by syntax or construction. Consequently, it is ob-

vious that the Torah would not have devoted an entire chapter to Esau's genealogy unless it contained vital teachings. Indeed, a section of the Zohar, Idra Rabbah, is devoted to the mystical exposition of this chapter.

In the literal sense of the verses and from the parallel genealogies in *Chronicles*, it becomes clear that many of Esau's descendants were products of incest and illegitimacy. According to *Mizrachi*, this is reason enough for the chapter. There are other lessons, as well, some of them halachic, which are discussed by the commentators. Furthermore, the Torah teaches us the honor that came to Esau because he was an offspring of Abraham.

1. הוא אֵדוֹם — He is Edom. The name — and the fact that it was used throughout his life — gives an insight into Esau's base character. The name was given him as a reference to his

and died. and he was gathered to his people, old and fulfilled of days; his sons, Esau and Jacob. buried him.

36 The of Esau

 $^{1}$   $\triangle$  nd these are the descendants of Esau, he is Edom.  $^{2}$  Esau had taken his wives from among the Canaanite women: Adah. daughter of Elon the Hittite; and Oholibamah. daughter of Chronicles Anah. daughter of Zibeon the Hivvite; 3 and Basemath, daughter of Ishmael, sister of Nebajoth <sup>4</sup> Adah bore to Esau Eliphaz; Basemath bore Reuel; <sup>5</sup> and Oholibamah bore Jeush, Jalam, and Korah: these are Esau's sons who were born to him in the land of Canaan

Esau Separates Himself from

- <sup>6</sup> Esau took his wives, his sons, his daughters, and all the members of his household his livestock and all his animals, and all the wealth he had acquired in the land of Canaan — and went to a land because of his brother Jacob. 7 For their wealth was too abundant for them to Jacob dwell together, and the land of their sojourns could not support them because of their livestock. 8 So Esau settled on Mount Seir: Esau, he is Edom.
  - 9 And these are the descendants of Esau, ancestor of Edom, on Mount Seir, 10 These are the names of Esau's sons: Eliphaz, son of Adah, Esau's wife: Reuel, son of Basemath, Esau's wife 11 The sons of Eliphaz were: Teman: Omar: Zepho: Gatam: and Kenaz. 12 And Timna was a concubine of Eliphaz, son of Esau, and she bore Amalek to Eliphaz; these are

gluttony when he sold the birthright for nothing more than red beans (25:30). That greed and depraved set of values characterized him all through his life (Sforno).

- 2. בתיענה בתיצבעון Daughter of Anah, daughter of Zibeon. As noted above, the Sages and commentators derive from various parts of the chapter that Esau's family was permeated with illegitimacy. Though this commentary cannot deal with those many allusions, this phrase is an illustrative example. The verse implies that Oholibamah was the daughter of two fathers. Anah and Zibeon, an obvious impossibility. Furthermore, verse 24 describes Anah as Zibeon's son. Consequently, our verse implies that Zibeon cohabited with his own daughter-in-law, Anah's wife, and Oholibamah was the product of their adultery. Thus, she and all her offspring were illegitimate (Rashi).
- 3. בשמת בת־ישמעאל Basemath, daughter of Ishmael. In 28:9, which states that this woman married Esau, she is called Mahalath, which implies forgiveness, from the root מחל. From this the Sages derive that one's sins are forgiven on the day of one's marriage (Rashi).
- אליפו . Eliphaz . There are traditions that Eliphaz, Esau's firstborn, was the most deserving of his children. Rashi (29:11) notes that "he had been raised on Isaac's knee, and did not obey his father's command to kill Jacob."
- 5. קרַח Korah. Later (v. 16), Korah was included among the chiefs of Eliphaz son of Adah, while here he is listed as a son of Esau through Oholibamah! This implies that Korah was really the illegitimate child of Eliphaz, Esau's son, through an adulterous union with Oholibamah, his father's wife (Rashi from Midrash).

בארץ בּנְעַן — In the land of Canaan. This concludes the list of Esau's offspring who were born in Canaan. Later, the chapter will list those who were born to him afterwards in the land of Seir (R' Hoffman).

6-8. Esau separates himself from Jacob. In telling of

Esau's decision to distance himself from Jacob, the Torah refers to Jacob as Esau's brother, implying that the animosity of the past had been erased. The Torah explains that they could not live together because their flocks were too large for the country to support, but the commentators infer that there was an underlying reason why the one who moved away was Esau rather than Jacob. They offer various rea-

Esau left because he had come to fear the military prowess Jacob's family displayed in Shechem (Targum Yonasan); because Jacob, who purchased the birthright, was entitled to Canaan (Rashbam); or because Esau wanted no part of the decree (15:13) that the one who lived in Canaan would be subject to a long, hard exile (Rashi). R'Hirsch comments that despite their "brotherhood," the spiritual and moral gulf between them remained as gaping as ever, and Esau could not tolerate Jacob's proximity. He would have remained if the land could support them both — for Esau's greed overpowered all other considerations - but as it was he found no reason to stay.

- 6. אל־ארץ To a land. It was an unspecified land; Esau left Canaan for wherever he could find a suitable spot to dwell (Rashi).
- 8. בהר שעיר On Mount Seir. He successfully captured the fortified mountain from the original inhabitants, the Horites, descendants of Seir. Esau gained the territory by Divine sanction, as it is written [Deut. 2:5]: because I have given Mount Seir to Esau for a possession.

עשו הוא אדום — Esau, he is Edom. Until this point, only Esau himself was called Edom, but when he established himself in Seir and had grandchildren there, the entire nation came to be called Edom. In the next verse, therefore, he is called ancestor of Edom (Haamek Davar).

12. וְתִמְנֵע הָּיְתָה פִּילֵגֵש — And Timna was a concubine. She is mentioned [although the wives of Esau's other sons are not (Ramban)] to emphasize that Abraham was held in such es-

בָּנֵי עָרָה אָתַת עַשַוּ: יגוָאָלֵיז בָּנִי רעוּאל נַחַת נַזַרַח שַמַה וּמִזָה אָלֵין הַווֹ בְּנֵי בַשְּׁמַת אָתַּת עֲשַוֹּ: ידּוָאָלֵין הַווֹ בְּנֵי אַהַליבמה בת ענה בת צבעון אתת עשו וילידת לעשו ית יעוש וית יעלם וית לַרַח: טּוּ אַלֵּין רַבּנֵי כִנֵי עַשַּׁו בְּנֵי אַלִּיפַז בּוּכָרָא דָעַשַּׁוֹ רָבָּא תֵּימַן רָבָּא אוֹמַר רַבַּא צְפוֹ רַבַּא קַנַז: מּרַבַּא קֹרַח רַבַּא גַעתַם רַבַּא עַמַלֵק אַלֵּין רַבַּנֵי דָאֵלִיפַז באַרעא דאַדוֹם אַלין בּני עדה: ייואלין בּנִי רַעוּאַל בּר עשו רַבּא נַחַת רַבּא זרַח רַבָּא שַׁמַּה רַבָּא מְזַה אָלֵין רַבָּנִי רִעוּאֵל באַרעא (ד)אַדוֹם אלִין בּני בשמת אתַת עשו: יה וָאַלִּין בְּנִי אַהַליבִמה אַתַּת עשו רַבָּא יִעוּשׁ רַבָּא יַעְלַם רַבָּא קרַח אָלֵין רַבּנֵי אַהַלִיכַמָה בַּת עַנַה אָתַּת עֲשַוּ: יט אָלֵין בְּנֵי עָשָׁו וָאָלֵין רַבְּנֵיהוֹן הוּא אַרום: בּאַלֵּין בָּנֵי שַעִיר חוֹרַאַה יַתְבַי רָאַרָעָא לוֹטָן וְשוֹבָל וְצְבְעוֹן וַעֻנָה: ראַ וִרְשׁוֹן וָאָצֵר וִדִישָׁן אָלֵין רַבָּנֵי חוּרָאָה 🖘 בְּנֵי שֵעִיר בְּאַרָעָא דֵאָדוֹם: בּנַוָהָווֹ בְנֵי לוֹטַן חוֹרִי וִהֵימָם וַאַחָתֵה דְּלוֹטַן תִּמְנָע: בגואלין בני שובל עלון ומנחת ועיבל שָׁפוֹ וָאוֹנָם: בּדּוָאָלֵין בְּנֵי צָבְעוֹן וָאַיָּה וַעֲנָה הוא עַנָה דִי אַשְׁכַּח יָת גְּבָּרַיָּא בּמַדְבָּרָא בַּד הַנָה רָעֵי יָת חַמַרַיָּא לְצָבְעוֹן אֲבוּהִי: כּהּוָאִלֵּין בְּנֵי עַנָה דְּשׁן וַאַהֶּלִיבָמָה בַּת עַנָה: בּוֹנִאַלֵין בִּנֵי דִישַׁן חַמַדַּן וִאַשְבַּן ווִתְרָן וּכָרַן: בּוּ אַלֵּין בְּנֵי אָצֵר בִּלְהַן וִזַעַנון נַעַקָן: כּח אַלֵּין בְּנֵי רִישָׁן עוּץ נַאֲדָן: בּטאָלֵין רַבָּנֵי חוֹרָאָה דַבָּא לוֹטָן רַבָּא שוֹכָל רַבָּא צִבְעוֹן רַבָּא עֵנָה: לרַבָּא רִשׁן רַבָּא אֵצֵר רַבָּא רִישָּן אִלֵּין ַרַבַּנֵי חוֹרַאַה לְרַבַּנֵיהוֹן בְּאַרָעָא רָשֵעִיר:

י בני עדה אשת עשו: וְאֶלֶה בְּנֵי רְעוּאֶל נַחַת וָזֵרַח שַּמֶּה יי בּני עדה אשת עשו: וְאֶלֶה בָּנִי רְעוּאֶל יר וּמָזֶה אֱלֶה הָיֹּוּ בָּנֵי בַשְּׁמַת אֲשֶׁת עֲשָׁוּ: וְאֵלֵה הָיֹוּ בְּנֵי אָהֶלִיבָמֶה בַת־עֲנָה בַּת־צִבְעִוֹן אֲשֶׁת עֵשֻׂו וַתַּלֶּד לְעֵשָׁו יעיש קי את־°יעיש ואת־יַעלָם ואת־קרח: אָלֶה אַלּוּפֵי בְנֵי־עָשָוֹו • יעיש את־°יעיש ואת־יַעלָם אַתּ בני אליפוֹ בַּכור עַשַּׁו אַלִּוּף תֵּימַן אַלִּוּף אומָר אַלּוּף צִפְּוּ יי אַלִּוּף קָנֵז: אַלְּוּף־קָרַח אַלְּוּף גַּעְתָּם אַלִּוּף עֲמָלֵק אֵלֵה יי י אַלוּפֵי אֱלִיפַוֹ בְּאֶרֶץ אֱדֹוֹם אָלֶה בְּנֵי עָדָה: וְאֵׁלֵה בְּנֵי -רעואל בו־עשו אַלוף נַחַת אַלוף וָרַח אַלוף שַמָּה אַלוף מוָה אַלֶּה אַלוּפֵי רָעוּאָל בָּאָרֶץ אֱדֹום אֶלֶה בְּנֵי בַשְּמַת יין אָשֶׁת עַשָּׁוּ: וְאֵׁלֶּה בְּנֵי אָהָלֵיכָמָה אֲשֵׁת עַשָּׁוּ אַלּוֹף יין אָשֶׁר יָעוֹשׁ אַלִּוֹף יַעְלֵם אַלִּוֹף קַרַח אֲלֶה אַלוּפִּׁי אָהָלִיבָמָה יי בַּת־עַנָה אֲשָׁת עַשַּׂוּ: אֱלֶה בְנֵי־עָשָׂוּ וְאֱלֶה אַלְּוּפֵיהָם יי אֵלֵה בְנֵי־שֵׁעִיר הַחרִי ב הוא אַרום: שביעי בא יִשְבֵי הָאָרֵץ לוֹטָן וִשוֹבָל וִצִבְעִוֹן וַעַנָה: וִדְשְׁוֹן וִאָצֵר 🛚 בּי בּ וִדִישַׁן אֵלֵה אַלּוּפֵי הַחֹרֶי בְּנֵי שֵׁעָיר בְּאֶרֶץ אֱדְוֹם: וַיִּהְיָוּ בּג בָנֵי־לוֹטֵן חֹרֵי וָהֵימֵם וַאַחות לוֹטֵן תִּמְנֵע: וָאֶׁלֵּהֹ בְּנֵי יי שוֹבַּל עַלְוַן וּמַנָחַת וִעִיבֵל שִׁפִוֹ וְאוֹנָם: וְאֵלֶה בְנֵי־צִבְעוֹן --וְאַיָּה וַעַנָה הָוּא עַנָּה אֲשֶׁר מַצֵא אֵת־הַיֵּמִם בַּמִּדְבָּר הַ בִּרְעֹתָוֹ אֶת־הַחֲמֹרָים לְצִבְעִוֹן אָבֵיו: וְאֵלֵה בְנֵי־אַנַה - בּּרְעֹתָוֹ אֶת־הַחֲמֹרָים לְצִבְעוֹן בּ דּשָׁן וָאָהֶלֶיכָמָה בַּת־עַנָה: וָאַלֵּה בְּנֵי דִישָׁן חַמְדָּן בּי ין אֶשְׁבָּן וְיִתְרָן וּכְרָן: אֵלֶה בְּנֵי־אֵצֵר בִּלְהַן וַזַעַןן וַעַקַן: בחינט אֱלֶה בְנֵי־דִישָׁן עִוּץ וַאֲרֵן: אֱלֶה אַלוּפֵי הַחֹרֵי אַלְוּף לוֹטַן ( ל אַלִּוֹף שׁוֹבֶּל אַלְוֹף צִבְעִוֹן אַלְוֹף עָנֵה: אַלְוֹף דִּשָׁן אַלְוֹף לּ אָצֵר אַלְּוּף דִּישָׁן אֶלֵה אַלוּפֵי הַחֹרֵי לְאַלֶפֵיהָם בְּאֵרֵץ

י במקרא, חח וקדש ולבא מרמם (דניאל חזיג), נרדם ורכב וסום (חהלים עוז): הוא עבה. האמור למעלה שהוא אחיו של לבעון, וכאן הוא קורא אוחו בנו. מלמד שבא לבעון על אמו והוליד את ענה (חנחומא שם; ב"ר שם טו; פסחים נד.): את הימים. פרדים הרביע חמור על סום נקבה וילדה פרד (עי' ב"ר שם), והוא היה ממזר והכיא פסולין לעולם (פסחים שם). ולמה נקרא שמם ימים, שאימתן מוטלת על הבריות, דאמר רכי מניא מימי לא שאלני אדם על מכח פרדה לבנה וחיה [והלא קא חזינן דחיה, אל חקרי וחיה אלא וחיקה, כי המכה לא תתכפא לעולם) (חולין ז:). [(בט) החרי.] [וולא הוקק לכחוב לנו משפחות החורי אלא מפני חמנט ולהודיע גדולח אברהם כמו שפירשחי לכחוב לנו משפחות החורי אלא מפני חמנט ולהודיע גדולח אברהם כמו שפירשחי

ת אלופי יושבי שעיר היה מן החורים שישבו בה לפנים. אמרה, איני זוכה להנשא לך הלואי
שארה פילגש (ב"ר פבזיד, ועי' סנהדרין לט:). ובדברי הימים (א איני) זוכה להואה בלואה פילגש.
שא היה פילגש (ב"ר פבזיד, ועי' סנהדרין לט:). ובדברי הימים (א אינו) מונה אומה בבניו
של אליפי, מלמד שבא על אשמו של שעיר וילאה תמנע מביניהם, וכשגדלה נעשית פילגשו.
וזהו ואחום לוטן חמנט, ולא מנאה עם בני שטיר, שהיתה אחוסו מן האם ולא מן האב
(מנחומא וישב א): (טו) אלה אלופי בני עשו. ראשי משפחום: (ב) יושבי הארץ.
שהיו יושביה קודם שבא עשו לשם (חרגום יומן). ורבוחינו דרשו שהיו בקואין בישובה של
ארץ, מלא קנה זה לזימים, מלא קנה זה לגפנים, שהיו טועמין העפר ויודטין אי זו נסיעה
ארץ, מלא קנה זה לויפים, מלא אנה. וי"ו יחירה, והוא כמו איה וענה. והרבה ים

:שַּׁעֵיר

teem that people were eager to attach themselves to his descendants. As we see in verse 22, Timna was a descendant of chiefs; she was the sister of Lotan who was one of the

chiefs of Seir [and a son of Seir himself (v. 20)], a Horite who lived there from ancient times. Yet she was so anxious to marry a descendant of Abraham that she said to Eliphaz: "If

the children of Adah. Esau's wife.

- 13 And these are the sons of Reuel: Nahath and Zerah; Shammah and Mizzah these were the children of Basemath, Esau's wife.
- 14 And these were the sons of Oholibamah, daughter of Anah, daughter of Zibeon, Fsau's wife: She bore to Esau Jeush, and Jalam, and Korah.
- 15 These are the chiefs of the children of Esau the descendants of Esau's firstborn Fliphaz: Chief Teman, Chief Omar, Chief Zepho, Chief Kenaz; 16 Chief Korah, Chief Gatam, Chief Amalek: these are the chiefs of Eliphaz in the land of Edom — these are the descendants of Adah.
- 17 And these are the descendants of Reuel, Esau's son: Chief Nahath. Chief Zerah. Chief Shammah. Chief Mizzah: these are the chiefs of Reuel in the land of Fdom — these are the descendants of Basemath, Esau's wife.
- 18 And these are the descendants of Ohlibamah, Esau's wife: Chief Jeush, Chief Jalam, Chief Korah — these are the chiefs of Ohlibamah, daughter of Anah, Esau's wife, 19 These are the children of Esau, and these are the chiefs; he is Edom.

The Seirite

- <sup>20</sup> These are the sons of Seir the Horite who were settled in the land: Lotah and Shobal and Genealogy Zibeon and Anah. 21 and Dishon and Ezer and Dishan — these are the chiefs of the Horite, the descendants of Seir in the land of Edom.
  - <sup>22</sup> The sons of Lotan were: Hori and Hemam: Lotan's sister was Timna.
  - <sup>23</sup> These are the sons of Shobal: Alvan and Manahath and Ebal: Shepho and Onam.
  - 24 These are the sons of Zibeon: Aiah and Anah the same Anah who discovered the mules in the desert while he was pasturing the donkeys for Zibeon, his father.
    - <sup>25</sup> These are the children of Anah: Dishon and Oholibamah daughter of Anah.
    - <sup>26</sup> These are the sons of Dishan: Hemdan and Eshban and Ithran and Cheran.
    - <sup>27</sup> These are the sons of Ezer: Bilhan and Zaavan and Akan.
    - 28 These are the sons of Dishan: (Iz and Aran.
  - <sup>29</sup> These are the chiefs of the Horite: Chief Lotan, Chief Shobal, Chief Zibeon, Chief Anah, <sup>30</sup> Chief Dishon, Chief Etzer, Chief Dishan — these are the chiefs of the Horite, according to their chiefs, in the land of Seir.

I am unworthy to become your wife, let me at least be your concubine!" (Rashi).

Ramban suggests that Timna is mentioned as Amalek's mother to indicate that Amalek — as the child of a concubine — was of lowly birth, not a true heir of Esau, and did not dwell with the other offspring of Esau on Mount Seir. Only the sons of the true wives were called Esau's seed, not those of the concubines

- 19. הוא אַדום He is Edom. In this genealogy lay the roots of Edom, which evolved into Rome, the perpetual enemy of Israel (Lekach Tov).
- 20. בני־שעיר The sons of Seir. The Seirites, an ancient, populous nation, were the original inhabitants of the land of Seir (see 14:16). Esau's children supplanted them because God gave Seir to them. The Torah does not record how it happened because it was a "hidden miracle," which could have been interpreted as a natural occurrence. [See Deuteronomy 2:5; Ramban to Deut. 2:10.1

- ישבי הארע Who were settled in the land. This emphasizes that God is the Master of the world, and He bequeaths it to whomever He desires. The Seirites were the original inhabitants of Seir, yet it was God's will that they lose it to the descendants of Esau (Radak).
- 24. אשר מצא את־הימם במדבר Who discovered the mules in the desert. Anah crossbred a donkey with a mare, and the result was a mule. Anah himself was illegitimate, for in verse 20 he is called Zibeon's brother, and here he is called Zibeon's son, indicating that Zibeon committed incest with his own mother. Thus, the illegitimate Anah introduced into the world a "tainted" animal, which was born of an illicit breeding (Rashi; Pesachim 54a), thus intimating that "evil begets evil."
- 29. The Torah lists the Horite chiefs who were overthrown by Esau's offspring in order to show that God honored Isaac by giving his son a heritage that had been the choice of great and powerful kings (Radak).

לאואלין מלכיא די מליכו בארעא דארום קרם די מלה מלכא לבני ישראל: לבומלה באדום בלע בר בעור ושום קרתה דנהבה: זנומית בלע ומלר תחותוהי יובב בר זרח מבצרה: לר ומית יובב ומלה תחותוהי חשם מארעא דרום: להומית חשם ומלד תחותוהי הדד בר בדד דקטיל ית מדינאי בחקל מואב ושום קרתה עוית: לוומית הדד ומלר תחותוהי שמלה ממשרקה: לוומית שמלה ומלך תחותוהי שאול מרחובי דעל פרת: לחומית שאול ומלה תחותוהי בעל חנו בר עכבור: לטומית בעל חנו בר עכבור ומלה תחותוהי הַרַר ושום קַרְתָּה פַּעוּ ושום אתַתה מהיטבאל בת מטרד בת מצרף דהבא: מואלין שמהת רבני עשו לזרעיתהון לאתריהון בשמהתהון רבא תמנע רבא עלוה רבּא יתת: מא רבּא אהליבמה רבּא אלה רבא פינו: מברבא קנו רבא תימן רבא מבצר: מגרפא מגדיאל רבא עירם אליז רבני אדום למותבנהוו בארעא אחסנתהון הוא עשו אבוהון דארומאי:

לא ואלה המלבים אשר מלכו בארץ אדום לפני מלך־ מלר לבני ישראל: וימלר באדום בלע בן־בעור ושם מירו דְּנָהֶבֶה: וַיָּמָת בָּלַע וַיִּמְלֹךְ תַּחְתִּיו יוֹבֵב בֵּן־זֵרַח ל מבַצַרה: וַיַּמַת יוֹבַב וַיִּמְלֹךְ תַּחַתַּיו חַשַּׁם מארץ 🕁 לה התימני: וימת חשם ויִמלֹרְ תַּחַתִּיוֹ הַבֵּד בַּן־בְּּדָד הַמַּבָּה ל את־מדין בּשֹׁדָה מוֹאָב וְשֵׁם עִירָוֹ עֲנֵית: וַיַּמַת הַדֵּדְ לּ וַיָּמֶלֶךְ תַּחָתֵּיו שַמְלָה מְמַשְּׁרָקָה: וַיַּמַת שַמְלֵה וַיִּמְלְרְ לח תחתיו שאול מרחבות הַנַּהַר: נַיַּמַת שַאול נַיִּמְלֹךְ מ תחתיו בעל חנן בּן־עַכְבּוֹר: וַזַּמַתֹ בַּעַל חַנַן בִּן־עַכְבּוֹר: יַזַּמַתֹ בַּעַל חַנַן בִּן־עַכְבּוֹר וימלך תחתיו הדר ושם עירו פעו ושם אשתו מ מהיטבאל' בּת־מטרד בּת מי זהב: וואָלה שַמוֹת אַלּוּפֵי עשו למשפחתם למקמתם בשמתם אלוף תמנע אלוף מא עלוה אלוף יתת: אלוף אהליבמה אלוף אלה אלוף מב־מג פינן: אלוף קנז אלוף תִימון אַלוף מַבְצַר: אַלוּף מַגַּדִּיאַל אלוף עירם אלה ו אַלופַי אַדום למשבתם באַרץ אחזתם הוא עשו אבי אדום: קנ״ד פסוקים.קליט״ה סימן.

י"ב־״

שבא מדין על מואב למלחמה והלך מלך אדום לעזור את מואב. ומכאן אנו למדים שהיו מדין ומואב מריבים זה עם זה ובימי בלעם עשו שלום להתקשר על ישראל (ספרי מטות מדין ומואב מריבים זה עם זה ובימי בלעם עשו שלום להתקשר על ישראל (ספרי מטות קנץ, מנחומא בלק ג; סנהדרין קה.): (לט) בת מי זהב. מהו זהב, עשיר היה ואין זהב חשוב בעיניו לכלום (ב"ר שס:ד): (מ) ואלה שמות אלופי עשו. שנקראו על שם מדינוסיהם לאחר שמת הדר ופסקה מהם מלכות, והראשונים הנוכרים למעלה הם שמות חולדותם. וכן מפורש בדברי הימים (א א:א) וימת הדד ויהיו אלופי אדום אלוף חמנע וגו': (מג) מגדיאל. היא רומי (פדר"א פל"ח):

למעלה (פסוק יב): (לא) ואלה המלבים וגוי. שמנה היו, וכנגדן העמיד יעקב (ב"ר פגב) ובטל מלכות טשו בימיהם, ואלו הן, שאול ואיש בשת, דוד ושלמה, רתבעם, אביה, אסא, יהושפט. ובימי יורם בנו כחיב בימיו פשע אדום מתחת יד יהודה וימליכו עליהם אסא, יהושפט. ובימי יורם בנו כחיב בימיו פשע אדום מתחת יד יהודה וימליכו עליהם מלך (מלכים בלך (מלכים בה:כ). ובימי שאול (ם"א יורם) כחיב, ומלך אין באדום, נלב מלך (מלכים א כב:מה): (לג) יובב בן זרח מבצרה. בלכה מערי מואב היא, שנאמר ועל קריות וע בלכה וגו' (ירמיה מח:כד), ולפי שהעמידה מלך לאדום עתידה ללקות עמהם, שנא' כי זכח לה' בבלרה (ישעיה לדוני, ב"ר שס:ב): (לה) המבה את מדין בשדה מואב.

**31.** The Edomite kings. The Torah lists eight Edomite kings who reigned before the first Jewish king. *Ibn Ezra* cites two interpretations of the period under discussion: a) The eight Edomite kings reigned up to the time of Moses, who, as the savior and leader of Israel, had the status of a king. b) The passage is prophetic, giving the names of eight Edomite kings who were destined to reign in *future* years, prior to Saul, the first Jewish king.

Rashi cites this verse as an example of the prophecy given to Rebecca that the might shall pass from one of them to the other (25:23), meaning that the two brothers would not both be great simultaneously. Thus, when Esau had kings, Israel had none, and when Israel rose up, Esau declined, and his kings were defeated by Israel. Conversely, for the last two thousand years Esau's offspring, in their various manifestations, have held sway and the Jewish people have been exiled from their land and former glory. In time to come, however — may it be speedily in our days — the prophetic assurance (Obadiah 1:21) will be fulfilled: Saviors will ascend to Mount Zion to render judgment upon (those who trace

their greatness to] the mountain of Esau, and the kingdom will be *HASHEM'S*.

**35.** When Midian attacked Moab, this Edomite king came to Moab's aid and defeated Midian. From this we learn that Midian and Moab were enemies, but in the time of Balaam they made peace in order to combine against Israel (*Rashi*).

**40-41.** The phrases by their regions, by their names indicate a change in the manner of naming the chiefs. The earlier group of kings (v. 15ff) used their own names. After Hadad's death and the end of the Edomite monarchy, the ensuing leaders were known as chieftains of their respective regions. This new procedure is evident from I Chronicles 1:51: And Hadad (= Hadar) died and the chiefs of Edom were: the chief of Tinna etc. (Rashi).

43. בּי אֶדוֹם — He is Esau, father of Edom. This is Esau, who remained in his wickedness from beginning to end, for he never repented (Megillah 11a).

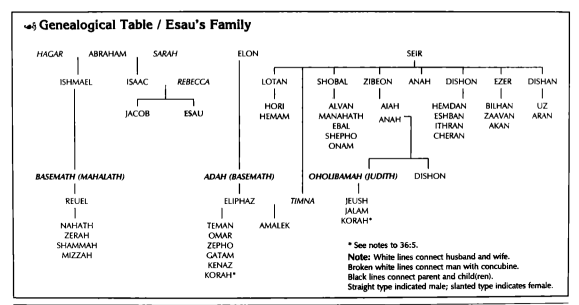
### ◆§ For whose sake?

The Midrash concludes its expositions on the Sidrah with

The Edomite Kings <sup>31</sup> Now these are the kings who reigned in the land of Edom before a king reigned over the Children of Israel: <sup>32</sup> Bela, son of Beor, reigned in Edom, and the name of his city was Dinhabah. <sup>33</sup> And Bela died, and Jobab son of Zerah, from Bozrah, reigned after him. <sup>34</sup> And Jobab died and Husham, of the land of the Temanites, reigned after him. <sup>35</sup> And Husham died, and Hadad son of Bedad, who defeated the Midianites in the field of Moab, reigned after him, and the name of his city was Avith. <sup>36</sup> And Hadad died, and Samlah of Masrekah reigned after him. <sup>37</sup> And Samlah died, and Saul of Rehoboth nahar reigned after him. <sup>38</sup> And Saul died, and Baal-hanan, son of Achbor, reigned after him. <sup>39</sup> Baal-hanan, son of Achbor, died, and Hadar reigned after him; the name of his city was Pau, and his wife's name was Mehetabel, daughter of Matred, daughter of Me-zahab.

<sup>40</sup> Now these are the names of the chiefs of Esau, by their families, by their regions, by their names: the chief of Timna; the chief of Alvah; the chief of Jetheth; <sup>41</sup> the chief of Oholibamah; the chief of Elah; the chief of Pinon; <sup>42</sup> the chief of Kenaz; the chief of Teman; the chief of Mibzar; <sup>43</sup> the chief of Magdiel and the chief of Iram; these are the chiefs of Edom by their settlements, in the land of their possession — he is Esau, father of Edom.

### THE HAFTARAH FOR VAYISHI ACH APPEARS ON PAGE 1141.



the following parable: The wheat, the straw, and the stubble engaged in a controversy. The wheat said, "For my sake has the field been sown"; the straw said, "For my sake has the field been sown"; and the stubble said, "For my sake has the field been sown."

Said the wheat to them, "When the time comes, you will see."

When the harvest season came, the farmer took the stubble and burnt it, scattered the straw, and piled the wheat in a stack, which everyone kissed.

Similarly, Israel and the nations have a controversy, each asserting, "For our sake was the world created." Says

Israel, "The hour will come in the Messianic future and you will see how you shall fan them and the wind shall carry them away (Isaiah 41:16); but as for Israel — And you shall rejoice in HASHEM, you shall glory in the Holy One of Israel (ibid.).

קנ"ד מסוקים. קליט"ה סימן. פּש — This Masoretic note means: There are 154 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic קליט"ה [related to מְּקֶלָם nefuge, asylum].

This alludes to the theme of our *Sidrah* which, as expressed by *Ramban* in his introduction to 32:4, is to teach us how to survive in Exile among Esau's descendants (*R' David Feinstein*).

## אונקלוס

אוּיתִיב יַעֻקב בְּאַרְעָא תּוֹתְבוּת אֲבוּהִי בְּאַרְעָא דִּכְנָעוּ: בּאַלֵּין תּוּלְדַת יַעֻקב יוֹסף בַּר שְׁבַע עָסְרֵי שְׁנִין (כַּד) הָּנָה רָעִי עם אַחוֹהִי בַּעָנָא וְהוּא מְרַבִּי עם בְּנִי בַלְהָה וְעם בְּנֵי וְלְפָה נְשֵׁי אֲבוּהִי וְאַיְתִי יוֹסֵף יָת דְּבָּהוֹן בִּישָא לְנַת אֲבוּהוֹן: גְוִישְׁרָאֵל רְחֵם יָת יוֹסֵף מִבֶּל בְּנוֹהֵי אֲרֵי בַּר חַבִּים הוּא לֵה וְעָבָר לֵה

## פרשת וישב

אַבּ וַיָּשֶׁב יָעֲלְב בְּאֶבֶץ מְגוּבִי אָבֶיו בְּאֶבֶץ בְּנֵעַן: אֵלֶה וּהְּלְדְוֹת יַעֲלְב יוֹמֵף בֶּן־שְׁבַע־עָשְׁבֵה שָׁנָה וְאֶת־בְּנֵי וִלְפָּה וְאֶת־אָבִיוּ בַּצֹאן וְהְוּא נַעַר אֶת־בְּנֵי בִלְהָה וְאֶת־בְּנֵי וִלְפָּה וְאֵי אָבִיוּ בַּצֹאן וְהְוּא נַעַר אֶת־בְּנָי בְלְהָה וְאֶת־בְּנֵי וִלְפָּה וְשִׁי אָבִי וַ יַּיָבָא יוֹמֵף אֶת־דִּבָּתָם רָעָה אֶל־אֲבִיהָם: וְיִשְׂרָאֵל אָהַב גַּע אֶת־יוֹמֵף מִכָּל־בָּנָיו בִּי־בֶּן־וְקָנִים הְוּא לְוֹ וְעָשָׁה לְוֹ גַּעְשָׁה לְוֹ

י"בס

דברים. אחת. שכל עלמו של יעהב לא עבד אלל לבן אלא ברחל וב"ר פד:ה). ושהיה זיו איהונין של יוסף דומה לו (שם ח: חנחומא פהודי יא). וכל מה שאירע ליעהב אירע ליוסף. זה נשעם וזה נשעם, זה אתיו מבקש להרגו וזה אתיו מבקשים להרגו, וכן הרבה בב"ר (שם ו). ועוד נדרש בו. וישב. ביהש יעהב לישב בשלוה הפז עליו רוגזו של יוסף. לדיקים מבקשים לישב בשלוה, אומר הקב"ה, לא דיין ללדיקים מה שמחוקו להם לעולם הבא אלא שמבחשים לישב בשלוה בעולם הזה ושם ג: חנ"י מבוא כ"י ג:יג): והוא נער. שהיה עושה מעשה נערות. מחהן בשערו. ממשמש בעיניו. כדי שיהיה נכחה יפה וכ"ר שם ז): את בני בלהה. כלומר רגיל חלל בני בלהה. לפי שהיו חחיו מכזין אותן והוא מהרכן (תנחומא ז): את דבתם רעה. כל רעה שהיה רואה כאחיו בני לאה היה מגיד לאביו. שהיו אוכליו אבר מו החי ומזלזליו בבני השפחות להרותו עבדים וחשודים על העריות. ובשלשתן לקה, על אבר מן החי וישחטו שעיר עזים (להלן פסוק לא) במכירתו ולא אכלוהו חי [כדי שילקה בשחיטה]. ועל דבה שספר עליהם שקורין לאחיהם עבדים, לעבד נמכר יוסף (תהלים קה:יז). ועל העריות שספר עליהם, ותשא אשת אדוניו וגו' (להלו לפ:ז: כ"ר שם ז: תנחומא ז): דבתם. כל לשון דכה פרלרי"ז בלע"ז. כל מה שהיה יכול לדבר בהם רעה היה מספר: דבה. ל' דובב שפתי ישנים (שיר השירים ז:י): (ג) בן זכנים. שנולד לו לעת זקנתו. ואונקלום תרגם כר חכים הוא ליה

וא) וישב יעכב וגוי, אחר שכחב לד ישובי עשו ותולדותיו בדרך קלרה, שלא היו ספונים וחשובים לפרש היאך נחישבו וסדר מלחמותיהם איד הורישו את החורי ודברים בניבן. פירש לר ישובי יעקב וחולדותיו בדרך ארוכה כל גלגולי סבחם, לפי שהם חשובים לפני המקום להאריך בהם. וכן אחה מולא בעשרה דורות שמאדם ועד נח פלוני הוליד פלוני. וכשבת לנת התריך בו. וכן בעשרה דורות שמנת ועד חברהם הלר בהם, ומשהגיע אצל אברהם האריד בו. משל למרגלית שנפלה בין החול אדם ממשמש בחול וכוברו בכברה עד שמולה את המרגלית ומשמלהה הוא משליד את הלרורות מידו ונועל המרגלית וחנתומה ה: ב"ר למ:יו. וד"ה. וישב יעהב. הפשתני הזה נכנסו גמליו טעונים פשתו. הפחמי תמה. אנה יכנם כל הפשתו הזה. היה פיהח אחד משיב לו. נילוז אחד יולא ממפוח שלך ששורף את כולו. כך יעקב ראה כל האלופים הכתובים למעלה, תמה ואמר מי יכול לכבוש את כולו. מה כתיב למטה, אלה תולדות יעקב יוסף (פסוק ב), וכתיב והיה בית יעקב אם ובית יוסף להבה ובית עשו לקש (עובדיה יח) נילוץ יולא מיוסף שמכלה ושורף את כולם (תנחומא א: כ"ר פד:ה): (ב) אלה תולדות יעקב. ואלה של תולדות יעקב, אלה ישוביהם וגלגלוליהם עד שבאו לכלל יישוב. סבה ראשונה יוסף בן שבע עשרה וגוי. מל ידי זה נתנלגלו ויכדו למלכים. זהו חתר ישוב פשוטו של מהרח להיות דבר דבור על אופניו. ומדרש אגדה דורש, תלה הכתוב תולדות יעקב ביוסף מפני כמה

### PARASHAS VAYEISHEV

### 37.

1-4. The chronicles of Jacob and his offspring. After devoting a mere chapter to the genealogy of Esau and his progeny, the Torah returns to the narrative of Jacob and his family. As has been its practice, the Torah gives short shrift to insignificant people and generations, but speaks at length about important personalities. So it was that Noah and Abraham were treated in detail, while the many generations between them were mentioned very briefly. *Tanchuma* compares this to a pearl that fell into the sand. Its owner will sift the sand until he finds it. Once he does, he will throw away the pebbles and cherish the pearl (*Rashi*).

1. יַּשֶׁר יַּשֶּׁר יַּשְּׁרָם - Jacob settled. From the contrast between words used for Jacob and his father — settle, which implies permanency, and sojourn, which implies wandering — the Midrash infers that after his long exile and struggles, Jacob wished finally בְּשֵּלְיִה to settle down in tranquility, but the anguish of Joseph's kidnaping pounced upon him. Though the righteous seek tranquility, the Holy One, Blessed is He, says, "Are the righteous not satisfied with what awaits them in the World to Come that they expect to live at ease in This World too?" (Rashi).

The sense of the above is not that Jacob and other righteous people are not entitled to tranquility; indeed, Jacob himself spent the last seventeen years of his life in spiritual bliss [see 47:28]. Rather, the sense of the Midrash is that Jacob's mission was not yet complete. He thought that once he

had fathered the forebears of the twelve tribes, weathered his exile with Laban, survived his confrontation with Esau, and emerged from the travail of Shechem, he had finished his task of preparing the way for the future of the nation. God saw otherwise. The ensuing events that began upon his arrival in Eretz Yisrael paved the way for Israel's descent to Egypt and the momentous miracles that the nation remembers over and over again, especially in the throes of seeminally insuperable oppressions. When Joseph was torn from him and seemed to be dead. Jacob had reason to be sure that his life had ended in failure [see below], but his service of God did not flag. This, too, was part of his service to posterity, for it taught Jews never to surrender to the "inevitable." This is the import of the Sages' teaching that this world is not the place where the righteous can expect tranquility. There is too much to accomplish and too few capable of doing it. Knowing that, the righteous are more than willing to sacrifice a bit of temporary peace for the sake of eternal elevation for their offspring (R' Gedaliah Schort).

בּאֶרֶץ מְגוּרֵי אָבִּיו — In the land of his father's sojournings. In contrast to Esau who preferred to leave his native land in favor of one where he and his heirs would be masters, Jacob chose to live as an alien in the land that had been promised him. This was in fulfillment of God's prophecy to Abraham that his progeny would be aliens (15:13) — and it was a step toward the fulfillment of the rest of that prophecy, that they would go on to inherit the land (Ramban). Despite his down-

## PARASHAS VAYEISHEV

37 The Chronicles of Jacob

1 Jacob settled in the land of his father's sojournings, in the land of Canaan, 2These are the chronicles of Jacob: Joseph, at the age of seventeen, was a shepherd with his brothers bu the flock, but he was a youth with the sons of Bilhah and the sons of Zilpah, his and His father's wives; and Joseph would bring evil reports about them to their father. 3 Now Israel Offspring loved Joseph more than all his sons since he was a child of his old age, and he made him

trodden status compared to the lofty level of Esau. Jacob accepted God's will with perfect faith (Or HaChaim), Indeed. it would be nearly three centuries and a painful exile before his descendants would become masters of the land that God had promised them, but Jacob's trust was undiminished.

2. אלה תלדות יעלב יוסף — These are the chronicles of Jacob: Joseph . . . Though the word חלדות generally refers to offspring, this phrase cannot be rendered these are the "offspring" of Jacob, because the Torah mentions only Joseph. Consequently, following the context of the passage, Rashi interprets the word as a reference to the settlements and wanderings of Jacob's offspring, until they were able to take possession of their land.

בו־שבע־עשרה שנה — At the age of seventeen, Jacob was 108 at the time; Isaac was 168 years old, and he lived for another twelve years. This incident occurred nine years after Jacob returned home. According to the traditional dating, Leah died at about this time (see Seder Olam 2).

בער — A youth. That the Torah calls him a youth implies that he acted immaturely - dressing his hair and adorning his eves to look handsome (Rashi), Ramban, however, maintains that it is natural to call Joseph a youth since (with the exception of Benjamin who was still a childl he was the voungest and frailest of the brothers.

... את־בני כלהה — With the sons of Bilhah . . . Except for his work time, Joseph preferred to associate with the sons of Bilhah and Zilpah. Because he held himself aloof from Leah's sons, they came to hate him (Rashbam). Rashi interprets differently. Leah's sons always slighted the sons of the "maidservants," so Joseph went out of his way to befriend them.

In a radically different interpretation, but one that is similar to a common connotation of the word נער. Ibn Ezra comments that the sons of Bilhah and Zilpah took advantage of Joseph and made him their bou or servant.

נשי אביו — His father's wives. In comparison with Rachel and Leah, they were sometimes called maidservants or concubines (see 35:22), but the Torah stresses that they were fullfledged wives. Alternatively, they may have assumed the status of wives only now, since both Rachel and Leah had died (Ramban).

דְבַּתָּם רַעָה — Evil reports about them. Whatever misbehavior Joseph noted in Leah's sons, he reported to Jacob. This was one reason they came to hate him. The other reasons are in the following verses. However, as the Midrash explains, Joseph misinterpreted their actions, and they were innocent of his charges (Rashi). Although Joseph was sincere in his faulty evaluation, he was at fault because he should have given them the benefit of the doubt and reported all the facts to Jacob, without forming his own negative conclusions (Mizrachi: Gur Arueh).

Based on the context of the verse, however, Ramban interprets that it was the sons of Bilhah and Zilpah about whom Joseph brought unpleasant reports to Jacob. This would account for their failure to defend Joseph when Leah's sons conspired to sell him as a slave.

3. The Torah now details an additional cause for the brothers' hatred of Joseph: jealousy over the obvious favoritism Jacob showed him (Radak), Indeed, the Sages used this incident as the example for their dictum that a father should not single out one child among his others (Shabbos 10b).

Nevertheless, Zohar comments differently, Jacob's favoritism was based on Joseph's spiritual and intellectual superiority over his brothers. For the same reason God proclaimed His love for Israel and His hatred of Esau (Malachi 1:2.3), and Abraham favored Isaac over Ishmael, Similarly, Jacob favored Joseph. In all these cases, they were expressing the truth that the object of their favor was the authentic quardian of their spiritual heritage, a consideration so important that it overshadowed the danger that others might resent such a preference for one over another (R' Munk). R' Bachua strengthens this concept by noting that the Torah refers to Jacob here as Israel, the name that expresses his higher spiritual nature, thus implying that his choice of Joseph was a function of greatness, not frailty.

בו־זכנים — A child of his old age. Joseph was born in Jacob's old age, which was why he felt greater affection for him (Rashi). Although Benjamin was even younger than Joseph, he was born eight years later, and during those years Jacob developed an enduring love for Joseph (Mizrachi: Gur Arueh). Alternatively, Joseph was a wise son to him [following the Talmudic dictum that the word is a contraction of זה שקנה חכמה, one who acquired wisdom]. Whatever Jacob learned in the Academy of Shem and Eber during his fourteen years there he transmitted to Joseph (Rashi quoting Onkelos).

Before Jacob went to the home of Laban, he studied the Torah of exile at the Academy of Shem and Eber (see commentary to 28:10). Jacob knew that Joseph was destined to be exiled [although he did not know exactly how and where this would happenl, and this was why he singled out Joseph to be taught the lesson of Shem and Eber. It was because of this teaching that Joseph could emerge from his solitary exile of twenty-two years in Egypt, just as Jacob had been unscathed by his years with Laban (R' Yaakov Kamenetsky).

The Midrash interprets the word קנים as a contraction of ויו איקונים, facial features, meaning that Jacob favored Joseph because they resembled one another. Clearly, this פתונא דפסי: דוחזו אחוהי ארי יתה רחם אבוהוו מכל אחוהי וסנו יתה ולא צבן למללא עמה לשלם: הוחלם יוסף חלמא וחוי לאחוהי ואוסיפו עוד סנו יַתה: יוַאַמר להון שמעו כען חלמא הַדֵּין דִּי חַלמית: והא אנחנא מאסרין אַסַרַן בָּגוֹ חַקּלַא והַא קמת אסרתי ואף אַזַּדְּקַפַּת וָהַא מַסְתַּחַרַן אַסרתכון וסגדן לאסרתי: הואמרו לה אחוהי המלבו את מדמי לממלה עלנא או שולטו את סביר למשלט בנא ואוסיפו עוד סנו יתה על חלמוהי ועל פתגמוהי: טוחלם עוד חלמא אחרנא ואשתעי יתה לאחוהי ואמר הא חלמית חלמא עוד והא שמשא וסהרא וחד עשר כּובביא סגדו לַי: יוָאַשַתַעִי לַאֲבוהִי וַלַאַחוֹהִי וּנְזַף בה אבוהי ואמר לה מא חלמא הדין די חלמתא המיתא ניתי אַנַא וְאַמַּך ואחיה למסגד לה על ארעא: יאוקניאו בה אחוהי ואבוהי נטר ית פתגמא:

- בתנת פסים: ויראו אחיו כי־אתו אַהַב אַבִיהַם מְבַּל־ ה אחיו וישנאו אתו ולא יכלו דברו לשלם: ויחלם יוסף , חלום ויגד לאחיו ניוספו עוד שנא אתו: ניאמר אליהם י שמעו־נא החלום הזה אשר חלמתי: 'וָהנָּה אַנַחנוּ מאלמים אלמים בתוך השלה והנה קמה אלמתי וגם־ נצבה והנה תסבינה אלמתיכם ותשתחונין לאלמתי: ויאמרו לוֹ אַחַיו הַמַלְךְ תִמְלֹךְ עַלֵּינוּ אָם־מַשְוֹל ַ , וַיֹּאמַרוּ לוֹ תמשל בנו ניוספו עוד שנא אתו על־חלמתיו ועל־ ט דבריו: ויחלם עוד חלום אחר ויספר אתו לאחיו וֹיאמר הנה חלמתי חלום עוד והנה השמש והיבח ּ ואחד עשַר בּוֹכַבִּים משַתַחוים לֵי: וַיָּסַפֵּר אֵל־אַבִיוֹ ואַל־אַחֵיוֹ וַיָּגַעַר־בָּוֹ אַבִּיוֹ וַיִּאמֶר לוֹ מַה הַחַלִּוֹם הַזָּה אַשֶׁר חַלֶּמָתַ הַבִּוֹא נַבוֹא אַנִי וֹאָמָךּ וְאַחֵיךְ לְהַשְּׁתַחֵוֹת אַ לַּךָּ אַרצַה: וַיָּקָנָאוּ־בוֹ אָחַיוֹ וָאַבִיוֹ שַׁמַר אַת־הַדְּבַר:

(ח) ועל דבריו. על דכתם רעה שהיה מביח לחכיהם: (י) ויספר אל אביו ואל אחיו. לאחר שספר אותו לאחיו חזר וספרו לאביו בפניהם: ויגער בו. לפי שהיה מטיל שנאה עליו: הבוא נבוא. והלא אמר כבר מחה והוא לא היה יודע שהדברים מגיעין לכלהה שגדלתו כאמו (ב"ר שם יא). ורבותינו למדו מכאן שאין חלום בלא דברים בטלים (ברכות נה:), ויעקב נתכוין להוליא הדבר מלב בניו שלא יקנאוהו, לכך אמר לו הבוא נבוא וגו' כשם, שאי אפשר באמד כך השחר הוח בעל: (יא) שמר את הדבר. היה ממחין ומלפה מחי יבוח. וכן שומר אמונים (ישעיה כו:ב), וכן לא תשמור על הטאחי (איוב יד:עז) לא תמחין: כל מה שלמד משם ומבר מסר לו (ב"ר שם ח). ד"ח. שהיה זיו איהוניו שלו דומה לו (שם): פסים. לשון כלי מלח (שבח י:), כמו כרפס וחכלת (חסתר ח:ו) וכמו כחונת הפסים (שמואל ב יגנית) דחמר ואמנון. ומ"א. על שם לרוחיו. שנמכר לפוטיפר ולסוחרים ולישמעחלים ולמדינים (ב"ר פד:ת): (ד) ולא יכלו דברו לשלום. מתוך גנותם למדנו שבתם שלא דברו אתת בפה ואחת בלב (שם ע): דברו. לדבר עמו (חונקלום): (ז) מאלמים אלמים. כתרנומו מחסרין חסרו, עמרין, וכן נוסח אלומותיו (תהלים קכו:ו). וכמוהו בלשון משנה והאלומות נוטל ומכריז (בבא מליעא כב:): קמה אלומתי. נוקפה: וגם נצבה. לעמוד על עמדה בוקיפה (חונקלום):

cannot be taken literally, for it is implausible that a Patriarch of Israel could be swayed by something as meaningless as facial resemblance. Rather, it should be understood to refer to the spiritual essence that so permeated Jacob's being that it was apparent on his face. Joseph, too, had this look of spiritual perfection, so it is quite understandable that Jacob held him in high regard.

בתנת פסים — A fine woolen tunic. The translation follows Rashi: a garment of fine wool. It was a long-sleeved embroidered tunic, made of variously colored strips of fine wool (Yafeh Toar).

The tunic was a mark of leadership (Sforno), for after Reuben discredited himself by tampering with Jacob's bed (35:22), Jacob elevated Joseph to the status of the "firstborn," and made him the tunic to symbolize his new position in the family (Kli Yakar).

4. ולא יבלו דברו לשלם — And they could not speak to him peaceably. So great was the brothers' antipathy toward Joseph that they could not carry on a friendly conversation with him even about peaceful matters, i.e., topics that were not matters of contention between them (Ibn Ezra). Whatever he said they interpreted in a negative, contentious way, even when he tried to be friendly (R' Hirsch). But from their

ostensibly disgraceful behavior, we see their virtue: They were too honest to pretend love and friendship that they did not truly feel (Rashi).

5-11. Joseph's dreams and the intensified hatred. Dreams mentioned in Scripture are generally understood to be vehicles of prophecy. Although the Sages leave it as an open question whether dreams have validity (Berachos 55a), it is clear from the Scriptural accounts of Joseph's dreams and those of Pharaoh and his officials that God used them to convey revelations of future events. All these dreams came true according to their interpretations.

Joseph's dreams, which indicated clearly that his brothers would be subservient to him, were Divine revelations that he was to be the leader of the family. As Sh'lah puts it, he was to be a spiritual bridge between the exalted level of the Patriarchs and the lesser one of the tribal ancestors. The brothers, however, understood his dreams to be nothing more than nocturnal reflections of his waking fantasies, and they hated him all the more as someone who thought only about selfishly dominating his peers.

5. ויגד לאחיו -- Which he told to his brothers. Surely Joseph realized that he would inflame his brothers by telling them about his dreams; if so, why did he tell them? The commena fine woolen tunic. 4 His brothers saw that it was he whom their father loved most of all his brothers so they hated him; and they could not speak to him peaceably.

Joseph's Dreams and the Intensified

- <sup>5</sup> Joseph dreamt a dream which he told to his brothers, and they hated him even more. <sup>6</sup>He said to them. "Hear, if you please, this dream which I dreamt; <sup>7</sup> Behold! — we were hinding sheaves in the middle of the field, when, behold! — my sheaf arose and remained standing: then Hatred behold! — your sheaves gathered around and bowed down to mu sheaf."
  - 8 His brothers said to him, "Would you then reign over us? Would you then dominate us?" And they hated him even more — because of his dreams and because of his talk.

Joseph's Second Dream

- <sup>9</sup> He dreamt another dream, and related it to his brothers, And he said. "Look. I dreamt another dream: Behold! the sun, the moon, and eleven stars were bowing down to me."
- 10 And he related it to his father and to his brothers; his father scolded him, and said to him. "What is this dream that you have dreamt! Are we to come — I and your mother and your brothers — to bow down to you to the ground?" 11 So his brothers were jealous of him, but his father kept the matter in mind.

tators offer various reasons: He was young and not mature enough to realize that he would be inflaming them (Sform). He thought that if he could convince his brothers that his eminence was Divinely decreed, they would stop disliking him (Chizkuni). By showing them that they were destined to be dependent on him, he hoped to show them that it was unwise to hate him (Or HaChaim), Joseph understood the dreams to be prophecies, and a prophet is forbidden to conceal what he must reveal to others (Vilna Gaon).

7. אלמים — Sheaves. The symbolism of the sheaves implied to Joseph that his brothers would bow to him because of their need for grain. That they gathered around indicated that they would surround him like subjects congregating around a king (Ramban).

Joseph's sheaf stood up of its own accord, implying that his rise to power would not be because of his brothers (Abarbanel), and it remained standing, symbolizing that he would remain in power for a very long time. Indeed, Joseph was viceroy of Egypt for eighty years, the longest reign recorded in Scripture (Sforno).

- 8. הַמְּלֹךְ ... אָם־מְשׁוּל Would you then reign [i.e., be king] ... dominate. In classic Hebrew, a king reigns with the consent of his subjects, while a ruler dominates them against their will. Thus, the brothers expressed their outrage by asking rhetorically whether he thought they would accept his leadership voluntarily or that he could impose himself upon them by force (Ibn Ezra).
- 9. Joseph's second dream. The message of this dream although it employs a different metaphor — is essentially the same as that of the first, with one major new factor. This dream included the suggestion that even his father and mother (who was not alive) would bow to him — and that is why Joseph reported the dream to Jacob. As we find in 41:32, the repetition of a dream indicates the certainty of its fulfillment, so that the two dreams with essentially the same theme implied that fulfillment was not far off. Although the brothers and Jacob did not actually bow to Joseph until twenty-two years later, the process that culminated in Joseph's elevation to the rulership of Egypt was about to begin.

10. ... אובוא נבוא — Are we to come ... After scolding Joseph and deriding his dream. Jacob showed that the dream was foolish because it was impossible of fulfillment. Since the moon of the dream was a symbol of Rachel, Jacob contended, "Your mother is long dead (so your dream cannot be fulfilled!" Jacob did not realize, however, that the "moon" referred to Bilhah, who had reared Joseph after Rachel died.

Rashi, however, notes that Jacob did take the dreams seriously, but he spoke strongly against Joseph to remove the jealousy and resentment of the brothers. By ridiculing the dream with respect to Rachel, he attempted to reassure them that it had no validity with regard to them either. Thereby he hoped to stop them from taking Joseph's aspirations seriously and being increasingly jealous of him.

11. ויקנאו־בו אחיו — So his brothers were jealous of him. The plain sense of the verse is that their jealousy continued because Jacob was not successful in minimizing their fears and resentment of the brothers.

Some commentators, however, see in this lealousy a new element in the brothers' attitude, since up to now the Torah had said that they hated Joseph, not that they were jealous. At first they hated him because of Jacob's favoritism, but they were not jealous because he was but a child in their eyes; he was much younger and they saw no reason to take him as a threat to them. But, wise men that they were, when they heard his dreams and realized what they portended. their attitude changed from hatred to jealousy because the source of the dreams had to be Providential - he would indeed become their master, and that provoked them to turn jealous (R' Bachua).

### વ્બ્રે Joseph is sent to visit his brothers.

The stage is now set for one of the most perplexing events recorded in the Torah: the near killing of Joseph and his sale into slavery by his brothers. It is axiomatic that the story cannot be understood superficially, for we are not dealing with a band of robbers and murderers who would lightly murder for the sake of a coat; why, then, did the brothers sell Joseph? Sforno notes that years later, when the brothers יבואזלו אחוהי למרעי ית ענא דאבוהון בשכם: יגואמר ישראל ליוסף הלא אַחַיר רען בשכם אתא ואשלחנה לותהון ואמר לה הא אנא: ירואמר לה אזיל כעו חזי ית שלמא דאחור וית שלמא דענא ואתבני פתגמא ושלחה לשכם: ואתא חכרוז טואשכחה גברא והא תעי בחקלא ושאלנה גברא למימר מה את בעי: טונאַמר יַת אַחַי אַנא בעי חוי כען לי היכן אנון רען: ייואמר גברא נטלו מפא ארי שמעית האמריו נזיל לדתו ואזל יוסף בתר אחוהי ואשבחנוו בדתו: יחוחזו יתה מרחיק ועד לא קריב לותהון וחשיבו עלוהי למקטלה: יטואמרו גבר לאחוהי הא מרי חלמיא דיכי אתא: כובעו איתו ונקטלנה ונרמנה בחדא מן גביא ונימר חיתא בישתא אבלתה ונחזי מא יהוז (נ"א יהי) בסוף חלמוהי: כאושמע ראובן ושובה מידיהון ואמר לא נקטלנה נפש:

שני יב־יג נַיֶּלְכָּוּ אָחָיוּ לִרְעָוֹת \*אֶת־צָאן אֲבִיהָם בִּשְׁבֶם: וַלֹּאמֶר יִבִּיג נַיֵּלְכָּוּ אָחָיוּ לִרְעָוֹת \*אֶת־צְאוֹ אֲבִיהָם בִּשְׁבֶם: וַלֹּאמֶר יִבְּיא יִשְּׁרָאֵל אָל־יוֹםׁף הָלְּוֹא אַחִיךּ רעִים בִּשְׁבֶם לְּכָה יִּבְיּשְׁלָחַה מֵעֲמֶּךְ חְנִיּשְׁאָלֵחׁם הַצֹּאן וְהֲשִׁבֻנִּי דְּבָּר יְּהָבְּקְשׁ:

עוֹ נִיִּשְׁלָחָה מֵעֲמֶּךְ חָבְּרוֹן וַיָּבָא שְׁבֶמָה: וַיִּמְצָאָהוּ אִישׁ יְּהָבְּי שְׁבָּישׁ הַגִּישׁ לֵאמֶר מָה־הַבְּשׁי:

עוֹ נִיּשְׁלָחָה מַעֲמֶּךְ הָבְּשְׁרֵה וַיִּשְׁאָלֵחוּ הָבְּישׁ הַגִּישׁ לֵאמֶר מַה־הְבָּקשׁ:

עוֹ נִיִּמְעָבָה דֹּתְיִנְה וַיִּשֶּׁלְחָר וְבִּשְׁלְחָה בְּעִל הַחְבַּקשׁ:

עוֹ לַּיְמָה בְּעָל הָחְבְּלוֹן אַלְרָה וְנִשְׁלְבָה בְּעַל הַחְבַלְּוֹת בְּבְּעוֹ הְנִיּה בְּעֵל הַחְבְּלוֹן אִישׁ אֶל־אָחִיוֹ הְנִּה בְּעֵל הַחְבֹלְוֹת בְּבְּעוֹר הַבְּרוֹת וְנִשְׁלְבָהוֹ בְּצִעל הַחְבַלְּוֹת וְיִּאַמְר הָבִּרוֹת וְנִישְׁלְבָּהוֹ הְבָּעָל הְּוֹב וְנִישְׁלְחָר וְנִישְׁלְחָר הַבְּרוֹת וְנִישְׁלְבָהוֹ הְנִיְיִוֹ הְנִיְלְבָּה וְנִישְׁלְבְהוֹ חְנִיּה בְּעֵל הְּוֹבְיְוֹה בְּעֵל הְהִוֹן וְיִצְלָהוֹ מְנִייִם וְנִישְׁלְבָהוֹ מְתְיִוֹן וְיִצְלָהוֹ מְיִים וְיִּאמֶר לֹא נַבְּנָּוֹ וְיִצְלָהוֹ מְתִיוֹן וְיִצְלָהוֹ מְתָּיוֹ בְּיִיּיִם וְיִּאבְלְהוֹ מְיִים וְיִים בְּיִּשְׁתְרָנוֹ הְיִיוֹם וְיִּצְלָהוּ מְתָּוֹן הַנְעְלָּה בְּאוֹיִם וְיִּצְלָהוּ מְיִרם וְיִיּאמֶר לֹא נַבָּנוֹּ נְבְשֵׁי בִּיּיִם וְנִיּשְׁלְבִי וְנִבְּלְבוֹן וִיִּצְלָהוּ מִיִּים וְיִיּשְׁתִּיוֹ לִיצְלָהוּ מְתִּין וְיִבְּלָּהוֹ מִיִּים וְיִישְׁתִּי רְאִבְּיוֹם בִּיּשְׁבּים וְיִבּבּנוּ נַבְּשׁ: וְיִיּבְלְהוּ בְּבְּעוֹים בְּיִיּבְיּים וְיִיּבְיּים בְּיִיּבְּיִים בְּיִיּמְיִם בְיִים בְּיִים בְּיִּבְּבְיוֹי בְּיִבְיוֹת בְּיִבְּיוֹם בְּיּעְבְּתְּבוּתוֹים בְּיִיבְיּבְּיוֹם בְּישְׁבִּים וְנִישְׁבְּיבוּ בְּישׁיים בִּיּיוֹם בְיּישְׁבְּבְּיוֹם בְּיִבְּבְּבְּיוֹם בְּיִים בְּבְּעוֹם בְּיִבְּבְיוֹת בְּבְּיוֹם בְּיִישְׁבְּבְּיוּ בְּיוֹים בְּיִיבְּבְּיוֹם בְּיִבְּיוֹם בְּיִבְּיִבְּיוֹם בְיּיִבְּיוֹים בְּיִיבְּיוֹם בְיּיבְּים בְּבְּיוֹם בְּיִבְּיִבְּבְּיוֹם בְּיִבְּיִבְּיוֹם בְּיִיבְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיּבְּיוֹם בְּיוֹים בְּיִיבְיוֹם בְּיִבְּיו

שלחמר והחיש גבריחל (דניחל ט:כה); תנחומה כ): (יז) נסעו מזה. הסיעו עלמן מן החחוה: נלבה דותינה. לבקש לך נכלי דחות שימיתוך בהס. ולפי פשוטו שס מקוס הוח, וחין מקרח יולא מידי פשוטו: (יח) ויתגבלו. נתמלחו נכלים וערמומיות: הוח, וחין מקרח יולא מידי פשוטו: (יח) ויתגבלו. נתמלחו נכלים וערמומיות: אתו. כמו חתו טמו כלומר חליו: (ב) וגראה מה יהיו חלומותיו. חמר רבי ילחק מקרח זה חומר דרשני, רוח הקדש חומרת כן. הם חומרים נהרגהו, והכחוב מסיים ונרחה מה יהיו חלומותיו, נרחה דבר מי יקום חו שלכם חו שלנ. וח"ח שיחמרו הם ונרחה מה יהיו חלומותיו, מחכיון שיהרגוהו בטלו תלומותיו וח"ח שיחמרו הם ונרחה מה יהיו חלומותיו, שמכיון שיהרגוהו בטלו תלומותיו (תנחומי ישן יג): (בא) לא נבנו נפש. מכת נפש זו היח מיתה (חומלום):

(יב) לרעות את צאן. נקוד על את שלא הלכו אלא לרטות את עלמן (כ"ר פדינ: (יג) הגני. לשון ענה וחריזות (תנחומא וירא כב). נזדרו למלות אכיו ואט"פ שהיה יודע באחיו ששונאין אותו (כ"ר שס): (יד) מעמק חברון. והלא חברון בהר שכאה יגיכב). אלא מעלה עמוקה חברון בהר בלאמר ויעלו בנגב ויבא עד חברון (במדבר יגיכב). אלא מעלה עמוקה של אותו לדיק הקבור בחברון לקיים מה שנא' להברהם בין הבתרים כי גר יהיה זרעך (לעיל טוינ; ב"ר שס; סוטה יא): ויבא שבמה. מקום מוכן לפורענות. שם קלקלו השבטים, שם ענו את דינה, שם נחלקה מלכות בית דוד שנא' וילך רתבעם שכנה (דברי הימים ב יאל; סנהדרין קב.): (טו) וימצאדו איש. זה גבריאל,

were detained in Egypt and they examined their deeds to find why God had punished them (42:21), they found no cause for remorse in the sale itself. They condemned themselves only for hard-heartedly ignoring Joseph's pleas for mercy. Clearly they considered the act of selling him to have been harsh, but not wrong. Accordingly, in the course of the commentary, we must be alert for hints that will help explain the affair. As a general comment, they felt that Joseph was a threat not so much to them as to the family's destiny. They knew that the weeding-out process that banished Ishmael and Esau from the chosenness of Israel was to be over in their generation. Jacob's offspring were to be perfect — all of them — so that the mission of the Patriarchs could go forward with them. But if Joseph were to bring dissension into the family, he would destroy this potential with untold consequences. If so, then he had to be judged as a traitor and a danger to them all.

12. בְּשְׁכָּם — In Shechem. In view of the brothers' attack against Shechem (ch. 34), one would have thought it foolhardy for them to go to a region where they incurred hatred (34:30), but they put their trust in God, Who had caused the inhabitants to fear them before (35:5). It may also be that by

this time, the incident may have been forgotten (Radak).

13. ויאמר יישראל — And Israel said. In dispatching Joseph on this fateful mission — which sowed the seeds of the Egyptian exile — he is called Israel, reflecting his higher spiritual nature as the architect of the national destiny (R' Bachya).

Joseph responded, I am ready. Though he knew his brothers hated him, he was humbly ready to do whatever his father asked of him (Rashi); thus, he did not respond, "How can I undertake such a mission — they hate me!" (Ramban).

14. שְּלְּחַ הַצְּאַן — The welfare of the flock. It is natural for one to inquire after his children, but why after the flock? This proves that one must be concerned for the welfare of anything from which he benefits (Midrash). R' Aibu said that a man must pray on behalf of the provider of his needs. Therefore, because Jacob benefited from the sheep, drinking their milk and wearing their wool, he had to inquire after their well-being (Tanchuma Yashan).

מְּעְמֶּקְ חְבְּרוֹן — From the depth of Hebron. But Hebron is situated on a mountain! Rather, the term מְּעָמֶק חָבְרוֹן, from the "valley" of Hebron, is to be understood figuratively: Jacob's decision to send Joseph to his brothers who sold him into slavery — and what appeared to be his doom — was in

Joseph is Sent to Visit His Brothers <sup>12</sup> Now, his brothers went to pasture their father's flock in Shechem. <sup>13</sup> And Israel said to Joseph, "Your brothers are pasturing in Shechem, are they not? Come, I will send you to them." He said to him: "Here I am!" <sup>14</sup> And he said to him, "Go now, look into the welfare of your brothers and the welfare of the flock, and bring me back word." So he sent him from the depth of Hebron, and he arrived at Shechem.

<sup>15</sup>A man discovered him, and behold! — he was blundering in the field; the man asked him, saying, "What do you seek?" <sup>16</sup> And he said, "My brothers do I seek; tell me, please, where they are pasturing." <sup>17</sup> The man said: "They have journeyed on from here, for I heard them saying, 'Let us go to Dothan.' "So Joseph went after his brothers and found them at Dothan.

Reuben Saves Joseph from the Plot to Kill Him

18 They saw him from afar; and when he had not yet approached them they conspired against him to kill him. 19 And they said to one another, "Look! That dreamer is coming! 20 So now, come and let us kill him, and throw him into one of the pits; and we will say, 'A wild beast devoured him.' Then we shall see what will become of his dreams."

<sup>21</sup>Reuben heard, and he rescued him from their hand; he said, "We will not strike him mortally!"

fulfillment of אַצָּה עָּמֵּהְקָּה that had been confided to Abraham, a man who was associated with Hebron. The name of the city was a reference to Abraham in two ways: Hebron is a contraction of the words אַבָּר נָאָה pleasant companion of God; and at that time, Abraham was the only Patriarch who was buried in Hebron. The sense of this design was that Joseph's trip would begin the fulfillment of God's prophecy to Abraham (15:13): Your offspring shall be aliens in a land not their own (Midrash; Rashi; Targum Yonasan). In fact, Zohar comments that Jacob took Joseph to the tomb of Abraham and dispatched him from there.

Logically it would have seemed obvious that Joseph should not have been sent to people who disliked him intensely; if Jacob wanted to inquire after the well-being of his sons and livestock, he should have sent servants to Shechem. That he sent his favorite son is proof that God was acting to carry out His prophecy to Abraham (*Zohar*).

- 15. איש A man. This man was the angel Gabriel in the likeness of a man (Targum Yonasan), whom God sent to lead Joseph to his brothers, to fulfill the prophecy to Abraham (Ramban). When Joseph could not find his brothers, he had a perfect excuse to return to Jacob and avoid what he knew would be an unpleasant meeting. Instead, he displayed great loyalty to Jacob by searching for them persistently (Rashbam).
- 17. קסעו מזה. They have journeyed on from here. They are no longer in this pasture and it is pointless to search for them in this general area (Sfomo). Joseph understood the man in the literal sense that the brothers had left Shechem and gone to Dothan, but the Midrash gives a deeper interpretation to his words, which, had Joseph understood it, would have frightened him off. The man was saying, "You asked about your brothers, but they have gone away from any feelings of brotherhood. Instead, they have gone to Dothan from the word חַק, law i.e., they are seeking legal grounds to put you to death."
- 18-24. Reuben saves Joseph from the plot to kill him. The brothers concluded that they had a right, and even an obligation, to kill Joseph, but his salvation came from an

unlikely source. Reuben was the most injured by Joseph inasmuch as Joseph was to assume some of Reuben's rights as firstborn [see 35:22 and *I Chron*. 5:1]; nevertheless, he opposed his brothers. He could not protect Joseph openly against his brothers, so he used the subterfuge of suggesting a "cleaner" way of killing Joseph, in the hope that he would be able to find a way to save him.

18. יַּיְתְנֵבלוּ אֹתוֹ לְּהְמִיתוּ — They conspired against him to kill him. First they tried to cause his death from a distance by shooting arrows at him, so that they would not kill him with their bare hands (Tur). Then they incited dogs against him [reasoning that this would not be considered murder] (Midrash). When that, too, failed, they decided to kill him directly (Ramban).

Sforno renders this phrase differently: They regarded him as conspiring against them to kill them. This explains how the brothers, who were so historically righteous that their names would be engraved on the Kohen Gadol's Breastplate, could have contemplated murder. They were convinced that Joseph was the aggressor and they the victims. They were sure that he had come to find fault with them, which he would then report to Jacob in the hope that Jacob would curse them. If so, he was the danger to them, and they had a right to defend themselves against his "machinations."

- 20. חַיָּה אָכֶּלְתְהוּ A wild beast devoured him. It was important that they have a story to account for Joseph's death, lest Jacob investigate and learn what had happened. Then, they feared, he would surely curse them (Sforno).
- תרְאָה Then we shall see . . . In the plain meaning, the brothers said this derisively, meaning that Joseph would no longer cause dissension in the family. Or, they may have meant that their plan would test the truth of Joseph's dreams, for if he were indeed Divinely chosen for leadership God would not permit the brothers to harm him (Ramban). According to the Midrash, God said these words in response to their plan: "You say let us slay him, but I say . . . we will see whose plan will prevail, yours or Mine."
- 21. Reuben did not say, "Do not shed his blood" rather, by insisting that they not shed any blood and not commit

י"בר

כבואמר להוז ראובו לא תושדוז דמא רמו יתה לגבא הדיו די במדברא וידא לא תושטון בה בדיל לשיובא יתה מידיהון לאתבותה לות אבוהי: כגוהוה כד על יוסף לות אחוהי ואשליחו מו יוסף ית כתונה ית כתונא דפסי די עלוהי: כרונסבוהי ורמו יתה לגבא וֹגָבָּא רֵיקא לַית בַּה מִיא: כהואסחרו למיכל לחמא וזקפו עיניהוז וחזו והא שַיַרַת עַרַבַאי אתיא מגלעד וגמליהון טָעִינִין שָעַף וּקָטַף וּלְטוֹם אַזלין לַאַחַתַא לִמְצְרַיִם: מּוַנָאָמֶר יְהוּדַה לַאַחוֹהָי מָה מַמוֹן מִתְהַנִי לַנָא אַרי נַקטול יַת אַחוּנַא וּנְכַסֵי עַל דְּמֵה: כו אתו ונזבננה לערבאי וידנא לא תהי בה ארי אחונא בסרנא הוא וקבילו מנה אחוהי: כחועברו גברי מדינאי תגרי ונגידו ואסיקו ית יוסף מז גבא וזבינו ית יוסף לערבאי בעסרין כסף ואַיתיו יַת יוֹסֶף לְמַצְרַיִם: כּטּוַתַב ראובן לגבא והא לית יוסף בגבא ובזע ית לבושוהי: לותב לות אחוהי

בּנ נַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם וֹ רְאוּבֵן אַל־תִּשְׁפְּכוּ־דָם הַשְּלְיכוּ אֹתוֹ אֶל־הַבְּוֹר הַזֶּה אֲשֶׁר בַּמִּדְבָּר וְיָדְ אַל־תִּשְׁלְחוּ־בְּוֹ לְמַעַן שלישי בּנ הַצְּיל אֹתוֹ מִיָּדָם לַהֲשִׁיטוּ אֶת־יוֹסֵף אֶת־כָּתְנְתוֹ אֶת־נְיְמָף אֶל־אָבְיוֹ: וַיְּשְׁאוּ אֶת־יִּמְף אֶת־כָּתְנְתוֹ אֶת־נְיִמְף אֶל־אֶקְיוֹ וַיִּפְשִׁיטוּ אֶת־יוֹסֵף אֶת־כָּתְנְתוֹ אֶת־נִּרְה בְּפָּסִים אֲשֶׁר עָלֻיוֹ: וַיִּשְׁהוּ וַיַּשְׁכֵּוֹ אֹתְוֹ הַבְּּרָה עָלִיוֹ: וַיִּשְׁאוֹ הַבְּרָה עָלִיוֹ: וַיִּשְׁבוֹ לֶאֲכָל־לֶּחֶם וַיִּשְׁאוּ בּּרְּה אֶרְחַת יִשְׁמְצִאלִים בָּאָה מִגּלְעֻר וְהַבְּוֹר בְּלְ אֵיוֹ בְּה אְרְחַת יִשְׁמְעֵאלִים בָּאָה מִגּלְעֻר וֹ בְּבְּיתְנִי וְלִיטְ הְוֹלְכָים לְהוֹרְיִה בְּבְּע בְּי וַהְבְּרֹוֹ אֵת־יִםְה וְיִבְּבְּוֹ בְּיִשְׁמְעִאלִים בְּאָה מִגּלְעֻר בְּי אֶתְיִיםְה: וַיִּשְׁמְנֵאלִים בְּאָחְיוֹ מֵה־בָּצִע כִּי וְהָבְּרוֹ אֶת־יוֹסֵף מִינִיבְיְה בְּי אֶתְיִים וְיִבְּבוֹ לְהִישְׁמְעִאלִים בְּעְשְׁרְים מִיְיְנִים סְחֲרִים וַיִּמְשְׁכְוֹ וְיִשְׁלְוֹ אֶת־יוֹסֵף מִינִי אֶתְייִם בְּיִאְקְיִרְה בְּשְׁרָנוֹ בְּשְׁבְנִי בְּשְׁרְים בְּעֲשְׂרְים בְּעְשְׁרְים בְּעִשְׁרְים בְּעִשְׁרְים בְּשְׁרְיִים בִּבּוֹר וַיִּמְבְּרְוֹ אֶת־יוֹסֵף מִצְרִיְמָה: וַיָּשְׁב אֶלִים בְּעְשְׁרְים בִּבּוֹל אָת־יוֹסֵף בָּבְּוֹר וְיִקְבָר עְאֶרִים בְּעְשְׁרְים בְּעִשְׁרְים בִּבּלוֹר וַיִּמְבְּרוֹ אֶת־יוֹסֵף מִצְבְיְיְמָה: וַיָּשְׁב בְּלִבן אֶלּר הַבּבּוֹר בִיּיְבְבוֹי אָנִייִם בְּיִבְייִים בִּי בְּיִבְייִים בְּיִבְיִים בְּבּבוֹי אִלּר אֶחִיוּים בִּיּבְּרוֹי וְיִישְׁבְ אֶל־בְּיִם בְּבּבּוֹי עִיִים בְּיִבְּבְיוֹי: וַיְּשָׁבְ אֶלִים בְּשְׁיִבוּן בִּיִּבְיּבְיִים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִם בְּיִים בְּיִבּעְיִרוּים בְיִיּבְּעְיִרוּים בְּיִבְּיְיִבְּיוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּעְיִים בְּיִבְּיִים בְּיוֹים בְּיִבְּיְבְּים בְּבְּיוֹים בְּיִים בְּיִבּיוֹים בְּיִבְּעְבְייִם בְּיוֹים בְּיִיּים בְּבְיוֹים בְּבְּיְבְּיִבּים בְּיוֹם בְּיִבְּעְבְּיִבּים בְּיוֹבוֹים בְּיִבְּיְם בְּיוֹים בְּיִים בְּיִבְּים בְּבְּים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיְּיִּים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְּים בְּיְבְּים בְּיִּבְּיְיִים בְּיִּים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּיְיְיִים בְּיִּיְי

והוא נפף (שמות לגלד) הנמנה שם סמני הקטורת: ולט. לוטיחא [ס"א לושם; ס"א לושם; ס"א לושום] שמו בלשון משנה (שביטיח ז:ו). ורבוחינו פי' שרש טשב ושמו אשטרולוזיא"ה במס' נדה (ח:): (בו) מה בצע. מה ממון כתרגומו: ובסינו את דמו. ונטלים את מיחח: (בו) וישמעו. וקבילו מניה (אונקלום), וכל שמישה שהיא קבלח דברים, כגון מיחח: (בו) וישמעו. וקבילו מניה (אונקלום), וכל שמישה שהיא קבלח דברים, כגון זה, וכגון וישמע יטקב אל אביו לעשל כחיו) נטשה ונשמע נשמות כדון, מחורנם לקבל. וכל שהיא שימית האוץ, כגון וישמעו אח קול ה' אלהים מתהלך בגן (לשיל גים) ורכל שהיא שומעת (שם כזה) וישמע ישראל (שם לה:כב) שמעתי את תלונות (שמות טזייב), כלן שחורגם ושמעו, ושמעם, שמע קדמי: (שח) ויעברו אנשים מדינים. או היא שיים את מורנה ושמרים, והודיטך הכחוב שנמכר פעמים הרבה: וימשבו. בני ישקב את יוסף מן הבור וימכרוהו לישמעאלים והישמטאלים למדינים והמדינים מכרו אותו למלרים (מנמומא ישן גי): (בט) וישב ראובן. ובמכירתו לא היה שם שהגיע אתותו מלמרים (מנמומא ישן גי): (בט) וישב ראובן. ובמכירתו לא היה שם שהגיע

(כב) למען הציל אתו. רוח הקדש הטידה טל ראובן שלא אמר זאת אלא להליל שותו (תנחומא יג) שיבא הוא ויטלנו משם (פדר"א פל"ח). אמר, אני בכור וגדול שבכולן, לא יתלה הסרחון אלא כי (כ"ר פדיטו): (בג) את בתגתו. זה חלוק: את בתגת הפסים. הוא שהוסיף לו אכיו יותר טל אחיו (שם טו): (כד) והבור רק אין בתגת הפסים. הוא שהוסיף לו אכיו יותר טל אחיו (שם טו): (כד) והבור רק אין בו מים. מים משמע שלא והצור רק איני יודע שאין בו מים, מה מ"ל אין בו מים. מים און בו, אבל לחים ועקרבים יש בו (שבת כב.): (בה) ארחת. מתחלם לולחות בשאים וגוי. למה פרסם הכתוב את משאם. להדיע מחן שכרן של לדיקים שאין דרכן של מרביים לשאח אלא נפט ועשרן שריחן כע. ולוה מתן שכרן של לדיקים שלא יודק מרות רע (כ"ר פד:יז; מכילתא בשאה מס' ב פ' ה): בבאת. כל כנוסי בשמים שלא יוזק מריח רע (כ"ר פד:יז; מכילתא בשלה מס' ב פ' ה): בבאת. כל כנוסי בשמים הרבה קרוי כלא חום: וצרי. שרף הוטף מעלי הקטף (כריחות ו.). כשמיו. ואונקלום תרגם לשון שטה: וצרי. שרף הוטף מעלי הקטף (כריחות ו.).

murder, he wanted to sound dispassionate and not appear to have any special love for Joseph. Although not recorded in the Torah, there was apparently a prolonged discussion, for Reuben later accused his brothers of not listening to him when he tried to stop them from harming Joseph (42:22), but he was successful only in convincing them not to be guilty of cold-blooded murder, as recorded in verse 22 (Ramban).

22. לְמֵעֵן הְצִּיל אחו / Intending to rescue him [Joseph]. The Torah itself testifies that Reuben's only desire was to return later and rescue Joseph. As the eldest son, he knew Jacob would hold him responsible if anything happened to Joseph (Rashi).

24. יְּמְחְהוּ וְיַשְׁלְבוּ אִתוּ — Then they took him, and cast him. Although Joseph pleaded with the brothers not to do this to him (42:21), he apparently offered no physical resistance (Radak), since he was hopelessly outnumbered.

יְהַבּוֹר רֵק אֵין בּוּ מָיִם — The pit was empty, no water was in it.

If the pit was empty, isn't it obvious that no water was in it? The redundancy implies that there was no water in it — but there were serpents and scorpions in it (Rashi, Shabbos 22a). However, the brothers could not have known that the pit contained lethal creatures, for Reuben, who suggested the plan, intended to save Joseph, not throw him to his death. Furthermore, Joseph's survival in such a pit was an open miracle, and the brothers would not have sold him had they known that God had intervened to save his life (Mizrachi).

25-28. Joseph is sold.

25. מְּשְׁכֵּוּ לְּאֶכֶל - They sat to eat food. This proves that they had a clear conscience; otherwise they could not have seated themselves comfortably to eat with the entreaties of their brother echoing in their ears (Sfomo).

Nevertheless, though God is patient, He eventually exacts punishment. "You sold your brother, then sat down to eat," the Holy One, Blessed is He, said of the tribal ancestors.

<sup>22</sup> And Reuben said to them: "Shed no blood! Throw him into this pit in the wildemess, but lay no hand on him!" — intending to rescue him from their hand, to return him to his father.

<sup>23</sup> And so it was, when Joseph came to his brothers they stripped Joseph of his tunic, the fine woolen tunic that was on him. <sup>24</sup> Then they took him, and cast him into the pit; the pit was empty, no water was in it.

Joseph is Sold

<sup>25</sup> They sat to eat food; they raised their eyes and they saw, behold! — a caravan of Ishmaelites was coming from Gilead, their camels bearing spices, balsam, and lotus — on their way to bring them down to Egypt. <sup>26</sup> Judah said to his brothers, "What gain will there be if we kill our brother and cover up his blood? <sup>27</sup> Come, let us sell him to the Ishmaelites — but let our hand not be upon him, for he is our brother, our own flesh." His brothers agreed. <sup>28</sup> Midianite men, traders, passed by; they drew Joseph up and lifted him out of the pit and sold Joseph to the Ishmaelites for twenty pieces of silver; then they brought Joseph to Egypt. <sup>29</sup> Reuben returned to the pit — and behold! — Joseph was not in the pit! So he rent his garments. <sup>30</sup> Returning to his brothers

"There will yet come a time that your descendants will be sold in the midst of a feast!" And so it was many centuries later in Shushan when the king and Haman sat down to drink (Esther 3:15), after plotting the extermination of the Jews (Midrash Tehillim 10).

אְרְחָת יִשְׁמְעֵאלִים — A caravan of Ishmaelites. The brothers recognized the caravan as Ishmaelite by the appearance of the camels, and since it was coming from Gilead, they assumed it was carrying spices along the trade route to Egypt (Ramban).

According to the Midrash cited by Rashi, the Torah tells us that God intervened for Joseph's sake. Ishmaelite caravans normally carried foul-smelling cargo, such as naphtha and tar, but in order to spare the righteous Joseph from that offensive odor, God arranged that this caravan be the exception that carried fragrant spices.

26. יְאמֶר יְהוּרָה — Judah said. The Torah names Judah because he saved Joseph's life at this point, just as it named Reuben above — but it refrained from naming those who were guilty of leading the plot against Joseph (Oznaim LaTorah).

 $\dots$  בי נְהַרֹג – If we kill  $\dots$  There are various versions of Judah's argument:

— Although they would not be killing Joseph directly by leaving him in the pit, it was still homicide, he contended. "Surely, we will be considered murderers, and we will have covered his blood like common killers" (Ramban).

— What will we gain by letting him die? Revenge must satisfy the avenger's need to punish the wrongdoer, or it must be a deterrent to others. But if we let Joseph die, we will get no satisfaction because we will inevitably grieve over our brutality. And his death will not be a deterrent to other enemies because we will have to conceal his blood to hide our crime (Sformo).

— How would Joseph's death do us more good than sending him far away from us? (R' Hirsch).

27. לְבוּ וְנְמְבֶּרֶנוּ — Come, let us sell him. The Ishmaelites are traveling to a distant country, so our deed will never be discovered (Ramban v. 25). And by selling him, we will punish him measure for measure: He wanted to become our

master; now he will be a slave (Sforno).

28. מְּדְנְנִים סְּחָרִים — Midianite men, traders. Verse 25 spoke of an Ishmaelite caravan, this one speaks of Midianites, and verse 36 of Medanites. According to Rashi, Joseph was sold several times. Thus our verse states that the brothers lifted Joseph out of the pit and sold him to the Ishmaelites, who in turn sold him to the Midianites — who are called Medanites in verse 36. The Midianites then sold him in Egypt. There are several other versions to account for the different names of the slave traders. See ArtScroll Bereishis, p. 1650, "Who Sold Joseph?"

בּמְשִּרִים בְּסָף. — For twenty pieces of silver. Because the brothers sold Rachel's firstborn for twenty silver dinarim, which is equal to five shekalim, we redeem our firstborn sons for that amount (R' Bachya), as an atonement for the misdeed of our ancestors. Furthermore, since each brother's share of the twenty pieces of silver came to two dinarim, which equals a half-shekel, Jews gave a half-shekel annually for the Temple's upkeep (Yerushalmi Shekalim 2:3). Now, when there is no Temple, the half-shekel gift to the Temple is commemorated by a gift to charity on Purim, which occurs in the month when the contribution to the Temple was made.

That Jews for all time are commanded to redeem their firstborn in atonement for an ancient sin is an indication of how the Torah views human nature. From the shortcomings of people as great as the tribal ancestors, we draw the lesson that anyone is susceptible to be cruel and base in defense of what he perceives to be an important personal interest, just as the brothers acted against Joseph in all sincerity and with the absolute conviction that they were acting justly. That even the brothers could err so grievously is proof that human character needs constant attention and care. As the Sages taught, God gave the commandments in order to refine human beings. Our challenge is to perform them and let their lessons seep into our consciousness and refine us in thought and deed.

## ◆6 The solemn ban against divulging what had occurred.

The brothers proclaimed a nnn, solemn ban, forbidding anyone from divulging to Jacob what had occurred. According to Sefer Chassidim (ed. Mekitzei Nirdamim §1562), the

ואמר עוּלימא ליתוֹהי ואנא לאו אנא אתי: לא ונסיבו ית בתונא דיוסת ונביסו צפיר בר עזי וטבלו ית כתונא בדמא: לבושלחו ית כתונא דפסי ואיתיו לות אבוהון ואמרו דא אשכחנא אשתמודע כעו הכתונא דברר היא אם לא: לגואשתמודעה ואמר כתונא דברי חיתא בישתא אכלתה מקטל קטיל יוסף: לרובזע יעלב לבושוהי ואסר שקא בחרצה ואתאבל על ברה יומין סגיאין: להוקמו כל בנוהי וכל בַּנַתָה לנַחַמוּתה וסריב לקבלא תַנְחוֹמִין וַאַמַר אָרֵי אַחוֹת לות (על) ברי כד אבילא לשאול ובכא יתה אבוהי: מומדינאי זבינו יתה למצרים לפוטיפר רבא דפרעה רב קטוליא:

לא ניאמֶר הַיֶּלֶד אֵינֶנוּ נַאָנִי אָנָה אֲנִי־בָּא: וַיִּקְחָוּ אֶת־ לב בַּדְּם: נַיְשַׁלְחוּ אֶת־בְּתְנֶת הַפַּסִּים נַיָּלִיאוּ אֶל־אָבִיהֶם

לג לְא: וַיַּכִּירָה נַיִּאמֶר בְּתְנֶת בְּנִּי חַיָּה רָעָה אֲכָלֻתְהוּ

לג לְא: וַיַּכִּירָה נַיֹּאמֶר בְּתְנֶת בְּנִי חַיָּה רָעָה אֲכָלֻתְהוּ

לּג לְא: וַיַּכִּירָה וַיִּאמֶר בְּתְנֶת בְּנִי חַיָּה רָעָה אֲכָלֻתְהוּ

לּג לְא: וַיַּכִּירָה וַיִּאמֶר בְּיִאמֶר בְּיִי עַלְב שִׁמְלֹתְיוּ וַיִּשֶׁם שַׂקְּ לִי יִמִים רַבְּים: וַיַּקְמוּ כָּל-בָּנְיוּ וַיְּעָב שְׁאָלָה וַיִּנְבְר שִׁמְלֹתְיוּ וַיִּשֶׁם שַׂקּ וְכִל־בְּנִיוּ וְנַמְאֵן לְהִתְנַחֵם וַיִּאמֶר בְּי־אֵבְר בִּיּבְר אַמְלּרָהוּ וַיְּמָאֵן לְהִתְנַחֵם וַיִּאמֶר בְּי־אֵבְר בִּיּבְיוּ אַלִּיוּ לְנִים לְבְּוֹים לְבְּוֹמִים לְּהְתִנְחֵם וַיִּאמֶר בְּי־אֵבְר בִיּבְר אִתְוֹ אָבְיוֹ: וְהַבְּמְרְנִים בְּבְּרוֹ מִיְבְּרְ אִתְוֹ אֶל-בְּנִים לְּפְוֹטִיפַּר סְרִיס פַּרְעה שַׂר הַטְּרִים: הַבְּרִים לְּפִוֹטִיפַר סְרִיס פַּרְעה שַׂר הָהַבְּבוֹים: הַבְּבְּרִים בְּבְּיִים לְבְּוֹטִיפֵּר סְרִיס פַּרְעה שַּׁר הַיִּנִים לְבְּוֹטִיפֵר לְבְּנִים בְּבְּנִים בְּבְּרִים בְּיִשְׁלְּחִים:

בכיח אל (מגילה טו:־ח.). וזהו שאמר ללבן זה לי עשרים שנה בביתך (לעיל לא:מא) לי הן נועלי הן, סופי ללקות כנגדן: (לה) ובל בנתיו. רבי יהודה אומר אחיות חאומות נועלי הן, סופי ללקות כנגדן: (לה) ובל בנתיו. רבי יהודה אומר אחיות חאומות נולדו עם כל שבט ושבט ונשאום. רבי נחמיה אומר כנעניות היו, אלא מהו וכל בנוחיו, כלוחיו, שאין אדם נמנע מלקרוא לחסנו בטו ולכלתו בתו (תכחומא ישן י; ב"ר פד:כא): וימאן להתנחם. אין אדם מקבל תנחומין על החי וסבור שמת, שעל המת נגזרה גיירה שישתכת מן הלב ולא על החי וב"ר שס; פסחים נד:): ארד אל בני. כמו על בני (חונקלום). והרבה אל משמשין בלשון על, אל שאול ואל בית הדמים (שמואל ב כא:מ) אל (חונקלום). והרבה אל מוח חמיה ואישה (שם א ד:כא): אבל שאלה. כפשוטו לשון קבר הוא, באבלי אקבר ולא לחד מבי בחיי מובטח אני שאיני רואה גיהנם (חנחומא מפי הגבורה, אם לא ימות אחד בני בחיי מובטח אני שאיני רואה גיהנם (חנחומא שהי יוצ שהוא אור ביות יבול הי (ב"ר פד:כא): ויצש ט): ויבך אתו אביו. ילחק היה בוכה מפני לרחו של יעקב אבל לא היה מחלבל שהי יודע שהוא אור (ב"ר פד:כא): (לו) חשבחים. שחים: בהמות המלר:

יומו לילך ולשמש את אביו (כ"ר פד:טו). ד"א, עסוק היה בשקו ובתעניתו על שבלבל עדים אפיו (כ) אגה אגי בא. אנה אברת מלערו של אבא: (לא) שעיר עדים. דמו דומה לשל אדם (שם): הַבְּתַבְּת. זה שמה, וכשהיא דבוקה לתיבה אחרת עדים. דמו דומה לשל אדם (שם): הַבְּתַבְּת. זה שמה, וכשהיא דבוקה לתיבה אחרת כגון כתנת בני. היא זו: חיה רעה אבלתהו. נלנלה כו רוח הקדש, סופו שתחגרה בו בתנת בני. היא זו: חיה רעה אבלתהו. נלנלה כו רוח הקדש, סופו שתחגרה בו ושתפו להקב"ה שמה חיה ודע שהוא תי, אמר אשת פעיפר (ב"ר שם). ולמה לא גלה לו הקד"ח, לפי שהחרימו וקללו את כל מי שיגלה היאך אגלה ומה אחר ולה לגלות לו (ב"ר פד:כא): (לד) ימים רבים. כ"ב שה, היאך אגלה ובים ברים ביד יעקב למלרים. שלי יוסף בן שבע עשרה שהוא וו' (ליל פסוק ב) ובן שלשים שנה ביבת ושנתים הרעם כשבא יעקב כמד א נואם. כ" שבה שלה שהי עקב כבוד אב ואם. כ" שה שהי בנית לבו, וב' שכה חדשים שנה שהיה כנית לבו, ביה וחלי בסכות ושם ה חדשים שלה שהיה בכית לבו, וב' שכה חללי בסכות ושם ה מדשים שלה שהיה כנית לבו, וב' שכה חללי בסכות ושם ה חדשים שלה שהיה בכית לבו, וב' שכה חללים שלה הדבים החלם שלה שהיה בכית לבו, וב' שכה חללים שלה הדבים שלה הדבים שלה שהיה בכית לבו, וב' שבה הדבים שלה שלבים שלה הדבים שלה שלה הדבים שלה שלה הדבים שלה שהיה בכית לבו, וב' שכה חללים שלה שלה בכית לבו, וב' שבה הדבים שלה שלה שלה בכית לבו, וב' שבה הדבים שלה שהיה בלים שלה הדבים שלה שהיה בית לבו, וב' שלה בתרו בשלה שלה הדבים שלה שהיה בית לבו, וב' שבה בית לבו, וב' שבה ברור בשוב מבית לבן שלה שלה בתרוך בשוב שלה בתרוך בשוב שלה הדבים בלים שלה הדבים בתרוף משלה בתרוך בשוב שלה בתרוך בשוב שלה הדבים בלים שלה הדבים בתרוף בתר

oath applied even to Joseph, and prohibited him from attempting to return to Jacob, or even to notify him by word of mouth or letter of his whereabouts without the consent of the brothers. This explains why Joseph did not contact Jacob throughout his twenty-two years in Egypt. He was bound by the oath because, when a qualified quorum of ten invokes a solemn ban, it is binding on the entire community. Isaac, who was still alive, knew prophetically what had happened, but he was forced to endure Jacob's anguish in silence because of this oath. Moreover, *Rashi* cites a Midrash that even God could not comfort Jacob because He was bound by the vow, as it were.

# ⇒ § Why were the brothers the ones who made Joseph suffer?

The hand of Heaven was at work in the sale of Joseph. The brothers thought he was a menace to them and to the unity and destiny of the family. They thought that they would kill him — and a dead man cannot reign. They thought that they would make him a slave — and a slave cannot reign. But God thought otherwise; Joseph would be king, no matter what they did. The Sages teach:

Our father Jacob would have had to descend to Egypt in chains and a collar. Said God, "He is My

firstbom son, shall I bring him down there in disgrace?...Rather, I will lead his son before him and he will be forced to descend after him" (Bereishis Rabbah 86:2).

But if Joseph had to go to Egypt, why did his great and righteous brothers have to be the instruments of his mistreatment?

When people are good, God rewards them by making them the agents of performing good things. And when people are bad, God makes them the agents of bringing about harm (*Shabbos 32a*). But whether people are considered good or bad in God's scale is measured on an individual basis, according to their own potential. Great people are judged more strictly than others because much more is expected of them. What would be overlooked in ordinary people or even praised in inferior ones may fall far short of the mark when it comes to men like Jacob's sons.

It is true that the brothers had reason to dislike Joseph. According to their own evaluation of their mission and his deeds, they had reason even to hate him. But their verdict was tainted by jealousy, and because men of their stature had no right to be jealous, God made them the instruments to bring Joseph to Egypt in such a heartless manner. To their lot fell the calumny of having sold their brother into

The he said. "The bou is gone! And I — where can I go?" 31 They took Joseph's tunic, slaughtered Version a goatling, and dipped the tunic in the blood. 32 They dispatched the fine woolen tunic and they brought it to their father, and said, "We found this; identify, if you please: Is it uour son's tunic or not?" 33 He recognized it and he said, "My son's tunic! A savage beast devoured him! Joseph has surely been torn to bits!" 34 Then Jacob rent his garments and placed sackcloth on his loins; he mourned for his son many days. 35 All his sons and all his daughters arose to comfort him, but he refused to comfort himself, and said: "For I will go down to the grave mourning for my son." And his father bewailed him. 36 Now the Medanites had sold him to Equpt, to Potiphar, a courtier of Pharaoh, the Chamberlain of the Butchers.

slavery and causing their father twenty-two years of grief. Since it was foreordained that Jacob and his family go to Egypt. Joseph would have gone there anyway, but if his brothers had not fallen short of their ideal. Joseph's and Jacob's tears would not have been on their hands.

Nevertheless, though the brothers did not realize it, their cruel act was for a noble end. Because they were truly righteous people who wanted only to do the right thing. even their misdeed had a good outcome, because thanks to them. Joseph was in Egypt to save the world from famine and lay the foundations for the Exodus and the triumphant iourney to Mount Sinai.

31-36. The version told to Jacob. After convincing his brothers to throw Joseph into the pit, from which he hoped to rescue him, Reuben left and was not present at Joseph's sale. According to one view, it was his turn to be in Beer Sheba to attend Jacob. Alternatively, he did not participate in his brothers' meal and was not present at the sale because he was occupied with fasting and sackcloth in penitence for having moved his father's couch (for the incident with Bilhah; see 35:22] (Rashi from Midrash).

When he came back to the pit and saw that Joseph had disappeared, he was distraught, saying, in effect, "The boy is missing and I, as the firstborn who will be held responsible for his safety, must flee because of the grief this will cause our father! But where can I go?" (Maharshal).

That the brothers had not even considered the effect their deed would have on Jacob is further proof that they were helpless pawns in executing God's plan to bring Joseph to Egypt (Oznaim LaTorah). That Reuben, more than anyone else, should have felt such quilt may have been because from the start he had been the most sensitive to Joseph's — and Jacob's — plight. And since he had tried to save Joseph, he blamed himself for not having pursued his plan aggressively enough (R' Hirsch). It is common for generous people to feel they should have given more, and for concerned people to feel they did not do enough.

31. In response to Reuben's outburst, the brothers dipped Joseph's tunic in blood to provide "evidence" to Jacob that Joseph was dead, and not just missing. Otherwise, Reuben feared that Jacob would send him, as the firstborn, to search for Joseph to the ends of the earth (Or HaChairn).

Indeed, when the brothers began to feel remorse over the anguish they had caused Jacob, they searched for Joseph when they went to Egypt, even though it was twenty-two years after the sale [see 42:12].

32. וישלחו את־בתנח — They dispatched the . . . tunic . The implication is that the brothers sent the tunic to Jacob, but did not present it personally to Jacob. Possibly they felt that since their dislike of Joseph was well known. Jacob would have been suspicious of them and seen through the ruse (Chizkuni): or they did not want to be the bearers of evil tidings (Gur Aryeh); or they could not bear to witness his grief when he first learned the horrible news (Oznaim La-Torah).

34. ויקרע יעקב שמלתיו — Then Jacob rent his garments in an act of mourning; and placed sackcloth on his loins as an act of penitence. For, as Mahari Weil writes in his Responsa: If one dispatched an emissary to a dangerous area and that emissary is killed, the sender must undertake acts of penitence (Malbim).

ימים רבים — Manu days. Based on Megillah 17a, Rashi explains that Jacob mourned for all twenty-two years until he was reunited with Joseph.

No child had ever died in the Patriarchal household because the offspring of the righteous is blessed. Because of this, Jacob mourned for his son so long and refused to be comforted, for he considered Joseph's "death" to be a severe punishment intended for him (Ramban to 38:7).

35. וכל-בנחין — And all his daughters. The Midrash cites two opinions. According to R' Yehudah, a twin girl was born with each of his sons, and they now comforted Jacob. R' Nechemiah maintains that the verse refers to his daughtersin-law, who were like daughters to him (Rashi), and his daughter Dinah (Ramban).

36. The end of the chapter emphasizes that Joseph was sold several times. And so the brothers completely lost track of him. They probably shared the feeling that Joseph was not gone forever. Therefore, they could bear Jacob's suffering because they were convinced that eventually his suffering would give way to the joy of finding his lost son. But for the moment, the Patriarchal family was plunged into despair (R' Munk).

אוהוה בעדנא ההיא ונחת יהודה מלות אחוהי וסטא עד גברא עדלמאה ושמה חירה: בנחוא תמן יהודה בת גבר תגרא ושמה שוע ונסבה ועל לותה: גועדיאת וילידת בר וקרא ית שמה ער: דועדיאת עוד וילידת בר וקרת ית שמה אונו: הואוסיפת עוד וילידת בר וקרת ית שמה שלה והוה בכזיב כד ילידת יתה: ודבר יהודה אתתא לער בוכרה ושמה תמר: יוַהַוה ער בּוּכרא דיהוּדה בּישׁ קדם יי ואמיתה יי: חואמר יהודה לאונו עול לות אתת אחור ויבם יתה ואקים בר זרעא לאַחור: טוירע אונן אַרי לא על שמה מתקרי בר זרעא והוה כד עליל לות אתת אַחוֹהי ומחבל אַרחה על אַרעא בּדיל דְלַא לְקַיָּמֵא זַרעַא לַאַחוּהי: יובאיש קדם יי די עבד ואמית אף יתה: יאואמר יהודה לתמר כלתה תיבי ארמלא בית אַבוּך עַד דִּיַרָבֵּי שַׁלַה בַרי אַרַי אַמַר דלמא ימות אף הוא כאחוהי ואזלת תמר ויתיבת בית אבוהא: יבוסגיאו יוֹמֵיא ומיתת בַּת שוע אתת יהודה ואתנחם יהודה וסליק על גווזי ענה הוא וחיבה בחמה עדלמאה לתמנת:

לחרביעיא ויהי בעת ההוא וירד יהודה מאת אחיו ויט עד־איש ב עדלמי ושמו חירה: וירא־שם יהודה בת־אֵישׁ כְּנַעְנֵי , ושמו שוע ויקחה ויבא אַלִיה: וַתַּהַר וַתַּלֶּד בֵּן וַיִּקְרַא את־שמו ער: ותהר עוד ותלד בו ותקרא את־שמו ה אונו: ותסף עוד נתלד בן נתקרא את־שמו שלה והיה ו בכזיב בלדתה אתו: ניקח יהובה אשה לער בכורו ושמה תמר: ויהי ער בכור יהודה דע בעיני יהוה וימתהו יהוה: ויאמר יהודה לאונן בא אל־אַשֶׁת אַחִיךּ ט ויבם אתה והקם זרע לאחיף: ויַדע אונון כֵּי לא לו יַהְיַה הַזָּרֵע וִהָיָָה אִם־בָּא אֵל־אֵשֶת אָחִיוֹ וִשְׁחֵת אַרִצַּה לבלתי נתן־זרע לאחיו: וירע בּעִינִי יהוה אֲשֶׁר עַשַּׂה , א וימת גם־אתו: ויאמר יְהוּדַה לְתַמֶּר כַּלַתוֹ שָבֵי אַלְמַנַה בית־אביה עד־יִגדּל שַׁלַה בָנָי כֵּי אַמַּר פַּן־יַמִּוּת גַּם־ יב הָוּא כָּאָחָיו וַתָּלֶךְ תַּלֵּר וַתַּשֶׁב בֵּית אַבִיהַ: וַיִּרְבּוּ הַיַּמִים וַתְּמַת בַּת־שִׁוּעַ אֲשֶׁת־יִהוּדָה וַיִּנַחֶם על־גוזי צאנו הוא וחיבה בעהו העדלמי

רק"י

(ז) רע בעיני ה'. כרעתו של אונן, משחים זרעו, שנא' כאונן וימח גם אותו (פסוק י) כמיתחו של ער מיתחו של אונן ולמה היה ער משחים זרעו, כדי שלא תתעבר ויכחיש יפיה (יכמות לד:): (ח) והקם זרע. הבן יקרא על שם המת (תרגום יונקן): (ט) ושחת ארצה. דש מבפנים וזורה מבחון (יכמות שם; ב"ר פה:ה): (יא) בי אמר וגו'. כלומר, דוחה היה אותה בקש, שלא היה בדעחו להשיאה לו: בי אמר פן ימות. מוחזקת היא זו שימותו אנשיה (ב"ר שם; עי' יכמות סד:): (יב) ויעל על גוזזי צאנו. ויעל חמנחה לעמוד על גוזזי לאנו:

38.

## 

1. ייְדְּרָה — That Judah went down. His descent was figurative, in the sense that his brothers deposed him from his position of leadership. This narrative interrupts the story of Joseph to teach how Judah's brothers lowered him in esteem because of the incident with Joseph, for when they saw their father's intense grief, they blamed Judah for it. "You told us to sell him," they charged. "Had you advised us to send him back to Father, we would have listened!" As a result of their disenchantment with him, Judah moved away from the family and settled in Adullam, where he became the business partner of Hirah (Rashi).

Because of Judah's culpability for Jacob's suffering, he was repaid by losing his two oldest sons, so that he would experience the same grief he had caused his father (Sforno). Indeed, the Midrash cites R' Yochanan that Judah was punished measure for measure. The brothers, led by Judah, wounded Jacob by showing him the tunic and saying,

(א) ויהי בעת ההוא. למה נסמכה פרשה זו לכאן והפסיק בפרשחו של יוסף, למד שהורידוהו אחיו מגדולתו כשראו בלרח אביהם. אמרו, אתה אמרח למכרו, אילו אמרח להשיבו היינו שומטים לך (תנחומא ישן ח; שמות רבה מבוג): ויט. מאת אחיו: עד איש עדלמי. נשחתף עמו: (ב) בגעני. חגרא (פסחים כ.): (ה) והיה בבזיב. שם המקום. ואומר אני על שם שפסקה מלדת נקרא כזיב, ל' היו חהיה לי כמו אכזב (ירמיה טונית) אשר לא יכזבו מימיו (ישטיה נחב"א), ואם לא כן מה בא להודיענו. ובב"ר (פה:ד) ראימי וחקרא שמו שלה וגו', פסקח:

"Identify, if you please," and Judah faced public humiliation when Tamar told him in exactly the same words to identify the proof of their tryst (below, v. 25).

2. בת־איש פנעני — The daughter of a prominent merchant. Most commentators translate בנעני as merchant, rather than the more common Canaanite, based on the Talmud (Pesachim 50a), which remarks, "Is it possible that Abraham exhorted Isaac, and Isaac Jacob [not to marry Canaanite women], yet Judah went and married one?" Alshich comments that the Torah uses the unusual term בָּנֶעְנִי for merchant because his family's sojourn among the accursed Canaanites affected them adversely (Alshich). This would account for the sinfulness of Judah's first two children from her, as described below. Jewish tradition has always stressed the important influence of the environment on people, and Jews have always been ready to make sacrifices to raise their children among people of high moral caliber. 3-5. Judah and Bas-Shua had three sons in quick succession. Judah named the first Er, which, in the literal sense, means Awaken! Bas-Shua named their second child Onan.

38 Judah and Tamar: The Roots of the Messiah

Israelite

Monarchu

If was at that time that Judah went down from his brothers and turned away towards an  $\mathbf{I}_{Adullamite\ man\ whose\ name\ was\ Hirah.}$  There Judah saw the daughter of a prominent merchant whose name was Shua; he married her and consorted with her. 3 She conceived and bore a son and he called his name Er. 4 She conceived again and bore a son and she called his name Onan, 5 And uet again and she bore a son; and called his name Shelah; and it was in Chezib and the when she bore him.

Judah's Sons Marru

6. Judah took a wife for Er his firstbom: her name was Tamar. 7 But Er. Judah's firstbom, was evil in the eues of HASHEM, and HASHEM caused him to die. 8 Then Judah said to Onan, "Consort with your brother's wife and enter into levirate marriage with her, and establish offspring for your brother."

Tamar. 9 But Onan knew that the seed would not be his: so it was, that whenever he would consort with but Die for his brother's wife, he would let it go to waste on the ground so as not to provide offspring for his Their Sin

- brother, 10 What he did was evil in the eues of HASHEM, and He caused him to die also. 11 Then Judah said to Tamar, his daughter-in-law, "Remain a widow in uour father's house until mu son Shelah grows up" — for he thought. "Lest he also die like his brothers." — So Tamar went
- 12 Many days passed and Shua's daughter, the wife of Judah, died; when Judah was consoled. he went up to oversee his sheepshearers — he and his Adullamite friend, Hirah — to Timnah.

The word אונן has the connotation of complaining and sorrow (Ramban), Midrashically, the name Er alludes to premature death or childlessness, and the name Onan refers to the grief that he would cause himself and the sorrow he would cause his parents.

and lived in her father's house.

Rashi finds it difficult that, for no apparent reason, the Torah mentions where the third son was born. He suggests, therefore, that the place was named for the misfortune that befell her there, for after she gave birth to Shelah, she could not have more children. This is alluded to by the word Chezib, which is from \_\_\_\_\_ cessation, failure, or falsehood (Rashi).

That so many of the statements of the Patriarchs and their offspring contain prophetic allusions of which the speakers were not aware indicates that they were so endowed with the prophetic spirit that they were constantly prophesying (Sechel Tov).

6-10. Judah's sons marry Tamar, but die for their sin. Tamar became the mother of Judah's children (see below), and the ancestress of the Davidic dynasty. According to the Midrash, she was a daughter of Noah's son Shem (Bereishis Rabbah 85:10). As someone who was to play such a significant role in the destiny of Israel, it is inconceivable that she was of Canaanite descent. Obviously, she, too, was the daughter of a foreigner who lived in Canaan.

Er was very young when he married, for all the events related in this chapter transpired in the twenty-two years between the sale of Joseph and Jacob's descent to Egypt (Seder Olam).

The Torah states that Er and Onan died because of their wickedness, and the nature of their sin is given in verse 9. Tamar was a beautiful woman and Er and Onan did not want her beauty to be marred by pregnancy, so they wasted their seed. For this grave sin — which God considered to be even more serious because they were the grandsons of Jacob and the sons of Judah — they suffered death (Rashi).

- 8. ויבם אתה And enter into levirate marriage with her. For details of levirate marriage, see Deut, 25:5ff. Briefly, when a man dies without offspring. Torah law obliges his brother to marry the widow, and the son of this union is considered the spiritual son of the deceased. One who refuses to perform uibum has the option of performing the ritual of chalitzah, described in Deuteronomy (ibid.). [Today, only the ritual of chalitzah is performed.] Ramban describes the process of uibum [by which the soul of the dead brother gains a new life. as it werel as one of the mysteries of the Torah. Even before the Torah was given, people knew of the spiritual benefits of uibum, but in those early times, this obligation could be carried out by other relatives in addition to brothers, as Judah did [albeit, unwittingly] later in the narrative.
- 9. בי לא לו יהיה הזרע That the seed would not be his. Knowing the mystical significance of yibum, Onan knew that the children born of his union with Tamar would be a reincarnation of Er's soul, and he was too selfish to let this happen (Ramban, as explained by the commentaries).
- 11. Instead of permitting Shelah to perform yibum by marrying Tamar, Judah rebuffed her, saying that he wanted Shelah to grow up first, but the verse informs us that his real reason was that he suspected Tamar of being the sort of woman whose husbands died, for whatever reason (Rashi).

Ramban disagrees, for Judah must have known that Er and Onan died because of their own sins. Rather, Judah meant exactly what he said. He was afraid that Shelah was still immature and he might fall into the same trap as his brother. When he would be older and wiser, he would realize that he should not follow their example.

12. על-גווי צאנו — To oversee his sheepshearers. Judah went to supervise the shearing (Rashi). The sheepshearing of a prominent man was a festive occasion that was accompanied by a public feast for the poor (Ramban).

יגואתחוא לתמר למימר הא חמור סלק לתמנת למיגז ענה: ידואעדיאת לבושי ארמלותה מנה וכסיאת בעיפא ואתקנת ויתיבת בפרשות עיניו די על ארח תמנת ארי חזת ארי רבא שלה והיא לא אתיהיבת לה לאנתו: טוחזאה יהורה וחשבה לנפקת ברא ארי כסיאת אפהא: טווסטא לותה לארחא ואמר הבי בעו איעול לותיר ארי לא ידע ארי כלתה היא ואמרת מה תתן לי ארי תיעול לותי: יוואמר אנא אשלח גדי בר עזי מו ענא ואמרת אם תתו משכונא עד דתשלח: יחואמר מה משכונא די אָתון לַר וַאָמֶרת עוַקתר ועל פון וחוטבה די ביבה ויהב לה ועל לותה ועדיאת לה: יטוקמת ואזלת ואעריאת עיפה מנה ולבישת לבושי אַרמלותה: כושרר יהודה ית גדיא בר עזי בירא רחמה עדלמאה למסב משפונא מירא ראתתא ולא אשפחה: כאושאיל ית אנשי אתרה למימר אן מַקַרָּשָתַא הָיא בָעַיִנִין עַל אַרָחַא וַאָמַרוּ לית הכא מקדשתא: כבותב לות יהודה ואַמר לַא אַשְּכָּחִיתָהּ ואַף אַנַשֵּי אַתְרַא אמרו לית הכא מקדשתא: בגואמר יהורה תסב לה דילמא נהי לחור הא שַּרַרִית גַּרַיָא הַרֵין וָאַתּ לָא אַשְּכָּחַתַּהּ:

יו ויגד לתמר לאמר הַנָּה חַמֵיר עלֵה תִמְנַתָה לַגִּז צאנְו: ָר וֹתְּסַר בַּגֹרי אַלמנותה מעליה וַתְּכֵס בַּצַּעִיף וַתְּתַעַלַף ותשב בפתח עינים אשר על־דֶּרֶךְ תִמְנַתָה כֵּי רַאָתַה יי בֶּי־גָּדֵל שֵׁלָּה וְהָוֹא לְא־נִתְנָה לְוֹ לְאִשֶּׁה: וַיִּרְאֵהָ יְהוּרֵה יו ויַחַשָּבַהַ לְזוֹנַה כֵּי כִסְתָה פַּנִיהַ: וַיַּט אֵלֵיהַ אֵל־הַרַּרַה יוַ יַחַשָּבַהַ לְזוֹנַה כַּי כִסְתָה ויאמר הבה־נא אבוא אליך כי לא ידע כי כַּלַתוּ הוא יו וַהֹאמֵר מַה־תַּתָן־לִּי כִּי תַבְוֹא אֵלֵי: וַיֹּאמֵר אַנבי אַשַּׁלַח יי וַהֹאמֵר מַה־תַּתָן-לִי כִּי תַבְוֹא אֵלֵי: וַיֹּאמֵר אַנבי אַשַּׁלַח גדי־עזים מן־הצאן וַתאמר אָם־תְּמֶן עַרַבוֹן עַד שַלְחֵךּ: ויאמר מה הערבון אשר אַתוֹ לַךְּ וַתֹאמֶר חתַמְךְ יִי וּפָתִילֶּךְ וּמַשָּׁךְ אֲשֶׁר בִּיַבֵּךְ וַיְּתֵן־לֵה וַיַּבְא אֲלֵיהַ וַתַּהַר לִוֹּ: יי ותקם ותלך ותסר צעיפה מעליה ותלבש בגדי ב אלמנותה: וַיִּשׁלַח יָהוּרָה אֵת־גָּדֵי הָעִוֹּים בְּיַרֹ רֵעֲהוּ הַעַרלַמִי לַקַחַת הַעַרָבוון מיַר הַאָשֵה וִלְא מִצְאַהּ: בא וישאל את־אנשי מקמה לאמר איה הַקּרַשַה הָוֹא בּ בַעֵינֵיִם עַל־הַדֵּרֶךְ וַיִּאמְרוּ לֹא־הַיָּתֵה בַוֶה קַדְשֵה: וַיַּשַׁבֹּ אַל־יִהוּדָה וַיָּאמֶר לָא מְצַאתִיהַ וְגַּם אַנְשֵי הַמַּקום בּג אָמְרוּ לֹא־הָיִתָה בָזֵה קּרָשֵׁה: וַיָּאמֵר יִהוּדַה תִּקַח־לַה פֵּן נהיה לבוז הנה שלחתי הגרי הוה ואתה לא מצאתה:

בה נטה אל הדרך אשר היא בה. ובל' למ"ז דשטורני"ר: הבה נא. הכיני שלמך ודמקר לכך. כל לשון הבה ל' הזמנה הוא מון ממקום שש לחרגמו בלשון נחינה, ואף אומן של הזמנה קרובים ללשון נחינה הם: (יז) עדבון. משכון (אונקלום): (יח) חתמך ופתילך. מזקמך ושושיפך (שם). מבמת שאתה מתכסה בה: ותהר לו. גבורים כיולא בו לדיקים כיולא בו (ב"ר פה:מ): (בא) הקדשה. מקודשת ומזומנת לזטות: (בג) תקח לה. יהיה שלה מה שבידה: פן נהיה לבוז. אם מבקשנה עוד יתפרסם הדבר ויהיה גנאי כי מה עלי לעשות עוד לאמת דברי: הנה שלחתי הגדי הזה. ולפי שרמה יהודה את אביו בגדי מים שהמביל כתנת יוסף בדמו, רמוהו גם אותו בגדי מים (ב"ר פה:מ):

(יג) עלה תמנתה. ובשמשון הוא אומר וירד שמשון תמנתה (שופטים יד:א). בשפוע ההר היחה יושבת, עולין לה מכאן ויורדין לה מכאן (פוסה י.): (יד) ותתעלף. כסתה פניה שלא יכיר בה: ותשב בפתח עינים. בפתיחת עינים, בפרשת דרכים שעל דרך תמנתה. ורבוקינו דרשו, בפתחו של אברהם אבינו שכל עינים מלפות לראומו (שס): בי ראתה בי גדל שלה וגוי. לפיכך הפקירה עלמה אלל יהודה שהיחה מתאוה להעמיד ממנו בנים (הוריות י:; מבוא למל" כ"י ג:יח): (טו) ויחשבה לזונה. לפי שישבת בפרשת דרכים: בי בסתה פניה. ולא יכול לראותה ולהכירה. ומדרש רבוקינו, כי כסתה פניה, כשהיתה בבית תמיה יכול לראותה ולהכירה. ומדרש רבוקינו, כי כסתה פניה, כשהיתה בבית תמיה היתר לנועה לפיכך לא חשדה (סוסה י:): (טו) ויט אליה אל הדדר. מדרך שהיה היתר לועה לפיכך לא חשדה (סוסה י:): (טו) ויט אליה אל הדדר. מדרך שהיה

14-19. The moral basis for the union of Tamar and Judah. The history of Man is the story of the eternal struggle of good and evil. At times when there is an enormous potential for a breakthrough of good, the forces of evil fight back furiously, just as an army with its back to the barricades will counterattack tenaciously. Tamar was a great and righteous woman, who was Divinely ordained to become the ancestress of the Davidic dynasty, and she wanted passionately to fulfill that mission. Now, at the moment when the seed of David and Messiah could come into being through the marriage of Tamar with a son of Judah, there was uncommon resistance by the Satan, representing evil, so that Er and Onan were enticed to commit sins that went beyond the normal standards of human lust.

Judah's two oldest sons were unworthy, and Judah re-

buffed her, as well. In the normal course of events, therefore, she would not have been able to marry anyone from Judah's family, which would have made it impossible for her to carry out her spiritual destiny. Consequently, to bring about the union between herself and Judah, Tamar decided that she had to seek unconventional — even distasteful — means, by posing as a harlot and enticing Judah. But even that ruse would not have succeeded in the normal course of events, for the righteous Judah would never have lowered himself to immorality. As the Midrash puts it:

R' Yochanan said, Judah sought to pass by Tamar. The Holy One, Blessed is He, dispatched the angel of lust to trap him. The angel said to Judah, "Where are you going? From where will kings arise? From where will great men arise?" [Only then] Judah detoured to

The Moral Basis for the (Inion of Tamar

- 13 And Tamar was told, as follows, "Behold your father-in-law is coming up to Timpah to shear his sheep." 14 So she removed her widow's garb from upon her, covered herself with a veil. and wrapped herself up; she then sat by the crossroads which is on the road toward Timnah. of lamar and hidah for she saw that Shelah had grown, and she had not been given to him as a wife
  - 15 When Judah saw her, he thought her to be a harlot since she had covered her face 16 So he detoured to her bu the road and said, "Come, if you please, let me consort with you." for he did not know that she was his daughter-in-law.

And she said, "What will you give me if you consort with me?"

17 He replied, "I will send you a kid of the goats from the flock."

And she said, "Provided you leave a pledge until you send it."

18 And he said, "What pledge shall I give you?"

She replied. "Your signet, your wrap, and your staff that is in your hand." And he gave them to her, and consorted with her, and she conceived by him.

- <sup>19</sup> Then she arose, left, and removed her veil from upon her, and she put on her widow's garb.
- <sup>20</sup> Judah sent the kid of the goats through his friend the Adullamite to retrieve the pledge from the woman; but he did not find her. 21 He inquired of the people of her place, "Where is the prostitute, the one at the crossroads bu the road?"

And they said, "There was no prostitute here," 22 So he returned to Judah and said, "I did not find her; even the local men said, 'There was no prostitute here,' "

<sup>23</sup> So Judah said, "Let her keep them, lest we become a laughingstock: I really sent her this kid. but uou could not find her."

her bu the road. He was coerced, against his good sense (Bereishis Rabbah 85:8).

In the terminology of Kabbalah, the "sparks of goodness are scattered throughout Creation," and it is the task of Israel to gather them up. There was a spark in Canaan and it was lodged in Tamar. Of his own free will. Judah would never have united with her, so an angel forced him into the path of a "harlot" to begin the creation of the Davidic dynasty.

### ◆§ The halachic perspective of Judah's action.

Judah's action must be viewed in the perspective of the time in which he lived. As Rambam (Hil. Ishus 1:4) writes, harlotry was permitted in those times — just as non-kosher foods were not forbidden - before the Torah was given. Even though the Patriarchs — and presumably their families - observed the Torah before it was given, they did so voluntarily, so that it was conceivable that where necessary they would act according to the laws that were obligatory at the time. Consequently, if the Divine plan required Judah to cohabit with a "harlot," he would be permitted to do so. [Cf. the case of Jacob marrying two sisters which later Torah law would absolutely forbid.]

14. וְהִוּא לֹא־נִתְנַה לוֹ לְאִשָּה — And she had not been given to him as a wife. This explains why Tamar did such an undignified thing. She was determined to have children from Judah (Rashi). Since it could not be through Shelah, she had no alternative but that it be from Judah himself (Gur Arueh). This was part of God's plan, for he wanted the Messianic dynasty to come from Tamar through Judah, who was more righteous and pure than his son Shelah (Sforno).

16-18. מה־תַּתוֹן־לִּי — What will you give me? Tamar did not

want money and would have refused it if it had been offered. She wanted something that she could use later to prove that her consort was Judah, so that her pregnancy would be acknowledged as the result of a levirate union (Sforno). So great was the passion burning within him las a result of the Providential intervention (Abarbanel) that Judah gave her three valuable items as a pledge for a single goat (Ibn Ezra), and items that would so conclusively identify him.

- 19. ותקם Then she arose. She arose spiritually, for kings and prophets would be the result of this union (Lekach Tov).
- 20. Hirah's name is not mentioned here; he is referred to only as Judah's friend. Bereishis Rabbasi cites two opinions for this. According to one view, his anonymity was preserved in deference to his selflessness, for he performed this shameful mission purely out of love and friendship for Judah. According to another view, his name is omitted as a token of rebuke, because he undertook to participate in this disgraceful affair.
- 23. פון נהיה לבוז Lest we become a laughingstock, for having pledged things as valuable as a signet, wrap, and staff for such a trifle (Ibn Ezra).

Judah had not done anything illegal and the items in Tamar's possession were far more valuable than the kid he had promised her — so that he would have been justified in investigating further to find the harlot and retrieve his pledge. Nevertheless, Judah was ready to forfeit the pledge, for it is improper to discuss sexual matters in public, even if they do not involve forbidden conduct (Rambam, Moreh Nevuchim). This is in stark contrast to modern codes of propriety.

ברוהוה פתלתות יַרחַיַא וַאַתְחַנַא ליהודה למימר זניאת תמר כלתה ואף הא מעדיא לזנותא ואמר יהודה אפקוהא ותתוקד: כה היא מתפקא והיא שלחת לַחַמוּהַא לִמִימַר לְגָבַר דִּי אַלֵּין דִּילִה מנה אנא מעדיא ואמרת אשתמודע כעו למן עזקתא ושושפא וחוטרא האליז: כו ואשתמודע יהודה ואמר זכאה מני מעדיא ארי על בו לא יהבתה לשלה ברי ולא אוסיף עוד למידעה: כזוהוה בעדו דמילדה והא תיומיו במעהא: כח נהנה במילדה ויהב ידא ונסיבת חיתא וקטרת על ידה זהוריתא למימר דין נפַק בַּקַרמִיתַא: כּטוָהַוָה כַּד אַתיב ידה והא נפק אחוהי ואמרת מא תקוף סגי עלה למתקף וקרא שמה פרץ: לובתר כו נפק אחוהי די על ידה זהוריתא וקרא שמה זרח: אויוסף אתחת למצרים וזכנה פוטיפר רבא דפרעה רב קטוליא גבר מצראה מידא דערבאי

בר וְיִהָּי וֹ בְּמִשְׁלְשׁ חֲדָשִׁים וַיָּגֵּׁר מִינְרָה מִצְרָי מִיּר חְּמִיה מִּנְתָּה תְּמָת מִיּצָאת וְהִיא שֵׁלְחָה אֶל־-חָמִיה מִּגְאת וְהִיא שֵׁלְחָה אֶל־-חָמִיה מִּגְאת וְהִיא שֵׁלְחָה אֶל־-חָמִיה מִּגְאת וְהִיא שֵׁלְחָה אֶל־-חָמִיה מִּגְּער יְבִּא אָשֶׁר בִּרְעָה לְּנְגִּים וְהַפֵּשֶׁה הָאֵלֶה וְהִּנָּה תְאוֹמִים בְּבִּטְנָה בּי עַל־בָּן לְא־יְטַף בּי עַלִּר לְתַתָּים בְּבִּיְנָה תְאוֹמִים בְּבִּטְנָה בִּי עַלִּר מָה־פָּרָצְת עִלְּבָּוֹ הַשְּׁנְי וְהִנָּה תְאוֹמִים בְּבִּטְנָה בִּי עַלִּר בְּעַת וְהַבָּת וְהִבָּה תְאוֹמִים בְּבִּטְנָה בִּי עַלִּר בְּנִית וְהַבְּת וְהִבָּה עְּאִיר מָה־פָּרְץנָה בְּעָת לְיְהָנָה וְהָבָּת וַתִּקְשׁר עַל־יִיְדוֹ בִּי עַנְיִי בְּיִבְּת וְהִבָּה תְּאִים בְּבְּטְנָה בִּי עַלִּר בְּבְּעְנִה וְיִבְּת וְהַבָּת וְהָבָּה בְּנִי וְהְבָּת עִלְּיִה בְּנִית וְהַבְּבְּע שְׁמִוֹ בְּיִעְם וְהַבְּבְּת עַלְּיִבְּן בְּבִּעְנָה וְיִבְּעְ עַלִּיך בְּבְעְנָה וְהִבְּה תְּאָב עְלִיך בְּבְּתְ עַלְּיִבְּן בְּבְּעְנִה וְיִבְּעִם וְהַבְּבְּעְ עַלְּיִבְּן בְּיִבְּת וְהְבָּבְּת וְהְבָּבְּת וְהְבָּר בְּיִבְּית וְתִּבְּעִים וְהַבְּבְּית עַלְּיִבְּן בְּבְעְנִיה בְּלְבְתָּה בְּנִייְהְיִּל עְלִיך בְּנְעִים וְהַבְּעִים וְהַבְּעִים וְהַבְּעְ עַלְיִים וְהַבְּבְּי עַלְיִים וְהַבְּעִים וְהַבְּעִים וְהַבְּעִים וְהַבְּעִים וְהַבְּעִים וְהַבְּעִים וְנִיקְּבְית וְהִיּבְּר מְיִּבְּר בְּיִבְּיִם וְנִיקְבְּת עַלְּיִים וְהַבְּעִים וְנִיבְּעִים וְנִיבְּעִים וְנִבְּיִם וְנִיבְּיִם וְּבִּבְּית עַבְּיִיבְּת מִיּבְּיוֹ בְּיִבְּים וְבִּבְּעִים וְנִיבְּעִים וְנִבְּעְה שְׁבְּיִים וְנִבְּעִים וְבִּישְׁבְיב בְּיִבְּיוּת וְתִּבְּית וְנִיּבְּעָת שִּבְּייִים וְיִּבְּעִים וְנִיּבְּית וְנִיּבְּבְּת וְיִבְּים וְנִבְּבְּת עְנִייִּים וְנִיּבְּים וְבִּבְּיתְים וְנִיבְּעְתְים וְנִיבְּבְּת וְיִים וְנִיבְּעְת וְיִיבְּים וְבְּבְּבְיּת וְתְּבְּבּיים בְּיּבְּבְית וְבִּיּבְיּבְית וְבִּיבְּיבְּית וְיוּבְּבּית וְבְּבְּיבְיתְּים בְּיּבְיבְיה וְנִיּעְם בְּיבְיבְּבְּבְיוֹים וְנְבְּבְּבְית וְתְּבְּבְיּבְית וְּבְּבְית וְבִיבְיה וְבְּיבְית בְּיבְּבְיוּבְיוּבְייִים בְּיבְּבְּבְיתְיבּים וְיבְּבְּיבְּיבְית וְיִבְּבְית וְבְּבְּבְיוּבְּיתְים בְּיבְּבְּית

**לט** 

בני: ולא יסף עוד. יש אומרים לא הוסיף (ספרי בהעלחך פח) ויש אומרים לא פסק (סוטה י:), [וחבירו גבי אלדד ומידד ולא יספו (במדבר יא:כה) ומחרגמינן ולא פסק (סוטה י:), [וחבירו גבי אלדד ומידד ולא יספו (במדבר יא:כה) ומחרגמינן ולא פסקו]: (בז) בעת לדתה. וברבקה הוא אומר וימלאו ימיה ללח (לעיל כה:כד). להלן למלאים וכאן לחסרים (ב"ר פה:גד): ודוגה תאומים. מלא ולהלן (לעיל כה:כד) סומים חסר. לפי שהאחד רשע אבל לא ידו השני החירה: (בט) פרצת. חזקה הוליא האחד ידו לחוץ ולאחר שקשרה על ידו השני. ארבע ידום כסובות כאן כגגד ארבע ידום כסובות כאן כגגד ארבע חרמים שמעל עכן שילא ממנו. וי"א כנגד ארבעה דברים שלקה, אדרח שנער ושני חתיכות כסף של מאחים שקלים ולשון זהב (יהושע זוכא: ב"ר שם יד):

ויקרא שמו זרח. על שם זכיתם מכחים השני: (א) ויוסף הורד. חוזכ לעניו

ראשון, אלא שהפסיק בו כדי לסמוך ירידתו של יהודה למכירתו של יוסף, לומר לך שבשבילו הורידוהו מגדולתו. ועוד, כדי לסמור מעשה אשתו של פוטיפר למעשה

חמר לומר לך מה זו לשם שמים אף זו לשם שמים, שראתה באלטרולוגין שלה

שעחידה להעמיד בנים ממנו, ואינה יודעת אם ממנה אם מבתה (ב"ר פה:ב):

(כד) במשלש חדשים. רובו של ראשון ורובו של אחרון ואמלטי שלס (שס י). ול כמשלש חדשים. רובו של ראשון ורובו של אחרון ואמלטי שלס (שס י). ול כמשלש חדשים כהשחלש החדשים, כמו ומשלוח מנות (אסתר טוכב) משלוח ידס (שטיה יאויד). וכן חרגום אונקלום כחלמוח ירחיא: הרה לדנונים. שם דבר, מעוברת, כמו אשה הרה (שמות כאוכב), וכמו ברה כחמה (שיר השירים ווי): חושרף. אמר אפרים מקשאה משום רבי מאיר, בתו של שם היחה שהוא כהן, לפיכך דנוה בשריפה (כ"ר פה:י): (בה) הוא מוצאת. לשכף: והיא שלחה אל השיד. לא רלמה להלבין פניו ולומר ממך אני מעוברת, אלא לאיש אשר אלה לו. אמרה, אם יודה מעלמו, יודה, ואם לא ישרפות בין פניו. מכאן אמרו לבין פנים כו לוכד ביל מטום י:): הבר לו. און לא אלא לשון בקשה, הכר לא בוראך ואל מאבד שלש נפשות ושס; ב"ר בא. אין לא אלא לשון בקשה, הכר לא בוראך ואל מאבד שלש נפשות ושס; ב"ר ביו): (רו"ל דרשו שלאה בק קול ואמרה ממכי ומאחי ילאו הדברים (סוטה שם). לפי שהיה לנוטה בבית חמיה גזרחי שילאו ממכה מלכים, ומשבט יהודה גזרחי להעמיד לשלה מכרם כוכרם, נושבם ללכם כיהרל לא נתתידה. כי בדין עשקה, על אשר לא כתליה לשלה

24-26. Tamar's pregnancy. The Midrash records that Tamar told people, "Prophets and Redeemers will descend from me!" Moreover, her pregnancy seemed to be incontrovertible proof that she has conceived by harlotry (Rashbam).

24. אַרָּאָרָה — And let her be burned! Because Tamar was the daughter of Shem who was a priest, they sentenced her to be burned (Rashi citing Midrash). As Ramban points out, the unmarried daughter of a priest is not liable to the death penalty (Sanhedrin 50b), so there had to be other reasons for the death sentence. Mizrachi explains that there were indeed extenuating circumstances: Perhaps sexual misconduct was

to demand an unusual penalty.

Judah condemned her to this punishment because he was a great chief, and his daughter-in-law's harlotry was an affront to his status, just as a priest's daughter who commits harlotry is condemned for having "thereby profaned her fa-

so rampant that extraordinary measures had been instituted to curb it, or the exalted status of the families that had been

shamed by Tamar — Judah's and Shem's — was sufficient

ther" (Leviticus 21:9). This judgment would not have been meted out to a commoner (Ramban).

25. Tamar did not shame Judah publicly by naming him as the father. She reasoned: "If he admits it voluntarily, well and good; if not, let them burn me, but let me not publicly disgrace him." Thus the Sages taught [Sotah 10b]: "One should let himself be thrown into a fiery furnace rather than expose his neighbor to public shame" (Rashi).

That Tamar sent the pledge to Judah only at the last minute is noteworthy. R' Elazar (Midrash; Sotah 10b) comments that, in order to prevent the Messianic dynasty from coming into the world, Satan caused her to forget where the items were. Tamar beseeched God's mercy with all her soul, and just as she was to be led to her execution, she found the pledge. Historical destinies sometimes hang by a thread and their happy outcome depends on a miracle (R' Munk).

God repaid Judah measure for measure. With the expression הָבֶּר־נָא [Identify, if you please: Is it your son's tunic or not? (37:32)], Judah had caused his father, Jacob, untold an-

<sup>24</sup> And it was when about three months had passed, that Judah was told, "Your daughter-Tamar's Pregnancy in-law has committed harlotry, and moreover, she has conceived by harlotry "

Judah said. "Take her out and let her be burned!"

<sup>25</sup> As she was taken out, she sent word to her father-in-law, saying, "Bu the man to whom these belong I am with child." And she said, "Identify, if you please, whose are this seal, this wrap, and this staff."

<sup>26</sup> Judah recognized: and he said, "She is right; it is from me, inasmuch as I did not give her to Shelah mu son," and he was not intimate with her anumore.

Tamar

39

<sup>27</sup> And it came to pass at the time she gave birth that behold! There were twins in her womb. Bears 28 And it happened that as she gave birth, one put out a hand; the midwife took a crimson thread and tied it on his hand saying, "This one emerged first!" 29 And it was, as he drew back his hand. that behold! his brother emerged. And she said, "With what strength you asserted yourself!" And he called his name Perez. 30 Afterwards his brother on whose hand was the crimson thread came out: and he called his name Zerah.

<sup>1</sup>And Joseph had been brought down to Egypt. Potiphar, a courtier of Pharaoh, the Chamberlain of the Butchers, a prominent Egyptian, purchased him from the Ishmaelites

quish. Tamar now confronted Judah with that same expression, and its impact registered solidly upon him (Sotah 10b).

26. צרכה ממני - She is right: it is from me. The translation follows Rashi. Judah's response testifies to his moral intearity. Though his public admission surely subjected him to the jibes of the populace, he did not he sitate to admit that he was the father. Nor did he pretend to pardon Tamar by showing her clemency, thereby protecting his dignity. He thought, "It is better for me to be ashamed in this transient world than to be ashamed before my righteous fathers in the World to Come . . ." (Targum Yonasan).

Alternatively, Rashi cites a Midrash that a Heavenly Voice called out, It is from Me, i.e., that God proclaimed that He had intervened to bring the two together.

Ramban and Rashbam render that Judah called out, "She is more righteous than I!"

### 27-30. Tamar bears twins.

28. וְתְּקְשׁר — And tied . . ., in order to identify him as the firstborn (Sfomo).

29. That Perez pushed ahead was part of the Divine plan. Zerah desired to emerge first but God declared: "Messiah is destined to descend from Perez; is it right, then, that Zerah should emerge first? Let Zerah return to his mother's womb. and Perez shall be born first!" (Aggadas Bereishis).

Kabbalistically, the names Perez and Zerah have great mystical significance, Zerah, literally shining or brightness. alludes to the sun, which is a source of constant light. Perez, on the other hand, means breach, alluding to the moon, whose light is sometimes whole and sometimes breached, as its light wanes and waxes. It would have been logical for the brilliant, constant Zerah to be born first, but God wanted Perez to be the firstborn, to symbolize the Davidic dynasty. which is likened to the moon, because it became diminished and finally disappeared but, like the moon, it will re-emerge and grow to fullness again. Because of this similarity between the Davidic dynasty and the moon, when the Sages sent word that the New Moon had been declared (Rosh Hashanah 25a), they used the message "David King of Israel lives and exists" (Ramban citing Sefer HaBahir).

Judah named the child Perez [meaning strength (Rashi) or: breaking forth (Ramban) because of what the midwife had said (Radak).

**30. זרח** — Zerah (Brightness). In the plain sense, the name alluded to the brightness of the crimson thread (Rashi).

## ⊌§ Joseph in Egypt/Prelude to exile.

The Torah returns to the narrative that it had interrupted with the Judah-Tamar interlude. As noted in 38:1, Judah's degradation was inserted because his role in the sale of Joseph had caused the brothers to demote him from his leadership status. Furthermore, the close proximity of the narratives of Tamar and Potiphar's wife indicates that both women had pure motives, both of them desiring to found families in Israel. Potiphar's wife had foreseen by astrological signs that she was destined to be the ancestress of children by Joseph — but she did not know whether she or her daughter would have the children. [According to tradition, Joseph married her daughter. See Rashi to 41:45] (Rashi).

Joseph's descent into Egypt was the prelude to the exile foretold to Abraham at the Covenant Between the Parts [15:13]. The phrase Joseph had been brought down to Equpt (v. 1) has the deeper implication that Joseph brought down his father and the tribal ancestors to Egypt (Tanchuma Yashan). That is, God engineered Joseph's descent to Egypt and his elevation there to the position of viceroy in order to prepare an honorable way to implement His decree that Jacob and his family be exiled. [See comment after 37:28, Why were the brothers . . . | According to Hadar Zekeinim, the Divine Presence, as it were, descended with Joseph.

1-6. Joseph's success as a slave. The brothers had done their work, convinced that Joseph's dreams of kingship

אשר הורדהו שמה: ויהי יהוה את־יוֹסף ויהי איש די אחתוהי לתמז: בוהוה מימרא דיי בסעדה דיוסף והוה גבר מצלח והוה ג מצליח ויהי בָּבֵית אַרנַיו הַמִּצְרֵי: וַיַּרָא אַדנַיו כִּי יהוה בבית רבונה מצראה: גוחוא רבונה ר אתו וכל אשר־הוא עשה יהוה מַצְלֵיחַ בְּיַרוֹ: וַיִּמְצֵׁא ארי מימרא דיי בסעדה וכל די הוא עבד יי מצלח בידה: רואשכח יוסף יוֹסף חוַ בּעינִיו וִישרת אֹתוֹ וִיפּקרֹהוּ על־בּיתוֹ וכל־יש־ רחמיו בעינוהי ושמש יתה ומניה על ביתה וכל די אית לה מסר בידה: ה לו נתן בידו: ויהי מאו הפקיד אתו בְּבֵיתוֹ וְעַל בַּל־אַשֵׁר הוהוה מעדו דמני יתה בביתה ועל כל יש־לוֹ ויברך יהוה אַת־בֵּית הַמְּצְרֵי בְּגַלַל יוֹסֵף וַיָּהִיי די אית לה ובריך יי ית בית מצראה בְּדִיל יוֹסֵף נַהַנָה בַּרַבְּתַא דִייַ בְּכַל דִּי . ברכת יהוה בכל־אשר יש־לו בבית ובשדה: ויעזב כל־ אית לה בביתא ובחקלא: וושבק כל די אשר-לוֹ בּיד יוֹסף ולא־יַדַע אַתוֹ מָאוּמַה כֵּי אַם־הַלֶּחֶם לה בידא דיוסף ולא ידע עמה מדעם אַלַהן לַחַמַא דִּי הוּא אַכַל וַהַנָה יוֹסף י אשר־הוא אוכל וַיָהֵי יוֹסֶׁף יָפָה־תַאַר וִיפָה מַרָאָה: וַיִּהִי שַפּיר בָּריוא ויאי בחזוא: והוה בּתר אחר הדברים האלה ותשא אשת־אדניו את־עיניה פתגמיא האלין וזקפת אתת דבונה ית עינהא ליוסף ואמרת שכוב עמי: אל־יוסף ותאמר שכבה עמי: וַימאָן ו וַיֹּאמֶר אַל־אַשֶׁת ַ חַ הוסריב ואמר לות אתת רבונה הא אדניו הו אדני לא־ידַע אָתֵי מַה־בַּבַּיִת וְכָל אֲשֶׁר־יֵשׁ־ רַבּוֹנָי לַא יַדַע עַמִּי מַא דְבָבֵיתַא וָכֹל דִּי אית לה מסר בידי: טלית רב בביתא ּ לְוֹ נָתַן בִּיָרֵי: אֵינֵנוּ גָרׁוֹל בַּבַּיִת הַוֵּהֹ מִמֵּנִיּ וֹלִא־חַשַּׁר הדין מני ולא מנע מני מדעם אלהו ממני מאומה כּי אָם־אוֹתַרְ בַּאַשֵּׁר אַתִּ־אָשָׁתוּ וָאֵירְ יתיה בדיל את אתתה ואכדין אעבד בישתא רבתא הדא ואחוב קדם יי: אַעשָּׁה הַרַעָה הַגָּדלָה הַוֹּאת וַחַטַאתִי לֵאלהֵים: וַיָּהִי -יוהוה כד מלילת עם יוסף יום יום בָּדַבָּרָה אֱל־יוֹסֵף יָוֹם ו יָוֹם וַלְא־שַׁמַע אליה לשכב ולא קביל מנה למשכב לותה למהוי עמַה: אַנהַנָה בִּיוֹמָא הַדִין ועַל א אצלה להיות עמה: ויהי כהיום הוה ויבא הביתה לביתא למבדק בכתבי חשבנה ולית לעשות מלאכתו ואין איש מאַנשי הַבַּיָת שַם בַבַּיָת: אַנַשׁ מאַנַשִּׁי בַיתַא תַּמַן בַּבַיתַא:

י לאלהים. בני נח נלטוו על העריות (סנהדרין נו.): (י) לשכב אצלה. אפי' בלא תשמים (ב"ר פזו): להיות עמה. לעוה"ב (שכ; סוטה ג:): (יא) ויהי בהיום הזה. כלומר ויהי כאשר הגיע יום מיוחד, יום לחוק, יום איד שלהם שהלכו כולם לבית ע"ז, אמרה אין לי יום הגון להזקק ליוסף כהיום הזה. אמרה להם חולה אני ואיני יכולה לילך (סוטה לו:; ב"ר שם ז): לעשות מלאכתו. רב ושמואל, חד אמר מלאכתו ממש, וחד אמר לעשות לרכיו עמה, אלא שנראים לו דמות דיוקנו של אביו וכו' כדאי' במס'

רש"י (ג) כי ה' אתו. שם שמים שגור בפיו (תנחומת ח): (ד) וכל יש לו. הרי לשון קלר כי מסר תשר. של לו. הרי לשון קלר כי מסר תשר: (ו) ולא ידע אתו מאומה. לת היה נותן לבו לכלום: כי אם הלחם. כי הית תשרו הלת שבר בלשון נקייה (ב"ר פוזו): ויהי יוסף יפה תאר. כיון שרתה כי שלתו מושל החתיל תוכל ושוחה ומסלסל בשערו. תמר הקב"ה תביך מתתבל ותתה כי מסלסל בשערך, תני מגרה בך תת הדוב. מיד: (ז) ותשא אשת ארוניו וגרי, כל מקום שנת שלת סמוך (כ"ר מד:ה; מנחומת ת; ב"ר פו גרד): (ש) וחטאתי ו

777777

could never be fulfilled. But wherever he went, he ruled. As a slave of Potiphar, he was put in charge of the household; as a disgraced prisoner, he was placed in charge of the prison; as a despised Hebrew, he was rushed to interpret Pharaoh's dreams and made viceroy of all Egypt — and provider to all the surrounding countries — and his own Egyptian subjects came to him, abjectly pleading for the privilege of buying food. And finally, his entire family bowed to him. What, indeed, would become of his dreams!

2. יְיְהִי בְּבֵית אֲדְנָיו — And he remained in the house of his . . . master. God intervened to have Joseph work in the house, unlike most slaves who are assigned to hard labor in the fields (Abarbanel). That he worked at home near Potiphar and his wife enabled Joseph's talents to be noticed and rewarded (Ibn Caspi).

— Egyptian. That Potiphar was Egyptian is obvious, since he was an official in Pharaoh's court, yet the Torah

mentions his nationality three times in this passage [vs. 1,2,5]; apparently this fact has special significance to the narrative. The Egyptian elite held all Canaanites in contempt and had a particular antipathy for the moral code of the Abrahamitic family. That Joseph succeeded in such an antagonistic setting, therefore, is all the more noteworthy (R' Hirsch). Given this fact, it is clear that he could not have been promoted unless, as this verse states, HASHEM was with Joseph.

- 4. Perceiving that Joseph was Divinely assisted, Potiphar took a special liking to him. First he made him his personal attendant, and afterwards appointed him over the household.
- 5. בְּבְּיֵת וּבְשֶּׁדֶה In the house and in the field. Potiphar's affairs prospered wherever Joseph was. If Joseph was in the fields, they flourished; and if he was at home, the domestic matters did well. But the areas where he was absent did

Prelude to Exile

Joseph in who had brought him down there. <sup>2</sup> HASHEM was with Joseph, and he became a successful man: and he remained in the house of his Equptian master. <sup>3</sup> His master perceived that HASHEM was with him, and whatever he did HASHEM made succeed through him. 4 Joseph found favor in his eues, and he attended him; he appointed him over his household, and whatever he had he placed in his custodu.

<sup>5</sup> And it happened, that from the time he appointed him in his house and over whatever he had, HASHEM blessed the Egyptian's house on Joseph's account, so that HASHEM's blessing was in whatever he owned, in the house and in the field. 6 He left all that he had in Joseph's custodu and with him present he concerned himself with nothing except for the bread he ate. Now Joseph was handsome of form and handsome of appearance.

Potiphar's Joseph

- <sup>7</sup> After these things, his master's wife cast her eyes upon Joseph and she said. "Lie with me." Wife 8 But he adamantly refused; he said to his master's wife, "Look — with me here, my master concerns himself about nothing in the house, and whatever he has he placed in my custody. 9 There is no one greater in this house than I, and he has denied me nothing but you, since you are his wife; how then can I perpetrate this great evil and have sinned against God!"
  - 10 And so it was just as she coaxed Joseph day after day, so he would not listen to her to lie beside her, to be with her. 11 Then there was an opportune day when he entered the house to do his work — no man of the household staff being there in the house —

poorly, proving to Potiphar that Joseph was responsible for the blessings (Tanchuma).

- 6. בי אם־הלחם Except for the bread. This is a delicate expression; bread here refers to his wife (Rashi). The sense is that Potiphar unquestioningly entrusted to Joseph everything except for his own wife. Tur interprets the word literally: Potiphar trusted Joseph so completely that the only thing he concerned himself with was his personal menu, the bread he ate.
- 7-20. Potiphar's wife slanders Joseph. Joseph spent a year in Potiphar's service (Seder Olam). As verse 6 states. Joseph was exceedingly handsome, which, in the plain sense, sets the stage for the lust of Potiphar's wife (Ramban). but, as Rashi notes from the Midrash, once he became a success in his master's home, Joseph became preoccupied with his appearance and began to curl his hair. God said, "Your father is mourning and you curl your hair! I will incite the bear [Potiphar's wife] against you."
- 8-9. וימאן But he adamantly refused. The adverb adamantly is suggested by the staccato and emphatic Masoretic cantillation of this word: the shalsheles, followed by a psik (disjunction), both of which set off the word and enhance the absoluteness of its implication. It indicates that Joseph's refusal was constant, categorical, and definitive. He repulsed her with absolute firmness. Haamek Davar notes that the Torah gives no reasons for his rejection; his sense of right and wrong was so clear that he did not even consider her pleadings. To her, however, he gave an explanation, trying to convince her to stop pestering him.

It was important to him that she not be angry, because he knew full well that she could cause him great harm, so he tried to make her understand in terms that she could comprehend why he could not please her. It would have been useless to speak to an Egyptian noblewoman of Jewish religious scruples, so he explained that he must be loyal and

- grateful to the master who employed him, trusted him, and treated him kindly. Only then could he add, almost as an afterthought, that he will have sinned against God, i.e., apart from wronging your husband. I would also be sinning against God (Mizrachi).
- 10. ברברה אל־יוסף As she coaxed llit., spoke tol Joseph. She tried to entice him in every way possible: with words; by varying her dress; by threats of imprisonment, humiliation and physical harm; and by offering him huge sums of money (Yoma 35b).
- 11. ויהי בהיום הזה Then there was an opportune day [lit... and it was like this day |. It was an important day - a festival when everyone went to their temple, but Potiphar's wife pleaded illness and stayed home. She reasoned, "I will never have such an opportunity to seduce Joseph בהיום הוה, as this

To do his work. According to one view in the Talmud (Sotah 36b), Joseph's resistance had cracked, and the work he came to do was to yield to her advances. But then, the visage of his father appeared to him, saying that if he consorted with her, his name would not be worthy to appear with those of his brothers on the Kohen Gadol's Breastplate. When Joseph heard that he would be forfeiting his standing as a building block of the Jewish people, he strengthened his resolve and resisted her importunities.

As noted in the commentary to 37:3, the faces of Jacob and Joseph reflected the holiness of their joint calling, and it was Joseph's destiny to succeed Jacob as the leader of Israel. If so, this would explain why Joseph saw Jacob's face at this crucial moment when his spiritual greatness hung in the balance. His father's face reminded him of what he was supposed to be. Joseph had richly earned this spiritual intervention by virtue of his allegiance to the ideals of Israel, even in slavery. When he saw Jacob's face, he realized that he could not destroy himself by acceding to Potiphar's wife.

יב וַאַחַדתַה בַּלְבוּשה למימר שכוּב עמי ושבקה ללבושה בידה וערק ונפק לשוקא: יגנהוה כד חות ארי שבקה ללבושה בידה וערק לשוקא: ידוקרת לאנשי ביתה ואמרת להון למימר חזו איתי לנא גַברא עבראה לחַיַּכָא בָנָא על לוחי למשכב עמי וקרית בקלא רבא: טו והוה כד שמע ארי ארימית קלי וקרית ושבקה ללבושה לותי וערק ונפק לשוקא: מו ואחתתה ללבושה לותה עד על רבונה לביתה: יומלילת עמה כפתגמיא האלין למימר על לותי עבדא עבראה די איתיתא לנא לחיכא בי: יחוהוה כַד אַרימית קלי וקרית ושבקה ללבושה לותי נערק לשוקא: יטוהוה כד שמע רבונה ית פתגמי אתתה די מלילת עמה למימר כָּפָתגַמַיַּא הַאָלֵין עַבָּד לִי עַבַדָּך וּתְקַף רגוה: כונסיב רבונה דיוסף יתה ומניה לבית אַסירי אַתר די אַסירי מַלכָּא אסירין וַהַוה תַמּן בּבית אַסירִי: כּא וַהַוה מימרא דיי בסעדה דיוסף ונגד לה חַסְרָא וִיהַבֶּה לְרָחַמִין בְּעִינֵי רַב בּית אסירי: בבומני רב בית אסירי בידא דיוסף ית כל אסיריא די בבית אסירי ונת כל די עבדין תמן במימרה הנה מָתַעַבַר: בּגַלַית רֶב בַּית אַסִירֵי חַזֵי יַת בַּל סַרחַן בִּירָהּ בָּדִי מִימַרָא דִייַ בסעדה ודי הוא עבר יי מצלח: אנהנה בַּתַר פִּתגַמַיַא הַאָלֵין סְרַחוּ שַקּיַא מַלְכַּא דִמִצְרַיִם וְנַחָתוֹמֵי לְרַבּוֹנֵיהוֹן לְמַלְכָּא דִמִצְרָיִם: כּוּרָגַו פַּרִעה עַל

יַב וַתַּתִפְּשֵׂחוּ בִּבִגְדֵוֹ לֵאמִר שִׁכְבֵה עִמֵּי וַיַּעַוֹב בִּגִדוֹ בִּיַדְה י, וינס ויצא החוצה: ויהי בראותה בי־עוב בּגדו בּיַדָה יר וינס החוצה: וַתִּקָרָא לְאַנְשֵׁי בִיתָה וַתִּאמֵר לָהֵם לֵאמֹר ראו הביא לנו איש עברי לצחק בנו בַּא אֶלֵי לִשְׁכֵּב ט עמי ואקרא בקול גדול: וַיָהַי כָשַמְעוֹ בֵּי־הַרִימִתִי קוֹלֵי יו ואקרא ויעזב בַּגַרוֹ אָצַלִי וַיַּנַס וַיָּצֵא הַחִוּצָה: וַתַּנַּח ייַ ּ בָּגְדָוֹ אֶצְלֶה עַד־בָּוֹא אֲדֹנָיו אֶל־בֵּיתוֹ: וַתִּדַבֵּר אֵלַיוֹ - בִּגְדָוֹ אֶצְלֶה בדברים האלה לאמר בַּא אַלַּי הַעַבֵּד הַעִבְרֵי אַשֶּר־ <sub>ייי</sub> הָבֵאתַ לַנוּ לְצַחֶק בֵּי: וַיִּהִי כַּהַרִימִי קוֹלִי וַאֶקָרָא וַיַּעַזְב ים בגדו אצלי וינס החוצה: ויַהיֹ כִשְׁמֹעַ אַדנַיו אַת־דְּבָרֵי אשתו אשר דברה אליו לאמר כַּדְבַרִים הַאֶּלֵה עַשַה ב לִי עַבַדֶּךְ וַיָּחַר אַפַּוֹ: וַיָּקָח אָדֹנֵי יוֹטַף אֹתוֹ וַיִּתְנֵּהוֹ אֵל־ בֵּית הַפֹּהַר מָלָּוֹם אֲשֶׁר־°אסורִי הַמֵּלֵךְ אַסוּרֵים וַיִהִי־ בא שֶׁם בָּבֵית הַסְּהַר: וַיָהֵי יהוה אֶת־יוֹסֵׁף וַיֵּט אַלַיו חַסֵּד בַּ נַיּתַן חָבּוֹ בָּעֵינֵי שַר בֵּית־הַסְּהַר: נַיָּתֵּן שַר בֵּית־הַסְּהַר' בְּיַד־יוֹמַף אֲת כָּל־הָאֲסִירִם אֲשֶׁר בִּבִית הַסְּהַר וָאֵת כַּל־ ר בַּית־הַפּּׁהַר עִשִּׁים שָׁם הָוּא הָיָה עֹשֵׁה: אֵין ו שֵׁר בֵּית־הַפּּׁהַר בָּית־הַפּּׁהַר בָּי ראה את־כּל־מאוּמה בַּיַרוֹ בַּאַשֵּר יהוה אַתּוֹ וַאַשֵּר־ הוא עשה יהוה מַצְלֵיחַ:

משביעי אַ נַיְהִי אַחַר' הַדְּבָרִים הָאֵׁלֶּה חָטְאָוּ מַשְׁקָּה מֶלֶּךְ־מִצְּרַיִם בּ וְהָאֹפֶה לַאֲדְנִיהֶם לְמֵלֶךְ מִצְרֵיִם: וַיִּקְצָף פַּרְעֹה עַל

רס"י

(כתובות יז.; ברכ"ח): (בב) הוא היה עשה. כתרגומו, במימריה הוה מתעביד:

(בג) באשר ה' אתו. כשכיל שה' אמו (מרגום יונקן): (א) אחר הרברים

האלה. לפי שהרגילה אותה ארורה את הלדיק בפי כלם לדבר בו בגנותו, הביא להם

הקב"ה סורתנס של אלו שיפנו אליהם ולא אליו (ב"ר פת:א), ועוד שתבוא הרוותה

ללדיק על ידיהם (שם ג; ברב"ת; פס"ז): חטאו. זה נמלא זבוב בפיילי פועירין שלו, וזה

נמלא לרור בגלוסקין שלו (ב"ר פת:ב): והאופה. את פת המלך, ואין לשון אפייה

סיטה (שס; כ"ר שס; הנחומה מדט): (יר) ראו הביא לגו. ה"ז לשון קלרה, הכיה לנו לנו כ"ר שס; כ"ר שס; הניה לנו ה"ז לשון קלרה, הכיה לנו ניל פירש מי הכיהו, ועל כעלה הומרה כן: עברי. מעבר הנהר, מכי עבר (ע" כ"ר מכיח): (טז) ארניו. של יוסף: (יז) כא אלי. לצחק בי, העבר העברי אשר הבאת לגו: (יט) ויהי כשמוע אדניו וגו׳. כשעת חשמיש המרה לו כן. וההו שהמרה בדברים האלה עשה לי עברך, עניני חשמיש כחלה (כ"ר פזמן): בא) ויט אליו חסד. שהיה מקוכל לכל רוחיו, לשון כלה נאה ותסודה שכמשכה (ב"ר מיא):

12-13. אַנְיְרֵב בְּנְרִוּ בְּנְרִוּ בְּנְרִוּ בְּנְרוּ בְּנְרִוּ בְּנְרוּ בּנְרוּ בּנִרוּ בּנְרוּ בּנִרוּ בּנִרוּ בּנִרוּ בּנִרוּ בּנִרוּ בּנִרוּ בּנִרוּ בּנִרוּ שׁנִי שׁנוּ טוּנוּ out of courtesy to his master's wife, he slipped out of it and left it in her hand (Ramban). This became Joseph's undoing, for she used the garment as evidence against him. When she saw that he had left his garment and fled, she was afraid that he might expose her to the household or to her husband. Anticipating this, she hurried to them first and made a scene, accusing Joseph of having removed his garment to violate her, "but when he saw that I screamed he fled in confusion" (Ramban).

14. הַבִּיא לַנוּ אִישׁ עִבְּרִי — He brought us a Hebrew man. She

played on the prejudices of her fellow Egyptians, who abhorred the Hebrews and would not even eat with them [see 43:32]. Ordinarily, therefore, the Hebrews would never be brought into the house. Potiphar's wife charged that for her husband to have made an exception of this Hebrew slave and even to have appointed him to a position of trust was an affront to them. "No wonder the slave took advantage of it and tried to exploit his position and trifle with our sensibilities!" (Ramban).

19. בְּדְבְּרִים הָאַלֶּה — Things like these. To infuriate Potiphar, she described the sort of intimate conduct of which she accused Joseph (see Rashi).

<sup>12</sup> that she caught hold of him by his garment, saying, "Lie with me!" But he left his garment in her hand, and he fled, and went outside.

<sup>13</sup> When she saw that he had left his garment in her hand and fled outside, <sup>14</sup> she called out to the men of her household and spoke to them saying, "Look! He brought us a Hebrew man to sport with us! He came to lie with me but I called out with a loud scream. <sup>15</sup> And when he heard that I raised my voice and screamed, he left his garment beside me, fled, and went outside!"

<sup>16</sup> She kept his garment beside her until his master came home. <sup>17</sup> Then she told him a similar account saying, "The Hebrew slave whom you brought to us came to me to sport with me. <sup>18</sup> But it happened that when I raised my voice and screamed, he left his garment beside me, and ran outside."

<sup>19</sup> And it was, when his master heard his wife's words which she spoke to him, saying, "Your slave did things like these to me," his anger flared up. <sup>20</sup> Then Joseph's master took him and placed him in the prison — the place where the king's prisoners were confined — and he remained there in prison.

<sup>21</sup> Hashem was with Joseph, and He endowed him with charisma, and He put his favor in the eyes of the prison warden. <sup>22</sup> The prison warden placed all inmates of the prison in Joseph's custody, and everything that was done there, he would accomplish. <sup>23</sup> The prison warden did not scrutinize anything that was in his charge inasmuch as Hashem was with him; and whatever he did Hashem made successful.

40 And it happened after these things that the cupbearer of the king of Egypt and the baker transgressed against their master, against the king of Egypt. <sup>2</sup> Pharaoh was enraged at

ואַה א הייית — His anger flared up. By the standards of Egyptian society, Potiphar should have had Joseph killed. That he did not was because of his affection for Joseph; because God protected Joseph; or because — knowing Joseph's righteousness — he doubted his wife's story (Ibn Ezra; Ramban). According to the Yalkut, Potiphar's daughter Asenath swore to him that Joseph was innocent and told him what really happened. In this merit, she was eventually privileged to marry Joseph [see 41:50].

20. אַרני יוסף אַרני יוסף אַרני ווּסף אַרני יוסף אור — Then Joseph's master took him. Potiphar personally escorted Joseph to the prison, a display of his high esteem for the young Hebrew (Abarbanel), and an indication that he did not believe his wife's charge. He explained to Joseph that unless he punished him, people would say that his wife was routinely unfaithful and that Potiphar ignored her behavior — and he might not even be the father of their children (Midrash, Yefeh Toar).

God decreed that Joseph be imprisoned for ten years: one year for each of the ten brothers whom he had slandered to Jacob [37:2]. Later, two more years were added in punishment for placing his trust in the Chamberlain of the Cupbearers, instead of in God alone [40:14, 41:1] (Seder Olam; Tanchuma).

By presenting in detail the revolting injustice that resulted from a slanderer's malicious charge, the Torah portends the destiny that would befall Israel frequently in its history. As for Joseph — he accepted this misfortune as calmly and with the same unwavering faith in God as he had his ordeal at the hands of his brothers. Even during his imprisonment, his conduct inspired trust and won him honor. In prison, as in Potiphar's home, he rose to authority. Joseph's reaction is

an inspiration to all future generations who would be unjustly afflicted (R' Munk).

21-23. Prisoner becomes master. Normally, prisoners are the dredges of society, and those accused of a crime like that attributed to Joseph are among the most degraded. But Joseph was admired by everyone, his prison warden and his fellow prisoners alike. Realizing that Joseph was innocent, that Hashem was with him, and that Hashem made him succeed in everything he undertook, the warden put Joseph in charge of the prison and never demanded an accounting of him, nor did he quard him (Targum Yonasan).

**4**0

### વ્બ્ફે Joseph interprets dreams in prison.

Because Potiphar's accursed wife had made Joseph the subject of general gossip, God now arranged for a new scandal: He caused two of Pharaoh's officials to be thrown into prison so that the capital would be abuzz with their offenses and attention would be diverted away from Joseph. God's other purpose was to make those chamberlains the instruments of Joseph's relief and ultimate elevation to a high position (Rashi). This took place after Joseph had been in prison for nine years; apparently, he was still on the mind of Egypt's high society even after all those years, so admired had he been and so provocative the scandal concocted by Potiphar's wife.

1. יְּהָאשֶׁה וּהַאשֶּׁה ... and the baker transgressed. In the case of the cupbearer, a fly was found in Pharaoh's goblet of wine, while in the case of the baker, a pebble was discovered in the king's bread (Rashi from Midrash).

תריו רברבנוהי על רב שקי ועל רב נחתומי: גויהב יתהוז במטרא בית רב קטוליא לבית אסירי אתר די יוסף אסיר תמז: - ומני רב קטוליא ית יוסף עמהון ושמש יתהון והוו יומין במטרא: הוחלמו חלמא תרויהוו גבר חלמה בליליא חד גבר כפושרן חלמה שקיא ונחתומי די למלכא דמצרים די אסירין בבית אסירי: וואתא לותהון יוסף בצפרא וחזא יתהון והא אנון נסיסין: וּשְאַל יַת רַבַּרבֵי פַרעה די עמַה. במטרת בית רבונה למימר מא דין אפיכון בישין יומא דין: הואמרו לה חַלְמֵא חַלֵמנָא וּפַשַר לֵית לה ואמר לָהוֹן יוֹסֵף הַלָּא מִן קַדֶם יִיַ פּוּשְׁרַן חלמיַא אשתעוּ כען לי: טואשתעי רב שקי יַת חַלְמַהּ לִיוֹסַף וַאַמַר לַהּ בְּחַלְמִי והא גופנא קדמי: יובגופנא תלתא שבשין והיא כד אפרחת אפקת לבלבין ואַניצַת נץ בּשילוּ אַתְכּלַתָהָא ענָבין: יא וַכַּסַא דַפַּרעה בִּידִי וּנָסֵיבִית יַת עַנְבַיַא יּא ועצרית יתהון על כּסא דפרעה ויהבית ית כּסא על ידא דפרעה: יבּוַאָמֵר לה יוֹסֶף דֵּין פַּשָּׁרַנָה תַּלַתַא שָׁבַשִּׁין תַּלַתַא יומין אַנּוּן: יִ בָּסוֹף תַּלֶתַא יוֹמִין יָדְכַּר פַרעה יַת רַישַׁך וִיתֵיבנַך עַל שִׁמּוּשַׁךְ ותתו כּסא דפרעה בּירַה בָּהַלְכָתַא קַרְמָאָה דִּי הַנֵיתַא מַשְׁקֵי לַה: ידּ אֵלַהו תַּדְכָּרְנַנִי עִמַּךְ כַּד יֵיטַב לַךְּ וְתַעְבֵּד פען עמי טיבו ותדבר עלי קדם פַרעה ותַפָּקנַנִי מון בֵּית אַסִירַא הַרֵין:

, שני סריסיו על שַר הַמַּשִׁלִּים וְעַל שַר הָאוֹפִים: וַיִּהֵּן אֹתָׁם בִּמִשָּׁמֵׁר בַּית שַּׁר הַטַּבָּחָים אֶל־בִּית הַסְּהַר מְלְּוֹם ר אָשָר יוֹסֵף אָסִוּר שָם: וַנִּפָּקְּר שַר הַטַּבָּחִים אֵת־יוֹסֵף ה אָתַם וַיִּשַׁרֶת אֹתַם וַיִּהִיוּ יַמֵּים בִּמִשְׁמֵר: וַיַּחַלִמוּ חֵלום שניהם איש חלמו בּלֵילָה אָחַד אִישׁ כִּפְתְרוֹן חַלֹמוֹ המשקה והאפה אשר למלך מצרים אשר אסורים ו בבית הַסְהַר: וַיַּבָא אֱלֵיהָם יוֹסֵף בַּבְּקֵר וַיַּרָא אֹתָם וְהַנָּם י זעפים: וישאַל אַת־סָריםֵי פַרְעה אָשֶׁר אַתוּ בִמִשְׁמֵר רַעִים הַיִּוֹם: וַיָּאמָרוּ אֱדָּוּעַ פָּנֵיכֵם רַעִים הַיָּוֹם: וַיָּאמָרְוּ אֶלָּיוּ 🗖 בּית אַדנִיו לַאמֹר מַדֵּוּעַ פָּנֵיכֵם רַעִים חלום חַלַמנו ופתר אין אתו ניאמר אַלְהֶם יוֹסֶף הַלְּוֹא ש לאלהים פתרנים סַפַּרוּ־נָא לֵי: וַיִּסַפֵּר שַר־הַמַּשְקַים אֶת־חֶלמֶוֹ לְיוֹסֵף וַיְּאמֶר לוֹ בַּחֲלוֹמִי וִהְנֵה־גֵפֵן לִפַּנֵי: וּבַגַפַן שָׁלשָה שַרִיגִם וְהָוֹא כִפֹרַחַת עַלְתַה נְצַּהּ אַ הַבשַילוּ אַשְבַּלֹתֵיהַ עַנְבֵים: וְכוֹס פַּרְעָה בְּיַדִי וַאָקַח אַ אֶת־הַעַנַבִים וַאֶשָּחַט אֹתַם אֵל־כִּוֹס פַּרִעֹה וַאֲתָּן אֵת־ יַב הַבָּוֹס עַל־בַּף פַּרִעָה: וַיָּאמֵר לוֹ יוֹסֵׁף זֶה פִּתִרנִו שְלֹשֵׁת יַּ יג השרגים שלשת ימים הם: בַּעוֹד ו שַלשת יַמִּים יַשָּא פַרעה אַת־ראשָׁר וַהַשִּיבָרְ עַל־כַּנַּךְ וְנַתַתַּ כִּוֹס־ יַבְּרַעהֹ בִּיַדוֹ כַּמִּשְׁפָּטֹ הָרָאשׁוֹן אֲשֶׁר הָיֻיתָ מַשְׁקַהוּ: כְּי אָם־זָכַרַתַּנִי אָתָּךָּ כַּאֲשָׁר יִיטַב לֶּךְ וַעֲשֵיתַ־נַּא עַמַּדֵי חַסֶר וָהָוַכַּרְתַּנִי אֱל־פַּרְעָה וְהִוֹצֵאתַנִי מִן־הַבַּיִת הַוָּה:

, וכמו ממדר, השפני"ר כלע"ז, והחר כך הכשילו. והיה כד הפרחת הפיקת לכלבין, מרשו ממדר, השפני"ר כלע"ז, והחר כך הכשילו. והיה כד הפרחת הפיקת לכלבין, מד כהן תרגום של פורחת. כן גדול מפרת, כדכתיב וכוסר גומל יהיה נלה (ישטיה ימ:ה), וכתיב ויולה פרח והדר וילן נין (במדבר יז:כג): (יא) ואשחט. כתרגומו ופלרית, והרכה יש כלשון משנה: (יב) שלשת ימים הם. סימן הם לך לשלשת ימים, ויש מדרש הדרה הרכה (כ"ר פת:ה, חולין לכ.): (יג) ישא פרעה את ראשך. לשון חשבון, כשיפקוד שהר עבדיו לשרת לפניו בסטודה ימנה הותך את ראשך. לשון חשבון, כשיפקוד שהר עבדיו לשרת לפניו בסטודה ימנה הותך עמהם: בגך. בסים שלך ומושבך: (יד) בי אם זברתגי אתך. השר הם זכרתני התך, מאחר שייטב לך כפתרוני: ועשית גא עמדי חסד. הין נה אלה ל" בקשה התך, מאחר שייטב לך כפתרוני: ועשית גא עמדי חסד. הין נה אלה ל" בקשה

אלא כפת. וכלמ"ז פישטו"ר: (ד) ויפקד שר הטבחים את יוסף. להיוח אתם:
יהיו ימים במשמר. שנים עשר חדש (פס"ז; עי' כתובות נז:): (ה) ויחלמו
חלום שניהם. ויחלמו שניהם חלום זהו פשוטו. ומדרשו כל אחד חלם חלום שניהם
שחלם שת חלומו ופתרון חבירו (ב"ר פח:ד). זזה שנאמר וירא שר האופים כי עוב
פתר (ברכות נה:): איש בפתרון חלומו. כל אחד חלם חלום הדומה לפתרון
המחיד לבא עליהם: (ו) זועפים. עלבים כמו כר וזשף (מלכים א כ:ד) זעף ה' אשא
(מיכה ז:ע): (ו) שדיגב. זמורות ארוכות שקורין וידי"ן: והיא בפרחת. דומה
לפורחת. והיא כפורחת. במה לי כחלומי כאילו היא פורחת. ואחר הפרח עלתה נלה

The cupbearer's offense was less serious than the baker's, since a fly could have flown into the wine at any time, and presumably was not in the goblet when the cupbearer originally prepared and served it. That is why the cupbearer was restored to his position (v. 21). The baker, however, was guilty of negligence since a pebble must have been in the dough or oven all along (Mizrachi; Gur Aryeh). Furthermore, the presence of a pebble was a more serious offense since it could have choked Pharaoh, whereas a dead fly, while repulsive, is harmless (Radak).

- 3. בְּמְשְׁמֵּר In the ward, i.e., a place where they could be kept under guard (Ibn Ezra), pending a decision on their sentence (Bereishis Rabbasi). They remained in the prison for a year (Rashi, v. 3).
- 4. Divine Providence was on display. As a token of regard for his fallen colleagues, Potiphar, the custodian of the prison, assigned Joseph to serve them. This personal contact between the maligned Hebrew slave and the erstwhile royal chamberlains enabled Joseph to learn about the workings of the court and eventually brought him to the attention of

The
Cupbearer
and the
Baker:
Their
Dreams
and
Joseph's
Interpretations

The his two courtiers, the Chamberlain of the Cupbearers and the Chamberlain of the Bakers. <sup>3</sup> And arer he placed them in the ward of the house of the Chamberlain of the Butchers, into the prison, the life place where Joseph was confined. <sup>4</sup> The Chamberlain of the Butchers appointed Joseph to be heir with them, and he attended them and they remained in the ward for a period of days.

- <sup>5</sup> The two of them dreamt a dream, each one had his dream on the same night, each one according to the interpretation of his dream the cupbearer and the baker of the king of Egypt who were confined in the prison.
- <sup>6</sup> Joseph came to them in the morning. He saw them and behold! they were aggrieved.
- <sup>7</sup> And he asked Pharaoh's courtiers who were with him in the ward of his master's house, saying, "Why do you appear downcast today?" <sup>8</sup> And they said to him, "We dreamt a dream, but there is no interpreter for it." So Joseph said to them, "Do not interpretations belong to God? Relate it to me, if you please."
- <sup>9</sup> Then the Chamberlain of the Cupbearers recounted his dream to Joseph and said to him, "In my dream behold! there was a grapevine in front of me! <sup>10</sup> On the grapevine were three tendrils; and it was as though it budded its blossoms bloomed and its clusters ripened into grapes. <sup>11</sup> And Pharaoh's cup was in my hand and I took the grapes, pressed them into Pharaoh's cup, and I placed the cup on Pharaoh's palm."
- <sup>12</sup> Joseph said to him, "This is its interpretation: The three tendrils are three days. <sup>13</sup> In another three days Pharaoh will lift up your head and will restore you to your post, and you will place Pharaoh's cup in his hand as was the former practice when you were his cupbearer. <sup>14</sup> If only you would think of me with yourself when he benefits you, and you will do me a kindness, if you please, and mention me to Pharaoh, then you would get me out of this building.

Pharaoh himself (Abarbanel).

- 5-19. The dreams of the chamberlains and Joseph's interpretations.
- 5. איש בְּפְּתְרוֹן חֲלֹמוּ Each one according to the interpretation of his dream. The narrative and subject matter of the dream was so consistent with Joseph's later interpretations that when he explained them, the chamberlains realized that he was surely right. According to the Midrash, each one dreamt what would eventually happen to his colleague (but not to himself), so that when each one heard how Joseph interpreted the other one's dream, it was clear that he was right (Rashi).

Ibn Ezra and Radak comment that each dream contained an accurate vision of the future, verifying that it was a true dream — not a fantasy.

הַמְּשְׁקֶּה וְהָאְפֶּה — The cupbearer and the baker. No longer are they called שִׁר, chamberlain. Their incarceration had broken their spirits and they felt like helpless servants, rather than officials (Sfomo).

8. ומתר אין אתו — But there is no interpreter for it, i.e., no one can explain the prophetic portents of the dream. Apparently they had sent for interpreters, or perhaps there were others with them in prison, but none could interpret it. Or the implication of their remark could be: "These dreams are so difficult that no one in the world can interpret them" (Ramban).

Joseph answered that just as God sends the dream, so He grants man the wisdom to interpret it; otherwise, the dream would have been in vain. Therefore relate it to me — perhaps God will give me the wisdom to interpret it (Radak). Man can

interpret a dream only because he is formed in God's image. Consequently, even a despised slave in prison may be God's agent to interpret it (Sfomo).

- 10. שלשה שְּרִיגִּם Three tendrils. Since there are usually many more than three tendrils on a vine, Joseph perceived a special significance in this number (Daas Sofrim). And since the dream showed that the grapes blossomed very rapidly, he understood that the allusion was to three days rather than three months or years (Ramban).
- 13. יְשָא מַּרְעָה אֶת־רְאשֶׁךְ Pharaoh will lift up your head. The idiom lift up your head means to count [cf. Exodus 30:12]. The sense here is that when Pharaoh will assemble his other servants to wait upon him during the meal, he will count you among them (Rashi).
- וְנֵתְתְּ כּוֹט־פַּרְעָה בְּיָרוּ And you will place Pharaoh's cup in his hand. Pharaoh's trust in you will be fully restored. He will take the cup directly from your hand, without demanding that you taste it first (Meshech Chochmah), to make sure it is not poisoned. This indicated that Pharaoh would have complete trust in the cupbearer, and not hold the fly-in-the-wine incident against him.
- 14. יְהְוְבֶּרְתְנִי אֶל־פּרְעָה And mention me to Pharaoh. Your words will carry weight with the king, since you will be an important official (Radak). Your return to prominence in accordance with my interpretation will be so astounding that you will need merely to mention me to Pharaoh to have me freed from prison (Rashbam). Please tell him that I am worthy of serving kings, or ask that I be released to serve you, as I did here in prison (Tur).

מפטיר

טוארי מגנב גנבנא מארעא דעבראי ואף הבא לא עבדית מדעם ארי שויאו יתי בבית אַסירי: שוחוא רב נחתומי ארי יאות פשר ואמר ליוֹסף אף אנא בחלמי והא תלתא סליו דחירו על רישי: יי ובסלא עלאה מכל מיכל פרעה עובד נחתום ועופא אכל יתהוו מו סלא מעלוי רישי: יחואתב יוסף ואמר דיו פשרנה תלתא סליו תלתא יומיו אנוו: יטבסוף תלתא יומיו יעדי פרעה ית דישה מנה ויצלוב יתה על צליבא ויכול עוֹפַא יַת בְּשַּׁרֶך מְנַהְ: כּוָהַוָה בִּיוֹמֵא תליתאה יום בית ולדא דפרעה ועבד משתיא לכל עבדוהי ודכר ית ריש רב שקי וית ריש רב נחתומי בגו עבדוהי: כאואתיב ית רב שקי על שקיותה ויהב יַת כַּסָא עַל יִדָא דְפַרְעה: כּנְוַיַת רָב נחתומי צלב כמא די פשר להון יוסף: בגולא דכיר רב שקי ית יוסף ואנשיה:

יוּ בִּי־גָנָב גָּנַבְתִּי מֵמֶאֶרֶץ הָעִבְרֵים וְגַם־פּהֹ לְא־עָשִׁיתִי יוּ מְאׁוּמָה בִּי־שָׁמִוּ אֹתֶי בַּבְּוֹר: וַיִּרְא שַר־הָאֹפִים בִּי עוֹב יוּ סֵלֵי חֹרָי עַל־רֹאשִׁי: וּבַסֵּל הָעֶלְיוֹן מִכְּל מֵאֲבַל פַּרְעָה יוּ סֵלֵי חֹרָי עַל־רֹאשִׁי: וּבַסֵּל הָעֶלְיוֹן מִכְּל מֵאֲבַל פַּרְעָה מֵץשָׁה אֹפֶּה וְהָעוֹף אֹבֵל אֹתֶם מוְ־הַסֵּל מֵעָל רֹאשִׁי:
יוּ וַיִּעֲן יוֹסֵף וַיִּאמֶר זֶה פִּתְרֹגִוֹ שְׁלֹשֶׁת הַסֵּלִים שְׁלְשֶׁת יָמִים יְעָּא בַּרְעָה אֶת־רְאשְׁךְ מֵעָלֶיךְ:
יוּ הַבְּיוֹם הַשְּלִישִׁי יִוֹם הֻלֶּנֶדְת אֶת־בְּעִיה עָת־בְּעִים וְאָת־רְרָאשׁ מִשְׁתָּה בִּיִּעְם מִשְׁרָה מֵעָלֵיךְ:
בְּעָלְרֹץ בְּנָדְיוֹ וַיִּשָּׁא אֶת־רְרִאשׁ וֹ שַׂר הַמִּשְׁקִים וְאָת־רְרָאשׁ בּּתְרַבְּרִיוֹ וַיְשָׁא אֶת־רְרָאשׁ וֹ שַׂר הַמִּשְׁקִים עַל־בַּרְעַה הַמִּשְׁקִים עָל־בַּרְעָה בַּמְשְׁקִים עָל־בַּרְעֹה וְנִישֶׁר בָּתְרָעְה הָמִיּקְים אָת־רְרָאשׁי יִוֹם הְלָּה עָל־בַּרְיוֹן וַיְשָּׁר הָמִשְׁקִים וְאָת־רְרָאשׁ מִשְׁקִים עָל־בַּרְיוֹ וְנִישֶׁב אֶת־שֵּר הַמִּשְׁקִים עָל־בַּר שַׁר־הַמִּשְׁקִים אָת־רְרָאשׁ בּבְּרִעְה: וְאָת שַׁר־הַמִּשְׁקִים אָת־רְרָאשׁ בּבְּרִיוֹן וְלָא־נָבְר שַר־הַמִּשְׁקִים אָתֹר בָּבְּים שְׁלְישִׁת יִּמְם יִוֹםף: וְלָא־נְר שַׁר־הַמִּשְׁקִים אָתְר בָּבְּעִים וְנָלָה יִנִים וֹחָף: וְלְאֹבְר שִׁרַרְהַמִּים הָּעָּרִם תְּלָב בְיוֹם וְנִבְּב בְּתְרֹים וְּבָּבְים שְׁלְישִׁתְּים תַּלְּתְם בְּלְרִם עַלְּבָּרִיוֹי וְנִעְשִׁר הָּתְּיִם וְנִיבְּם אָּבְּרִים וְנִבְּים בְּעִרְיה הָּיִם הְּבָּיתִים וְנִבּים בּיּבּים בְּעִבּית בְּיִבְּעִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיּבּים בְּיִבְּיִּבְיּים בְּבְּיִים בְּיִבְּים בְּיבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים וְּנִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִּשְׁיִם בְּיִּבְים בְּבִּים בְּבְּיִים וְנִבְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיוֹבְים בְּיִבְּים בְּיוֹבְים בְּיוֹבְים בְּיִבְיּים וְבִּבְים בְּיִבּים בְּיִבּים בְּיבְים בְּיוֹב בְּיוֹים בְּבְּיִי עְוֹב בּיּבְיוֹם בְּבְּבְּיִים בְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹים בְּבְּיתְים בְּיוֹבְּים בְּיוֹבְעִי וְיִבְּיוֹם בְּיוֹם בְּיוֹבְים בְּיוֹם בְּיבְּים בְּיִּים בְּיוֹם בְּיוֹם בְּיבְּים בְּיוֹם בְּיִים בְּיוֹבְים בְּיבְּיוֹם בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹם

אחרים: וישא את ראש וגו'. מנאם עם שאר עבדיו, שהיה מונה המשרקים שיברתו לו בסעודתו, וזכר את אלו בסוכס, כמו שאו את ראש (במדבר אוב) ל' מנין: (בג) ולא זבר שר המשקים. כו כיום (כ"ר פח:ז): וישבחהו. לאחר מכאן. מפני שלה זבר שר המשקים. כו כיום (כ"ר פח:ז): וישבחהו. לאחר מכאן. מפני שלה כו יוסף לזכרו הוזקק להיות אסור שתי שנים, שנאתר אשרי הגבר אשר שם ה' מבטמו ולא פנה אל רהבים (תהלים מוה), ולא בטח של מלרים ההכויים רהב (ב"ר פט:ג):

[הרי אתה ששה עמי חסד] (ברכות ט.): (טז) סלי חורי. סלים של נלרים קלופים חורין חורין, ובמקומנו יש הרבה, ודרך מוכרי פת כסנין שקורין אובלידי"ש לתחם באותם סלים: (ב) יום הלדת את פרעה. יום לידתו וקורין לו יום גינוסיא (ב"ר פחזו; ע"ז י.). ולשון הולדת לפי שאין הולד נולד אלא על ידי אחרים, שהחיה מילדת את האשה, ועל כן החיה נקראת מילדת. וכן ומולדומיך ביום הולדת אותך (יחזקאל טיוד), וכן אחרי הוכבם את הנגע (ויקרא יגינה) שכיבוסו על ידי אותך (יחזקאל טיוד), וכן אחרי הוכבם את הנגע (ויקרא יגינה) שכיבוסו על ידי

15. בּי-גָּנֵב גַּנְבְּתִּי מָאָרֵץ הָעָבְּרִים —For indeed I was kidnaped from the land of the Hebrews. Joseph mentioned his background and the injustice in order to persuade the cupbearer that justice and fairness dictated that he intercede to free Joseph from prison. "Do not think you would be committing an injustice by praising me and being instrumental in securing my release from jail, for I am not a slave by birth. I am really innocent and should not have been here in the first place!" (Rashbam; Ramban). It is noteworthy that this was the very first time throughout all Joseph's trials that he broke his silence and protested his innocence.

Apparently, Joseph told Potiphar that he was a Hebrew [39:14]. The territory around Hebron, where the Patriarchs resided, was referred to as the land of the *lurim* [Hebrews], not because the Canaanites acknowledged it as belonging to a different nation, but because of the prominence achieved by the descendants of Abraham, who was acknowledged by the inhabitants as a prince of God [23:6] (Ramban).

Indeed, the Sages praise Joseph for proudly describing himself as a Hebrew. Because of this, he earned the privilege of being buried in *Eretz Yisrael*. Moses, however, told Jethro's daughters that he was an Egyptian (see *Exodus* 2:19), and he was denied burial in the Holy Land (*Devarim Rabbah* 2:5).

5 Faith and trust: the error of Joseph's request.

Because Joseph placed his trust in the Chamberlain in-

stead of in God Himself, his prison sentence was increased by two years (Seder Olam; Tanchuma; Shemos Rabbah). In a comment that seems to be contradictory, the Midrash (Bereishis Rabbah 89:3) describes Joseph as someone who placed his complete trust in God — and that this is why he was punished for asking the cupbearer to help him! But if it was wrong to ask for human intercession, how could Joseph be described as someone with trust in God?

Faith and trust cannot be defined with exactitude. There are infinite degrees of faith and trust. Someone as great as Joseph, who knew with certainty that God determines everything, should not have sought his salvation through the cupbearer or any other human agency. Just as God had caused Joseph to be imprisoned, He would cause him to be freed, if and when that was His wish. For a lesser person, it would have been sinful to ignore the opportunity presented by the imminent freedom of the cupbearer. An ordinary person would have been hypocritical to sit and wait for miracles; he did not have sufficient faith and trust to do so. But Joseph was praised by the Sages for his high degree of spiritual purity. He truly saw God everywhere, so he should not have relied on any human, especially his immoral, arrogant fellow prisoner.

R' Bachya comments that Joseph asked for the cupbearer's help because he realized that Providence had put the chamberlains in prison with him so that they and their  $^{15}$  For indeed I was kidnaped from the land of the Hebrews, and even here I have done nothing for them to have put me in the pit."

<sup>16</sup> The Chamberlain of the Bakers saw that he had interpreted well, so he said to Joseph, "I, too! In my dream — behold! three wicker baskets were on my head. <sup>17</sup> And in the uppermost basket were all kinds of Pharaoh's food — baker's handiwork — and the birds were eating them from the basket above my head."

<sup>18</sup> Joseph responded and said, "This is its interpretation: The three baskets are three days. <sup>19</sup> In three days Pharaoh will lift your head from you and hang you on a tree; birds will eat your flesh from you."

<sup>20</sup> And it was on the third day, Pharaoh's birthday, that he made a feast for all his servants and he counted the Chamberlain of the Cupbearers and the Chamberlain of the Bakers among his servants. <sup>21</sup> He restored the Chamberlain of the Cupbearers to his cupbearing and he placed the cup on Pharaoh's palm. <sup>22</sup> But the Chamberlain of the Bakers he hung, just as Joseph had interpreted to them.

<sup>23</sup> Yet the Chamberlain of the Cupbearers did not remember Joseph, but he forgot him.

THE HAFTARAH FOR VAYEISHEV APPEARS ON PAGE 1142.

When Chanukah coincides with Vayeishev, the regular Maftir is replaced with the Chanukah reading: first day Chanukah, page 764 (7:1-17); second day Chanukah page 766 (7:18-23).

And the regular Haftarah is replaced with the reading for Shabbas Chanukah, page 1210.

dreams would become the means of his freedom. He was right about God's intervention — because God customarily assists the righteous through natural means — but it was wrong for a man as great as Joseph to seek human intervention. He should have allowed God to work His way as He saw fit.

The commentators explain that there is a difference between faith [אֲמוּנָה] and trust [בְּשֶׁחוֹן]. "Faith" is belief that God exists. "Trust" is the conviction that God is involved in events and that their outcome accords with His will. In the words of the Chazon Ish: "Unless the future has been clarified by prophecy, the future is not definite, for who can know God's judgment or His deeds? Rather, trust involves the faith that there is no coincidence in the world and that every occurrence under the sun was by His proclamation."

- 16. הַיִּרְא בי טוב בְּתָּר Saw that he had interpreted well. The implication is that the baker had not planned to tell his dream to Joseph, but when he saw that the interpretation of his colleague's dream was logical, he changed his mind. Or, it may be that he changed his mind when he heard that Joseph had interpreted the dream in a favorable [בזיט] manner, and he hoped for a similarly cheerful interpretation of his own dream [especially since his dream did not seem to be as favorable as that of the cupbearer] (Ramban).
- 17. יְהְעוֹף אבֶל אתָם And the birds were eating them. Not only did the birds eat Pharaoh's food, they had the impudence to eat it right off the basket on the baker's head, and he was powerless to stop them! That fearlessness on the part of the birds was the clue to the dream's meaning, for no bird would have the temerity to do that to a living person (R' Hirsch).
- 19. יְשָא פּרְעה אֶת־ראשׁף מֵעֶלֶיף Pharaoh will lift your head from you. This term יְשָא האָש lift up the head, is used here in

the literal sense meaning: he will behead you.

- 20. יום הְּלֶּדֶת אֶת־פְּרְעה Pharaoh's birthday. According to Rashi, it was literally his birthday. R' Bachya, following Radak, interprets that a son was born to Pharaoh on that day. As crown prince, the baby was named Pharaoh because he would eventually ascend to the throne.
- 22. אָהֶם יוֹפְהָ Just as Joseph had interpreted to them. The verse implies that the fates of the chamberlains were dictated by Joseph's interpretations (Sforno), in order to prove his veracity and pave the way for his future elevation (Abarbanel).
- 23. יְלִא־זָכָר [The Chamberlain of the Cupbearers] did not remember [Joseph] on the day he was free; and he forgot him subsequently (Rashi).

The Midrash perceives another intent of this verse: Only the *chamberlain* forgot Joseph, but the Holy One, Blessed is He, remembered him very well, as the events in the next *Sidrah* will graphically portray.

It is normal and proper for people to seek out avenues for their rescue, as Joseph had done. His mistake was in not recognizing that the entire episode of the chamberlains' imprisonment and dreams had been brought about by God as a means of helping Joseph. He should have seen that God was in the process of saving him and so there was no need to ask for the cupbearer's help (R' Moshe Feinstein).

שלה, יב"ק סימן, פ"ה שמוקים. יב"ק סימן, א This Masoretic note means: There are 112 verses in Vayeishev, numerically corresponding to the mnemonic בַּבְּק

The root of the word is p.p., emptying out. The allusion is that this Sidrah contains the beginning of the process which was to culminate in Israel's first exile, the process by which Jacob and his family were emptied out of their native land and forced to spend 210 years in Egypt (R' David Feinstein).

מא

## אונקלוס

אוהוה מסוף תרתיו שניו ופרעה חלם והא קאם על נהרא: בוהא מן נהרא סַלקַן שָבַע תורו שַפּירו למחזי ופטימו בשר ורעיו באחוה: גוהא שבע תורן אחרניו סליקא בתריהוו מו נהרא בישו למחזי וחסירו בשר וקמו לקבליהון דתורן על כיף נהרא: רואכלא תורתא בישו למחזי וחסירו בַּשַר יַת שָבַע תּוֹרָתַא שַפּירַן לִמְחַזי ופטימתא ואתער פרעה: הודמור וַחַלַם תַּנִינוּת והַא שבע שבּליַּא סלקו בקניא חד פשימן וטבן: יוהא שבע שבּליא לקן ושקיפן קדום צמחן בתריהו: זובלעא שבליא לקיתא ית שַבע שַבַּלַיַא פַּטִּימַתָא ומַלְיַתַא וָאָתַעַר פַרעה והא חלמא: חנהוה בצפרא ומטרפא רוחה ושלח וקרא ית כל חַרַשִּי מצָרַיִם וְיַת כַּל חַכִּימַהַא ואשתעי פרעה להון ית חלמה ולית דפשר יתהוז לפרעה: סומליל רב שקי לפרעה (נ״א עם פרעה) למימר יַת סַרְחַנִי אַנַא מַדְכַּר יוֹמַא דֵין: יפַּרְעה רגיז על עבדוהי וּמנִי יתי בּמשרת בּית רב קטוליא יתי וית רב נחתומי:

## פרשת מקץ

יהי מקץ שַנַתִים יַמִים ופַרעה חלֵם והנֵה עמד עַל־ × ויהי מקץ ב היאר: והנה מן היאר עלת שבע פרות יפות מראה ּ וּבַרִיאָת בַּשֵּׁר וַתִּרְעֵינַה בַּאַחוּ: וִהְנֵּה שַבַע פַּרוֹת אחרות עלות אחריהן מן־הַיאר רַעות מַראָה וְדַקּוֹת הפרות על־שפת אצל ותעמדנה יותאבלנה הַפַּרות רַעות הַמַּראָה וְדַקּת הַבַּשַּׁר אָת שַבַע הַפַּרות יפת הַמַּראָה וְהַבְּריאָת וַיִּיקַץ פַּרעה: ה ויישון ויחלם שנית והנה ו שבע שבלים עלות בקנה י אחד בריאות וטבות: וְהַנֵּה שַׁבַע שַבַּלִּים דקות י ושַרוּפָת קַדִים צִמְחוֹת אַחַרֵיהַו: וַתִּבַלַעַנַה הַשׁבַּלִים שָׁבַע הַשָּׁבַּלִּים הבריאות יוייקץ פַּרעה וָהַנָּה חַלוֹם: וַיָהֵי בַבַּקַר וַתְּפַּעָם רוּחוֹו ייקץ וַיָּקָרֵא אֶת־כַּל־חַרָטִמֵּי מִצְרַיִם חֲבָמֶיהָ וַיְסַפֵּׁר פַּרְעָה לָהֶם ֹאֶת־חֲלֹמֹו וִאֵין־פּוֹתֵר אוֹתַם י לְפַרְעָה: וַיִּדְבֵּר' שֵר הַמַּשָׁלִּים אֶת־פַּרָעָה לֵאמָר אֶת־ ַחֲטַאַי אָנֵי מַזְכֵּיר הַיִּוֹם: פַּרעה קצף עַל־עַבַדִיו וַיָּהֶן אתִי במשמר בית שר הַטַבּחים אתי ואת שר האפים:

שקיפן קדום (אונקלום) חבוטות, לשון משקוף החבוט חמיד על ידי הדלח המכה עליו: קדום. כוח מזרחית [דרומית] שקורין בים"א: (ז) הבריאות. שיינ"ש בלע"ז: והגה חדום. והנה כשלם חלום שלם לפניו והולרך לפוחרים (עי' ברב"ח): (ח) ותפעם חדום. והנה כשלם חלום שלם לפניו והולרך לפוחרים (עי' ברב"ח): (ח) ותפעם ורוחו. ומטרפא רוחיה ולאוקלום). מקשקשת בחוכו כפעמון. ובנבוכדנלר אומר וחתפעם רוחו (דריאל ב:א) לפי שהיו שם שתי פעימות שבחת החלום והעלמת פתרונו (ב"ר שם ה): חרטמי. הנחרים בעימי מתים ששואלים בעלמות (תנחומא). טימי הן עלמות כל ארמי. ובמשכה, בים שהוא מלא שמיא (אהלות יוצג) מלא שלמות: ואין פותר אותם לפרעה. פוחרים סיו אותם אכל לא לפרעה, שלא היה קולן נכנם בחוד אותם לפרעה. פוחרת רות בפתרונם. שהיו אומרים שבע בנות אחה מולד,

(א) ויהי מקץ. כתרגומו, מסוף. וכל לשון קן סוף הוא (מי' מרכין כח:): על היאור. כל שאר נהרוח אינם קרוין יאורים חוץ מנילום, מפני שכל הארץ עשוייה יאורים יאורים כידי אדם ונילום טולה בחוכם ומשקה אוחם (שי' שמוח ז:יש רש"י יאורים יאורים כידי אדם ונילום טולה בחוכם ומשקה אוחם (שי' שמוח ז:יש רש"י ה' יאוריהם: לפי שאין גשמים יורדין במלרים מדכיר כשאר ארלות (דצרים יאויייא): ישות שות היא לה בחברתה (ב"ר פטוד): באחו. כאגם מריש"ק בלש"ז כמו ישאר אחיום לויד מיות לאיוב חיים אור שות בשר. טינכי"ש בלש"ז ל" דק: (ד) ותאבלנה. מימן שחה אור שמת שות שות שות שות השובע נשכחת כימי הרעב (והלן פסוק ל, ורש"י שס): (ח) בקנה אחד. טוד"ל בלש"ז: בריאות. שיינ"ש בלש"ז: (ו) ושדופות. השליד"ש בלש"ז.

### PARASHAS MIKEITZ

41.

1-7. Pharaoh's dream. The time had come to free Joseph and begin the chain of events that would bring Jacob and his family to Egypt to fulfill the last part of the prophecy to Abraham that his offspring would be subjugated and persecuted (15:13-16). The events of this Sidrah began two years to the day after the release of the Chamberlain of the Cupbearers — a total of twelve years since Joseph was imprisoned. At this point, Joseph was almost thirty years old, Jacob 120, and Isaac 180. Isaac died about this time.

1. עמר על־הִיאר — He was standing over the River, i.e., the Nile. Throughout the Torah, the Nile is referred to as the

River, because of its overriding importance in Egyptian life (see below). According to Rashi, the word איר means canal. That name was used for the Nile because Egyptian farmers dug a network of canals from it to irrigate as much farmland as possible.

That Pharaoh dreamt of himself as standing by the River and reflecting upon it suggests that his thoughts focused on the River whose annual overflow determined the agricultural fate of Egypt for the next year (R' Hirsch).

The Nile, which was the source of Egypt's prosperity, was venerated as the country's god. Midrashically, therefore, Pharaoh's position "over" [yz] the Nile suggests that he haughtily imagined himself superior to his god.

## PARASHAS MIKEITZ

41 Pharaoh's

It happened at the end of two years to the day: Pharaoh was dreaming that behold! — he was standing over the River. 2 when behold! out of the River there emerged seven cows, of beautiful appearance and robust flesh, and they were grazing in the marshland. <sup>3</sup> Then behold! — seven other cows emerged after them out of the River — of ugly appearance and gaunt flesh. and theu stood next to the cows on the bank of the River. 4 The cows of uglu appearance and gaunt flesh ate the seven cows of beautiful appearance and robust, and Pharaoh awoke 5 He fell asleep and dreamt a second time, and behold! seven ears of grain were sprouting on a single stalk — healthy and good. 6 And behold! seven ears, thin, and scorched by the east wind, were growing after them. 7 Then the seven thin ears swallowed up the seven healthy and full ears: Pharaoh awoke and behold! — it had been a dream.

The Chamthe Cupbearers

8 And it was in the morning: His spirit was agitated, so he sent and summoned all the berlain of necromancers of Egypt and all its wise men; Pharaoh related his dream to them, but none could interpret them for Pharaoh.

"Remem-

9 Then the Chamberlain of the Cupbearers spoke up before Pharaoh, "Mu transgressions  $_{bers}^{mem}$  do I mention today.  $^{10}$  Pharaoh had become incensed at his servants and placed me in the ward Joseph of the house of the Chamberlain of the Butchers — me and the Chamberlain of the Bakers.

2. The symbolism of Pharaoh's dream is clear: Since famine and abundance in Egypt depend on the overflow of the Nile. Pharaoh saw the cows — which symbolize plowing [since oxen are usually harnessed for this purposel — coming up from the River. That the fat cows, alluding to prosperity, remained near the River symbolized that the ensuing prosperity would be limited to Egypt, but the lean cows, which devoured the fat ones and alluded to years of famine, did not remain at the River bank. This suggested that the famine would be very widespread (Ramban).

That the cows were beautiful alludes to years of plenty when people look favorably upon one another (Rashi). It is axiomatic that, although greed is rooted in human nature, people are less likely to resent one another when everyone is prosperous.

- מרות אחרות Other cows. These cows were symbolic of another season of plowing (Ralbag). The lean cows emerged from the River immediately after the seven fat cows intimating that famine would follow immediately on the heels of the plenty (Haamek Davar).
- 4. וַתּאַכָּלְנָה Ate. This symbolized that all the joy of the years of plenty would be forgotten during the famine (Rashi), Ramban comments that the swallowing was what indicated to Joseph that the prosperity of the seven fat years should be stored for use in the lean years. Thus the dream itself dictated Joseph's advice that the good years provide nourishment for the bad years.
- 5. יַחֵלֹם שֵנִית And dreamt a second time. The passage does not read and he dreamt עוד, more, but he dreamt שנית, a second time, to intimate that it was essentially a single dream which was being repeated (Kli Yakar). As Joseph said in his interpretation, the repetition of the dream was to show that it would be fulfilled quickly, not that it indicated a new message (v. 32).

Grain is a symbol of harvest (Ramban, v. 2); that one stalk had seven ears indicated abundance (Rashbarn).

- 6. דקות ושרופת Thin, and scorched. This intimated that any attempt to harvest (symbolized, as noted, by the ears of grain] would be unsuccessful. All the new crops would be scorched by the east wind (Ramban).
- 7. והנה חלום And behold! it had been a dream. Pharaoh realized that it was a significant, complete dream that required interpretation (Rashi). The singular form indicated that he understood that the two dreams were really one (Ramban).
- R' Hirsch comments that the expression implies that Pharaoh was surprised to realize that he had been dreaming. The visions had seemed so vivid that he thought he had seen real events.
- 8. ואין־פותר אותם לפרעה But none could interpret them for Pharaoh. There were interpreters galore, but no one who could interpret it satisfactorily for Pharaoh (Rashi).
- 9-13. The Chamberlain of the Cupbearers "remembers" Joseph. Seeing Pharaoh's anguished state, the chamberlain realized that he would be putting himself in great danger by withholding his knowledge of someone who could interpret Pharaoh's dream correctly. In addition, Pharaoh seemed to be so upset that he might die — and the chamberlain feared that if a new king took the throne, he might make wholesale changes in his retinue, thus possibly costing the cupbearer his position. Under the circumstance, the Chamberlain of the Cupbearers decided that his own self-interest dictated that he remember Joseph and tell Pharaoh about him (Midrash). Obsequiously, the cupbearer began his declaration by making a point of his great devotion to the king: "Even though I will have to recall my sins to make this revelation, I will do it for the sake of your majesty — to tell you of my personal knowledge of an interpreter" (Radak; Ibn Ezra).

לטול

יאוחלמנא חלמא בּליליא חד אנא והוא גבר כפשרו חלמה חלמנא: יכותמו עמנא עולם עבראה עבדא לרב קטוליא ואשתעינא לה ופשר לנא ית חלמנא גבר כחלמה פשר: יגוהוה בָּמֵא דִי פַשַר לַנֵא כֵּן הַנַה יַתִי אַתֵּיב עַל שמושי ויתה צלב: ידושלח פרעה וּקַרָא יַת יוֹסַף (אַרְהִיטוֹהִי מָן בֵּית אַסירי וספר ושני כסותה ועל לות פרעה: טואמר פרעה ליוסף חלמא חלמית ופשר לית לה ואנא שמעית עלה למימר דאת שמע חלמא למפשר יתה: טואתיב יוסף ית פרעה למימר בר מו חכמתי אלהן מו קדם יי יתתב ית שלמא דפרעה: יוומליל פרעה ליוסף (ניא עם יוסף) בחלמי הא אַנַא קאם על בַּיף נָהַרָא: יַחַ וָהַא מון נַהַרַא סַלְקַן שְבַע תורן פטימן בשר ושפירן למחזי ורעין בָּאַחַנָה: יי נָהָא שָׁבַע תּוֹרָן אַחַרַנָיַן סלקו בתריהן חסיכו ובישן למחזי לַחַרָא נַחַסִירַן בָּשַּׁר לַא חַזֵתִי כַנַתְהַן בכל אַרעא דמצרים לבישו: בואַכַלא תורתא חַסִיכתא ובישתא יַת שַבַע תורתא קדמיתא פַּטִימתא: כאועלא למעיהו ולא אתידע ארי עלו למעיהו וּמְחַזֵיהֵן בִּישׁ כַּד בְּקַדְמֵיתָא וָאָתַּעַרִית: בּנַוַחֲזֵית בָּחֵלְמִי וְהַא שָׁבַע שָׁבְּלַיָּא סָלְקָן בְּקַנְיָא חַד מַלְיַן וְטַבַן: בּוּהַא שַבַע שָבְּלַיָּא נָצָן לָקיַן שִקיפָן קרום צַמִחַן בַּתַרַיהוֹן: כרוּבְלַעַא שַבְּלַיֵּא לַקּיַתָא יַת שָבַע שָבָּלַיָא טַבַתַא וַאַמַרִית לַחַרַשַּיַא וַלֵּית דִּי מִחַנַּי לִי:

יא ונחלמה חלום בַּלַיַלָה אָחָד אָנִי וַהָּוֹא אַישׁ כִּפְּתְרִוֹן יב חלמו חלמנו: ושָם אַתַּנוּ נַעַר עַבְרִי עַבֶּד לְשֵׁר הַטְבַּחִים וֹנספּר-לוֹ ויפתַר-לַנוּ אֶת-חַלְמתֵינוּ אִישׁ כַּחַלמוּ פָּתַר: י ויהי כַּאַשֵר פַּתַר־לֵנוּ כֵּן הַיָה אתַי הַשִּׁיב עַל־כַּנְּי וִאתְוּ .. תלה: וישלח פַּרעה וַיִּקרַא אָת־יוֹסֶׁף וַיִּרִיצָהוּ מִן־הַבְּוֹר ַט וַיָגַלָּח וַיַחַלֶּף שָׁמָלֹתֵיו וַיַּבָא אֱל־פַּרְעָה: וַיָּאמֶר פַּרְעה אל-יוסף חלום חַלֶּמְתִי ופתר אֵין אתו וַאַנִי שַמֵּעִתִי עליר לאמר תשמע חלום לפתר אתו: וַיַּעַן יוֹמֶף אַת־ יי עליר לאמר השמע חלום לפתר פַרעה לַאמַר בִּלְעַדִי אֱלֹהִים יַעֲנָה אֶת־שְׁלוֹם פַּרעה: ין וַיַדְבֵּר פַּרעה אַל־יוֹסֵף בַּחַלמִי הִנְנֵי עמֵד עַל־שִׁפַּת יי הַיָּאָר: וָהָנָה מִן־הַיָּאֹר עלת' שֲבַע פַּרות בִּרִיאַות בַּשֵּׁר " הַיָּאָר: וָהָנָה מִן־הַיָּאֹר י ויפת תאַר וַתְּרַעִינָה בַּאַחוּ: וְהַנֵּה שֶבַע־פַּרְוֹת אָחֶרוֹת יַ עלות אַחַרִיהֵו דַלּוֹת וְרַעוֹת תַאַר מִאָד וְרַקּוֹת בַּשֵּׁר ב לא־ראיתי כַהַנָּה בַּכַל־אַרץ מִצְרַיִם לַרְעַ: וַתּאבֶּלְנַהֹּ הַפַּרוֹת הַרַקוֹת וְהַרַעוֹת אָת שֶׁבַע הַפַּרוֹת הַרָאשׁנוֹת בא הַבּריאָת: וַתַּבאנָה אֱל־קַרבְּנָה וַלְא נודַע' כִּי־בַאוּ אֱל־ בּ קַרְבֶּנָה וּמַרְאֵיהָן רַע בַּאֲשֵׁר בַּתִּחַלֶּה נָאִיקַץ: נָאָרֵא בּ קַרְבֶּנָה וּמַרְאֵיהָן רַע בַּאֲשֵׁר בַּחַלמִי וָהְגָה וּ שֵבַע שִבָּלִים עלָת בִּקְנֵה אֲחָד מִלְאָת בּג וָטֹבָוֹת: וָהָנֵה' שֲבַע שְׁבֵּלִים צָנָמִוֹת דַּקּוֹת שִׁדְפִוֹת קַדִים ריהם: וַתְּבָלַעוֹ הַשְּׁבֵּלִים הַדַּקּת אָת שֶבַע יַם וַתְּבָלַעוֹ הַשְּבַע יַם הַדַּקּת אָת שֶבַע יַם הַשָּבַלֵּים הַטבות וַאמַר אַל־הַחַרטמים ואַין מַגַּיד לֵי:

שהוא משוי כשין גומא. וכן כל בור שבמקרא לשון גומא הוא, ואף אם אין בו מים קרוי בור, פוש"א בלש": ויגלה [ויחלף שמלתיו]. מפני כבוד המלכות (ב"ר שם ט): (טו) תשמע חלום לפתור אתו. תאוין וחבין תלום לפתור אותו. תשמע, לשון הבנה והאזנה, כמו שומע יוסף (נהלן מביכג), אשר לא חשמע לשונו (דכרים לשון הבנה והאזנה, כמו שומע יוסף (נהלן מביכג), אשר לא חשמע לשונו (דכרים כמושט), אנסנדרא"ש בלש"ו: (טון בלעדי. אין החכמה משלי אלא אלהים יעבד, יוסן שנייה בפי לשלום פרעה: (יוט) דלות. כחושות. כמו מדוע אחה ככה דל (שמואל ב יג:ד) דאמטן: ורקות בשר. כל לשון רקות שבמקרא חסרין בשר, כלוש"ש: כלמ"ז: (בג) צגמות. טומא בלשון ארמי סלע (ב"ב ית.). הרי הן כען בלי לחלות וקשות כסלע. ותרגומו ללן לקין, ללן, אין בהן אלא הגן לפי שנתרוקנו מן הזרע:

שבע כנות אחה קובר (כ"ר פעיו): (יא) איש בפתרון חלומו. חלום הראי (פסרון שנפחר לנו ודומה לו (ש" ברכות נה:): (יב) נעד עברי עבד. ארורים הרשטים שאין טובתם שלמה שמזכירו בלשון בזיון. בער, שומה ואין ראף לגדולה. עברי, אפילו לשונט אינו מכיר. עבר, וכחוב בנימוםי מלרים שאין שבד מולך ולא לגדולה. עברי, אפילו לשונט אינו מכיר. עבר, וכחוב בנימוםי מלרים שאין שבד מולך ולא לוכם בגדי שרים (ס"א שיראים) (כ"ר שם ז): איש בחלומו. לפי החלום וקרוב לשנינו (ברכות שם): (יג) השיב על בני. פרטה הנזכר למעלה, כמו שאמר פרטה קלף על שבדיו (למיל י). הרי מקרא קלר לשון, ולא פירש מי השיב, לפי שאין לריך קלף על שבדיו (למיל י). הרי מקרא קלר לשון, ולא פירש מי השיב, לפי שאין לריך לפרש, מי השיב, מי שבידו להשיב והוא פרטה. וכן דרך כל מקראום קלרים, על מי שפליו לששות הם טוממים את הדבר: (יר) מן בית הסוהר (אונקלום)

12. נְצֶר עְבְרִי עֶבְר עָבְרִי עֶבְר — A Hebrew youth, a slave. Cursed are the wicked because even their favors are incomplete! The chamberlain recalled Joseph in the most disparaging terms: עָנֶר a youth — ignorant and unfit for distinction; אַבְרי, a Hebrew — a foreigner who does not even understand our language; עָבֶר, a slave — and it is written in the laws of Egypt that a slave can neither be ruler nor wear the robes of a noble (Rashi).

Rashi assumes that the chamberlain chose these words carefully in order to stigmatize Joseph because it is axiom-

atic that evil people act in line with their base character.

**14-16.** Joseph is summoned. Joseph was released from prison on Rosh Hashanah in the year 2230 from Creation (Rosh Hashanah 10b).

14. וְיְרִיצְהוּ — And they rushed him. Every case of Divine salvation comes hastily and unexpectedly. Similarly, the coming of the Messiah will be sudden and hasty [see Malachi 3:1] (Sfomo).

<sup>11</sup> We dreamt a dream on the same night, I and he; each of us according to the interpretation of his dream did we dream. <sup>12</sup> And there, with us, was a Hebrew youth, a slave of the Chamberlain of the Butchers; we related it to him, and he interpreted our dreams for us; he interpreted for each in accordance with his dream. <sup>13</sup> And it was that just as he interpreted for us so did it happen; me he restored to my post and him he hanged."

Joseph is Summoned

- <sup>14</sup> So Pharaoh sent and summoned Joseph, and they rushed him from the dungeon. He shaved and changed his clothes, and he came to Pharaoh. <sup>15</sup> And Pharaoh said to Joseph, "I dreamt a dream, but no one can interpret it. Now I heard it said of you that you comprehend a dream to interpret it."
- <sup>16</sup> Joseph answered Pharaoh, saying, "That is beyond me; it is God Who will respond with Pharaoh's welfare."

Pharaoh Recapitulates His Dream

- <sup>17</sup> Then Pharaoh said to Joseph, "In my dream, behold! I was standing upon the bank of the River. <sup>18</sup> And behold, out of the River there emerged seven cows, of robust flesh and beautiful form, and they were grazing in the marshland. <sup>19</sup> Suddenly, seven other cows emerged after them scrawny and of very inferior form and of emaciated flesh; I have never seen inferiority like theirs in all the land of Egypt. <sup>20</sup> And the emaciated and inferior cows ate up the first seven healthy cows. <sup>21</sup> They came inside them, but it was not apparent that they had come inside them, for their appearance remained as inferior as at first. Then I awoke. <sup>22</sup> I then saw in my dream: Behold! seven ears of grain were sprouting on a single stalk full and good. <sup>23</sup> And suddenly! seven ears of grain, withered, thin and scorched by the east wind were growing after them. <sup>24</sup> Then the thin ears of grain swallowed up the seven good ears; I said this to the necromancers, but no one could explain it to me."
- 16. בְּלְעֵדִי That is beyond me. Humbly, Joseph gave credit to the One to Whom credit was due, refusing to accept the imputation that he had any supernatural powers (Mizrachi). Joseph's integrity would not permit him to accept credit for himself, despite the real danger that Pharaoh might send him back to jail if there was nothing extraordinary about him.

Daniel, too, ascribed his powers solely to God (Daniel 2:30). Concerning such people God says (I Samuel 2:30), Those that honor Me I will honor (Midrash HaGadol).

17-24. Pharaoh recapitulates his dream. A careful comparison of the Torah's account of the dreams with Pharaoh's recapitulation of them to Joseph shows many variations. omissions, and discrepancies (see the chart in ArtScroll's Bereishis, vol. II, pgs. 1774-1776). There are two primary approaches to such differences in the Torah. Radak, Ramban, and Ibn Ezra do not attach special significance to them. Midrashic literature and many of the later commentators, on the other hand, comment extensively on them, contending that since the Torah economizes on every word, one cannot easily dismiss such variations. As Haarnek Davar observes on our passage, since it would have been sufficient for the Torah to say merely that Pharaoh repeated his dreams to Joseph, the very fact that they are repeated at length must be taken as a strong indication that every variation is significant.

It is beyond the scope of this commentary to go into all the variations, but the reader will find them discussed in ArtScroll's *Bereishis*.

According to Tanchuma, Pharaoh gave a changed version

of the dream in order to confuse and test Joseph, but Joseph corrected him every time, until Pharaoh was amazed and exclaimed, "Were you eavesdropping on my dreams?!"

**19-21.** *R'Hirsch* infers from Pharaoh's elaborate description of the bad cows that they made a far stronger impression on him than did the good ones.

In repeating the dream, Pharaoh failed to mention that the emaciated cows emerged מְרְיהָאָה, out of the River (see v. 3). Since Egypt considered the Nile a god, Pharaoh avoided the connotation that something ugly and auguring misfortune could emanate from the gods (Kli Yakar; Akeidah). Kli Yakar notes further that by saying he had never before seen such scrawny cows, Pharaoh wanted to assure Joseph that his dream was not based on daytime fantasies.

- 24. אֶל־תַּחְרְטְמֵּים To the necromancers. Pharaoh did not mention that he had summoned the wise men as well. He was not surprised that the wise men who rely on logic could not fathom the inner symbolisms of his dream. He was dismayed only that the necromancers who could use "magic" to decipher the dream were also unable to interpret it (Haamek Davar).
- **25-36.** Joseph's interpretation. Joseph proceeded to offer a dazzling interpretation of the dream. He went so far as to tell Pharaoh that the dream itself indicated the course of action that Pharaoh should take to save his country from a disastrous famine, with the result that an unprecedented thing happened in Egypt: A foreigner, a youth, a slave everything derogatory that the cupbearer said about Joseph

בהואמר יוסף לפרעה חלמא (ד)פרעה חד הוא ית די יי עתיד למעבד חוי לפרעה: כו שבע תורתא טבתא שבע שניו אניו ושבע שבליא טבתא שבע שנין אנין חלמא חד הוא: כוושבע תורתא חסיכתא ובישתא דסלקו בתריהון שכע (נ״א שבעא) שנין אנין ושבע שבליא לקיתא דשקיפו קדום יהוין שבע שני כפנא: כח הוא פתגמא די מַלֵּילִית יַת פַּרעה דִּי יִיַ עַתִיד לְמֵעְבַּד אחזי לפרעה: כטהא שבע שנין אתין שובע (נייא שבעא) רבא בכל ארעא דמצרים: לויקומון שבע שני כפנא בתריהן ויתנשי כל שובעא (נ״א שבעא) באַרעא דמצרים וישיצי כפנא יַת (עמא ד)ארעא: לאולא יתידע שובעא (נייא שבעא) באַרעא מן קדם כפנא הַהוּא דיהי בתר כן ארי תקיף הוא לחדא: לבועל דאתנית חלמא לות פרעה תרתין זמנין ארי תקין פתגמא מן קדם ייַ וֹאוֹחִי יִיַ לְמֵעְבָּרָה: לֹּג וֹכְעָן יַחֲזֵי פַרְעה גבר סוכלתו וחבים וימניניה על אַרעא דמצרים: לד יעבד פרעה וימני מהימנין על אַרעַא ויוַרו יַת אַרעַא דמצַריִם בשבע שני שובעא (נייא שבעא): לה ויכנשון ית כל עיבור שניא טבתא רָאַתִיַן הַאָּלֵין וִיצָרוּן (נ״א וִיצְבָּרוּן) עיבורא תחות ידא מהימני דפרעה עיבור בַּקירְוַיַא וְיִטָרוּן: לּוּוִיהֵי עִיבוּרָא גניז לארעא (נ״אלעמא דארעא) בּשַבַע שני כפנא די יהוין בּאַרעא דמצרים ּוַלַא יִשְׁתֵּיצֵי עַמַא דְאַרְעַא בְּכַפְנַא:

ה ויאמר יוסף אל־פַּרעה חַלום פַּרעה אָחַד הָוּא אֶת בי אשר האלהים עשה הגיד לפרעה: שבע פרת הטבת שבע שַנִים הַבָּה וְשֵבַע הַשָּבַלים הַטּבֹת שבע שנים ם הַנָּה חַלִּוֹם אַחַד הָוּא: וְשֵׁבַע הַפַּרוֹת הַרַלְּוֹת וְהַרַעֹת בּי העלת אחריהן שבע שנים הנה ושבע השבלים בח הַרֶּלְוֹת שָׁדְפָוֹת הַקָּדִים יֵהָיוֹ שֵׁבַע שִׁנֵי רַעַב: הוּא הַדַּבַר אשר דבַרתי אַל־פַּרעה אָשֵר הָאֵלהֵים עשָה הַראָה כּט אָת־פַּרָעָה: הִנָּה שֶבַע שַנִים בַּאִוֹת שַבַע גַּדוֹל בִּכַל־ ל ארץ מצרים: ווּלָמוּ שַׁבַע שַנִי רַעַב אַחַרִיהָן וִנְשִבּח ל ּכל־הַשַּׁבַע בָּאָרֵץ מִצְרֵיִם וָכְלֵּה הַרַעַב אֶת־הַאָּרֵץ: לא ולא־יודע השבע בארץ מפני הרעב ההוא אחרי־ בי־כבד הוא מאד: ועל השנות החלום אל־ פּרעה פּעמים כִּי־נַכוּן הַדַּבַר מֵעֵם הַאֵלֹהִים וּמְמַהֵּר לג הַאֵלהִים לַעשֹתוֹ: וְעַתַּהֹ יָרֵא פַרְעֹה אָישׁ נָבוֹן וְחַכָּם לֹּג על־אַרֶץ מִצְרֵים: יֵעשַה פַּרְעֹה פַּקדים עַל־הַאָרֵץ וַחָמֵשׁ אָת־אָרֵץ מִצְרַיִם בְּשָׁבַע שְׁנֵי לה הַשָּׁבָע: וְיִקְבְּצֹוּ אֶת־כָּל־אֹכֵל הַשַּׁנִים הַטּבות הַבַּאִת הַ הַאַת תַחַת יַד־פַּרעה ַל ושַמַרוּ: וָהַיַּה הַאָּבֶל לִפְקַרוּן לַאַבץ לְשֶׁבֵע שְנֵי הַרַעַב 🗠 אַשר תַּהָיין בָּאָרֶץ מִצְרֵיִם וַלְא־תַכַּרֵת הַאָרֵץ בַּרַעַב:

רש"י
קרבנה: (לב) גבון. מזומן (אונקלום): (לד) וחמש. כתרגומו ויזרז וכן וחמושים
(שמוח יגייח): (לה) את בל אבל. שם דבר הוא, לפיכך שעמו באל"ף ונקוד בפחח
קטן.ואוכל שהוא פועל, כגון כי כל אוכל תלב (ויקרא ז:כה), שעמו בכ' ונקוד קמן
קטן. תחת יד פרעה. ברשוחו ובאולרוחיו (ש' מכילתא משפטים נזיקין יג; שפרי
מטוח קנו): (לו) והיה האבל. הלבור כשאר פקדון הגנוז לקיום הארץ (אונקלום):

(בו) שבע שנים. ושבע שנים. כלן אינן אלא שבט, ואשר נשנה החלום פעמים לפי שהדבר מזומן, כמו שפירש לו בסוף וטל השנוח החלום וגו' (פסוק לב). בשבט שנים הטובות נאמר הגיד לפרטה, לפי שהיה שמוך. ובשבט שני רטב נאמר הראה את פרטה, לפי שהיה הדבר מופלג ורחוק נופל בו ל' מראה: (ל) וגשבח בל השבע. הוא פחרון הבליטה: (לא) ולא יודע השבע. הוא פתרון ולא נודט כי באו אל

became the ruler of the land. When God wills something, nature and politics alike yield to make the impossible possible.

<sup>25.</sup> קלום פרעה אחד — The dream of Pharaoh is a single one. The dreams complement each other; they are two components of a cogent whole. The cows represent plowing, and the ears of grain represent reaping (Abarbanel).

אַשֶּר הָאֵלהִים עשֶּה הַגּּיד לְפַּרְעה — What God is about to do, He has told to Pharaoh. Since the dream concerns affairs of state — the need to prepare for the coming calamity — God revealed it to the chief of state. And since it was a Divine communication, God wished to reveal its interpretation through His own servant, rather than the wizards of Egypt (Alshich).

<sup>26.</sup> שֶׁבֶע שְנִים ... שֶׁבֶע שְנִים ... wֶבֶע שְנִים ... wֻבֶּע שְנִים ... They are not a total of fourteen; the dream was repeated to indicate the immediacy of God's plan. The matter has been set in motion and is about to happen, as Joseph expressly told Pharaoh in verse 32 (Rashi).

<sup>27.</sup> שֶׁבֵע שְׁנֵי רְעֶב — Seven years of famine. Although the dream began with the good years, Joseph spoke first about the famine to attract Pharaoh's interest. In as prosperous a country as Egypt, a prediction of seven prosperous years would have elicited little interest, so Joseph concentrated on the potential disaster that Pharaoh could avoid by proper planning (Ramban). In dealing with people, it is essential to gain their attention; otherwise, the best arguments will go nowhere.

Joseph's

25 Joseph said to Pharaoh. "The dream of Pharaoh is a single one: what God is about to do Interpreta. He has told to Pharaoh: 26 The seven good cows are seven years, and the good ears are seven uears: it is a single dream. 27 Now, the seven emaciated and bad cows who emerged after them — theu are seven uears: as are the seven emaciated ears scorched by the east wind. There shall be seven years of famine. 28 It is this matter that I have spoken to Pharaoh: What God is about to do He has shown to Pharaoh.

<sup>29</sup> Behold! — seven uears are coming — a great abundance throughout all the land of Equpt. 30 Then seven uears of famine will arise after them and all the abundance in the land of Equpt will be forgotten: the famine will ravage the land. 31 And the abundance will be unknown in the land in the face of the subsequent famine — for it will be terribly severe,  $^{32}$  As for the repetition of the dream to Pharaoh — two times — it is because the matter stands ready before God, and God is hastening to accomplish it.

33 Now let Pharaoh seek out a discerning and wise man and set him over the land of Egupt. 34 Let Pharaoh proceed and let him appoint overseers on the land, and he shall prepare the land of Egupt during the seven years of abundance. 35 And let them gather all the food of those approaching good years; let them amass fine grain under Pharaoh's authority for food in the cities, and safeguard it. 36 The food will be a reserve for the land against the seven uears of famine which will befall the land of Equpt, so that the land will not perish in the famine."

- 29. Having outlined the dream's general interpretation, Joseph proceeded to interpret it in detail. This passage implies that the abundance was only in the land of Egypt, whereas no such limitation is made regarding the famine. That the famine would extend to other lands may be indicated by Pharaoh's vision that the good cows remained in the reed grass near the River in Egupt, whereas the inferior cows wandered away, implying that the famine would spread beyond the borders of Egypt (Ramban, v. 2).
- 30. וכלה הרעב את הארץ The famine will ravage the land. The "ravaging" refers to areas where people will lack the foresight or ability to lay away provisions for the famine they will be utterly consumed. This was symbolized in the dream by the inferior stalks that were devoid of kernels (Haamek Davar).
- 33-36. It would have been foolhardy for Joseph to offer unsolicited advice; he had been summoned to interpret a dream, not become Pharaoh's minister of the economy. Joseph offered his advice because it was part of the Divine message contained in the dream, as noted in the commentary to verse 4 (Ramban).
- 33. איש נבון וחבם A discerning and wise man, i.e., he must be discerning enough to understand how much food to store and how much to sell; and wise in the science of preserving the grain from spoilage. In making this recommendation, Joseph had himself in mind (Ramban).

Joseph must have viewed as providential the sudden and dramatic manner in which he was brought before Pharaoh. He still had faith in the fulfillment of his adolescent dreams [37:5-9] and felt that the long-awaited turning point in his destiny had finally arrived. If so, he had to utilize this unique opportunity. He did so by offering his unsolicited counsel. His advice was so relevant and wise that Pharaoh was enormously impressed (R' Munk).

34. יעשה פרעה — Let Pharaoh proceed. Let Pharaoh himself be active in this matter and motivate others (Or HaChaim).

רחמש — And he shall prepare. This translation follows Rashi. Ibn Ezra derives the word from שמח, five, according to which Joseph was recommending that Pharaoh buy a fifth of the land of Egypt during the seven years of abundance. Along similar lines, Rashbam and Radak observe that this was a proposal that Pharaoh double the usual one-tenth tax on grain, and have his overseers collect a fifth of all the produce for the royal granary during that period.

35. ייקבעו — And let them gather. This food should be gathered as a levy from the landowners, even against their will (Rashbam).

The regional overseers should gather the winnowed and sifted fine grain that could be stored without rotting, and place it directly under Pharaoh's personal control in his granaries (Rashi). Every city should have its own royal granaries, to save transport costs and reassure the citizens that their food is not being taken for the benefit of others (Tur; Ralbag; R' Bachya).

37-46. Joseph's interpretation is accepted and he becomes viceroy. According to Egyptian law, a slave could not be appointed to a high position. In fact the Talmud (Sotah 36b) states that the royal astrologers protested, "Will you set over us a slave whose master bought him for twenty pieces of silver?" However, realizing that only Joseph could properly implement and administer the master plan for national salvation, Pharaoh wanted to make an exception to the law. Since he knew that Joseph would not be able to function well unless he was accepted by the aristocracy.

לו ושפר פתגמא בעיני פרעה ובעיני כל עבדוהי: לחואמר פרעה לעברוהי הישתכח (נ״א הנשכח) כדיז גבר די רוח נָבוּאָהמְן קָדָםיִיַבָּה: לט וַאַמר פַּרעה ליוסף בַּתַר דִּיהוֹדַע יִיַ יַתַר יַת כַּל דַא לֵית סכלתו וחכים כותר:מאת תהיממנא על ביתיועל מימרה יתזו כל עמי לחוד כרסי מלכותא הַדִין אֵיהֵייַקִּיר מַנַּךְ:מא וַאַמַר פַּרעה ליוסף חזי מניתי יתר על כל ארעא דמצרים: מב ואעדי פרעה ית עזקתה מעל ידה ויהב יַתָה עַל יִדָא דִיוֹסֶף וְאַלְבִּישׁ יַתָה לְבוּשִׁין דבוץ ושוי מניכא דדהבא על צוארה: מגואַרפּיב יתה פרתפא תניתא (נ״א תנינא) די לה ואכריזו קדמוהי דין אבא למלכא ומני יתה על כל ארעא דמצרים: מרואמר פרעה ליוסף אנא פרעה ובר ממימרה לא ירים גבר ית ידה למיחר זין וית רגלה למרכב על סוּסיא בכל ארעא דמצרים: מה וקרא פַּרעה שום יוֹסֶף גַּברַא רמטמרן גַליַן לה ויהב לה ית אַסנת בת פוטי פרע רבא דאון לאתתא ונפק יוסף על אַרעא דִמְצְרַיִם: מוּוִיוֹסֵף בַּר (שַׁלִּיט) על אַרעא דִמְצְרַיִם: תלתין שנין כד קם קרם פרעה מלבא דִמְצַרַיִם וּנַפַּק יוֹסֵף מִן קָדַם פַּרְעה וַעַבַר (שַלִּיט) בָּבֵל אַרעָא דִמְצְרֵים: מוּוֹכְנָשׁוּ ַרַיָּרֵי אַרְעַא בְּשָׁבַע שָׁנֵי שׁוֹבְעַא (נ״א דַיָּרֵי אַרְעַא שָבְעַא) עִיבוּרָא לְאוֹצַרִין: מחוֹכְנַשׁ יַת

ליילה וַיִּיטֵב הַדָּבֶר בִּעִינֵי פַרִעָה וּבִעִינֵי כָּל־עַבָדֵיוּ: וַיִּאמֵר פרעה אל-עבדיו הַנמָצֵא כַּזֵּה אִישׁ אֲשֵׁר רִוּחַ אֱלֹהִיִם שלישי לט בָּוֹ: וַיָּאמֵר פַּרְעהֹ אֶל־יוֹטֵׁף אַחֲבֵי הוֹדִיעַ אֱלֹהֵים אְוֹתְךָּ מ אַת־כָּל־זָאת אֵין־נָבְוֹן וְחָכָם כָּמְוֹרְ: אַתָּה' תִּהְיֵה עַל־ ביתי ועל-פיר ישַק כַּל־עַמֵּי רֵק הַכְּסֵא אָגְדֵל מִמֵּך: מא ויאמר פרעה אל־יוסף ראה נַתַתִּי אָתַרְּ עַל כַּל־אָרֵץ מב מִצְרֵים: וַיָּטַר פַּרִעָה אֱת־טַבַּעִתוֹ מֵעֵל יַדֹּוֹ וַיְּתֵן אֹתַהּ על-יד יוסף ויַלְבֵּש אתוֹ בָּגָדֵי־שֶׁשׁ וַיַּשֶׁם רְבֵּד הַזַּהַב עַל־ מג צַנָארו: וַיַּרְבָּב אתו בִּמִרְבֵּבֶת הַמִּשְׁנֵה אֲשֵׁר־לוֹ וַיִּקְרְאוֹ מר לפניו אַבַרַךּ וַנַתוֹן אֹתוֹ עַל כַּל־אַרֵץ מִצְרֵיִם: וַיָּאמֶר מּ פַּרְעָה אֶל־יוֹסֶף אֲנָי פַרְעָה וּבִלְעָבִיךְ לְא־יָרִים אֵישׁ מה את־יַדוֹ וָאַת־רַגִּלְוֹ בִּכָּל־אֱרֵץ מִצְרַיִם: וַיִּקְרָא פַּרְעָה שֶׁם־יוֹסֶף צַפָּנַת פַּענֵּחָ וַיָּתֶן־לִוֹ אֶת־אַסְנַת בַּת־פּוֹטִי פַרַע כֹּהֵן אָן לְאִשָּׁה וַיִּצֵא יוֹסֵף עַל־אֶרֶץ מִצְרֵיִם: מ ויוֹסֶף בּן־שָלשִׁים שַנַּה בִּעַמִדוֹ לִפְנֵי פַּרְעָה מֵלֶך־־מִצְרֵיִם ויצא יוסף מלפני פרעה ויעבר בכל־אַרץ מצרים: ־מרמח וַתַּעַשׁ הַאַבץ בִּשֵּבַע שָׁנֵי הַשַּׂבַע לִקְמַצִים: וַיִּקְבֹּץ אֱת־

למלכח. רך כלשון ארמי מלך, בהשוחפין (בכח בחרה ד.) לא ריכא ולא בר ריכא. ובדברי אגדה, דרש ר' יהודה, אברך זה יוסף, שהוא אב בחכמה ורך בשנים. אמר לו [ר' יוסי] בן דורמסקים, עד מסי אחה מעוום עלינו את הכחובים, אין אברך אלא לו [ר' יוסי] בן דורמסקים, עד מסי אחה מעוום עלינו את הכחובים, אין אברך אלא לשון ברכים, שהכל יהו נכנסין ויולאין חחח ידו, כענין שנא' ונחון אוחו וגו' (ספרי דברים סוף פסקא א): (מד) אני פרעה. שם יכולת בידי לגזור גזרה על מלכומי וחלי גזור שלא ירים איש את ידו בלעדיך, שלא ברשוחך. ד"א, אני פרעה, אני אהיה מלך, ובלעדיך וגוי, וזהו דוגמת רק הכסא (לעיל פסוק מ) [אלא שהולרך לפרשה בשעם נחינה מיכת מיכה לשני מכדו מפרש הלפונות (שם ב): את ידו ואת רגלו. כתרגומו: לפרשה בשנת פענה. מפרש הלפונות (שם ד; אונקלום; חרגום יוכאן). ואין לפענת למיון במקרה פוטי מוסף למשכב זכר (סוטה יג:): (מוז) ותעש הארץ. כתרגומו, ואין שחד און לעקר מלשון עשייה: לקמצים. קומן על קומן, יד על יד היו אולרים: (מוז) אבל שדה העיר (אשר סביבותיה) נתן בתובה. שכל ארן וארן מעמדח אבל שדה העיר (אשר סביבותיה) נתן בתובה. שכל ארן וארן מעמדת בירותיה, ונותנין בחבואה מעפר המקום ומעמיד את התבואה מלירקב (ב"ר ל:ה:):

Pharaoh consulted his courtiers. Only after they agreed did he address Joseph directly (v. 39).

- **40.** ישׁק Shall . . . be sustained. The translation follows Rashi and Onkelos. Ibn Ezra relates the word to גָּשִׁיקָה, kiss. He explains that Pharaoh assured Joseph that the people would love him and accept his orders with complete obedience.
- **42. אַבּעְּתוֹ** His ring. The king's ring contained the royal seal [cf. Esther 8:8]. By putting the ring on Joseph's hand, Pharaoh symbolized that Joseph would be the leader of the

entire government and would have the authority to seal decrees, as he desired (Ramban).

R' Shimon ben Gamliel said: Joseph well deserved these honors because of his virtuous life. The hands, neck, and body that had refused to sin [with Potiphar's wife] were now adorned with the glorious signs of royalty (*Midrash*).

43. ניקראו לפניו אַבְּרָף — And they proclaimed before him: "Aurech!" As Joseph rode on the chariot, the servants called out before him Aurech, which is a composite of two words: אָב, father (i.e., counselor; mentor), to the rach, which means

Joseph Becomes Vicerou

- <sup>37</sup> The matter appeared good in Pharaoh's eyes and in the eyes of all his servants. <sup>38</sup> Pharaoh said to his servants, "Could we find another like him a man in whom is the spirit of God?"
- <sup>39</sup> Then Pharaoh said to Joseph, "Since God has informed you of all this, there can be no one so discerning and wise as you. <sup>40</sup> You shall be in charge of my palace and by your command shall all my people be sustained; only by the throne shall I outrank you."
- <sup>41</sup> Then Pharaoh said to Joseph, "See! I have placed you in charge of all the land of Egypt." And Pharaoh removed his ring from his hand and put it on Joseph's hand. He then had him dressed in garments of fine linen and he placed a gold chain upon his neck. <sup>43</sup> He also had him ride in his second royal chariot and they proclaimed before him: "Avrech!" Thus, he appointed him over all the land of Egypt.
- <sup>44</sup> Pharaoh said to Joseph, "I am Pharaoh. And without you no man may lift up his hand or foot in all the land of Egypt." <sup>45</sup> Pharaoh called Joseph's name Zaphenath-paneah and he gave him Asenath daughter of Poti-phera, Chief of On, for a wife. Thus, Joseph emerged in charge of the land of Egypt. <sup>46</sup> Now Joseph was thirty years old when he stood before Pharaoh king of Egypt; Joseph left Pharaoh's presence and he passed through the entire land of Egypt.

Joseph's Plan is Implemented

<sup>47</sup> The earth produced during the seven years of abundance by the handfuls. <sup>48</sup> He gathered

king in Aramaic (Rashi; Onkelos).

Another interpretation of the word is that it is a composite of av (father) in wisdom, though rach (tender) in years (Midrash).

וות ינְתוֹן — Thus, he appointed him. Pharaoh did all of the above in order to demonstrate publicly that all the authority of the throne was behind his new viceroy (HaK'sav V'HaKabbalah). The importance of symbolism is essential in government and, indeed, in all human relationships. Viceroys, parents, and teachers cannot achieve maximum effectiveness unless their authority is recognized, not only leaally but symbolically.

- 44. אָני פְּרֶעה I am Pharaoh. After their return from the public installation procession (R' Hirsch), Pharaoh told Joseph, "As king, I have the authority to issue decrees for my kingdom and therefore I decree that: Without you no man may lift..." Alternatively: I remain the king, but without your permission no man shall lift... This is similar in meaning to [v. 40]: Only by the throne shall I outrank you, but Pharaoh reiterated it as an official decree when he conferred this authority on Joseph by giving him the royal signet ring (Rashi).
- 45. אָבְּגָּת שַּׁעְנֵּת בְּעָבְּת בְּעָבְּת בּעְנֵת בּעְנֵת בּעְנֵת בּעָנֵת בּעָנֵת בּעָנֵת בּעָנִת בּעָנִת בּעָנִת בּעָנִת בּעָנִת בּענִת position were customarily assigned a name commensurate with their new eminence (Rashbam). Rashi and Rashbam interpret: מפרש הצפונות, he who explains what is hidden.

Zohar comments that the name change was an instance of Divine Providence, for it helped conceal Joseph's identity from his family, in order that the dreams could be fulfilled in accordance with God's plan.

קרע בְּרִיפּוּשִי בְּּרֶע — Asenath daughter of Poti-phera. Poti Phera is identical with Potiphar [see above, 37:36], Joseph's former master. That he allowed his daughter to marry Joseph vindicated Joseph in the eyes of the Egyp-

tians from the charge that he had assaulted Potiphar's wife (Alshich).

יַנְצֵא יוּסְף עַל־אֶרְץ מְּצְרִים — Thus, Joseph emerged in charge of the land of Egypt. Joseph emerged from his interview with Pharaoh in such a manner that it was clear to all that he was the ruler of Egypt (Sforno).

46. בְּיְשְׁלְשִׁים שְׁנָה — Thirty years old. Joseph's age points to the hand of Providence. Were it not for his God-given wisdom and grace, one so young could never have risen to the highest position in a great land (Abarbanel). It also informs us that thirteen years had elapsed since he was separated from his family.

ביי אָרִץ מצְרִים — And he passed through the entire land of Egypt. Whereas his earlier emergence (v. 46) was ceremonial, in the sense that he became known throughout the land as the new viceroy (lbn Ezra), this was a "working tour." He became acquainted with the populace, learned about the country, warned the people about the impending famine, and commissioned the construction of royal granaries in every city (Akeidah).

### 47-49. Joseph's plan is implemented.

47. לְקְתְּיִים — By the handfuls. This can be understood to mean that the abundance was so great that the grain was collected "hand over fist."

R' David Feinstein comments otherwise. In order to prepare for the famine, Joseph instituted such strict controls that not even a handful of grain was overlooked. So successful was this policy that Joseph reached his predetermined goal and there was no number (v. 49), meaning that once that happened, it was no longer necessary to be as scrupulous in counting future acquisitions of food. As the later chapters show, Joseph's granaries were sufficient not only to feed Egypt but to enrich Pharaoh by selling food to the surrounding lands.

רביעי

כל עיבור שבע שניו די הוו בארעא דמצרים ויהב עיבור בקרויא עיבור חקל קרתא די בסחרנהא יהב בגוה: מטובנש יוסף עיבורא פחלא דימא סגי לחרא עד די פסק לממני ארי לית מניז: נוליוסף אתיליד תרתין בנין עד לא עלת שתא דבפנא דילידת לה אסנת בת פוטי פדע רבא דאון: נאוקרא יוסף ית שום בוכרא מנשה ארי אנשיני יי ית פל עמלי וית כל בית אבא: נכוית שום תנינא קרא אפרים ארי אפשני יי בארע שעכודי: נגושלימת שבע שני שובעא (נייא שבעא) דהוה בארעא דמצרים: נדושריאה שבע שני כפנא למיעל כמא די אמר יוסף והוה כפנא בכל ארעתא ובכל ארעא דמצרים הוה לחמא: נהוכפנת כל ארעא דמצרים וצוח עמא לפַרעה ללַחְמָא (נ״א קַרַם פַּרעה עַל לַחָמָא) וַאַמַר פַּרעה לְכַל מצַראַי אַזילוּ לות יוסף די יימר לכון תעבדון: מוכפנא הוה על כל אפי ארעא ופתח יוסף ית כל (אוצריא) די בהון עיבורא וזבין למצרים ותקיף כַפָּנַא כָאַרעַא דמצרים: מוכל דירי אַרעא עלו (נ״א אַתוֹ) למצרים למובון עיבורא מן יוסף אדי תקיף כפנא בכל ארעא:

בּל־אַכל ו שַבַע שַנים אַשֵּר הַיוֹ בָּאַרֵץ מִצְרִים ויתו־אכל בערים אכל שבה־העיר אשר סביבתיה מי נָתֵן בְּתוֹכָה: וַיִּצְבֹּר יוֹסֵף בֵּר בְּחוֹל הַיָּם הַרְבֵּה מִאָר עֵר נ בי־חדל לספר כּי־אין מַסְפַר: וּלִיוֹסֵף יַלַד שְנֵי בַנִּים בָּטֵרֶם תָּבָוֹא שְׁנַת הָרָעָב אֵשֵׁר יֵלְדָה־לּוֹ אַסְנַּת נא בַּת־פוּטִי פַרַע כֹהֵן אָוֹן: וַיִּקרַא יוֹסֵף אֶת־שֵׁם הַבּכוֹר מנשה כּי־נשני אַלהִים אַת־כַּל־עַמַלִּי וָאַת כַּל־בֵּית נב אַבַי: ואַת שֵׁם הַשָּׁנֵי קַרַא אֶפְרַיִם כֵּי־הַפְּרַנִי אַלהַים נג בארץ עניי: וַתְּכְלֵּינַה שֶׁבַע שָׁנֵי הַשַּׁבַע אֲשֵׁר הַיָה נו בַּאַרַץ מִצְרֵיִם: וַתִּחְלֵּינַה שֶׁבַע שְׁנֵי הָרַעָב לַבוֹא כאשר אמר יוסף וַיָהִי רַעַב' בְּכַל־הַאַרַצות וּבְכַל־אֵרֵץ ה מצרים היַה לַחַם: וַתַּרַעַב' כַּל־אָרֵץ מִצְרַיִם וַיִּצְעַק הָעָם אֵל־פַּרעָה לַלֻחֶם וַיֹּאמֵר פַּרעה לְכַל־מִצְרֵים לְכוֹ ַ אַל־יוֹסֶׂף אָשֶר־יאמֵר לַבֵם תַּעַשִּוּ: וְהַרָעָב הַיָּה עַל כָּל־ יוּ אֶל־יוֹסֶׂף אָשֶר־יאמֵר לַבֵם תַּעַשִּוּ: וְהַרָעָב הָיָה עַל כָּל־ פַני האַרץ וַיִּפַתָּח יוֹסֶף אַת־כַּל־אָשֵר בַהֶם וַיִּשְבִּר י לֹמִצְלַיִם וַיַּחַזַק הָרָעָב בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם: וְכָל־הָאָרֶץ בְּאַוּ מצרימה לשבר אל־יוסף פי־חזק הרעב בכל־הארץ:

אשר יאמר לכס מעשו, הרי גזר על התכואה והרקיבה, מה אס יגזור עלינו ונמות (שס): (גו) על כל פני הארץ. מי הס פני הארץ, אלו העשירים (שס): את בל אשר בהם. כתרגומו, די כהון עיכורא: זישבר למצרים. שכר לשון מכר ולשון קנין הוא. כאן משמש לשון מכר. שכרו לנו מעט אוכל (להלן מג:ב) לשון קנין. ואל מאמר אינו כי אס כתכואה, שאף כיין וחלב מלינו ולכו שכרו כלא כסף וכלא מחיר יין וחלב (שטיה כה:א): (גז) ובל הארץ באו מצרימה. אל יוסף לשבור. ואס מדרשהו כסדרו היה לריד לכתוב לשכור מו יוסף:

רש"יה (מט) עד בי חדל לספור. עד כי חדל לו הסופר לספור, וה"ז מקרא קלר: מ בי אין מספר. לפי שאין מספר, והרי כי משמש כלשון דהא (ר"ה ג.): (ג) בטרם וה בי אין מספר. לפי שאין מספר, והרי כי משמש כלשון דהא (ר"ה ג.): (ג) בטרם וה תבוא שנת הרעב. מכאן שאדם אסור לשמש מטחו כשני רעבון (תענית יא.): א (נה) ותרעב בל ארץ מצרים. שהרקיבה תבואתם שאלרו מון משל יוסף (כ"ר מל לא:ה): אשר יאמר לבם תעשו. לפי שהיה יוסף אומר להם שימולו. וכשבאו מל לפרעה ואומרים כך הוא אומר לנו, אמר להם למה לא לכרתם בר והלא הכריז מל ככ ששני הרעב באים. אמרו לו אספנו הרכה והרקיבה. אמר להם אם כן כל יו

48-49. אֶבֶּל — Food ... grain. According to Ramban, Joseph gathered all food of every variety to assure that there would be no waste. He apportioned rations to the people for their sustenance, and stored the rest. As for the grain [since grain is easier to store for long periods of time], he amassed it in storehouses like the sand of the sea.

**50-52.** Joseph's children: Manasseh and Ephraim. Verse 50 seems to stress that Asenath bore children to him, meaning that the sons were dedicated to the ideals of Joseph, not to those of the idolaters among whom she had been raised. As the daughter of aristocracy married to a foreign slave and former convict who owed his position to Pharaoh's whim, she might well have dominated the home atmosphere, in which case the children would have been hers. The Torah tells us, therefore, that she adopted Joseph's spiritual and moral outlook. To be the only Jew in Egypt, and to be married to the daughter of an idolatrous

priest, yet to raise children who remain the model after whom Jewish parents bless their children — may God make you like Ephraim and Manasseh (48:20) — is no small privilege (R' Hirsch).

51.... בּי־נַשְנֵי אֱלֹהִים — For, "God has made me forget..."

Joseph acknowledged that God had allowed him to forget the hardships his brothers had inflicted on him in his paternal home. He was able to recognize that everything they had done was part of the Divine master plan, and consequently he bore them no ill will. For that he was grateful (Akeidah).

The commentators agree that Joseph could not have been so crass as to be thankful that he had forgotten his grieving father. To the contrary, the very fact that he gave this name showed that he remembered Jacob. Although Joseph would ordinarily have been obligated by the *mitzvah* of honoring his father to contact him, nevertheless the ban imposed by his brothers prevented him from doing so

all food of the seven years that came to pass in Equpt, and he placed food in the cities: the food of the field around each citu he placed within it. 49 Joseph amassed grain like the sand of the sea in great abundance until he ceased counting, for there was no number.

Joseph's Manasseh

 $^{50}$  Now to Joseph were born two sons — when the year of famine had not yet set in — whom Children: Asenath daughter of Poti-phera, Chief of On, bore to him, 51 Joseph called the name of the firstborn Manasseh for. "God has made me forget all mu hardship and all mu father's Ephraim household." 52 And the name of the second son he called Ephraim for. "God has made me fruitful in the land of mu suffering."

The Devastates Eaupt

- 53 The seven years of abundance that came to pass in the land of Egypt ended, 54 And the Famine seven years of famine began approaching just as Joseph had said. There was famine in all the lands, but in all the land of Egupt there was bread.
  - 55 When all the land of Egypt hungered, the people cried out to Pharaoh for bread. So Pharaoh said to all of Egypt, "Go to Joseph, Whatever he tells you, you should do." 56 When the famine spread over all the face of the earth, Joseph opened all the containers and sold provisions to Egupt; and the famine became severe in the land of Egupt. 57 All the earth came to Egupt to Joseph to buy provisions, for the famine had become severe in all the earth.

[see 37:28]. To enable Joseph to bear this emotional burden. God replaced his constant memories of his father with other thoughts. In effect, therefore, Manasseh's name was an acknowledgment that God had given Joseph the fortitude to comply with the solemn oath (ibid.) against contacting Jacob, and to allow Providence to take its course.

52. בארץ עניי — In the land of my suffering. Despite all the greatness and splendor Joseph enjoyed as viceroy, he still regarded Egypt as the land of his suffering, for he was still a son of Jacob and a native of the Holy Land (Abarbanel).

Joseph's choice of names for his sons is the greatest proof of his loyalty to his origins and his determination not to be sucked into Egyptian culture (R' Hirsch).

- 53-57. The famine devastates Egypt. The famine struck with surprising suddenness. After seven years during which the Nile watered its entire valley generously and the people complacently thought that it could never be otherwise, its water seemed to disappear without warning, and with it the seven years of prosperity. The populace soon became desperate for food, and they were at Joseph's mercy.
- 54. באשר אמר יוסף Just as Joseph had said. The Torah does not make this statement in telling of the seven prosperous years. People, especially the rich and successful Egyptians of that era, tend to take good times for granted. It was only when famine struck that the Egyptians acknowledged that they had a viceroy who had foretold what would happen.
- 55. וְתַרְעָב כָּל־אָרֵץ מְצְרָיִם When all the land of Egypt hungered. During the second year of the famine (R' Bachya), all the stored grain rotted, except for Joseph's (Rashi). Midrash Tanchuma records that when that happened the people of Egypt came to Joseph demanding food, but he said that he would give them nothing unless

they circumcised themselves first. Upon hearing this, they protested to Pharaoh, but the king gave them no relief. Upon hearing that their stores of grain had rotted while Joseph's were still intact. Pharaoh told them that they had no choice but to follow Joseph's orders (Rashi from Tanchuma).

The commentators explain that in his prophetic wisdom. Joseph was preparing for the eventual descent of his brothers to Egypt. He knew that gentiles mock Jews because they are circumcised. By making the Egyptians circumcise themselves, he made it impossible for them to ridicule the circumcised Jews (Yafeh Toar). According to Sh'lah, Joseph foresaw that the sexual depravity of Egypt was the reason for the punishments they would suffer in the future; indeed, the Torah warns Israel against imitating the abominations of Egypt (see Leviticus 18:3, Rashi; Ramban there). By forcing circumcision upon the Egyptians, Joseph hoped to temper their perverse lusts and thereby ease the plight of the Jews who would be exiled and oppressed there. The Egyptians abandoned the law of circumcision as soon as Joseph died.

- 56. על בָּל־פְּנֵי הָאָרֵץ Over all the face of the earth. The phrase פני, face, refers to the prominent, well-to-do people (Rashi). They felt the famine first because such people are not accustomed to hunger and suffering. Poor people, unfortunately, are accustomed to hunger and take it in stride (Yalkut Yehudah).
- 57. וכליהארץ All the earth came. All the countries affected by the famine trooped to Egypt to buy food, with the result that Pharaoh's treasury amassed huge amounts of gold and silver. This was God's way of preparing the way for the fulfillment of the prophecy to Abraham that his offspring would leave the land of their enslavement with enormous wealth (Zohar).

מב

אוחזא יעלב ארי אית עיבורא מזדבו במצרים ואמר יעקב לבנוהי למא תתחזוו: בואמר הא שמעית (אמריו) ארי אית עיבורא מזהבן במצרים חותו תמן וזבונו לנא מתמן ונחי ולא נמות: גונחתו אחי יוֹסף עסרא למובּז עיבוּרא ממצרים: דויַת בַּניַמין אַחוּהי דיוֹסף לא שלח יעקב עם אחוהי ארי אמר דלמא יערענה מותא: הואתו בני ישראל למזבן עיבורא בגו עליא ארי הוה כפנא בארעא דכנעז: וויוסף הוא דשליט על ארעא הוא דמזבן עיבורא לבַל עַמַּא דאַרעא וַאָתוֹ אָחֵי יוֹסֶף וסגירו לה על אפיהון על ארעא: ווחזא יוסף ית אחוהי ואשתמודענוו וחשיב מא דימלל עמהון ומליל עמהון קשין ואמר לָהוֹן מָנַן אָתַיתוּן וַאַמַרוּ מַאַרעַא דכנען למזבן עיבורא: הואשתמודע יוסף ית אחוהי ואנון לא אשתמורעוהי:

גַיִּרְא יַעֲלְב בִּי יֶשׁ־שֶׁבֶר בְּמִצְרֵים וַיָּאמֶר יַנְעָלְב לְבָנִיוּ
בּ לֻמָּה תִּתְרָאוּ: וַיֹּאמֶר הִנְּה שָׁמִעְתִי בִּי יֶשׁ־שֶׁבֶּר
בּ לֻמָּה תִּתְרָאוּ: וַיֹּאמֶר הִנְּה שָׁמַעְתִּי בִּי יֶשׁ־שֶׁבֶּר
בְּמָצְרֵיִם רְדוּ־שָׁמָה וְשִׁבְרוּ־לֵנוּ מִשָּׁם וְנְחְיֶה וְלָא בְּמַעְרֵים וְלִאְרַבְּנְיִישְׁרָאֵל לִשְׁבָּר
בְּיִאָר בְּנְיִים רְדוּ־שָׁמָה וְשִׁבְרוּ־לְנוּ מִשָּׁבְיר בְּיִרְעִב הְּאָרֶץ בְּנְעִין אֲחִי יוֹמֵף עֲשָׁרָה לָּצְלֵב אָנִי יִשְׁרָאֵל לִשְׁבָּר
בְּיִאֶרֶץ בְּעָב בְּיְאָרֶץ בְּנְעִין אָחָי וֹיַבְּעָ הְיִּעְבָ בְּאֶרֶץ בְּנְעֵן: וְיוֹמַף הַהִּא הַבְּשְׁבָּיר לְכָל־עָם הָאָרֶץ הְשָּבְּר בְּיִבְּעִין בְּאַרְיִם וַיִּאְמֶר בְּנָיִים עַל-הָאָב, הָנִיְם וַיִּיְעָב בְּאָרֶץ בְּנְעַן: וְיוֹמַף הַהִּאָרְץ בְּנְעִן: וְיִלְּמָף הָהִאָּרְץ בְּנָעוֹ וְיָבְבָּר אָתָם וַיִּאְמֶר אָחָיוּ וַיִּבְּרָ אִתְם וַיִּאְמֶר בְּנִילְב בְּיִבְּר אָתָם וַיִּאְמֶר בְּבָּר אָחָיוּ וַיִּבְּר אָתְם וְיִּשְׁבָּר אָחָיוֹ וַנִּבָּר יוֹמֵף הַיִּעְם וַיִּאְמָר בְּנִייִם עַל-הָאָר בְּנִיבְר אָחָין בָּאתְם וַיִּאְמֶר אָבְיִים בְּיִרְאָב בְּעָּבְיוֹ וְיִשְׁבָּר אָחָיוֹ וַנִּבָּר אָחָיוֹ וַבְּבּבְר אָתְם וַיִּאְמָין בְּאתְרָם וַיִּאְבָרוּ בְּעִבְיוֹ וְיִבְבָּר אִתְם בְּיִיּיִם וְנִישְׁבְּר אָחָוֹוּ בָּאתְים וַיִּאמֶר אָבָּרְץ בְּנָבְיוֹ בְּיִשְׁבָּר יִיִּםם בְּיִבְּר יִיְם בְּאַבְּיוֹ בְּאַבְיּבְיוֹ בְּיִבְּבְּר אָתָּם בְּיִיבְּבְּיוֹ בְּיִבְּבְּיוֹ בְּיִבְּבְּיוֹ בְּיִבְּבְּיוֹיוּ בְּיִבְּבְיוֹ בְּיבְּבְּיוֹ בְּיִבְּר יִיְםּבְּיוֹ בְּיִבְּר יִיְם בְּיִיבְיוֹ בְּיִבְּר יִיְם בְּיִבְּיוֹם בְּיִישְׁבּיים בְּיִיבְּיוֹיוֹ בְּיִבְּיוֹים בְּיִבְּיוֹם בְּיִבְּיוֹם בְּיִים בְּיִבְּיוֹב בְּיִים בְּיִבְּיוֹם בְּבְּיוֹבְיוֹיוֹ בְיִבְּבְּיוֹ בְּיִבְּיוֹיוֹ בְּיִישְׁבְּיוֹיוֹ בְיִבְּבְיוֹי וְיִבְּבְּיוֹ בְיּבְּבְּיוֹי בְּיוֹבְייוֹ בְּיִבְּרְיוֹיוֹ בְיִבְּבְּיוֹ בְּיִבְּיוֹיוֹ בְּבְיוֹיוּ בְּבְּרְיוֹם בְּיִיתְּיִיוֹיוֹ בְּיִבְּבְּיוֹ בְּיִבְּבְּיוֹיוּבְיוֹיוּ בְּיִיוּיוֹי בְּיִבְּיוֹיוֹ בְיִבְּיוֹיוֹ בְּיִבְּבְּיוּיוֹיוֹי בְּבְּבְּיוֹיוֹיוֹ בְיִבְּיוֹיוֹם בְּבְּבְּיוֹיוֹים בְּיִבְיוֹיוֹיוֹי בְּיבְּבְיוֹיוּיוֹיוֹי בְּיוֹבְיוֹבְיוֹיתְיוֹיוֹי

חלוקין לעשרה שלא היחה אהבח כלם ושנאח כלם שוה לו. אבל לענין לשבור בר כלם לב אחד להם (ב"ר לא:ב): (ד) פן יקראגו אסוץ. ובביח לא יקראנו אסוץ, הדית להיס (ב"ר לא:ב): (ד) פן יקראגו אסוץ. ובביח לא יקראנו אסון, א"ר אליעזר בן יעקב מכאן שהשטן מקטרג בשעת הסכנה (ב"ר לא:ט; מנחומא ויגש א): (ה) בתוך הבאים. מעמינין עלמן שלא כיכרוס (מנחומא ו) לפי שלוה להם אביהם שלא יחראו כולם בפתח א' אלא שיכנס כל א' בפתחו כדי שלא תשלוט בהם עין הרע, שכולם לאים וכולם גבורים (מנחומא חן ב"ר שם): (ו) וישתחוו לו אפים. משחח לו על פניהם. וכן כל השתחואה פשוט ידים ורגלים הוא (מגילה לא אפים. שבועות שו:): (ז) ויבר אליהם. נעשה להם כנכרי בדברים לדבר קשות (מכתומא שם וב"ר שם): (ח) ויבר יוסף גורי. לפי שהניחם חמומי זקן: והם לא הבירוהו. שילא מאללם כלא תחימת זקן ועכשיו מלאוהו בתחימת זקן (כתובות כה: דבורום פה, ב"ר לא:ם). ומ"א, ויכר יוסף את אחיו, כשנמסרו בידו הכיר שהם אתיו וריחם עליהם, והם לא הכירוהו. כשכל לנחנ בו אחות (ב"ר שם):

שכאמר הנה שמעחי וגו'. ומהו וירא, ראה באספקלריא של קדש שעדיין יש לו שבר במלרים ולא היחה נבואה ממש להודיעו בפי' שזה יוסף (ב"ר לאזו): למה תתראו. למה חראו עלמכס בפני בני ישמעאל ובני עשו [כאילו אתם] שבעים, כי תתראו. למה חראו עלמכס בפני בני ישמעאל ובני עשו [כאילו אתם] שבעים, כי באוחה שעה עדיין היה להם חבואה (מענים י:). [ול"נ פשוטו, למה חתראו, למה יהו הכל מסתכלין בכם ומתמיהים בכם שאין אתם מבקשים לכם אוכל בטרם שיכלה מה שבידכם.] ומפי אחרים שמעתי שהוא לשון כחישה, למה חהיו כחושים ברעב. ודומה לו ומרוה גם הוא יורא (משלי יא:כה): (ב) רדו שמה. ולא אמר כני, רמו למאחים ועשר שנים שנשתעבדו למלרים כמנין רד"ו (ב"ר שם ב): (ג) וירדו אחי יוסף. ולא כתב בני יעקב, מלמד שהיו מתחרטים במכירתו ונתנו לבם להתנהג עמו באחוה ולפדוחו בכל ממון שיפסקו עליהם (ב"ר שם ו; תנחומא ח): להתנהג עמו באחוה ולפדוחו בכל ממון שיפסקו עליהם (ב"ר שם ו; תנחומא ח):

(א) וירא יעקב בי יש שבר במצרים. ומהיכן כחה. והלח לח כחה חלח שמע.

42

1-4. Jacob sends his sons to Egypt. It was the second year of the famine (Seder Olam), and although Jacob's family still had provisions (see below), Jacob was concerned and dispatched his sons to Egypt.

1. אַרָּאָר — Jacob perceived. Literally, the verb means that Jacob saw — but he could not actually have seen the events in faraway Egypt. The Sages therefore interpret the word שֶּבֶּר — which means hope. Accordingly they comment that Jacob saw in a prophetic vision that there was hope in Egypt (Rashi). This is an instance of a prophet not comprehending the clear meaning of his revelation, for it is plain from the narrative that Jacob did not know the consequences of his initiative in sending his sons to Egypt. Another example is his unconscious prophecy that his family would ultimately spend 210 years in Egypt (see v. 2).

לְּמָּה תְּתְרְאוּ — Why do you make yourselves conspicuous? Why do you show yourselves as having plenty [to eat]? Such behavior will lead to envy and ill will on the part of the families of Ishmael and Esau (Taanis 10b; Rashi). Do not travel with food in your hands lest you cause ill feelings. And

do not all enter [Egypt] through one gate for fear of the evil eye [for someone might feel envy that one man should be blessed with ten such sons] (Midrash).

Jacob's rhetorical question has been the theme of many leaders who exhorted their fellow Jews not to flaunt their wealth and success to envious and often anti-Semitic neighbors. Whatever food Jacob's family had was honestly acquired, but even honest resources should be displayed judiciously.

2. קרו — Go down. Jacob did not use the verb , go, but קרו [go down], thereby alluding to the 210 years that they would be exiled in Egypt. [The gematria (numerical value) of the word ידי is 210: r=200; r=4; r=6.] (Rashi). In a similar expression of unconscious prophecy, Jacob said that as a result of the foray to Egypt, we will live, for the Egyptian exile was an indispensable prerequisite to the spiritual life that would result from the exile and redemption.

3. אַחייוּסף עָשְרָה. — Joseph's brothers — ten of them. In order to prevent speculators from purchasing large amounts of grain and profiteering, as is common in times of famine and shortage, Joseph had decreed that no one could buy more food than was needed for a single household. This is why all

Jacob Sends His Sons to Egypt

Jacob perceived that there were provisions in Egypt; so Jacob said to his sons, "Why do you make yourselves conspicuous?" <sup>2</sup> And he said, "Behold, I have heard that there are provisions in Egypt; go down there and purchase for us from there, that we may live and not die." <sup>3</sup> So Joseph's brothers — ten of them — went down to buy grain from Egypt. <sup>4</sup> But Benjamin, Joseph's brother, Jacob did not send along with his brothers, for he said, "Lest disaster befall him." <sup>5</sup> So the sons of Israel came to buy provisions among the arrivals, for the famine was in the land of Canaan.

The Brothers Bow to Joseph <sup>6</sup> Now Joseph — he was the viceroy over the land, he was the provider to all the people of the land. Joseph's brothers came and they bowed to him, faces to the ground.

<sup>7</sup> Joseph saw his brothers and he recognized them, but he acted like a stranger toward them and spoke with them harshly. He asked them, "From where do you come?" And they said, "From the land of Canaan to buy food." <sup>8</sup> Joseph recognized his brothers, but they did not recognize him.

ten brothers had to go (Sfomo). According to the Midrash, Joseph's real reason for the decree was to assure that all of his brothers would be forced to come to him, thus fulfilling the prophecy of his dreams that they would all bow to him.

- 4. בּוְמִּין Benjamin. It was destined from Above that Benjamin, who had not participated in the sale of Joseph, not accompany them so that he would be spared their tribulations before Joseph revealed his identity. Although he suffered with them when he joined them on their second trip, he was compensated for this by having the intense joy of meeting Joseph (Oznain LaTorah).
- 6-13. The brothers bow to Joseph. Unknown to the brothers, Joseph had not only lived and prospered, he had set in place a plan to identify them and bring them to him when they arrived in Egypt, as he was sure they would eventually. In order to do this, he ordered that only one storehouse be kept open, and that he would have sole authority over it. This guaranteed that he personally would meet his brothers. In addition, he instructed his trusted underlings to look for a group of men fitting their description (Midrash). Ramban offers a practical suggestion of how Joseph proceeded. He surely did not have the time to conduct every transaction; instead, he interviewed all national groups and then instructed his officials on how to deal with them. The brothers were the first to come from Canaan (Ramban). Sfomo comments that it is not surprising that Joseph would be involved in every transaction, since his sales of food were the major source of governmental income.

The brothers, knowing that the original purchasers of Joseph had been bound for Egypt, wanted to find him and ransom him. They entered the country through ten different gates and spread out in the marketplaces looking for him (Midrash).

7. יוֵבּרֶם וְיִתְנֵבֵּר אֲלֵיהֶם — And he recognized them, but he acted like a stranger toward them. Joseph recognized his brothers immediately, both because he expected and was looking for them. He, however, was beardless when they parted, so that it would have been much harder for them to recognize him, especially since he wore royal raiment and they could not

have dreamt that the slave they sold would be ensconced on a throne. To assure that they would not know who he was, he took pains to behave like a stranger. Ramban adds that he probably lowered his hat to partially cover his face.

46 Why Joseph concealed his identity and persecuted his brothers.

As noted before, Joseph knew that his dreams were prophecies that had to be fulfilled, and he knew that he had to do all in his power to bring about that result. This is why the Torah stresses that when he saw them he remembered the dreams. He also knew that the two dreams had to be fulfilled in sequence, the first and then the second. So far, ten brothers had bowed, but his first dream called for all eleven; therefore, he had to engineer Benjamin's appearance with the brothers, and only then could Jacob come, for the fulfillment of the second dream. Were it not for his obligation to carry out the dreams, Joseph would never have allowed his father to languish for so many years without knowing that his beloved Joseph was alive. [The Midrash, however, explains that Joseph kept the secret from Jacob because of the oath imposed by the brothers. And he would have been quilty of a serious sin in inflicting anxiety on Jacob, first by sending his brothers home without Simeon and then by demanding that Benjamin be brought to him. Similarly, the anxiety Joseph later inflicted upon them by hiding the goblet in Benjamin's sack was for the sole purpose of testing their love for Benjamin before allowing him to travel with them (Ramban).

In another explanation of Joseph's behavior, R' Hirsch maintains that Joseph needed two tests before he could be reunited with his brothers: (a) Was their old rancor against him solely motivated by how they perceived the underlying motive of his dreams, or were they resentful of Rachel's special place in their father's affections? If the latter, then they could be as much of a menace to Benjamin as they had been to Joseph. And if Joseph had revealed himself now, when they were in his power, he would never know how much hatred lingered beneath the surface. Therefore, he wanted to put them into a situation where they could gain their own freedom at the expense of Benjamin's, and see

סודביר יוסף ית חלמיא די חלים להוו ואמר להון אלילי אתון למחזי ית בדקא דארעא אתיתוו: יואמרו לה לא רבוני ועבדיה אתו למובן עיבורא: יאכלנא בני גברא חד נחנא כיוני אַנַחנַא לַא הַווֹ עַבְדָיךְ אַלִּילֵי: יבּנַאַמַר להון לַא אַלַהן בִרקא דאַרעא אַתיתון למחזי: יגוַאַמרוּ תַּרין עַסַר עבַדַיךּ אַחִין אַנַחנא בּני גַברָא חַד בּאַרעא דכנַען וחד ועירא עם אַבוּנָא יוֹמַא דֵין וחַד ליתוחי: ידואמר להון יוסף הוא די מלילית עמכון למימר אלילי אתון: טובדא תתבחרון חי פרעה אם תפקון מָכָּא אֶלַהֶין בְּמֶיתֵי אֲחוֹכוֹן וְעֵירַא הַכָא: טו שלחו מנכון חד וידבר ית אחוכון וָאַתּוּן תַּתָאַסְרוּן וַיִּתַבַּחַרוּן פָּתַגַּמִיכוֹן הקשוט אתון אמרין ואם לא חיי פַרעה אַרי אַלִּילֵי אַתוּן: יווֹכנַשׁ יַתְהוֹן למטרא (נ״א לבית מטרא) תלתא יומין: יוּוַאָמַר לָהוֹן יוֹסֵף בִּיוֹמַא תִלִיתַאַה. דא עיבידו ואתקימו מן קדם יי אנא ַדַחֶל: ישאָם כַּינַנֵי אַתּוּן אַחוּכוֹן חַד יָתְאַסֶּר בָּבֵית מַטַרַתִּכוֹן וָאַתּוּן אַוִילוּ אובילו עיבורא דחסיר בבתיכון: נויַת אַחוּכוֹן זְעֵירַא תַּיָתוּן לְנַתִי וִיִּתְהֵּמְנוּן פתגמיכון ולא תמותון ועבדו כן:

ט ויזכר יוסף את הַחַלמות אַשֶר חַלָם לָהָם וַיָּאמֵר אַלֶהם י מרגלים אַתֵּם לִרְאֵוֹת אֵת־עֵרוַת הָאָרֵץ בָּאתֵם: וַיִּאמְרְוּ יא אליו לא אַדני וַעַבַדִיךְ בַּאוּ לְשַבַּר־אָכֵל: כַּלָּנוּ בִּנֵי אֵיש־ יב אַחַר נַחַנוּ כַּנִים אֵנַחָנוּ לִא־הַיִּוּ עַבָּדֵיךְ מִרַגְּלִים: וַיַּאמֶר יי אלהם לא בּי־עָרָוַת הַאָרֵץ בַּאתֵם לִרְאִוֹת: וַיְּאמִרוּ שנים עשַר עבַרֶּיך אַחֶים ו אַנַחָנוּ בִּנֵי אִיש־אַחָד בִּאֶרֵץ יר כָּנַעַן וָהָנֵּה הַקַּטָן אֶת־אַבִּינוּ הַיּוֹם וְהַאֶחַד אֵינֵנוּ: וַיִּאמֵר אַלָהם יוֹסֵף הוֹא אַשֶּׁר דְבַּרְתִּי אֵלֶבֵם לֵאמִר מְרַגָּלִים י אַתַם: בָּוָאת תַבַּחֵנוּ חֵי פַרָעה אָם־תֵּצְאָוּ מְזֵּה כֵּי אָם־ יַּ י בָּבֵוֹא אַחִיבֵם הַקַּטִן הֵנַה: שָׁלְחוּ מִכֵּם אֶחָדֹ וִיַקַח אֵת־ אחיכם ואַתִּם' הָאַסְרוּ וִיבַּחֲנוּ' דְּבָרֵיכֶּם הָאָמֵת אָתַכֵּם ין ואם־לא חי פַרעה כַּי מרגלים אַתַם: וַיַּאַסף אתם יו יין אַל־מַשְׁמַר שָׁלְשָׁת יַמֵים: וַיֹּאמֶר אָלֶהֶם יוֹסֶף בַּיָּוֹם ייִ ים הַשָּׁלִישִׁי וָאת עַשָּוּ וָחִיוּ אֶת־הַאֱלֹהָים אַנֵּי יַרֵא: אִם־יּ בַּנִים אַתַּׁם אָחִיכֵם אָחַד יֵאַסֵר בִּבֵית מִשְׁמַרְכֵם וְאַתֵּם בּ לְכוּ הַבִּיאוּ שֲבֶר רֶעֲבוון בַּתֵּיבֶם: וְאֵת־אֲחִיבֶם הַקָּטוֹ תַבִּיאוּ אַלַּי וְיָאָמְנוּ דְבְרֵיכֵם וְלְא תַמִּוּתוּ וַיַּעֲשוּ־בֵּן:

.....

דברתי שאתם מרגלים הוא האמת והנכון, זהו לפי פשוטו. ומדרשו, אמר להם ואילו מלאתם אותו ויפסקו עליכם ממון הרבה, תפדוהו. אמרו לו הן. אמר להם ואם יאמרו לכם שלא יחזירוהו בשום ממון מה תששו. אמרו לכך באנו, להרוג או ליהרג. אמר להם לכם שלא יחזירוהו בשום ממון מה תששו. אמרו לכך באנו, להרוג או ליהרג. אמר להם הוא אשר דברתי אליכם, להרוג בני העיר באחם (ב"ר שם ז). מנחש אני בבעש. ששנים מכם התריבו כרך גדול של שכם (מנחומא שם וב"ר שם ו): (טו) חי פרעד. אם יחיה פרעה. כשהיה נשבע לשקר היה נשבע בחיי פרעה וב"ר שם ז): אם תצאו מזה. מן המקום הזה: (טו) האמת אתבם. אם אמת אתכם לפיך "א נקוד פתח שהוא כמו בלשון חימה, ואם לא תביאוהו חי פרעה בי מרגלים אתם: (יז) משמר. בית האסורים: (יט) בבית משמרבם. שאתם אחכורים בו עכשיו: ואתם משמר. בית האסורים: (טו) בבית משמרבם. שאתם אחכורים בו עכשיו: ואתם מתיכם (תרגום יונם): (ב) ויאמנו דבריבם. יחאמנו וימקיימו, כמו אמן אמן

רש"י משר חלם להם. עליהס (מרגוס יונמן) וידע שנמקיימו שהרי השמחוו לו: מערות הארץ. גלוי הארץ, מהיכן היא נוחה ליכבש, כמו את מקורה השרה (ויקרא בי בית), וכמו ערום ערום ועריה (ויקרא בי בית), וכמו ערום ועריה (יחזקאל טוז). וכן כל ערוה שבמקרא לשון גילוי. ומ"א כל בית), וכמו ערום הדק הבית (מלכיס ב יבו) רעוע הבית. אבל אל דקדק לפרשו הי את לשן המקרא: (י) לא אדגי. לא תאמר כן, שהרי עבדיך באו לשבר אוכל: (יא) בלגו בני איש אחר בחנו. לגליה בהם רוח הקדש וכללוהו ממהם שאף הוא בן בלגו בני איש אחר בחנו. לגליה בהם רוח הקדש וכללוהו ממהם שאף הוא בן הכרות (במדכר כיוצו). ועבבים אממיים, כמו כן דבכת סמוח: (יב) בי ערות הארץ בהרות (במדכר כיוצו). ועבכרסו לשכר שנים עשר עבריך וגרי. ובשביל אומו א' בלתחומת הן כ"ר שם ו): (יג) ויאמרו שנים עשר עבריך וגרי. ובשביל אומו א' בי שאיננו נמפזכו בשני לפקשו (מכחומ הן כ"ר שם ו): (יג) ויאמרו שנים עשר עבריך וגרי. ובשביל אומו א' בי שאיננו נמפזכו בעיר לברתי. הדבר אשר שהינו בערי בברתי. הדבר אשר שהינו בערי בברתי. הדבר אשר

how they would react. (b) If they hated Joseph when he merely dreamed of being a king, how much more would they hate him now that he truly had the power of life and death over them? Therefore, he wanted to show them that, after the long chain of events, he truly loved them and had only their good interests at heart. This, he was sure, would melt their long-standing resentment.

9. מְרְגְּלִים אַתֶּם — You are spies! Joseph made this accusation to stop their attempt to learn the whereabouts of their long-lost brother, for if they were to persist in this effort, they might hear about the Hebrew slave who had become viceroy through a succession of dreams. But if they were under suspicion of spying, they would not dare circulate through the city asking questions (Kli Yakar).

11. בְּלָנוּ בְּנֵי אִישׁ־אֶחָד נְחְנוּ All of us, sons of one man are we. The Divine Spirit was enkindled within them and they unwittingly included Joseph in their statement by saying, "All of us are the sons of one father" (Midrash; Rashi).

By mentioning that they were all sons of one man, they meant to counter the charge that they were treacherous spies. Their father Jacob, they contended, was a man of the highest repute. It would be a simple matter for Joseph to inquire about him and his family; that would be enough to dispel any notion that his sons could be spies (Ramban). Furthermore, no father would permit his entire family to go together on a mission as dangerous as espionage against a great power (Daas Zekeinim).

12-13. Joseph challenged them. "It cannot be as you say. If

- <sup>9</sup> Joseph recalled the dreams that he dreamed about them, so he said to them, "You are spies! To see the land's nakedness have you come!"
- <sup>10</sup> They answered him, "Not so, my lord! For your servants have come to buy food. <sup>11</sup> All of us, sons of one man are we; we are truthful people; your servants have never been spies."
  - 12 And he said to them, "No! But the land's nakedness have you come to see."
- <sup>13</sup> And they replied, "We, your servants, are twelve brothers, the son of one man in the land of Canaan. The youngest is now with our father and one is gone."

Joseph Stands His Ground, but Offers His Brothers a Way Out

- eph 14 But Joseph said to them, "It is just as I have declared to you: 'You are spies!' 15 By this shall His you be tested: By Pharaoh's life you will not leave here unless your youngest brother comes and, here. 16 Send one of you, and let him fetch your brother while you shall remain imprisoned, so that your words may be tested whether truth is with you; but if not, by Pharaoh's life surely you are spies!" 17 Then he herded them into a ward for a three-day period.
  - <sup>18</sup> Joseph said to them on the third day, "Do this and live; I fear God: <sup>19</sup> If you are truthful people, let one of your brothers be imprisoned in your place of confinement while you go and bring provisions for the hunger of your households. <sup>20</sup> Then bring your youngest brother to me so your words will be verified and you will not die." And they did so.

you are brothers traveling together, you would have entered the country together and not by ten different gates. Therefore, you must be involved in some conspiracy (Rashi; Ramban). Furthermore, how is it possible that not even one of you remained home to care for your father?" He asked this last question to determine if Benjamin was still alive, for he feared that they had done away with him, too (Ralbag). In reply they asserted that they came through different gates to look for their missing brother and that they had indeed left one brother at home.

S/omo maintains that by speaking so freely about their family they hoped to prove their truthfulness, since everything they said was easily verifiable.

According to R' Avraham ben HaRambam, citing his grandfather, R' Maimon, their response did not counter the spying charge, but was in answer to another, unrecorded question that Joseph must have asked about their family. Such additional dialogue is alluded to by the brothers in their recapitulation of their adventures to Jacob, later in 43:7. In common Scriptural style, the Torah did not elaborate on the dialogue.

- 14-20. Joseph stands his ground, but offers his brothers a way out. Joseph pretended to find their protests of innocence unconvincing, and reemphasized his firm belief in their guilt. As the supreme viceroy of Egypt, he did not have to justify his accusations rationally; the brothers were in his power and it sufficed that such was his whim. However, after showing them that they were helpless, he offered them a way to prove their innocence.
- 15. אַרְתְּהָנוּ By this shall you be tested. If your statement regarding a "youngest brother" can be verified, I will believe everything else you said as well (B'chor Shor). For if you are not brothers, you will never be able to find a stranger to come with you and put himself in mortal danger by posing as your brother (Sforno).

חי פּרְעוֹה — By Pharaoh's life, i.e., if Pharaoh shall live. This

was a formula for an oath, as if to say, "I swear by Pharaoh's life" (*Gur Aryeh*). R' Bachya comments that even though Joseph released nine of his brothers before Benjamin came (v. 19), he was not in violation of this oath, because he kept Simeon in the prison after he released the others.

To frighten them and make them more submissive, Joseph incarcerated them for three days, as a display of raw power.

- 16. שלחו מגָּם אֶחָר Send one of you. But none of the brothers volunteered to go because, seeing Joseph's unreasonable attitude, they felt that the mission would be futile, and they were fearful about Jacob's grief when he was told that nearly all of his sons were in prison (Or HaChaim).
- 18. Realizing that none of them would volunteer to fetch Benjamin, Joseph made a new proposal, which he prefaced with a soothing declaration of his concern for justice and fairness.

אָת־הָאֶלְהִים אָנִי יָדֵא — I fear God. Accordingly, I will not keep all of you imprisoned while your families are starving. I will release most of you to bring provisions home while I detain only one of you as a hostage (Ramban; Sforno).

Many people fear God while they are poor, but when they become wealthy they place their trust in their money and lose their piety. Joseph was different. He feared God as a slave, as he said to his master's wife, "How then can I perpetrate this great evil? I will have sinned against God!" (39:9). His piety was even greater when he became a ruler, as he specifically proclaimed "I fear God!" (Tanchuma Naso).

The above comment about Joseph's constancy is true, of course, but it is something the brothers could not have known. To them, the viceroy of Egypt must have seemed like many of the rulers Jews have had to contend with throughout history, who pontificate piously about their devotion to morality and law, while their actions bespeak cruelty and hatred. No one will ever know how many Jews have bled under the lash of rulers who "feared God." Even

באואמרו גבר לאחוהי בקושטא חיביו אנחנא על אחונא די חזינא עקת נפשה פד הוה מתחנו לנא ולא קבלנא מנה על בו אתא לותנא (נ״א אתת לנא) עקתא הדא: כב ואתיב ראובן יתהוו למימר הלא אמרית לותכון למימר לא תחובון (נ״א תחטאון) בעולימא ולא קבלתון ואף דמה הא מתבעי: בנואנון לא ידעון ארי שמיע יוֹסף ארי מתרגמו הוה ביניהוו: כר ואסתחר מעלויהון ובבא ותב לותהון ומליל עמהון ודבר מלותהון ית שמעון ואסר יתה לעיניהון: כהופקיד יוסף ומלו ית מניהון עיבורא ולאתבא כספיהון גבר לסקה ולמתן להון זודין לארחא ועבד להון כן: כו ונטלו ית עיבורהון על חמריהון ואזלו מתמן: כזופתח חד ית סַקָּה לִמְתַן כִּסְתַא לַחַמַרֵה בַּבֵית מבתא וחזא ית כספה והא הוא בפום טוענה: כחואמר לאחוהי אתותב כספי ואף הא בטועני וּנְפַק מְדֵע לבּהוֹן וּתְוֹהוּ גבר לאחוהי למימר מה דא עבד יי לנא: בטואתו לות יעקב אבוהון אַרעא דכנען וחַוּיאוּ להּ ית כּל

בּא נַיְּאִמְרוֹ אָיִשׁ אֶל־אָחִיו אֲכָלֹ אֲשֵׁמִים וֹ אֲנַחְנוֹ עַל־אָחִינוֹ צֵּעְרָת נַפְּשִׁוֹ בְּהִתְחַנְנִוֹ אֵלֵינוּ וְלָא שָׁמֵעְנִוּ בַּיֶּעָה אֲלֵינוּ הַצָּרָה הַוְּאת: וַיַּעַן רְאוּבֵן אֹתָם בּּ עַל־בֵּן בַּאָה אֵלֵינוּ הַצָּרָה הַוְּאת: וַיַּעַן רְאוּבֵן אֹתָם בּ עַל־בֵּן בִּיְאָה אָלֵינוּ הַצָּרָה הַוְּאת: וַיַּעַן רְאוּבֵן אֹתָם בּ עַל־בֵּן בִּיְעִה בְּיִלְּה הְנִיקְם וֹבֵאמִר אַל־מָתְם וְנִיבְּרְ וַיִּשָׁב בּי עַלִּין בִּינֹתְם: וַיִּפְב מֵעְלֵיהֶם וַיִּבְּךְ וַיִּשָּׁב בּ עַעֲלִיהֶם וַיִּבְּר אֲלֵהֶם וַיִּבְּן הַמָּלְין בֵּינֹתָם: וַיִּפְב מֵעְלֵיהֶם וַיִּבְרְ וַיִּשָּׁב בּי שְׁמָע יוֹסֵף בִּי הַמָּלִין בִּינִתְם: וַיִּפְב מֵעְלֵיהָם וַיִּבְרְ וַיִּשָּׁב בּי שְׁמָע יוֹסֵף בִּי הַשָּׁלוֹ וְנָתָת לְהָנֶם צֵּדְה לַהָּכֶר וְנִישְׁעוֹן וַיֶּאֶעִּר בְּי לְּתָת מִסְפּוֹא לַחֲמֹרוֹ בַּמָּלוֹן וַיָּאֶסְר בּי שְׁמָן וְנִבְּיה בְּעִקְתַּ לְתָת מִסְפּוֹא לַחֲמֹרוֹ בַּמָּלוֹן וַיָּעָשׁ בִּי בְּסְבּיהֶם בָּוֹ וַיִּשְׁעוֹן וְהָנֵבְי הְעָּם וְנִבְּי הְשָּב בְּסְפִּיהְם בְּינִים לְּתָּת מִסְפּוֹא לַחְמִלוֹ וַיְּעָשׁ בִּי וְהַנֵּי לְתָת מִסְפּוֹא לַחְמִלוֹן וַיְּעָשׁ אֶל־שְׁלוֹן לְתָת מִסְפּוֹא לַחְמִלוֹן וַיְּעָשׁ אָל־ישְׁלוֹן לָתָת מִסְפּוֹא לַחְמִלוֹן וַיְּעָשׁ בִּי בְּסְפִּי וְהָנֵם הְנָּה בְּאַמְהְרְהָוֹ מְעָשְׁ הְעִבְּי בְּעִבְּי מִבְּיוֹן לְתָת מִסְפּוֹא לַחְמִלוֹן וַיְּעָּעִם לְּנִינְיִם לְנִינִי בְּשְׁלוֹן לַתְּת מִסְפּּוֹץ עַלְּבִיתְוּלְוּת אָלִים לְנִיבְּים לְנִיתְּים לְנִים לְנִיבְּים לְנִילְם אְבִיקְם אֵּבִים לְנִיבְיוֹ בְּלְלֹים תְנִים לְנִבּים בִּיּעְם בִּילְ בִּים לְנִיבְּיִם לְנִיבְּים לְנִיבְּים לְנִיבְּים לְנִילְיוֹם לְנִיבְּים לְנִיבְּים לְּנִבּים לְנִיבְּים לְּבְּים לְנִילְיוֹם לְנִבּים לְּיִבְּים לְנִים לְנִיבְּים לְנִילְיוֹם לְנִילִּים לְּיִבְּים לְנִים לְנִים לְנִים לְנִים לְנִים לְנִים לְנִים לְנִים לְּבְּים לְנִים לְנִים לְּבִּים לְּבִּים לְנִים לְנִים לְנִים לְנִים לְּבִּים לְּבִּים לְּבְּיִּים בְּיִים בְּיּבְּים לְּבְּים לְנִים לְּיִים לְּבִּים לְּבִּים לְּבְּיִים לְּיִים לְּי

מעליהם. נחרחק מטליהם שלא יראוהו כוכה: ויבך. לפי ששמט שהיו מחחרטין: את שמעון. הוא השליכו לבור, הוא שאמר ללוי הנה כטל החלומות הלזה כא (לטיל לו:יט; תנחומא ישן יו). ד"א, נחכוון יוסף להפרידו מלוי שמא יחיטלו שניהם להרוג לו:יט; תנחומא יובד ד): ויאסר אתו לעיניהם. לא אסכו אלא לשיניהם וכיון שילא הוליאו והאכילו והשקהו (כ"ר לא:ח): (בד) ויפתח האחד. הוא לוי שנשאר יחיד משמטון כן זוגו (תרגום יונקו): במלון. כמקום שלנו כלילה: אמתחתו. הוא השק: (בח) וגם הנה באמתחתי. גם הכסף כו עם החכואה: מה זאת עשה אלהים לנו. להכיאנו לידי טלילה זו, שלא הושכ אלא להמטול שלינו:

(כמדבר ה:כב), וכמו יחמן גא דבריך (מלכים א ה:כו): (בא) אבל. כתרגומו, בקושטא. ראיתי בכ"ר (א:מ) לישלא דרומאה (לשון בני הנגב) הוא, אכל, ברס: באה אלינו. טעמו בכי"ח לפי שהוא בלשון עבר, שכבר באה, ותרגומו אתת לגא: באה אלינו. טעמו בכי"ח לפי שהוא בלשון עבר, שכבר באה, ותרגומו אתת לגא: (בב) וגם דמו. אתין וגמין רבויין (כ"ר א:יד). דמו וגם דם הזקן (שם לא:ח): (כג) והם לא ידעו בי שומע יוסף. מבין לשונס, ובפניו היו מדברים כן (תרגום יוכח): בי המליץ ביגותם. כי כשהיו מדברים עמו היה המלין ביניהם היודע ל" עברי ולשן מלרי והיה מלין דבריהם ליוסף ודברי יוסף להם, לכך היו סבורים שאין יוסף מכיר בלשון עברי (שם): המליץ. זה מנשה בנו (שם; כ"ר שם): (בר) ויסב

Joseph's words implied these historic attitudes. Speaking as the viceroy and not as the righteous Joseph, he proclaimed to the brothers how ethical he was, but suggested not very subtly that they would die unless they obeyed him.

**21-23.** The brothers' regret. The brothers became introspective and recognized their lot as a Divine punishment for their cruel treatment of Joseph. "Happy are the righteous," declares *Midrash HaGadol*, "who submit to retribution with joy and declare the Almighty just in whatever way He acts."

Their reaction at this point is illustrative of their greatness. They did not acknowledge guilt for their earlier judgment against Joseph; interpreting his actions as they did, they were convinced that they had acted properly and legally in ridding themselves of a mortal danger. To the contrary, since they felt at the time of the sale that they were obligated to remove Joseph from their midst, they felt that it would have been sinful to show compassion at a time when firmness was required. Now, however, seeing their new predicament as a punishment, they blamed themselves for their lack of compassion in how they carried out their decision. They regarded this callousness toward Joseph's entreaties

— not the actual sale — as deserving punishment (R'Aharon Kotler).

The Talmud derives from Scripture that even heinous criminals who suffer the death penalty must be treated as kindly as possible to minimize their humiliation and suffering. The brothers now felt that for failing to deal with Joseph that way, they were now being punished, and deservedly so.

Yafeh Toar notes that they contrasted their own behavior toward Joseph with that of the viceroy toward their hungry families. The Egyptian did not know and would never see those people in Canaan, yet he felt enough sympathy for their plight to send them food, but the brothers had been apathetic to their own flesh and blood.

22. אַנְּמִידְּמוֹ — And his blood as well. Although the brothers had not shed Joseph's blood, Reuben meant that Joseph, who was unaccustomed to the hard life of slaves. might well have died in captivity. And if so, the brothers were responsible (Ramban).

Following the Rabbinic rule that the word Di, as well, implies something in addition to what is mentioned explicitly, Rashi comments that Reuben implied that not only

The Brothers' Regret

- <sup>21</sup> They then said to one another, "Indeed we are guilty concerning our brother inasmuch as we saw his heartfelt anguish when he pleaded with us and we paid no heed; that is why this anguish has come upon us."
- <sup>22</sup> Reuben spoke up to them, saying, "Did I not speak to you saying, 'Do not sin against the boy,' but you would not listen! And his blood as well behold! is being avenged."
- Joseph Chooses His Hostage Joseph Sends Them Back with Their

Moneu

- <sup>23</sup> Now they did not know that Joseph understood, for an interpreter was between them. <sup>24</sup> He turned away from them and wept; he returned to them and spoke to them; he took Simeon from them and imprisoned him before their eyes.
- ostage
  25 Joseph commanded that they fill their vessels with grain, and to return their money, each one's to his sack, and to give them provisions for the journey. And so he did for them. 26 Then they loaded their purchase onto their donkeys and departed from there.
  - <sup>27</sup> When the one of them opened his sack to give feed to his donkey at the inn, he saw his money, and behold! it was in the mouth of his sack. <sup>28</sup> So he said to his brothers, "My money has been returned and behold! it, too, is in my sack!" Their hearts sank, and they turned trembling one to another, saying, "What is this that God has done to us?"
    - <sup>29</sup> They came to Jacob their father in the land of Canaan and they told him of all

Joseph's blood was being avenged, but also Jacob's — because the brothers had caused him so many years of grief.

- 23. בּי הַמּלִיץ בֵּינתָם For an interpreter was between them. They had spoken to Joseph through an interpreter, so they assumed that he did not understand Hebrew. [Now the interpreter had left for it is obvious that they would not have spoken these incriminating words had he still been present (Radak; Mizrachi).] According to the Midrash, the interpreter was Manasseh, Joseph's firstborn son (Rashi).
- 24. Joseph chooses his hostage. Having said that he would keep one of the brothers in Egypt as a hostage, Joseph now chose Simeon. The reason for this choice was because he was the one who had thrown Joseph into the well and who had said derisively, "Look! That dreamer is coming" (37:19). Alternatively, Joseph wished to separate Simeon from Levi, lest the two of them conspire to kill him. The companionship of those two had been lethal before, since they were the ones who carried out the attack against Shechem (Rashi). Ibn Ezra suggests that, as the firstborn, Reuben would have been the logical hostage. Joseph spared him in gratitude for having been the one who tried to protect him when the brothers were planning to kill him. He took Simeon because he was the next oldest.
- $\_$  And wept. Joseph's compassion was aroused and he wept at their distress (Sfomo).
- 25-28. Joseph sends them back with their money. On the one hand, Joseph treated them considerately, sending back food not only for the families of the nine who were going back to Canaan, but also for the family of Simeon, and even giving them extra provisions for the journey. On the other hand, he secretly had Manasseh put their money in their sacks. When they found it, they would surely suspect that it had been put there as a pretext to denounce them as thieves and sell them as slaves. Joseph did this to provide atonement measure for measure for those who had sold him as a slave (Kli Yakar).

27. הָאָקָד — The one of them, i.e., Levi. Now that he was separated from his companion Simeon, he was the one (Rashi).

According to Abarbanel and Malbim, Joseph ordered that the money of all the brothers be placed near the bottom of their packs, but that Levi's be near the top of his. He wanted Levi to discover the money and be distressed even during the journey, because he, Levi, was the most guilty for the sale [and this would provide him atonement, measure for measure].

28. הושב בּקפוּ — My money has been returned. His fright was greatest when he recognized the money as his own so that he was vulnerable to a personal accusation. This was part of Joseph's scheme. He wanted the brothers to realize how fully they were in his power and that he could do as he pleased with them (R' Hirsch).

קיים לְנוּ — What is this that God has done to us, by letting us be suspected? For the money was returned only to furnish a pretext for a plot against us (Rashi).

According to Sfomo, the brothers were mystified. The self-proclaimed "God-fearing" viceroy was treating them in a way that would give him an excuse to enslave them. By letting this be done to them, God seemed to be treating them measure for measure for having enslaved Joseph. But Joseph had deserved an even harsher punishment — he deserved to die! Since they had acted with mercy by reducing his sentence to enslavement, why should this be happening to them?

29-38. Their dialogue with Jacob. The Torah records how the brothers reported their experiences to Jacob, but a comparison of the following verbatim recapitulation with the narrative above will show that they concealed certain things, to minimize the gravity of their dilemma (Akeidah; Ralbag). They minimized the harshness of Joseph's ultimatums to spare Jacob unnecessary grief, and because Jacob would never allow Benjamin to return with them if he had known

האַרַעַן יַתְהוֹן למימר: למליל גברא רבּונא דאַרעא עמנא קשוַן ויהַב יַתַנא במאלילי ית ארעא: לאואמרנא לה ביוני אנחנא לא הוינא אַלילי: לבתרין עסר אנחנא אחין בני אבונא חד ליתוהי וזעירא יומא דין עם אבונא בארעא דכנען: לגואמר לנא גברא רבּוֹנָא דָאַרעָא בָּדָא אָדַע אַרֵי כֵּיוַנֵי אתון אחוכון חד שבוקו לותי וית עיבורא דחסיר בבתיכון סיבו ואוילו: לדואיתו ית אחוכוו זעירא לותי ואדע ארי לא אַלילי אַתּוּן אַרי כיוני אַתּוּן יַת אחוכון אתן לכון וית ארעא תעבדון בה סחורתא: להוהוה אנון מריקין סקיהון והא גבר צרר כספה בסקהוחזו ית צררי כספיהון אנון ואבוהון ורחילו: אוןאמר לְהוֹן יַעַלְב אֲבוּהוֹן יַתִי אַתְכֵּלְתוֹן יוסף ליתוהי ושמעון לא הוה הכא (נ״א לֵיתוֹהָי) וָיַת בְּנָיַמִן תִּדְבָּרוּן עַלֵי הַוּוֹ בַלָּהוֹן: לּוּנַאֲמֶר רָאוּבֵן לְנַת אֲכוּהִי למימר ית תריז בני תמית אם לא איתנה לותר הב יתה על ידי ואנא אתבנה לר: להואמר לא יחות פרי עמכון ארי אַחוּהָי מִית וָהוּא בָּלְחוֹדוֹהָי אַשְׁתַּאַר ויערענה מותא כארחא די תהכוז בה ותחתון יַת שיכתי בּדוונא לְשַאוֹל: אוכפנא תקיף בארעא: בוהוה כד שַׁיצִיאוּ (נ״א סַפִּיקוּ) לְמֵיכַל יַת עִיבוּרָא דָאַיָתִיאוּ מִמּצְרַיִם וַאַמֵּר לָהוֹן אַבוּהוֹן תובו זבונו לנא זעיר עיבורא: גואמר לה יהודה למימר אסהרא אסהר בנא גכרא למימר לא תחזון אפי אלהן

ל הקרת אתם לאמר: יובר הַאִּישׁ אַדנִי הַאַרץ אָתַנוּ לא קַשְׁוֹת וַיָּתֵן אֹתְנוּ כִּמְרַגָּלִים אַת־הַאָבץ: וַנְּאמֵר אַלַיוּ לא הַיֵינוּ מְרַגְּלֵים: שְׁנֵים־עַשֵּׁר אַנַחְנוּ כּים אַנַחָנוּ לָא הַיֵינוּ מְרַגְּלֵים: שְׁנֵים־עַשֵּׁר אַנַחְנוּ אחים בני אבינו הַאַחַר אֵינִנוּ וְהַקַּטוֹ הַיֵּוֹם אֵת־אַבִינוּ אַרץ כַּנַעַן: וַיָּאמֶר אֱלֵינוּ הַאִישׁ אַדנִי הַאַרץ בִּזְאת ארע כּי כנים אַתַּם אַחִיכֵם הַאָחַד' הַנֵּיחוּ אִתִּי וָאֵת־ ל רַעַבון בָּתֵיבֵם קחוּ וָלֵבוּ: "וְהָבִּיאוּ אֵת־אַחִיבֵם הַקַּטוֹ 🕁 אַלַוֹּ וָאַדְעַה כֵּי לָא מִרָגִּלִים אַהֵּם כִּי כֵנִים אַתַּם אַת־ לה אחיכם אתן לַבָּם וָאָת־הַאַרֵץ תַּסְחֵרוּ: וַיָהִי הֶם מִרִיקִים 🚓 שַׂקּיהָם וָהַנֵּה־אֵישׁ צָרָוֹר־כַּסְפָּוֹ בִּשַׂקּוֹ וַיִּרְאוֹּ אֵת־ ל צררות כספיהם המה ואביהם וייבאו: ויאמר אלהם יעקב אביהם אתי שבלתם יוסף איננו ושמעון איננו ַל וָאָת־בִּנַיַמֵן תִּלָּחוּ עַלֵּי הַיִּוּ כְלֵנָה: וַיָּאמֵר רָאוּבֶן אֵל־ אביו לאמר את־שני בני תמית אם־לא אַבִיאַנּוּ אֵלֵיךּ ה תנה אתו על־יַדִּי וַאַנִי אֲשִׁיבֵנוּ אֵלֶיךְ: וַיֹּאמֶר לְא־יֵרֶר - הַּ בני עמכם כּי־אַחִיו מַת וְהוּא לְבַדוֹ נְשָאַר וּקַרַאַהוּ אַסוֹן בַּדֵּרֶךְ אַשֻׁר תֵּלְכוּ־בָּה וִהְוֹרַדְתֵּם אֵת־שֵּיבָתֵי בְּיָגְוֹן אַבּל לַאַכִּל בָּבֶר בָּאָרֵץ: וַיִהִי בַּאַשֵּר כִּלוּ לֵאַכִּל - שְׁאִוֹלָה: וְהָרָעָב בָּבֵר בָּאָרֵץ: וַיִהִי בַּאַשֵּר מג אָת־הַשַּׁבַר אָשֵר הָבִיאוּ מִמְצְרֵיִם וַיָּאמֵר ג אביהם שבו שברו־לנו מעט־אכל: ויאמר אליו יהודה לאמר העד העד בנו האיש לאמר לא־תראו פני בּלתּי

המינו לזקן מד שמכלה פת מן הבית (תנחומא ח): באשד בלו. כד שיליאו, והמתינו לזקן מד שמכלה פת מן הבית (תנחומא ח): באשד בלו. כד שיליאו, כד ספיקו טוטה. כאשר כלו הגמלים לשתות (לשיל כד:כב) מתורגם כד ספיקו, כששתו די ספוקם הוא גמר שתייתם, אבל זה, כאשר כלו לאכול, כאשר מס האוכל הוא, ומתרגמינן כד שיליאו: (ג) העד העיד. לשון התראה, שסתם התראה מתרה בו בפני עדים. [וכן הטידותי בכם היום (דברים ת:ים, ל:יט)] וכן הטד הטידותי באבותיכם (ירמיה יא:)) רד העד בטם (שמות יט:כא):

(לד) ואת הארץ תסחרו. תסובנו. וכל לשון סוחרים וסחורה על שם שמחזרים וסחורה מל שם שמחזרים וסחובנים אחר הפרקמטיא: (לה) צרור בספו. קשר כספו (תרגום יונחן): (לו) אותי שבלתם. מלמד שחשדן שמא [י]הרגוהו או [י]מכרוהו כיוסף (שס; ב"ר לא:ע): שבלתם. כל מי שבניו אבודים קרוי שכול: (לח) לא ירד בני עמבם. לא קבל דבריו של ראובן, אמר, צכור שועה הוא זה, הוא אומר להמית בניו, וכי בניו הם ולא בני (שס): (ב) באשר בלו לאבול. יהודה אמר להם

how relentlessly the viceroy had treated them (Alshich; Ralbag). For example, they said that Joseph had judged them as if they were spies, not that he had made a firm accusation against them. They also omitted Joseph's strong implications that their lives were at stake, and that he had jailed them for three days.

35. וייראו — They were terrified. They knew that money could have been left in one sack by a careless official, but the money in all their sacks could not possibly be an oversight. It was obvious that a plot was being implemented against them (Alshich).

36. אֹתִי שְׁבֶּלְתֵּם — I am the one whom you bereaved. This

term refers to one who has lost his children. Accordingly, Jacob's remark implies that he suspected them of having slain or sold Simeon and that they might have done the same to Joseph (Rashi, according to Gur Aryeh).

Jacob argued rather logically that since Joseph and Simeon had suffered misfortune when they had traveled in the company of their brothers, he could not be expected to submit Benjamin to the same jeopardy (R' Hirsch).

עלי -- Upon me. Your grief, as brothers, cannot compare with mine as a father! (Akeidah).

According to *Malbirn*, the meaning is different: The blame for all of their misfortune is upon me. I caused

The Dialogue with Jacob

that had happened to them, saying: <sup>30</sup> "The man, the lord of the land, spoke harshly to us and The considered us as if we were spying out the land. <sup>31</sup> But we said to him, 'We are truthful men: We have never been spies! <sup>32</sup> We are twelve brothers, sons of one father. One is gone and the youngest is now with our father in the land of Canaan.' <sup>33</sup> Then the man, the lord of the land, said to us, 'By this I will ascertain whether you are truthful people: One of your brothers, leave with me; and what is needed for the hunger of your households take and go. <sup>34</sup> And bring your youngest brother to me so I will know that you are not spies, but truthful people. I will restore your brother to you and you will be free to circulate about the land.'"

<sup>35</sup> Then, as they were emptying their sacks, behold! — every man's bundle of money was in his sack. When they and their father saw their bundles of money, they were terrified. <sup>36</sup> Their father Jacob said to them, "I am the one whom you bereaved! Joseph is gone, Simeon is gone, and now you would take away Benjamin? Upon me has it all fallen!"

<sup>37</sup> Then Reuben told his father, saying, "You may slay my two sons if I fail to bring him back to you. Put him in my care and I will return him to you."

<sup>38</sup> But he said, "My son shall not go down with you, for his brother is dead and he alone is left. Should disaster befall him on the journey which you shall take, then you will have brought down my hoariness in sorrow to the grave."

43

<sup>1</sup> The famine was severe in the land. <sup>2</sup> When they had finished eating the provisions which they had brought from Egypt their father said to them, "Go back, buy us some food." <sup>3</sup> But Judah told him, saying, "The man sternly warned us saying, 'Do not see my face unless

Joseph's death by sending him into danger, and I will be similarly held accountable for Simeon — and for Benjamin, as well, if I allow him to go to a place of danger. I dread the punishment in store for me for this.

37-38. As the firstborn, Reuben felt that it was his responsibility to speak up. His frightening statement was meant figuratively, for he surely did not mean that Jacob would actually kill the two sons; rather, Reuben spoke in the sense of obligating himself under the penalty of a curse that he would care for Benjamin (Ramban). By expressing himself so emphatically, Reuben felt that he would convince Jacob of his determination to guard Benjamin zealously. Jacob did not reply directly to him; he merely said that Benjamin would not go to Egypt with them. Rashi, quoting the Midrash, says that Jacob said to himself, "He is a fool, this eldest son of mine. He suggests that I should kill his sons. Are not his sons also my sons?"

The reasons Jacob gave for refusing Reuben's offer were sincere, quite valid, and equally applicable to Judah's later offer [43:8]. Nevertheless, Jacob acceded to Judah's request because he had more confidence in him, and because the timing of his offer was propitious (Ramban).

38. הורְרָהָם אֶת־שִּׁיבְתוּ בְּגִּגון שְאוּלְה. — Then you will have brought down my hoariness [lit., white hair; metaphorically, old age] in sorrow to the grave. I will never cease mourning. Benjamin is Rachel's only survivor; while he is with me, I find consolation for the loss of his mother and brother. If he should die, it would be as if the three of them died on the same day (see Rashi 44:29).

43.

### 1-15. Jacob sends Benjamin to Egypt.

- 1. יְהָרֶעְב כְּבֵּר בָּאֶרֶץ The famine was severe in the land, i.e., it grew more severe (Ralbag). In this context, the land refers to Eretz Yisrael, the land par excellence (Akeidah).
- 2. בְּאָשֵר בְּלוּ לְאֲכּל אָת־הַשְּׁבְּר When they had finished eating the provisions. Presumably the issue of a return trip to Egypt arose when there was only enough food left to last until they could go there and come back (Or HaChaim).

Seeing how adamant Jacob had been when there was an adequate supply of food in hand, Judah had advised his brothers to wait until the household ran out of food — for then Jacob would be forced to let Benjamin go (Rashi; Ramban 42:37).

שני — Go back. Although Jacob had heard them insist that they dared not go back without Benjamin, he may not have believed them. He suspected that they wanted to take Benjamin to do away with him, as they might have done to Joseph. He had implied this suspicion when he said (42:37) that they had bereaved him (Sformo).

**3-5.** Judah quoted the Egyptian viceroy in stronger terms than the brothers had used earlier (42:24). Then, they had minimized their predicament in order to spare Jacob and give him less reason to oppose Benjamin's return with them. Now that only extreme urgency would make Jacob consent, the situation demanded unabashed candor. Judah added that the brothers would refuse to go without Benjamin.

פר אחוכוז עמכוז: דאם איתר משלח ית אחונא עמנא ניחות ונזבו לה עיבורא: הואם ליתר משלח לא ניחות ארי גברא אַמר לנא לא תחוון אַפּי אַלַהן כַּד אחובון עמכון: וואמר ישראל למא אבאשתון לי לחואה לגברא העד כען לבון אח: יואמרו משאל שאל גברא לנא ולילדותנא למימר העד כען אבוכון קים האית לכון אחא וחוינא לה על מימר פּתגּמיא האליו המדע הוינא ידעין ארי יימר אוחיתו ית אחוכון: חוַאַמַר יִהוּדָה לִישְרָאַל אַבוּהִי שְׁלַח עולימא עמי ונקום ונהר וניחי ולא נמות אַף אַנַחנא אַף אַת אַף טפלנא: יי אַנא מערבנא בה מן ידי תבענה אם לא איתנה לך ואקימנה קדמר ואהי חטי לר כל יומיא: יארי אלולפון בדא אַיתעכַּבנא אַבי כען תַבנא דָּגַן תַּרְתֵּין וַמָנִין: אַ נָאָמֶר לָהוֹן יִשְׂרָאֵל אֲבוּהוֹן אָם בן הבא דא עיבידו סיבו מדמשבח אַרָעָא (נ״א בָּאַרָעָא) בָּמֵנִיכוֹן וְאוֹחִיתוּ לגברא תקרבתא זעיר קטף וזעיר דבש שעף ולטום בטנין ושגדין: יב וכספא על חַד תַּרֵין סִיבוּ בְיֵדְכוֹן וְיַת כַּסְפַּא דאתותב בפום טועניבון תתיבון בידכון מַאִים שַלוּ הוא: יגונית אַחובון דְּבֶרוּ וקומו תובו לנת גברא: יד ואל שדי יתן לָבוֹן רַחַמִין קַדָם גַּבְרַא וִיִפְטַר לְבוֹן יַת אַחוּכוֹן אַחַרָנַא וְיַת בָּגְיַמִין

ר אָחִיכֵם אִתִּכֵם: אִם־יֵשְׁרֵּ מִשַׁלֵּחַ אֵת־אָחִינוּ אִתַּנוּ נֵרְדָּה ָּן נִשְבָּרֵה לָךָ אָבֶל: וָאִם־אֵינְךָּ מְשַׁלֵּחַ לְא גַרֶד בִּי־הָאִישׁ ָּ, אמר אַלֵּינוּ לָא־תָרְאַוּ פַנַּי בִּלְתִי אֲחִיבֵם אִתְבֵם: נַיֹּאמֵר יִשְרַאֵּל לָמָה הַבֵּעתָם לֵי לְהַגִּיד לָאִישׁ הַעוֹד לָבֵם אַח: ויאמרו שאול שאַל־הַאָּישׁ לַנוּ וּלְמִוּלַדְהָנוּ לֵאמֹר העוד אביכם חַי הַיַשׁ לַכֵם אַח וַנַּגַד־לוֹ עַל־פֵּי הַדְּבַרִים הַאָּלֵה הַנָּדְוֹעַ נַדַּע כִּי יֹאמַׁר הוֹרָידוּ אֵת־אַחִיבֵם: נַיֹּאמֵר הַ הַאָּלֵה הַנָּדְוֹעַ נַדַּע יהודה אל-ישראל אַבִּיוֹ שַלְחֵה הַנַּעַר אָתִי וְנַקּוּמַה וַנַלַכַה וְנַחָיֶה וָלָא נַמֹּוּת גַם־אָנַחָנוּ גַם־אַתַה גַם־טַפֵּנוּ: ָּט אָנֹכִי אֶעֶרְבֶּנוּ מִיָּדֵי תְּבַקְשֻׁנוּ אִם־לֹא הֲבִיאֹתִיו אֵלֵיךֹ ּ וָהַצַגַתַּיו לְפַנֵּיך וָחָטַאתִי לְךָּ כַּל־הַיַּמֵים: כִּי לוּלֵא אַ הָתְמַהְמַהְנוּ בֶּי־עַתָּה שֲׁבְנוּ זֵה פַּעַמַיִם: וַיֹּאמֵר אַלֵהֶם 😽 יִשְּרָאֵל אַבִיהֵם אִם־בַּן ו אֵפוֹאֹ זְאת עֲשׁוֹּ קחוו מוּמְרֵת הַאָרֵץ בַּכְלֵיבֶם וָהוֹרֵידוּ לַאָישׁ מִנְחָה מִעַט צַרִי יב ומעט דבש נכאת נלט בַּטְנִים וּשְקַדִים: וְכֵסֶף מִשְׁנֵה יַּ קחו בַיֵרָכֶם וָאֵת־הַבֶּּסֶף הַמּוּשַׂב בָּפֵּי אַמִּתִּחֹתֵיכֵם י תַשִּיבוּ בִיַדַבֶּם אוּלֵי מִשְׁגַה הָוֹא: וְאַת־אַחִיכֵם קַחוּ יר וַקוּמוּ שִׁוֹבוּ אֵל־הַאֵישׁ: וָאֵל שַבִּי יָתֵוֹ לַכֵּם רַחַמִיםׂ לְפָנֵי הַאִּישׁ וִשְׁלֵח לַכֵם אַת־אַחִיכֵם אַחֶר וְאַת־בְּנִימֵין

עברי. אם בן אזדקק לעשות שאשלחנו עמכס לריך אני לחזור ולבקש איה פה חקנה ועלה להשיאכס, ואומר אני זאת עשו: מזמרת הארץ. ממורגם מדמשכת בארעא, שהכל מומרים עליו כשהוא כא לעולם (ב"ר שם יא): גבאת. שעה (שס): בטנים. לא ידעתי מה הם. ובפירוש א"ב של רבי מכיר ראיתי פישטליא"ש, ודומה לי שהם אפרסקין: (וב) ובסף משנה. פי שנים כראשון (אונקלום): קחו בידבם. לשבור אוכל שמא הוקר השער (כ"ר שם): אולי משגה הוא. שמא הממונה על הבים שכחו שוגג: (יד) ואל שדי. מעתה אינכם חסרים כלום אלא תפלה, הריני מתפלל עליכם (שם): ואל שדי. שנים לחיו וכדי היכולת בידו ליקן, יקן לכם רחמים, עליכם (שם): ואל שדי. שו במתי מולם די ללכותי, שלא שקסים מנטורי, לכן לרת שבון, לרת כתל, לרת דינה, לרת יוסף, לרת שמשן, לרת בנימון לכתומה אין: ושלח לבם. וישטר לכון, כתרגומו. וישטרם לא שמון. לית בנימון לתסומה לאלו: את (סנתומה זה שלתון. ואינו של בתרגום ל' וישלת, שהרי לכם להלר"ל נו"ב מחלבו לה כל מה כי הולכים אללו: את אחיבם. זה שמעון: אחר. כות הקודש נולבה בל, לכבות יוסף (אדר"ל נו"ב מ"ג):

רש"ז מותראו פני בלתי אחיבם אתבם. לא תראוני בלא אחיכם אתכם (תרגום כל את תראו פני בלתי אחיבם אתבם. לא תראוני בלא אחיכם אתכם (תרגום כל יונקן). ואונקלום תרגם אלהין כד אחוכון שמכון, יישב הדבר של אופנו ולא דקדק ולתרגם אחר לשון המקרא: (ז) לנו ולמולדתנו. למשפחותינו. ומדרשו, אפילו שלי בל עריסותינו גלה לנו נכ"ר לא:י): ונגד לו. שיש לנו אב ואת: על פי הדברים האלה. בל ש"מ שאלותיו אשר שאל הווקקנו להגיד: בי יאמר. אשר יאמר. כי משמש בלשון אם הואם מסמש בלשון אם הואם מסמש בלשון אם הואם מסמש בלשון אם, ה"ז שמוש אחד מארבע לשונות שמשמש כי והוא אי (ראש לה השבה ג.), שהרי כי זה כמו אם, כמו עד אם דברתי דברי (לעיל כדגלג): (ח) וגחיה. בללגה בו רוה", א שרי הילים בספק לא יתפש, ואנו כלנו מתים ברשב המכוש בלא לביאנו אליך מת כי אם חים (ע" ממורה לבט: וחטאתי לך בל הימים. לשה"ב (נ" שסי): (י) לולא התמהמהבו. על ידך ככר היינו שבים עם שמעון ולא לשה"ב (נ"ר שסי): (י) לולא התמהמהבו. על ידן רכר היינו שבים עם שמעון ולא לשמר כל הימים הללו: (יא) אפוא. כל לשון אפוא לשון יתר הוא לתקן המלה בלשון ולא כל נשמרם כל הימים הללו: (יא) אפוא. כל לשון אפוא לשון יתר הוא לתקן המלה בלשון אם כל הימים הללו: (יא) אפוא. כל לשון אפוא לשון יתר הוא לתקן המלה בלשון אם כל הימים הללו: (יא) אפוא. כל לשון אפוא לשון יתר הוא לתקן המלה בלשון א

<sup>6-7.</sup> ניאמֶר יִשְרָאֵל — Then Israel said. Israel is the name used to depict Jacob in his spiritual role as Patriarch of the Jewish nation. In this case, he is referred to as Israel, because he offered them a teaching for future generations: Whenever Jews are forced to appear before hostile rulers, they should not offer more information than the question requires. Since the obviously unfriendly viceroy had not asked them if they had any brothers at home, they should not have volunteered

it (Haamek Davar). They defended themselves against Jacob's charge that they had loose tongues (Akeidah), saying that Joseph had questioned them exhaustively, but not in such a sinister way that they had reason to fear the consequences of a full response (Abarbanel).

<sup>8.</sup> יהיתה יהורה *Then Judah said.* Judah argued that if Benjamin were to go, it was not definite that Joseph would have him arrested, but if Jacob's refusal made it impossible

Beniamin to Eaupt

Jacob your brother is with you.' 4 If you are ready to send our brother with us, we will go down and buu иои food. <sup>5</sup> But if uou do not send, we will not go down, for the man said to us. 'Do not see mu face unless your brother is with you."

- 6 Then Israel said. "Why did you treat me so ill by telling the man that you had another brother?"
- <sup>7</sup> And theu said, "The man persistently asked about us and our relatives saying, 'Is your father still alive? Have you a brother?' and we responded to him according to these words: could we possibly have known that he would say, 'Bring your brother down'?"
- 8 Then Judah said to Israel his father, 'Send the lad with me, and let us arise and go, so we will live and not die, we as well as you as well as our children, 9 I will personally guarantee him: of mu own hand uou can demand him. If I do not bring him back to uou and stand him before uou, then I will have sinned to uou for all time. 10 For had we not delaued, bu now we could have returned twice."
- 11 Israel their father said to them. "If it must be so, then do this: Take of the land's glory in uour baggage and bring it down to the man as a tribute — a bit of balsam, a bit of honeu, wax, lotus, pistachios, and almonds. 12 And take with you double the money, and the money that was returned in the mouth of your sacks return in your hands: perhaps it was an oversight. 13 Take your brother, and arise, return to the man, 14 And may Almighty God grant uou mercu before the man that he mau release to uou your other brother as well as Beniamin.

for them to purchase food, they would all surely die of hunger. It is better to set aside the doubtful in favor of the definite (Rashi from Tanchuma).

9. אנכי אערכנו — I will personally quarantee him. Judah tried to remove one of Jacob's fears. If all the brothers collectively quaranteed Benjamin's safety, then no one would be responsible ultimately, because each would shift the blame to the others. Instead, Judah promised to take sole responsibility. "I will quard him from heat, cold, evil beasts, and brigands. I will offer my life for his and do anything necessary to assure his safety" (B'chor Shor).

In his commentary to ArtScroll Bereishis, R' Meir Zlotowitz suggests another reason why Judah's offer was more acceptable than Reuben's. When Jacob said, "Upon me has it all fallen" (42:36), he implied, as mentioned by the commentators, that only a father could realize the magnitude of the loss of two of his children. Of all the brothers, only Judah who had lost two children (38:7,10) could appreciate his father's grief. Therefore, when he accepted responsibility for Benjamin's welfare, Jacob acquiesced.

11. והורירו לאיש מנחה — And bring it down to the man as a tribute. Jacob instructed them that the gift should be sent to the viceroy before they saw him. From the way he reacted to the gift, they would then have an idea of how he would treat them (Sforno).

Jacob chose the gift with taste and sophistication. The ruler of a rich country would not be impressed with a large and lavish gift; he was too rich for that, Rather, Jacob selected Canaanite delicacies that were unavailable in Egypt. Some of the items listed here were identical to those brought by Ishmaelite caravans to Egypt [37:25], indicating that they were not readily available in Egypt (cf. Sforno; Chizkuni).

12. וכסף משנה — Double the money. Take twice as much money as you had on your first trip; perhaps the price of grain has risen (Rashi). Perhaps Jacob wanted them to buy a double ration to spare them the difficulty of an early return to Egypt for more provisions (R' Abraham ben HaRambam). and perhaps also to subject them to the mercurial viceroy's whims as infrequently as possible.

תשיבו בירכם - Return in your hands. Jacob meant this literally. "Do not leave the money in your sacks, nor wait until you are asked for it, but carry it in your hands to demonstrate immediately that you are honest men and have come to return any money not rightfully yours" (Alshich).

אולי משגה הוא — Perhaps it was an oversight. Jacob reasoned that the officials may have put the payments on top of the sacks to help them identify the owners of the sacks, and then, due to the confusion, forgotten to take the money when filling the sacks and delivering them to the customers (Rashbam; Radak).

14. "Now, that you have the money, the gift, and your brother Benjamin" (Midrash), Jacob said, "you lack nothing but prayer, I will pray for you" (Rashi). As the Sages declared (Sanhedrin 44b), one should always pray before misfortune occurs (R' Bachya).

ואָל שָּרָי — And may Almighty God. See 17:1 for a discussion of this Name. It is a conjunction of ש־דַי, Who is sufficient or enough. He is sufficient in His mercies and His hand is sufficient to give you whatever you need. "May He Who said to the world, 'Enough,' now declare that my troubles are enough. I have had no rest since my youth: trouble with Laban, trouble with Esau, the troubles of Rachel, Dinah, Joseph, Simeon — and now Benjamin'' (Rashi).

ואנא במא דאתבלית תבלית: טוונסיבו גבריא ית תקרבתא הדא ועל חד תריז פספא נסיבו בידיהוו ודברו ית בנימו וקמו ונחתו למצרים וקמו קדם יוסף: טו וחוא יוסף עמהוו ית בנימיו ואמר לדי מְמַנַּא עַל בַּיתָהּ אַעֵיל יַת גַּבַרַיַּא לְבֵיתַא ונבוס נבסתא ואתקיז ארי עמי ייבלוז גַבַרַא בַּשִירוּתַא: ייוַעבַד גַבַרָא בַּמא דִּי אמר יוסף ואעיל גברא ית גבריא לבית יוסף: יחודחילו גבריא ארי אתעלו לבית יוסף ואמרו על עסק בספא דאתותב בטועננא בקדמיתא אנחנא מַתַעַלִּיז לָאָתַרֶבַרָבַא עַלַנַא וּלָאָסָתַקּפָא עַלַנָא וּלְמִסֶב יַתַנָא לעברין וּלְמִדְבֵּר יַת חַמרנא: יטוּקריבוּ לָנַת גַברַא די ממנּא על בית יוסף ומלילו עמה בתרע ביתא: נאַמרוּ בָּבַעוּ רְבּוֹנִי מִיחַת נְחֶתְנָא בַּקַרְמֵיתָא לְמִזְבַּן עִיבוּרָא: כּא וַהַוָה בַּר אַתינא לבית מבתא ופתחנא ית טועננא והא כסף גבר בפום טוענה בַּסְפַּנָא בַּמַתָּקֶלֶה נָאָתֵיבְנָא יַתָה בִּידַנָא: בבוכספא אחרנא אוחיתנא בידנא למזבן עיבורא לא ידענא מן שוי כַספּנא בטועננא: בגואמר שלם לבון לא תַרַחַלוּן אַלַהַכוּן וַאַלַהַא דַאַבוּבוּן יָהַב לְבוֹן סימא בּטוֹעַנִיבוֹן כַּספְּבוֹן אָתַא לְנַתִי וָאַפֶּיק לְנַתְהוֹן יַת שְמִעוֹן: כרואעיל גברא ית גבריא לבית יוֹסֶף וִיהַב מַיַּא וָאַסְחוֹ רָגֶלֵיהוֹן וִיהַב בָּסְתַא לַחֲמַרֵיהוֹן: בּהוָאַתְקִינוּ יַת תקרבתא עד על יוסף בשירותא אָרֵי שַמַעוּ אָרֵי תַמַּן אַבְלִין לַחָמַא:

י ואני באשר שַכְלְתִי שַבַלְתִי: וַיִּקְחוּ הַאַנַשִים אֵת־ המנחה הואת ומשנה־בַּסֶף לֵקחוּ בְיַדֶם וְאֵת־בְּנִימֶן ט ויקמו נירדו מצרים ויעמדו לפני יוסף: ויַרא יוסף אַתַּם את־בּנימין ויאמֶר לַאָשֶר עַל־בֵּיתוֹ הַבֵּא אַת־הָאֵנָשִים הביתה וטבח טבח והבן כי אתי יאכלו האנשים יי בּצַהַרִים: וַיַּעַשׁ הַאִּישׁ בַּאֲשֵׁר אָמֵר יוֹמֵף וַיַבַא הַאֵישׁ ָּתְ אֶת־הָאֲנָשָׁים בֵּיתָה יוֹסֵף: וַיִּירְאוּ הָאַנָשִׁים כִּי הִוּבִאוּ בֵּית ייִסֵף: יַיִּירְאוּ הָאֵנָשִׁים כִּי הִוּבִאוּ יוֹסָף וַיָּאמָרוּ עַל־דָבֵר הַבֶּּסֶף הַשָּׁב בָּאַמִתְּחֹתֵינוּ בַּתְחַלֶּה אֲנַחְנוּ מִוּבָאֵים לְהִתְגֹּלֵל עָלֵינוּ וּלִהִתְנַפֵּל עַלֵּינוּ י וְלַקַחַת אתָנוּ לַעֲבָדִים וְאַת־חֲמֹרֵינוּ: וַיִּגִּשׁוֹ אֵל־הָאִישׁ ב אשר על-בֵּית יוֹסֵף וַיִדְבָּרוּ אָלֵיו פֵּתַח הַבַּיִת: וַיִּאמְרוּ בֵּי בא אַדני יַרד יַרַדנוּ בַּתִּחָלֵה לְשְבַּר־אָכֵל: וַיָּהִי כִּי־בַאנוּ אַל־הַמַּלוֹן וַנָּפָתִּחַה אָת־אַמִתּחֹתֵינוּ וָהָנֵּה בֵּסֶף־אִישׁ בּב בָּפִי אַמְתַחְתוֹ כַּסְפֵּנוּ בִּמְשָׁקַלוֹ וַנַּשֵׁב אֹתוֹ בִּיַבֵנוּ: וְבֵסֵף אחר הורדנו בידנו לשבר־אכל לא ידענו מי־שם בּג בַּסְפֵּנוּ בָאַמְתַחתֵינוּ: נַיּאמֶר שַלום לַבֶּם אַל־תִירַאוּ אֱלֹהֵיבֶׁם וֱאלֹהֵי אֲבִיבֶם נַתַּון לָבֵם מַטִמוֹן בָּאַמִתְּחִתֵיבֶׁם בּר כַּסַפַּבַם בַּא אַלֵּי וַיּוֹצֵא אַלְהַם אַת־שַׁמְעוֹן: וַיַּבַא בּי ָּהָאֵישׁ אֵת־הָאַנָשִים בֵּיתָה יוֹסֵף וַיִּתֵּן־מַׁיִם וַיִּרְחַצְוּ ה רַגְלֵיהֶם וַיִּתַּן מִסְפָּוֹא לַחֲמְרֵיהֵם: וַיָּבִּינוּ אֵת־הַמִּנִחַׁה 🙃 עַד־בָּוֹא יוֹסַף בַּצַהַרַיָם כִּי שַמְעוֹ כִּי־שַׁם יאכָלוּ לַחַם:

רש"י

הבית הזה: להתגולל. להיות מתגלגלת עלינו עלילת הכסף ולהיותה נופלת עלינו.

הלוקלום שתרגם ולאסתקפא עלגא הוא ל' להתעולל, כדמתרגמינן עלילת דברים

(דברים כב:יד) תסקופי מלין, ולא תרגמו אחר לשן המקרא. ולהעולל שתרגם

לאתרכרכל הוא לשון גלת הזהב (קהלת יבוי) והלב גלתה העלתה (מוס ב:ח) שהוא

לשון מלכות: (ב בי אדוני. לשון בעיא ותחגונים הוא (אוגקלום) וכלשון ארמי בייא

דייא (יומא סע:): ידד ידדנו. ירידה הוא לנו, רגילים היינו לפרנם אחרים עכשיו

אלו לריכים לך (כ"ר לב:ד): (בג) אלהיבש. בזכותכס, ואם אין זכותכם כדאי

אלהי אביבם, בזכוח אביכם נתן לכם מטמון (שם): (בד) ויבא האיש. הבאה

אחר הבאה, לפי שהיו דותפים אומי חון עד שדברו אליו פתח הבית (שם), ומשאמר

להם שלום לכם נתשכו וכאו אחריו: (בה) ויבינו. הזמינו, עטרוה בכלים גלים:

ואני. עד שובכם אהיה שכול מספק: באשר שבלתי. מיוסף ומשמעון: שבלתי. מבימין: (טו) ואת בנימין. מתרגמינן ודברו ית בנימין. לפי שאין לקיחת הכסף ולקיחת האדם שזה בלשון ארמי. בדבר הנקח ביד מתרגמינן ונסיב, ודבר הנקח הניד מתרגמינן ונסיב, ודבר הנקח בהנהגת דברים מתרגמינן ודבר: (טו) וטבח טבח ודבן. כמו ולטבוח טבח ולהכן. וחין שכוח לטו! יווי שהיה ל ולמר וסבח בצהרים. זה מתורגם בשירותא שהוא לשן סטודה ראשונה בלשון ארמי, ובלע"ז דישנ"ר. ויש הרבה בגמרא, שדא לכלבא שירותיה (חשנים יא): כלע אכולא שירותא לברנת למי), אבל כל תרגום של להרים שירותי (ויתר ווד"ן, ותרגומו ודחילו: ביה ובאו בית יוסף. ואין דרך שאר הבאים לשבור בר ללון בכית יוסף כי אם בפונדקאות בעיר, [על כן) ויילאו, שאין זה אלא לאספס אל משמכ: אנחנו מובאים. אל מוך

אַחִיכֶּם אַחֵּר — Your other brother. According to the Midrash, this was an instance of an unconscious prophecy. You will bring back not only Simeon, but your other brother — Joseph (Rashi).

אָני — And as for me. In contrast with you, I will be in constant suspense, not knowing if I am to become even more bereaved than I already have been. As I consider myself bereft of Joseph and of Simeon, so I will now feel

bereft of Benjamin (Rashi), a feeling I will continue to have until you return safely.

You cannot add to my bereavement. Nothing can add to the tragedy of the loss of Joseph (Ramban).

16-34. Joseph sees Benjamin and tests his brothers' sincerity. That Joseph was deeply moved by the sight of Benjamin is clear from the next several verses. Nevertheless, he refrained from identifying himself because he still

And as for me, as I have been bereaved, so I am bereaved."

15 So the men took this tribute and theu took double money in their hand, as well as Benjamin They set out and went down to Equpt and stood before Joseph.

Joseph Benjamin and Tests Brothers' Sinceritu

16 Joseph saw Benjamin with them; so he said to the one in charge of his house. "Bring the Sees men into the house. Have meat slaughtered, and prepare it, for with me will these men dine at noon." 17 The man did as Joseph said, and the man brought the men to Joseph's house, 18 But  $t_{\rm His}$  the men became frightened when they were brought to Joseph's house, and they said. "Because of the money replaced in our sacks originally are we being brought, so that a charge can be fabricated against us, that it crash down on us, and that we be taken as slaves along with our donkeus."

19 They approached the man who was in charge of Joseph's house and spoke to him at the entrance of the house. 20 And theu said, "If you please, my lord; We had indeed come down originally to buy food. 21 But it happened, when we arrived at the inn and opened our sacks, that behold! each one's money was in the mouth of his sack; it was our own money in its full amount, so we have brought it back in our hand. 22 We have also brought other money down in our hand to buy food; we do not know who put our money in our sacks."

<sup>23</sup> He replied, "Peace with you, fear not, Your God and the God of your father has put a hidden treasure in your sacks. Your payment had reached me," And he brought Simeon out to them.

<sup>24</sup> Then the man brought the men into Joseph's house. He provided water and theu washed their feet, and he gave feed to their donkeys. <sup>25</sup> They prepared the tribute for when Joseph would come at noon, for they had heard that they were to eat a meal there.

had vital questions: Had the brothers lost their jealousy of Rachel's children? How would they react when he showed favoritism to Benjamin? What would they do when he announced his intention to detain Benjamin as a slave? Had they kidnaped Benjamin from Jacob? (Akeidah; R' Hirsch).

16. Joseph sent for his son Menasseh, the one in charge of his house, and ordered him to have meat slaughtered, and prepare it. According to the Sages, the expression ועבח עבח implies that Menasseh was to expose the incision in the animal's neck to show the brothers that the meat had been slaughtered according to halachah. Although the Torah had not yet been given. Jacob's sons observed the commandments according to the tradition of their forefathers (Chullin 91a, Rashi).

18. וייראו — Became frightened. Their fear began when they were brought to Joseph's private palace. They feared that, whereas he would be deterred from harming them publicly. he could act against them with impunity in the privacy of his home (Akeidah).

The Zohar notes how strange it is that the ten powerful brothers were afraid in the presence of a lone child. Such is the product of guilt. Because they felt guilty over their sale of Joseph (and felt that they could be subject to Divine punishment], all their courage deserted them.

ואַת־חַמֹרֵינוּ — Along with our donkeys. The equation of their own freedom with the loss of their donkeys seems strange. Ramban explains that they feared the consequences of their donkeys' loss: "He will rob even our donkeys with our sacks, so that we will not be able to send grain home for our

families, and they will starve to death!" (Ramban).

Rambam uses this as an example of the phenomenon that "people fear the loss of their property as much as their own lives — some even more — but most people hold both in the same esteem." Though this thesis may seem bizarre, the fact is that people make great sacrifices and take unusual risks for the sake of their property.

- 20. ירי ירדנו בתחלה לשבר־אכל We had indeed come down originally to buy food. When we came here to buy food, we had enough money to buy grain; we had no need to steal the purchase money (Meshech Chochmah).
- 21. אל־המלון At the inn. There was no way we could return the money then without putting our lives in jeopardy, because the viceroy had warned us not to come to Egypt again without our youngest brother (HaK'sav V'HaKabbalah).
- 23. The steward assured them that they had nothing to fear. "I did not bring you here to charge you with a crime, but as guests to dine with my master" (Abarbanel; Malbim). He continued, "The money you found was a Divine blessing; your money, however, was duly received by me — have no fears about that!" (Radak).
- 24. . . . נַיבֶא הַאִישׁ Then the man brought . . . Although he had brought them before (v.17), it was only after he assured them of their safety that they were willing to enter the house with him (Rashi).
- 25. בי שמעו For they had heard from the steward and from the members of the household who were preparing the meal that they were to have a meal with Joseph. Bread is a general term for food (Radak).

י"בס

ביועל יוסף לביתא ואיתיו לה ית תַּקְרָבְתָא דִּי בִידֵיהון לְבֵיתֵא וסגידוּ לה על ארעא: כוושאיל להוו לשלם ואמר השלם אבוכון סבא די אמרתון העד כעו קיַם: כח וַאַמרוּ שלַם לעבדר לאבוּנא עד כען קים וכרעו וסגידו: כטוזקף עינוהי וחזא ית בנימיו אחוהי בר אמה ואמר הדין אחוכון זעירא די אמרתון לי נאמר מו קדם יי יתרחם עלה ברי: לואוחי יוסף ארי אתגוללו רחמוהי לות אחוהי ובעא למבכי ואתא לאדרוו בית משכבא ובכא תמן: לאואסחי אפוהי ונפק ואתחסין ואמר שוו לחמא: לבושויאו לה בלחודוהי ולהון בלחודיהון ולמצראי דאכליו עמה בלחודיהון ארי לא יַכְלִין מצָרַאַי לְמֵיכַל עם עבראי לחמא אַרֵי בַעִירָא (נ״א מַרַחַקא) דִמצְרָאִי דַחַלִין לַה עבראי אַכלין: לגואַסחרוּ קַדַמוֹהַי רַבָּא כּרַבִיוּתָה וּזְעִירא כּזעַרוּתה ותמהו גבריא גבר לחברה: לדונטל חַלַקין מִלְוַת אַפּוֹהִי לְוַתְהוֹן וּסְגִיאַת חלקא דבנימו מחלקי דכלהוו חמשא עמה: ורויאוּ ושתיאו חַלַקין

בו ויבא יוסף הביתה ויביאו לו אַת־הַמְנְחָה אֲשַׁר־בִּיַדִם בי הביתה וישתחוו־לו ארצה: וַיִּשְאַל לַהֵּם לְשַׁלוֹם ויאמר השלום אַבִּיבֶם הַזָּקוֹ אֲשֵׁר אַמַרְתַּם הַעוֹדֵנוּ חי: ויאמרו שלום לעבדה לאבינו עודנו חי ויקדו נט וישתחו: וישא עיניו ויירא אַת־בַּניַמִין אַחִיוֹ בַּן־אָמּוֹ וַיֹּאמֶר הָזֶהֹ אֲחִיכֵם הַקַּטוֹ אֲשֵׁר אֲמַרְתֵם אֲלֵי וַיֹּאמַׁר אלהים יחנה בני: וַיִּמְהֵר יוֹסֵׁף בִּי־נָכִמְרָוּ אל־אחיו ויבקש לבכות ויבא החדרה ויבר שמה: לא לב וירחץ פניו ויצא ויתאפק ויאמר שימו לחם: וישימו לו לבדו ולהם לבדם ולמצרים האכלים אתו לבדם כי לא יוכלון המצרים לאכל את־העברים לחם לג כַּי־תַוֹעַבָה הָוֹא לָמִצרִים: וַיַּשְׁבוּ לפניו הבכר בבכרתו ּוָהַצַּעֵיר כִּצְעַרַתוֹ וַיִּתְמָהוּ הַאַנַשִּים אֵישׁ אַל־רַעהוּ: אלהם משאת מאת פניו בנימן ממשאת כלם חמש ידות וַיְשַׁתוּ וַיְשַׁכַּרוּ עַמַּוֹ:

על הכומר של זיחים (בבא מליטא עד.). ובלשון ארמי משום מכמר בשרא (פסחים נח.). ובמקרא עורנו כתנור נכמרו (איכה ה:י) נתחממו ונקמטו קמטים קמטים, מפני זלעפות רעב (שם). וכן דרך כל עור כשמחממין אותו נקמט ונתכוון: מפני זלעפות רעב (שם). וכן דרך כל עור כשמחממין אותו נקמט ונתכוון: (שא) ויתאפק. נתאמן. והוא לשון אפיקי מגנים (איב מא:ז), חוזק, וכן ומזיח אפיקים רפה (שם יב:מא): (שב) בי תועבה היא. דכר שלאוי הוא למלרים לאכול את העברים, ואונקלום נת שם לדבר: (שג) הבבר בברתו. מכה בגביע וקורא ראובן שמעון לוי יהודה יששכר וזכולון בני אם אחת, הסבו כסדר הזה שהוא סדר תולדתכם, וכן כלם. כיון שהגיע לבנימין אמר זה אין לו אם ואני שהוא כל אלי (ב"ר לביה): (לד) משאות. מנות (מנחומא ויגש ד): אין לי אם, ישב אלי (ב"ר לביה): (לד) משאות. מנות (מנחומא ויגש ד): חמש ידות. תלפו עם אתיו ומשלת יוסף ואסגת ומכה ואפרים (שם): וישברו

(כו) הביתה. מפרוזדור לטרקלין: (בח) ויקדו וישתחוו. על שאלח שלום. קידה כפיפת קדקד, השתחואה משתטח לארן (מגילה כב:): (בט) אלהים יחבר בגי. בשאר שבטים שמטנו חנינה, אשר חנן אלהים את טבדך (לטיל לג:ה), ובנית עדיין לא נולד, לכך ברכו יוסף בחנינה (ב"ר לב:ה): (ל) בי גבמרו רבמיו. שאלו, יש לך את מאם. אמר לו את היה לי ואיני יודע היכן הוא. יש לך בנים. אמר לו יש לי טשרה. אמר לו ומה שמם. אמר לו בלע ובכר וכו'. אמר לו יש לי טשרה. אמר לו ומה שמם. אמר לו בלע ובכר וכו'. אמר לו מה טיבן של שמוח הללו. אמר לו לכם על שם אחי והלרות אשר מלאוהו. בכר שהיה בכור לאמו, אשבל ששבאו אל, גרא שנתבייר בלוכסניא, ונעמן שהיה נעים ביותר, אחי וראש אחי היה וראש היה, מפים מפי מבי למד, וחפים שלא ראה חופתי ולא ראיתי אני חופתו, וארד שירד לבין האומות, בדלחיתא במס' מוטה (לוו). מיד כמכרו רממיו: גבמרו. נתחממו ובלשו משכה כדליתא במס' מוטה (לוו). מיד כמכרו רממיו: גבמרו. נתחממו ובלשו משכה

26. Now, for the first time, all Joseph's brothers — including Benjamin — bowed down to him. This was the fulfillment of Joseph's first dream (37:7).

עמו. ומיום שמכרוהו לא שתו יין ולא הוא שתה יין ואותו היום שתו (שם

27. קעורְנוּ חָי — Is he still alive? The sequence of Joseph's questions seems strange; first he asked about Jacob's health and then whether he was still alive. R' Hirsch comments that this order reveals Joseph's anxiety about his father. He asked after his father's welfare as would be expected — but then he had a frightening thought: Perhaps my father has died in the interim! Quickly he adds, "He is still alive, is he not?"

Other commentators suggest that the second question does not mean: Is he still alive? but, is he still vigorous? Thus, Joseph first inquired after Jacob's general welfare, then after the state of his health.

28. יְיִקְּדוּו (יִשְׁתְּחָוּ) — And they bowed and prostrated themselves in gratitude for his concern about their welfare (Rashi), or in gratitude to God for the warm reception (Alshich).

29. נְיֵרָא נוּיְרָא נוּיִרְא וּיִרְא בּן־אָמוּו — And saw ... his brother his mother's son. He had already seen Benjamin (v. 16), but now he focused on his features and saw the resemblance to his mother, who died when he, Joseph, was but eight years old. This passage prepares us for his need to weep (Zohar; Haamek Davar).

היי הַּמְּטוֹן — Is this your "little brother" ...? This question about the thirty-one-year-old Benjamin was both humorous and sarcastic. Is this the person you called too little and too fragile to bring here? (Abarbanel).

אַלְּהִים יְחְנְךְּ בְּנִי — God be gracious to you, my son. Since you are the survivor of your mother, may God grant you grace, that your brothers and others will befriend you (Sforno).

All the other brothers had been blessed with grace [see

- <sup>26</sup> When Joseph came to the house they brought the tribute that was in their hands to him to the house, and they prostrated themselves to him toward the ground. <sup>27</sup> He inquired after their welfare, and he said, "Is your aged father of whom you spoke at peace? Is he still alive?"
- <sup>28</sup> They replied, "Your servant our father is at peace; he still lives," and they bowed and prostrated themselves.
- <sup>29</sup> Then he lifted up his eyes and saw his brother Benjamin, his mother's son, so he said, "Is this your 'little' brother of whom you spoke to me?" And he said, "God be gracious to you, my son."
- <sup>30</sup> Then Joseph rushed because his compassion for his brother had been stirred and he wanted to weep; so he went into the room and wept there. <sup>31</sup> He washed his face and went out, fortified himself and said, "Serve food." <sup>32</sup> They served him separately and them separately and the Egyptians who ate with him separately, for the Egyptians could not bear to eat food with the Hebrews, it being loathsome to Egyptians. <sup>33</sup> They were seated before him, the firstbom according to his seniority and the youngest according to his youth. The men looked at one another in astonishment.
- <sup>34</sup> He had portions that had been set before him served to them, and Benjamin's portion was five times as much as the portion of any of them. They drank and became intoxicated with him.
- 33:5] before Benjamin was born. Now Joseph gave that blessing to Benjamin (Rashi).
- **30-31.** His first conversation with Benjamin was an intensely emotional experience for Joseph. Benjamin told him that he had ten children and that he had named every one of them to commemorate the tragedy of his lost brother. When Joseph heard the extent of Benjamin's devotion to his memory, his feelings became *stirred* (*Midrash*). And when Joseph realized that he still could not reveal his true identity to Benjamin and that he would inflict further suffering on him in the matter of the goblet [ch. 44], he became very emotional and had to leave the room to cry (*Haamek Davar*). When he regained control of his emotions, Joseph washed his face and ordered that the meal be served.
- 32. Joseph did not eat with the brothers. They served him separately in deference to his royal rank (B'chor Shor; Radak), and because Egyptians and Hebrews did not dine together, as noted further in this verse. The verse singles out Hebrews as the object of Egyptian loathing, which, as R' Hirsch notes, is a remarkable testimony to the prominence of Jacob's family, which consisted of less than seventy people at the time. The fame of Abraham's descendants had spread as far as Egypt, and that hotbed of moral perversion loathed the family that represented standards of chastity and morality that stood in marked opposition to the Egyptian way of life.

Most commentators, however, agree that the Egyptians despised all foreigners who ate foods that the Egyptians abhorred, and our verse specifies Hebrews only because that happened to be the nationality of the brothers. Onkelos specifies that the problem was that the brothers ate meat,

while the Egyptians worshiped animals.

This use of the "magic" goblet was to set the stage for the later arrest of Benjamin for having "stolen" it.

**34.** The meal was a battle of wits. Joseph lavished affection on Benjamin as the beginning of his test to see if the brothers would be jealous of him. As will be seen below, Joseph's spotlight would glare much more strongly on Benjamin, so that if the brothers still harbored ill feelings toward the sons of Jacob's favored wife, it would explode in hostility.

אריית — They ... became intoxicated. Gur Aryeh wonders why the brothers drank so much that they became drunk. He suggests that this, too, was a tactical maneuver. The brothers suspected that Joseph was trying to get them intoxicated so that they would reveal the incriminating secrets of their "spying." They seized at this opportunity to prove their innocence, for when they became intoxicated, their conversation would make it obvious that Joseph had nothing to fear from them.

אופקיד ית דממנא על ביתה למימר מלי ית טועני גבריא עיבורא כמה די יכליו למיטעו ושוי כסף גבר כפום טוענה: בוית כלידי כלידא דכספא תשוי בפום טוענא דזעירא וית כספא זבינוהי ועבר כפתגמא דיוסף די מליל: נצפרא נהר וגבריא אתפטרו אנון וחמריהון: דאנון נפקו מן קרתא לא ארחיקו ויוסף אמר לדי ממנא על ביתה סום רדף בתר גבריא ותדבקנוו ותימר לָהוֹן לָמַא אַשְלֶמְתוּן בִּישָא חַלַף טַבְתַא: ההַלָּא דֵין דְשָׁתֵי רְבּוֹנִי בָּה וְהוֹא בַּדְקַא מבַרָק בָה אַבְאָשָתוּן דִּי עַבַרתוּן: יואדביקנון ומליל עמהון ית פתגמיא האלין: וואמרו לה למא ימלל רבוני כפתגמיא האלין חס לעבריה מלמעבר כפתנמא הדין: חהא כספא די אשכחנא בפום טועננא אַתיבנוהי לַך מאַרעא דכנַעַן וָאֶבְדֵּין נִגְנוּב מְבַּית רבּונַה כַּספּא אוֹ דַהַבַא (נ״א מַנִין דְּכַסֶף אוֹ מַנִין דרהב): סדי ישתבח עמה מעבדיה וימות (נ״א יתקטל) ואף אנחנא נהי לָרַבּוֹנֵי לָעַבְרִין: יְנַאֲמֵר אַף כִּעַן כפתגמיכון כן הוא די ישתכח עמה יהי לי עַבְרָא וָאַתוּן תָהוּן זַכַּאִין: אוֹחויאוּ ואוחיתו גבר ית טוענה לארעא ופתחו גבר טוענה: יבובלש ברבא שרי ובזעירא שצי ואשתכח כּלירא

אַ ויצֿו את־אשר על־בּיתוֹ לַאמר מלא אַת־אַמתחת מד האנשים אכל כאשר יוכלון שאת ושים כסף־איש בפי ב אמתחתו: ואת־גביעי גביעַ הַכַּסֶף תַשִּים בפִּי אַמְתַחַת הקטן ואת כסף שברו וַיַּעשׁ כִּדְבֵר יוֹסֵף אָשֵׁר דְבֵּר: גד הבּקר אור וַהַאַנַשִּים שִׁלְחוּ הַמַּה וַחַמְרֵיהַם: בַּקר אָת־הָעִירֹ לְא הִרְחִּיקוּ וִיוֹסֵף אַמַרֹ לֵאַשֵׁר עַל־בֵּיתוֹ קּוֹם רדף אַחַרִי הָאַנַשִּׁים וְהָשַּׁגִּתַם וְאַמַרַתַּ אַלַהַם לַמַּה יַשְׁלַמְתֵּם רַעָהָ תַּחַת טוֹבָה: הַלְוֹא זֵה אֲשֵׁר יִשְׁתֵּה אֲדֹנִי בֹּוֹ הַ שְׁלַמְתָם רַעָהָ תַּחַת טוֹבָה: הַלְוֹא זֹה אֲשֵׁר יִשְׁתֵּה אֲדֹנִי בֹּוֹ והוא נחשינחש בּו הַרַעתם אַשֵּר עַשִּיתַם: וַיַּשְּגַם וַיִּדְבֵּר י ּ, אַלהם אַת־הַדְּבַרִים הַאֶּלֶה: וַיָּאמְרוּ אֱלֵיו לַמְּה יְדַבֵּר אדני פּדברים האלה חלילה לַעַבַּדִּיךְ מֵעֲשוֹת פַּדַּבַר הַ הַנָה: הַן בָּסֶף אֲשֵׁר מַצַּאנוֹ בִּפִּי אַמתחֹתֵינוּ הַשִּׁיבנוּ אַלִירּ מארץ כּנען ואִיך נָגָנֹב מָבַּית אַדנִיך כַּסַף אָוֹ זָהַב: אַשֶּׁר י יִפַּצֵא אָתֵּוֹ מֵעַבַדֵיךּ וַמֵּת וְגַם־אֵנַחַנוּ נַהַיֵה לֵארנִי ּ לעבדים: ויאמר גם־עתה כדבריכם א ימצא אתוֹ יַהיַה־לֵּי עַבֶּד וָאַתָּם תַּהִיוּ 🛪 איש את־אמתחתו ארצה יב אמתחתו: ויחפש בגדול החל ובקטו כלה וימצא הגביע

רש"י
ר רבה (לב:ז): (י) גם עתה בדבריבם. אף זו מן הדין אמת כדבריכם כן
ה הוא שכלכם חייבים בדבר, עשרה שנמלאת גניבה ביד אחד מהם כלס
ה כתפשים. אבל אני אמשה לכם לפנים משורת הדין, אשר ימלא אחו יהיה לי עבד
ו (שם ח): (יב) בגדול החל. שלא ירגישו שהיה יודע היכן הוא (שם):

שבח קלט.): (ב) גביע. כום ארוך וקורין לו מדרינ"א: (ז) חלילה לעבדיך. חולין הוא לנו, לשון ננאי. וחרגום, חם למבדיך, חם מאח הקב"ה יהי מלינו מעשות זאת. והרבה יש בחלמוד תם ושלום: (ח) הן בסף אשר מצאגו. זה אחד מעשרה קל וחומר האמורים בתורה, וכלן מנויין בבראשית

### 44.

### ◆§ The final test. Benjamin is accused of thievery.

The brothers' attitude toward the privileged treatment afforded Benjamin convinced Joseph that they were no longer spiteful, but not all his doubts had been resolved. Would they be ready to fight and sacrifice for the sake of a child of Rachel? To test them, he arranged for Benjamin to be arrested for theft and sentenced to a lifetime of slavery. Possibly, too, there was enmity between them because Benjamin may have known or suspected what they had done to Joseph (Ramban). Thus, Joseph was about to create a situation that was parallel to his own. He had been carted off to slavery because of his brothers; would they now permit Benjamin to become a slave?

1. אבל כאשר יובלון שאת — With as much food as they can carry, more than their money's worth. This placing of each man's money in his sack was to be done with the brothers' knowledge, ostensibly in reparation for Joseph's earlier

harsh treatment. The official who filled the grain sacks would close and seal them; therefore the brothers did not open their sacks and discover the silver goblet that had been slipped into Benjamin's sack (*Ramban*).

Thus, his graciousness at the meal and his generosity in sending so much food would accentuate the brothers' baseness in repaying his kindness by "stealing his goblet" (Alshich).

4. קום רְרֹף אַחָרִי הָאָנְשִׁים — Get up, chase after the men, while the fear of the city is still upon them (Tanchuma), i.e., as long as they were still under the jurisdiction of the city. Otherwise, they might have attacked the official sent after them and simply fled.

As noted above, the person in charge of Joseph's household was his son Menasseh, and it was he who was sent to pursue the brothers. Joseph instructed him that before directly accusing them of stealing the goblet, he should accuse them of ingratitude, a charge sometimes worse than 44

The Final Test: Benjamin is Accused of Thieveru Then he instructed the one in charge of his house, saying, "Fill the men's sacks with as much food as they can carry and put each man's money in the mouth of his sack. <sup>2</sup> And my goblet — the silver goblet — place in the mouth of the youngest one's sack along with the money of his purchase." And he followed Joseph's word exactly.

<sup>3</sup> The day dawned and the men were sent off, they and their donkeys. <sup>4</sup> They had left the city, had not gone far, when Joseph said to the one in charge of his house, "Get up, chase after the men; when you overtake them, you are to say to them, 'Why do you repay evil for good? <sup>5</sup> Is it not the one from which my master drinks, and with which he regularly divines? You have done evil in how you acted!' "

<sup>6</sup> He overtook them and spoke those words to them. <sup>7</sup> And they said to him, "Why does my lord say such things? It would be sacrilegious for your servants to do such a thing! <sup>8</sup> Here, look: The money that we found in the mouth of our sacks we brought back to you from the land of Canaan. How then could we have stolen from your master's house any silver or gold? <sup>9</sup> Anyone among your servants with whom it is found shall die, and we also will become slaves to my lord."

<sup>10</sup> He replied, "What you say now is also correct. The one with whom it is found shall be my slave, but the rest of you shall be exonerated."

<sup>11</sup> Hurriedly, each one lowered his sack to the ground, and each one opened his sack. <sup>12</sup> He searched; he began with the oldest and ended with the youngest; and the goblet was found

theft. He assumed that these words of reproof would crush their courage by putting them on the defensive. "My master invited you to a feast, gave you food and drink at no cost — and you went ahead and rewarded him by stealing his personal goblet!" (Sechel Tov).

5. קלא זָה אַשֶּר יִשְּהָה אֲדני בּו — Is it not the one from which my master drinks. By stressing the importance of the goblet, the official made the point that their offense was unpardonable. Someone who would dare steal the royal cup from which a monarch drinks demonstrates disdain for the ruler — any bribe or ransom is inadequate to pardon him (Ramban).

הְרֵעְהָם אֲשֶׁר אֲשֶׂר קְשְּׁהָם — You have done evil in how you acted. By taking the cup, you have destroyed the reputation for honesty that you gained by returning the money (Or HaChaim).

7-9. At first the brothers responded with shock and indignation; then they used a logical argument to try and prove that the charge was ridiculous. Their argument, known in Talmudic parlance as *kal vachomer [a fortiori*], was a deduction from minor to major: If they had come all the way back from Canaan to return money that they had not even taken, how could they now be accused of having stolen? *Ramban* comments that their response revealed that they were totally ignorant of the import of the charge. They spoke of being innocent of taking *silver* or *gold*, implying that they did not even realize that the subject of the charge was a goblet.

The brothers did not stop at vehemently denying the charge. So certain were they that none of them was guilty, they volunteered to accept an unusually harsh punishment if any stolen item was found among them.

10. Menasseh agreed that all should be held responsible, as they had offered, but he did not accept their exaggerated proposal. He responded, "You suggest that your offer to become slaves is merely voluntary, but you are wrong. Since there is a suspicion against all of you, you should all be arrested until the matter is clarified. Nevertheless, as per your words — that you are innocent of the theft and unaware that it even happened — so shall it be. I will free all but the culprit" (Ramban).

The steward's counteroffer implied that only the thief would be detained, but the others would not even have to come back to the city; they would be free to go on their way and return home. This was part of the test, to see whether they would willingly leave Benjamin behind (Haamek Davar).

11.... יְיְמְהֶּרוּ — Hurriedly ... So eager were the brothers to prove their innocence that they did not wait for him to open their sacks; each one opened his own and offered to be searched first (Bereishis Rabbasi).

12. בְּרֵוֹל הַחֵּל וּבְּקֵטוְ בֵּלֶּה — He began with the oldest and ended with the youngest. In the plain meaning, Menasseh searched them all in order, so that it would not be obvious that he knew the whereabouts of the goblet (Rashi). Mahanil Diskin cites a strange Midrash that he searched only the sacks of Simeon and Benjamin. He explains that the brothers had attempted to prove their honesty by referring to their return of the money that had been planted in their sacks. To this the Egyptian official retorted that they were right — but that their logic did not apply to Simeon and Benjamin. Since Simeon had been imprisoned in Egypt and Benjamin had been at home in Canaan, neither of them had returned money to Egypt. If so, suspicion rested only on them, so the official proceeded to search their sacks, beginning with the older one [נְּבְּרֵלֹן] and concluding with the younger one [נְבָּרֶלֹן]

בְּטוֹעֵנָא דְּבִנְיָמִן: יגוּבָזָעוּ לְבוּשֵיהוֹן
וּרְמוֹ גָבָר עַל חָמֶרֵהּ וְתָבוּ לְקַרְתָּא:
ירְנָאָתָא יְהוּדָה וַאָּחוֹהִי לְבִית יוֹמֵף
וְהוּא עַד דְּהוּא (ני׳א בְּעַן) תַּמָן וּנְּפָלוּ
קָרְמוֹהִי עַל אַרְעָא: יוּ וַאָּמַר לְהוֹן יוֹסָף
מָה עוֹבָדָא הָבִין דִּי עֲבַרְתוּן הַלָּא
יְרַעָתוּן אֲרִי בָּדָקָא מְבָדַק גַּכְרָא דִּי
יְבָעְתוּן אֲרִי בָּדָקָא מְבָדַק גַּכְרָא דִּי
מָה נְּמֵלֵל וּמָה נְּוְכֵּי מִן קֵדֶם יְיָ אִשְׁתְּכַּח
יָת חוֹבָא דְעַבְּדִיךְ הָא אֲנַחְנָא צַבְרִין
לְרבּוֹנִי אַף אֲנַחְנָא אַף דְּאִשְׁתְּכַח
כַּלִידָא בִּידָה הּוּא
בַּלִירָא בִּידָה הּוּא
יְהֵי יִשְּתְכַח כַּלִידָא בִּידָה הּוּא
אַבוּכוֹן;

יג בְּאַמְתַחַת בִּנְיָמָן: וַיִּקְרְעָוּ שִׁמְלֹתֵם וַיַּצְמֹסׂ אִישׁ עַל־
יד חֲמֹרוֹ וַיָּשֻׁבוּ הָעִירָה: וַיָּבֹא יְהוּדָה וְאָחָיוֹ בִּיתָה יוֹשֵׁף
יד חֲמֹרוֹ וַיָּשֻׁבוּ הָעִירָה: וַיָּבֹא יְהוּדָה וְאָחָיוֹ בִּיתָה יוֹשֵׁף
מָה־הַמַּצְשָׁה הַזֶּה אֲשֶׁר עֲשִׁיתֶם הֲלְוֹא יְדַעְכֶּם כִּי־נַחֲשׁ
מַה־נְּבָּבְר וּמַה־נִּצְטַדָּק הָאֱלֹהִים מָצָא אֶת־עְּוֹן עֲבָּדִיּךְ
מַה־נְּבְבָּר וּמַה־נִּצְטַדָּק הָאֱלֹהִים מָצָא אֶת־עְוֹן עֲבָדִיךְ
הַנְּנוּ עֲבָרִים לֵאַדֹנִי גַּם־אֲנַחְנוּ גַּם אֲשֶׁר־נִמְצָא הַנָּבִיעַ
הְנָיּוֹ וְיֹאמֶר חָלְילָה לִּי עַבְר וְאַהֶּמְ עְלָּוֹ לְשָׁלִוֹם אֶלַּי
הַנְּבִיעַ בְּיָרוֹ הָהֹא יִהְיָה־לִי עָבֶר וְאַהֶּם עֲלְוּ לְשָׁלִוֹם אֶל־

קמ"ן פסוקים, יחזקיה"ו סימן, אמצי"ה סימן. יהי"ה ל"י עב"ד סימן. ותיבות אלפים כ"ה,

י"ני

מתפעל או נחפעל נותן טי"ח במקום חי"ו, ואינו נותנה לפני אות ראשונה של יסוד החיבה אלא באמלע אותיות העיקר, כגון נלטדק מגזרת לדק. וילטבע ודכיאל דגל) מגזרת לבע. וילטירו (יהושע טוד) מגזרת ליר אמונים (משלי יגייז). הלטיידנו (יהושע טויב) מגזרת לדה לדרך. וחיבה שחחלתה סמ"ך או שי"ן כשהיא מתפעלת החי"ו מפרדת את אותיות העיקר, כגון ויסתבל החגב (קהלת יבוה) מגזרת סבל. מסתכל הית בקרניא (דניאל זוח) מגזרת סכל. וישתמר חקות עמרי (מיכה טוט) מגזרת שחר. וסר מרע משחול (ישעיה נטוטו) מגזרת מוליך יועלים שולל (אוב יבויז). מסחולל בעמי (שמות טויז) מגזרת דרך לא סלולה (ירמיה מדומר)

(יג) ויעמס איש על חמורו. בעלי זרוע היו ולא הולרכו לסייע זה את זה לפטון (תנחומא ו; ב"ר לב:ח): וישובו העירה. מטרפולין היחה והוא אומר הטירה, הטיר כל שהוא. אלא שלא היחה חשובה בעיניהם אלא כטיר בינוניח של שברה בני אדם לענין המלחמה (ב"ר שם): (יד) עודנו שם. שהיה ממתין להם: (טו) הלא ידעתם בי נחש ינחש וגוי. הלא ידעתם כי איש חשוב כמוני יודע לנחש ולדעת מדעת ומסברא ובינה כי אחם גנבתם הגביע (עי' אונקלום): (טו) האלהים מצא. יודעים אנו שלא סרחנו, אבל מאת המקום נהיחה להביא לנו זאת. מלא בעל חוב מקום לגבוח שלר חובו (כ"ר שם טו): ומה להביא לנו זאת. מלא בעל חוב מקום לגבוח שר חובו (כ"ר שם טו): ומה בצטדם. לשו לדק, וכן כל מיבה שחתלת יסודה לד"י והיא באה לדבר בלשון

13. אַפּרְעוּ שְׁמְלֹחָם — They rent their garments. In addition to the obvious reason for their distress — that they faced possible imprisonment and slavery, and, at the very least, Benjamin would lose his freedom — they were grief-stricken over the effect this development could have on Jacob. If, indeed, Benjamin were to become a slave of the Egyptian viceroy, the shock might kill Jacob (Ralbag). The Midrash notes that the brothers were being punished measure for measure. By sending Joseph's blood-stained tunic home to Jacob, they caused him to rend his garment in grief. Now they rent their own garments.

14. בְּיְתָה יוֹפֶּף — To Joseph's house. Menasseh directed them to Joseph's house to spare them the shame of appearing before other Egyptians (Midrash HaGadol).

וְיִּמְלוּ לְּפְנֵיוּ אָרְצָה — They fell to the ground before him, in obeisance. According to Tanchuma, it was now that Joseph's dream of the eleven bowing stars [37:9] was fulfilled.

15. With affected indignation, Joseph reproached them for what they had done, but he avoided Menasseh's criticism of their ingratitude, for it would have been beneath the

dignity of the supreme ruler of a great land to imply that he needed their thanks. Instead, he deplored their foolishness. Did they think that a great practitioner of the art of divination would not know that they were the culprits? Did they think that by depriving him of his goblet they would make him helpless?

**16.** Judah, the leader of the brothers, spoke on behalf of all. He attempted no excuse, for the facts seemed to allow none (*Abarbanel*). Though they insisted they were innocent, how could they refute the apparently conclusive evidence? (*Sfomo*).

Judah's remarks referred not only to his helplessness in replying to Joseph's rebuke, but alluded also to Jacob: How can we speak to my own father to whom I assured Benjamin's safety? And how can we justify ourselves before the Divine Presence? (Tanchuma Yashan).

"We know we committed no wrong in this matter. Rather the matter emanates from God, Who caused all of this to befall us because He wishes to punish us for an earlier sin. It is as if the previous misdeed had lain in abeyance, but now in Benjamin's sack. <sup>13</sup> They rent their garments. Each one reloaded his donkey and they returned to the city.

<sup>14</sup> When Judah arrived with his brothers to Joseph's house, he was still there. They fell to the ground before him. <sup>15</sup> Joseph said to them, "What is this deed that you have done? Do you not realize that a man like me practices divination!"

Judah, the Leader of the Brothers, Speaks on Behalf of All 16 So Judah said, "What can we say to my lord? How can we speak? And how can we justify ourselves? God has uncovered the sin of your servants. Here we are: We are ready to be slaves to my lord — both we and the one in whose hand the goblet was found."

Speaks 17 But he replied, "It would be sacrilegious for me to do this. The man in whose possession on Behalf the goblet was found, only he shall be my slave, and as for you — go up in peace to your of All father."

#### THE HAFTARAH FOR MIKEITZ APPEARS ON PAGE 1143.

When Chanukah coincides with Mikeitz, the regular Maftir is replaced with the Chanukah reading: third day Chanukah, page 768 (7:24-29); fourth day Chanukah, page 768 (7:30-35); sixth day Chanukah — Mikeitz is divided into six aliyos, the Rosh Chodesh reading (page 890, 28:9-15) is the seventh aliyah, and the Chanukah reading (page 768, 7:42-47) is read as the Maftir; seventh day Chanukah, page 770 (7:48-53). On all of these days, the Haftarah reading is replaced with the reading of Shabbas Chanukah, page 1210. When the last day of Chanukah coincides with this Shabbos, the Chanukah readings are: Maftir, page 770 (7:54-8:4); Haftarah, page 1212.

it is uncovered — found, as it were — to be dealt with. 'The Creditor has found an opportunity to collect His debt' "(Rashi from Midrash).

17. Joseph pressed his advantage. To make them realize more keenly their precarious position, he declared that he would retain only Benjamin.

תְּלִילָה לִי מֵעְשׁוּח זאת — It would be sacrilegious for me to do this. In response to Judah's contrite statement that God was punishing the brothers for an old sin, Joseph replied that he would never punish people for a sin that they had not committed against him. The only guilty party, from his point of view, was Benjamin, and only he would be punished. The others would go free (Sformo).

To Judah, however, Joseph's answer made it apparent that this was not a Divine punishment for their former sins or else all of them would have been enslaved. It was either the viceroy's capriciousness, or the result of some sin of Benjamin. Therefore, from this point on, Judah began exercising his responsibility to do whatever he could for Benjamin (Haamek Davar).

Meshech Chochmah observes that Joseph's ruling implied that he knew Benjamin to be innocent — otherwise he would never have allowed a thief to be a servant in his household. If so, the charge was fabricated, nothing but an excuse to deprive an innocent man of his freedom. This gave Judah the courage to speak up against Joseph.

קמ״ו מסוקים. יחזקיה״ו סימן. אמצי״ה סימן. יהי״ה ל״י עב״ד סימן. לפּ״ This Masoretic note means: There are 146 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics יְהַיֵּיה [Yechizkiyahu], אָמִצְיִ״ה [Amatziah], יְהַיֵּיקָה״וּ

ן לייז עֶבֶּ"ד [he shall be My slave]. And the Sidrah contains 2,025

The names Yechizkiyahu and Amatziah are the same as the mnemonics used for the Sidrah Bereishis, implying that the two portions have common themes. Bereishis, the portion of Creation, proclaims God's all-powerful majesty; as Creator of the universe, only He sustains it and determines its course, whatever pretensions man may have to the contrary. In Sidrah Mikeitz, we find Pharaoh considering himself a god and Egypt worshiping the Nile as its deity. Through the devices of abundance and famine, God displayed beyond doubt that only His is the power. Pharaoh and his people were forced to acknowledge that they were subservient to Joseph whose distinction was that whatever his position — slave or viceroy — he remained but a servant of God: He shall be My slave (R' David Feinstein).

Only in this Sidrah is a mnemonic provided for the number of words, in this case 2025. This alludes to Chanukah, which usually falls in the week of Sidrah Mikeitz. On Chanukah, we light a new \(\gamma\), \(\lambda\), \(\lambda\), \(\lambda\) or each of the eight nights. The numerical value of \(\gamma\) is 250; accordingly, the eight lights of Chanukah give a total of 2000. Chanukah begins on the twenty-fifth of Kislev. Thus, 2025 is an allusion to the lights and the date of Chanukah (Torah Temimah).

The theme of Chanukah is especially appropriate to Mikeitz. We commemorate even the first day's burning, even though the oil in the jug was enough to burn for a day without miraculous intervention. By doing so, we testify to our belief that even the seemingly "natural" process of burning oil is in essence a miracle, because it is a manifestation of God's will.

שני

# אונקלוס

ים וקרב לותה יהודה ואמר בבעו רבוני ימלל כעו עבדר פתגמא קדם רבוני ולא יתקף רוגזר בעבדר ארי כפרעה כז את: יט רבוני שאיל ית עברוהי למימר האית לכון אבא או אחא: כואמרנא לרבוני אית לַנַא אַבַּא סַבַא וּבַר סִיבתיו זעיר ואחוהי מית ואשתאר הוא כלחורוהי לאמה ואבוהי רחים לה: כאנאמרת לְעַבְּדֵיךְ אֲחַתוּהִי לְוַתִי ואשוי עיני עלוהי: כבואמרנא לרבוני לא יכול עולימא למשבק ית אבוהי ואם ישבוק יַת אָבוּהִי וּמִית: כּגוַאַמַרתּ לעבריר אם לא יחות אחוכון זעירא עמכון לא תוֹספוּן למחזי אפּי: כד והוה כּד סליקנא לעבדה אַבַּא וְחַוִינַא לַה יַת פּתגמי רבּוני: כהואמר אבונא תובו זבונו לנא זעיר עיבורא: כו ואמרנא לא נכול למיחת אם אית אחונא זעירא עמנא ונחות ארי לא נכול למחזי אפי גברא ואחונא זעירא לַיתוֹהָי עְמֵנָא: כּז וַאֲמֵר עָבְדַּךְ אַבַּא לַנַא אתון ידעתון ארי תרין ילידת לי אתתי: בחונפק חַד מלוַתִי וַאַמַרית בַּרַם מקטל קטיל ולא חותה עד בען: בטותדברון אַף יַת דִּין מון קַדַמי ויעַרענה מותא ותחתון ית שבתי בבישתא לשאול: לוכען פמיתי לות עבדה אבא ועולימא ליתוחי עמנא ונפשה חביבא לה בנפשה: לא ויהי כד חזי ארי לית עולימא

# פרשת ויגש

ָר וַיָּגֵשׁ אֶלֵיו יָהוּדָה וַיֹּאמֶרֹ בִּי אֵדנִיֹּ יִדַבֶּר־נַא עַבִּדְּךְּ דַבַר באזני אדני ואַל־יַחַר אַפָּךְ בְּעַבְדֵּךְ כֵּי כָמוֹךְ כִּפַרִעָה: יש אדני שאל את־עבדיו לאמר הַישׁ־לַכָם אַב אוֹ־אַח: נו אַר אל־אַדני יש־לָנוֹ אַב זַקּוֹ וְיֵלֶד זְקְנִים קָטָן וְאַחִיוּ בא מת ויותר הוא לבדו לאמו ואביו אַהַבוּ: וַתֹּאמֵר אֵל־ בּ עֶבָנֶירְ הְוֹרְדָהוּ אֵלֻי וְאָשִימָה עִינִי עַלֵיוּ: וַנֹּאמֵר אֵל־ אַרני לא־יוכל הַנַּעַר לֵעוָב אַת־אַבֵּיו וְעַוַב אַת־אַבֵּיו נג ומת: ותאמר אל-עבדיה אם-לא יבד אַחִיבֶם הַקַּטְן בר אתכם לא תספון לראות פַני: וַיְהָוֹ כֵּי עַלִּינוּ אֱל־עַבְדְּךָּ בה אבי וַנַּגִד־לוֹ אַת דַּבְרֵי אַדנִי: וַיִּאמֶר אָבֶינוּ שָבוּ שִׁבְרוּ־ נו מעט־אָבֶל: וַנֹּאמֶר לָא נוּבֵל לַרֵדֵת אָם־יֵשׁ אַחִינוּ הקטן אתנו ויַרָדנוּ כִּי־לָא נוּכָּל לְרָאוֹת פָּנֵי הַאִּישׁ בו ואחינו הַקָּטן אֵינַנוּ אָתַנוּ: וַיַּאמֶר עַבִּדְרָ אֲבִי אֶלֵינוּ אַתֵּם בּי בּה יַדְעַתֵּם כַּי שָׁנַים יַלְדַה־לֵּי אָשָׁתֵּי: וַיַּצֵא הָאָחֶד מֵאָתִּי הַ ַכּט וַאמֶר אַך טַרף טרָף וַלָּא רְאִיתִיו עַד־הַנַּה: וּלְקַחְתֵּם גַם־ אֶת־זֶה מֵעֶם פָּנֵי וָקָרָהוּ אָסִוֹן וְהְוֹרַדְתֵּם אֵת־שֵׁיבַתִי ל ברעה שאלה: ועתה כבאי אל־עבדה אבי והַנַעַר אֵינַנּוּ 🦫 לא אתנו ונפשו קשורה בנפשו: והַיָּה כַּראותו כִּי־אֵין הַנַּעַר

//--

כן ונאמר אל אדוני, לא כחדנו ממך דבר (שם ח): (ב) ואחיו מת. מפני היראה היה מוליא דבר שקר מפיו. אמר אם אומר לו שהוא קיים יאמר הביאהו אלני (שם): לבדו לאמו. מאוחו האם אין לו טוד את (תרגום יונקן): (בב) ועזב את אביו ומת. אם לאמו. מאוחו האם אין לו טוד את ומתו בדרך, שהרי אמו בדרך מחה: (בט) וקרהו שחוד השפטן מקטרג בשטת הסכנה (ב"ר לא:ט): והורדתם את שיבתי וגוי. עכשיו כשהוא אלני אני מתנחם בו על אמו ועל אחיו ואם ימוח זה דומה עלי ששלשתן מחו ביום אחד (שם ח): (לא) והיה בראותו בי אין הגער ומת. אביו מגרתו

ויגש אליו. דבר באזני אדני. יכנסו דכרי כאזניך (כ"ר לג:ו): ואל יחר אפך. מכאן אחה למד שדבר אליו קשות: בי במוך בפרעה. חשוב אחה בטיני כמלך, זהו פשוטו. ומדרשו סופך ללקוח עליו בלרטת כמו שלקה פרעה על ידי זקנחו שרה על לילה אחת שעכבה (שם). ד"א, מה פרעה גוזר ואינו מקיים מבטיח ואינו עושה אף אחה כן, וכי זו היא שימח עין שאמרח לשום עינך עליו. ד"א, כי כמוך כפרעה, אם חקניעני אהרוג אותך ואם אדונך (שם): (יט) אדגי שאל את עבדיו. מחחלה בעלילה באח עלינו, למה היה לך לשאול כל אלה, בתך היינו מבקשים או אחומנו אחה מבקש, ואע"פ

### **PARASHAS VAYIGASH**

18-34. At the conclusion of the previous Sidrah, Benjamin was an apprehended thief who had been caught red-handed with the viceroy's goblet. He and his brothers stood abjectly at the mercy of the hostile, indignant all-powerful Egyptian, who ruled that Benjamin would have to remain in Egypt as a slave while his brothers could return to their father. All the brothers were dumbfounded, but only Judah stepped forward, risking his life to intercede. His speech was simple yet eloquent; controlled yet emotional; respectful yet firm. Judah petitioned without debasing himself. He could not protest the fairness of the verdict, because the goblet was found in Benjamin's sack. Instead, Judah offered himself as a slave — not realizing that he was speaking to the very person whom he had once sold into slavery. The Midrash

teaches that the brothers shrank away as Joseph and Judah confronted one another. They sensed that this was a confrontation not merely between two strong men, but between two opposing philosophies. Ultimately, both antagonists triumphed, for Joseph and Judah, and the ideas they represented, remained integral parts of the Jewish people [see Overview to Vayigash, ArtScroll Bereishis].

The Torah states that Judah approached Joseph (v. 18), which means, according to Zohar and the Midrash, that Judah penetrated Joseph's innermost depths. Buried in Joseph's heart was a plan to conceal his identity until the appropriate moment when he would tell them that he was their brother — but Judah tied together narrative, appeal, and argument until he drew the secret from Joseph. Then

# PARASHAS VAYIGASH

Steps Forward

Judah 18 Then Judah approached him and said, "If you please, my lord, may your seniant speak a word in mu lord's ears and let not your anger flare up at your servant — for you are like Pharaoh. 19 Mu lord has asked his servants, saying, 'Have you a father or brother?' 20 And we said to mu lord. 'We have an old father and a young child of [his] old age; his brother is dead. he alone is left from his mother, and his father loves him.' 21 Then you said to your semants. Bring him down to me, and I will set my eye on him.' 22 We said to my lord. 'The youth cannot leave his father, for should he leave his father he will die. 23 But you said to your semants. If uour uoungest brother does not come down with you, you will not see mu face again!

<sup>24</sup> "And it was, when we went up to your servant my father, we told him my lord's words: <sup>25</sup> and our father said, 'Go back, buy us some food,' <sup>26</sup> We said, 'We cannot go down: only if our uoungest brother is with us, then we will go down, for we cannot see the man's face if our uoungest brother is not with us.' 27 Then your servant my father said to us. 'You know that my wife bore me two Isonsl. 28 One has left me and I presumed: Alas, he has surely been torn to pieces, for I have not seen him since! <sup>29</sup> So should you take this one, too, from my presence, and disaster befall him, then you will have brought down my hoariness in evil to the grave.'

30 "And now, if I come to your servant my father and the youth is not with us — since his soul is so bound up with his soul -31 it will happen that when he sees the youth is missing

the news burst forth that not only was he still alive but he was their brother, with all the love and devotion the word implies. 18. באוני ארני — In mu lord's ears. May my words penetrate into your ears, i.e., may my request convince you (Rashi).

When Judah spoke about a word that he wanted Joseph to accept, he alluded to the plea he was about to make (v. 33), that Joseph free Benjamin and allow Judah to take his place as a slave (Ramban).

ואלייחר אפר בעבדה — And let not your anger flare up at your servant. The implication was that Judah was ready to speak in a blunt manner that could well arouse Joseph's ire (Rashi). so he wanted Joseph not to be caught by surprise and react anarily.

Sforno is more specific. Judah meant to say, "Do not be angry when I imply that you forced us into this predicament." בי כמוך כפרעה — For you are like Pharaoh. I consider you as important as the king. The Midrash interprets the inner connotation of the phrase to imply: You will be smitten with leprosy for detaining Benjamin, just as an earlier Pharaoh was smitten for detaining his great-grandmother, Sarah, for only one night [above, 12:17]. Another Midrashic interpretation is, "You are like Pharaoh in that neither of you keeps promises. You said you wanted to 'set eyes on him' — is this what you call 'setting eyes on someone'?" (Rashi).

Ramban disagrees with the last interpretation, for in the plain sense of the narrative, Joseph could not be blamed for treating the "thief" harshly. When Benjamin had first come, Joseph had treated him with unusual warmth and courtesy; now it was Benjamin, not Joseph, who was at fault. Therefore, Judah's argument should be understood as an appeal for compassion on the part of Joseph, a self-proclaimed God-fearing man [42:18]. Accordingly, at great personal risk, Judah presented an emotional argument that was impelled by his pledge to, and love of, his father. He concluded by saving, "If only one of us must remain as a slave let it be me, so that our aged and anxious father may again see his beloved voungest son. Because I guaranteed Benjamin's safety. I cannot return home without him, lest I see the evil that will befall mu father."

19. Implicit in Judah's extended recapitulation of the events is a suspicion that the affair of the goblet was a sinister conspiracy against Benjamin and the brothers.

22-23. ועוב את־אכיו ומת For should he leave his father [then] he will die. Jacob reasoned, "It may have been decreed that the sons of Rachel should perish on the road. I sent Joseph on a journey and he did not return; the same might happen to Benjamin if I send him, for their mother, too, died on the road" (Midrash HaChafetz). But, Judah contended to Joseph, you ignored our fears, Instead, you capriciously demanded that we bring him to you (Alshich).

24. עבדר אבי — Your servant my father. The Sages (Sotah 13b) criticize Joseph for remaining silent when his father was described in this degrading manner. He lost ten years of his life in punishment for doing so. For Judah, this was not a sin because he thought he was addressing the royalty of Egypt, and such obeisance is the required etiquette in such circumstances. Joseph, however, would not have revealed his identity by saying that a resident of Canaan was not his

27-28. This passage was not recorded in the original account of Jacob's response (43:6-7). This is in keeping with the rule that the Torah is brief in one place and expansive in another, reserving details for wherever they would be more

30-31. יעתה — And now. Especially now that our father had warned us that any mishap affecting Benjamin would not be attributable to simple happenstance, but that he would

מה

וימות ויחתוו עבדיה ית שיבת עבדה אבונא בדאבונא (נ״א בדוונא) לשאול: לב ארי עבדה מערב בעולימא מו אבא למימר אם לא איתנה לותר ואהי חטי לאבא כל יומיַא: לגוכען יתב בען עבדר תחות עולימא עבדא לרבוני ועולימא יסק עם אחוהי: לד ארי אכדין אסק לות אבא ועולימא ליתוהי עמי דלמא אחזי בכישו דישפח ית אבא: אולא יכיל יוסף לאתחסנא לכל דקימין עלוהי וקרא אפיקו כל גבר מלותי ולא קם אנש עמה בד אתידע יוסף לות אחוהי: בויהב ית קלה בבכיתא ושמעו מצרים ושמע אנש בית פרעה: גואמר יוסף לאחוהי אָנָא יוסף הַעָד כַּעַן אַבּא קַים ולא יכילו אחוהי לאתבא יתה פתגם ארי אתבהילו מן קדמוהי: רואמר יוסף לַאַחוֹהִי קָרִיבוּ כָעָן לְוַתִי וּקָרִיכוּ ואַמר אַנַא יוֹסֶף אַחוֹכוֹן די זַכְּנְתוֹן יַתי למצרים: הוכען לא תתנססון ולא יתקף בַּעֵינֵיכוֹן אָרֵי זַבְּנַתוּן יַתִי הַכָּא אַרֵי לקימא שלחני יי קדמיכון: וארי דין תַרתַין שַנִין כַּפָנַא בָּגוֹ אַרעַא ועוד חמש שנין די לית זרועא נחצדא: ּוְשַּלְחַנִּי יִיָּ קַרָמֵיכוּן לְשַנַאַה לְכוּו שאָרָא כָּאַרְעָא וּלְקַיָּמָא לְכוֹן לְשִׁיוַבָא רַבְּתַא: הוּכָעַן לַא אַתּוּן שָׁלַחָתוּן יַתִּי הַכא אַלַהון מו קַדָם יִי ושׁוּיַנִי לאַכּא לפרעה ולרפון לכל אנש כיתה ושליט

ומת והורידו עבדיה את־שיבת עבדה אבינו ביגון - שאלה: כּי עבדר ערב את־הנער מעם אַבֵּי לֵאמָר אָם לא אביאנו אליה וחטאתי לאבי כל־היַמִים: וְעַתַּה יַשֶּב־נֵא עַבְדָּךְ תַּחַת הַנַּעַר עַבֶּר לֵאדנִי וְהַנַּעַר יַעַל עִם־ לר אחיו: כּי־איר אעלה אַל־אַבִּי וְהַנַּעַר אִינַנּוּ אָתִּי פַּן אַראַה בַרַע אָשֵר יִמְצֵא אֶת־אַבֵי: וִלְא־יַכֹּל יוֹטַף , להתאפק לכל הַנְצַבִים עַלַיו וַיִּקְרַא הוציאו כַל־איש ב מעלי ולא־עמד איש אתו בַּהַתְנַדַע יוֹסָף אַל־אַחַיו: נַיְתַן את־קלו בבכי וַיִּשְמִעוּ מִצְרַיִם וַיִּשְמֵע בֵּית פַּרְעָה: , ויאמר יוסף אל־אחיו אני יוסף העוד אבי חי ולא־יַכלו אחיו לענות אתו כי נבהלו מפניו: ויאמר יוסף אל־אחיו גשוונא אלי ויגשו ויאמר אַני יוֹסָף אַחִיבֶּם אַשֵּר־ הַ מַבַרתַם אתי מִצְרֵימַה: וְעַתַה וֹ אַל־תָּעַצְבֹּוּ וְאַל־יֹּחַר -בעיניכם כּי־מכרתם אתי הַנַּה כֵּי לְמַחַיַּה שְׁלַחַנִי ּ אַל הִים לִפְנֵיכֵם: כִּי־זֵה שִׁנַתַיִם הַרָעָב בְּקֵרֵב הָאָרֵץ וְעוֹד ַ חַמַשׁ שַנִּים אַשָּׁר אַין־חַרִישׁ וָקַצֵיר: וַיִּשְׁלַחַנִי אַלֹהִים לִפַּנֵיבֶּם לַשִּוּם לָבֵם שָאֵרֵית בָּאָרֶץ וּלְהַחֲיָוֹת לָבֶּם ר לפליטה גּרֹלֶה: ועַתָּה לְא־אַתֵּם שְׁלַחְתֶם אֹתִי הֵנָה כֶּי האלהים וישימני לאב לפרעה ולאדון לכל-ביתו ומשל

. פעסה, כלומר עבדיו ובני ביחו (אונקלום). ואין זה לשון ביח ממש אלא כמו ביח ישראל (חהלים קטו:יב) ביח ישראל (חהלים קטו:יב) ביח יישראל (חהלים קטו:יב) ביח יהודה (מלכים א יב:מא). משבניד"א בלע"ז: (ג) גבהלו משבניו. מפני הבושה (מתחמא שם): (ד) גשו נא אלי. ראה אותם נסוגים לאחור אמר עכשיו אחי נכלמים קרא להם כלשון רכה וחתונים והראה להם שהוא מהול (שס; ב"ר שם א): (ה) למחידה. להיות לכם למחיד (חרבום יונחן): (ו) בי זה שבתים דרעב. עכרו משני הרעב: (ח) לאב. לחכר ולפטרון (כ"ר לג:י):

(כרכ"ח): (לב) כי עבדך ערב את הגער [וגוי]. וא"ת למה אני נכנס לתנר יותר משאר אחי. הם כולם מבחון, ואני נתקשרתי בקשר חזק להיות מנודה כב' עולמות (כ"ר לנ:ת; מנחומא ישן ד): (לג) ישב גא עבדך וגוי. לכל דכר אני מעולה ממנו לגבורה ולמלחמה ולשתש (כ"ר שם ו): (א) ולא יבול יוסף להתאפק לבל הנצבים. לא היה יכול לסכול שיהיו מלרים נלכים עליו ושומעין שאחיו מהכיישין כהודעו להם (תנחומא ה): (ב) וישמע בית פרעה. כיתו של

blame us for having brought misfortune upon him (Sfomo) ... and he will die immediately. If we could have a chance to tell him that Benjamin had stolen your goblet, our law-abiding, righteous father would accept the justice of your decree, but when he sees that Benjamin is not with us, he will die before we have a chance to tell him (Dubno Maggid).

The question arises: Benjamin had ten children at home; why didn't Judah mention the grief that Benjamin's children would experience at *their* father's absence? R' Menachem Mendel of Kotzk used this as an example of the truism that parents have more compassion for their children than children have for their parents.

- **32.** Judah proceeds to explain why he was the only one of all the brothers pleading Benjamin's cause.
- 33. יְשֶׁבּיְנָא עָבְּדְּךְ הַחַת הַנְּעֵּב Please let your servant remain instead of the youth . One who buys a slave and discovers

that he is a thief sends him back, yet you would force a thief to be your servant! You must have some sinister design. If you want him as a personal attendant, I am more skilled than he; if you need him as a fighter, I can fight better than he. Therefore, please let me remain as a slave in place of the youth (Tanchuma Yashan).

45.

1-15. Joseph identifies himself and conciliates his brothers. With Judah's selfless offer of himself as a substitute for Benjamin, Joseph finally had irrefutable proof of his brothers' new attitude, as exemplified by their filial devotion to Jacob, their love for Benjamin, and their sincere contrition for their crime against Joseph himself. It was to ascertain this that he had subjected them to all these tribulations to begin with. Moreover, his brothers had already had their share of the expiatory humiliation they deserved. Joseph

he will die, and your servants will have brought down the hoariness of your servant our father in sorrow to the grave. <sup>32</sup> For your servant took responsibility for the youth from my father saying, 'If I do not bring him back to you then I will be sinning to my father for all time.' <sup>33</sup> Now, therefore, please let your servant remain instead of the youth as a servant to my lord, and let the youth go up with his brothers. <sup>34</sup> For how can I go up to my father if the youth is not with me, lest I see the evil that will befall my father!"

45

Joseph Identifies Himself and Conciliates His Brothers

- Ow Joseph could not restrain himself in the presence of all who stood before him, so he called out, "Remove everyone from before me!" Thus no one remained with him when Joseph made himself known to his brothers.
  - <sup>2</sup> He cried in a loud voice, Egypt heard, and Pharaoh's household heard.
- <sup>3</sup> And Joseph said to his brothers, "I am Joseph. Is my father still alive?" But his brothers could not answer him because they were left disconcerted before him.
- <sup>4</sup> Then Joseph said to his brothers, "Come close to me, if you please," and they came close. And he said, "I am Joseph your brother it is me, whom you sold into Egypt. <sup>5</sup> And now, be not distressed, nor reproach yourselves for having sold me here, for it was to be a provider that God sent me ahead of you. <sup>6</sup> For this has been two of the hunger years in the midst of the land, and there are yet five years in which there shall be neither plowing nor harvest. <sup>7</sup> Thus God has sent me ahead of you to insure your survival in the land and to sustain you for a momentous deliverance. <sup>8</sup> And now: It was not you who sent me here, but God; He has made me father to Pharaoh, master of his entire household, and ruler

felt, therefore, that the time of reconciliation had at last arrived (Akeidah; Abarbanel; R' Hirsch).

- 1. יְלְא־יָבל יוּסֶף לְהְתְאַפֵּק Now Joseph could not restrain himself. The verse associates the presence of Joseph's attendants with his inability to restrain himself. Among the explanations are:
- He was ready to reveal himself, but he could not bear to let his brothers be embarrassed in the presence of so many bystanders (*Rashi*).
- He was concerned with his own image, not that of his brothers. It would have been unseemly for him to break into tears in the presence of so many outsiders (Rashbam).
- Joseph's multitude of attendants were moved by Judah's plea and they joined in pleading for Benjamin's freedom. Joseph could not resist their combined pleas (Ramban).
- 2. Joseph's uncontrollable weeping was heard by the courtiers whom he had expelled from his presence. Word quickly spread to Pharaoh's court, and the entire power structure of the country was concerned.

It is indicative of Joseph's rank and the high esteem in which he was held that his weeping caused such universal concern (R' Hirsch).

3. אָנִי יוֹסְףְ הַעּוֹר אָבּר , am Joseph! Is my father still allive? Joseph's primary concern was his father. Emotionally, he wondered how Jacob could have survived the years of sorrow (Sfomo). Alternatively, Joseph was asking whether his father was still vigorous (Tur). Or, he was wondering whether all their talk about an aging father was true, or whether they were merely trying to win Joseph's sympathy so that they could escape from the country without fur-

ther torment (Ralbag).

This could also be taken as an implied rebuke of his brothers. After listening to Judah's impassioned protestations that Jacob could not survive the loss of Benjamin, Joseph wondered why Judah was not similarly concerned when he tore Joseph away from Jacob.

When Joseph said "I am Joseph," God's master plan became clear to the brothers. They had no more questions. Everything that had happened for the last twenty-two years fell into perspective. So, too, will it be in the time to come when God will reveal Himself and announce, "I am HASHEM!" The veil will be lifted from our eyes and we will comprehend everything that transpired throughout history (Chafetz Chaim).

- **4-5.** Seeing that his brothers shrank from him in shame, he called them lovingly, and comforted them by saying that their selling him was part of God's plan. "God, not you, sent me here. You need not be distressed, because His purpose was to implant me here to preserve life; you were but His instrument. All of us were destined to descend to Egypt in fulfillment of God's decree that Abraham's descendants would be aliens in a foreign land (15:13). Normally we would have gone to Egypt in iron fetters [in the manner of all enslaved exiles], but He chose to spare Father and you from the harshness of a forced descent into hostile conditions. He sent me here to prepare the way and provide for you in honor" (gathered from Tanchuma; Lekach Tov).
- 8. רְּשֶּהָה And now. Joseph emphasized the now. Until this moment he had surely blamed them for an inhuman betrayal, but now he understood that they had been tools in God's hand (Akeidah).

רביעי

בכל ארעא דמצרים: טאוֹחוּ וּסקוֹ לות אבא ותימרון לה כדנן אַמַר כַּרָך יוסף שויני יי לרבון לכל מצרים חות לותי לא תתעבב: יותתיב בארעא דגשן וּתהי קַרִיב לִי אַתַּ וּבָנֵיה וּבָנֵי בָנֵיה וָעַנַה וָתוֹרֵה וכל די לה: יאואזוז יתה תמו ארי עוד חמש שנין כפנא דלמא תתמסכן את וַאַנַשׁ בֵּיתַךְ וָכַל דִּי לַךְ: יבּוָהַא עֵינֵיכוֹן חזו ועיני אחי בנימיז ארי בלישנכוז אנא ממלל עמכון: יגותחוון לאבא ית בַּל יָקָרִי בִּמְצָרֵיִם וַיַת בַּל דִּי חַזֵיתוּן ותוחון ותחתון יַת אַבַּא הַכַא: יר וּנִפַּל עַל צוארי כנימן אחוהי וככא ובנימן בכא על צוארה: טוונשיק לכל אחוהי ובכא עליהון ובתר כן מלילו אחוהי עמה: טוקלא אַשַּתְּמַע לְבית פַּרִעה לְמִימַר אתו אחי יוסף ושפר בעיני פרעה ובעיני עַבְדוֹהַי: יוּוַאָמַר פַּרַעה לִיוֹסֶף אַמַר לאַחַיך דַא עִיבִידוּ טְעוּנוּ יַת בַּעִירְכוּוּן וַאַזילו אובילו לאַרעא דכנען: ייוּ וּדבַרוּ ית אבוכון וית אנש בתיכון ועולו לותי ואתו לכוו ית טוב ארעא דמצרים וְתֵיכָלוּן יַת טוּכָא דָאַרְעַא: ייּ וָאַתְּ מִפַּקָּד דא עיבידו סיכו לכון מארעא דמצרים עגלן לטפלכון ולנשיכון ותטלון ית אַבוּכוֹן וָתֵיתוּן: בּוָעֵינָכוֹן לַא תַחוּס על מניכון ארי טב כל אַרעא דמצרים דְּלְכוֹן הוּא: כאַנַעַבַרוּ כֵן בְּנֵי יִשְׂראל ויהַב לְהוֹן יוֹסֵף עֵגְלָן עַל מִימַר פַרעה וִיהַב לָהוֹן וַנַרִין לְאַרְחַא: כב לכלהון יהב לגבר אצטליון דלבושין וּלְבָנָיָמֵן יהַב תְּלַת מְאָה סְלְעִין דְּכְסַף וחמש אצטלון דלבושין: בגולאבוהי

ֶּטְלֵיוֹ אֲלֵץ מִצְרֵיִם: מַהַרוּ וַעֵלִוּ אֵל־אָבִי וַאֲמַרְתֵּם אֵלַיו כה אמר בּנָהְ יוֹטֶׁף שַמַנִי אֱלֹהֵים לְאָדִוֹן לְכַל־מִצְרֵים רדה אלי אל־תַעַמַד: וַיַשַבְתַּ בָאָרֵץ־גֹּשֵן וְהַיֵּיתַ קַרוֹבֹּ אלי אתה ובַנֵיך ובָנֵי בַנֵיך וִצְאנָך וּבְקֵרךְ וָכַל־אֲשֶׁר־לֶךְ: א וכלפלתי אתר שם כִּי־עוֹד חַמֵשׁ שַנִים רַעַב פֶּן־תִּנְרֵשׁ יַב אַתַּה וּבֵיתָךְ וָכַל־אָשַר־לַךְ: וָהִנֵּה עֵינֵיכֵם ראות וְעֵינֵי יַּ י אַחֵי בִנָיָמֵין כִּי־פָּי הַמְדַבֵּר אֲלֵיכֶם: וְהַגַּדְתֵּם לְאָבִי אֶת־ כַּל־כָּבוֹדִי בָּמִצְרַיִם וָאָת כַּל־אֲשֶׁר רָאִיתֵם וּמֶהַרְתֵּם יי והוֹרַדְתֵּם אָת־אַבֵּי הַנַּה: וַיִּפֶּל עַל־צַוֹּארֵי בִנַיֵמוֹ־אַחִיוֹ ט ויבר ובנימן בַּבָה עַל־צַוַארֵיו: וַיִנַשֵּק לְכַל־אָחַיו וַיֵּבְרָ יי עַלָהָם וָאַחַרִי בֶּן דִבּּרִוּ אֲחַיו אִתִּוֹ: וְהַקּּל נִשְׁמַע בֵּית פַרעה לאמר באו אָחֵי יוֹסֵף וַיִּיטַב בּעִינֵי פַרְעה וּבְעִינֵי יַ עֲבָדֵיו: וַיָּאמֶר פַּרְעֹה אֶל־יוֹםֶׁף אֱמָר אֶל־אַחָיךְ זְאת עֲשִׂוּ יי עֲבָדֵיו: אַמָּר בּּרְעֹה אֱל־יוֹם אָמָר אָל־אַ ַטַעַנוּ אָת־בִּעַירָבֶּם וּלְכוּ־בָאוּ אַרְצָה בְּנַעַן: וּקְחָוּ אֵת־ - יַּיַ אָבִיכֶם וְאֶת־בָּתֵּיכֶם וּבְאוּ אֵלֵי וְאַתִּנֵה לַבַּם אַת־טוּב יש אָרֶץ מִצְרַיִם וָאָכָלִוּ אָת־חֱלֵב הָאָרֵץ: וָאַתָּה צְנֵיתָה וְאת יַ עשו קחו־לַבֶם מֵאָרֶץ מִצְרַיִם עַגַלות לְטַפְּבֶם וְלִנְשִׁיבֶּם - וּנְשָׂאתֶם אֶת־אַבִּיבֶם וּבָאתֵם: וִעֵינָבֶם אַל־תַחִס עַל־ בא בְּלֵיכֶם בִּי־טֶוּב בָּל־אֶבֶץ מִצְרַיִם לָכֵם הָוּא: וַיַּצֵשוּ־כֵן בִּנֵי ישראל וימן להם יוסף עגלות על־פי פרעה וימן להם בב צבה לברך: לכלם נתן לאיש חלפות שמלת ולבנימן בּג נַתַן שָׁלִשׁ מָאַוֹת בֶּסָף וָחֲמֵשׁ חֵלְפַת שְּׁמַלָת: וּלְאַבִּיוּ

בחלקו של יוסף וסופו להחרב (שס): (שו) [וינשק. הוסיף בנשיקה, מנשק והולך, דיבייש"ר בלעזו:] ואחרי בן. מלחר שרלאהו בוכה ולבו שלס עמהס: דברו אחיו אתו. שמתחלה היו בושיס ממט (תנחומת שס): (שז) והקל נשמע בית פרעה. כמו כבית פרעה, וזהו לשון בית ממש (לונקלוס): (יז) טענו את בעירבם. מבולה: (יח) את טוב ארץ מצרים. לרן גושן (להלן מזוו). ניבל, ולויטו יודע מה ניבל סופה לעשותה כמלולה שלין בה דגיס (ברכות ש:): חלב הארץ. כל חלב לשון מיטב הול (לונקלוס): (יש) ואתה צויתה. מפי לומר להס: זאת עשו. כך למור להס שברשותי הול (תרגוס יונתן):

(ט) ועלו אל אבי. ארן ישראל גבוהה מכל הארלות (זכחים כד:): (יא) פן תורש. דלמא חתמסכן (אוכקלוס). לשון מוריש ומעשיר (שמואל א ב:ז): (יב) והגה עיניבם רואות. בכבודי (ברב"ח) ושאני אחיכם שאני מהול ככס, ועוד והגה עיניבם רואות. בכבודי (ברב"ח) ושאני אחיכם שאני מהול ככס, ועוד בי פי המרבר אליכם בלשון הקדש (ב"ר שם; תנחומא ה): ועיני אחי בנימין. השה את כולם יחד, לומר שכשם שאין לי שלאה על בנימין אחי וופל על לא היה במכירמי, כך אין בלבי שלאה עליכם (מגילה טוז): (יד) וופל על צוארי בנימין אחיו וובך. על שני מקדשות שעחידין להיות בחלקו של בכימין וסופן להתרב (שם): ובנימין בכה על צואריו. על משכן שילה שעתיד להיות פוסן:

10. Joseph had good reason to choose Goshen as the future home of his family, the place where they lived throughout their stay in Egypt: He wanted to keep them segregated from the mainstream of Egypt's idolatrous, immoral life, and to allow them to freely pursue their shepherding, an activity that was hateful to the Egyptians. Goshen was a fertile region in northeast Egypt, east of the Nile delta, which contained the country's most fertile soil and is described as the best of the land (47:6). Its major city was Rameses.

12. The brothers had been standing dumbfounded before him all this time. Joseph was apprehensive that they still might be doubtful about his true identity, so he wanted to reassure them again that he was really Joseph. He did so by referring to his mouth that is speaking to you. Most commentators say that Joseph pointed out that he was speaking Hebrew, a language that was unknown in Egypt. Ramban differs, for the ruling and commercial classes surely knew Hebrew, the language of a neighboring country.

throughout the entire land of Egupt. 9 Hurry — go up to mu father and say to him. 'So said your son Joseph: "God has made me master of all Equpt. Come down to me: do not delay 10 You will reside in the land of Goshen and you will be near to me — you, your sons, your grandchildren, your flock and your cattle, and all that is yours. 11 And I will provide for you there - for there will be five more years of famine - so you do not become destitute, you, your household, and all that is yours, "'

12 "Behold! Your eues see as do the eues of my brother Benjamin that it is my mouth that is speaking to you. 13 Therefore, tell my father of all my glory in Egypt and all that you saw: but uou must hurry, and bring my father down here."

14 Then he fell upon his brother Benjamin's neck and wept; and Benjamin wept upon his neck. 15 He then kissed all his brothers and wept upon them; afterwards his brothers conversed with him.

Pharaoh Joins in the Welcome

16 The news was heard in Pharaoh's palace sauing, "Joseph's brothers have come!" And it was pleasing in the eues of Pharaoh and in the eues of his servants. 17 Pharaoh said to Joseph. "Sau to your brothers. 'Do this: Load up your animals and go directly to the land of Canaan. 18 Bring your father and your households and come to me. I will give you the best of the land of Egypt and you will eat the fat of the land.' 19 And you are commanded Ito saul, 'Do this: Take for uourselves from the land of Egupt wagons for your small children and for your wives: Joseph transport your father and come. 20 And let your eyes not take pity on your belongings, for the best of all the land of Egupt — it is yours."

Dispenses Gifts and Sends His

Brothers

<sup>21</sup> The sons of Israel did so, and Joseph gave them wagons bu Pharaoh's word, and he gave them provisions for the journey. 22 To each of them he gave changes of clothing; but to Off Benjamin he gave three hundred pieces of silver and five changes of clothing. 23 And to his father

Rather, Joseph meant to say that he spoke as the viceroy who had the power to carry out his lavish promises of the previous verses. Sfomo comments that he quoted their discussion at the time of his sale, something that was done in Hebrew and that the slave merchants could not have understood.

14. When Joseph revealed himself to his brothers, he had cried tears of joy; now he wept in sadness and foreboding. for he foresaw that the exile into which he was now summoning his family would not be their last. He knew that many trials and hardships lay in store for the nation, and he felt the mixture of joy and sadness that has been typical of the Jewish people ever since (R' Munk).

The Midrash comments that Joseph and Benjamin wept over the destruction of the sanctuaries that would be built in their respective territories: the two Temples that would stand in Benjamin's portion of Jerusalem, and the Tabernacle of Shiloh, in the portion of Joseph's son Ephraim. According to the Zohar, he wept over his brothers, as well, because he foresaw that the Ten Tribes would be exiled and scattered among the nations.

### 16-21. Pharaoh joins in the welcome.

16. נייטב בעיני פרעה — And it was pleasing in the eyes of Pharaoh. Pharaoh was happy that Egypt would no longer bear the stigma of being ruled by an ex-slave and ex-convict of unknown origins. Now it was known that Joseph was a member of a prominent and respected family (Ramban). Furthermore, now that Joseph's family would be coming to Egypt, he would surely stop thinking of himself as an alien and be even more devoted to the best interests of the land (Sforno).

19-20. Joseph's integrity and honesty were so unimpeachable that Pharaoh knew he would never abuse his high office for personal advantage Jespecially in this case, since the export of wagons from Egypt was prohibited (Abarbanel); thus, Joseph might not send his father anything. Therefore Pharaoh specifically commanded him to send a large complement of wagons, which would contain a generous supply of provisions and enough cargo space to bring back all their necessary belongings (Ramban). He added the admonition that they not be concerned with items that they would be forced to leave behind, for the abundance of Egypt would be at their disposal.

R' Yosef Dov Soloveitchik conjectures that the reason Pharaoh was so anxious for Joseph's family to come and was so generous in receiving them was because of his great respect for Joseph's political and economic acumen. Pharaoh assumed that there must be others in the family who were brilliant and could be impressed into Egyptian national service.

### 22-24. Joseph dispenses gifts and sends his brothers off.

ב. . וּלְבְנִימֵן נַתַּן. . . וּלְבְנִימֵן נַתַּן. . . To each of them he gave . . . but to Benjamin he gave. To each of the ten brothers he gave two sets of clothing (Ibn Ezra), so that they would be dressed in an elegance befitting their position as brothers of the

שלח כדא עסרא חמריו טעיניו מטובא דמצרים ועסר אתנז טעינו עיבור ולחם ווודיו לאבוהי לארחא: ברושלח ית אחוהי ואולו ואַמר להון לא תתנצון בארחא: כהוסליקו ממצרים ואתו לאַרעַא דְּכָנַעַן לְוַת יַעַקֹב אַבוּהוֹן: כו וחויאו לה למימר עוד כעו יוסף קים וארי הוא שליט בכל ארעא דמצרים והוו מליא פיגו על לבה ארי לא הימיו להוז: כו ומלילו עמה ית כל פתגמי יוסף די מליל עמהוו וחוא ית עגלתא דשלח יוסף למטל יתה ושרת רוח גבואה על יעקב אבוהון: כחואמר ישראל סגי לי חַדוַא עַד בַּעַן יוֹסָף בַּרי קַיַּם אַזֵיל וְאָחַזנַה עד לא אמות: אונטל ישראל וכל די לה ואתא לבאר שבע ודבח דבחין לאלהא דאבוהי יצחק: בואמר יי לישראל בחזוי דליליא ואמר יעקב יעקב ואמר הא אנא:

שָׁלַח בְּזֹאת עֲשָׁרָה חֲמֹרִים נִשְׁאָים מִּשְׁיּב מִצְּרֵים וְעֶשֶׁר בּר אֲתֹנֹת נְשְׁאֹת בְּר נָלֶחֶם וּמָזוֹן לְאָבֶיו לַהָּכֶּר: נַיְשַׁלַּח אֶתְ־ בּר מִמְּצְרָיִם נַיָּבֹאוֹ אֱבֶץ בְּנַען אֶל־יִעְקָב אֲבִיהֶם: נַיִּגֹּדוֹ לוֹ לֹתְ בָּרָוֹ אֲעָר בְּנָען חָי וְכִי־הָוֹּא מֹשֵׁל בְּכָל־אֶבֶץ מִצְרָיִם נַיָּבֹאוֹ אֶת בָּל־הִבְּיִם נִיְרָא מְשֶׁר־שָׁלַח יוֹםף אֲשֶׁר דְּבֶּר אֲלֶהֶם וַיַּיְרֹא מֶשֶׁר־שָׁלַח אָשֶר־שָׁלַח יוֹםף אֲשֶׁר דְּבֶּר אֲלֶהֶם וַיַּיְרֹא אֶת־הָגְעָלֶוֹ אֲת בָּל־הְבְּרִיּ מִלְיוֹ אֵת בָּל־הִבְּיִם וְיִנְשָּׁרְם אַמְּרִים וְיִשְׁרָאֵל וְבָל־אְהָבְּי אֲבֶרְה שָׁלֵח וְיִאַקְב אְבִיהֶם: וַיֹּאמֶר הְבָּר אֲלֶהְם וְיִיְבְּלְב אְבִיהֶם: וַיֹּאמֶר אַמְרֹים וְעָלֶּה וַיְּאָרְאֶבּי וְבְּלִים וְעָלֶה וְנִיְאַרְאֶבְּל וְבָל־אְבָּר אֲמֶרְם הָּמְיִרְם וֹיִיְבְּלְב אְבִיהֶם: וַיִּאמֶר אֵלְהִים וּלִישְׁרָאֵל וְבָל־אְבְּרְוֹ אֲלָבְר הְבָּבְרוֹ אֲלָבְר וְבְּעָרְם אָמְוֹת: בְּוֹלְה וַיִּאָר הְבָּר אֲמֶר הְבָּבְי אֲבִיוֹ וִיְבְקְב אְבִיהֶם: וַיִּאמֶר הְבָּבְי אֲבָר הְיִבְּי אְבִיה וְיִבְּלְ בְּיִישְׁר הְּבָּר וְיִצְחָקְם וְיִנְקְב וְיִישְׁרָאֵל וְבְלּי הְנִישְׁרְאֵל וְנְיִים וְיִישְׁרָאֵל וְבְלִים וְיִישְׁרָאֵל וְבְּיִים וְנִיְּאבְרוֹ וְעָקְר הְנִייִם וְנִיּבְּעִר הְבָּיה וְיִנְהְם וְיִישְׁרָב וְיִישְׁרָאֵל וְבִיּים וְנִיּאָבְה וְנִישְׁר הְבָּבְיים וְיִישְׁר בְּבְּיוֹם וְנִישְׁרָם וּיִישְׁרָב וּיִישְׁרָאת וְבִּילְה וַיָּאְבִיוֹ וִבְּאָבְר וּ וְנִישְׁרָב וֹיִישְׁרָב וּיִישְׁרָב וּיִבְּאָב וּיִים וְנִיּאָב וּיִישְׁר הָוֹבְיּים וְנִיּאָב בְּיוֹ בְיִיּבְאָב וְיִישְׁרְבּיוֹים וְעָשְׁר הְבָּיְיִם וְיִיּבְּיִים וְנִיּעְבִים וְיִבְּיִים וְיִישְׁבְּים וְנִיּבְים וְיִבְּיִים וְיִבְּילְה וְיִים בְּיִישְׁרְב וְיִישְׁבְבּיוֹי וְיִבְּיְים וְנִילְים וְיִישְׁר הְנִייִים וְנִיּבְילִים וְיִישְׁרְב וְיִישְׁבְּים וְיִעְקְּב וְיִישְׁבְּיוֹ בְּיִּישְׁר הְיִבְּיוֹם וְנְעָשְׁר הְיִיּבְיוֹם וְנִישְׁבְים וּבְּיבְים וְיִבְּיְבְיוֹ בְּיִבְיוֹם וְעָבְיוֹי בְיִיּבְּים וְנִילְים וְבְיּבְים וְבְיּבְים וְיִבְיּים וְיִבְיּים וְבְיּבְיוֹים וְנִייִים וְיִבְּיִים וְנְיּבְיוֹים וְיְבְייִים וְיִבְיּבְיוֹים וְנִילְיִים וְיִיבְּיוֹים וְיְעְבְיוֹם

וכמו מחין הפוגום (חיכה ג:מט) וריחו לח נמר (ירמיה מח:יח) מחרגמינן וריחיה לח פג: (בז) את כל דברי יוסף. סימן מסר להס כמה היה טוסק כשפירש ממנו, בפרשת טגלה טרופה (כ"ר לד:ג; להיג; תנחומת יח). וזהו שנחמר וירא את העגלות אשר שלח יוסף, ולח לחמר חשר שלח פכעה: ותחי רוח יעקב. את העגלות אשר שלח יוסף, ולח לחמר חשר שלח פכעה: ותחי רוח יעקב. שרחה עליו שכינה שפירשה ממנו (חונקלום; תנחומת וישב כז: (בח) רב [עוד]. רכ לי [עוד] שמחה וחדוה הוחיל ועוד יוסף כני חי: (א) כארה שבע. כמו לכחר שבע. ה"ח כסוף חיכה כמקום למ"ד בחחלתה (יכמות יג:): לאלהי אביו יצחק. חייב חדם ככבוד חכיו ומר מככבוד זקנו (כ"ר לד:ה) לפיכך חלה כילחק ולח להכרהם: (ב) יעקב יעקב. לשון חבה (תורת כהנים ויקרח ח:יב):

(כג) שלח כזאת. כחשבון הזה ומהו החשבון עשרה חמורים וגו': מטוב מצרים. מליט בגמרא ששלח לו יין ישן שדעת זקנים נוחה הימנו (מגילה טו:). ומ"א, גריסין של פול (כ"ר לד:ב): בר ולחם. כתרגומו: ומזון. ליפחן (שם): (בד) אל תרגזו בדרך. אל תחעסקו בדבר הלכה שלא תרגז עליכם הדרך. ד"א, אל תפסיעו פסיעה גסה, והכנסו בחמה לעיר (תענית יי; ב"ר לד:ב). ולפי פשוטו של מקרא יש לומר לפי שהיו נכלמים היה דואג שמא יריבו בדרך על דבר מכירחו להחוכח זה עם זה ולומר על ידך נמכר אחה ספרת לשון הרע עליו וגרמת לנו לשלחו (אונקלום; תרגום יונחן): (בו) ובי הוא מושל. ואשר הוא מושל: ויפג לבו. נחלף לבו והלך מלהאמין, לא היה לבו פונה אל הדברים, ל' מפיגין טעמן בלשון משנה (בילה יד.),

viceroy (R' Avraham ben HaRambam), and to replace the garments they had torn in grief [44:13] (R' Tam). But to Benjamin, he gave more lavishly. Such largess to his only full brother was understandable and probably would not have aroused jealousy on the part of the others. The Talmud (Megillah 16b), however, questions how Joseph, the victim of jealousy, could have done such a thing. It explains that Joseph's gifts were meant to allude to the future success of Benjamin's descendant Mordechai, who would emerge from King Ahasuerus's presence attired in five royal garments (see Esther 8:15). This episode, therefore, is yet another instance of the events in the lives of the Patriarchal family alluding to future Jewish history.

24. אַל־תּרְגִּוּוּ פַּדֶּרֶּרְ — Do not become agitated on the way. Rashi offers three interpretations of our passage: (a) Do not become involved in halachic discussion lest the road become "angry" at you, a figurative expression, meaning: lest you become so engrossed that you lose your way; (b) do not be impatient on the journey, lest you travel too quickly or travel into the night before stopping to rest; (c) according to the plain sense of the passage, however, Joseph feared that the brothers would quarrel with each other and engage in mutual recrimination over who was responsible for selling him. He cautioned them, therefore, not to quarrel on the way.

25-28. Jacob receives the news. One can barely imagine the tremendous emotional impact upon Jacob of the news that Joseph was still alive and that, despite his long isolation from his family and the harmful influence of Egyptian society, Joseph was still a loyal son of Jacob. Fearing that a sudden announcement might shock and harm Jacob, the brothers sent one of his granddaughters, Serach daughter of Asher, to prepare him for it. She played her harp and sang gently that Joseph was still alive and that he was the ruler of Egypt. Slowly, Jacob's long sadness evaporated and he blessed her for having lifted his spirits. As a result, she was still alive centuries later, and eventually entered the Garden of Eden alive (Pirkei d'R' Eliezer). While she was still with Jacob, the brothers entered and proclaimed the astounding news. Although Serach had prepared the way, at first Jacob found it intellectually impossible to believe them. Finally, they offered incontrovertible proof. They repeated to Jacob the last Torah lesson he had studied with Joseph. That was something they could have known only if Joseph himself had told them.

As noted above, when the brothers sold Joseph, they imposed a ban [cherem] against anyone informing Jacob that Joseph was still alive. By telling Jacob about Joseph, they now annulled the ban.

26. בי לא־האמין להם — For he could not believe them. This is

he sent the following: ten he-donkeus laden with the best of Egupt and ten she-donkeus laden with grain, bread, and food for his father for the journey. 24 And he sent off his brothers, and they went. He said to them, "Do not become agitated on the way."

Jacob Receives the News

25 Theu went up from Equpt and came to the land of Canaan to Jacob their father. 26 And theu told him. sauing. "Joseph is still alive," also that he is ruler over all the land of Egupt; but his heart rejected it, for he could not believe them. 27 However, when they related to him all the words that Joseph had spoken to them, and he saw the wagons that Joseph had sent to transport him, then the spirit of their father Jacob was revived.

<sup>28</sup> And Israel said, "How great! My son Joseph still lives! I shall go and see him before I die.."

Undertakes Journeu to Joseph

46 Jacob 150 Israel set out with all that he had and he came to Beer-sheba where he slaughtered sacrifices to the God of his father Isaac.

> <sup>2</sup> God spoke to Israel in night visions and He said, "Jacob. Jacob." And he said, "Here I am."

the fate of a liar: He is disbelieved even when he tells the truth! Jacob had believed them when they came and showed him Joseph's bloodstained tunic, indicating that a wild beast had devoured him; but now, even though they were telling the truth, he did not believe them (Avos d'Rabbi Nassan).

27. To prove to Jacob that Joseph had sent these messages. Joseph directed his brothers to say that the last topic he and Jacob had studied together was that of eglah arufah Ithe calf whose neck was broken in expiation of an unsolved murder (see Deut. 21:1-9)]. The word עגלוח, wagons, can also be translated calves, thus alluding to that topic. Therefore it is written [further in this verse], And he saw the agalos that Joseph had sent; it does not say . . . that Pharaoh had sent (Rashi).

ותחי — Was revived. During the years of Joseph's absence Jacob was in grief and the Divine spirit had left him, for it rests only amid joy. Now that Jacob was happy again, he was revived spiritually (Rashi: Rambam). Therefore, in the next verse he is called Israel, the name that stands for his spiritual nobility.

28. The news that brought rejoicing to Jacob was not merely that Joseph was physically alive, or even that he had risen to greatness in the land of his captivity, for Jacob defined life in spiritual terms. What resuscitated Jacob's -Israel's — spirit was the assurance that the viceroy of Egypt was the same Joseph who had left Canaan twenty-two years before and that he even remembered the Torah he had studied with his father. But Jacob was not yet satisfied, for only he could recognize the full extent of Joseph's spiritual stature. Great though his sons were, only he was the ultimate judge of the soul, and for that reason, he announced, "I shall go and see him before I die." He wanted to see for himself if Joseph was truly still the same, and, Jacob's words implied, if it was indeed the same Joseph, he was ready to die, for his mission of raising a perfect family would have been fulfilled.

1-27. Jacob undertakes the journey to Joseph. On his way to Egypt, Jacob stopped to express his gratitude to God. Then he accepted the Divine command that he go to Egypt, despite his frightening premonition that he was embarking on an exile that would cause his family incalculable

1. וכחים לאלהי אביו יצחק — Sacrifices to the God of his father Isaac, Rashi comments that Jacob associated his offerings only with Isaac, not Abraham, because a son owes more honor to his father than to his grandfather.

Ramban and R' Bachua, however, offer a deeper reason, in His relationship to Isaac. God is called פחד יצחק. the Dread of Isaac (31:42), a name that denotes awe and justice, for this was the attribute that characterized Isaac's service of God. Now that Jacob recognized that a harsh exile lay ahead, a manifestation of extreme judgment, he invoked Isaac in his prayer for a softening of the ordeal. He stressed this request further by the sort of offerings he brought. The term zevachim usually refers to peace offerings, which symbolize the harmony between God and Israel.

R'Shlomo Ashtruc (Midrashei HaTorah) writes that without doubt Jacob was aware of the prophecy that Abraham's descendants would be aliens and slaves in a strange land, and he was fearful that the literal exile and servitude would begin with him. He prayed to the God of his father Isaac, because, even though the four hundred years of alien status commenced with his birth, Isaac had been spared the travails of physical exile and slavery. Now Jacob prayed and offered these sacrifices, imploring God to grant him the same dispensation.

2. במראת הקילה — In night visions. This is the only place where a vision is described in this manner, which implies impending darkness. At this moment, Jacob was poised to leave Eretz Yisrael for a long, long Egyptian exile, and he was right to be afraid of what would happen to his family there. The night of exile, when hope is enveloped in darkness, was about to begin, so God came in night visions to symbolize to him that though Jews would be exiled from their land, they would never be exiled from their God; He would always be with them. Therefore, Jacob, the Patriarch of exile, originated Maarly, the evening prayer, to show his children that

גוַאַמַר אָנַא אל אלהא דאבוּה לא תדחל מלמיחת למצרים ארי לעם סגי אַשַׁוֹנַךְ תַּמַן: ראַנַא אחות עמר למצרים ואַנא אַסּקנּר אַף אַסּקא ויוסף ישוני ידוחי על עיניף: הוקם יעקב מבארא דשבע ונטלו בני ישראל ית יעלב אבוהון וית טפלהון וית נשיהון בעגלתא די שלח פרעה למטל יתה: וונסיבו ית גיתיהון וית קנינהון די קנו בארעא דכנען ואתו למצרים יעקב וכל בנוחי עמה: ובנוחי ובני בנוחי עמה בְּנָתֶה וּבְנָת בִּנוֹהי וכל זרעה איתי עמה למצרים: הואלין שמהת בני ישראל דעלו למצרים יעקב ובנוהי בּוֹכרָא דיַעקב ראוּבן: טוֹבני ראוּבן חנוך ופלוא וחצרן וכרמי: יובני שמעון ימואל וימין ואהר ויכין וצחר ושאול בַּר כּנַעַניתא: יאובני לוי גרשון קהת ומררי: יבובני יהודה ער ואונן ושלה ופרץ וזרח ומית ער ואונן בארעא דכנען והוו בני פרץ חצרן וחמול: יגובני יששכר תולע ופוה ויוב ושמרון: ירובני זבלון סרד ואלון וַיַחָלְאֵל: טּוּאָלֵין בְּנֵי לֵאַה דִילִידַת לִיַעֻקב בְּפַדָּן אֲרָם וִיַת דִּינַה בְרַתֵּה כּל נפש בנוהי ובנתה תלתיו ותלת:

וואמר אנכי האל אלהי אביר אַל־תִירַא מֵרְדָה. ר מצרימה בּי־לְגוּי גַּרְוֹל אֲשִׁימִךְ שֵׁם: אַנֹכִי אֵרֵד עִמִּרְ מצרימה ואנכי אעלה גם־עלה ויוסף ישית ידו על־ ַעינֵיך: וַיָּקָם יַעַקֹב מִבְּאֵר שָׁבַע וַיִּשִּאוֹ בְנֵי־יִשִּׂרָאֵל אֵת־ הַ עֵינֵיך: וַיָּקָם יַעַקֹב מִבְּאֵר שָׁבַע יַעַקֹב אָבִיהֶׁם וָאֵת־טַפַּם וָאֵת־נָשִׁיהֵׁם בַּעַגַלות אַשַּר־ ו שלח פרעה לשאת אתו: וַיַּקְחוּ אֶת־מַקְנֵיהֶם וָאֶת־ רכושם אשר רכשו בארץ בנען ויבאו מצרימה יעקב וכל־זרעו אַתוֹ: בַּנַיו וּבְנֵי בַנֵיוֹ אָתוֹ בִּנֹתֵיו וּבְנִוֹת בַּנַיִוֹ ואלה וכל־זרעו הביא אתו מצרימה: ח הבאים מצרימה ט בַּכָר יַעֲקָב רָאוּבֵן: וּבְנֵי רָאוּבֵן חַנִוֹךְ וּפַלִּוּא וְחֵצְרֹן וכרמי: ובני שמעון ימואל ויַמין ואהד -א ושאול בּן־הַכָּנַעַנִית: וּבָנֵי לֵוֵי גַרְשֿוֹן קָהַת וּמְרֵרִי: י וּבְנֵי יָהוּדָה עֵר וִאוֹנֵן וִשֵּׁלָה וָפֵּרֵץ וָזָרַח וַיָּׁמַת עֵר יִי י וָאוֹנָן בָּאֲרֵץ כְּנַּעַן נַיְּהָיוּ בְנֵי־פֶּרֶץ חֶצְרָן וְחָמְוּל: וּבְנֵי יּ יִשַשׁבַר תּוֹלֵע וּפָוָה וִיָּוֹב וִשְׁמִרְן: וּבְנֵי זְבָלָוּן סֵרֵד וָאֵלְוֹן יִיּ יו וַיַחַלָאַל: אַלֶּה וֹ בָּנֵי לֵאַה אֲשֶׁר יַלְדֵה לִיַעַקֹב בְּפַדֵּן אַבְּם יּ ואת דינה בתו כַּל־נָפַשׁ בַּנִיו וּבְנוֹתִיו שׁלשִים וְשַׁלשׁ:

ואין לחמוה על אשר לא כתב אשר באו: (י) בן הבגענית. כן דינה שנכעלה לכנעני. כשהרגו את שכם לא היתה דינה רולה לגאת עד שנשבע לה שמעון שישאנה (כ"ר פיא): (טו) אלה בני לאה ואת דינה בתו. הזכרים חלה בלאה והנקבות תלה ביעקב, ללמדך, אשה מזרעת תחלה יולדת זכר, איש מזריע תחלה יולדת נקבה (נדה לא): שלשים ושלש. ובפרטן אי אתה מולא אלא ל"ב. אלא זו יוכבד שנולדה בין החומות בכניסתן לעיר שנא' אשר ילדה אותה ללוי במלרים (במדבר כו:כט) לידתה במלרים ואין הורתה במלרים (ב"ב קבג):

רש"נ
(ג) אל תירא מרדה מצרימה. לפי שהיה מלר על שנזקק ללחת לחולה לחרן ו
(פדר"ח פל"ט): (ד) ואגבי אעלך. הכטיחו להיות נקבר בחרן (ירושלמי סוטה ל
ה:י, קה"ר ז:ב): (ו) אשר רבשו בארץ בנען. חבל מה שרכש בפדן חרס נתן :
הכל לעשו בשביל חלקו במערת המכפלה, חמר, נכסי חולה לחרן חינן כדחי לי. ב
וזהו חשר כריתי לי (להלן כ:ה), העמיד לו לבורין של זהב ושל כסף כמין כרי מ
וחמר לו טול חת חלו (מנחומת ישן ושלת ית): (ו) ובנות בגיו. סרת בת חשר
ויוכבד בת לוי: (ח) הבאים מצרימה. על שם השעה קורת להם הכתוב בחים.

the exile/night might be the epilogue to one day, but it is prologue to another, even better one (Meshech Chochmah).

3-4. אַל־תִּירָא — Have no fear. When asked why he was afraid to go to Egypt, Jacob said, "I am afraid that my family will succumb there, that the Shechinah will no longer dwell among us, that I will not be buried with my ancestors, and that I will not see the redemption of my children." God reassured him on all counts (Zohar). In addition, God promised him that Joseph would place his hand on your eyes, an idiomatic expression referring to closing the eyes of one who dies (Ibn Ezra). Thus, God assured Jacob that Joseph would outlive him, relieving him of the fear he had had that Joseph would die in Jacob's lifetime (Or HaChairn).

7. The Torah goes on to specify those who were included in

the general designation of Jacob's offspring, grouping them according to their respective mothers.

10. יְשָׁאוּל בְּּדְהַבּנְעֵּנִית — And Shaul, son of the Canaanite woman. In the most literal sense, this verse is tacit proof that, of all the brothers, only Simeon married a woman of Canaanite descent. The Torah therefore singles him out for taking a Canaanite wife. [The Canaanites were an accursed nation, and one must recall Abraham's intense efforts to assure that Isaac would not marry a Canaanite woman (see 24:3), and Isaac's similar charge to Jacob (28:11) (Ibn Ezra).

According to the predominant Rabbinic view, however, this term refers to Dinah, who is called a Canaanite woman because she had been ravished by the Canaanite Shechem. When her brothers killed Shechem, Dinah refused to accompany them until Simeon agreed to marry her (Rashi;

- <sup>3</sup> And He said. "I am the God God of your father. Have no fear of descending to Egypt, for I shall establish you as a great nation there. 4 I shall descend with you to Egypt, and I shall also surely bring you up: and Joseph shall place his hand on your eyes."
- <sup>5</sup> So Jacob arose from Beer-sheba; the sons of Israel transported Jacob their father, as well as their uoung children and wives, in the wagons which Pharaoh had sent to transport him <sup>6</sup> Theu took their livestock and their wealth which they had amassed in the land of Canaan and theu came to Equpt — Jacob and all his offspring with him. 7 His sons and grandsons with him. his daughters and granddaughters and all his offspring he brought with him to Equpt.
- <sup>8</sup> Now these are the names of the children of Israel who were coming to Egupt Jacob and his children: Jacob's firstborn, Reuben.
  - 9 Reuben's sons: Hanoch, Pallu, Hezron, and Carmi,
- 10 Simeon's sons: Jemuel, Jamin, Ohad, Jachin, Zohar, and Shaul, son of the Canaanite woman.
  - 11 Levi's sons: Gershon, Kohath, and Merari.
- 12 Judah's sons: Er. Onan. Shelah. Perez. and Zerah: but Er and Onan had died in the land of Canaan — and Perez's sons were Hezron and Hamul.

The "Hidden Miracle" of 13 Issachar's sons: Tola, Puvah, Iov, and Shimron.

14 Zebulun's sons: Sered. Elon. and Jahleel. 15 These are the sons of Leah whom she bore to Jochebed's Jacob in Paddan aram, in addition to Dinah his daughter. All the people — his sons and Birth daughters — numbered thirty-three.

Midrash), and before the Torah was given, it was permitted to marry a sister (Matanos Kehunah). Generally speaking. the families of the Patriarchs observed the Torah before it was given, but under exceptional circumstances — such as the need to show compassion to Dinah — they permitted themselves to observe the prevailing Halachah.

According to Ramban (to 38:2) who interprets הַבְּנֵעְנִית in the literal sense of a Canaanite woman. Dinah only dwelt with Simeon's household, but they did not live together as man and wife.

15. The "hidden miracle" of Jochebed's birth. The verse gives the total of Leah's offspring as thirty-three; however. the foregoing account lists only thirty-two names. The thirty-third child was Jochebed, the future mother of Moses, who was born as they entered the gateway between the walls, on the way into the city. Although Numbers 26:59 states that she was born in Egypt, she had been conceived in Canaan (Rashi).

Ibn Ezra is troubled by this interpretation, however, for if Jochebed was born at this point, she would have been 130 years old when she gave birth to Moses — as was indeed the case according to Rabbinic tradition (see Rashi to Exodus 2:1). If so, why did the Torah publicize the miracle that Sarah gave birth at the age of 90 while ignoring the greater miracle of Jochebed's fertility at the age of 130? Consequently, Ibn Ezra comments that the "thirty-third" person alluded to in this verse is Jacob himself, who was included in the count of his family. That he was included with Leah's offspring, rather than with any of the other wives, may be because her branch of the family was by far the largest.

Ramban disagrees sharply. First, he contends, even if

Jochebed had not been born "between the walls." Ibn Ezra could not deny that the birth of Moses involved a great miracle. Levi was 43 at the time of the descent to Egypt and Moses was born 130 years later; neither of these facts is in auestion. Thus, even if Jochebed had been born much afterward, say fifty-seven years later, Levi would have been 100, and Jochebed would have been 73 when she gave birth to Moses — surely two miraculous events!

Why, then, did the Torah not mention the miracle of Jochebed? In a fundamental treatise, Ramban differentiates between hidden and open miracles. It must be understood that in the final analysis everything is a miracle, because nature does not function independently of God. The reward of the righteous and the punishment of the wicked are hardly "natural" occurrences, because the deeds of people cannot be shown in a laboratory to change the course of the heavens or the agricultural cycle. What we call nature is nothing more than what we are accustomed to see, and we do not consider it to be a manifestation of God's controlling hand because, generally. He prefers to govern the world in ways that appear to be normal. Thus the prosperity of the Patriarchs or even the fertility of people such as Jochebed, who remained youthful and vigorous at an advanced age, do not clearly show Divine intervention; they are "hidden" miracles, and the Torah does not stress them. The miracles that are highlighted in the Torah are those that are foretold by a prophet or that clearly contravene the natural order, such as the prophecy of the angels that Sarah would give birth and the Splitting of the Sea. Why God chose to highlight some events and not others is a product of the Divine wisdom.

טזובני גד צפיון וחגי שוני ואצבון ערי וארודי ואראלי: יוובני אשר ימנה וושנה וושני ובריעה ושבח אחתהון ובני בריעה חבד ומלפיאל: יח אלין בני זלפה דיהב לבו ללאה ברתה וילידת ית אלין ליעקב שית עשרי נפשא: יט בני ַרַחַל אַתַּת יַעַקב יוֹסָף וּבְנַיַמוֹ: כּ וַאַתִּילִיד ליוסף בארעא דמצרים דילידת לה אסנת בת פוטי פרע רבא דאון ית מנשה וית אפרים: כאובני בנימו בּלע ובכר ואשבל גרא ונעמן אחי וראש מפים וחפים ואַרד: כבאלין בני רחל דאתילידו ליעקב כל נפשתא ארבעה עשר: כגובני דן חשים: כדובני נפתלי יַחצאל וגוני ויצר ושלם: כהאלין בני בלהה היהב לבן לכחל בכתה ויליבת ית אליז ליעקב כל נפשתא שבעא: כו כל נפשא (נ״א נפשתא) דעלא ליעקב למצרים נפקי יַרכּה בּר מנשי בני יַעקב בַּל נַפָשַתַא שָתִין וְשִית: כּז וּבְנֵי יוֹסֶף דִּי אתילידו לה במצרים נפשתא תרתין כּל נַפַשַתַא לָבִית יַעַקב דעלא למצרים שַבעין: כחויַת יְהוּדָה שַׁלַח קַדַמוֹהִי לות יוסף לפנאה קדמוהי לגשו ואתו לארעא דגשו: כשוטפיס יוסף רתכוהי אַבוּהי לקדמות ישראל לגשו ואתגלי לה ונפל על צורה ובכא על צורה עוד: לואמר ישראל

יו ובנַי גַד צִפָּיון וַחַגִּי שׁוֹנֵי וָאֵצִבּן עַרִי וַאַרוֹדִי וְאַרָאֵלֵי: יי ובני אשר ימנה וישנה וישני ובריעה ושבח אחתם יי וּבְנֵי בְרִיעַה חֲבֶר וּמַלְכִּיאֵל: עֻאֵלֵה בְּנֵי זִלְפַּׁה אֲשֵׁר־נַתוֹ לבן ללאה בתו ותלד את־אַלה ליעלב שש עשבה יט-ב נפש: בני רחל אשת יעלב יוסף ובנימן: ויולד ליוסף בָּאֵרֵץ מִצְרֵּיִם אֲשֵׁר יָלְדָה־לּוֹ אָסְנַת בַּת־פִּוֹטִי פֵּרַע כֹּהַן ָרָאַ אָן אֶת־מְנַשֵּׁה וָאֶת־אָפְרָיִם: וּבְנֵי בִנִּיָמִן בֵּלַע וַבְּבֵר בֹּי וַאַשַבָּל גַרַא וַנַעַמַן אַחֵי וַרָאשׁ מִפַּים וַחָפֵּים וַאַרַדִּ: בּב אַלֶּה בָּנֵי רָחֶׁל אֲשֵׁר יַלַּד לְיַעַקֹב כַּל־נֵפֶשׁ אַרְבַּעַה בגיבר עַשַר: וּבְנֵי־דָן חָשֵׁים: וּבְנֵי נַפְתַּלֵי יַחִצְאֵל וִגוּנִי וַיַצֵר בה ושלם: אלה בני בלהה אשר־נתן לבן לרחל בתו נותלד את־אלה ליעקב כּל־נפש שבעה: כּל־הַנפש נותלד הַבַּאַה לְיָעַקֹב מִצְרַיִּמָה יִצְאֵי יִרֵכֹוֹ מִלְבַד נְשֵׁי בְנִי־יַעַקֹב בּ בַּל־נָבָשׁ שִׁשִׁים וַשֲשׁ: וּבְנֵי יוֹמֶף אֲשֶׁר־יִלַד־לְוֹ בִמִצְרַיִם נַפַשׁ שַנַיִם כַּל־הַנַּפַשׁ לְבֵית־יַעַקַב הַבַּאָה מִצְרַיָמַה וְאֵת־יִהוּדֵּה שַׁלֵח לְפַנִיוֹ אל־יוֹסׁף זעזער בט להורת לפניו גשנה ויבאו ארצה גשן: וואסר יוסף מַרַכַּבָּתוֹ וַיַּעַל לְקָרֵאת־יִשְׁרָאֵל אֲבָיו גִּשְׁנַה וַיֵּרֵא אֱלַיו ל וַיַּפַּלֹ עַל־צַוָּאַרִיו וַיַּבַךְ עַל־צוּאַרִיו עוֹד: וַיּאַמַר יְשַׁרָאַל 5

(נעיל לו:ו) לשון רכיס, לפי שהיו טובדין לאלהוח הרכה. ישקב שבטיס היו לו והכחוב קורא אומן נפש, לפי שהיו טובדים לאל אחד]: (בח) להורות לפגוי. כתחבומו. לפנוח לו מקום ולהורות היאך יחיישב בה: לפגויו. קודם שיגיע לשם. נמ"א, להורות לפניו, למקן לו בית חלמוד שמשם חלא הוראה (חנתומא יא; ב"ר זמ"א, להורות לפניו, למקן לו בית חלמוד שמשם חלא הוראה הסוסים למרכבה להגו: (בט) ויאסר יוסף מרבבתו. הוא עלמו אסר את הסוסים למרכבה להדרו לכבוד אבליו. יוסף נראה אל אביו: ויבך אל צואריו עוד. לשון הרבות בכיה, וכן כי לא על אש שים עוד (אידב לר:כג) ל' רביי הוא, אינו שם עליו עלילות נוספות על תסלאיו, אף כאן הרכה והוסיף בבכי יותר על הרגיל. אבל ישקב לא נפל על לארי יוסף כלף הלבה והוסיף בבכי יותר על הרגיל. אבל ישקב לא נפל על לארי יוסף וולא כשקו, ואמרו רבותינו שהיה קורא את שמע (מס' דא"ו (הגער) א:י:

(יט) בני רחל אשת יעקב. וככלן לא נאמר בהן אשת, אלא שהיתה טיקרו של בית (ב"ר עג:ב; תנחומא ישן וילא טו): (בו) כל הגפש הבאה ליעקב. שילאו מארץ כנטן לבא למלרים. ואין הבאה זו לשון טבר אלא לשון הווה, כמו בערב היא מארץ כנטן לבא למלרים. ואין הבאה זו לשון טבר אלא לשון הווה, כמו בערב היא באה נאסתר ביד, וכמו והנה רתל בחו באה טם הלאן נלטיל כטיו), לפיכך טעמו מהם הל"ף, ניפ ש שבילאו לבוא מארץ כנטן לא היו אלא ששים ושש. והשני, כל הנסש לבית יעקב בהאה מלרימה שבעים, הוא לשון עבר, לפיכך טעמו למעלה בבי"ח. לפי שמשבאו שם היו שבעים, שמאלו שם יוסף ושני בניו ונחוספה להם יוכבד בין החומות. ולדברי האומר חאומות נולדו עם השבטים (ב"ר פבות; עי' לעיל להיו) לריכים אנו לומר שמתו לפני ירידתן למלרים, שהרי לא למנו כאן. ומלאתי בייקרא רבה (דו) עשו שש פשום היו לו והכתוב קורא אותן נסשות ביתו ומלאתי בייקרא רבה (דו) עשו שש פשום היו לו והכתוב קורא אותן נסשות ביתו

**26-27.** The grand total of seventy descendants. The total consisted of the following: All the persons who set out on the journey from Canaan to Egypt numbered sixty-six — Leah's thirty-two listed descendants, Zilpah's sixteen, Rachel's eleven, and Bilhah's seven — Joseph and his two sons were awaiting them in Egypt, and Yocheved was born en route, for a total of seventy.

There are other views of who was the seventieth: Jacob himself is counted among the group as implied by the expression Jacob and his children [v. 8] (Ibn Ezra v. 15).

The Shechinah [Divine Presence] was the seventieth, for God joined their group, as it were, in fulfillment of His

promise to Jacob [in v. 4]: I shall descend with you.

In the simple sense, no one is "missing," since it is common for the Torah to round off a number when just one unit is lacking (Rosh).

28. Judah's mission. Jacob sent Judah ahead of the family to make the proper arrangements for their arrival and settlement in Goshen. Of all his sons, he chose Judah who was the proven leader of the family and who had demonstrated his prowess in the confrontation with the "viceroy" who had threatened Benjamin's freedom. Rashi cites the Midrashic interpretation of Judah's mission. The Midrash interprets הווח as to teach, which implies that Jacob dis-

- 16 Gad's sons: Ziphion, Haggi, Shuni, Ezbon, Eri, Arodi, and Areli
- 17 Asher's sons: Imnah, Ishvah, Ishvi, Beriah, and their sister Serah; and Beriah's sons, Heber and Malchiel. 18 These are the sons of Zilpah whom Laban had given to Leah his daughter. These she bore to Jacob — sixteen people.
  - 19 The sons of Rachel, Jacob's wife: Joseph and Benjamin.
- <sup>20</sup> To .loseph were born in the land of Egupt whom Asenath daughter of Poti-phera Chief of On bore to him — Manasseh and Ephraim.
- <sup>21</sup> Beniamin's sons: Bela. Becher. Ashbel, Gera, Naaman, Ehi, Rosh, Muppim, Huppim, and Ard 22 These are the sons of Rachel who were born to Jacob — fourteen persons in all.
  - 23 Dan's sons: Hushim.
- <sup>24</sup> Naphtali's sons: Jahzeel. Guni. Jezer. and Shillem. <sup>25</sup> These are the sons of Bilhah whom Laban had given to Rachel his daughter. She bore these to Jacob — seven people in all.

The Grand Total of Seventu Descen-

- <sup>26</sup> All the persons coming with Jacob to Egupt his own descendants, aside from the wives of Jacob's sons — sixty-six persons in all.
- <sup>27</sup> And Joseph's sons who were born to him in Equpt numbered two persons. All the people dants of Jacob's household who came to Equpt — seventu.
  - 28 He sent Judah ahead of him to Joseph, to prepare ahead of him in Goshen: and theu агтived in the region of Goshen.

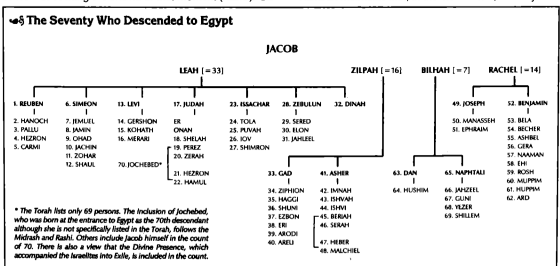
Jacob Arrives in

<sup>29</sup> Joseph harnessed his chariot and went up to meet Israel his father in Goshen. He ap-Egupt peared before him, fell on his neck, and he wept on his neck excessivelu. 30 Then Israel said

patched Judah to Goshen to establish a house of study. This set a precedent for all Jewish history. Historically, the first priority of Jewish communities has always been Torah education, for the soul of the nation is the Torah; without it we are not a nation.

29. יובר ... ויבר – [Hel fell ... and he wept, Joseph wept greatly and continuously. Jacob, however, did not fall upon Joseph's neck, nor did he kiss him, for, as the Sages say, Jacob was reciting the Shema at that moment (Rashi). Gur Arueh explains why Jacob chose just this moment to recite the Shema. Supremely righteous people utilize every opportunity and resource to serve God, so that when Jacob felt a surge of joy and love at the sight of his beloved son after a long and painful separation, he submerged his personal feelings and offered all his love to God. The recitation of the Shema represents acceptance of God's sovereignty; that is what Jacob did at this moment of supreme emotion.

Ramban maintains that, in the literal sense, the subject of



ליוסף אלו אנא מית זמנא הדא מנחם אַנא בּתַר דַּחַזַתינוּן לאַפּיר אַרי עד כּען את קים: לא ואמר יוסף לאחוהי ולבית אבוהי אסק ואחוי לפרעה ואימר לה אחי ובית אַבּא די באַרעא דכנען אתו לותי: לבוגבריא רעי ענא ארי גברי מרי גיתי הוו וענהון ותורהון וכל די להון איתיאו: לגויהי ארי יקרי לכון פרעה ויימר מה עובדיכון: לדותימרון גברי מַרי גַיתִי הַוו עַבַדִיך מַעוּלַמַנַא ועַד כַּעַן אף אנחנא אף אבהתנא בדיל די תיתבוז באַרעא דגשן אַרי בעירא דמצראי דחלין לה (ניא ארי מרחקין מצראי) כּל רעי ענא: אואתא יוסף וחוי לפרעה וַאַמַר אַבַּא וַאַחַי וענהון וַתוֹרָהוֹן וַכַל דִּי לָהון אַתוּ מַאַרעַא רבנען והַא אנּון בָאַרעַא דָגשָן: בּוּמִקּצַת מָן אַחוֹהִי דְּבַר חַמשַׁא גַבָּרִין וַאֲקִימִנוּן קַדַם פַּרְעה: גוַאַמַר פַּרעה לַאַחוֹהִי מַה עובַדִיכוֹן ואַמרוּ לְפַרְעה רעי ענא עבדיך אַף אנחנא אף אבהתנא: דואמרו לות פַרעה לאַתּוֹתַבַּא באַרעא אַתִּינַא אַרֵי לית רעיא לענא די לעבדיה אַרי תַקיף פפנא בארעא דכנען וכען יתבון פען עַבְדֵיךָ בָּאַרְעַא דגשַן: הוַאָמַר פַּרעה לִיוֹסֶף לְמֵימֵר אֲבוּך וְאַחֵיךְ אֲתוּ לְוַתַּךְּ: ואַרעַא דִמִצְרַיִם קַדַמַך הִיא בְּדְשַׁפִּיר בארעא אותיב ית אבור וית אחיר יַתְבוּן בָּאַרְעַא דְגֹשֵׁן וָאָם יַדַעַתְּ וָאִית בָּהוֹן גַּבָרִין דַּחֵילָא וּתִמְנִנוּן רַבַּנֵי גֵיתִי על די לי: וואעיל יוסף ית יעקב אבוהי וַאַקִּימנָה קַדָם פַּרעה ובַריך יַעַקב יַת

אל־יוֹסף אמוּתָה הַפַּעם אַחַרֵי רָאוֹתִי אֵת־פַּנִירְ כַּי לא עודר חַי: ניאמר יוסף אַל־אַחיו ואַל־בֵּית אַבִּיו אַעַלַה ואַגידָה לְפַּרְעָה וָאִמְרָה אֱלֵיו אַחַי וּבֵית־אַבי אֲשׁר לב בָאָרֶץ־כָּנַעַן בָּאוּ אָלֵי: וְהָאֲנָשִׁים רְעֵי צֹאן כִּי־אַנִּשֵׁי 🚓 בּיַ לג מִקנֵה הָיָוּ וְצֹאנֵם וּבְקָרֵם וְכָל־אֲשֵׁר לָהֶם הַבִּיאוּ: וְהָיָּה לַכָם פַּרעה ואַמַר מַה־מַעשִיבֵם: וַאַמַרתַם לַ בּי־יַקָרָא לַכָם פַּרעה ואָמַר מַה־מַעשִיבֵם: אַנְשֵּׁי מִקְנָה הַיָּוּ עַבַּרֶּירָ מִנְעוּרֵינוּ וְעַד־עַׁתַּה גַּם־אַנַחָנוּ גַם־אַבֹתִינוּ בַּעַבור תַשְבוּ בָּאַרֵץ גֹשֵׁן כֵּי־תִועַבַת א מצרים כַּל־רעה צאן: וַיַּבא יוֹסֶף וַיַּגֵּד לְפַרְעה וַיֹּאמֶר 🕺 אַבי ואַחַי וצאנָם וּבָקַרַם וָכַל־אָשֶׁר לַהֶּם בַּאוּ מֵאֶרֵץ בּ בָּנַעַן וְהָנָּם בִּאֲרֵץ גִּשׁו: וּמִקּצֵה אֵחַיוּ לַקַח חַמשַׁה בּ - אַנשים ויצגם לפָנִי פַרְעָה: וַיִּאמֵר פַּרְעָה אֵל־אָחֵיו מַה־ מעשיכם ויאמרו אל־פַּרִעה רעה צאן עַבַּרִיךּ גַם־ ר אנחנו גַם־אַבוֹתִינוּ: וַיָּאמָרוּ אֵל־פַּרִעֹה לַגוּר בַּאַרִץ בַּאנוֹ כִּי־אֵין מִרְעָה לַצאן אֲשֵר לֵעַבָּדִיךְ כִּי־כָבֵּד הָרָעָב ָבְאֶרֶץ בְּנָעַן וְעַתָּה יֵשְׁבוּ־נָא עַבָרֵיךְ בִּאֵרֵץ גִּשׁן: וַיִּאמֵר רַעָה אַל־יוֹסֵף לֵאמָר אַבִיךּ וִאַחֵיךּ בָּאוּ אַלֵיךּ: אֵרֵץ - פַּרעה אַל־יוֹסֵף לֵאמָר ּ מִצְרַיִם לְפַנֵיךָ הָוֹא בְּמִיטֵב הַאָּרֵץ הוֹשֶׁב אֶת־אַבִּיךְ ָואָת־אַחֵיךּ יֵשְבוּ בָּאָרַץ גֹּשֶׁן וָאָם־יַרַעָתַ וִיַשׁ־בָּם אַנְשֵּי־ ַ הַיִּל וְשַׂמְתֵּם שַׂרֵי מִקְנֵה עַל־אֲשֶׁר־לֵי: וַיַּבֵא יוֹסֵף אֶת־ - הַיִּל וְשַׂמְתַּם שַׂרֵי מִקְנֵה עַל־אֲשֶׁר־לֵי: יעקב אַבִּיו וַיַּעַמְדָהוּ לִפְנֵי פַרְעָה וַיַבַרֶךְ יַעַקְב אֵת־

ובנימין, אומן שלא כפל משה שמוסם כשברכן. אבל שמום הגבורים כפל. וזאת ליהודה שמע ה' קול יהודה (דברים לג:ז). ולגד אמר ברוך מרחיב גד (שם כ). ולנפתלי אמר בפתלי (שם כג). ולקחלה אמר בפתלי (שם כג). ולקחלה אמר בפתלי (שם כג). ולך אמר דן (שם כב). וכן לזבולון. וכן לאשר. זהו לשון בראשית רבה (לה:ד) שהיא אגדת ארץ ישראל. אבל בגמרא בבלית שלנו מלינו שאומן שכפל משה שמומן הם החלשים ואומן הביא לפני פרשה, ויהודה שהוכפל שמו לא הוכפל משום אומום הכל משה אלא מעם יש בדבר, כדאיתא בכבא קמא (לב). ובבריימא דספרי בואח הברכה (שנד) שנינו כמו בגמרא שלנו: (ו) אגשי חיל. בקיאין באומנותן לרשות לאן: על אשר לי. על לאן שלי (אומקלום): (ו) ויברך יעקב. הוא שאילם שלום, כדרך כל

the verb wept is not Joseph but Jacob, who is the antecedent of the preceding pronoun אָלי, to him. Accordingly he interprets: And he [Jacob] fell on [Joseph's] neck and he [Jacob] wept . . . Ramban sums up his interpretation: "It is well known whose tears are more present, the aged parent who finds his long-lost son alive after having despaired and mourned for him, or the young son who rules."

30. אָמּוּתָה הָפָּעָם – Now I can die. See commentary to 45:28.

31-34. Joseph ensures his family's settlement in Goshen. Joseph wanted to guarantee that his family would

(ל) אמותה הפעם. פשוטו כתרגומו. ומדרשו סבור הייקי למוח שתי מיחוח, כשה"ז ולשולם הבא, שנסתלקה ממני שכינה והייתי אומר שיתפעני הקב"ה מיחחף. כשה"ז ולשולם הבא, שנסתלקה ממני שכינה והייתי אומר שיתפעני הקב"ה מיחחף. עכשיו שטודף חי לא אמוח אלא פעם אחת (תנחומא ש): (לא) ואמרה אליז אחי וגוי. ומוד אומר לו והאגשים רועי צאן וגוי: (לד) בעבור תשבו בארץ גשף. והיא לריכה לכם שהיא ארץ מרעה. וכשחאמרו לו שאין אתם כקיאין כמלאכה אחרת יהיא לריכה לכם שהיא ארץ מרעה. וכשחאמרו לו שאין אתם כקיאין כמלאכה אחרת ירחיקכם מעליו ויושיבכם שם: בי תועבת מצרים בל רעה צאן. לפי שהם להם אלהות: (ב) ומקצה אחיו. מן הפחותים שבהם לגבורה שאין נראים גבורים, שאם יראה אותם גבורים יעשה אותם אנשי מלמתחו. ואלה הם, ראובן שמעון לוי יששכר יראה אותם גבורים יעשה אותם אנשי מלמתחו. ואלה הם, ראובן שמעון לוי יששכר

live in Goshen, where they would be apart from the corrupting influence of Egyptian society. Chiddushei HaRim remarks that Joseph was establishing a pattern for his successors to follow in every generation: Do not seek the grace of gentile rulers; neither emulate their ways nor mingle with them socially. Knowing that Pharaoh would wish to recruit officials and courtiers from the brilliant and talented family that had produced his viceroy, Joseph counseled his brothers on how to respond to the king: They should be truthful, but in a way that would deter him from associating with them. Knowing that the animal-worshiping Egyptians de-

מז

to Joseph. "Now I can die, after my having seen your face, because you are still alive."

Joseph Familu's Settlement in Goshen

31 And Joseph said to his brothers and to his father's household, "I will go up and tell Pharaoh. Ensures and I will sau to him. 'Mu brothers and mu father's household who were in the land of Canaan have come to me. 32 The men are shepherds, for they have been cattlemen: their flocks and cattle — and everything they own — they have brought.' 33 And it shall be, when Pharaoh summons you, and says, 'What is your occupation?' 34 Then you are to say, 'Your servants have been cattlemen from our youth till now, both we and our forefathers,' so that you may be able to settle on the region of Goshen, since all shepherds are abhorrent to Equations."

47

 $^{1}\mathbf{T}$  hen Joseph came and told Pharaoh, and he said, "My father and my brothers, their flocks, their cattle, and everything they own, have arrived from the land of Canaan and theu are now in the region of Goshen." From the least of his brothers he took five men and presented them to Pharaoh. <sup>3</sup> Pharaoh said to his brothers, "What is your occupation?" They answered Pharaoh. "Your servants are shepherds — we as well as our forefathers." 4 And theu said to Pharaoh, "We have come to sojourn in the land, since there is no grazing for your servants" flocks, for the famine is severe in the land of Canaan; now, if you please, allow your servants to dwell in the region of Goshen."

<sup>5</sup> And Pharaoh said to Joseph saying, "Your father and your brothers have come to you. <sup>6</sup> The land of Equpt is before you — in the best part of the land settle your father and your brothers: let them settle in the region of Goshen, and if you know that there are capable men among them. appoint them as chamberlains over the livestock that belongs to me."

Jacob and Pharaoh Meet

<sup>7</sup> Then Joseph brought Jacob, his father, and presented him to Pharaoh, and Jacob blessed

tested shepherds. Joseph had them introduce themselves as herdsmen. Thus, Pharaoh would shun them and let them settle in the relative isolation of Goshen.

R' Hirsch finds in the phenomenon of their respective occupations a basic difference between Jewish and Egyptian society. Because a shepherd is involved with dependent living creatures, he develops the traits of kindness and generosity. Because his possessions are unstable he learns not to place too much value on wealth. And his work allows him the time to think of Godliness and goodness. Given the nature of Egyptian culture, it is guite understandable that the nation hated shepherds. Egypt's agricultural economy encouraged slavery and disregard of human dignity, and the resultant perversions and excesses of the country have been well documented.

47.

1-6. Joseph carried out the strategy he had outlined to his brothers above. In his own conversation with Pharaoh, he noted that his family had settled in Goshen, as if to implant the idea in the king's mind that he should officially designate that area as their home. And he orchestrated their formal audience with Pharaoh in such a way that he would judge them to be unsuitable for royal service.

2. ומקצה אחיו — From the least of his brothers. Afraid that if Pharaoh were to be introduced to robust, powerful men, he would enlist them in his military, Joseph chose the five brothers who were least impressive physically (Rashi).

ריצגם — And presented them. Joseph wanted Pharaoh to see for himself, from their words and general demeanor, that they were suitable only for shepherding (Sforno).

4. לגור בארץ באנו — We have come to sojourn in the land. Familiar from the Passover Haggadah, this statement represents the nation's resolve that its true home is Eretz Yisrael. The family had come to Egypt only temporarily, until the time when God would permit them to return where they belonged.

Or HaChaim comments that their intent in saying this was to present themselves as people who were humbly seeking Pharaoh's good will, not as a privileged family that was entitled to special treatment because they were the viceroy's brothers.

5-6. Pharaoh responded as graciously as Joseph had hoped, giving Joseph full authority to provide his family with the best that Egypt had to offer.

7-10. Jacob and Pharaoh meet. Joseph presented his great father to the king of Egypt. The nature of this meeting was far different, of course, from the earlier one with the brothers. Although Jacob showed every deference due to Pharaoh, this was an instance of two monarchs greeting one another, a monarch of the spirit and a monarch of a world power. As will be noted below, R' Hirsch derives from the nuances of the dialogue that as Pharaoh spoke to the elderly man in front of him he realized that this was no ordinary commoner or supplicant, and, indeed, Jacob was accorded great honor throughout the remaining seventeen years of his life.

7. וישמהה — And presented [lit., stood] him. The word is spelled "defectively" (without a rafter the מ). From this, Baal

פרעה: חואמר פרעה ליעקב כמה יומי שני חייר: טואמר יעקב לפרעה יומי שני תותבותי מאה ותלתיו שניו זעיריו ובישין הַוו יומֵי שני חַיַי ולא אדביקו ית יומי שני חיי אבהתי ביומי תותבותהוז: יוּבַרִיך יַעַקב יַת פַּרִעה וּנָפַק מִן קַדַם. פרעה: יא ואותיב יוסף ית אבוהי וית אחוהי ויהב להון אַחַסַנַא בּאַרעַא דמצרים בדשפיר בארעא בארעא דרעמסס כמא די פקיד פרעה: יב וזן יוסף ית אבוהי וית אחוהי וית כל בית אבוהי לחמא לפום טפלא: ייולחמא לית בכל אַרעָא אַרִי תַקּיף כַּפָּנַא לַחַדַא וָאַשַּתַּלְהֵי עמא דארעא דמצרים ועמא דארעא דכנען מן קדם כפנא: ידולקיט יוסף ית כל כספא דאשתכח בארעא דמצרים וּבָאַרעַא דָכָנַען בָּעִיבוּרַא דִּי אַנּוּן זַבְנָין ואַיתי יוסף יַת כּספּא לבית פַּרְעה: טוושלים בספא מארעא דמצרים ומארעא דכנעז ואתו כל מצרים לות יוסף למימר הב לנא לחמא ולמא נמוח לקבלף ארי שלים כספא: מז נאמר יוסף הבו גיתיכון ואתן לכון בגיתיכון אם שלים בּספּא: יואיתיוּ ית גיתיהוו לות יוסף ויהב להון יוסף לחמא בסוסותא וּבגיתי ענא וּבגיתי תורין וּבחמרין וזננּוּן בָּלַחָמַא בָּבַל גֵיתִיהוֹן בְּשַׁתַּא הַהִּיא: יחושלימת שתא ההיא ואתו לותה בְּשַׁתָּא תִנְיֵתָא נַאֲמָרוּ לֵה לַא נְבַסֵּי מו רַבּוֹנִי אֵלַהָן שָלִים כַּסְפַּא וְגֵיתֵי בְעִירַא לַנַת רַבּוֹנָי לַא אַשְּתַאַר קַדַם רַבּוֹנָי אַלַהן גּויַתנא ואַרענא: יש למא נמות

פרעה: ויאמר פרעה אַל־וַעַקֹב בַּמַּה יְמֵי שְׁנֵי חַיֵּיך: ַ וַיָּאמֶר יָעַקב אֵל־פַּרְעה יִמֵי שׁנֵי מְגוּרֵי שׁלֹשִׁים וּמְאַת שָׁנֵה מִעֵט וְרָעִים הָיוֹ יְמֵי שְנֵי חַיַּי וְלְא הִשִּׁיגוּ אֶת־יִמֵי יַעָקֹב אֵת־פַּרִעִה נִיבֶרָר יַעַקֹב אֵת־פַּרִעִה , שָׁנֵי חַיֵּי אֲבֹתַי בִּימֵי מִגוּרֵיהֵם: וַיִּבֶרֶרְ יַעַקֹב אֵת־פַּרִעִה אַ וַיָּצֵא מִלְפָנֵי פַּרִעָה: וַיּוֹשֵׁב יוֹסֵףׁ אֵת־אַבִּיו וִאֵת־אֲחַיוֹּ 🛪 ויתו להם אחזה בארץ מצרים במיטב הארץ בארץ יַב רַעָמְסֵס בַּאֲשֵׁר צָנָה פַרִעָה: וַיַבַלְבֵּל יוֹסֵף אֵת־אַבִיו ּ. וָאֵת־אֵחָיו וְאָת כָּל־בֵּית אָבֵיו לֶחֶם לְפִי הַשָּף: וְלֶחֵם אֵיןֹ בְּכָל־הָאָׁרֶץ כִּי־כָבֵד הָרָעָב מְאַד וַמֵּלַהּ אֵרֶץ מִצְרַיִּם יַן אָרֶץ כָּנַעַן מִפָּנֵי הַרָעַב: וַיִּלַקֵּט יוֹסֵׁף אֶת־כָּל־הַכֶּּסֵף ייַ הַנָּמָצֵא בָאָרֶץ־מִצְרַיִם וּבָאֶרֵץ כִּנַּעַן בַּשֵּׁבֶר אֲשֶׁר־הַם ש שָׁבְרֵים וַיַּבֵא יוֹמֵף אַת־הַבֶּמֶף בֵּיתָה פַּרִעָה: וַיִּתְם הַבֶּמֶף שׁ מאַרץ מִצְרֵים וּמֵאָרץ כִּנַּעוֹ וַיַבּאוֹ כַל־מִצְרֵים אֶל־יוֹסֶף לאמר הבה־לנו לחם ולמה נמות נגדר כי אפס כסף: יו וַיָּאמֶר יוֹסֶף הָבִוּ מִקְנֵיכֶם וְאֵתְנֵה לַכֵם בִּמִקְנֵיכֵם אִם־ יוֹסֶׁף אָפֵס בַּסַף: וַיָּבֵיאוּ אָת־מִקנִיהֶם אָל־יוֹסֶף וַיָּתָן לְהֶם יוֹסֶף יּי לַחם בַּסוֹסִים וּבִמְקָנֵה הַצָּאן וּבִמְקָנֵה הַבָּקָר וּבַחֲמֹרֵים יו וַיַנָהַלֵם בַּלֶּחֶם בָּלֶחֶם בָּכָל־מִקנַהֶם בַּשַּׁנָה הַהָוֹא: וַתִּתֹם הַשַּׁנַה הַהָוֹא וַיַבֹאוּ אָלַיו בַּשָּׁנַה הַשָּׁנִית וַיָּאמָרוּ לוֹ לָא־נְכַחֵד מאַדנִי כַּי אִם־תַּם הַכָּסֶף וּמִקנֵה הַבְּהַמֵּה אֵל־אַדנִי לָא יי נְשָאַר לפָנֵי אַדנִי בַּלְתִי אָם־גָוִיַתֵנוּ וְאַדְמַתֵנוּ: לַמַה נַמִוּת

רש"י

כני ביתם (תרגום יונתן): (יג) ולחם אין בבל הארץ. חוזר לענין הראשון לחחלת שני

הרעב: ותלה. כמו וחלאה. לשון עיפות, כתרגומו, ודומה לו כמתלהלה היורה זקים

(משלי כונית): (יד) בשבר אשר הם שברים. נותנין לו את הכסף: (טו) אפס.

כתרגומו, שלים: (יד) וינהלם. כמו וינהגם. ודומה לו אין מנהל לה (ישניה נא:יח) על מי

מנוחות ינהלני (ההלים כג:2): (יח) בשנה השנית. שנית לשני הרעב: בי אם תם

הבסף וגרי. כי אשר תם הכסף והמקנה וכא הכל אל יד אדוני: בלתי אם גויתנו. כמו

הנראים לפני המלכים לפרקים, שלודי"ר בלע"ז: (ט) שני מגזרי. ימי גרותי. כל ימי הייחי גר בארץ (חרגום יונקן): ולא השיגו. בטובה: (י) זיברך יעקב. כדרך כל הפטרים מלפני שרים מברכים אותם ונוטלים רשות. ומה ברכה ברכו, שיטלה נילום הפטרים מלפני שרים מברכים אותם ונוטלים רשות. ומה ברכה ברכו, שיטלה נילום לרגליו, לפי שאין ארץ מלרים שותה מי גשמים אלא נילום עולה ומשקה, ומברכתו של ישקב ואילך היה פרטה בא אל נילום והוא טולה לקראתו ומשקה את הארץ. (מנחומא נשא כו; מתחומא ישל כו לכל המומא ישן נשא בו: (יא) רעמסם. מארץ גושן היא: (יב) לפי הטף. לפי הלריך לכל

HaTurim infers that the way in which Jacob stood at this meeting was defective, in the sense that he was extremely old and frail, so that Joseph had to support him.

8-9. The commentators note the apparent incongruity of a king inquiring about the age of a visitor. In the plain sense, Pharaoh was struck by the appearance of the man, who seemed to be older than anyone he had ever seen before; hence his question. In reply, Jacob said that he not yet lived nearly as long as Abraham or Isaac, but he had aged due to a life filled with travail (Rashbam; Ramban). He said, the days that I have lived as a ¬¾, stranger or alien, have totaled 130 years, for I have been a stranger in other people's lands

all my life (Rashi).

R'Hirsch notes also that both Pharaoh and Jacob spoke of days and years, as if they represented separate concepts. He explains that Pharaoh, the king of a great country, must be regarded as a wise and perceptive man, who had a good reason for asking such a personal question and for differentiating between days and years. Pharaoh understood very well that though a person may live a very long life, he has probably made full and productive use of only few of his days, since most people fall far short of their potential. Seeing before him a man of incomparable stature, he asked Jacob, How many are the days of the years of your life, i.e.,

Pharaoh. <sup>6</sup> Pharaoh said to Jacob, "How many are the days of the years of your life?"

<sup>9</sup> Jacob answered Pharaoh, "The days of the years of my sojourns have been a hundred and thirty years. Few and bad have been the days of the years of my life, and they have not reached the life spans of my forefathers in the days of their sojourns." <sup>10</sup> Then Jacob blessed Pharaoh, and left Pharaoh's presence.

<sup>11</sup> So Joseph settled his father and his brothers and he gave them a possession in the land of Egypt in the best part of the land, in the region of Rameses, as Pharaoh had commanded. <sup>12</sup> Joseph sustained his father and his brothers and all of his father's household with food according to the children.

Joseph and the Famine <sup>13</sup> Now there was no bread in all the earth for the famine was very severe; the land of Egypt and the land of Canaan became weary from hunger. <sup>14</sup> Joseph gathered all the money that was to be found in the land of Egypt and in the land of Canaan through the provisions that they were purchasing, and Joseph brought the money into Pharaoh's palace. <sup>15</sup> And when the money was exhausted from the land of Egypt and from the land of Canaan, all the Egyptians came to Joseph, saying, "Give us bread; why should we die in your presence? — for the money is gone!"

<sup>16</sup> And Joseph said, "Bring your livestock and I will provide for you in return for your livestock if the money is gone." <sup>17</sup> So they brought their livestock to Joseph, and Joseph gave them bread in return for the horses, for the flocks of sheep, for the herds of cattle, and for the donkeys; thus he provided them with bread for all their livestock during that year.

<sup>18</sup> And when that year ended, they came to him in the next year and said to him, "We will not withhold from my lord that with the money and flocks of cattle having been exhausted to my lord, nothing is left before my lord but our bodies and our land. <sup>19</sup> Why should we die

tell me how many truly meaningful days have you had in your long life. In response, Jacob assessed the qualitative content of his life modestly. "My life is not comparable to the lives of my fathers. They lived more, in the sense that every day of their existence was living, and they were able to carry out their missions under cheerful conditions."

- 10. יְנְכֶרְהַ יְעֻקְבּ אֶת־פַּרְעַתְ Then Jacob blessed Pharaoh. As a result of Jacob's blessing, the famine ended after only two years, instead of the seven years foretold by Joseph (Midrash).
- 12. קְּחֵם לְּפִּי הַשְּׁחְ Food according to the children. Joseph provided them with enough food to satisfy the individual needs of every member of the household (Rashi), even the children who need a bit more because they are prone to scatter and waste (Mizrachi).
- 13-27. Joseph's agrarian policy enriches Pharaoh. The narrative reverts to the beginning of the famine and describes how Joseph used his immense economic power to accumulate nearly all the wealth and all the land of Egypt for Pharaoh. Since only Joseph had preserved food in sufficient quantity to feed the masses and he had Pharaoh's full backing the population had no choice but to accede to his every demand. R' Munk cites historical descriptions of similar famines in Egypt during which people practiced cannibalism and the route from Syria to Egypt resembled a vast field strewn with corpses.
- 14. בַּשְּׁבֶּר אֲשֶׁר הָחַ שֹּׁבְרִים Through the provisions that they were purchasing. Actually the farmers themselves had con-

tributed this grain to the royal granaries. Why, then, were they now forced to pay for their own grain? Either Joseph had bought the grain from them when the prices were depressed during the seven years of abundance, or Pharaoh had forced them to give it up during those years and now claimed that he was entitled to charge for it since it had been preserved only due to Joseph's foresight (*Ramban* to 41:18).

Not all the money of the Egyptian citizens was used up at the same time. Obviously the poor used up their savings before the rich. This verse speaks of the time when even the money of the rich was depleted (*Tur*). In order to emphasize Joseph's loyalty and honesty, the Torah makes a point of saying that he brought all the money to Pharaoh (*Ramban*).

- 16. Joseph's master plan was to impoverish the Egyptians and make them totally dependent upon the king. In response to their pleas for food, he said, "To give you bread is not within my authority. However, if it is indeed as you say, that your money is used up, then bring me your cattle and I will give you food in exchange. If you still have livestock, you have no right to ask for charity."
- 18. בְּשְׁנֵה הַשְׁנֵית In the next year, i.e., the second year of the famine. Although Joseph had said to his brothers (45:6): And there are yet five years in which there shall be neither plowing nor harvest, as soon as Jacob arrived a blessing came with him. The Egyptians began to sow and the famine came to an end [see v.10 above] (Tosefta Sotah 10:9).

לעיניה אף אנחנא אף ארענא קני יתנא וית ארענא בלחמא ונהי אנחנא וארענא עבדיו לפרעה והב בר זרעא וניחי ולא נמות וארעא לא תבור: ב וזבן יוסף יַת כַּל אַרעא דמצרים לפַרעה אַרי זבינו מצרים גבר חקלה ארי תקיף עליהוז כפנא והות ארעא לפרעה: כאוית עמא אעבר יתה מקרי לקרי מסיפי תחום מצרים ועד סופה: כב לחוד ארעא דכמריא לא קנא ארי חלקא לכמריא מלות פרעה ואכליו ית חלקהון דיהב להון פרעה על כן לא זבינו ית ארעהוו: כגואמר יוסף לעמא הא קניתי (נ״א זבנית) יתכון יומא דין וית אַרעכון לפרעה הא לכון בּר זרעא ותזרעוּו ית ארעא: כרויהי בּאעולי עללתא ותתנון חד מן חמשא לפרעה וארבע חלקיו יהא לכוו לבר זרע חקלא ולמיכלכון ולאנש בתיכון ולמיכל לטפלכון: כהואמרו קימתנא נשכח רחמיו בעיני רבוני ונהי עבדיו לפרעה: כו ושוי יתה יוסף לגזרא עד יומא הדין על אַרעא דמצרים דיהון יַהַבִּין חַד מן חמשא לפרעה לחוד ארעא דכמריא בלחודיהון לא הות לפרעה: כוויתיב ישראַל בּאַרעַא דִמְצְרַיִם בָּאַרעָא דְגשֵן ואתחסינו בה ונפישו וסגיאו לחדא:

גם־אנחנו גם־אדמתנו קנה־אתנו אדמתנו בַּלַחֶם וְנַהָיֶה אַנַחָנוּ וָאַדְמָתֵנוּ עַבַדִים לְפַּרְעֹה ב ותו־ורע ונחיה ולא נמות והאדמה לא תשם: ניקן יוסף אָת־כַּל־אַדמַת מִצְרַיִם לְפַרעה כִּי־מַכְרִוּ מִצְרַיִם אֵיש בא שרהו פי־חזק עלהם הרעב ותהי האַרץ לפַרעה: ואַת־ העם העביר אתו לערים מקצה גבול־מצרים ועד־ בב קצהו: רק אדמת הכהנים לא קנה כּי חק לַכְּהַנִּים מֵאֶת פּרעה ואכלו את־חקם אַשֶּׁר נַתַן לַהֶם פַּרעה עַל־כֵּן לָא בג מברו את־אדמתם: וַיֹּאמֵר יוֹסֶף אַל־הַעַׂם הָן קַנִּיתִי אתכם היום ואת־אדמתכם לפַרעה הא־לַכַם זֶרֵע בּ וּזַרַעַתֵּם אָת־הָאָדַמָה: וָהַיַה' בַּתַּבוּאֹת וּנַתַתַּם חַמישׁית לְפֶּרְעָה וְאַרְבַּע הַיַּדֹת יֵהִיֵה לַכֵם לְזֵרַע הַשַּׁדִה וּלְאַכְלכם בה ולאשר בבתיכם ולאכל לטפכם: ויאמרו החיתנו בּ נִמְצַא־חֱן בְּעִינֵי אֲדֹלִי וְהַיֵּינוּ עַבַדֵים לְפַּרְעָה: וַיַּשֵּׁם אֹתַה יוֹסֶׁף לָחֹלֶּ עֲרַ־הַיּוֹם הַוֹּה עַל־אַדְמֵת מִצְרֵים לְפַרְעָה לַחָמֵשׁ רַשָּׁר אַדמַת הַכָּהַנִים לְבַרָם לָא הַיָּתָה לְפַרְעָה: ני שַב ישראל בארץ מצרים בארץ גשו ויאחזו בה ויפרו וירבו מאד: בס״ת אין כאן פיסקא אלא אות אחת. ק״ו פסוקים. יהללא״ל סימן.

גכולה: (בב) הבהגים. הכומרים (אונקלום). כל לשון כהן משרח לאלהות הוא חון מאוחן שהם לשון גדולה, כמו כהן מדין (שמות כנטז) כהן און (לעיל מא:מה): חק לבהגים. חק כך וכך לחם ליום (פילה טי.): (בג) הא. כמו הנה [כמו וגם אני הא דרכך לבהגים. מק כך וכך לחם ליום (פילה טי.): (בג) הא. כמו הנה [כמו וגם אני הא דרכך כראש מחקי (יחקאל טי:מג): (בד) לדוע השדה. שכל שנה: ולאשר בבתיבם. ולאכול העבדים והשפחות אשר ככיכם: טפבם. בנים קטנים: (בה) גמצא חן. לעשות לנו זאת כמו שאמרת: והיינו עבדים לפרעה. להעלות לו המם הזה ככל שנה: (בו) לחק. שלה ישראל בארץ מצרים. והיכן, בארץ גשן, ביא מארן מלרים: [ניאחזו בה. לשון אחיזה [מ"א אחום] (תרגום יוכת)):

רש"ינ
אם לא גויסנו: (יט) ותן זרע. לזרוט האדמה. ואט"פ שאמר יוסף וטוד ממש שנים אשר ה
אין חריש וקליר מכיון שבא יטקב למלרים באה ברכה לרגליו והתחילו לזרוט. וכלה ה
אין חריש וקליר מכיון שבא יטקב למלרים באה ברכה לרגליו והתחילו לזרוט. וכלה ה
הרטב וכן שנינו בחוספתא דסוטה (יוג) שא תשם. לא תסהא שממה, לא חבור ה
(אוכקלום) לשון שדה בור (פאה ביא) שאינו חרוצו (ב) ותחה הארץ לפרעה. קנויה ה
לו: (בא) ואת העם העביר. יוסף מטיר לטיר (אוכקלום) לזכרון שאין להם טוד חקל
בארן והושיב של טיר זו בחברתה. ולא הולרך הכחוב לכחוב זאת אלא להודיטך שבחו של
יוסף שמסכיון להסיר תרכה מעל אחיו שלא יהיו קורין אותם גולים (חולין ש): מקצה
יוסף שמסכיון הגרי. כו עשה לכל העכים אשר במלכות מלרים מולה גבולה ועד לזה

19. אַדְּמָתְנוּ — And our land. The Egyptians spoke of the death of the land because, as many commentators note, when the land is allowed to lay waste, without being plowed and planted, it is tantamount to its death. The same is true of people who squander their potential. As the Sages put it with regard to sinners, the wicked are called dead even in their lifetimes. Life is synonymous with productivity.

**20.** In practice, Joseph took possession of the land, but not of the people. According to *Haamek Davar*, the reason Joseph did not make them slaves was for the welfare of the state: He wanted them to remain self-supporting and not become wards of the government. *Malbim* emphasizes that a ruler must always feel responsible for the sustenance of his subjects; and it would have been wrong for Joseph to have made them slaves in return for bread.

21. וְאָרִים אַתוֹ הְּעָבִיר אַתוֹ לְעָרִים — As for the nation, he resettled it by cities, i.e., from city to city. That is, Joseph transferred the population from one city to the other to establish the monarchy's undisputed ownership of the land, and to demonstrate that individuals no longer had claim to their former property. He was concerned that if he let them remain in their old homes, each would cling tenaciously to his former property as if it were still his, and he wanted it absolutely clear that anyone's association with a certain piece of state property was exclusively at the king's pleasure (Rashi; Radak; Chizkuni; Meshech Chochmah).

However, the verse implies that Joseph executed this policy wisely. Had he split up groups of people, he would have broken down the social and community structure with harmful effects to the nation. Instead, he moved entire

before your eyes, both we and our land? Acquire us and our land for bread; and we — with our land — will become serfs to Pharaoh; and provide seed so that we may live and not die, and the land will not become desolate."

<sup>20</sup> Thus Joseph acquired all the land of Egypt for Pharaoh, for every Egyptian sold his field because the famine had overwhelmed them; and the land became Pharaoh's. <sup>21</sup> As for the nation, he resettled it by cities, from one end of Egypt's borders to the other. <sup>22</sup> Only the land of the priests he did not buy, since the priests had a stipend from Pharaoh, and they lived off their stipend that Pharaoh had given them; therefore they did not sell their land.

<sup>23</sup> Joseph said to the people, "Look — I have acquired you this day with your land for Pharaoh; here is seed for you — sow the land. <sup>24</sup> At the ingathering of the harvests you will give a fifth to Pharaoh; the [other] four parts shall be yours — as seed for the field, and food for yourselves and for those in your household, and to feed your young ones."

<sup>25</sup> And they said, "You have saved our lives; may we find favor in your eyes, my lord, and we will be serfs to Pharaoh."

<sup>26</sup> So Joseph imposed it as a statute till this day regarding the land of Egypt: It was Pharaoh's for the fifth; only the priests' land alone did not become Pharaoh's.

<sup>27</sup> Thus Israel settled in the land of Egypt in the region of Goshen; they acquired property in it and they were fruitful and multiplied greatly.

#### THE HAFTARAH FOR VAYIGASH APPEARS ON PAGE 1144.

communities *en masse* so that old friends and neighbors would remain together in their new territories.

22. רְפָת מֵּרְהַנִים לֹא קָנָה — Only the land of the priests he did not buy. The verse explains that the priests had no need to sell their land for food because they received a stipend from Pharaoh, despite the famine. Verse 26 reiterates that only the priestly lands did not become Pharaoh's. The Torah's stress on the royal provision for the priests is seen by the commentators as a lesson for future generations of Israel: Jews should never be reluctant to give their tithes and contributions to the Kohanim, Levites, and the poor. God says, "See how Pharaoh did not take the land of his idol-worshiping priests and he freed them from paying a fifth of their produce to the crown. But to you, My children, I have given Eretz Yisrael as an outright gift — surely you, who are children of the Living God, should graciously contribute a fifth" (Moshav Zekeinim).

Joseph prophetically established a precedent that would later benefit Israel while it was in Egypt. By giving a privileged status to the clergy, Joseph established a precedent that made it possible for the tribe of Levi — the Jewish "clerics" — to be exempt from the servitude to which the Egyptians later subjected the other tribes, so that there would be a strong nucleus of people who kept alive the teachings of the Patriarchs (R' Yaakov Kamenetzky).

23-24. Joseph told the people the conditions under which they would be permitted to work the newly acquired royal lands and thereby earn their livelihood. Although he had refused their offer to become slaves (see v. 20), he required them to work the land as sharecroppers and be provided with seed by the government. He said, "Under our arrange-

ment it would have been proper for the king, who now owns the land, to take four-fifths of the harvest and leave only the remaining fifth for you, but I will be generous: You will take the portion due to the owner of the land — four-fifths — and Pharaoh will receive only the portion due to the tenant — one-fifth. The only restriction will be that you must remain to work the fields and cannot leave them" (Ramban).

27. יְּאָחָדוּ בְּה. — They acquired property in it. Not content with the land that Joseph had given them, they bought more and more land (Ibn Ezra), an indication that they were no longer regarding themselves as aliens who were sojourning in Egypt, but as permanent residents (Kli Yakar).

The Midrash renders they were grasped by the land of Egypt — implying that they could not leave — to make sure that they would remain there as long as was necessary to fulfill the prophecy made to Abraham about persecution and enslavement.

This has the further implication that Israel slowly became grasped by Egyptian culture, in the sense that they had begun the slide into assimilation.

שלא. "ה מסוקים. יהללא" שימן. פ"ס בס"ת אין באן מיסקא. ק"ו מסוקים. יהללא" — This Masoretic note means: In the Torah Scroll there is no break at this point (see notes, 'The "closed" section, 'page 268); there are 106 verses in Vayigash, numerically corresponding to the mnemonic "הַלֵּל אַ", he shall praise God.

This refers to the praises due God for having spared Joseph and reuniting Jacob's family. It further alludes to the praise due to God for orchestrating the events that led to the Egyptian bondage. For just as the Jew is obligated to praise God for the goodness He bestows, so must we praise Him for that which appears evil (R' David Feinstein).

מח

## אונקלוס

בחנַחַיַא יַעַקב בְּאַרְעַא דְמַצְרִים שבע עשרי שנין והוו יומי יעקב שני חיוהי מאה וארבעיו ושבע שניו: כטוקריבו יומי ישראל לממת וקרא לברה ליוסף ואמר לה אם כעו אשכחית רחמיו בעיניה שוּי כען יַדָּהְ תַחוֹת יַרְכּי וַתַעבּּד עַמִּי טיבוּ וּקשוט לַא כַעַן תַּקבּרנַני עם אבהתי במצרים: לואשכּוב ותטלנני ממצרים ותקברנני בקברתהון ואמר אנא אעבד כפתגמר: לאואמר קים לי וקיים לה וסגיד ישראל על ריש הים לי וקיים לה ערסא: אוהוה בתר פתגמיא האליז וַאַמַר לִיוֹסף הַא אַבוּך שַכִיב מַרַע וּדבָר יַת תַּרֵין בַּנוֹהִי עַמֵּה יַת מְנַשָּׁה וַיַת אַפָּרַיִם: כּוָחַוּי לִיַעַקב וַאַמַר הַא בְּרַךְּ יוֹסֶף אָתַא לָנַתַרְּ וָאָתַּקַּף יִשְׂרָאֵל

## פרשת ויחי

לִי וַיִּשֶׁבַע לְּוֹ וַיִּשְׁתַּחוּ יִשְׂרָאֵל עַל־רָאשׁ הַמִּשָּה: נִיְּשֶׁרָתִּ שְׁבָּע עֶשְׂרָה שְׁנָה וְיִמֶּת שְׁנָה וְיִּשְׁרָאֵל לָמוּת וַיִּקְבָּע וֹ לִבְנְוֹ לִיוֹסֵׁף וַיְּאמֶר וֹיִקְבְּרְבְּוֹ יְמֵי־וֹשְׁרָאֵל לָמוּת וַיִּקְבָּע וֹ לִבְנְוֹ לְיוֹסֵׁף וַיְּאמֶר וֹיְבְּעִי עִמְּדְיִי תְּמֶּבְרָתִּי חַן בְּעִינִּיך שְׁיִם־נֵּא תִקְבְּנִי בְּמִצְרָיִם: יּנְשֻׁבְּרָתִי וּנְשָׁאתֵנִי מִמְּצְרֵיִם וּקְבַרְתַּנִי וּנְשָׁאתֵנִי מִמְּצְרֵיִם וּקְבַרְתַּנִי לִּמְבְּרָתִי וּנְשָׁאתֵנִי מִמְּצְרֵיִם וּקְבַּרְתַנִּי לִּעְשְׁרָבְיִי וּנְשָׁאתֵנִי הִשְּבְעָה לִיאשׁ הַמִּשְׁה: לִי וַיִּשְׁבַע לְוֹ וַיִּשְׁתַּחוּ יִשְׂרָאֵל עַל־רָאשׁ הַמִּשָּה: לִי וַיִּשְׁבַע לִוֹ וַיִּשְׁתַּחוּ יִשְׂרָאֵל עַל־רָאשׁ הַמִּשָּה:

גוְיָהִי אַחֲרֵי הַּדְּבָרִים הָאֵׁלֶּה וַיָּאמֶר לְיוֹטֵׁף הִנָּה אָבֶיךּ חֹלֶה בּ וַיִּלֵּה אֶבֶיךּ חֹלֶה בּ נִיּקֵּח אֶת־שְׁנֵי בָנָיוֹ עִמֹּוֹ אֶת־מְנַשֶּׁה וְאֶת־אֶפְרָיִם: וַיַּגְּּר לְיִעֲלֶב וַיִּאמֶר הִנָּה בִּנְךָ יוֹמֵף בָּא אֵלֶיךּ וַיִּתְחַזֵּלְ יִשְׂרָאֵׁל לְיַעֲלֶב וַיֹּאמֶר הִנָּה בִּנְךָ יוֹמֵף בָּא אֵלֶיךּ וַיִּתְחַזֵּלְ יִשְׂרָאֵׁל

י"בס

שכיבה עם אבוחיו היא הגויעה ולא הקבורה, כמו וישכב דוד עם אבוחיו, ואחר כך, ויקבר בעיר דוד (מלכים א ב:י): (לא) וישתחו ישראל. מעלא בעידניה סגיד ליה (מגילה טז:): על ראש המטה. הפך עלמו ללד השכינה (מנחומא ג), [מכאן אמרו] שהשכינה למעלה מראשוחיו של חולה (שבח יב:). ד"א, על ראש המטה, על שהיחה מסטו שלימה ולא היה בה רשע (ספרי ואחסתן לא), שהרי יוסף מלך היה ועוד שנשבה מכין וגוים, והרי הוא עומד בלדקו (שם האזינו שלד): (א) ויאמד ליוסף. אחד מן המגידים (עי' פס"ר פי"ב, מט:) והרי זה מקרא קלר. ויש אומרים, אפרים היה רגיל לפני עסך במלמד, וכשמלה יעקב באלץ ושן הלך אפרים אלל אביו למלרים להגיד לו (חכתומא ו): ויקח את שני בגיו עמו. כדי שיברכם יעקב לפני מוחו (שם ה): (ב) ויגר. המגיד ליעקב ולא פירש מי, והרבה מקראות קלרי לשון: ויתחזק שראל. אמר, אט"פ שהוא בני מלך הוא, אחלק לו כבוד, מלאן שחלקין כבוד למלכות. וכן משה חלק כבוד למלכות. וכן משה חלק כבוד למלכות וכן משה חלק כמוד (מול משה חלק) בבוד למלכות. וכן משה חלק כבוד (מלכות. וכן משה חלק כבוד למלכות וכן משה חלק כמוד (מ"א ית:מון מכילתא כא פי"גן מנחומא ז; זבחים קב.):

(כח) ויחי יעקב. למה פרשה זו סחומה, לפי שכיון שנפטר יעקב אבינו נסחמו עיניהם ולבם של ישראל מזרח השעבוד, שהחתילו לשעבדם. ד"א, שבקש לגלוח אח הקן לבניו ונסחס ממנו. בכ"ר (לויא): (בש) ויקרבו ימי ישראל למות. כל מי שלחמר בו קריבה למוח לא הגיע לימי אבוחיו (שם ד) נילחק חי ק"פ ויעקב קמ"ז. שלחמר בו קריבה אביו חי ח' [ס"א פ') שנים והוא חי ע'): ויקרא לבגו ליוסף. למי שהי יכולת בידו לעשוח (שם ה): שים גא ידך. והשבע (תנחומא ישן חיי שרה ו; פדר"א פל"ש): חסד ואמת. חסד שטושין עם המתים הוא חסד של אחת שלים מלפה לחשלום גוווו בא לו את את לחברני במצרים. סופר להיוח עפרה מלא ישוני מלרים עבודת בוכבים (שם אל ושבבתי עם אבותי. ו"ז זו מחובר ושלא ישוני מללי מעולה לחקלה, שים כא ידך חחת ירכי והשבע לי ואני משל שכב עם אבותי ואחה המקרא, שים כא ידך חחת ירכי והשבע לי ואני מסל שכב לשכב מסלבותי ולחה חשאני ממלרים. ואין לומר ושכבחי עם אבותי בוכני עם אבותי במערה, ולחה חשאני ממלרים. ואין לומר ושכבחי בס אבותים. ושל מלינו בכל מקום ל"שהרי כחיב אחריו וכשאתני ממלרים וקברתי בקבורתם. ושוד מלינו בכל מקום ל"שהרי בחיב אחריו וכשאתני ממלרים וקברתי בקבורתם. ושר מלינו בכל מקום ל"שהרי בחיב אחריו וכשאתני ממלרים וקברתי בקבורתם. ושר מלינו בכל מקום ל"שברי בחיב אחריו וכשאתני ממלרים וקברתי בקבורתם. ושר מלינו בכל מקום ל"

#### PARASHAS VAYECHI

#### ⊌ર્લ The "closed" section.

In the entire Torah Scroll, Vayechi is unique in that there is no extra space between it and the preceding parashah, in contrast to the general rule that a Sidrah begins on a new line or that it is separated from the previous one by at least a nine-letter space. Rashi, therefore, describes Vauechi as סתומה, closed, a condition that is meant to teach something about the mood of Jacob's children when he died. At that moment, the hearts of the children of Israel were "closed" in expectation of the suffering and despair of the impending bondage. Immediately after his death, the spiritual exile began, even though the physical and emotional travails of enslavement did not commence until the death of all his sons (Tur). Another reason: Jacob wanted to tell his children the time of the "End," i.e., the Messianic age when Israel's exiles would finally end, but he was prevented from doing so because his prophetic vision was closed, i.e., it was concealed from him (Rashi).

The Sages in Toras Kohanim teach that the spaces in the

Torah indicate that God paused in order to allow Moses — and later students, as well — to reflect upon the preceding verses. Consequently, the "closure" of *Vayechi* implies that in the aftermath of Jacob's death his offspring did not have the capacity to perceive the significance or draw the proper conclusions from the event (R' Gedaliah Schort).

28-31. Jacob's request of Joseph. Feeling that his death was drawing near, Jacob sent for Joseph — the only one of his sons who held power — and asked Joseph to swear that he would bring him to Eretz Yisrael for burial in the Cave of Machpelah, in Hebron. He had several reasons for insisting on this: (a) He knew that the soil of Egypt would one day be plagued with man, lice [Exodus 8:12], which would have swarmed beneath his body if he had been buried in Egypt; (b) those who are buried outside of Eretz Yisrael will not come to life at the Resurrection until they roll through the earth to Eretz Yisrael; (c) Jacob did not want the Egyptians to make his tomb a shrine of idol worship (Rashi).

In addition, he wanted to establish for his offspring the

## PARASHAS VAYECHI

Jacob's End Draws Near; His Request of Joseph

Jacob lived in the land of Egypt seventeen years; and the days of Jacob — the years of his life — were one hundred and forty-seven years. <sup>29</sup> The time approached for Israel to die, so he called for his son, for Joseph, and said to him, "Please — if I have found favor in your eyes, please place your hand under my thigh and do kindness and truth with me — please do not bury me in Egypt. <sup>30</sup> For I will lie down with my fathers and you shall transport me out of Egypt and bury me in their tomb."

He said, "I personally will do as you have said."

<sup>31</sup> He replied, "Swear to me," and he swore to him; then Israel prostrated himself towards the head of the bed.

48

lliness

 $^{1}$  And it came to pass after these things that someone said to Joseph, "Behold! — your father is ill." So he took his two sons, Manasseh and Ephraim, with him.

<sup>2</sup> Jacob was told, "Behold! — your son Joseph has come to you." So Israel exerted himself

principle that only *Eretz Yisrael* was their heritage, no matter how successful or comfortable they might be in some other land. This was especially important then, for he saw that his family had begun to feel at home in Egypt, that they were being grasped by it [see commentary to v. 27 above]. Soon they might substitute the Nile for the Jordan [as *Meshech Chochmah* wrote of the assimilated Jews of the nineteenth century: "they substituted Berlin for Jerusalem"], so that it was necessary for him to demonstrate in an impressive manner that Egypt was not their homeland (*R' Munk*).

28. יְחִיי יַעֻקב בְּאֶרֶץ מְצְרִים — Jacob lived in the land of Egypt. The Torah informs us that although Jacob's original intention had been to sojourn in Egypt only until the end of the famine, God commanded him to remain there for the rest of his life (Abarbanel).

That the Torah uses the term lived [מְיָחי], rather than sojourned [מְיָרִי], indicates that the Torah speaks of the quality of Jacob's life in Egypt. In the plain sense, the implication is that after a lifetime of difficulty — Esau's hatred, Laban's conniving, and Joseph's disappearance — Jacob was finally able to enjoy the tranquility and harmony he had longed for. As the saying goes, "If one's end is good, all is good" (Akeidah).

In line with the theme that the deeds of the Patriarchs formed a pattern for the future of their descendants, it may be said that the closing years of Jacob — the symbol of Torah and truth — were a living lesson that Jews can survive and even thrive in exile if they maintain their allegiance to the ideals Jacob represented.

... שַּבֵּע שָּנִים — Seven years ... Normally the Torah gives the greater numbers first [see 23:1 and 25:7]. Here, the Torah reverses the order so that the number forty-seven will be in proximity to the years of his life. This suggests that the best years of his life totaled forty-seven, for those were the years that he was in the company of Rachel and/or Joseph, plus the first six years of his life, which were carefree (Or HaChaim).

29. . . . שים־נָא יִדְךְ — Please place your hand . . . This was

the means of taking an oath; see 24:2. As indicated by verse 31, Jacob insisted upon an oath, and would not accept an informal promise. This did not imply a lack of trust in Joseph. Rather, Jacob made a realistic assessment of the political problem that would arise when Joseph sought permission for the burial outside of Egypt. Pharaoh would take it as an insult to the land that had given generous hospitality to Jacob and his family, and he would understand the request as a demonstration that Israel's allegiance did not belong to Egypt. Only if Joseph were to take a solemn oath would Pharaoh deem it improper to stand in the way. Indeed, when Pharaoh gave permission to Joseph, he emphasized that he was doing so because Joseph had sworn to do so [see 50:6] (Ramban, Sformo).

הָסְּד וְאֲמֶת — Kindness and truth. The kindness shown to the dead is the true kindness of truth — i.e., sincerely altruistic kindness — in that the beneficiary will never be able to return the favor (Rashi).

31. מְעְלָה בְּעָרְנֵיה מְנִיר לִיה — Then Israel prostrated himself [to Joseph]. As the proverb says, קּילָה בְעָרְנֵיה מְנִיר לִיה, "When the fox has his hour, bow down to him" (Rashi). Normally it would have been improper for a father to bow to his son, but in this case, Joseph was the reigning viceroy, so that Jacob was bowing to royalty. He felt he had to show his gratitude, because, as noted above, he was fully aware that Joseph would incur Pharaoh's displeasure by acceding to this request.

48

1-7. Jacob's illness and Joseph's birthright. After Joseph returned from Goshen, Jacob became ill. When Joseph was informed, he brought his two sons so that Jacob would bless them (*Ramban* 47:29). The blessing included a major change in the composition of the Jewish people, in that Jacob elevated Manasseh and Ephraim to the status of his own sons — in effect adopting them as his own — thereby transferring to Joseph a double portion of the inheritance. Thus Jacob removed the firstborn status from the tribe of Reuben and gave it to Joseph's offspring.

שני

ויתיב על ערסא: גואמר יעקב ליוסף אל שדי אתגלי לי בלוז בארעא דכנעו ובריה יתי: - ואמר לי הא אנא מפיש לה לכנשת שבטיו ואתננה ואתו ית ארעא הדא לבניה בתרה אחסנת עלם: הוכען תרין בניך דאַתילידו לַךְּ בָּאַרעַא דְמַצְרַיִם עַד מיתי לותר למצרים דילי אנוז אפרים ומנשה כראובן ושמעון יהון קדמי: יובנין די תוליד בַּתַרִיהון דִּילַךְ יְהוֹן עַל שום אַחוּהוֹן יַתַקרוּן בַּאַחֲסְנַתַּהוֹן: וואנא במיתי מפּדו מיתת עלי רחל בַּאַרעַא דַכַנַעַן בַּאַרַחַא בַּעוֹד כַּרוּבא דארעא (נ״א כרוב ארעא) למיעל לאפרת וקברתה תמן בארח אפרת היא בית לחם: חנחוא ישראל ית בני יוסף ואמר מן אלין: טואמר יוסף לאבוהי בני אַנון דּיָהַב לִי יִיַ הַכַא וַאֲמֵר קַרְבְנוּן כַּעַן לַנַתִי נַאֲבַרַכְנַוּן: יוּעִינֵי יִשְׂרַאַל יִקַרַן מַסִּיבוּ לֵא יִכּוּל לְמְחֵזִי וְקָרִיכ יַתְהוֹן לותה ונשיק להון וגפיף להון: יאואמר ישראל ליוסף למחזי אפיר לא סברית והא אחזי יתי יי אף ית בניף:

גַיָּשֶׁב עַל-הַמִּטָה: וַיִּאמֶר יִעֲקֹב אֶל-יוֹמַף אֵל שַׁדֵּי נִרְאָה־ אֵלֵי בְּלָּוֹז בְּאֶבֶץ בְּנָצֵן וַיְבָּבֶרְ אֹתִי: וַיִּאמֶר אַלֵּי הִנְּנִי מַפְּרָךְ אֹתִי: וַיִּאמֶר אַלֵּי הִנְּנִי מַפְּרָךְ אֹתִי: וַיְּאמֶר אַלֵּי הִנְּנִי מַפְּרָךְ אֹתִי: וַיְּאמֶר אַלֵּי הִנְּנִי מַפְּרָךְ אֹתִי עַלְם: וְעַתָּה שְׁנֵי־בָּנֶייְ הַנְּיָלְ הַנְּעֹלְ עַמֶּים וְנָתַתִּי שֶׁתְ־בָּנֶייְ הַנְּעָרְ הַנְּעָרְ וְבְּבָּאִי אֵלֶיךְ מִצְרַיְמָה לִי־הֵם עַר־בּאִי אֵלֶיךְ מִצְרַיְמָה לִי־הֵם עָר־בּאִי אֵלֶיךְ מִנְּעָרְ הַנְּעָרְ הַנְּעָרְ בְּבֶּרְים וּמְנַשֶּׁה בִּרְאוּבֵן וְשִׁמְעִוֹן יִהְיּרֹבְלָי: וּמְוֹלַרְתְּךְ בְּעָרְ בְּנָי יוֹמֵף אָלִים וְנְיָבְית בְּעָרְ בְּנָי יוֹמֵף בְּנְיִים וְמָבְרָתְ בְּנָי יוֹמֵף אֶלְּכָּי וְבְּנְיִי הְבָּבְיי הְבָּנְי וְמָּבְּי וְנְיִּבְּרְבְּבְּי וְנְתָּהְ בְּבְרָת אָחֶרְ בְּבָּרְ בְּנִי וֹמֵף אֶלְּכָּי וְבְּנְיִי הְבָּנְי וְמָף בְּבְרָת בְּעָרְ לְבָּא אֶפְרְתָה וְנָיְהְנָּה בְּנְי יוֹמֵף בְּנְיִי הְבָּנְי וֹמְף בְּבְרָת בְּבְרָת בְּנִי וֹמְף עָבְין לְבְּעְ לְבָּים וְנִיְרָא אֶבְּרְבְם: וְאָבְּרְבְם וְּעָבְין לְבְּבְרְבְם וְנְיִבְּיְ לְבָּי וְבְּבְּרְבְּבְּבְרְבְּבְּי וְנְיִבְּי בְּבְרְוּ בְּנְעוֹן בְּבְּרְבְּעְ לְבָּבְרְ בְּנְיוֹיוֹם בְּבְּרְב בְּלְיתִי וְהָבֵּבְ לְבְיּת לְבָּבְ לְבְּבְי וֹמְם בְּנִי וֹשְׁבְּי וְנִבְיי וְבְּבְּי וֹיְבְּבְּ בְּבְרְוּ בְּעְוֹר בְּבְּרְבְּבְּי וְיִבְבְּי בְּיְבְיוֹ בְּעְבְּרְ בְּבְעוֹי וְהָבְּבְּלְ לָתְהְי וְהָבְּבְּץ אְבְיְי וְהְבָּבְי וֹשְׁבְּי וְנִיְבְּי בְּעְוֹב בְּעְיוֹ בְּאָבְיְ בְּעְבְּי וְבְּבְּעוֹ וְבְּבְּבְעוֹ וְבְיְבְּבְי וְבְּבְיוֹ בְּעְבְיוֹ בְּבְעוֹבְן בְּנְיְבְיְי וְבְּעְבְּיוֹ בְּעְעוֹר בְּבְּלְבְּיוֹ וְבְּעְעוֹר בְּבְּבְעוֹי וְבְּבְעוֹי וְבְּעוֹי וְבְבְּעוֹי וְנְבְּעְבְּי וְנְבְיְבְּבְי וְבְּבְּרְבְיְי וְנְיְבְבְּבְוּבְיוֹבְיְיְבְּבְּבְּיוֹ בְּבְעוֹי וְבְבְּבְיוֹ בְּבְעוֹר בְּבְרְת בְּבְיוֹי בְּבְעוֹי וְבְבְּבְעוֹן בְּבְּבְעוֹי וְבְבְּבְעוֹבְיוֹבְבְיוֹ בְּבְעוֹבְיוֹ בְּבְעוֹבְי בְּבְּבְעוֹבְיוֹבְבְּעוֹבְיוֹבְבְעוֹבְיוֹבְבְּבְעוֹבְיוֹ בְּבְעוֹבְי בְּבְּבְיוֹבְיְבְּבְבְּבְיבְיוֹבְבְּבְעוֹבְיבְיבְבְּבְוּבְיוֹבְבְּבְיוֹבְיבְבְּבְיוּבְבְּב

להכניסה לארץ וידעחי שיש בלבך עלי. אכל דע לך שעל פי הדיבור קברחיה שם, שההא לעזרה לבניה כשיגלה אותם נבוזראדן והיו עוברים דרך שם, ילאח רחל על קברה ובוכה ומבקשח עליהם רחמים. שנאמר קול ברמה נשמע וגו' (ירמיה לא:יד), והקב"ה משיבה, יש שכר לפעולחך נאם ה' וגו' ושבו בנים לגבולם (שם לא:עורעז; ב"ר פב:י; פשיקחא רבחי פ"ג). ואונקלום חרגם כרוב ארשא כדי שיעור חרישת יום (מ"א ארן) פסיקחא רבחי פ"ג). ואונקלום חרגם כרוב ארשא כדי שיעור חרישת יום (מ"א ארן) ואומר אני שהיה להם קלב שהיו קורין אותו כדי מחרישה א', קרואיד"א בלע"ז. ואומר להם קלב של ברכה ומחלק מבי כרבא (יומא מג:): (ח) וירא ישראל את בני יוסף. בקש לברכם ונסחלקה שכיה ממנו, לפי שעתיד ירבעם ואחאב ללאת מאפרים יוסף. בקש לברכה (תנחומא ז): ויאמר מי אלה. אירושין ושער כחובה (מסכת כלה גיטו). ובקש יומר ברכה: (ט) בדה. הראה לו שטר אירושין ושער כחובה (מסכת כלה גיטו). ובקש יוסף רחמים על הדבר ומחה עליו רוח הקידש (מנחומא שם): ויאמר קחש נא אלי ואברבם. זה שאמר הכחב עליו רוח הקודש (מנחומא שם): ויאמר קחש נא אלי ואברבם. זה שאמר הכחב לאפרים חרגלתי לאפרים קחם על זרועותיו (מוסומי והוש עי"זג), חרגלתי רוחי ביעקב בשביל אפרים עד שלקחן על זרושותיו (מנחומא שם): (יא) לא פללתי. לא מלאני לבי לחשוב (מ"א מהקר) מחשבה שארה פניך עוד: פללתי. לא מלאני לבי לחשוב (מ"א מלה מביי מלה מביי מדה מהי שלה מביי מלה בבליו מביי מלה מביי מלה בליו מברי מביי

(ד) ונתתיך לקהל עמים. כשרני שטחידים ללחת ממני טוד קהל ועמים. ואט"פ שאתר לי גוי וקהל גוים (לשיל לה:יא). גוי אמר לי על בנימין. קהל גוים הרי שנים לבד מבימין ושוב לא נולד לי בן. למדני שטחיד אחד משבטי להחלק וטחה אחה מחנה אני מבימין ושוב לא נולד לי בן. למדני שטחיד אחד משבטי להחלק וטחה אליך. לפני בואי אליך. לפני בואי אליך כלומר שטולדו משפרשת ממני עד שבאחי אללך: לי הם. בתשבון שאר בני הם ליטול חלק בארץ איש כנבדו: (ו) ומולדתך וגוי. אם חוליד טוד (אונקלום) לא יהיו במין בני אלא בחוך שבטי אפרים ומנשה יהיו נכללים ולא יהא להם שם בשבטים לענין הנחלה. ואט"פ שמחקה הארץ למנין גלגלותם, כדכתיב לרב תרבו נחלמו מבחדב כונידו וכל איש ואיש פואם לא ללו ולהטיל גורל הארץ למנין שמות השבטים ונשיא לכל מבו שבטים אלא אלו ולהטיל גורל הארץ למנין שמות השבטים ונשיא לכל משכי ושבט ודגלים לזה ולה) (עי' הוריות ו:): (ז) ואני בבואי מפרן וגור: ואט"פ שלני מחלים בברת ארץ. מדת ארץ והם אלפים אמה כמדח מחום שבת כדברי ר' לכית לחם: בברת ארץ. מדת ארץ והם אלפים מהה כמדח מחום שבת כדברי ר' ביה בהרקן. ולא תאמר שעכבו עלי בשמים מלחליכה ולקברה בתכרון, עם הגריד היה שהארץ חלולה ומנוקבת ככברי: הא הארץ חלולה ומנוקבת ככברי הוא בהארץ חלולה ומנוקבת ככברה: אם הארץ חלולה ומנוקבת השם. לא הולכתיה אפילו לבית לחם:

4. קהל עמים A congregation of nations. Jacob explained why he had made the decision to add Manasseh and Ephraim to the list of tribes. When he had returned to Eretz Yisrael from his twenty years with Laban, he already had eleven sons. At that time God blessed him, saying that a nation and a congregation of nations (35:11) would descend from him, meaning that he would have more children, since each tribe is considered a nation in its own right. The promise of a nation was fulfilled with the birth of Benjamin. The further blessing of a congregation of nations, in the plural, intimated that two more sons besides Benjamin would descend from him. Since no more sons were born to him after Benjamin, Jacob assumed that one of his existing sons would branch out into two tribes — and he was now about to

confer that blessing upon Joseph (Rashi from Pesikta).

 $\Leftrightarrow$  The extent of the territory that would go to each of the tribes.

The Sages (Bava Basra 121b) disagree on whether or not the new status of Ephraim and Manasseh had any bearing on how much land they would receive in Eretz Yisrael. Those two views are expressed by Rashi and Ramban in their respective commentaries. All agree that as a result of Jacob's gift, each of the two would have the title of a separate tribe, have its own banner/flag in the Wilderness, and cast separate lots to determine the location of their respective portions of the Land, i.e., who would live in the plains or mountains, north or south and so on. They differ, however, as follows:

and sat up on the bed.

<sup>3</sup> Jacob said to Joseph, "El Shaddai had appeared to me in Luz in the land of Canaan and He blessed me. <sup>4</sup> He said to me, 'Behold — I will make you fruitful and numerous; I will make you a congregation of nations, and I will give this land to your offspring after you as an eternal possession.' <sup>5</sup> And now, your two sons who were born to you in Egypt before my coming to you in Egypt shall be mine; Ephraim and Manasseh shall be mine like Reuben and Simeon. <sup>6</sup> But progeny born to you after them shall be yours; they will be included under the name of their brothers with regard to their inheritance. <sup>7</sup> But as for me — when I came from Paddan, Rachel died on me in the land of Canaan on the road, while there was still a stretch of land to go to Ephrath; and I buried her there on the road to Ephrath, which is Bethlehem."

The Blessing of Manasseh and Ephraim <sup>8</sup> Then Israel saw Joseph's sons and he said, "Who are these?"

<sup>9</sup> And Joseph said to his father, "They are my sons whom God has given me here." He said. "Bring them to me. if you please, and I will bless them."

<sup>10</sup> Now Israel's eyes were heavy with age, he could not see; so he brought them near him and he kissed them and hugged them. <sup>11</sup> Israel said to Joseph, "I dared not accept the thought that I would see your face, and here God has shown me even your offspring!"

According to Rashi, although Eretz Israel would be divided into twelve portions, these territories would not be of equal size. Rather, the size of a tribe's portion depended on its population, with each eligible Jew receiving an equal portion of the Land, so that, for example, a tribe of 80,000 would receive twice as much land as a tribe of 40,000. Thus, Joseph's offspring would receive the same amount of land whether they were one tribe or two, and in terms of their portions of the Land, lots were drawn only to determine where they would be.

According to Ramban, all twelve tribes received equal portions, which were then subdivided among its members. Consequently, large and small tribes had equal shares, but the individual member of a large tribe would receive less land than his cousin of a small tribe. Thus, the combined tribes of Joseph received a double portion of land, since Manasseh and Ephraim each received portions the same size as those of the other tribes.

The above is but a brief summary of the two views, which are based on Scriptural exegesis, and which involve much complex discussion.

7. ואָנִי בָּבֹאִי מִפָּרָן — But as for me — when I came from Paddan. Rashi connects this statement with Jacob's earlier request that Joseph inter him in Canaan. In fairness, how could Jacob ask to be buried in the Cave of Machpelah when he did not do the same for Rachel, who died on the way home from Paddan, only a short distance from Hebron? Apparently Jacob sensed that Joseph might have harbored resentment about this, and he took this opportunity to explain his action: Even though she died but a short distance from Bethlehem. God commanded Jacob to bury her by the roadside so that she could help the Jewish people when Nebuzaradan, the chief general of King Nebuchadnezzar of Babylon (see II Kings 25:8ff), would lead Israel into captivity after the destruction of the First Temple. When the Jews were passing along the road to Bethlehem, tormented, hungry, and exhausted, Rachel's soul came to her grave, and wept, beseeching God's mercy upon them [see Jeremiah 31:14ff]. God heard her plea. As the prophet relates, A voice is heard on high, the sound of lamentation... Rachel weeping for her children... [God replied to her] Withhold your voice from weeping and your eyes from tears, for your work will be rewarded, says HASHEM... and your children will return to their border (Rashi).

To this very day, the tomb of "Mother Rachel," once a lonely site by the road but now in the middle of Bethlehem, is a place of prayer where Jews come to pray and ease their grieving hearts in times of personal and national need.

**8-21.** The blessing of Manasseh and Ephraim. Jacob now prepared to give his special blessing to Joseph's sons. As the Torah states in verse 15, this constituted a blessing for Joseph as well, because the greatest mark of his success in maintaining his spiritual integrity in Egypt was that his sons, born on foreign soil, were worthy of such a lofty status in God's nation. Jacob's blessing also included an aspect that surprised Joseph; Jacob gave priority to the younger son Ephraim, for, as he explained to Joseph, both sons would be great, but Ephraim would be the greater of the two.

8-9. מייאלָה — Who are these? Many commentators explain that although Jacob was blind (v. 10), he could still see forms. Thus, he saw two young men in front of him, but could not recognize them.

Following the Midrash, Rashi explains that Jacob wished to bless the children, but the Divine Spirit departed from him because Jacob saw [prophetically] that wicked kings would descend from them — Jeroboam and Ahab from Ephraim; Jehu and his sons from Manasseh. Shocked, he said to Joseph, "Who are these?" meaning: Where did these sons, who are apparently unworthy of a blessing, come from? Joseph assured him that the children were begotten from a marriage of holiness, and worthy of being blessed notwithstanding the fact that they — not unlike Jacob's other sons — would be the ancestors of certain wicked descendants.

יבואפיק יוסף יתהוו מו קדמוהי וסגיד על אפוהי על ארעא: יגורבר יוסף ית תרויהוו ית אפרים בימינה מסמאלא רישראל וית מנשה בסמאלה מימינא דישראל וקריב לותה: ידואושיט ישראל ית ימינה ושוי על רישא ראפרים והוא זעירא וית סמאלה על רישא דמנשה אחפימנון לידוהי ארי מנשה בּוּכרא: טו ובריך ית יוסף ואמר יי די פלחו אבהתי קדמוהי אברהם ויצחק יי דון יתי מדאיתי עד יומא הדין: טו מלאכא די פרק יתי מכל בישא יברה יַת עוּלַמֵיַא וְיַתְקָרֵי בָהוֹן שְׁמִי וְשׁוּם אַבַהַתִּי אַבַרָהַם וַיִּצְחַק וּכְנוּנִי יַמַּא יסגּוּן בגו בני אַנשא על אַרעא: יינחוא יוסף אַרֵי שוּי אַבוּהי יַד ימינה על רישא ראַפַרַים וּכָאֵישׁ כָּעֵינוֹהִי וּסְעַרָא יִרָא רישא יַתַה מעל רישא ראפרים לאנחותה על רישא דמנשה: יוו וַאַמַר יוֹסֶף לַאַבוּהָי לַא כָן אַבַּא אַרִי יוּ דין בּוּכָרַא שַׁנִי יִמִינַרְּ עַל רִישׁהּ: יט וַסריב אַבוּהי וַאַמָר ידַענא ברי ידענא אף הוא יהי לעמא ואף הוא יסגי וברם אחוהי זעירא יסגי מנה ובנוהי יהון שליטין בעממיא: כובריכנון ביומא יָבָרֶךְ יִשְׂרַאֵל למימר ההוא

ינ ויוצא יוסף אתם מעם ברביו וישתחו לאפיו אַרצַה: י ויקח יוסף את־שניהם את־אַפַרים בַּימִינוֹ מִשְּמִאל ישראל ואת־מנשה בשמאלו מימין ישראל ויגש אַלַיו: יר וישלַח ישראל את־ימינו נישת על־ראש אפרים והוא הַצַּעִיר וָאֵת־שִמאלִו עַל־רְאשׁ מִנַשֵּה שִּבֶּל אֵת־יַדֵּיו ש כַּי מִנַשֵּׁה הַבְּכָוֹר: וַיִבַרֶךְ אֵת־יוֹסֵף וַיֹּאמֵר הַאֵלהֹים אשר התהלכו אבתי לפניו אברהם ויצחק האלהים י הַרעָה אֹתִי מֵעוֹדֵי עַד־הַיִּוֹם הַוָּה: הַמַּלְאַרְּ הַגֹאֵל אֹתִי ייַ הַרַּעָה אֹתִי מַעוֹדֵי עַד־הַיִּוֹם מבַּל־רַע יַבַרַךְ אָת־הַנָּעַרִים וַיַּקַרֵא בַהֶם' שְׁמִּי וַשֵּׁם יי אַבתַי אַבָרָהָם וִיִּצְחַק וִיִּדְגִּוּ לַרְב בְּקֵרֵב הַאָרֵץ: וַיַּרָא ייַ יוֹטָף כֵּי־יַשָּׁית אַבֵּיו יַד־יִמִינֵוֹ עַל־רָאשׁ א<u>ַפְּרַיִם וַיַּר</u>ַע בעיניו ויתמך יַד־אַבִּיו לְהַסִיר אתַה מֵעַל רְאש־אָפָרַיִם על־ראש מנשה: וַיּאמֵר יוֹסַף אַל־אַבִיו לא־כַן אַבִי יּיַ יש כִּי־זָה הַבַּכֹר שִׁים יִמֵינְךָּ עַל־ראשׁוֹ: וַיִּמְאַן וַלֹּאמֵר יַדַעַתַּי בָנַי יַדַעַתִּי גַם־הָוֹא יַהְיֵה־לָעַם וָגַם־הָוֹא יָגַדָּל וָאוּלֶם אַחֵיו הַקָּטוֹ יָגַדַּל מְמֶנוּ וָזַרְעוֹ יָהָיָה מְלָא־ ב הגוים: ויברכם ביום ההוא ילאמור בר יברר ישראל יתלא וי

וידגו. כדגים הללו שפרים ורכים ואין שין הרש שולטת כהס (כ"ר לז:ג; כרכות כ.): (יו) ויתמך יד אביו. הריתה משל ראם כנו ותמכה כידו: (יט) ידעתי בני ידעתי. שהוא הככוכ: גם הוא יהיה לעם. ויגדל, שטחיד גדשן לנאת ממנו שהקכ"ה שושה נס של ידו (תנחומא ו): ואולם אחיו הקטן יגדל ממנו שהקכ"ה שושה נו של ידו (תנחומא ו): ואולם אחיו הקטן יגדל ממנו. ששחיד יהושע לנאת ממנו שינחיל את הארץ וילמד חורה לישראל (שם): ודעו יהיה מלא הגוים. כל השלם יתמלא כלאת שמטו ושמו כשישמיד חמה בכשון וירת כשמק אילון (כ"ר שם ד; ש"ז כה.): (ב) בך יברך ישראל. הכא לכרך את כניו יכרכם כברכתם ויאמר אים לכנו ישימר אלהים כאפרים וכמנשה:

פלילה (ישטיה טוצג): (יב) ויוצא יוסף אתם. לחחר שנשקם הוליחם יוסף מעם ברכיו כדי לישכם זה לימין וזה לשחחל לסמוך ידיו עליהם ולברכם: וישתחו לאפיו. כשחד לחחוריו מלפני חביו. (יג) את אפרים בימיננו משמאל ישראל. הבח לקרחת חברו ימינו כעד שחל חברו. וכיוון שיהח הככור מיומן לכרכה: (יד) שבל לקרחת חברו ימינו כעד שחל חברו. וכיוון שיהח הככור מיומן לכרכה: (יד) שבל את ידיו. כתרגומו, חתמיטן, בהשכל ותכמה השכיל חח ידיו לכך, ומדעת, כי יודע היה כי מנשה הככור וחעפ"כ לח שח ימינו עליו: (טו) המלאך הגואל אותי. מלחך הרגיל להשחלח אלי כלרתי, כענין שלח יוחמר אלי מלחך החלהים בחלום יעקב מלח הכי האל בית אל (לעיל לח:יחדיג): וברך את הגערים. מנשה וחפרים:

Or HaChaim suggests that since the Divine Presence rests where there is joy, Jacob's question was motivated by a desire to enhance the quality of his subsequent blessing by discussing his grandsons in a positive and loving way. This would account for the affectionate words and deeds of verses 9 and 10.

13. Traditionally, one blesses another by laying one's hand on the person's head. The right hand has spiritual primacy and is the preferred one for the performance of *mitzvos*. Consequently, if both sons were to be blessed simultaneously, Jacob's right hand would be on the head of Manasseh, the firstborn, and his left on Ephraim's. Therefore, Joseph positioned Ephraim on his own right side, facing Jacob's left. However, as *R' David Feinstein* observes, by placing Ephraim at his own right hand, Joseph unwittingly affirmed Ephraim's supremacy.

14. שַׁבֶּל אַת־יָרֵיו — He maneuvered his hands. Jacob crossed

his hands, extending his right hand diagonally toward Ephraim, who was on his left side (Akeidah).

בי מְנְשֶׁה הַבְּבוֹר — For Manasseh was the firstborn. That Jacob had to cross his hands instead of extending them straight ahead was because Manasseh was the firstborn, but Jacob did not wish to bless him with the right hand (Rashi).

15. אַשֶּׁר הַתְהַלְכוּ אָבֹתֵי לְפְנֵיוּ — Before Whom my forefathers . . . walked, Whom Abraham and Isaac served in heart and deed (Radak).

The Midrash gives two similes of how the Patriarchs "walked before God." R' Yochanan likened them to sheep walking before their shepherd, meaning that they recognized that all people depend on God for their sustenance. Reish Lakish likened them to elders walking before a prince, meaning that they strove to bring glory to God in everything they did (Yefeh Toar).

16. הַמֵּלְאַך — The angel. This is the essence of the prayer that

<sup>12</sup> Joseph then removed them from his knees and he prostrated himself with his face toward the ground.

<sup>13</sup> Joseph took the two of them — Ephraim with his right [hand], to Israel's left, and Manasseh with his left, to Israel's right — and he drew close to him. <sup>14</sup> But Israel extended his right hand and laid it on Ephraim's head though he was the younger and his left hand on Manasseh's head. He maneuvered his hands, for Manasseh was the firstborn. <sup>15</sup> He blessed Joseph and he said, "O God before Whom my forefathers Abraham and Isaac walked — God Who shepherds me from my inception until this day: <sup>16</sup> May the angel who redeems me from all evil bless the lads, and may my name be declared upon them, and the names of my forefathers Abraham and Isaac, and may they proliferate abundantly like fish within the land."

<sup>17</sup> Joseph saw that his father was placing his right hand on Ephraim's head and it displeased him; so he supported his father's hand to remove it from upon Ephraim's head to Manasseh's head. <sup>18</sup> And Joseph said to his father, "Not so, Father, for this is the firstborn; place your right hand on his head."

<sup>19</sup> But his father refused, saying, "I know, my son, I know; he too will become a people, and he too will become great; yet his younger brother shall become greater than he, and his off-spring['s fame] will fill the nations." <sup>20</sup> So he blessed them that day, saying, "By you shall Israel

began with the previous verse: May You, O God, assign Your "emissary" — the angel whom You always dispatched to redeem me from all evil — to bless the lads, etc. Jacob's prayer was certainly not addressed to the angel himself, for angels have no power to act except as agents of the Holy One, to Whom Jacob referred in the previous verse. This translation, which combines both verses, follows R' Auraham ben Ha-Rambam and avoids many difficulties encountered by other translations that imply that the angel had independent power.

The present tense, Who shepherds . . . who redeems , is indicative of Jacob's faith. To him, Divine Providence is present eternally, always near to man, always merciful. God's love is inexhaustible and knows neither past nor future — only the present (R' Munk).

יוְקֵרְא בְּהֶם שְׁמֵּי וְשֶׁם אֲבֹתֵי — And may my name be declared upon them, and the names of my forefathers. May they deserve to have their names coupled with those of the Patriarchs (Rashi). Jacob mentioned himself first as if to imply, "May they act so righteously that not only I, but even my more illustrious forebears would be proud of them" (R' David Feinstein).

It is common that when someone acts commendably, people associate him with his righteous ancestors, but if one behaves wickedly, people say that he is the offspring of his evil forebears. Thus, Jacob's blessing was that in the future, people would always identify the tribes of Manasseh and Ephraim as the descendants of the Patriarchs (Sfomo). Similarly, Jacob prayed that he not be identified as the ancestor of Korach and his fellow rebels (see commentary to 49:6).

בחל ביים — And may they proliferate abundantly like fish. May they be like fish, which are fruitful and multiply and which are not affected by the evil eye [since they live calmly, unseen by man (Berachos 20a)] (Rashi). The Talmud (ibid.) explains that Joseph earned this blessing of immunity against the evil eye because he averted his own eyes from the

vances of Potiphar's wife.

19. יְדְעְתִי בְנִי יִדְעָתִי – I know, my son, I know that he is the firstborn (Rashi). According to the Midrash, Jacob repeated the expression to imply that he knew many things of which Joseph was unaware, and if he chose to give the primary blessing to Ephraim, it was for good and sufficient reason.

Haamek Davar explains that Ephraim's pre-eminence was not the result of Jacob's blessing. Rather, it was because Ephraim was destined for more greatness that he required a more intensive blessing, for prominent people need a blessing to carry out their mission successfully. Not Jacob's blessing, but Ephraim's upbringing was the source of his future greatness, for Ephraim spent his life studying Torah with Jacob (see Rashi to 48:1), while Manasseh was Joseph's assistant in governing the country. Thus, Ephraim's accomplishments in Torah study earned him the primary blessing. This contrasts with the experience of the tribes of Issachar and Zebulun. Although Issachar was the tribe that excelled in Torah scholarship while Zebulun was a merchant tribe, Jacob gave precedence to Zebulun (49:13), because Issachar's spiritual growth was made possible only because Zebulun shared his wealth with the scholars of Issachar.

20. יְיָבֶּרְבֶּם בַּּוֹם הָהוּא — So he blessed them that day. It may be inferred by extension that the term that day refers to the day, whenever it is, that Jewish parents would wish to bless their children. Whenever such days arrive, they will use the text of Jacob's blessing. Targum Yonasan explains that the term alludes to the day when a newborn child is circumcised, and Sephardic communities pronounce Jacob's blessing on such occasions. It is customary in many families that many parents bless their sons on the Sabbath eve with the formula: May God make you like Ephraim and Manasseh. [They bless their daughters by saying, "May God make you like Sarah, Rebecca, Rachel, and Leah."]

בְּרְ יִשְרָאֵל — By you shall Israel bless. Jacob assured

לְמִימֵר יְשִׁנִּינֶךְ יְיָבְּאֶפְרִיִם וְכִמְנֵשֶׁה וְשִׁנִּי יָת אֶפְרַיִם קֵּרָם מְנֵשֶׁה: כּאנַאָמֵר יִשְׁרָאֵל לְיוֹסֵף הָא אָנָא מָאִית וִיהֵי מִימְרָא דִיי, בַּסְעְדַּכוֹן וְיָתִיכ יָתְכוֹן לְאַרְעָא הַד יַהִּיר עַל אַחָיךְ דִי נְסִיבִית מִירָא הַאַמְּרָבִּי וַאָמֵר אִתְּכּנָשוּ וְאָהָנִי יַצְקֹב לְבְנוֹהִי וַאֲמֵר אִתְכּנָשוּ וְאֲהַנִּי בְאַתְכָּנָשוּ וּשְׁמָעוּ בְּנֵי יַעָקֹב וְקַבִּילוּ בֹּאִתְכָּנָשוּ וּשְׁמָעוּ בְּנֵי יַעָקֹב וְקַבִּילוּ אוּלְפַן מון יִשְׁרָאֵל אֲבוּכוֹן: יִרְאוֹבֵן בוּבְרִי אַתְּ חֵילִי, וְרֵישׁ תָּקְפִּי לֶךְ הַנָּה חָזִי לִמְּפַב תְּלָתֵא חוּלְקִין בְּבִירוּתַא בְּהַנְתָא

לֵאמִר יְשְּמְךְּ אֱלֹהִים כְּאֶפְרָיִם וְכִמְנַשֶּׁה וַיִּשֶׁם אֶת־ כֹּא אֶפְרַיִם לִפְנִי מְנַשֶּׁה: וַיְּאמֶר יִשְׂרָאֵל אֶל־יוֹםׁף הִנָּה אֲנֹכֶי מֵת וְהָיֶה אֱלֹהִים עִמָּכֶּם וְהַשְּׁיב אֶתְכֶּם אֶל־אֶרֶץ כֹּב אֲבְתֵיכֶם: וַאֲנִי נָתְתִּי לְךְּ שְׁכֵם אַחַר עַל־אַחֶיךּ אֲשֶׁר לָלַחְתִּי מִיֵּר הָאֶמִרִי בְּחַרְבָּי וּבְקַשְׁתִּי:

גַיּקְרָא יַעֲקָב אֶל־בָּנְיוֹ וַיֹּאמֶר הַאָּסְפוֹּ וְאַגִּידָה לָכֶּם בּאַתְבִּית הַיָּמֶים: הָקָבְצִּוּ בַּיִּאְמְפוֹּ הָאָסְפוֹּ וְאַגִּידָה לָכֶּם בּאַתְבִית הַיָּמֶים: הָקָבְצִּוּ בִּיְשְׁמְעָוּ אֶל־יִשְׁרָאֵל אֲבִיכֶם: רְאוּבֵן בְּבִירִי אֹתַה כּחי וראשית אוֹנִי יֵתֶר שְׁאָת וְיֵתֶר בּבֹרי אֹתַה כּחי וראשית אוֹנִי יֵתֶר שְׁאָת וְיֵתֶר

מט

י"בח

ס:ח) דרך ירלתו שכתה (הושע ווט) חיש תלקו. לעבדו שכם חחד (לפניה נוט): אשר לקחתי מיד האמורי. מיד עשו שטושה מעשה חמורי (ב"ר לזוו). ד"ח, שהיה לד חביו בחתבי ובקשתי. היח שהיה לד חביו בחמרי פיו (עי' רש"י לעיל כה:כח): בחרבי ובקשתי. היח תכתחי ותפלחי (עי' כבל בתרל קכג.; תנחומת כשלח ע): (א) ואגידה לכם. בקש לגלות חת הקן ובתקלה ממנו שכינה והתחיל חומר דכרים חתרים (פסחים טו.; ב"ר למוב): (ג) וראשית אוני. היח שפה רחשונה שלו, שלח לחק כך מימיו (ב"ר שם ד; יכמות טו.): אוני. כוחי. כמו מלחקי חון לי (השע יביט) מרוב חונים (שטים (שטים לשור שאת. לחוי היים להיות יתר על חחיד בכהוכה, לשון נשיחות פנים (ב"ר לטוו):

(כ"ר לז:ה): (בב) ואגי גתתי לך. לפי שאחה סורת להתעסק בקבורתי וגם אני נחתי לך נחלה שחקבר בה, ואיזו, זו שכם, שנא' ואת עלמות יוסף אשר העלו וגו' ממלרים קברו בשכם (יהושע כד:לב): שבם אחד על אחיך. שכם ממש. היא חהיה לך חלק אחד יתירה על אחיך (ב"ר שם ו): בחרבי ובקשתי. כשהרגו שמשן ולוי את אנשי שכם נתכנסו כל סביבותיהם להזדווג להם. וחגר יעקב כלי מלחמה כנגדן (שם פ:י). ד"א, שכם אחד היא הבכורה, שיעלו בניו שני חלקים (שם לז:ו). ושכם ל' חלק הוא, כתרגומו, והרבה יש לו דומים במקרא, כי תשיתמו שכם (תהלים כא:יג) חשית שונאי לפני לחלקים. אחלקה שכם (שם כי תשיתמו שכם (תהלים כא:יג) חשית שונאי לפני לחלקים. אחלקה שכם (שם

וישם את אפרים. בברכתו לפני מנשה. להקדימו בדגלים ובתנוכת הנשיחים

Joseph that for all time Jewish parents would remember that he was the father of sons who were elevated to the status of full-fledged tribal fathers. Longing that their own children would rise to such heights, parents would bless them accordingly. Another reason for the choice of Ephraim and Manasseh as the models for all future generations is that they demonstrated the strength to maintain their Jewishness in the face of the hostility and temptation of Egyptian culture and society. Jewish parents, especially in exile, have ample cause to hope that their children show comparable commitment to their heritage.

birthright, which entitled Joseph's children to receive two portions of *Eretz Yisrael*.

21. Having blessed Joseph's sons, Jacob turned to Joseph and awarded him an additional portion of *Eretz Yisrael*, that would become the possession of his offspring (*Ramban*). This special gift to Joseph was in gratitude for his readiness to bring Jacob's remains to *Eretz Yisrael* for burial (*Maharshal*).

## 

It is illustrative and inspiring that Jacob prefaced his gift with the declaration that he was about to die. At the very moment when he was ready to leave this world, he presented a gift to Joseph — a gift that his descendants would not have until the nation entered the Land, more than two hundred years later. This legacy of hope and confidence in better times to come remained the soul of Jewish history.

According to the interpretation that Jacob referred to the city of Shechem, it became his at the time when Simeon and Levi slew the inhabitants of the city and all the surrounding nations gathered together against them. Jacob took up arms to do battle with them and triumphed in a hidden miracle (Rashi).

22. שְׁלֶּר אַחֶּר עַל-אַחֶּר — Shechem — one portion more than your brothers. Rashi offers two interpretations of the word Shechem: It means literally the city of Shechem, which Jacob ceded to Joseph, beyond the territory that would fall to his offspring when the Land was divided among the tribes. Alternatively, it means portion, referring to the gift of the

According to the interpretation that Jacob referred to the double portion of the firstborn, the birthright became his because he wrested it from Esau, who is here called the Emorite. If so, my sword and my bow are figurative names for the spiritual weapons that gave Jacob the right to gain the privilege of the birthright and its blessings. Accordingly, the sword represents "sharp wisdom," and the bow represents prayer, which propels the supplicant's plea to God (Rashi). In another view, the prayer of the righteous is like a sword because it "pierces" barriers Above and Below, and it is like a bow because, just as an arrow's swiftness, power, and distance depend on the pressure exerted on the bow, so too the efficacy of a prayer depends on the degree of the supplicant's intense concentration and sincerity (Gur Aryeh).

The use of these similes reveals another aspect of the righteous. To them, strength depends not on armaments and sheer physical force, but on their spiritual strength. As the Psalmist said, These with chariots and these with horses, but we — in the Name of HASHEM, our God — call out. They slumped and fell, but we arose and were invigorated (Psalms 20:8-9).

bless saying, 'May God make you like Ephraim and like Manasseh' "— and he put Ephraim before Manasseh.

<sup>21</sup> Then Israel said to Joseph, "Behold! — I am about to die; God will be with you and will bring you back to the land of your fathers. <sup>22</sup> And as for me, I have given you Shechem — one portion more than your brothers, which I took from the hand of the Emorite with my sword and with my bow."

49

Jacob's

Blessings:

<sup>1</sup> Then Jacob called for his sons and said, "Assemble yourselves and I will tell you what will befall you in the End of Days. <sup>2</sup> Gather yourselves and listen, O sons of Jacob, and listen to Israel your father.

Reuven 3 "Reuben, you are my firstborn, my strength and my initial vigor, foremost in rank and fore-

40

### ան Jacob blesses his children.

Blessings occupy a prominent place in the Torah and particularly in the Book of *Genesis*. From the time Abraham was given the power to bless whomever he wanted (*Rashi* to 12:2), the concept of blessing played an increasingly important role. That the righteous can confer a blessing is a God-given privilege, for He provides the metaphysical force that makes the blessing efficacious . . . At this moment in Egypt, Jacob's progeny were embarking on the historic task of constituting an independent nation. Before he died, the Patriarch wished to confer upon them the Divine blessing for success in this universally significant undertaking (*R' Munk*).

Jacob was about to bless the tribes individually, each in line with its own character and ability, so that they would be directed toward the paths for which God had suited them, for his blessings would make clear that each of the tribes had its own unique mission. Only Jacob could perceive this. In a sense he was like Adam at the beginning of time, giving names to all living creatures. As the one closest to God and with an all-encompassing vision, Adam understood what each animal's role was in the scheme of the cosmos, and he named it accordingly. Jacob, too, as the zenith of the Patriarchal era, had this ability, and he assigned his sons to their respective missions accordingly.

Far from breeding disunity, however, their separate missions were to bring them together, because they were like the spokes of a wheel; though the spokes point in different directions, they are all part of the same wheel and essential to its function. So, too, the tribes of Israel. Their roles would be different — royalty, priesthood, scholarship, commerce, and so on — but all would contribute their talents and accomplishments to the national mission of serving God and glorifying His Name.

1. บริษัท — Assemble yourselves. In addition to the literal call that his children come to him to receive his blessings, there is a homiletical message here. Jacob intimated to his family that only if they avoided dissension — if they assembled and gathered together at all times — would they merit the final Redemption. This message was especially important then, for Jacob's "family" was becoming a

"nation" composed of separate tribes, and the potential for divergence was very great. Indeed, after the death of King Solomon, the nation split into two kingdoms, with disastrous results.

אָשְריּיִקְרָא אָתְּבֶּם What will befall you. Literally, what will call to you. By using the root קרה, call, instead of קרה, befall, Jacob taught that whatever event may happen, it must be understood as a call from God, for nothing is haphazard; everything has a purpose. It is for us to "hear" and seek to understand the call (R' Hirsch). The commentators generally concur that the End of Days refers to the Messianic era.

Then he realized that God did not want the time of the End to be known. Israel would find its comfort not in deadlines but in faith and performance of God's commandments.

- **3-4. Reuben.** Jacob rebuked his older sons. He had waited until now before doing so because, he explained, "Reuben, my son, I did not rebuke you all these years so that you should not leave me and stay with my brother Esau" (*Sifre Devarim*). This implies a general rule for those who wish to admonish others in a constructive way. They must weigh their words carefully, lest their sincere comments do more harm than good.
- 3. קברי אָתָה You are my firstborn. Jacob begins by recounting that, as the firstborn, Reuben should have been entitled to priesthood [אַאי, rank] and kingship [אַי, power], but instead these privileges went to Levi and Judah, respectively. Reuben forfeited them, because . . .

וּמַלְכוּתָא: רַעַל דַאָזַלְתָּא לָקֵבֶל אַפֶּיךְ הָא כְּמַיָּא בְּרָם לָא אַהְנֵיתָא חוּלְלְ יַתִּיר לָא תִּסֶּב אֲרֵי סְלֶקְתָּא בִּית מְשְׁבְּרֵי אֲבוּךְ בְּבֵן אֲחֶלְתָּא לְשִׁוּוּיִי בְּרִי סְלֶקְתָּא: הּשְׁמְעוֹן וְלֵוִי אַחִין גְּבִּרִין גָּבָּרִין בְּאַרֵע תוֹתְבוּתְהוֹן עֻבָּדוּ גְבוּרָא: וּבְּרָוֹהוֹן לָא הָוַת נַפְּשִׁי יְמָרִי אֲרֵי בְרָאוֹחוֹן לְּא הָוֹת נַפְשִׁי יְמָרִי אֲרֵי בְרָאוֹחוֹן קְטָלוּ קְטוֹל וְבְרְעוֹתְהוֹן תַּרָעוֹ שוֹר טַנְאָה: יִלִיט בְרְעוֹתְהוֹן אֲרֵי תַּקִיף וְחִמֵּתְהוֹן אֲרֵי קַשְׁיָא הְיָבּוֹלְהוֹן בְּיַאֶלְה וְאֵבָּירְנוּן בְּיִשְׁרָאֵל, הְיָהוֹרָה אַתְּ אוֹדִיתָא וְלָא בְּהַיִּתְשָׁרָאַלָּ

ָרְעָז: פַּחַז כַּפַּׁיִם אַל־תּוֹתַר כִּי עָלֶיתָ מִשְׁכְּבֵי אָבֵיךּ אָז חַלֶּלָתַ יִצוּעִי עַלָה:

יי שִׁמְעוֹן ְּוְלֵוֵי אַחִים כְּלֵי חָמֶס מְבֵרְתֵיהֶם: בְּסֹדָם אַל־ תָּבְא נַפְשִּׁי בִּקְהָלֶם אַל־תַּחַד כְּבֹדִי כִּי בְאַפָּם הָרְגוּ אִישׁ וּ וּבִרְצנָם עִקְרוּ־שִׁוֹר: אָרְוּר אַפָּם כִּי עָז וְעֶבְּרָתָם כִּי קָשֶׁתָה אֲחַלְּקָם בְּיֵעֲלָב וַאֲפִיצֵם בְּיִשְׂרָאֵל:

יּוֹרָה אַתָּה יוֹרָוּךְ אַטֶּירְ יְיִבְּיִּךְ אַטֶּירְ יְיִבְּרָ בְּעַיֶּרָף אִיְּבֶּיךְ יִשְׁתַּוְוּ

ש לְּדָּ בְּנִי אָבִיף: גָּוּר אַרְיֵה יְהוּדָה מִשֶּׁרֶף בְּנִי עָלֵית

\*בראש עמור בי־ה שמ־ו סימן

יודון אַחָירְ יְדָךְ תִּתְקֵף עַל בַּעֲלֵי דְבָבָךְ יִתְבַּדְּרוּן סַנְאָךְ יְהוֹן מְחַזְּרִין קְבַל קֵדָמֶרְ וִיהוֹן מְקַּדְמִין לְמִשְׁאַל בִּשְׁלֶמֶךְ בְּנֵי אַבוּךְ: פשִׁלְטוֹן יִהֵי בְשַרוּיָא וּבְסוֹפָּא יִתְרַבָּא מַלְּבָּא מִיְּבֵית יְהוּדָה אֲרֵי מִדִּין קַטְלָא בְּרִי נַפְּשֶׁךְ סְלֶקְתָא

לח ת:ה): אל תחד בבודי. ככוד לשון זכר הוא. ועל כרחד אחה לריד לפרש כמדבר אל הכבוד ואומר אתה כבודי אל תתיחד עמהם, כמו לא תחד אתם בקבורה (ישעיה יד:כ): בי באפם הרגו איש. חלו חמור וחנשי שכם. וחינו חשוביו כולם חלח כחיש אחד, וכן הוא אומר בגדעון והכיח את מדין כאיש אחד (שופטים ונטז), וכן במלרים סום ורוכבו רמה בים (שמות טונה). זהן מדרשו (ב"ר לטנו). ופשוטו חנשים הרבה הורא איש כל אחד לעלמו. באפס הרגו כל איש שכעסו עליו. וכן וילמד לשרוף שרף אדם אכל (יחזקאל יט:ג): וברצונם עקרו שור. רלו לעהור את יוסף שנהרא שור. שנאמר בכור שורו הדר לו (דברים לג:יז: מי' חרגום ירושלמי). מהרו אשיירטי"ר בלע"ז, לשוו את סוסיהם תעהר (יהושע יא:י): (ז) ארור אפם בי עז. אפילו בשעת תוכחה לא קלל אלא את אפס, וזהו שאמר בלעם מה אקוב לא קבה אל (במדבר כג:ת: כ"ר שם): אחלקם ביעקב. אפרידם זה מזה שלא יהא לוי כמנין השבטים, והרי הם תלוהים (ב"ר לח:ה). ד"א, אין לד עניים וסופרים ומלמדי תינוהות אלא משמעון. כדי שיהיו נפולים. ושבטו של לוי עשאו מחזר על הגרנות לתרומות ולמעשרות. נתו לו תפולתו דכד ככוד (שם לט:ו): (ח) יהודה אתה יודור אחיר. לפי שהוכיח את הראשונים בקנטורים התחיל יהודה לסוג לאחוריו (שלא יוכיחנו על מעשה תמר). וקראו יעקב בדברי רלוי, יהודה לא אחה כמותם (כ"ר לח:ה, לט:ח): ידך בערף איביך. כימי דוד, וחויבי חתה לי ערף (שמוחל כ כב:מח; כ"ר לטוח): בגי אביר. על שם שהיו מנשים הרבה לא אמר בני אמד כדרד שאמר ילחה ולעיל כזוכט: ב"ר שם): (ט) גור אריה. על דוד נתנבת. בתחלה גור. בהיות שחול מלד עלינו אתה היית המוליא והמביא את ישראל (שמואל ב ה:ב). ולבסוף אריה כשהמליכוהו עליהם. וזהו שתרגם אונקלום שלטון יהא בשרויא, בתחלתו: מטרף. ממה שתשדתיך בטרוף טורף יוסף חיה רעה אכלחהו (לעיל לז:לג) וזהו יהודה שנמשל לאריה (ב"ר לה:ב; תנחומא ויגש ש): בני עלית. סלקת את שלמך ואמרת מה בלע וגו' (לעיל לז:כו), וכן בהריגח חמר שהודה לדקה ממני (לעיל לח:כו). לפיכך: ברע רבץ וגו׳. בימי שלמה איש חחת גפנו וגו' (מלכים א ד:ה; חנחומא י; ב"ר לח:ז, לט:ח): זיתר עז. במלכות (שם), כמו ויתן עז למלכו (שמואל א ב:י). ומי גרם לך להפסיד כל אלה: (ר) פחז במים, הפחז והבהלה אשר מהרת להראות כעסר כמים הללו הממהרים למרולתם, לכד: אל תותר. אל תרבה ליטול כל היתרונות הללו שהיו ראויות לך (תנחומא ט). ומהו הפחז אשר פחזח: כי עלית משבבי אביך אז חללת. אוחו שם שעלה על יצועי. והיא השכינה שהיה דרכו להיות עולה על יצועי ושבת נה:): פחד. שם דבר הוא. לפיכד טעמו למעלה וכלו נהוד פתח, ואילו היה לשוו עבר היה נקוד חליו קמן וחליו פחח וטעמו למטה: יצועי. ל' משכב. ע"ש שמליטים אוחו של ידי לבדיו וסדיניו. והרבה דומים לו. אם זכרחיד של ילושי (חהלים סג:ז) אם אמלה של שרם ילושי (שם הלב:ג): (ה) שמעוז ולוי אחים. בעלה אחת של שכם ושל יוסף, ויאמרו איש אל אחיו וגו' ושחה לכו ולהרגהו (לשיל לז:יש־כ). מי הם, אם תאמר ראובו או יהודה. הרי לא הסכימו בהריגתו. אם תאמר בני השפחות. הרי לא היתה שנאתן שלמה. שנאמר והוא נער את בני בלהה ואת בני זלפה וגו' (שם פסוה ב). יששכר וזבולוו לא היו מדברים בפני אחיהם הגדולים מהם. על כרחר שמעוו ולוי הם שקראם אביהם אתים: בלי חמש. אומנות זו של רליתה תמס הוא בידכם. מברכת עשו היא זו. אומנות שלו היא ואתם חמסתם אותה הימנו ותנחומא מ: ב"ר לטנו): מברתיהם. לשון כלי זיין הסייף בל' יוני מכי"ר (תנחומא שם). דבר אחר. מכרתיהם, בארץ מגורתם נהגו עלמן בכלי חמם, כמו מכורותיך ומולדותיך (יתזהאל טונג), וזה תרגום של אונהלום: (ו) בסדם אל תבא נפשי. זה מעשה זמרי. כשנחקבלו שבטו של שמטון להביא את המדינית לפני משה ואמרו לו זו אסורה או מותרת, אם תאמר אסורה, בת יתרו מי התירה לך (סנהדרין פב.) אל יזכר שמי בדבר, שנאמר זמרי בן סלוא נשיא בית אב לשמעוני (במדבר כה:יד) ולא כתב בן ישקב (ב"ר לט:ו): בקהלם. כשיקהיל קרח שהוא משבטו של לוי את כל העדה על משה ועל אהרן: אל תחד כבודי. שם אל יחיחד עמהם שמי, שנאמר הרח בן ילהר בן קהח בן לוי (במדבר טז:ח) ולח נחמר בן יעקב. חבל בדברי הימים (ח ו:כביכג) כשנתיחסו בני קרח על הדוכן נאמר בן קרח בן ילהר בן קהת בן לוי בן ישראל (ב"ר

4. בְּחַיִּם — Water-like impetuosity. Jacob told Reuben, "You lost your right to national leadership because of the impetuosity with which you rushed to vent your anger" [in the incident with Bilhah when you mounted your father's bed. See 35:22]. It was hasty recklessness like that of fast-flowing waters, which rush ahead and cause damage without a thought to the consequences — therefore אַ אַחַיְּחָה, you cannot be foremost, "you do not deserve to serve in the superior positions that were designated for you (Rashi). Following the Midrash, Targum Yonasan renders interpretively: "But because you sinned, my son, the birthright is given to Joseph, the kingship to Judah, and the

priesthood to Levi."

Ramban comments that Reuben was punished measure for measure. He wanted to prevent Jacob from having children by Bilhah, who would share in the family heritage. His punishment was that he lost the firstborn's share of the heritage.

The tragedy of Reuben is informative. He did not mean to sin; to the contrary, he thought he was acting virtuously in defending his mother's honor. Moreover, Reuben repented sincerely, and was held up as a model of sincere repentance, but this did not save his status as the firstborn. A leader cannot be impetuous. He must think through his

most in power. 4 Water-like impetuosity — you cannot be foremost, because you mounted your father's bed: then you desecrated Him Who ascended my couch.

Simeon and Levi

<sup>5</sup> "Simeon and Levi are comrades, their weaponry is a stolen craft. <sup>6</sup> Into their conspiracy, may my soul not enter! With their congregation, do not join, O my honor! For in their rage they murdered people and at their whim they maimed an ox. <sup>7</sup> Accursed is their rage for it is intense, and their wrath for it is harsh; I will separate them within Jacob, and I will disperse them in Israel.

Judah

<sup>8</sup> "Judah — you, your brothers shall acknowledge; your hand will be at your enemies' nape; your father's sons will prostrate themselves to you. <sup>9</sup> A lion cub is Judah; from the prey, my son,

decisions and reckon their consequences. The Midrash adds that Jacob comforted Reuben, saying that he was still a respected member of Israel and that Moses would bless him along with the other tribes (*Deuteronomy* 33:6).

- 5-7. Simeon and Levi. Having explained why Reuben forfeited the prerogatives of the birthright, Jacob then explained why Simeon and Levi, the next oldest, were also unworthy to succeeded him as rulers: The Levites had the status of servants of God, but they did not have authority over the nation; to the contrary, for their livelihood they depended on the tithes of their brethren. They had attacked the males of Shechem, and men of the sword are unworthy of being "the king who by justice establishes the land" [Proverbs 29:4] (Sforno; Abarbanel). Jacob spoke to all the other sons individually, but he grouped Simeon and Levi together, describing them as comrades, because, as he explained in poetic terms, they joined together in conspiracy and violence. They perpetrated the violence against Shechem and they instigated the sale of Joseph.
- 5. בְּלֵי חָמֵּט מְבֶּרוּ הָּמֶּח Their weaponry is a stolen craft. Simeon and Levi's preoccupation with the weaponry of violence is a trait they have stolen from Esau. He, not Jacob, was the brother who lived by the sword (Rashi). Jacob's sword is prayer, as above, 48:22.
- 6. בּסְרָם אַל־תָּבֹא נְתְּשׁי Into their conspiracy, may my soul not enter! The commentators differ on which conspiracy Jacob had in mind, a past or a future one. According to Ramban, Jacob disavowed any part in their conspiracy to attack Shechem when its men were ill after their circumcision. According to Rashi, Jacob made a prophetic reference to two future rebellions in the Wilderness, after the Exodus. Elements of the tribe of Simeon followed one of their leaders, Zimri, in leading people into sin (Numbers 25:14). Korach, a Levite, also led a rebellion (ibid. 16:1). Jacob now prayed that his name not be mentioned in connection with either conspiracy.

הריישור — And at their whim they maimed an ox. Simeon and Levi sought to disable Joseph, who is figuratively likened to an ox; see Deuteronomy 33:17 (Rashi). Ramban interprets ox literally, as a reference to the livestock of Shechem. Not only did they kill the men of Shechem, they destroyed its cattle.

7. אָרוּר אַפְּם — Accursed is their rage. Even when Jacob was chastising his sons, he did not curse them, but their rage (Rashi).

Haamek Davar explains the difference between אָף, rage and אָנְרֶדְ, wrath, in the context of this verse. Rage was the fury that caused them to lash out when they lost their tempers, but even when the initial rage was spent, they remained wrathful enough to continue their destructiveness, as in the case of the livestock of Shechem.

**8-12.** Judah. When Judah heard Jacob's rebuke of his three older brothers, he drew back, afraid that Jacob might chastise him over the affair of Tamar. So Jacob called him soothingly, "Judah — you [this word is emphatic] are not like them. You, your brothers shall acknowledge!" (Midrash; Rashi). Judah would be the source of Jewish leadership and royalty, of the Davidic dynasty and Messiah.

So admired will you be by all your brothers that Jews will not say, I am a Reubenite or a Simeonite, but I am a Yehudi [Judahite; Jew] (Midrash). Thus we find that Mordechai, in the Book of Esther, was known as a Yehudi, even though he was from the tribe of Benjamin. Chiddushei HaRim comments that the reason for this honor was Leah's motive in giving Judah his name. She gave it to express her gratitude to God for having given her more than her share [see 29:35]. It is characteristic of a Jew that he thanks God for everything, never feeling that he is entitled to Divine benevolence.

- 9. גור אריה A lion cub. In the future, Judah would be like a lion, the king of beasts, but when Jacob blessed him he was still a cub, for his greatest moments, when he would reign over the nation, were still in the future (Sfomo). You combine the courage of youth with the prudence of age (R' Hirsch).
- 9. מְּשֶׁרֶףְ בְּנֵי עֻלִּיתְ, From the prey, my son, you elevated yourself. Jacob had suspected Judah of responsibility for Joseph's murder, a deed he described with the word אָרָף, literally tearing apart [see 37:33]. Thus, Rashi perceives our passage to say: You, my son, had risen above the act of tearing your prey, of which I had suspected you; to the contrary, you were instrumental in sparing him (Rashi). Jacob had suspected Judah more than the others because he, as the one destined for kingship, would be the one that felt most threatened by Joseph's dreams (Gur Aryeh).

Tur comments that Jacob referred prophetically to Judah's greatest descendant, David, who first displayed his strength and courage as a lad, when he killed a lion and a

bear (I Samuel 17:34ff).

יְנוּחַ יִשְׁרֵי בִתְקוֹף כְּאַרְיָא וּכְלֵיתָא ולית מלכוּ דתזעזעיניה: ילא יעדי

עבד שַלטַו מִדְבֵית יהוּדָה וְסַפְרַא

מִבְּנֵי בְנוֹהִי עַד עָלְמָא עַד דְּיִיתֵי מִשִּׁיחָא דְּדִילֵה הִיא מַלְכוּתָא וְלָה

ישתמעון עממיא: יאיסחר ישראל

לְקַרְתֵּה עַמָּא יִבְנוּן הֵיכְלֵה יְהוֹן צדיקיַא סחור סחור לֵה ועבדי

אוֹרֵיָתָא בְּאוּלְפַן עִמָּהּ יְהֵי אַרְגְּוָן טֵב לְבוּשׁוֹהִי בְּסוּתֵהּ מֵילָא מֵילָא צְכֵע זָהוֹרִי וצבעונין: יביסמקון טוּרוֹהי

בַּכַרמוֹהי יטוּפוּן נעווֹהי בּחמר יחוּרן

בָּקְעֲתֵהּ בָּעִיבוּר וּבְעֶדְרֵי עָנָא: יגּזְבוּלֻן עַל סָפַר יַממיָא ישרי והוּא יכבּש

מחוזין בספינן וטוב ימא ייכול

ּ בָּרַע רָבַץ בְּאַרְיֵה וּכְלָבֶיא מִי יְקִימֶנּוּ: לְא־יָסְוּר שֵׁבֶּטֹ מִיהוּדָה וּמְחַקָּק מִבְּין רַגְּלֵיו עַד בִּי־יָבְא שִׁילֹה וְלֻוּ א יִקְהַת עַמִּים: אְסְרֶי לַגֶּפֶן עִירֹה וְלַשְּׁרֵקָה בְּנִי אֲתֹנְוֹ בִּבְּס בּ בַּיַּיִן לְבָשׁו וּבְדַם־עֲנָבֶים סוּתְה: חַכְלִילִי עִינַיִם מִיָּיון וּלְבָן־שָׁנַיִם מִחָלֶב:

י זְבוּלֶּן לְחָוֹף יַמֶּים יִשְׁבֶּן וְהוּא לְחָוֹף אֲנִיּׂת וְיַרְכָּתְוֹ עַל־ צירו:

יר־טּוּ יִשָּׂשׁבֶּר חֲמְּר גָּרֶם רֹבֵץ בֵּין הַמִּשְׁפְּתָיִם: וַיַּרְא מְנָחָה ׁכִּי טוֹב וְאֶת־הָאָרֶץ כִּי נָעֻמָה וַיֵּט שִׁכְמוֹ לִסְבֹּל וַיְהָי לְמַס־ טריי עֹבֵר: דָן יָרִין עַמֵּוֹ בְּאַחַר שִׁבְטֵי יִשְׂרָאֵל: יְהִי־דָן

וּתְחוּמֵה יְהֵי מָטֵי עַל צִידוֹן: ידּיִשָּׁשְכֶּר עַתִּיר בְּנַכְסִין וְאָחֲסַנְתַּהּ בֵּין תְּחוּמֵיָא: יוּ וַחֲזָא חוּלָקָא אֲרֵי טַב וְיָת אַרְעָא אֲרֵי מְעַבְּדָא פִירִין וִיכַבֵּשׁ מָחוֹזֵי עַמְמַיָּא וִישִׁיצֵי יָת דַּיָּרֵיהוֹן וּדְאִשְׁתַּאֲרוּן בְּהוֹן יְהוֹן לֵהּ פַּלְחִין וּמַסְּקִי מָסִין: יוּמִדְּבֵית דָּן יִתְבְּחַר וִיקּוּם גַּבְּרָא בְּיוֹמוֹהִי יִתְפָּרֵק עַמֵּהּ וּבִשְׁנוֹהִי יְנוּחוּן בַּחֲדָא שִׁבְּטַיָּא דְיִשְּׁרָאֵל: יוּיְהֵי גַּבְרָא דִּיִתְבָּחַר וִיקּוּם מִדְּבֵית דַּן

חלב. שיהא בארלו מרעה טוב לעדרי לאו. וכן פירוש המהרא. אדום עינים יהא מרוב ייו. ולבו שנים יהא מרוב חלב. ולפי חרגומו, עינים ל' הרים, שמשם לופים למרחוק. ועוד תרגמו בפנים אתרים, לשון מעיינות וקילות היקבים. נעווהי, יקבים שלו, ולשון ארמי הוא במס' עבודה זרה (עד:) נעוה ארחתו. יתוורו בהעתיה. תרגם שנים לשוו שני הסלעים (עי' שמואל א יד:ד): (יג) זבלון לחוף ימים. על חוף ימים תהיה ארלו. חוף כתרגומו ספר, מרק"ל בלע"ז. והוא יהיה מלוי חדיר אל חוף אניות במהום הנמל שאניות מביאות שם פרקמטיא. שהיה זכולון עוסק בפרקמטיא וממליא מזון לשבט יששכר והם טוסקים בחורה. הוא שאמר משה שמח זבולון בלאתך ויששכר באהליך (דברים לג:ית), זבולון יולא בפרקמטיא ויששכר עוסק בתורה באהלים (תנחומא יא: כ"ר לט:ט): וירבתו על צירן. סוף גכולו יהיה סמוד ללידון. ירכחו, סופו, כמו ולירכחי המשכן (שמות כו:כב): (יד) יששבר חמור גרם. תמור בעל עלמות. סובל עול חורה כחמור חזה שמטעיניו אוחו משא כבד (ב"ר שם י): רבץ בין המשפתים. כתמור המהלך כיום וכלילה וחין לו לינה בבית. וכשהות רולה לנות רובז בין התחומין (אונהלום) בתחומי העיירות שמוליך שם פרקמטיא: (טו) וירא מנוחה בי טוב. ראה לחלקו ארן מבורכת וטובה להוליא פירות (שם): ויט שבמו לסבל. עול חורה: ויהי. לכל חתיו ישראל: למס עבד. לפסוה להם הוראות של חורה וסדרי עבורין, שנא' ומבני יששכר יודעי בינה לעתים לדעת מה יעשה ישראל ראשיהם מאתים (דברי הימים א יב:לג). מאתים ראשי סנהדראות העמיד, וכל אתיהם על פיהם (שם: ב"ר עב:ה. לח:יב. לט:י: חנחומא יא: שהש"ר ו:ד): ויט שבמו. השפיל שכמו. כמו ויט שמים (שמואל ב כב:י) הטו אזנכם (תהלים עת:א). ואונקלום תרגם בפנים אתרים, ויט שכמו לסבול מלחמות ולכבוש מחוזות, שהם יושבים על הספר, ויהיה האויב כבוש תחתיו למס עובד: (טז) דן ידין עמו. ינקוס נקמת עמו מפלשתים, כמו כי ידין ה' עמו (דברים לב:לו): באחד שבטי ישראל. כל ישראל יהיו כאחד עמו ואת כלם ידין. ועל שמשון נבא נבואה זו. ועוד יש לפרש, כאחד (י) לא יסור שבט מיהודה. מדוד וחילר, חלו רחשי גליות שכככל שרודים חת העם בשבט, שממונים (היו) ע"פ המלכות (סנהדריו ה.): ומחקק מבין רגליו. קלמידים. אלו נשיאי א"י (שם): עד בי יבא שילה. מלך המשיח שהמלוכה שלו (ב"ר לטיח), וכן ח"א, ומדרש אגדה. שילו. שי לו. שנאמר יובילו שי למורא (תהלים עוייב: ילק"ם קם): ולו יקהת עמים. אסיפת העמים. שהיו"ד עיקר הוא ביסוד, כמו יפעתך (יתזהחל כתביו), ופעמים שנופלת ממנו. וכמה חותיות משמשות בל' זה והם נהרחים טיקר נופל, כגון נו"ו של נוגף ושל נושך, וחל"ף שבחחותי בחזניכם (חיוב יג:יז) ושבחבחת תרב (יחוקאל כאוכ), ואסוך שמן (מלכים ב דוב). אף זה, יקהת עמים. אסיפת עמים, שנא' אליו גוים ידרושו (ישעיה יא:י; ב"ר שם). ודומה לו עין חלעג לאב וחבוז ליקהת אם (משלי ל:יז), לקבוז קמטים שבפניה מפני זקנקה. ובתלמוד. דיתבי ומקהו אקהתא בשוקי דנהרדעא (ס"א דפומבדיתא) במסכת יבמות (קי:). ויכול היה לומר קהיית עמים: (יא) אסרי לגפן עירה. נתנבא על ארן יהודה שתהא מושכת יין כמעין. איש יהודה יאסור לגפן עיר אתד ויטעננו מגפן אתת, ומשורק אחד בן אחון אחד (ב"ר לח:ע): שרקה. זמורה ארוכה, קוריי"דא בלע"ז: בבס בייז. כל זה לשון רבוי יין (ב"ר לט:ת; תנחומה י): סותה. לשון מין בגד הוח (חונקלום) ואין לו דמיון במהרא: אסרי. כמו אוסר. דוגמתו מהימי מעפר דל (חהלים היג:ז) היושבי בשמים (שם קכג:א), וכן בני אחונו כענין זה. ואונקלום תרגם במלך המשיח. גפן הם ישראל, עירה זו ירושלים, שורקה אלו ישראל, ואנכי נטעחיך שורק (ירמיה ב:כא), בני אתנו יבנון היכליה, ל' שער האיתון בס' יתוקאל (מ:עו). ועוד תרגמו בפנים אחרים, גפן אלו לדיקים, בני אתנו עבדי אורייחא באולפן, על שם רוכבי אחונות לחורות (שופטים ה:י), בבם ביין יהא ארגוון שב לבושוהי, שליכוטו דומה ליין. ולבטונין הוח לשון סותה, שהחשה לובשתן ומסיחה בהן חת הזכר ליתן עיניו בה. ואף רבוחינו פירשו בגמרא לשון הסתח שכרות, במסכח כתובות (היא:), ועל היין שמא תאמר אינו מרוה, ת"ל סותה: (יב) חבלילי. לשון אודם. כתרגומו. וכן למי חכלילות עינים (משלי כג:כט) שכן דרך שוחי יין עיניהם מאדימין: מחלב. מרוב

10. לא־יָטוּר שְׁבֶּט מְיהוּדְּה — The scepter shall not depart from Judah. The privilege of providing Israel's sovereign ruler — symbolized by the royal scepter — shall not pass from the House of Judah (Onkelos). This blessing did not take effect immediately, however, for the first Jewish king was Saul, a Benjaminite. However, Jacob's blessing applied uninterruptedly from the time that the monarchy went to David,

שבטי ישראל, כמיוחד שבשבטים, הוא דוד שבא מיהודה (ב"ר לט:יא; תנחומא יב):

and it continued even after the demise of the royalty, for after the destruction of the Second Temple, the Exilarchs, or heads of the Babylonian exile, were appointed from the tribe of Judah (Rashi). As to present times and before the time of David, when kings did not come from Judah, Gur Aryeh explains as follows: Jacob's blessings applied only when there would be a legally constituted king. The times of Saul

you elevated yourself. He crouches, lies down like a lion, and like an awesome lion, who A Tiny dares rouse him? <sup>10</sup> The scepter shall not depart from Judah nor a scholar from among Glimpse at the Messianic Messianic Era wine and his robe in the blood of grapes. <sup>12</sup> Red eyed from wine, and white toothed from milk.

Zebulun 13 "Zebulun shall settle by seashores. He shall be at the ship's harbor, and his last border will reach Zidon.

Issachar 14 "Issachar is a strong-boned donkey; he rests between the boundaries. 15 He saw tranquility that it was good, and the land that it was pleasant, yet he bent his shoulder to bear and he became an indentured laborer.

Dan 16 "Dan will avenge his people, the tribes of Israel will be united as one. 17 Dan will be a

and the Judges were temporary aberrations. Similarly, the current exile, too, will be followed by a return of the Davidic dynasty, proving that Jacob's blessing remains in force.

תְּמְּחַכְּק — Nor a scholar, i.e., an allusion to Hillel's descendants, the Nesi'im, or Princes in Eretz Yisrael, whose greatness in Torah was enhanced by their descent from the royal line of Judah (Sanhedrin 5a).

ער ברינבא שילה — Until Shiloh arrives. Onkelos, followed by Rashi, renders: until the Messiah comes, to whom the kingdom belongs. The Midrash explains that the word Shiloh is a composite of the words שי עי, a gift to him, a reference to the King Messiah, to whom all nations will bring gifts. This verse is a primary Torah source for the belief that the Messiah will come, and the rabbis always referred to it in the Middle Ages, when they were forced to debate with clerics of other religions.

The word until does not mean that Judah's ascendancy will end with the coming of Messiah. To the contrary, the sense of the verse is that once Messiah begins to reign, Judah's blessing of kingship will become fully realized and go to an even higher plateau (Sh'lah). At that time, all the nations will assemble to acknowledge his greatness and pay homage to him.

11-12. Though Jacob could not reveal the "End" to his sons, he did provide them with tiny glimpses of the Messianic era (Abarbanel). Judah's district will be productive and flow with wine like a fountain. So lush will his vineyards be that a farmer will tie his donkey to a single vine, for it will produce as many grapes as a donkey can carry (Rashi, Rashbam). The passage continues hyperbolically with more illustrations of the productivity of Judah's land.

Messiah is associated with a donkey rather than a horse ready for battle, because he is depicted not as a warrior but as a man of peace who represents prosperity; thus the simile of the vineyard. His wars will be won by God, not through force of arms (Sfomo).

13. Zebulun precedes Issachar. Having given a glimpse of the Messianic era and of Judah as a fitting leader of the future House of Israel, the Patriarch turns to his other children. He bestows his blessings upon each according to his particular role in the harmony of the twelve tribes

(Abarbanel). Although Issachar was older, Jacob gave precedence to Zebulun because [as Rashi notes] Issachar's Torahlearning was made possible by Zebulun, who engaged in commerce and supported Issachar (Tanchuma; cf. Ibn Ezra). Sfomo elaborates that one cannot engage in Torah study without material necessities, as the Sages said, "If there is no flour there is no Torah" (Avos 3:17). This is why the Torah commands the nation to provide gifts for the Kohanim and Levites, who devote themselves to the study and teaching of Torah.

The verse describes the tribe of Zebulun as sea-faring merchants. Its territory would be in the Galil, between the Sea of Kinereth and the Mediterranean, and its border would extend to Zidon, a famed center of commerce at the northwest boundary of *Eretz Yisrael*.

14-15. Issachar. Although the simile of strong-boned donkey and the references to land seem to allude to agricultural pursuits — a view indeed expressed by one Sage in the Midrash and followed by several commentators — Rashi favors the traditional Rabbinic interpretation that this reflects Issachar's spiritual role as bearer of the yoke of Torah and cultivator of the spiritual treasures of the people.

14. רֹבֶץ בֵּין הַמְשְׁפְּתִים — He rests between the boundaries. The Torah Sages toil day and night in their studies without formal rest, but they are spiritually tranguil (Shaarei Aharon).

15. This verse, too, can be taken literally as a reference to agricultural prosperity, or as a symbolic allusion to the tranquility and pleasantness of the hard but rewarding task of Torah study.

תְּהִי לְּמִס־עְבֶּר And he became an indentured laborer. Rashi, following the Midrash, comments that Issachar's dedication to the Torah made him a servant of the people, rendering decisions and teaching the complex regulations concerning the fixing of leap years. Two hundred heads of Sanhedrins came from this tribe, and their halachic pronouncements were accepted as authoritative [see I Chronicles 12:33].

16-18. Dan. Having concluded his blessings of Leah's six sons, Jacob went on to the older son of Bilhah, Rachel's maidservant. He left the sons of Rachel for last.

Jacob alluded prophetically to Dan's descendant Samson, who single-handedly fought and defeated the Philistines

אֵימְתֵה תְּתְרְמִי עַל עַמְמַיָּא וּמְחָתַה תַּתְרְמִי עַל עַמְמַיָּא וּמְחָתַה תַּתְרָמִי עַל עַמְמַיָּא וּמְחָתַה תַּתְבָּן בּפְּלְשְׁתָאֵי כְּחִינִי חוּרְמָן יִשְׁרֵי יְשָׁרֵי בְּפְּלְשְׁתָאֵי כָּתְוֹן עַל שְׁבִילָא יְבְמוֹן עַל שְׁבִילָא רְבְּבָּרִי מַשִּׁרְיַת בְּלְשְׁתָאִי כָּרָשִׁין עַם רְּלָבְיהוֹ לַבְּתִי בְּתְיִנִין בַּר יַעַבְרוּן יְיִבְּנֵּר מַשְּׁרְיַת מְזַיְנִין כַּר יַעַבְרוּן יְיִבְּנֵת מְזַיְנִין כַּר יַעַבְרוּן יְתִבּוּן לְאַרְבָא וּבְּנְכְסִין מְזַיְנִין כַּר יַעַבְרוּן מָאַרְיַת מְזַיְנִין כַּר יַעַבְרוּן מָגְיִין בִּר יַעַבְרוּן מָאַרְיַת מְזִיְנִין כַּר יַעַבְרוּן מָגְיִין מְּחִיבוּן לְאַרְבָא וּבְּנָכְסִין מְנִייִּוּן וְתוּצִין הְוֹהֹיא מְרָבִּיְא (נִ״א וְהְיִא מְרָבָּיָא) אַרְעָה וְהוּא מְרָבִּי (נִ״א וְהְיִא מְרָבָּיִא)

נְחֶשׁ עְלֵי־דֶּׁרֶךְ שְׁפִּיפָן עְלֵי־אֻרַח הַנּשֵׁךְ עִקְּבֵי־סׁוּס

בּגְרָוּר יְגוּדֶנִּוּ וְהָוּא יָגֵּר עָלֵב:

בּגְרְוּר יְגוּדֶנִּוּ וְהָוּא יָגֵּר עָלֵב:

בּגְרְוּר יְגוּדֶנִּוּ וְהָוּא יָתֵּן מַעְדַנִּי־מֶלֶךְ:

בּגְלָה שְׁלֶחָה הַנֹּתַן אִמְרֵי־שָׁפֶּר:

בּגְרָוּר יְזֹלֶךְ שְׁלָחָה הַנֹּתַן אִמְרֵי־שָׁפֶּר:

בּגְרָוּר יִזֹלֶף שְׁלָחָה בַּנְ פִּּרָת עֲלֵי־עָיִן בָּנוֹת צַעֲדָה עֲלֵי־שׁוּר:

תַפְּנוֹקֵי מַלְכִין: כּאַנַפְּתָּלִי בְּאַרַע טָבָא יִתְרְמֵי עַדְבֵהּ וְאַחֲסַנְתֵּהּ תְּחֵי מְעַבְּרָא פֵירִין יְהוֹן מוֹדַן וֹמְבָרְכִין עֲלֵיהוֹן: כּבּבְּרִי דיסגִי יוֹסָף בָּרִי דִיְתַבָּרָךְ בָּגֹפֵן דִּנְצִיב עַל עִינָא דְמַיָּא תָרֵין שִׁבְטִין יִפְּקוֹן מִבְּנוֹהִי יִקְבָּלוֹן חוּלְקָא וְאַחֲסַנְתָא:

לודהיא לשמו וכו': (בא) אילה שלחה. זו בהעת גינוסר שהיא הלה לבשל פירותיה כאילה זו שהיא הלה לרוז (ב"ר לט:יב). אילה שלוחה. אילה משולחת לרוז: הנתז אמרי שפר. כתרנומו. ד"ח, על מלחמת סיסרא נתנבא, ולקחת עמד עשרת אלפים איש מבני נפחלי וגו' (שופטים ד:ו) והלכו שם בזריזות. וכו נאמר שם ל' שלות. בממה שלת ברגליו (שם ה:טו): הגתז אמרי שפר. טל ידם שרו דבורה וברה שירה (ב"ר לח:יז). ורבותינו דרשוהו על יום קבורת יעקב כשערער עשו על המערה במסכח סוטה (יג.). ותרגומו יתרמי עדביה, יפול תבלו, והוא יודה על חלקו אמרים נאים ושבת: (בב) בז פרת. כז חו. והוא ל' ארמי, אפריון [ס"א אפריין] נמטייה לרכי שמעון, בסוף בבא מליעא (קיע.): בן פרת עלי עין. חנו נטוי על העין הרואה אומו: בנות צעדה עלי שור. בנות מלרים היו לועדות על החומה להסתכל ביפיו (עי' ב"ר שם ית), בנות הרבה לעדה כל אחת ואחת במקום שתוכל לראותו משם. ד"ח. עלי שור, על ראייחו, כמו אשורנו ולא הרוב (במדבר כד:יז). ומדרש אגדה יש רבים וזה נוטה ליישוב המקרא: פרת. חי"ו שבו הוא מהון הלשון. כמו על דברת בני החדם (ההלת ג:יח): שור. כמו לשור. ד"ח, עלי שור, בשביל לשור. ותרגום של אונהלום בנות לעדה עלי שור, תרין שבטין יפחון מבנוהי וכו'. וכתב בנות על שם בנות מנשה בנות ללפחד שנטלו תלה בשני עברי הירדן (תנחומה פנתם ט). ברי דיסגי יוסף פורת ל' פריה ורביה. ויש מ"ח בו המחישבים על הלשוו. בשעה שבח עשו להראת יעתב בכלן הדמו האמהות ללכת לפני בניהם להשתחוות, וברחל כתיב נגש יוסף ורחל וישתחוו (לעיל לג:ז). אמר יוסף, הרשע הזה עינו רמה שמא יחן עיניו באמי, ילא לפניה ושרכב קומתו לכסותה. והוא שברכו אביו. בן פרת, הגדלת עלמך יוסף עלי עין של עשו, לפיכך זכים לגדולה, בנות צעדה עלי שור להסחכל בך בלאחר על מלרים (ב"ר שם, עח:י). ועוד דרשוהו לענין שלא ישלוע בזרעו עין הרע, ואף כשברך מנשה ואפרים ברכם כדגים שאין עין הרע שולעת בהם (ברכות כ.).

י"בס (יז) שפיפז. הוא נחש ואומר אני שקרוי כן על שם שהוא נושף, כמו ואחה חשופנו טהב (לטיל ג:טו): הנושר עקבי סוס. כך דרכו של נחש, ודמהו לנחש הנושר טקבי סום. זיפל רבבן אחור, שלא נגע כו. ודוגמתו מלינו כשמשון וילפת וגו' את שני עמודי התוך וגו' (שופטים טו:כט) ושעל הגג מתו. ואונקלום תרגם כחיוי חורמן. שם מיו נחש שאיו רפואה לנשיכתו והוא לפעוני, והרוי חורמו על שם שעושה הכל חרם, וכפיתנת, כמו פתז, יכמון, יתרוב: (יח) לישועתר קויתי ה׳, נתנבת שינקרו פלשתים את עיניו וסופו לומר זכרני נא וחזהני נא אד הפעם (שם טז:כח): (יט) גד גדוד יגודנו. כלם לשון גדוד הם וכך חברו מנחם. ואם תאמר אין גדוד כלא שני דלחי"ן. יש לומר, גדוד שם דבר לריך שני דלחי"ן, שכן דרך חיבה בח שתי אוחיות לכפיל בסופה ואין יסודה אלא שתי אותיות. וכן אמר כלפור לנוד (משלי כו:ב) מגזרת ושבעתי נדודים (איוב ז:ד). שם נפל שדוד מגזרת (שופטים ה:כז) ישוד להרים (תהלים לא:ו). אף יגוד יגודנו וגדוד מגזרה אחת הם. וכשהוא מדבר בלשון יפעל אינו כפול. כמו יגוד, יכוד, ירום, ישוד, ישוב, וכשהוא מתפעל או מפעיל אחרים הוא כפול. כמו יחגודד, יחרומם, יחבולל, יחטודד. ובלשון מפטיל, יחום ואלמנה יטודד (שם המו:ט) לשובב יעקב אליו (ישעיה מענה) משובב נחיבות (שם נחניב). אף יגודנו האמור כאן אין ל' שיפטילוהו אחרים אלא כמו יגוד הימנו, כמו בני ילאוני (ירמיה י:כ) ילאו ממני. גד גדוד יגודנו. גדודים יגודו הימנו שיטברו הירדו עם אחיהם למלחמה כל חלוז עד שנכבשה הארץ: והוא יגד עקב. כל גדודיו ישובו על עקבם לנחלתם שלקחו בעבר הירדן ולא יפקד מהם איש (תרגום ירושלמי): עקב. בדרכם ובמסילותם שהלכו ישובו, כמו ועקבוחיך לא נודעו (חהלים עז:כ), וכן בעקבי הלאן (שיר השירים ח:ח). בלשון לע"ז מרחלי"ש: (ב) מאשר שמנה לחמו. מחכל הבח מחלהן של חשר יהא שמן, שיהיו זיתים מרובים בחלקו והוא מושך שמן כמעין. וכן ברכו משה, וטובל בשמו רגלו (דברים לג:כד). כמו ששנינו במנחות (פה:) פעם אחת הולרכו אנשי

and, in his time, brought unity [קאָקיז] to the people. An alternate translation — still referring to Samson — is *like* the unique one of the tribes of Israel, meaning that Samson would be like David, a member of Judah, the most distinguished of the tribes (Rashi).

17. נְחָשׁ שְלֵּי-דְרָבְּ A serpent on the highway. Rashi and Ramban apply the words to Samson, whose single-handed battle tactics corresponded closely to Jacob's description. Like a serpent leaving its lair to attack travelers and then slithering back to its hiding place, Samson waged a personal, guerrilla-like war against the Philistines, catching them by surprise and going into hiding before they could counterattack.

R' Hirsch notes that Jacob said, "Dan will be a serpent," not that Dan, i.e., Sarnson, is a serpent — as he said that Judah is a lion and Issachar a powerful donkey — because

the treacherous nature of the serpent is distasteful and un-Jewish. The implication is that Samson had no choice but to adopt such tactics in battle, but his nature remained pure.

יומל רבבו — So its rider falls. The allusion is to Samson's final victory, when — blind and in chains — he pulled down the pillars of the Philistine idoi's temple and caused it to collapse, killing himself and three thousand Philistines. Like a snake biting a horse and indirectly killing its rider, Samson struck indirectly at his tormentors [Judges 16:29] (Rashi; Ramban).

18. לישוּצְתְּךְ קּוּתִי הּי — For Your salvation do I long, O HASHEM! Jacob prophesied that Samson would utter a heartfelt plea to God, begging for the strength to tear down the Philistine temple, a prayer that was answered (R'

serpent on the highway, a viper by the path, that bites a horse's heels so its rider falls backward. <sup>18</sup> For Your salvation do I long, O HASHEM!

Gad 19 "Gad will recruit a regiment and it will retreat on its heel.

Asher 20 "From Asher — his bread will have richness, and he will provide kingly delicacies.

Naphtali 21 "Naphtali is a hind let loose who delivers beautiful sayings.

Joseph 22 "A charming son is Joseph, a charming son to the eye; each of the girls climbed heights to

Bachya) to such an extent that the Philistines were afraid to harass Israel for twenty years.

R' Moshe Feinstein sees this prayer of Samson as the paradigm of his greatness. R' Yochanan expounded homiletically that Samson would lead Israel all alone, just as God is the Ione Sovereign of the world (Sotah 10a). The impact of this teaching is that Samson's sometimes incomprehensible behavior must be understood as emanating from the loftiest ideals and purest motives, just as we know that God is just, even when we fail to understand His ways. This is exemplified by Samson's prayerful declaration that his salvation and hope were all from God, not from any prowess of his own. Even his phenomenal physical strength was not his own; it was a gift from God for the service of Israel.

- 19. Gad. Jacob went from Bilhah's older son to Zilpah's. Although the Gadites' territory was on the east of Jordan, they nobly crossed the Jordan to assist their brothers in conquering the Land. They fought the Canaanites valiantly and did not return home until the Land was won. Jacob prophesied that after the conquest, Gad will return safely on its heel, i.e., by the same roads and paths upon which it had initially traveled and not one of the troops will be missing (Rashi).
- **20. Asher.** Asher's land will be so rich in olive groves that it will flow with oil like a fountain (*Rashi*); and he will provide kingly delicacies, i.e., his rich produce will be worthy of royal tables and will be sought by kings (*Radak*).

Asher was the second son of Zilpah. Jacob blessed Zilpah's younger son before Bilhah's in order to suggest that Gad would be free to devote himself to the defense of the nation because Asher would make available his rich produce whenever the Gadites were in need (Daas Zekeinim).

21. Naphtali. Having blessed Zilpah's sons, Jacob blessed Bilhah's younger son, and thus concluded the sons of the maidservants.

תְּלֵח שְּלֵח ה אֵילֵה — A hind let loose. The simile carries a connotation of swiftness, for which Rashl offers three Midrashic interpretations: (a) Naphtali's territory, i.e., its crops, will ripen swiftly, like a hind let loose to run free. (b) In the war against Sisera [during the time of Deborah the prophetess (Judges 4ff)], the valiant warriors of Naphtali were nimble as hinds, and played a leading role in the battle. (c) On the day Jacob was buried, the swift Naphtali ran with proof that Jacob, not Esau, was entitled to be

buried in the Cave of Machpelah. As related in Sotah 13a, when Jacob's sons came to bury him, Esau tried to stop them, claiming that as the firstborn he had a prior claim to the last remaining grave site in the cave. He demanded, "Produce your deed to the cave!" Thereupon the fleet Naphtali ran like a hind to Egypt and brought the deed.

אמרי־שָּפֶּר — Beautiful sayings. Based on the above three interpretations, the verse concludes by referring to: (a) Naphtali's beautiful praises to God in gratitude for the abundant crops; (b) Deborah's song of praise to God for the victory in which Naphtali's troops were instrumental; (c) the deed to the cave, which contained the beautiful confirmation of Jacob's ownership.

- **22-26. Joseph.** Jacob now turned to the sons of Rachel, who were born last and who were his comfort after the loss of his beloved wife. He began with ecstatic praise of Joseph, whose talent and purity survived hatred and temptation.
- 22. מְּרֵת יוֹמָף A charming son is Joseph. So handsome was Joseph that Egyptian girls climbed atop walls to catch a glimpse of his beauty when he passed by (Rashi).

Others interpret the verse as comparing Joseph to a prolific vine or tree growing luxuriantly by a spring, whose boughs or vines surge upward over the surrounding walls. This alludes to Joseph's offspring or to Joseph himself, who was revealed after a disappearance of twenty-two years, when his family thought he was dead or hopelessly swallowed up by some unknown society.

**23-24.** According to *Rashi* (as understood by the commentaries), these two verses are linked: Joseph rose to prominence despite the hatred he suffered. His brothers and Potiphar and his wife all *embittered him and became antagonists*. People with arrow-like tongues — a Scriptural allusion to purveyors of malicious slander and gossip — dealt bitterly with Joseph, but, by the grace of God, he rose to prominence despite them . . . (*Rashi*).

Abarbanel sees in this verse the reason why Judah, not Joseph, became the leader of the nation: Noble though he was, Joseph provoked jealousy in people, while Judah enjoyed undisputed popularity. R' Munk observes, on the other hand, that in Jewish literature and tradition, only Joseph is called איז , the Righteous One (Yoma 35b), because of his grandeur of soul and high moral caliber. Therefore, even though Jacob had assigned royalty to Judah, he praised Joseph as the crown among his brothers.

מליל להון אביהון ובריף יתהון גבר די בברבתה בריף יתהון: בסופקד יתהון ואמר להון אנא מתפגש לעמי

וטוטר

בגואתמררו יתה ונקמוהי ואעיקו לה גברין גברין בעלי (נ״א מרי) פלגותא: כרותבת בהון נביאותה על דקים ושוי בתוקפא בסתרא אוֹריתא רוחצנה בכן יתרמא דהב על דרעוהי אַחֶסִין מַלְכוּתָא וּתְקֵיף דָא הָוַת לָה מָן קַרַם אַל תַּקִּיפַא דְיַעַקב דִי בְמֵימִרָה זַן אַבַהָן וּבָנִין זַרְעַא דִישַׂרָאֵל: כּהּמֵימַר אַלַהָא דַאַבוּך יָהֵי בְסַעַדַּךְ וַיַת שֲדֵי ויברכנה בּרכו דנחתו מטלא דשמיא מַלְעַלָּא בַּרָכַן דּנָגַדַּן ממַעמקי אַרעא מלרע פרכתא דאבור ודאמר: יו בַּרְכַתַא דָאַבוּךְ יָתוֹסְפַן עַל בִּרְכַתַא דַלִּי בַּרִיכוּ אֲבַהַתִּי דַּחֲמִידוּ לְהוֹן רַבְרַבַיַּא דָמָן עַלְמֵא יְהָויַן כַּל אַלִּין דיוסף ולגכרא פרישא

ביבר וַיָּמֶררֶהוּ וַרָבוּ וַיִּשְּׁטִמֶהוּ בַּעֲלֵי חִצִּים: וַתִּשֵׁב בָּאֵיתַוֹ

קשׁתו וַיַּפָזוּ זָרעֵי יַדָיו מִידֵי אֲכָיר יַעַלְב מְשֵׁם רֹעָה אֲבֶן

שַׁמַים מֵעַל בַּרָכָת תַהָּום רבֵצֵת תָחַת בּרָכָת שָׁדַיִם

בה ישראל: מַאֶּל אַבִּיר וַנְעַזְרֶרַ וְאֵת שַׁדַיֹּ וַיְבֶרְבֶּרָ בִּרְכְת

פּי וַרֶחֶם: בִּרְכִת אָבִיךּ גֵּבְרוֹ עַל־בִּרְכִת הוֹרֵי עַד־תַאָנַת

גָּבְעָת עוּלֶם תְּהְיֶּין לְרְאשׁ יוֹםֶף וּלְקָּדְקָר נְזִיר אָחָיוּ:

לשון הריון שהורוני במעי חמי, כמו הורה גבר (חיוב ג:ג): עד תאות. עד הלוח. כמו והתאויתם לכם לגבול הדמה (במדבר לד:י) תתאו לבא תמת (שם ת): תהייד. כלם לראש יוסף: נזיר אחיו. פרישה דחחוהי (חונקלום) שנכדל מחחיו. כמו וינזרו מקדשי בני ישראל (ויקרא כב:ב) נזורו אחור (ישעיה א:ד). ור"ד, ותשב באיתן קשתו, על כבישת ילרו באשת אדוניו, וקוראו קשת ע"ש שהזרע יורה כחץ. ויפזו זרועי ידיו, כמו ויפולו, שילח הזרע מבין חלבעות ידיו. מידי אביר יעקב, שנרחתה לו דמות דיוקנו של אביו וכו', כדאיתא בסוטה (לו:). ואונקלום תרגם תאות עולם לשון תאוה ותמדה, וגבעות עולם ל' מלוקי ארץ (שמואל א ב:ת), [והם הברכות] שתמדתן אמו והזקיקתו לקבלם: (בז) בנימין זאב יטרף. זאב הוא אשר יטרף. נכא על שיהיו עתידין להיות תטפנין, ותטפתם לכם איש אשתו (שופטים כא:כא) בפלגש בגבעה. ונבח על שחול שיהיה נולח בחויביו סביב שנח' ושחול לכד המלוכה וגו' וילחם וגו' במואב ובאדום וגו' ובכל אשר יפנה ירשיע (שמואל א יד:מז: תנחומא יד): בבבר יאבל עד. לשון בזה ושלל המתורגם עדחה (חונהלום במדבר לח:יח). ועוד יש לו דומה בלשון עברים אז חולה עד שלל (ישעיה לג:כג). ועל שאול הוא אומר שעמד בחחלח בוקרן [ס"ח פריחתו] וזריחתו של ישרחל: ולערב יחלק שלל. חף משתשקע שמשן של ישראל על ידי נבוכדנלר שיגלם לבבל: יחלק שלל. מרדכי ואסחר שהם מבנימין יחלקו את שלל המן, שנאמר הנה בית המן נתחי לאסתר (אסתר ח:ז; אסח"ר י:יג). ואת אשר דבר וחונקלום תרגם על שלל הכהנים נקדשי המקדש: (בח) וואת אשר דבר להם אביהם ויברך אותם. והלח יש מהס שלח ברכם חלח הנטרן. חלח כך פירושו. וזאת אשר דבר להם אביהם, מה שנאמר בענין. יכול שלא ברך לראובן שמעון

אמר נחלת אברהם (שבת קית:): תאות. אשמול"ז, כך תברו מנתם בן סרוק: הורי.

י"בס (כג) וימר רהו ורבו. וימררוהו אחיו ומררוהו פוטיפר ואשחו לאסרו, לשון וימררו אם חייהם ושמות אניד: ב"ר לחניט): ורבו. נעשו לו אחיו אנשי ריב. ואיו הלשוו הזה לשון פעלו שא"כ היה לו לינהד ורשו. כמו המה מי מריבה אשר רבו וגו' (במדבר כ:יג). ואף אם לשון רביית חלים הוא כן היה לו להנהד. ואינו אלא לשון פועלו, כמו שמו שמים (ירמיה ב:יב) שהוא לשון הגשמו, וכן רומו מעם (איוב כד:כד) שהוא לשון הגרמו. אלא שלשון הורמו והושמו ע"י אחרים. ול' שמו רמו רבו מאליהם הוא. משוממים את עלמם. נתרוממו מעלמם, נעשו אנשי ריב. וכן דמו יושבי אי (ישעיה כג:ב) כמו נַדְמוּ. וכן תרגם אונקלום ונקמוהי: בעלי חצים. שלשונם כתן (כ"ר שם). ותרגומו מרי פלגוחא, לשון וחהי המחלה (במדבר לא:לו) אותן שהיו ראוים לחלוק עמו נחלה: (בד) ותשב באיתן קשתו. נחיזכה נחוזק. קשחו, חזקו: ויפזו זרעי יריו. זו היח נחינת טבעת על ידו, לשון זהב מופז (מלכים א י:ית). זאת היתה לו מידי הקב"ה שהוא אביר יעקב. ומשם עלה להיות רועה אבן ישראל עקרן של ישראל, לשון החכן הראשה (זכריה ד:ז) לשון מלכות. ואונקלום אף הוא כך תרגמו. וחשב, ותבת בהון נביאוחיה, החלומות אשר חלם להם. על דקיים אורייחא בסתרא תוספת הוא ולא מל' עברי שבמקרא. ושוי בחוקפא רוחלניה תרגום של באיתן השחו. וכך לשון התרגום על העברי וחשב נביאוחו בשביל שאיחנו של הקב"ה היחה לו לקשת ולמבטח. בכן יחרמא דהב על דרעוהי, לכך ויפזו זרוטי ידיו, לשון פז. אבן ישראל לשון נוטריהון אב ובן אבהן וכנין ישקב וכניו: (כה) מאל אביך. היתה לך זחת, והוח יעזרך: ואת שדי. ועס הקב"ה היה לכך כשלא שמעת לדברי אדונתך והוא יברבר (ב"ר פו:ו): ברבת שדים ורחם. ברכחא דאבא ודאמא (כתרגום אונקלום). כלומר יחברכו המולידים והיולדות, שיהיו הזכרים מזריעין טיפה הראוייה להריון והנקבות לא ישכלו את רתם שלהן להפיל טובריהן: שדים. ירה יירה (שמות יט:יג) מתרגמינן חישתדחה ישתדי, חף שדים כאן על שם שהזרע יורה כחן: (בו) ברבת אביך גברו וגוי. הברכות שברכני הקב"ה גברו והלכו על הברכות שבירך חת הורי (ברב"ת): עד תאות גבעת עולם. לפי שהברכוח שלי גברו שד סוף גבולי גבשוח שולם, שנחן לי ברכה פרולה בלי מלרים מגעח עד ד' קלות העולם, שנאמר ופרלת ימה וקדמה וגו' (לעיל כח:יד) מה שלא אמר לאברהם אבינו ולילחק. לאברהם א"ל שא נא טיניך וראה לפונה וגו' כי את כל הארץ אשר אתה רואה לך אתננה (שם יג:יד־טו) ולא הראהו אלא ארץ ישראל בלבד. לילחק אמר לו כי לך ולזרטך אתן את כל הארצות האל והקימותי את השבועה וגו' (שם כו:ג). זהו שאמר ישעיה (נח:יד) והאכלחיך נחלח יעקב אביך ולא

24. מְשֶׁב בְּאֵיתְן שְשׁתוּ But his bow was firmly emplaced. Bow alludes to his power, i.e., notwithstanding the attacks and hatred of his foes, Joseph's power as regent of Egypt

ולוי, ת"ל ויברך אותם, כלם במשמע (פסיקתא רבתי ז (כת.); במ"ר יג:ת): איש

אשר בברבתו. כרכה העתידה לכח על כל חתד וחתד: ברך אתם. לח היה לו

לומר אלא איש אשר כברכחו ברך אוחו, מה ח"ל ברך אותם. לפי שנחן ליהודה גבורת

ארי ולבנימין חטיפחו של זאב ולנפחלי קלוחה של אילה, יכול שלא כללן כלם בכל הברכוח, ח"ל ברך אוחם (תנחומא טז): (בט) גאסף אל עמי. על שם שמכניסין

הנפשות אל מקום גניזתן (עי' שבת קנב:). שיש אסיפה בלשון עברי שהיא ל' הכנסה,

כגון ואין איש מאסף אותם הביתה (שופטים יטיטו) ואספחו אל חוך ביתך (דברים

כב:ב) באספכם את תבואת הארץ (ויקרא כג:לט) הכנסתם לבית מפני הגשמים,

בחספך את מעשיך (שמות כג:עז), וכל אסיפה האמורה במיתה אף היא לשון הכנסה:

was firmly established, when Pharaoh "gilded his arms," by placing the royal signet ring on his hand (Rashi). All this happened to Joseph thanks to God — the Mighty Power of

gaze. <sup>23</sup> They embittered him and became antagonists; the arrow-tongued men hated him. <sup>24</sup> But his bow was firmly emplaced and his arms were gilded, from the hands of the Mighty Power of Jacob — from there, he shepherded the stone of Israel. <sup>25</sup> [That was] from the God of your father and He will help you, and with Shaddai — and He will bless you [with] blessings of heaven from above, blessings of the deep crouching below, blessings of the bosom and womb. <sup>26</sup> The blessings of your father surpassed the blessings of my parents to the endless bounds of the world's hills. Let them be upon Joseph's head and upon the head of the exile from his brothers.

Benjamin

<sup>27</sup> "Benjamin is a predatory wolf; in the morning he will devour prey and in the evening he will distribute spoils."

Jacob's Final Request <sup>28</sup> All these are the tribes of Israel — twelve — and this is what their father spoke to them and he blessed them; he blessed each according to his appropriate blessing.

<sup>29</sup> Then he instructed them; and he said to them, "I shall be gathered to my people;

Jacob — Whose help overcame all the obstacles to Joseph's rise (Rashi).

משם רעָה אָבֶן ישְרָאַל — From there, he shepherded the stone of Israel. From there — i.e., his God-given position as viceroy, or from his position as the victim of slander — Joseph became the shepherd who provided sustenance for Jacob, the stone of Israel. The word stone denotes kingship, the primary personage of the nation, as it is used in Zechariah 4:7. Alternatively, בְּבֶּלְ can be seen as a contraction of the words בּבָּלְ father and son, thus alluding to Joseph's support of the entire family (Rashi). The above contraction also alludes to the family, for it is the building block — the stone — with which the nation is built.

- 25. אָרָי And with Shaddai. When Joseph was tempted by Potiphar's wife, his heart remained with God and he overcame his desire (Rashi). The Name Shaddai, often translated as All-Sufficient, refers to God as the One Who sets the proper limits of all things, good or bad. In the context of this verse, when Joseph needed God's help to maintain his spiritual integrity and in the future when Israel cries out to Him as Joseph did in his time of spiritual anguish God will provide sufficient blessing for the people to prevail.
- בְרְכֹּת ... בּרְכֹּת Blessings ... God will bring blessings of irrigation from subterranean springs, so that Joseph's land would be fertile even in times of scarce rainfall. The womb will be blessed so that women will carry to term and give birth to healthy babies, and the bosom will provide enough milk to nourish them.
- **26.** Jacob ends his blessing of Joseph with the hope that he would be the beneficiary of the very same boundless blessings that Jacob had received from his own forefathers.
- דְּוִיר אֶחָיי The exile from his brothers, i.e., Joseph, who was separated from his family (Onkelos).
- 27. Benjamin. Benjamin's descendants likened to a wolf were mighty, fearless warriors, as depicted in the affair of the Concubine at Gibeah [Judges chs. 19-20] (Radak), as was King Saul, a Benjaminite, who, in his short reign, defeated Moab, Edom, and Philistia. The moming refers to Saul who rose as Israel's champion during the early years of Israel's history, when the nation began to flourish and shine. In the national evening of decline, when the people were exiled to

Babylonia and Persia, Benjamin's offspring will triumph over Israel's enemies and divide the spoils of victory. This is an allusion to Mordechai and Esther, of the tribe of Benjamin, who defeated Haman and were awarded his estate [see Esther 8:7] (Rashi from Tanchuma).

28. שנים עשר — Twelve. The Torah reiterates the point made in 35:22, that there were twelve tribes — even though the tribe of Joseph had been divided into two tribes. The connotation is not that the twelve full-fledged tribes are only those mentioned in Jacob's blessings, in which Manasseh and Ephraim are not counted separately. Rather, there were always twelve tribes: if Levi was reckoned as one of them. Manasseh and Ephraim were combined and listed as the tribe of Joseph. If Levi was omitted. Manasseh and Ephraim were reckoned as two tribes. Accordingly, on the breastplate of the Kohen Gadol and in the blessings that would be pronounced at Mount Gerizim and Mount Ebal when the nation entered the Land (see Deuteronomy 18:1ff), the offspring of Joseph would be counted as one tribe. However, in the division of the Land and in the twelve tribal encampments in the Wilderness, Manasseh and Ephraim were counted as separate tribes. In both of those cases, Levi was omitted, because as the special servants of God the Levites encamped around the Tabernacle and received no territory in Eretz Yisrael (except for forty-eight towns as living quar-

איש אָשֶׁר בְּבֶּרְבָּחו — Each according to his appropriate blessing. Jacob gave each son the unique blessing destined for him. The future would prove the prophetic veracity of his benedictions (Ramban to 41:12).

29-32. Jacob's final request. Although Joseph had already sworn to bury Jacob in the Cave of Machpelah, Jacob now imposed this duty upon the rest of his sons as well, because he feared that Pharaoh might forbid Joseph to leave the country, but would be amenable to allowing the others to go. Regarding Joseph, Jacob's apprehension was justified, because Joseph felt that he needed Pharaoh's courtiers to intercede for him, and Pharaoh agreed to let him go only, or primarily, because Joseph had taken an oath to do so [see 50:4-6]. Furthermore, Jacob emphasized the importance of burial in the cave by stating that the Patriarchs and Matriarchs had been buried there (Ramban).

1

קברו יתי לות אבהתי במערתא די בחקל עפרון חתאה: לבמערתא די בחקל כפלתא די על אפי ממרא בָּאַרְעַא דְכָנַעַן דִּי זְבָן אַבְרַהַם יַת חַקּלַא מו עפרו חתאה לאחסנת קבורא: לאתמז קברו ית אברהם וית שרה אַתַּתָה תַּמַן קברו יַת יִצְחַק ויַת רבקה אַתַּתָה וַתַּמוֹ קברית יַת לאה: לכּזביני הַקַלַא ומערתַא די בה מו בני חתאה: לגושיצי יעקב לפקדא ית בנוהי וכנש רגלוהי לערסא ואתנגיד ואתבניש לעמה: אונפל יוסף על אפי אבוהי ובכא עלוהי ונשק לה: בופקיד יוסף ית עבדוהי ית אסותא למחנט ית אבוהי וחנטו אסותא ית ישראל: גושלימו לה אַרבּעין יוֹמִין אָרֵי כֵּן שַׁלְמִין יוֹמִי חַנטַיַא ובָכוֹ יַתָה מצָרָאי שבעין יוֹמין: רועברו יומי בכיתה ומליל יוסף עם בית פרעה למימר אם כעו אשבחית רחמין בעיניכון מלילו כען קדם פרעה לְמֵימַר: הַאַבַּא קַיִּים עַלַי לְמֵימַר הַא אַנֵא מַיַּת בַּקבָרִי דָּאַתְקָנִית לִי בָּאַרעַא דכנען תַּמַן תַּקבּרנַני וּכען אָסק כּען ואקבר ית אבא ואיתוב: וואמר פרעה סק וקבור ית אבור כמא דַקַיִּים עַלַה: וּוֹסְלֵיק יוֹסֶף לְמַקְבֵּר יַת אבוהי וסליקו עמה כל עבדי פרעה

קברו אתי אַל־אָבתַי אֶל־הַמְעַרָה אָשֶׁר בִּשְּׁדֵה עַפְרוֹן ל החתי: בּמערה אָשֶׁר בִּשְּׁדֵה הַמַּכְפֵּלֵה אֲשֶׁר־עַל־פָּנֵי מַמֶרֶא בָּאֵרֶץ כָּנָעַן אֲשֵׁר קַנָּה אַבְרַהַׁם אֵת־הַשַּׂלֵה לא מאַת עַפָּרוֹ הַחָתָּי לַאַחְזַת־קַבֶר: שַׁמַה קַבִרוֹ אַת־ אברהם ואת שרה אשתו שמה קברו את־יצחק ואת לבּ רָבָקָה אִשְׁתָּוֹ וְשֻׁפָּה קַבַרָתִּי אֵת־לֵאָה: מִקְנֵה הַשַּׂבֵה לג והמערה אשר־בּוֹ מאַת בּנִי־חַת: וַיַּבַל יַעַקֹב לִצוֹת את־בניו ויאסף רגליו אַל־הַמְּטֵה וַיִּגוַע וַיַּאַסֶף אֵל־ א עַמַיו: וַיָּפַּל יוֹסָף עַל־פָּנֵי אַבֵּיו וַיַּבְרָ עַלָיו וַיִּשַׁק־לְוֹ: ַ ויצו יוסף את־עבדיו אַת־הַרפָאִים לַחַנָט אַת־אַבִיו ג וַיַּחַנָטוּ הַרָפָאָים אַת־יִשְׂרַאֵל: וַיִּמִלְאוּ־לוֹ ארבּעים יום כי כו ימלאו ימי החנטים ויבכו אתו מצרים ד שבעים יום: וַיַּעַברוֹ יִמֵי בְכִיתוֹ וַיִּדַבֵּר יוֹסֶׁף אֱל־בֵּית פּרעה לאמר אם־נא מצאתי חון בַּעִינֵיכָּם דַּבְּרוּ־נַא ה באזני פרעה לאמר: אבי השביעני לאמר אנכי מת בקברי אַשַּׁר כַּריתִי ליֹ בָּאָרֵץ כִּנְעַן שַמַּה הַקבָּרֵנִי וְעַתַּה אֱעֵלֶה־נַא וְאֵקבָּרָה אֵת־אַבִי וְאַשְוּבַה: יַנְאַמֶר פַּרְעָה עֲלֵה וּקְבִר אֵת־אָבִיךּ בַּאַשֵר הִשְׁבִּיעֵרְ: ּ וַיַּעַל יוֹסֵף לִקבָּר אָת־אַבֵּיו וַיַּעַלוּ אָתוֹ כַּל־עַבְדֵי פַּרְעַה י

יונחן). ומדרשו טוד מחישב על הלשון, כמו אשר קניחי. אמר ר' עקיבא כשהלכחי לכרכי הים היו קורין למכירה כירה (ראש השכה כו). וטוד מדרשו ל' כרי, דגור, שנטל יעקב כל כסף וזהב שהביא מביה לבן וטשה אוחו ככי ואמר לטשו טול זה בשביל חלקך במערה כסף וזהב שהביא מביה לבן וטשה אוחו כרי ואמר לטשו טול זה בשביל חלקך במערה (שמוח רבה לא:יז): (ו) באשר השביעך. ואם לא בשביל השכוטה לא הייחי מניחך. אבל ירא לומר עבור על שבוטה שבשבעהי לך אבל ירא לומר עבור על שבוטה שאני מכיר שודף של אגלה על לשון הקודש שאני מכיר טודף על שבעים לשון ואחה אינך מכיר בו, שלא אגלה על לשון הקודש שאני מכיר טודף על שבעים לשון ואחה אינך מכיר בו,

רש"י אל אבתי. עם אנותי: (לג) ויאסף רגליו. הכנים רגליו: ויגוע ויאסף. ומיתה לא יי נאת אבתי. עם אנותי: (לג) ויאסף רגליו. הכנים רגליו: ויגוע ויאסף. ומיתה לא יי נאתרה נו, וואמרה נו, וואמרה נו, וואמרה נו, וואמרה נו, לה הביו. ענין יי מרקחת נשמים הוא (תרגום יונתן): (ג) וימלאו לו. השלימו לו ימי חניטתו עד שמלאו לו לרגעים יום: ויבבו אותו מצרים שבעים יום. ארבעים לחניטה ושלשים (ל לניה, לפי שבאלה להם ברכה לרגלו, שכלה הרעב והיו מי נילום מתברכין (עי' רש"י הלעי מזיי, יש) (ה) אשר בריתי לי. כפשטו כמו כי יכרה איש שמות כאולו: תרגום כל לעיל מזיי, יש) (ה) אשר בריתי לי. כפשטו כמו כי יכרה איש שמות כאולו: תרגום

## ⇔§ "Our father Jacob did not die" (Taanis 5b).

R' Yochanan maintains that Jacob did not die, even though the Torah relates below that he was mourned, embalmed, and buried. He cites the verse, "Do not fear, O

Jacob, My servant," said HASHEM, "and do not be dismayed, O Israel; for I will save you from afar and your descendants from captivity" (Jeremiah 30:10). Thus, the prophet equates Jacob with his descendants; this implies that just as his descendants live on, so does he. Tosafos there notes also that the Torah does not say explicitly that he died, as it does of the passing of Abraham and Isaac. Most commentators understand this statement to imply that Jacob lives on spiritually because his offspring maintain his heritage.

Resisei Laylah comments that Jacob had so perfected his body that it was no contradiction to his soul. Death is a wrenching, painful concept only because — and to the extent that — it involves the soul's removal from a material existence that it has come to crave. The more materially lustful a person is, the less he can bear to part from this life to the holier one awaiting him. Conversely, the more

**<sup>30.</sup>** According to the commentaries, Jacob described the cave in great detail because he was afraid that during their seventeen years of absence from *Eretz Yisrael*, his sons might have forgotten where it was, or he feared that the area had been seized by one of the local people. Also, he reiterated that Abraham had *bought* the site, not merely occupied it on his own.

<sup>33.</sup> יְנֶּלֶל יַעֶּלְה — When Jacob finished. Jacob lived until he had finished whatever he had to do in this world. His final task was to charge his sons, and until he did so, his soul did not leave him.

bury me with mu fathers in the cave that is in the field of Ephron the Hittite. 30 In the cave that is in the field of Machpelah, which faces Mamre, in the land of Canaan, which Abraham bought with the field from Ephron the Hittite as a burial estate. 31 There they buried Abraham and Sarah his wife: there they buried Isaac and Rebecca his wife; and there I buried Leah. 32 Purchase of the field and the cave within it was from the sons of Heth."

Our Father Jacob Did

33 When Jacob finished instructina his sons. he drew his feet onto the bed; he expired and was Not Die aathered to his people.

50

Jacob Is Mourned bu All Eaupt

Then Joseph fell upon his father's face; he wept over him and kissed him. 2 Joseph ordered his servants, the physicians, to embalm his father; so the physicians embalmed Israel.

<sup>3</sup> His forty-day term was completed, for such is the term of the embalmed: and Egupt bewailed him for seventu daus, 4 When his bewailing period passed. Joseph spoke to Pharaoh's household, saving, "If you please — if I have found favor in your eyes, speak now in the ears Permission of Pharaoh, saying: 5 My father had adjured me, saying, 'Behold, I am about to die; in my grave, which I have hewn for muself in the land of Canaan — there you are to bury me.' Now, I will go up if you please, and bury my father; then I will return."

The Rurial Procession

- 6 And Pharaoh said. "Go up and buru your father as he adjured you."
- <sup>7</sup> So Joseph went up to bury his father, and with him went up all of Pharaoh's servants.

spiritual his earthly life has become, the less he is encumbered by his body's animal demands and instincts. Jacob had so perfected himself that leaving this life meant no more to him than removing a coat means to us. His soul simply discarded its earthly raiment - his body - and continued essentially unchanged. In the deepest sense, therefore, death did not exist for him — so he did not die in the conventional sense.

50.

## 1-3. Jacob is mourned by all Egypt.

- 1. ויפל יוטף על־פני אביו Then Joseph fell upon his father's face. Although the other brothers were surely as aggrieved as Joseph, only he is mentioned because his presence in Jacob's final moments was a fulfillment of God's promise [46:4] that Joseph shall place his hands on your eyes (Sechel Tov). It may also be that Joseph was nearest to Jacob at the time, listening to the final whispered instructions and Divine secrets that were not known to his brothers (Haamek
- 2. לַחַנט אַת־אַביו To embalm his father. Embalming was an Egyptian custom based on the teachings of the nation's idolatrous beliefs. Under Torah law, however, it is strictly forbidden. The Torah requires that the body be permitted to decompose naturally, as quickly as possible and without impediment. The soul rises to God, but its physical habitat, which had been taken from the earth, returns to its source, as God told Adam, For you are dust, and to dust shall you return (3:19).

That Joseph had Jacob's body embalmed was surely not in compliance with the pagan rite of Egypt. Rather, he wished to show respect to his father by preventing decay in view of the very long delay before burial, since the Egyptians observed a long period of mourning (v. 3) and then there was a long journey to Canaan, in a warm cli-

Or HaChaim, however, comments that since the body of a completely righteous person never putrefies. Joseph was afraid that the Egyptians, upon noting this phenomenon, would venerate Jacob's body as a god and turn it into an idol. In order to spare his father that awful indignity, Joseph had the body embalmed, so that the Egyptians would attribute its preservation to their own skill.

4-6. Permission for burial. As the ruler of the land, Joseph could not leave the country for an extended period without his absence affecting the administration of government. Furthermore, if it became apparent that Jacob and his family still considered Canaan to be their true home, Pharaoh might well suspect that Joseph would remain there and not return to Egypt. To allay this suspicion, Joseph promised Pharaoh that he would return without delay (v. 5).) It was necessary, therefore, for Joseph to secure Pharaoh's permission to leave (Ramban).

As indicated by verse 4, Joseph did not go directly to Pharaoh; instead, he had members of the royal household make the initial approach. The Midrash comments that Joseph expected opposition from Pharaoh's courtiers, so he acted according to the proverb, "Win the accuser to your cause if you want him not to act against you." First he spoke to the queen's lady-in-waiting, who influenced her mistress, who intervened with Pharaoh.

6. באשר השביער — As he adjured you. Pharaoh's implication was clear: Had Joseph not sworn to do so, he would not have been permitted to go (Rashi).

#### 7-13. The burial procession.

7. ניעל יוסף — So Joseph went up. Although all the brothers went. Joseph is singled out because he personally attended to his father's burial even though he was the greatest man of

סבי ביתה וכל סבי ארעא דמצרים: חובל בית יוסף ואחוהי ובית אבוהי לחוד טפלהוו וענהוו ותוריהוו שכקו בארעא דגשו: טוסליקו עמה אף רתביו אף פרשין והוה משריתא סגי לחדא: יואתו עד פית אדרי דאטד די פעברא. דירדנא וספדו תמן מספד רב ותקיף לחרא ועבד לאבוהי אבלא שבעת יומין: יא וחוא יתב ארעא כנענאה ית אבלא בבית אדרי דאטד ואמרו אבל תקיף דין למצרים על כן קרא שמה אבל מצרים די בעברא דירדנא: יבועבדו בנוהי לה כן כמא די פקדנון: יגונטלו יתה בנוהי לארעא דכנען וקברו יתה בְּמְעַרֵת חָקֵל בְּפַלְתֵא דִי זְבַן אַבְרַהַם יַת חקלא לאחסנת קבורא מו עפרו חתאה עַל אַפֶּי מַמְרָא: יר וָתַב יוֹסֶף לִמְצְרַיִם הוא ואחוֹהי וכל דסליקו עמה למקבר ית אַבוּהֵי בַּתַר דְּקַבְרוּ יַת אַבוּהִי: טוּנְחַזוֹ אָחֵי יוֹסָף אָרֵי מית אַבוּהוֹן וַאַמרוּ דּלמא יטר לנא דבבו יוסף ואתבא יתיב לנא ית כל בישתא די גמלנא יתה: טופקידו לְנַת יוֹסֶף לְמֵימֵר אַבוּךְ פַּקֵּד קַדַם מוֹתֶה

גַּמַלְנוּ אַתְוּ: נַיְצַוּוּ אֶל־יוֹסֵף לֵאמֶר אָבִיף צִּיָּה לִפְּנִי מוֹתֻוּ
 גַּמַלְנוּ אַתְוּ: נַיְצַיּאַ אָבִירִּ מְּמְבֵא יִנֹסְף בִּיבֹּתְ אָבִיךּ צִּיָּה לִפְּנִי מִמְרֵי אַבִּיר אָבִיף נִיְּשָׁר וְנָאַטְּר אֲשֶׁר בְּנִי מַמְבֵא וְנִיִּסְפְּבִי מִמְר אַבְּיר אָמָר נִיְּשָׁר אַמָּר וְנִיְּשְׁר בְּנֵי מַמְבֵא וְנִיִּסְפְּבִי מִמְר אָבָיוֹ נַיְּכָבַר מְאָד: נַיְּבֹא יִיֹסֵף מִצְּבִין אָתָר בְּעָבִי מִמְבֵא וְנִיִּשְׁבְּרוּ אַתְר בְּעָבִי וְמַף מִצְּבִין אַתְר בְּעָבִי וְמַף מִצְּבִין אַתְר בְּעָבִי וְמַף מִצְּבִין אַתְר בְּעָבִי וְמַף מִצְּבִין אַתְר בְּעָבִי וְמַף מִצְּבְיִים אַתְר בְּעָבִי וְמֵף מִצְּבְיוֹ אַלְר בְּנִי מִמְבְא וְנִיּשְׁבְּיוֹ אַבְּרְ אָתְר בְּנָבְי מִמְרֵא וְנִיּשְׁבְּיוֹ אַבְּרְ הָּבְּבְר זְמֵף מְבְּבְּי מִמְרוּ בְּנָעוֹ וְיִבְּבְר אָתְר צְנָם נִיִּאְמְרוּ בְּנָיוֹ עִלְּבְּר בְּנִי מַמְבֵּי וְמַף מִּשְּבְּרוּ אַתְר בְּנִיעוֹ וְנִיּלְבָּר בְּנִי מַמְבִּי וְמַף מִּשְּבִי וֹמֵף מִצְּבְיוֹ אַנְיִ וְּבְבָּר אָתְר צְנָם וְצִאְנִי עִיְרְיִבְ בְּנְעוֹ וְיִנְבְּעְ בְּנִים אָתְרוּ בְּנָבְיוֹ אַנְיְיִ אְרְיִבְ בְּנִי מַמְבְרוּ אַתְרוּ בְּנְעוֹ וְנִיְלְאָבְיוֹ עִּלְּבְיוֹ אַלְרוּ בְּבְּעְן בְּבְּיוֹ עִבְּיוֹ עִבְּיוֹ בְּעְּבְיוֹ בִּיְתְוֹ בְּיִבְעוֹ וְנִיְשְׁבְעָבְיוֹ וְנִיּשְׁבְּיוֹ בְּמְעְבְרוּ אִתְרוּ בְּבְּבְיוֹ בְּיְבְּעוֹ וְנִיבְאָבְיוֹ בְּיִבְּעוֹ בְּיִבְּעוֹ בְּיִבְּעוֹ בְיִבְּעְ בְּבְיוֹ בְּיִבְּעוֹ בְּיִבְעוֹ בְּיִבְּעוֹ בְּנִי מְתְרוּ אַבְּרוֹ בְּיִבְּעוֹ וְנִילְּעְ בְּעְבְיוֹ בְּיִבְעוֹ בְּיִבְעוֹ בְּיִבְעוֹ בְּיִבְעוֹ בְּיִבְּעוֹ בְיִבְּעוֹ בְּיִבְיוֹ בְּיִבְיוֹ בְּנִי מְנִי וְנִישְׁבְּי בִּיוֹת וְלָּבְיוֹ בְּיִבְעוֹ בְּיְבְּיוֹ בְּעִבְיוֹ בְּיִבְּעוֹ בְּיִבְיוֹ בְּנִי מְבְּיוֹ בְיִבְּעוֹ בְּיוֹ בְּעְבְי בִּיתְ וֹבְּעוֹבְי בְּיוֹבְיוֹ בְּיוֹ בְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹ בְּיוֹבְיוֹ בְּיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּיבְיוֹ בְּיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְּבְּבְיוֹ בְּיוֹם בְּיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְּיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹבוּ בְּבְיוֹב בְּבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹ

במיחחו אלל יוסף, שהיו רגילים לסטוד על שולחנו של יוסף והיה מקרבן בשביל כבוד אביו, ומשמח יעקב לא קרבן (חכחומא ישן שמוח ב; ב"ר ק:ח): לו ישטמבו. שמא היו, ומשמח יעקב לא קרבן (חכחומא ישן שמוח ב; ב"ר ק:ח): לו ישטמבו. שמא ישטמנו. לו מחחלק לענינים הרבה יש לו משמש בלשון בקשה ולשון הלואי, כגון לו יהיה כדברך (לעיל ל:לד) לו שמעי (שם כג:יג) ולו הואלנו (יהושע ז:ז) לו מחנו (במדבר יד:ב). ויש לו משמש בלשון אם ואולי, כגון לו חכמו (דברים לב:כע) לו הקשבח למלוחי (ישעיה מחנית) ולו אכני שוקל על כפי ושמואל ב יח:יב). ויש לו משמש בלשון שמא, לו ישטמנו ואין לו עוד דומה במקרא, והוא לשון אולי כמו אולי מול א מלך האשה אחרי (לעיל כדגעט) ואין היו שוא לו יהי כדברך (לעיל ל:לד). ויש אולי לשון אם, אולי יש חמשים לדיקים (לעיל יח:כד): ועד אל יוסף במו וילום אל בני ישראל (שמח חמשים לדיקים (לעיל היות שלוחים אל בני ישראל. אף זה וילוו אל שלוחם להיות שליח של יוסף לומר לו כן. ואח מי לוו, אח בני בלהה שהיו רבילין אללו (עי' אתחומא ישן שמוח בל, ש שלמר והוא לעור לו כן. ואח מי לוו, אח בני בלהה שהיו רבילין אללו (עי' אתחומא ישן שמוח בל, שלמר והוא לעור לו כן. ואח מי לוו, אח בני בלהה שהיו רבילין אללו (עי' אתחומא ישן שמוח בל, שלמר והוא לעור לה כני בלהה לעיל לזב): אברר צוד. שינו בדבר מפני בלבר מפני

כדאימא במסכח סוטה (לו:): (י) גרן האטד. מוקף אטדין היה. ורכוחינו דרשו על שם המאורט, שבאו כל מלכי כנטן ונשיאי שמעאל למלחמה, וכיון שראו כחרו של יוסף חלוי בארונו של יעקב עמדו כלן ומלו בו כתריהם והקיפוהו כתרים כגרן המוקף סייג של קולים (שם יג.): (יב) באשר צום. מהו אשר לום: (יג) וישאו אתו בניו. ולא של קולים (שם יג): (יב) באשר צום. מהו אשר לום: (יג) וישאו אתו בניו. ולא בני בניו. שכך לום, אל ישאו מטחי לא חלים מלרי ולא אחד מבניכם שהם מבנות כנטן אלא אחס. וקבע להם מקום ג' למזרח וכן לארבע רוחות. וכשדר למסע ומחנה של אלא אחס. וקבע להם מקום ג' למזרח וכן לארבע רוחות. וכשדר למסע ומחנה של הבלים ואפרי כאון היו חשף אל יא, שהוא משח לבלי מבים ואפרי כיאו מחחות המחומה בדבר יב; ב"ר ק:ב): (יד) הוא ואחיו ובל הם אביהם להוו בהליכון הקדים אחיו למלכים העולים אחו, ובהליכון הקדים מלרים לאחו כדו במוא מלך, וכל בית יוסף ואחיו. אלא לפי שלאו כבוד ששו מלכי כנען, שחלו כתיהם בארונו של יעקב, נהגו בהם כביר (שוף שם): (שו) וויראו אחי יוסף בי מת אבידם. מהו וילה. הכיכו (שולה שם): (שו) ויראו אחי יוסף בי מת אבידם. מהו וילה. הכיכו

the time. In reward for this — measure for measure — Moses, the greatest of all, personally attended to Joseph's remains when Israel left Egypt (Sotah 9b).

Joseph was accompanied by the leading citizens of Egypt, who came both in his honor and as a token of respect for Jacob, who was universally admired as a wise and great man, and as the one whose presence in Egypt had caused the famine to end (Sforno).

8. עַּמְבּוּ ... עַּמְבּוּ ... עַּמְבּוּ ... עַּמְבּוּ ... עַמְבּוּ ... did they leave. According to many commentators, the first subtle aspects of the Egyptian bondage began as soon as Jacob died. The brothers had wanted to take everyone along, but Pharaoh would not permit it, as if to show them that they were not free agents. This is why Joseph had to reassure his brothers (v. 24) that God would remember them and bring them out of Egypt (Malbim).

10. גּרְן הַאָּטָד — Goren HaAtad. Literally, the field, or threshing floor, of thorns, implying that the field was surrounded by thorns. The Sages (Sotah 13a), however, give another derivation of the name. The kings of Canaan and the princes of Ishmael massed to prevent the burial, but when they saw Joseph's crown hanging on Jacob's coffin, they relented and hung their own crowns on the coffin in tribute to the Patriarch. With a total of thirty-six crowns hanging from it, the coffin resembled a field surrounded by thorns, and the area was named for that event (Rashi).

אפר גודל וְבֶבֶּר מְאִד — A very great and imposing eulogy. Never before had there been such an imposing eulogy (Sechel Tov). It was great because there were many hours of eulogies, and it was imposing because the eulogies penetrated the inner recesses of the heart (Haamek Davar).

אבל שבעת ימים — A seven-day mourning period, i.e., the

the elders of his household, and all the elders of the land of Equpt, 8 and all of Joseph's household — his brothers, and his father's household; only their young children, their flocks, and their cattle did they leave in the region of Goshen. <sup>9</sup> And he brought up with him both chariots and horsemen and the camp was very imposing. 10 They came to Goren HaAtad, which is across the Jordan, and there they held a very great and imposing eulogy; and he ordained a seven-day mourning period for his father, 11 When the Canaanite inhabitants of the land saw the mourning in Goren HaAtad. theu said. "This is a grievous mourning for Egypt." Therefore, it was named Avel Mizraim, which is across the Jordan.

12 His sons did for him exactlu as he had instructed them. 13 His sons carried him to the land of Canaan and theu buried him in the cave of the Machpelah field, the field that Abraham had bought as a burial estate from Ephron the Hittite, facing Mamre, 14 Joseph returned to Egupt — he and his brothers, and all who had gone up with him to burn his father — after he buried his father. <sup>15</sup> Joseph's brothers perceived that their father was dead, and theu said, "Perhaps  $H_{\text{lis}}$  Joseph will nurse hatred against us and then he will surely repay us all the evil that we did

Joseph Reassures Brothers him." 16 So they instructed that Joseph be told, "Your father gave orders before his death,

seven-day mourning period (shivah) that begins immediately after burial (Ibn Ezra).

- 11. אבל-פבר זה למצרים "This is a grievous mourning for Egupt." This was an instance of people prophesying without realizing the import of their words. It was indeed a cause of mourning for Egypt that Jacob was no longer with them, for his presence in their land had brought prosperity and blessing. Had they continued to revere his memory by honoring his offspring, they would have continued to benefit, but instead, they began to despise the Jewish people and eventually enslayed them. As a result, Egypt was to be punished with plagues that destroyed it as a great nation - truly a cause of mourning (Or HaTorah).
- 13. וישאו אחו בניו His sons carried him. After the eulogies were over, his sons carried the coffin on their shoulders to the Cave of Machpelah (Abarbanel).

Jacob had assigned his sons to their respective positions around his bier, exactly as they would later engamp in the Wilderness around the Tabernacle (see Numbers ch. 2). As in that instance, Levi did not participate. Nor did Joseph, for Ephraim and Menasseh took his place at the bier. Jacob said that Levi should not be a bearer because his offspring were destined to carry the Ark, and it was not proper for him to carry human remains. Nor should Joseph carry the bier, for it would be disrespectful for a ruler to do so (Rashi).

The Talmud relates that Esau contested Jacob's right to be interred in the cave, whereupon the fleet-footed Naftali dashed all the way back to Egypt to bring the deed (as noted above, 49:21). When Chushim, the deaf son of Dan, realized what was happening, he became infuriated and shouted, "Shall my grandfather lie there in disgrace until Naftali returns from Egypt!" Thereupon, Chushim took a club and struck Esau so hard that he killed him (Sotah 13a). According to Pirkei d'Rabbi Eliezer 36, the force of the blow decapitated Esau, and his head rolled into the cave, at Jacob's feet.

Since Esau studied Torah under Abraham and Isaac, he deserved some reward. But his study was only a mental exercise that never entered his bloodstream or his organs. He never took the Torah to heart, or used it to guide his actions. Thus, only his head could enter the cave for burial, but not his limbs and other organs (R' Aharon Kotler).

15-21. Joseph reassures his brothers. Joseph's brothers perceived that their father was dead, in the sense that it seemed to them that with Jacob's death. Joseph's attitude toward them had changed. While he used to invite the family to dine with him very often during Jacob's lifetime and received them all very warmly, he now stopped doing so. To them this meant that once Joseph no longer had to show deference to Jacob, he was revealing his lingering animosity toward them, and they feared that he would avenge himself against them for having sold him. They were wrong, however. His real reason for stopping the invitations was that Jacob used to insist that Joseph sit at the head of the table. Now, however, Joseph felt uncomfortable about taking precedence over Reuben and Judah. On the other hand, it would be a violation of protocol for the viceroy to relinquish his position — so he stopped issuing the invitation (Tanchuma). Alternatively, Joseph knew that, with Jacob gone, there was a serious danger that Egyptian persecution could begin at any time, and that it could be provoked if the Egyptians suspected that the Jews were seeking power and influence. To prevent the Egyptians from harboring such suspicions, Joseph stopped inviting them to his palace (Gur Aryeh).

R' Hirsch notes that without parents as a focal point of the family, it is unfortunately natural for siblings to meet less often and even to drift apart. That happened after Jacob died, but the brothers interpreted it as portending something sinister.

16. ויצוו אל־יוסף — So they instructed that Joseph be told. Fearful of Joseph's reaction, they dispatched the sons of Bilhah — with whom he had always been very friendly — to tell him that Jacob had given instructions regarding such a situation before he died. This was not true, for Jacob knew that Joseph would not seek vengeance, but, as the Sages state (Yevamos 65b), one may alter the truth for the sake of peace. After the emissaries delivered their message, the rest of the brothers came to him (v. 18) and pleaded for mercy (Rashi).

למימר: יופדיו תימרוו ליוסף בבעו שבוק כען חובא אחיר וחטאהון ארי בישא גמלור וכעו שבוק בעו לחובא עבדי אלהא דאבור ובכא יוסף במללותהוו עמה: יחואולו אף אחוהי ונפלו קדמוהי ואמרו הא אנחנא לה לעבדין: יש ואמר להון יוסף לא תדחלון אַרי דַּחַלָּא דִייַ אַנָא: בּוֹאַתוּון חַשְּבַתוּון עלי בישא מז קדם יי אתחשבא לטבא בדיל למעבד כיומא הדיו לקימא עם סגי: באוכען לא תדחלון אַנא אַזוּן יַתָּכוֹן וָיַת טַפָּלְכוֹן וְנַחֵם יַתָּהוֹן וּמַלֵּל תנחומיז על לבהוו: בבויתיב יוסף במצרים הוא ובית אכוהי וחיא יוסף מאה ועסר שניו: כגוחוא יוסף לאפרים בנין תליתאין אף כני מכיר כר מנשה אַתיַלִידוּ וַרַבּי יוֹסף: כדּוַאַמֵּר יוֹסף לַאַחוֹהָי אַנַא מַאַית וַייַ מִדְכַּר דְּכִיר יַתַכוֹן וְיַפִּיק יַתְכוֹן מָן אַרְעָא הָדָא לארעא די קיים לאברהם ליצחק וּלְיַעַקב: כהוַאוֹמֵי יוֹסָף יַת בַּנֵי יִשְרַאַל לְמִימֵר מִדְבַּר דְּכִיר יָיַ יַתְכוֹן וַתַסְּקוּן יַת גרמי מכּא: כו וּמית יוֹסף בּר מאה ועסר שָׁנִין וַחַנָטוּ יַתֶהּ וְשַׁמוּהִי בָאַרוֹנַא במצרים:

ין לֵאמָר: כה־תאמָרוּ לִיוֹטַׁף אַנַּא שַא נָא פַשַע אַחֵיךּ וחטאתם כי־רַעָה גָמַלוּרָ וְעַתַה שַא נַא לפשע עבדי יין אַלהַי אַבֵּיךְ וַיַּבְרָ יוֹסֵף בְּדַבְּרֵם אֵלֵיו: וַיַּלְכוֹ גַּם־אַחִיו י ויפּלוּ לפניו וַיאמרוּ הָנֵנוּ לְרְ לֵעַבַדִים: וַיָּאמֵר אֵלֶהֵם יוסף אל-תיראו כּי הַתַחַת אַלהִים אַנִי: וַאַתֶּם חַשְבַתֵּם בּ עלי רעה אלהים חשבה לטבה למען עשה ביום הזה בא להחית עם־רב: ועתה אַל־תִירָאוּ אַנכֵי אַכַלְבֵּל אֵתְכֵם ב ואָת־טַפָּבָם וַיַנַחֶם אוֹתַם וַיִּדְבֵּר עַל־לְבָּם: וַיֵּשֵב יוֹסֶף 👊 במצרים הוא ובית אביו ויחי יוסף מאה ועשר שנים: בג וירא יוסף לאפרים בני שלשים גם בני מכיר בן־מנשה בּ יַלְדָּוּ עַל־בָּרָבֵי יוֹסֵף: וַיָּאמֵר יוֹסֵף אֵל־אֵחַיו אַנכי מת וַאלהָֿים פַּקָד יִפָּקָד אָתִבָּם וְהֵעֻלַה אַתַכַם מו־הַארץ נשַבַּע לאַבְרָהַם לִיצְחַק הוֹאת אל־הארץ אשר בּה וּלָיֵעַקָב: וַיַּשָׁבַּע יוֹסֶׁף אֶת־בָּנֵי יִשְׁרָאֵל לֶאמָר פַּלָּד יִפְּקָד יוֹםֶף אַלהִים אַתֹבֶם וָהַעַלְתֵם אָת־עַצְמֹתֵי מִזֶה: וַיָּמָת יוֹםֶף בּן־מאה ועשר שַנִים וַיֵּחַנָטוּ אֹתוֹ וַיִּישָׁם בַּאַרוֹן במצרים: פ״ה פסוקים. פ״ה אל פ״ה סימן.

At the conclusion of each of the five books of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

# חֲזַק! חֲזַק! וְנִתְחַזֵּק!

רש"י

להרע לכם (ב"ר שם ט): (בא) וידבר על לבם. דברים המחקבלים על הלב. עד שלח

ירדחם לכאן היו מרכנים עלי שאני עבד ועל ידיכם נודע שאני בן חורין, ואני הורג

אחכם, מה הבריות אומרות, כת של בחורים ראה ונשתבח בהם ואמר אחי הם ולבסוף

הרג אותם, יש לך אח שהורג את אחיו (תנחומא ישן שם; ב"ר שם). ד"א, עשרה נכות לא

יכלו לכבות נר אחד כו' (מגילה טז:): (בג) על בדבי יוסף. כתרגומו, גדלן בין ברכיו:

השלום, כי לא לוה יטקב כן שלא נחשד יוסף בשיניו (יבמוח סה:; חנחומא חולדוח א', כ"ר ק:ח): (יו) שא גא לפשע עבדי אלהי אביך. אם אביך מח אלוהיו קיים (מנחומא ישן שמוח ב) והם עבדיו: (יח) וילבו גם אחיר. מוסף על השליחום: (יט) בי התחת אלהים אני. שמא במקומו אני, בחמיה, אם הייתי רולה להרע לכם כלום אני יכול, והלא אחם כולכם חשבתם עלי רעה והקב"ה חשבה לטובה, והיאך אני לבדי יכול

17. ๒ทุหบุทุ... อุทุหบุทุ... The spiteful deed... and their sin. The first term implies an intentional, very serious transgression, while the second one implies an unintentional sin. What the brothers did was both. It was intentional. On the other hand, they felt that they were justified because they sincerely felt endangered by what they perceived to be Joseph's "attitude" and ambitions (Akeidah).

19-20. Joseph reassured his brothers, saying that he could not harm them even if he wanted to. If God would not permit them — a large group of righteous people — to harm him, how could he as an individual succeed in harming them? (Rashi). Am I a judge with the power to take God's place in analyzing whether His decree was proper and punish those who carried it out? You were nothing more than His agents! You erred in thinking that I was your enemy, but God used your actions to bring about the ultimate good (Sforno).

23. בְּנֵי שֵׁלְשִׁים — Three generations. Although Joseph was the first of the brothers to die, he lived to see Ephraim's children, grandchildren, and great-grandchildren.

The point has been made that Machir's sons were contemporaries of Moses (Numbers 26:29), and they were among the fourth generation that God had promised to liberate from Egypt (15:16). When they were children, they had seen Joseph, the greatest of his generation, and they would live to enter Eretz Yisrael.

24. Signs of the redemption. Joseph told his brothers a secret sign of the redemption that Jacob had confided to him in the last moments of his life. Some day — Jacob was prevented from saying when — a redeemer would come to the enslaved Jews in Egypt. He would tell them that God had declared פאלדים בּּקְרַחִי f have indeed remembered you (Exodus 3:16), just as Joseph now promised his brothers,

saying: 17 'Thus shall you say to Joseph: "O please, kindly forgive the spiteful deed of your brothers and their sin for they have done you evil" '; so now, please forgive the spiteful deed of the servants of your father's God." And Joseph wept when they spoke to him.

<sup>18</sup> His brothers themselves also went and flung themselves before him and said, "We are ready to be your slaves."

<sup>19</sup> But Joseph said to them, "Fear not, for am I instead of God? <sup>20</sup> Although you intended me harm, God intended it for good: in order to accomplish — it is as clear as this day — that a vast people be kept alive. <sup>21</sup> So now, fear not — I will sustain you and your young ones." Thus he comforted them and spoke to their heart.

Joseph Lives Out His Years <sup>22</sup> Joseph dwelt in Egypt — he and his father's household — and Joseph lived one hundred and ten years. <sup>23</sup> Joseph saw three generations through Ephraim; even the sons of Machir son of Manasseh were raised on Joseph's knees.

Signs of the Redemption

- <sup>24</sup> Joseph said to his brothers, "I am about to die, but God will surely remember you and bring you up out of this land to the land that He swore to Abraham, to Isaac, and to Jacob."
- <sup>25</sup> Then Joseph adjured the children of Israel saying, "When God will indeed remember you, then you must bring my bones up out of here."
- <sup>26</sup> Joseph died at the age of one hundred and ten years; they embalmed him and he was placed in a coffin in Egypt.

At the conclusion of each of the five books of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

"Chazak! Chazak! Venischazeik! (Be strong! Be strong! And may we be strengthened!)"

THE HAFTARAH FOR VAYECHI APPEARS ON PAGE 1145.

הָשֶּלָה אָהְכֶּם — And bring you up. Joseph meant this quite literally; not only the generations of the future but the remains of all his brothers — you — would be brought from Egypt to the Land (Sechel Tov).

25. Joseph knew that his brothers and children would not have the power to bury him in Eretz Yisrael — Pharaoh and his people would not have permitted it — but he exacted this pledge that when the time came for the nation to leave the land of their servitude, they should take his remains with them. Meshech Chochmah suggests that he did not impose this pledge on his own children because he knew that a large part of the Manasseh half of his tribe would settle on the eastern side of the Jordan, not in Eretz Yisrael proper, and that is not where he wanted to be buried

Ultimately, Joseph was buried in Shechem, either be-

cause Jacob gave him that city as a personal gift (see 48:22), or because his brother tribes wanted to make amends for their mistreatment of him in that very place, for it was in Shechem that they sold him (Sotah 13b).

26. The Book of *Genesis* ends on a note of consolation, for the presence in Egypt of Joseph's coffin symbolized that his spirit would remain with them during their long and hard ordeal. The end of the Patriarchal epoch is not a conclusion, but a beginning. The nucleus of the future "nation of priests" was firmly established, and it would emerge from the impending period of suffering and trial with its spiritual strength formed to endure for all time (*R' Munk*).

של מייה מסוקים. פייה אל פייה סימן S — This Masoretic note means: There are 85 verses in the Sidrah, corresponding to the mnemonic מְיה אֶל פְייה אַל פְייה are quals 85)].

This alludes to the theme of our Sidrah, in which Jacob spoke to his children, relating to them the blessings that would form the core of their mission for all time. In the mnemonic of our Sidrah, R' David Feinstein, who interprets these Masoretic notes, finds support for his contention they are meant not only as convenient memory devices but to encapsulate the message of the Sidrah. If nothing were intended except a reminder that there are 85 verses, it would have been sufficient to use only the word np, mouth, or np, here — but this would tell us nothing about the sidrah itself, therefore it was expanded to np np, mouth to mouth.

and the second of the second o

·6 - ( )

Brens

a stay's continued to

# ספר שמות ניש Shemos/Exodus

ĸ

# אונקלוס

אואליו שמהת בני ישראל דעלו למצרים עם יעלב גבר ואנש ביתה עלו: בראובן שמעון לוי ויהורה: ניששכר זבולן ובנימן: דדן ונפתלי גד ואַשר: הוַהַנָא כַּל נַפשַתא נַפַקי יַרכַּא דיעקב שבעין נפשן ויוסף דהוה בְּמִצְרֵים: וּוֹמִית יוֹסֵף וְכַל אַחוֹהִי וֹכֹל דרא ההוא: זובני ישראל נפישו ואתילדו וסגיאו ותקיפו לחדא לחדא ואתמליאת ארעא מנהוו: חוקם מלכא חַרתַא על מצרים דלא מקים גורת יוֹסֶף: עַנַאַמֶּר לְעַמָּה הַא עַמַּא בָּנִי ישראל סגן ותקיפין מננא: יהבו נתחפם להון דלמא יסגון ויהי ארי יערעננא קָרֶב וִיתוֹסְפוּן אַף אִנוּן עַל סַנאַנא ויגיחון כַּנָא קרב ויִסְקוּן מון אַרעא:

# פרשת שמות

אַנְאַפֶּה שְׁמוֹת בְּנִי יִשְׂרָאֵל הַבָּאָים מִצְרֵיִמָה אֵת יֵעֻלְּב יִּ יְשִׁרָאֵל הַבָּאָים מִצְרֵיִמָה אֵת יֵעֻלְּב יִי וְשִׁרָאֵל הַבָּאָים מִצְרֵיִמָה אֵת יֵעֻלְּב יִה וְבִּימָן: דְּן וְנַפְּתָלֵי גֵּר וְאָשֵׁר: וַיְהִי כָּל־נֵפֶשׁ יְצְאֵי וּ יְבָל־אֶפֶשׁ וְיוֹסֵף הָיָה בְּמִצְרָים: וַיְּשְׁרְצְּוּ וְיִּשְׁרְצְּוּ וְיִּלְּם מֶעֶּרְ הִבְּיִמְן: הַהְּוּא: וּבְּנִי יִשְׂרָאֵל פָּרְוּ וִיִּשְׁרְצְּוּ וְיִכְּלְּ הַבְּיִלְים מֶעֶּרִי הְבָּי וְשְׁרָאֵל בְּרִ וְיִשְׁרְצְּוּ וְיִלְּבְּה מְלֶּהְרִ הְבִּי וְשְׁרָאֵל רְב וְעָצְוּם מִמֶּנוּ: יְנְיְבְּיִם מֶעֶנוּ: יְנִישְׁרְאֵנְ מִּבְּים מְעֶנִּוּ: הַּבְּיִבְיִם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל רְב וְעָצְוּם מִמֶּנוּ: יְנִישְׁרְצְּוּ הַיִּבְּקְה מִבְּרְיִבְּנִי וְשְׁרָאֵל רְב וְעָצְוּם מִמֶּנוּ: הַּבְּיִרְיְבָּה וְהָיָּה בִּי־תִקְּרֶאנָה מִן־הָאָרָץ הִיִּרְבְּבְּיה וְהָיָה בִּיִירְבְּבָּה וְהָיָה בִּירִיְבְּבָּה וְהָיָּה בִּירִבְּבְּר וְנִלְחָם־בָּנִיוּ וְעָלָה מִן־הָאָרֵץ. מִלְּחָם הְבָּנִי וְשְׁרָאֵל הַבְּנִייִים בְּעָבְיה וְתְּבָּר מְבְּיִרְיִבְּה מִעְּנִיוּ וְעָבְיה מִבְּהְיִם בְּבְּיִירְבְּבָּה וְנְיִלְבָה מִן־הָאָרְא מִנְה בִּיְרְיִבְבְּיה וְעָבְיה מִיְלְחָם־בּבְּנִי וְעָלָה מִן הְבָּנִייִם וּבְבּיי וְבְּבָּית וְנְבְּלָה מִבְּייִרְבְּבְּים מְנִבּיף בִּבְּלְבְּשְׁיִבְּיִי וְעָבְּה מִבְּיִם בְּבָּים וְנְבָּבְּים בְּבְּבְייִים בְּבְּיִייְם בְּבָּייִם בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבָּיִים בְּבִּייִים בְּבִּייִם בְּבִּייִם בְּבְּבִייִים בְּבְּבִּים וְנְעָלָה מִוּים בְּבִּייִם בְּבִּייִים בְּבִּייִם בְּבִּייִים בְּבִייִים בְּעָבְיִים בְּבִּייִם בְּבִּייִים בְּעָּבְיּה וְיִבּלְים מְבְּרִייִים בְּעִיּבְיִים בְּבִּייִים בְּיִים בְּיִּבְיִים בְּיִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבְייִים בְּבְּיִים בְּבִּיים בְּבְּבְייִים בְּבִּייִים בְּבּייִבְייִים בְּבִּיים בְּבְּיִבְּיים בְּבִּייִים בְּבִּיים בְּבְּיבְיים בְּבְּבְייִים בְּבְּיבְייִים בְּבְּיבְייִם בְּבְּיבְייִים בְּבְּיִבְּים וְבְּבְּבְייִים בְּבְיבְּיוּ בְּבְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיוּבְּיִים בְּבִּים בְּבְּבְיּים וְבְיבְּבְּים וְבְּבְבּים וְיבְבְּבְּים וְיבְבְּבְּיוּבְיים וּבְבְּבְּים בְּבְיבְּיבְּים בְּבְּבְּבְּים וְבְבְּבְּים וּבְּבְּב

רש"י

ויקם מלך חדש. רב ושמואל, חד אמר חדש ממש וחד אמר שנחחדשו גזרוחיו (ש"ר אמי, סומה יא).) אשר לא ידע. טשה מלמו כאילו לא ידעו (שם ושס): (י) הבה אוח; סומה יא).) אשר לא ידע. טשה מלמו כאילו לא ידעו (שם ושס): (י) הבה גתחבמה לו. כל הכה לשון הכנה והזמנה לדבר הוא, כלומר, הזמינו עלמכם לכך: גתחבמה לו. לעם. נחתכמה מה לעשות לו. ורבוחינו דרשו, נחתכם למושיען של בתחבמה לו. לעם. נחתכם שם שכבר נשבע שלא יביא מבול לעולם [והם לא הבינו שעל כל היא מביא אוח שביא אוח מביא של הבינו שעל כל הוא מביא אבל הוא מביא על אומה אחת] (ש"ר שם טן סומה שם): ועלה מד הארץ. על כרסנו. ורבוחינו דרשו, כאדם שמהלל עלמו וחולה הללחו באחרים. והרי

(א) ואלה שמות בני ישראל. אמ"פ שמנאן כחייהם בשמוחם חזר ומנאם במחחם, להודיע חיבתם שנמשלו לכוכבים שמוליאם ומכניסם במספר ובשמוחם, שלאמר המוליא במספר ובשמוחם, שלאמר המוליא במספר לבאם לכלם בשם יקרא (ישעיה מ:כו; ש"ר א:ג; מנחומא ישן ב): (ה) ויוסף היה במצרים. והלא הוא ובניו היו בכלל שבעים, ומה בא ללמדני, וכי לא היינו יודעים שהוא היה במלרים. אלא להודיעך לדקחו של יוסף, הוא יוסף הרועה את לאן אביי, הוא יוסף שהיה במלרים ונעשה מלך ועומד בלדקו (ספרי דבכים שלד): (ז) וישרצו. שהיו יולדום ששה בכרם אחד וש"ר א:מ: מנחומא ה): (ח)

#### **PARASHAS SHEMOS**

1.

# 1-7. The generation passes.

האליה שתחה. — And these are the names. The Book of Exodus begins with the conjunction and in order to relate it to the concluding chapters of Genesis. There, Jacob's family begins the process of exile by descending to Egypt, and here the narrative of the exile is developed until it ends with the blaze of miracles that culminated in the Exodus and the giving of the Torah at Sinai. Thus, the opening phrases of our verse and of Genesis 46:8 are identical: The earlier verse introduces the exile; this one picks up the thread of the narrative and continues it (Ramban, R'Bachya).

Sfomo notes that the passage in Genesis listed the names of all those who came to Egypt, including Jacob's grandchildren, whereas our passage lists only his sons. In the context of resisting the corruptive atmosphere of Egypt and preserving the moral and spiritual grandeur of Jacob's family, his sons were equal to the task. Because they kept the nation on the high level set for it by Jacob, the slavery did not begin as long as they were alive. His grandchildren, however, were not able to maintain the spiritual grandeur of their forebears, so they are not honored by being named here. Nevertheless, their merit was great enough to prevent the onset of the enslavement as long as they were alive (see v. 6).

Rashi, citing Tanchuma, explains that the names of the tribal ancestors had been mentioned in their lifetimes and they are repeated here as they pass from the scene [since one

often repeats something that is dear to him (*Gur Aryeh*)]. They are likened to the stars, which God brings out and brings in by number and by name (*Isaiah* 40:26). He counts and enumerates when they come out and again when they are "gathered in." This shows that the forefathers, like the stars, are precious to God. *Gur Aryeh* explains that the twelve tribes are compared to stars because they correspond to the twelve constellations, in that both the tribes and the constellations are composed of many individual units that complement one another. Just as the combination of stars forms the constellation, so too the combination of people forms a tribe, and the combination of tribes creates the nation.

R' Yaakov Kamenetsky explained that Jacob was like the sun and his sons were like stars. When the sun is out, stars are not visible, but when the sun sets, the stars take over the sky. So too, after Jacob's death, the tribal ancestors achieved greater importance, for the presence of their light in the increasing darkness of the Egyptian exile kept hope alive in their offspring. As long as Jews do not recognize the onset of exile, as long as they are conscious of their true roots, they are only in geographic, but not spiritual, exile.

הְבְּאִים — Who were coming [lit., who come]. The verse uses the present tense, which suggests that they were arriving only now. This suggests that a new era began with the passing of Joseph, whose death is reported at the end of Genesis. As long as he was alive, the Egyptians treated his brethren with great respect, but once he was gone, their

## PARASHAS SHEMOS

1 Passes

 $^{1}$   $\triangle$  nd these are the names of the Children of Israel who were coming to Equal: with Jacob. each man and his household came. 2 Reuben, Simeon, Levi, and Judah; 3 Issachar, Generation Zebulun, and Beniamin: 4 Dan and Naphtali: Gad and Asher, 5 And all the persons who emerged from Jacob's loins were seventy souls, and Joseph was in Egypt, 6 Joseph died, and all his brothers and that entire generation. The Children of Israel were fruitful, teemed. increased, and became strong — very, very much so; and the land became filled with them

Pharaoh's

<sup>8</sup> A new king arose over Egypt, who did not know of Joseph. <sup>9</sup> He said to his people. "Behold! Plot the people, the Children of Israel are more numerous and stronger than we. 10 Come, let us outsmart it lest it become numerous and it may be that if a war will occur, it, too, may join our enemies, and wage war against us and go up from the land."

attitude changed, and it was as if the nation was now coming to Egypt (Midrash).

אָת יַעקב — With Jacob. The term אָת for with (instead of the more common עם implies that the twelve tribal families were intimately attached to Jacob, and this is the secret of Israel's strength and survival. Although each son had his own family, he remained united with Jacob, like a branch growing from a stem (R' Hirsch).

- 5. ויוסף היה במצרים And li.e., including Joseph was in Egupt. Why does the Torah repeat what was already known? To tell us that Joseph did not change despite his position. Whether as his father's shepherd and student or as the viceroy of Egypt, he retained his righteousness (Rashi).
- 6. ובל הרור ההוא And that entire generation, i.e., all seventy who came with Jacob. As long as any of them were alive, the generation maintained its spiritual level (Sforno). Commentators have noted that there were three levels of Jewish greatness; the Patriarchs, the twelve tribal ancestors, and the seventy souls. Once all were dead, the spiritual fall and the descent into slavery accelerated.
- 8-14. Pharaoh's plot. The Egyptians were frightened by the growth of Israel. The Jews were becoming too numerous, too strong. They might overwhelm the natives — but they were also too useful to be permitted to leave the country. It was the first instance in history of what has become the familiar pattern of anti-Semitism: The Jews are too dangerous to keep and they are too important to lose. So Pharaoh proposes a solution. He will harness the Jews by enslaving them, so that the state will benefit from their talents without fear that they will desert the country. As for gratitude for Joseph's statecraft and the legacy of prosperity that he had left the nation, that problem, too, was solved. A "new" Pharaoh came to the fore who did not know of Joseph. Either it was literally a new king, or an existing monarch with "new"policies, who found it convenient to "ignore" Joseph's monumental contributions to the country (Sotah 11a), probably on the grounds that whatever the Jew Joseph had done for Egypt was ancient history and no longer mattered. This "what have you done for me lately" kind of anti-Semitism is another familiar phenomenon of Jewish history.

Pharaoh's treacherous solution to the "Jewish problem" was to deceive the Jews into showing their patriotism by building cities to safeguard the country's wealth. As the Midrash teaches. Pharaoh set the example by joining the labor force to symbolize that everyone must help Egypt in its time of need. Once the Jewish volunteers were mobilized figuratively donning their own chains — it was an easy next step to enslave them. The Sages teach (Sotah 11b) that the very location of the cities was calculated to cause suffering and degradation. The land was marshy and the heavy brick walls would sink and crumble, thus forcing the work to be repeated endlessly to little apparent purpose.

Ramban comments that Pharaoh's goal was not slave labor, but the extermination of Israel, because he considered the Jews a threat in the event of an invasion. He could not say so openly because his people would not have accepted so monstrous a crime and, as verse 9 indicates, he needed their consent and cooperation. So he planned to proceed in steps: first, slavery in the form of a labor tax; then ordering the midwives to secretly kill male babies; then having every Egyptian throw the babies into the River; and, finally, sending soldiers to search all Jewish homes for hidden infants.

9. ממנו — Than we. Or HaChaim suggests an alternate rendering: from us. Pharaoh told his people that the Jews' power and wealth was not of their own making; it was from Egypt, "They flourished by taking advantage of our hospitality during and after the famine — so now, we have every right to take back what is truly ours!"

In this verse, R' Yosef Dov Soloveitchik finds one of the bases of historic anti-Semitism. He thought of the Egyptians as his people, but spoke of the Jews as outsiders, even though they had lived in Egypt for well over a hundred years, and Joseph had enriched the country beyond belief. As the Midrash comments on verse 1, the Egyptians looked upon the Jews as people who were coming; no matter how long they were in Egypt, they were still newcomers.

10. לב – lt. The word is in the singular because Pharaoh was referring to the nation.

וְעֶּלֶה מִן־הָאַרִץ — And go up from the land. In the plain sense of the verse, Pharaoh meant that the Jews were too important to the economy to be permitted to emigrate. The Midrash comments that he was speaking euphemistically: He was suggesting delicately that the Jews might become so powerful that they might unite with an invader and drive the

יא ומניאו עליהוו שלטוניו מבאשיו בדיל לענואהון בפלחנהון ובנו קרוי בית אוצרן לפרעה ית פיתם וית רעמסס: יב וכמא דמענו להון בון סגן וכן תַּקפִין נַעָקָת לִמְצְרַאֵי מִן קַרַם בְּנֵי ישראל: יגואפלחו מצרים ית כני ישראל בּקשיו: ידואמררו ית חייהון בּפַלְחַנא קַשְיֵא בּטינָא וּבַלְבַנין וּבְכַל פַּלְחַנָא בִּחַקּלֵא יַת כַּל פַּלְחַנָהון דִּי אפלחו בהון בקשיו: טוןאמר מלפא דמצבים לחיתא יהודיתא דשום חדא שַפַרָה וָשוּם תִּנְיֵתָא פּוּעָה: יוּ וַאֲמֵר כַּד תַּהֶונֵן מוּלְדַן יַת יִהוּדַיַּתַא וְתֶחְזַיַן עַל מתברא אם בר הוא תקטלן יתה ואם בַּרַתַּא הַיא תַקַּיִמְנַה: יוּדְחַילַא חַיַּתַא מו קרם יי ולא עברא כמא די מליל עמהן מלכא דמצרים וקימא ית בניא: יה וּקרַא מלכּא דמצרים לחַיַּתא ואמר לָהֵן מַא דֵין עַבַדִּתֵּן יַת פִּתגַּמַא הַדֵּין וְקַיֵּמְתֵּן יַת בָּנַיַא: ייּ וַאַמַרֵא חַיַּתַא לְוַת פַרעה אַרֵי לַא כִנְשַיַא מִצְרַיַתַא יהודיתא ארי חפימן אנין עד לא עלת לנתהן חיתא וילידן: כואוטיב ייַ לחַיַּתא וּסָגיאוּ עַמַּא וּתַקיפוּ לַחַרַא: כּא וַהַוַה כַּד ּדָּחַילָא חַיַּתַא מוֹ קַרָם יִיַ וַעַבַר לְהַן בַּתִּין:

יא וישימוּ עַלַיוֹ שַׁרֵי מִסִּים לִמַעַן עַנֹתוֹ בִּסְבְלֹתָם וַיִּבֵן ָר ערי מסכּנוֹת לְפַרְעה אֶת־פָּתִם וְאֶת־רֶעַמְסֵס: וְכַאֲשֵׁר יַעַנָּוּ אֹתוֹ כֵּן יִרְבֵּה וָכֵן יִפְרָץ וַיָּקָצוּ מִפְּנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: ייד ויעבדו מצרים אַת־בָּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּפֵּרֶך: וַיִּמֶּרְרוּ אֵת־ חייהם בעבדה קשה בחמר ובלבנים ובכל-עבדה יי בַּשַּׂדֶה אָת כָּל־עָבְדָתַם אַשַּׁר־עָבִדִוּ בָהֵם בִּפָרֵך: וַיֹּאמֵרֹ יַ מלך מצלים לַמְיַלָּדָת הַעָבָרִיָּת אֲשֶׁר שֵם הָאַחַת ּטּ שִׁפְּרָה וְשָׁם הַשֵּׁנְית פּוּעָה: וַיֹּאמֶר בִּיַלֵּדְכֵן אֵת־ ָהַעבריות וּרָאִיתֵן עַל־הַאַבְנֵיִם אָם־בֵּן הוּא וַהַמְתֵּן אתו יי וְאִם־בַּת הָוֹא וָחָיָה: וַתִּירֶאוָ הַמְיַלְּדֹת אֵת־הָאֵלֹהִים ַולָא עַשוּ בַּאָשֵר דָבָּר אָלֵיהָן מֵלֶךְ מִצְרָיִם וַתִּחַיֵּין אַת־ יַח הַיָּלַדִים: וַיָּקָרָא מֶלֶךְ־מִצְרַיִם לֵמְיַלְּדֹת וַיָּאמֶר לָהֵן יִיּ י מַדִּוּעַ עַשִּׁיתֵן הַדַּבֵר הַזֵּה וַתִּחַיֵּין אֵת־הַיִּלַרֵים: וַתּאמֵרן יי הַמִיַלָּדת אֱל־פַּרִעה כִּי לְא כַנָּשֵׁים הַמִּצְרִיֻּת הָעִבְרִיָּת בֵּי־חַיִּוֹת הֶנַה בִּטֶּרֵם תַּבְוֹא אֵלֵהֵן הַמִּיַלֵּרֵת בּ וַיֵּיטֶב אֱלֹהָים לַמִּיַלְּדָת וַיֵּרֶב הָעֶם וַיְּעַצְמְוּ בא וַיָהִי כִּי־יַרָאָוּ הַמְיַלְּדִת אַת־הַאֱלֹהֵים וַיַּעַשׁ לַהַם בַּתֵּים:

משמשת לשון פעלו ול' פעלתם. כגון ותאמרנה איש מלרי (שמות ב:יע) לשון עבר כמו ויאמרו לזכרים. וחדברנה בפיכם (ירמיה מד:כה) ל' דברחם כמו וחדברו לזכרים. וכן ותחללנה אותי אל עמי (יתזקאל יג:יט) לשון עבר חללתם כמו ותחללו לזכרים: (יט) בי חיות הנה. בקיאות כמילדות, תרגום מילדות חייתא. ורבותינו דרשו, הרי הן משולות לחיות השדה שאינו לכיכות מילדות. והיכן משולות לחיות. גור אכיה (בראשית מטיט) זאב יטרף (שם כז) בכור שורו (דברים לג:יז) אילה שלוחה (בראשית מטיכא) ומי שלא נכתב בו הרי הכתוב כללן [ויברך אותם (שם כח) ועוד כתיב] מה אמך לביא (יחזקאל יט:ב; ש"ר שם טז; סוטה שם): (ב) וייטב. הטיב להן. וזה חלוק בחיבה שיסודה ב' אוחיות ונתו לה וי"ו יו"ד בראשה. כשהיא באה לדבר לשוו ויפטיל הוא נהוד היו"ד בליר"י שהוא המז הטן (או בסנו"ל שהוא פחח הטן), כגון וייטב אלהים למילדות, וירב בבת יהודה (איכה ב:ה) הרבה תאניה, וכן ויגל השארית (דברי הימים לו:כ) דנבוזראדן, הגלה את השארית, ויפן זנב אל זנב (שופטים טו:ה) הפנה הזנבות זו לזו. כל אלו לשון הפעיל את אחרים. וכשהוא מדבר בל' ויפעל הוא נקוד היו"ד בחיר"ה, כגון וייטב בעיניו (ויהרא י:כ) ל' הוטב, וכן וירב העם (להלן פסוק יט) נתרבה העם, ויגל יהודה (מלכים ב כה:כא) [ה)גלה יהודה. ויפן כה וכה (שמות ב:יב) [ה]פנה לכאן ולכאן. ואל חשיבני וילך, וישב, וירד, וילא, לפי שאינן מגזרחן של אלו, שהרי היו"ד יסוד בהן ירד, ילא, ישב, ילך, יו"ד אות שלישית בו: וייטב אלהים למילדת. מהו הסוכה: (כא) ויעש להם בתים. כתי כהונה ולויה ומלכות שקרויין בתים, [כמו שכתוב] (ויבן] את בית ה' ואת בית המלך (מלכים א ט:י). כהונה ולויה מיוכבד, ומלכות ממרים, כדאיתא במסכת סוטה (שם; ש"ר שם יז:):

הוא כאלו כתב ועלינו מן הארז. והם יירשוה (שם ושם): (יא) עליו. על העם: מסים. לשוו מס. שרים שגוביו מהם המס. ומהו המס. שיבנו ערי מסבנות לפרעה: למען ענותו בסבלתם. של מלרים: ערי מסכנות. כתרגומו. וכן לד בא אל הסוכן הזה (ישעיה כב:טו) גזבר הממונה על האולרות (ש"ר שם י): את פתם ואת רעמסם. שלא היו כאויות מתחלה לכד (שם: סומה שם) ומשאום חזהות ובטרות לחולר: (יב) ובאשר יענו אותו. ככל מה שהם נותנין לב לפנות כן לב הקב"ה להרבות ולהפריז: בן ירבה. כן רבה וכן פרז. ומדרשו, רוח הקודש חומרת כן. אחם אומרים פן ירבה ואני אומר כן ירבה (ש"ר שם יא; סוטה יא.): ויקצו. קלו בחייהם. ור"ד כקולים היו בעיניהם (שם ושם): (יג) בפרך. בעבודה קשה המפרכת את הגוף ומשברתו ( ש"ר שם: סומה יא:): (טו) למילדת. הוא לשון מולידות, אלא שיש לשון קל ויש לשון כבד, כמו שובר ומשבר, דובר ומדבר, כך מוליד ומילד: שפרה. א יוכבד, על שם שמשפרת את הולד (ש"ר שם יג; סוטה שם): פועה. זו מרים, על שם שפועה ומדברת והוגה לולד כדרך הנשים המפייסות תינוק הבוכה (סוטה שם): פועה. לשון לעקה, כמו כיולדה אפעה (ישמיה מב:יד): (שז) בילדבן. כמו בהולידכן: על האבנים. מושב החשה היולדת, ובמקום חחר קורחו משבר (ישמיה לזגנ). וכמוהו עושה מלחכה על האבנים (ירמיהו יח:ג), מושב כלי אומנות יולר חרם (ש"ר שם יד; סוטה שם) אם בן הוא וגו׳. לא היה מקפיד אלא על הזכרים, שאמרו לו אלטגניניו שעתיד להוולד כן המושיע אותם (ש"ר א:יח): וחיה. ותחיה: (יז) ותחיין את הילדים. מספקות להם מים ומזון (ש"ר א:טו; פוטה יא:). תרגום הראשון וקימא והשני וקימתן. לפי שלשון עברויה) לנקבות רבות תיבה זו וכיולא בה

native Egyptians out of the land (Rashi).

11. 11. למאן ענהו — In order to afflict it. The sole purpose of the labor was to inflict suffering on the people. Alternatively, they hoped that the backbreaking labor would curtail Israel's high birth rate (Ibn Ezra).

12. בְּיִ יְרְבֶּה So it would increase. God thwarted the Egyptians' plans. The more they tormented the Jews, the more their population grew, and infuriated the Egyptians further (Rashi), thus leading to the next stage of the persecution. Ramban notes a proof that this phenomenal growth was

<sup>11</sup> So they appointed taskmasters over it in order to afflict it with their burdens; it built storage cities for Pharaoh, Pithom and Raamses. <sup>12</sup> But as much as they would afflict it, so it would increase and so it would spread out; and they became disgusted because of the Children of Israel. <sup>13</sup> The Egyptians enslaved the Children of Israel with crushing harshness. <sup>14</sup> They embittered their lives with hard work, with mortar and with bricks, and with every labor of the field; all their labors that they performed with them were with crushing harshness.

Infanticide

- $^{15}$  The king of Egypt said to the Hebrew midwives, of whom the name of the first was Shifrah and the name of the second was Puah  $^{16}$  and he said, 'When you deliver the Hebrew women, and you see them on the birthstool; if it is a son, you are to kill him, and if it is a daughter, she shall live."  $^{17}$  But the midwives feared God and they did not do as the king of Egypt spoke to them, and they caused the boys to live.
- <sup>18</sup> The king of Egypt summoned the midwives and said to them, "Why have you done this thing, that you have caused the boys to live!"
- <sup>19</sup> The midwives said to Pharaoh, "Because the Hebrew women are unlike the Egyptian women, for they are experts; before the midwife comes to them, they have given birth."
- <sup>20</sup> God benefited the midwives and the people increased and became very strong. <sup>21</sup> And it was because the midwives feared God that He made them houses.

God's response to the Egyptian plan of population control. The censuses of the Book of *Numbers* show that the Levites were extraordinarily fewer in number than the other tribes. This was because the Levites were not enslaved in Egypt, and so were not threatened with decimation; therefore, God did not intervene to increase their numbers.

יוְקְצוּ — And they became disgusted. The verse now informs us of a new dimension of the persecution. As the Jews increased, Egypt's attitude changed from fear to hatred, with the result that the forced labor was intended less to be productive than to break them in body and spirit; everything was designed to be קופרה with crushing harshness.

- 15-22. Infanticide. Having failed to stem Jewish growth through slavery and backbreaking work. Pharaoh proposed a more blatant, if secret, form of destruction. If he could prevail upon the Jewish midwives to kill the male babies. there would be no next generation of males, and the females would blend into Egypt. According to the Sages, the midwives Shifrah and Puah were Jochebed and Miriam, the mother and sister of Moses (Sotah 11b). Pharaoh did not reckon with their fear of God. Not only did they refrain from carrying out his order, they did everything in their power to assist the mothers in giving birth to healthy children, and caring for the children after they were born. The Sages teach that Pharaoh had another reason for the infanticide. His astrologers told him that the savior of the Jews was about to be born, so Pharaoh ordered that all the newborn boys be killed (ibid. 12b). Indeed, Moses was born during the time this cruel order was in effect.
- 19. בּי־חָיות הַּנָּה For they are experts. Understandably, the midwives would not tell Pharaoh that they had defied him. Instead, they said that the Jewish women were so knowledgeable that they gave birth unassisted before the midwives arrived. All that was left for the midwives to do was to assist after the birth, when it was impossible to kill the

newborn boys.

Or HaChaim comments that the midwives contended that the Jewish women suspected them of conspiring with Pharaoh and therefore gave later due dates to the midwives so that they would not be present at the birth. Consequently, the midwives showed exceptional kindness to the new babies in order to regain the peoples' confidence. If successful, they would be in a position to carry out Pharaoh's orders in the future.

20. וייטב אַלהים — God benefited. Or HaChaim explains that when God sees that a person desires to serve Him at great personal sacrifice, He enables him to succeed, thus enabling him to perform even more good deeds — for which he deserves to be rewarded. Hence, for trying to make the nation grow, the midwives were benefited with extraordinary success, so that they could increase their good deeds and thereby earn even greater rewards.

R'Moshe Feinstein understands the verses differently. God benefited the midwives — how? By letting the nation increase and become strong. So great was the midwives' love for their people that their greatest reward was the success of the nation. The secondary reward — the one that is mentioned later because it was less important to the midwives — was that God made them houses.

21. יַּיְשֵׁשׁ לְּהֶם בְּּתֵּים — He made them houses. God rewarded the midwives for their devotion: He provided them with houses. These "houses" were not buildings; they were dynasties, for Jochebed (Shifrah) became the ancestress of Kohanim and Levites, and Miriam (Puah) became an ancestress of David [because one of her granddaughters married one of David's forebears (Sotah 11b)] (Rashi).

In an entirely different approach, Rashbam comments that it was Pharaoh who provided houses for the midwives. He placed them under house arrest so that they could not keep the babies alive.

בבופקיד פרעה לכל עמה למימר כל ברא דיתיליד (ליהודאי) בנהרא תרמנה וכל בּרַתָּא תִקּיִמוּן: אוַאַוַל גברא מדבית לוי ונסיב ית בת לוי: בועריאת אתתא וילידת בר וחות יתה אַרִי טַב הוּא וָאַטַמַרַתָּה תַּלַתַא יַרַחִין: גולא יכילת עוד לאטמרותה ונסיבת לה תבותא דגמא וחפתה בחמרא ובופתא ושויאת בה ית רביא ושויתה בְּיַעַרָא עַל בִּיף נַהֶּרָא: דְוָאָתְעַתַּדַת אחתה מרחיק למידע מא יתעבד לה: הונְחַתֵּת בַּת פַּרעה לְמִסְחֵי על נהַרא ועולימתהא מהלכן על כיף נהרא וחזת יַת הַבוּתַא בָּגוֹ יַעֲרָא וָאוֹשֶׁטַת יַת אַמתָה וּנסִיבתה: וּוּפתחת וְחַזַת ית רַבַיַא וַהַא עוּלֵימַא בַּכֵי וַחַסָת עַלוֹהי וַאַמֶּרֶת מִבְּנֵי יָהוּדָאֵי הוּא דֵין: וּוַאַמֶּרֶת אַחַתָה לָבַת פַּרַעה הַאיזיל ואַקרי לר אתתא מינקתא מז יהודיתא ותיניק לך יַת רַביַא: הוַאַמרת לַהּ בַּת פַּרעה אַזילי וַאַזַלַת עוּלֶמְתָּא וּקָרַת יַת אָמֶה דְּרַבְיַא: טואמרת לה בת פרעה אובילי ית ַרַבַּיַא הַבֵּין ואונָקיהי לִי וַאַנָא אַתַּן יַת אַגַרָך וּנָסֶיבַת אָתָּתָא יַת רַבַּיָא וָאוֹנְקָתֵה: יוּרָבָא רַבְיָא וָאַיִתִיתֵה לְבַת פַּרַעה וַהַנַה לַהּ לְבַר וּקָרַת שָׁמֵהּ משה ואמרת ארי מן מיא שחלתה:

בּ נַיְצֵו פַּרְעֹה לְבָל־עַמָּוֹ לֵאמֶר כָּל־הַבֶּן הַיִּלּוֹד הַיְאֹרָהֹ תשליכהוּ וכל־הבת תחיוו:

אים מבית לוי וַיַּקַח אַת־בַּת־לָוֵי: וַתְּהַר הַאִּשְׁה וַתְּלֶד בֵּן וַתַּרָא אֹתוֹ בִּי־טִוֹב הוֹא וַתִּצְפְּנֵהוּ שָׁלֹשֵׁה ג ירחים: ולא־יכלה עוד הצפינו ותקח־לו תַבַת גמא וַתַּחָמֶר בַחֶמֶר וּבַזָּפֵת וַתַּשִׁם בָּהֹ אֵת־הַיֵּלֵד וַתַּשֵׁם ַ בַּסָּוּף עַל־שְׁפַת הַיִּאָר: וַתֶּתַצֵב אֲחֹתוֹ מֵרַחִק לְדַעָּה מַה־ יעשה לו: וַתַּרֶד בַּת־פַּרעה לִרְחִץ עַל־הַיִאר וְנַעַרתֵיהַ הלכת על־יֵד הַיִּאָר וַתְּרֵא אֶת־הַתְּבָה בְּתוֹךְ הַסוֹף ַן וַתִּשְלַח אַת־אָמַתָה וַתִּקָּחֶה: וַתִּפְתַּח וַתִּרְאָהוּ אֵת־הַיֶּלֶד והנה־נער בכה ותחמל עליו ותאמר מילדי העברים ּ זַה: וַתּאמֵר אַחתוֹ אֵל־בַּת־פַּרִעהֹ הַאֵלֶךְ וִקַרֵאתִי לַךְ אשַה מִינָּקַת מָן הַעָבָרִיָּת וְתֵינָק לַךְ אֶת־הַיַּלֵד: וַתְּאמֶר־ הַ לַה בַּת־פַּרִעָה לֵכִי וַמֵּלֶךְ הָעַלְמָה וַתִּקָרָא אַת־אָם ֶּם הַיַּלֵר: וַתִּאמֵר לַה בַּת־פַּרְעָה הֵילִיכִי אֵת־הַיֵּלֵד הַזָּה וָהֵינָקָהוּ לִּי וַאֲנֵי אָתֵן אֶת־שָּׁכָרֵךְ וַתְּקַּח הַאְשֵׁה הַיֵּלֵד ּ וַתְּנִיקָהוּ: וַיָּגַדֵּל הַיַּׁלֵד וַתְּבָאָהוֹ לָבַת־פַּרְעֹה וַיִּהִי־לַה לבן ותקרא שמו משה ותאמר כי מו־המים משיתהו:

יואב אל ידי ושמואל ב ידיל). והוא לשוו יד ממש. שיד האדם סמוכה לו. ור"ד הולכות לשון מיתה, כמו הנה אנכי הולך למות (בראשית כה:לב), הולכות למות לפי שמחו בה, והכתוב מסייטן, כי למה לנו לכתוב ונערותיה הולכות (ש"ר שם; סוטה שם): את אמתה. את שפחתה. ורכותינו דרשו לשון יד, אכל לפי דקדוק לשון הקודש היה לו להנקד אמתה מ"ם דגושה. והם דרשו את אמתה את ידה, ונשתרבבה אמתה אמות הרצה (שם ושם): (ו) ותפתח ותראהו. את מי ראתה את הילד, זהו פשוטו. ומדרשו שראחה עמו שכינה (שם ושם): והנה נער בובה. קולו כנער (שם ושם): (ז) מז העבריות. (מלמד) שהחזיכתו על מלכיות הרכה לינה ולח ינק לפי שהיה עתיד לדבר עם השכינה (שם ושם): (ח) ותלך העלמה. הלכה בזריזות ועלמות כעלם (שם ושם): (ט) היליבי. נחגבאה ולא ידעה מה נתנבאה. הי שליכי (שם ושם): (י) משיתהו. כתרגומו, שחלתיה. והוא לשון הולאה בל' ארמי, כמשחל בניחא מחלבא (ברכות ת.). ובל' עברי משיחהו לשון הסירותיו, כמו לא ימוש (יהושע א:ח) לא משו (במדבר יד:מד). כד חברו מנחס. ואני אומר שאינו ממחברת מש וימוש, אלא מגזרת משה, ולשון הולאה הוא. וכן ימשני ממים רבים (שמואל ב כב:יז), שאילו היה ממחברת מש לא יחכן לומר משיחהו אלא המישוחיהו כאשר יאמר מו הם ההימותי, ומו שב השיבותי, ומו כא הביאותי. או משתיהו. כמו ומשתי את עון הארץ (זכריה ג:ט). אבל משיתי אינו אלא מגזרת תיבה שפעל שלה מיוסד בה"א בסוף החיבה, כגון משה, בנה, עשה, לוה, פנה, כשיבא לומר בהם פעלתי חבא היו"ד במקום ה"א, כמו עשיתי, בניתי, פניחי, לויתי:

(בב) לבל עמו. אף פליהם גזר. יום שנולד משה אמרו לו אלפגניניו היום נולד מושיען ואין אנו יודעים אם ממלרים אם מישראל, ורואין אנו שסופו ללקות במים. לפיכך גזר אותו היום אף על המלרים, שנאמר בל הבן הילוד ולא נאמר הילוד לעברים. והם לא היו יודעים שפופו ללקות על מי מריבה (ש"ר א:ית; תנחומא ויקהל ד; סוטה יב.): (א) ויכח את בת לוי. פרוש היה ממנה מפני גזירת פרעה ווחזר ולקחה וזהו וילך, שהלך בעלת בתו, שאמרה לו גזרתך קשה משל פרעה, אם פרעה גזר על הזכרים ואתה גם כן על הנקבות.] והחזירה ועשה בה לקוחין שניים. ואף היא נהפכה להיות נערה, ובת ק"ל שנה היתה, שנולדה בבואם למלרים בין החומות, ומאחים ועשר נשחהו שם, וכשילאו היה משה בן שמונים שנה. אם כן כשנחעברה ממנו היחה בת ק"ל, וקורא אותה בת לוי (ש"ר שם יט: סוטה שם): (ב) בי טוב הוא. כשנולד נחמלא הביח כלו אורה (ש"ר שם כ; סומה שם): (ג) ולא יבלה עוד הצפינו. שמנו לה המלריים מיום שהחזירה, והיא ילדתו לששה חדשים ויום אחד, שהיולדת לשבעה יולדת למקוטעין (נדה לת:), והם בדקו אחריה לסוף חשטה: גמא. גמי בלשון משנה (ביכורים ג:ח: שבח טח.) ובלט"ז יונק"ו. ודבר רך הוא וטומד בפני רך ובפני קשה (ש"ר שם כאן סוטה יב.): בחמר ובופת. זפח מבחון וטיט מבפנים כדי שלא יריח אוחו לדיק ריח רע של זפח (שם ושם): ותשם בסוף. הוא לשון אגם, רושי"ל בלע"ז, ודומה לו קנה וסוף קמלו (ישעיה יטוו; ש"ר שס; סוטה יבו): (ה) לרחץ על היאור. סרם המהרא ופרשהו. ותרד בת פרעה על היאור לרחון בו: על יד היאור. אלל היאור, כמו ראו חלקת

22. אַלְלִּלְישָׁתוּ — His entire people. Pharaoh's astrologers pinpointed the day that the savior of the Jews would be born either to a Jewish or Egyptian family — and they saw that his downfall would be through water. Consequently, Pharaoh ordered that even Egyptian male babies born that day be killed, and that it be done through drowning (Rashi). The astrologers saw well. Moses was born that day to a Jewish family and was raised in Pharaoh's own palace, and a sin involving water prevented him from entering Eretz Yisrael. See Numbers 20:7-13.

<sup>22</sup> Pharaoh commanded his entire people, sauing, "Every son that will be born — into the River shall you throw him! And every daughter shall you keep alive!"

2 The Birth

1 A man went from the house of Levi and he took a daughter of Levi. 2 The woman conceived and gave birth to a son. She saw that he was good and she hid him for of Moses three months. 3 She could not hide him any longer, so she took for him a wicker basket and smeared it with clau and pitch; she placed the child into it and placed it among the reeds at the bank of the River. 4 His sister stationed herself at a distance to know what would be done with him.

<sup>5</sup> Pharaoh's daughter went down to bathe by the River and her maidens walked along the River. She saw the basket among the reeds and she sent her maidservant and she took it. 6 She opened it and saw him, the child, and behold! a youth was cruing. She took pitu on him and said. "This is one of the Hebrew bous."

7 His sister said to Pharaoh's daughter. "Shall I go and summon for you a wet nurse from the Hebrew women, who will nurse the bou for you?"

<sup>8</sup> The daughter of Pharaoh said, "Go," The girl went and summoned the bou's mother. <sup>9</sup> Pharaoh's daughter said to her, "Take this bou and nurse him for me, and I will give your pay." So the woman took the bou and nursed him, 10 The bou grew up and she brought him to the daughter of Pharaoh and he was a son to her. She called his name Moses, as she said, "For I drew him from the water."

2..

1-10. The birth of Moses. This brief, very concise passage is a textbook in the hidden workings of God's providence and how man's most intelligent analyses fall short of comprehending, and surely of thwarting, the Divine will, Amram and Jochebed, the parents of Miriam and Aaron, separated rather than bring into the world boys who would be murdered under Pharaoh's decree. Six-year-old Miriam arqued that they were worse than Pharaoh, for their "decree" prevented the birth of even girls. Furthermore, she said, Pharaoh is a mortal king whose decrees may or may not endure, but the deeds of the righteous Amram — who was the spiritual leader of Israel — would surely survive (Sotah 12a). Her parents remarried and bore the child who would save their nation.

Ultimately, Moses' life was saved by Pharaoh's daughter, and he was raised under the doting care of the very king who had ordered him killed to prevent the salvation of Israel. Manu designs are in a man's heart, but the counsel of HASHEM — only it will prevail (Proverbs 19:21).

- 1. איש ... בַּת־לֵוִי A man ... a daughter of Levi. The names of Amram and Jochebed are given in 6:20. He was a grandson of Levi, while she was literally a daughter; she gave birth miraculously at the age of 130 (Rashi). Their names are not given here because their decision to remarry was not their own; it was Divinely influenced (Zohar).
- 2. בי־טוב הוא That he was good. The entire house became filled with light upon his birth; or he was born circumcised, indicating spiritual perfection (Sotah 12a).
- 4. לְרֵעָה מָה To know what. Miriam had prophesied that

her parents would give birth to the savior of the people, so she was confident that he would be saved. The question was only what would be done, meaning how God would cause him to survive (see Sotah 12b-13a).

- 5. את־אמתה Her maidservant. The plain meaning is that Pharaoh's daughter, Princess Bisyah, sent one of her maids to retrieve the basket. Aggadically, the word is translated her arm, i.e., she extended her arm, and miraculously it became long enough to reach the basket (Rashi), Rabbi Mendel of Kotzk commented homiletically that her example teaches us that one should never assume that a task is impossible. She was far from the basket, yet she reached out for it - and God enabled her to attain her qoal.
- 7. מינקת מו העברית A wet nurse from the Hebrew women. The baby refused to nurse from Egyptian women, because God said, "Shall the mouth that will converse with the Divine Presence drink unclean milk? Shall an Egyptian woman boast, 'I fed the mouth that converses with the Divine Presence?' " (Sotah 12b; Rashi).
- 9. וְתְנִיקֵהוּ And nursed him. This, too, was Jochebed's reward for protecting the babies. Not only did her own child survive, but she nursed him and inculcated him with Jewish beliefs during the most impressionable years of his life (Midrash).
- 10. משה Moses. She gave him the Egyptian name Monios, which means that he was drawn from the water. Moses/Moshe is the Hebrew translation of that word (Ibn Ezra).

אוהוה ביומיא האנון ורבא משה ונפק לוַת אַחוֹהִי נְחַזֵא בְּפַלְחַנְהוֹן וחוֹא גבר מצרי מחי גבר יהודי מאחוהי: יבואתפני לכא ולכא וחזא ארי לית אנש (נ"א גבר) ומחא ית מצראה וטמרה בחלא: ינונפק ביומא תנינא והַא תַּרֵין גָּבָרִין יָהוּדַאִין נַצַן וַאַמַר לחַיבא למא אַתּ מחי לחברה: יר ואמר מן שויך לגבר רב ודין עלנא הלמקטלי את אמר כמא דקטלתא ית מצראה ודחיל משה ואַמַר בָּקושָטַא אָתְיָדַע פתגמא: טוושמע פרעה ית פתגמא הַדֵין וּבָעָא לְמִקְטֵל יַת משַה וַעַרַק משה מו סדם פרעה ויתיב בארעא דמדין ויתיב על בירא: טו ולרבא דמדין שָׁבַע בָּנַן נַאַתַאַה וּדְלַאַה וּמְלַאַה יַת ָרָהַטָיַא לָאַשָּקאַה עָנָא דָאַבוּהַן: יינאַתוּ רַעַיַא וּטָרַדוּנִין וַקָּם מֹשַׁה וּפַרַקּנִּין ואַשַקי יַת עַנָהַן: יַח וַאַתַאַה לוַת רעוּאל אַבוּהַן וַאַמֵּר מַא דַין אוחַיתִין לִמִיתַי יוֹמָא דֵין: יי וַאַמַרָא גַּבָרָא מִצְרַאַה שובנא מיַד רַעיַא ואַף מִדְלַא דְלַא לַנַא וְאַשְׁקֵי יַת עָנָא: כּוַאַמַר לְבָנַתַיהּ וְאַן הוא למא דנו שבקתיו ית גברא קרן לה ויכול לחמא: כא וצבי משה למתב עם גברא ויהב ית צפרה ברתה למשה:

יא ויהי ו בימים ההם ויגדל משה ויצא אל־אחיו וירא בּסבלתם וירא איש מצרי מַבָּה אִיש־עִבְרֵי מֵאָחֵיוּ: יב ויפן כה וכה וירא כַּי אַין אַישׁ וַיַּרְ אֶת־הַמִּצִרִי וַיִּטְמִנֵהוּ יַ בֹּחוֹל: ויצא בַיּוֹם הַשֵּׁלִי וָהָנַה שְׁנֵי־אָנַשִׁים עָבְרֵים נְצֵים יר ויאמר לרשע למה תבה רעה: וויאמר מי שַמְּךְ לָאִישׁ שר ושפט עלינו הלהרגני אַתַה אמֶר כַּאָשֵר הָרַגָּתָ אֵת־ ש המצרי ויירא משָה ניאמר אַכֵן נוֹדַע הַדַּבַר: וַיִּשְׁמֵע פַרעה אַת־הַדָּבַר הַזֵּה וַיִּבַקשׁ לַהַרְג אַת־מֹשֵׁה וַיִּבַרַח משה מפני פַרעה נישב בּאֶרֶץ־מִדִין נַישב עַל־הַבּאֵר: יולכהן מדין שבע בּנות וַתַּבאנה וַתִּדְלֵנָה וַתִּמַלֵּאנָה יי את־הַרְהַטִּים לְהַשְּקוֹת צאן אַבִיהֵן: וַיַּבְאוּ הַרְעִים ייִ יו ויגרשום ויַקם משָה ווּוֹשְעַן וַיִשָּק אָת־צאנַם: וַתַּבאנַה ייַ אַל־רעוּאַל אַבִּיהָן וַיֹּאמֵר מַדְּוּעַ מַהַרְתָּן בָּא הַיִּוֹם: יותאמרן איש מצרי הצילנו מיד הרעים וגם־דַלה יי ב דַלַה לַנוּ וַיַּשָׁק אֶת־הַצָּאן: וַיִּאמֶר אֱל־בִּנתַיו וְאַיּוּ לַמַּה בּ דַלַה לַנוּ וַיַּשָׁק אֶת־הַצָּאן: וַיִּאמֶר אֱל־בִּנתַיו וְאַיּוּ לַמַּה בא זָה עַזַבַתוּן אַת־הַאִּישׁ קראַן לוֹ וַיִּאכַל לַחֵם: וַיּוֹאֵל משה לשבת את־האיש ניתן את־צפרה בתו למשה:

לו על שראה כישראל רשעים דלטורין, אמר מעחה שמא אינם ראויין להגאל (שם ושס): אבן גודע הדבר. כמשמש. ומדרשו, נודע לי הדבר שהייחי חמה עליו, מה מאו ישראל מכל ע' אומות להיות נרדים בעבודת פרך, אבל רואה אני שהם ראויים מאו ישראל מכל ע' אומות להיות נרדים בעבודת פרך, אבל רואה אני שהם ראויים לכך (שם ושם): (שו) וישמע פרעה. הם הלשינו עליו (ש"ר שם לא; תנחומא שם): ויבקש להרג את משה. מסרו לקוסטינר להרגו ולא שלטה בו החרב (ש"ר שם): וישב שארץ מדיין. נמעכב שם כמו ושב יעקב (בראשי מוא): וישב על הבאר. לשן ישיבה. למד מיעקב שנדווג מן וונו מן הבאר (ש"ר אלב): (שז) ולבהן מדיין. רב שהיה מעקד שנידון ונידות מאללם (שבו (ש"ר אלב): (שז) ולבהן מדיין. רב שבים העשוית בארץ: (יוז) ויודבר של המים העשוית בארץ: (יוז) ויודבר שום מפני הגידוי (שם): (ב) למה זה עזבתן. המים העשוית בארץ: (יוז) ויו באר שלים לקראת (שם): ויאבל לדום. שמא ישא אתת מכם. כד"א כי אם הלאם לשר האל אוכל (בראשים לעד; שם): (בא) ויואל. התרגוש ופ"א כמשמעו. ודומה לו האל לא ולין (שופטים ישו) ולו האללנו (יהשע כאם הלא מדרן לבר (בראשית יחולא). ומדרש לשן אלה נשבע לו שלא יזו ממדין כי אם

רש"י

(יא) ויגדל משה. והלא כבר כתב ויגדל הילד. א"ר יהודה ברבי אלטאי הראשון ולקמה והשני לגדולה, שמינהו פרטה על ביתו (תנחומא ישן וארא יז): וידא ולקמה והשני לגדולה, שמינהו פרטה על ביתו (תנחומא ישן וארא יז): וידא ולקמה והשני לנדולה, שמינהו פרטה על ביתו (תנחומא ישן וארא יז): וידא ולמחנה נתן עיניו ולבו להיות מלורם ליהם תגבר למלאכתם (שם כת): מבה למחנה על שוטר ישראל והיה מעמידם מקרות הגבר למלאכתם (שכינה ובלילה ולמעמיד והוליאו מביתו והוא חזר ונכנס לבית ובא על אשת, כסטרה שהוא בעלה. ולחור האיש לביתו והרגיש בדבר, וכשראה אותו מלרי שהרגיש בדבר היה מכהו ורודהו ולכי יחסום: (ב) ויפן בה ובה. ראה מה עשה לו בשדה (שם). ולכי ישומו למשמע: וורא בי אין איש. [שאין איש] עתיד ללאת ממט שיתבייר (שלי שומו למשמע: וורא בי אין איש. [שאין איש] עתיד ללאת ממט שיתבייר (שלי שביתורי מן התן (ש"ר שם כת, כהיו): נצים. מריבים: למה תבה. אמ"פ שלא הכה מיש שבין לאיש. והנה שודן נשר נשר לאיש. והנה שודן נשר נשם (ב"ר) בס): (יד) והנה שודן נשר נשם ובה שדן למרים בהרמו והכה מולין למט למדים שהרגו בשם המפרט (שר) שהוא ממר. מכלון אנו מדרים שהרגו באם המפרט (שר). ולדי שה מהכרגו בשם המפרט (שר). ולבי של מדרים שהרגו בשה ממפרט (שר) של מול של מדרים שהרגו בשם המפרט (שר) של מול של מדרים שהרגו בשה ממפרט (שר) של מול של מדרים שהרגו בשה ממפרט (שר) של מול של מדרים שהרגו בשה ממפרט (שר). ולה של מדרים שהרגו בשם התמון (מול של מדרים שהרגו בשם מתמרם של מול של מול של מול של מבהרמון ומול של מול של מול של מתמרם שהרגו בשם הממרם (שר) של מול מול מול של של מול של של מול של מול של מול של מול של מול של מול של של מול של של של מול של מול של מול של מול של של מול של מול של של מול

11-15. Moses Identifies with his people. Moses had been raised in the splendor and anti-Semitism of the palace, but he remained the son of Amram and Yocheved. Though his mother had had him for only the earliest years of his life, she succeeded so well in imbuing him with love of and loyalty to his people, that despite his royal upbringing, he did not become an Egyptian prince, but remained a Jew. As he matured, he displayed the compassion for the downtrodden that stamped him as the future redeemer of Israel.

11. תְּרֶל מֹשֶׁה — Moses grew up. The previous verse relates that he grew up in the sense that he was weaned. Now we are told that he *grew up* to a position of responsibility, for Pharaoh appointed him a chamberlain over the palace (*Rashi*). The Midrash gives differing opinions of his exact age; the primary view is that he was twenty. By describing the Jews twice as *his brethren*, the verse implies that Moses matured in his sensitivity to their plight and identified as one of them. בּחָלִיתְם — And observed their burdens. This was his intention: to see their suffering and grieve with them (*Rashi*). According to the Midrash, Moses used the information he gained on this tour to convince Pharaoh that the slaves would be more productive if they had a day of rest. Pharaoh agreed.

Moses Identifies with His People

- <sup>11</sup> It happened in those days that Moses grew up and went out to his brethren and observed their burdens; and he saw an Egyptian man striking a Hebrew man, of his brethren. <sup>12</sup> He turned this way and that and saw that there was no man, so he struck down the Egyptian and hid him in the sand.
- <sup>13</sup> He went out the next day and behold! two Hebrew men were fighting. He said to the wicked one, "Why would you strike your fellow?" <sup>14</sup> He replied, "Who appointed you as a dignitary, a ruler, and a judge over us? Do you propose to murder me, as you murdered the Egyptian?" Moses was frightened and he thought, "Indeed, the matter is known!" <sup>15</sup> Pharaoh heard about this matter and sought to kill Moses; so Moses fled from before Pharaoh and settled in the land of Midian. He sat by a well.

Moses Marries

- <sup>16</sup> The minister of Midian had seven daughters; they came and drew water and filled the troughs to water their father's sheep. <sup>17</sup> The shepherds came and drove them away. Moses got up and saved them and watered their sheep. <sup>18</sup> They came to Reuel their father. He said, "How could you come so quickly today?" <sup>19</sup> They replied, "An Egyptian man saved us from the shepherds, and he even drew water for us and watered the sheep." <sup>20</sup> He said to his daughters, "Then where is he? Whu did you leave the man? Summon him and let him eat bread!"
  - <sup>21</sup> Moses desired to dwell with the man; and he gave his daughter Zipporah to Moses.

and Moses chose the seventh day as the Sabbath.

- 12. פּיאין איש. That there was no man. Seeing prophetically that no future proselyte would descend from the Egyptian assailant, Moses killed him by reciting the secret Name of God (Rashi). That the Egyptian died is proof that he was worthy of death, for the sacred Name would not cause the death of an innocent person. Moses' concern with future generations teaches that one must consider all facets of a complex situation before acting. Had Moses' responsibility to save a fellow Jew resulted in the loss of future Jews, he would have chosen another course.
- 14. נוֹדְע הַּדְּכֶּא The matter is known. In the plain meaning, it was no longer a secret that Moses had killed the Egyptian attacker. Midrashically, it now became known to Moses why the Jews deserved to suffer so: They quarreled and carried tales about one another (Rashi).
- 15. בְּאֵרֶץ־מּרְיֵן, In the land of Midian. Moses left Egypt at a relatively young age; according to the Midrash, he fled at the age of twenty, and Ramban (2:23) conjectures that he was twelve. He did not return there until he was eighty (7:7), so that there is a gap of many years in the narrative. According to some, Moses settled in Midian soon after fleeing Egypt; others hold that he lived elsewhere for many years and then went to Midian. The Torah does not report on those events because they have no bearing on the purpose of the narrative. So, too, we find that we are told nothing about the concluding years of Abraham and Isaac, for those years played no role in the development of the Jewish nation.
- בּישֶׁבּ עֵּל־הַבְּאַר He sat by a well. After saying that Moses settled in Midian, the Torah relates how he came to do so: He was sitting at a well, when he met his future wife, and he settled down with her in her native land (Ibn Ezra).
- **16-22.** Moses marries. Moses sought a wife, so he stationed himself at a well, following the example of Isaac and Jacob (*Shemos Rabbah* 1:32). There he again displayed

his willingness to fight for the victims of superior force.

- 16. וְלְבֹּהֵן מִדְיּן. The minister of Midian. The unnamed leader is Jethro, who was a מָהֵן, minister in both senses of the word, priest and leader. After serving as a priest to the Midianite deity, he renounced idolatry, whereupon he remained merely a prestigious leader (Tanchuma). Rashi cites a different Midrash that after his renunciation of idolatry, his fellow Midianites ostracized him and persecuted his daughters when they came to water the sheep. Ramban conjectures that Jethro's unpopularity was why the girls came early, so that they could draw water before the arrival of the other sheep.
- 17. מְשֶׁם מֹשֶׁה Moses got up. Moses was outraged at the injustice of the shepherds' behavior; since Jethro's daughters had drawn the water, no one had a right to take it away from them. Since that water was insufficient for their sheep, Moses drew more for them (Ramban).
- 18. רְעוּאֵל אָבְיקּן Reuel their father. According to the Mechilta, this was one of Jethro's seven names (see Rashi 4:18). Ramban and Ibn Ezra, however, comment that Reuel was Jethro's father, as indicated by Numbers 10:29. Here he is called their father because children commonly refer to a grandfather as a father.
- 19. איש מינרי An Egyptian man. The Midrash contrasts Moses with Joseph. As an exiled slave in Egypt, Joseph did not hide his origin; the vengeful wife of his master referred to him contemptuously as a Hebrew (Genesis 39:14). Moses, however, apparently presented himself as an Egyptian. Because of this, Joseph merited to be buried in Eretz Yisrael, but Moses did not (Devarim Rabbah 2:8).
- 20. אָהְ Then where is he? It is not right that you accept a substantial favor from a stranger without showing him the courtesy of an invitation to our home (Or HaChaim).
- 21. פואל משה Moses desired. According to the Talmud (Nedarim 65a), Jethro insisted that Moses swear to him that

כבוילידת בר וקרא ית שמה גרשם ארי אמר דיר הויתי בארעא נובראה: כגוהוה ביומיא סגיאיא האנון ומית מלכא דמצרים ואתאנחו בני ישראל מו פלחנא דַהַוָה קַשָּׁיַא עַלֵּיהוֹן וּזְעִיקוּ וּסְלֵיקַת קבלתהוו לקדם יי מו פלחנא: <sub>כד</sub>וקביל (נייא ושמיע) קדם יי ית קבלתהון ודכיר יי יַת קַיַמָה דָעָם אַבָרַהַם דָעָם יִצְחַק וּדָעָם יעקב: כהוגלי קדם יי שעבודא דבני ישראל ואמר במימרה למפרקהון יי: אוּמשָׁה הַנָה רַעִי יַת עַנַא דִּיַתְרוֹ חַמוּהִי אוּמשָׁה רַבַּא דִמִּדִיַן וְדַבַּר יַת עַנַא לַאַתֵר שִׁפַּר רעיא למַדבָּרָא (מא בַּתַר שִׁפר רעיַא דמדברא) ואתא לטורא דאתגלי עלוהי יקרא דיי לחורב: כואתגלי מלאכא דיי לָה בַּשַּלְהוֹבִית אַשְּתֵא מגוֹ אַסנא וחזא והא אסנא בער באשתא ואסנא ליתוהי מתאכיל: גואמר משה אתפני כעו ואחזי ית חזונא רבא הדין מא דין לא מתוקד אַפַּנַא: דּנַחַוַא יִי אַרי אַתפּנִי למחזי וקרא לה יי מגו אסנא ואמר משה משה ואמר הא אנא: הואמר לא תקרב להלכא שרי סינה מעל רגלה ארי אתרא דאת קאים עלוהי אתר קדיש הוא:

בּ וַתֵּלֶד בֵּן וַיִּקְרָא אֶת־שְׁמָוֹ גֵּרְשְׁם כִּי אָמֵׁר גַּר הָיִּיתִי הארץ נבריה:

בּג נְיִהְיֹּ בַיָּמִים הָהָבְּים הָהֵם נַיָּמָת מֶלֶךְ מִצְלַיִם נַיִּאָנְחְוּ בְנֵי־
יִשְׂרָאֶל מִן־הָעֲבֹדָה וַיִּזְעֻקוּ וַתַּעַל שַׁוְעָתֶם אֶל־הָאֱלֹהִים
בּר מִן־הָעֲבֹדָה: וַיִּשְׁמֵע אֱלֹהִים אֶת־נְאֲקָתֶם וַיִּזְכָּר אֱלֹהִים
ג רביעי א אֱלֹהִים אֶת־בְּנִי יִשְׁרָאֵל וַיַּדַע אֱלֹהִים:
בּרֵייִה רְעֲה אֶת־צָאן יִתְרוֹ חְתְּנִוֹ כַּהַן מִיְיָן וַיִּיְנָהְג אֶת־הַבְּנִי יִשְׁרָאֵל וַיָּבָא אֶל־הַים חֹבֶבָה:
בַּרֵייִא אֱלֹהִים אֶת־בְּנָאן יִתְרוֹ חְתְנִוֹ כַּתְּלֹהְ הַאָּלֹהִים חֹבֶבָה:
בְּרֵאוֹ וְהִנֶּה הַסְּנֶה בִּעֶרְ בָּאֵשׁ וְהַסְּנֶה אֵינְנִנּוּ אֻבָּל: וַיְּאמֶר
בְּנִירְא וְהִנְּה הַסְּנֶה בֹּעֶרְ בָּאֵשׁ וְהַסְּנֶה אֵינְנִנּוּ אֻבָּל: וַיְּאמֶר
מֹשֶׁה אָסֻרָה־נֵּא וְאָרְאֶה אֶת־הַפֵּרְאָה הַיְּכָּר הַסְּנֶה וַיִּיְאָת יִהְוֹך הַסְּנֶה וֹיִיְאָת הַבְּיִר הַסְּנֶה מֹשֶׁה וַיִּאמֶר
בְּלִאוֹ אֱלִהִים מִתְוֹךְ הַסְּנֶה וַיְּרָא יְהוֹה בִּי סָר לִרְאָוֹת וַיִּקְרָא הְבָּבְר הַסְּנֶה הַיִּיְבְי הְבִּיּל הַנָּיְר הַסְּנֶה מִעְל רַנְעָלִיךְ מַעָּל רַנְיִלְיִר הְבָּבְי הַלְּבְי הַלְּבְר הַסְּנֶה וַיִּאמֶר משֶׁה וֹיִיּאמֶר הַיִּבְּר הַסְנָה שַּלֹין אֵרְמִר מִעָּל רַנְעָלִיךְ מִעְל רַנְעָלִיךְ מִעְל רַנְעָלִיךְ מִעְל רַנְעָלִיךְ הִנְיּב הִיִּים אַנִית עַלִיו אָרמר קִרשׁ הוֹא:
בּי המֹלְּוֹם אשׁר אתִה עוֹמר עלִיו אָרמת־קְרשׁ הוּא:

העחיד (ספרי דברים כב): (ב) בלבת אש. בשלהבת אם (אונקלום) [ד"א] לבו של אם (ש"ר שם ה) כמו לב השמים (דברים ד:יא) כלב האלה (שמואל ב יח:יד). ואל התמה על החי"ו, שיש לנו כיולא בו, מה אמולה לבתך (יחוקאל טיול): מתוך הסבה. ולא אילן אתר משום עמו אנכי בלרה (חהלים לא:טו; ש"ר שם; תנחומא יד): אבל. נאכל כמו לא עבד בה (דברים כא:ב). אשר לקת משם (בראשית ב:כב): (ג) אסרה בא.אסורה מכאן להתקרב שם: (ה) של. שלוף והולא, כמו ונשל הברול (דברים יט:ה) כי ישל זיתר (דברים כת:מ): אדמת סדש הוא. המהום: ברשוחו (ש"ר שם לג; נדרים מה.): (בג) [ויהי בימים הרבים ההם. שהיה מחה גר במדין וימת מלך מצרים והולרכו ישראל לתשועה, ומשה היה רועה וגו' ובאת תשועה על ידו, לכך נסמכו פרשיות הללו]: וימת מלך מצרים. נלערע. והיה שוחע תיטוקות ישראל ורוחן בדמם (תרגום יונתן; ש"ר שם לד): (בד) נאקתם. לעקתם. וכן מעיר מחים ינאקו (איוב כד:יב): את בריתו את אברהם. עם אברהם: (בה) וידע אלהים. נתן עליהם לב ולא העלים עיניו (מהם): (א) אחר המדבר. להתרחק מן הגזל שלא ירעו בשדות אחרים (ש"ר כגג): אל הר האלהים. על שם להתרחק מן הגזל שלא ירעו בשדות אחרים (ש"ר כגג): אל הר האלהים. על שם

he would never leave without his permission.

22. בּרְשׁם — Gershom is a contraction of the words בּרְשׁם — stranger there. Moses was a stranger in Midian, for it was not his birthplace (Sfomo); or like all righteous people who long for unimpeded closeness to God, Moses felt like a stranger on earth (Or HaChaim). This feeling was increased by his enforced estrangement from the Jewish people who, even as slaves, were closer to God than any other nation.

23-25. God concludes that the time of salvation has arrived. The narrative now leaves Moses and returns to the plight of the Jews in Egypt. Nearly 210 years had elapsed since Jacob's descent to Egypt, 116 since the beginning of servitude, and eighty-six since the beginning of the backbreaking oppression. The Jewish people groaned. God heard their outcry, looked at the conditions of their degradation, and determined that the time had come to begin the process of redemption. Thus the two threads of the previous narrative — the enslavement of Israel and the growth of Moses to maturity — come together.

23. בַּיָמִים הָרַבִּים — During those many days. Time spent in

suffering always seems much longer than time spent in happiness. Thus, the unremitting hardship in Egypt made it seem as though the days were many and endless. Alternatively, the verse refers to the many days that Moses had spent in his personal exile since his flight from Egypt as a young man (Ramban).

יוֹיְעְבּרְה — Groaned because of the work. The death of a hated oppressor normally evokes joy or hope, because his victims look ahead to better times, but when it became clear that the new Pharaoh was no better than the old, the people groaned in pent-up despair (Ramban). Their outcry was not one of repentance or prayer; it was one of pain. Nevertheless, God heard and responded with mercy (Or HaChaim).

**24. בְּרִיתו** — *His covenant.* Even when Jews are not deserving of God's intervention, He still is bound by the covenant with the Patriarchs. Although the *ment* of the Patriarchs may not be sufficient to earn God's salvation, a *covenant*, by definition, is inviolable (see *Shabbos* 55a, *Tosafos*, s.v., ושמואל).

25. ויַרא אַלהִים — God saw . The many private indignities

that the

<sup>22</sup> She gave birth to a son and he named him Gershom, for he said. "I have been a stranger in Concludes a foreign land."

Time of Saluation Has

<sup>23</sup> During those many days, it happened that the king of Egypt died, and the Children of Israel groaned because of the work and they cried out. Their outcry because of the work went up to God. 24 God heard their moaning, and God remembered His covenant with Abraham, with Arrived Isaac, and with Jacob, 25 God saw the Children of Israel; and God knew.

3 Shepherd and Liberator The Burnina

Rush

1 Moses was shepherding the sheep of Jethro, his father-in-law, the priest of Midian; he guided the sheep far into the wilderness, and he arrived at the Mountain of God, toward Horeb. 2 An angel of HASHEM appeared to him in a blaze of fire from amid the bush. He saw and behold! the bush was burning in the fire but the bush was not consumed. 3 Moses thought "I will turn aside now and look at this great sight — why will the bush not be burned?"

<sup>4</sup> HASHEM saw that he turned aside to see: and God called out to him from amid the bush and said. "Moses. Moses." and he replied. "Here I am!" 5 He said. "Do not come closer to here, remove your shoes from your feet, for the place upon which you stand is holy ground."

that the Egyptians inflicted upon the Jews, in addition to and apart from the slavery, could not be apparent to mortal observers — but God saw (R' Bachua). In the interpretation familiar from the Passover Haggadah, the Egyptians disrupted Jewish family life, an intimate persecution the extent of which only God could know.

## 1-10. Shepherd and liberator.

Moses became the shepherd of his father-in law's sheep. and this experience became the proving ground for him as the future "shepherd" of the Children of Israel. The Midrash relates that he showed compassion for a thirsty sheep. whereupon God said that a person who pities even a helpless beast will surely show compassion for an entire nation. King David, too, showed his mettle as a shepherd, the occupation of such other righteous people as Abel, the Patriarchs, and Jacob's sons. Integrity, too, is a prerequisite for a leader of Israel, and Moses displayed his honesty by taking the sheep to the wilderness, for he would not permit them to graze on land that might be privately owned. The young David did the same.

It was there in the wilderness that God appeared to Moses for the first time, to appoint him the leader of Israel, the position that, in his humility, Moses strenuously resisted, until God commanded him to comply.

- 1. אל הר־האלהים At the mountain of God. This was Mount Sinai, which would become known as the mountain of God in the future, when it became the site where the Torah was given (Rashi). The general area where the mountain was located was Horeb.
- 2-5. Moses' first prophetic vision. The Torah describes Moses' vision in three different ways: a fire, an angel, and, finally, as God. Because this was Moses' first prophecy, he had to be exposed to it gradually, like someone in a dark room, whose eyes cannot tolerate an immediate exposure to blinding sunlight. First, Moses was shown a fire that was strange because it did not consume the bush. This excited his curiosity to investigate, something he would not have

done had he realized that a Godly holiness was resting upon it. Then it was revealed to him that an angel was in the fire. and once he had become accustomed to this new phenomenon, he was given the vision of God Himself (R' Bachua). Thus, too, God introduced Himself (v. 6) as the God of Moses' father, Amram; only then did He say that He was the God of the Patriarchs.

The preponderant Name of God in this chapter is Elohim. the Name that connotes strict justice, because He was about to judge Egypt for its excessive cruelty. In the three places where He reveals Himself to Moses (vs. 2.4, and 7). however. He is called HASHEM, the Name of mercy, to show that His primary intention is to save Israel in a historic demonstration of Divine mercy (see Ramban to v. 7).

- 2. והסנה איננו אבל But the bush was not consumed. The vision of the burning bush was symbolic of the Egyptian exile. God was in the lowly thornbush, because when Israel is in exile. He joins in their suffering, as it were. The bush itself, representing Israel, could not be consumed, because God does not permit His nation to be destroyed (Midrash).
- 4. הנני "Here I am!" This expression connotes total readiness to carry out the will of the caller.
- 5. אל־תקרב הלם Do not come closer. The entire mountain was holy during the time when the Shechinah [God's Presencel was upon it, as it would be when the Ten Commandments were given, and it was therefore forbidden for mortals to approach (see 19:12). By the time the Torah was given, Moses had attained a level of holiness that permitted him to ascend the mountain, but at this early stage of his prophecy, he was not yet permitted to do so (Ramban).
- קבליך מעל רגליך Remove your shoes from your feet. God commanded him to remove his shoes, because in places of exalted sanctity, such as the Temple, even Kohanim may not wear shoes (Ramban). The removal of his shoes implied that Moses was to give himself up unreservedly - without any impediment between himself and the holy ground — to the sanctity of the place upon which he stood: "Instead of trying to find out about a phenomenon

י"בר

וואמר אנא אלהא דאבור אלהא דאברהם אלהא דיצחק ואלהא דיעקב וכבשנון משה לאפוהי ארי דחל מלאסתכלא בזיו יקרא דיי: זואמר יי מגלא גלי קדמי ית שעבוד עמי די במצרים וית קבלתהוו שמיע קדמי מו קדם מפלחיהון ארי גלי קדמי (ית) פיביהון: חואתגליתי לשזבותהון מידא דמצראי ולאסקותהון מן ארעא ההיא לאַרעא טַבַא ופותיַא לאַרעא עבדא חלב ודבש לאתר כנענאי וחתאי ואמוראי ופרזאי וחואי ויבוסאי: טוכען הא קבילת בני ישראל עלת קדמי ואף גלי קדמי ית דוחקא די מצראי דחקיו להון: - וכען איתא ואשלחנה לות פרעה ואפיק ית עמי בני ישראל ממצרים: יא נאַמר משה קדם ייַ מו אַנא ארי אזיל לות פרעה וארי אפיק ית בני ישראל ממצרים: יבואמר ארי יהי מימרי בַּסְעַדַּרְ וָדֵין לַךְּ אַתַא אַרי אַנַא שׁלַחִתְּרְ

י נְּיֹאמֶר אָנִכִּי אֱלֹהֵי אָבִיּךְ אֱלֹהֵי אַבְּרָהָם אֱלֹהֵי יִצְחָקּ הְאֵלְהִים: וַיִּאמֶר יהוֹה רָאִה רָאֶיתִי אֶת־עַנְי עַמָּרְאָשׁר יִּצְעָקָת מְשָׁר פָּנְיו כִּי יָרֵא מִהַבָּיט אֶלַר יְהָאָר מְשָׁה פָּנְיו כִּי יָרֵא מִהַבָּיט אֶל־ הְאָרְץ הַהִּיֹא אֶל־מְלְתִּי מִפְּנִי וְנְאָשֶׁר וְמִיְּר מִצְּלַיִם וּלְהַצְעְלֹתוֹ מִן־ הְאָרְץ הַהִּיֹא אֶל־מְלְתִּי מִפְּנִי וְנְאָשֶׁר חָלֶב הַיְּאָרְיִם וְאָת־צַעְקָת בְּנִיִייִשְׂרָאֻל בְּאָר אַבְירִים וּלְהַאָּר יִוֹבְּעִת וְהָבֶּעְיִי וְהַחָּתִּי וְהָבְּיִים וּלְהַבְּעֹי וְהַחָּתִּי וְהָבְּיִלְיוֹ וְמִיְר מִיְּבָּי אָבֶי וְנְהַחָּתִּי וְהַבְּעִי אָל־הָיִם וְאָתְ־צְעָקָת בְּנִיִישְׁרָאֻל בְּאָר אַלְיִ וְנִם־ יְבְּתְּה הְנָּהְ אֶלְיְהְים הְּבְּנְייִשְׁרָאֻל מְמִּצְרֵיִם: וַיִּאמֶר מִשֶּׁה אֶל־הָצְאָל הִים מִי אָנִכִי כִּי אַלְּתִי מְשָּׁר בְּיִישְׁרָאֻל מִמִּצְרֵים: וַיִּאמֶר מִשֶּׁה אֶל־הְנְאָ אֶל־הִים מְי אָנִכִּי בִּיִישְׁרָאֻל מְמִּצְרֵים: וְעָתָּה הְנָּה אָל־הְיְבְּעְ הְלְּהְים הְבְּנִיְיִי אָלְרִים וְעָתָּה מִפְּנִי וְשְׁרָאֵל מְמִּצְרֵיִם: וַיִּאמֶר מִשְּׁה אֶל־הְיָ הְבָּנִי יִשְׁרָאֻל מְמִּצְרֵיִם: וַיִּיּאמֶר מִשְּׁר הְּבְּיִי יִשְׁרָאֵל מִמְּצְרֵים: וְיִּבְּילְם הְבָּבְיּיוֹ אְתֹר הְבָּנִי יִשְׂרְאֵל מִמְּצְרֵים: וְיִּישְׁרָחָן אָשֶׁר מְשָׁה אֶלְיִם הְּבְּיִי יִשְׁרְאָלְיִים וְיִבְּיִי בְּנִייִי שְּׁרְאָהְיִּי בְּיִי בְּנִי יִנְיִבְיּי בְּיִי בְּנִי אָבְרִים: וַיִּיּבְּרְיִבְי וְשְׁרָאָל מְמִּצְרָיִם: וְיִבְּיִבְּיוֹ בְּיִי יְבְּיִבְייִים וְאָרְיִי בְּעְבְּיִבְיי וְבְּיִבְּיוֹ בְּיִי יְנִבְּי אָּבְיי בְּיִבְּיִים וְעָבְּה הְיִבְּיוֹ בְּיִי בְּבְייִים וְעָבְּר מְנִייְיִים וְעָבְּר וְיִבְּיִבְייִם וְעָּבְיים וְעָבְיוּ בְּיִי בְּיִבְייִים וְעָּבְיי בְּבְיי הְבְּיִבְייִּים וְנְבְּיי בְּיִבְי בְּבְּיוֹ בְּייִי בְּיִבְי בְּבִיי בְּבְיי בְּיִבְי בְּבְּיי בְּיִבְי בְּיִבְיי בְּיִבְייִבְּי בְּיִים וְּבְּיוּי בְּיִי בְּבְיי בְּיִבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּיִבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְייוּ בְּיוֹי בְּבִיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיים בְּבְּיוּי בְּבְייוּים וְּבְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְיוּים וְּבְּבְיים בְּיוּים בְּבְייִי בְּבְיי בְּבְיים בְּבְייִים

ומללית בשליתומי, וכדאי אני להגיל, כאשר ראית הסנה עושה שליתותי ואיננו אוכל כך מלך בשליתומי ואינך נזוק. וששאלת מה זכות יש לישראל שילאו ממלרים, דבר גדול יש לי על הולאה זו, שהרי עמידים לקבל התורה על ההר הזה לסוף שלשה עדשים שילאו ממלרים (ש"ר גד?). ד"א, בי אהיה עמך, וזה שתללית בשליחוקך לך האות על הבטקה אחרת שאני מבטיחך, שכשתוליאם ממצרים תעבדון לך האות על ההר הזה, שתקבלו התורה עליו, והיא הזכות העומדת לישראל. ודוגמת ל"זה מלינו, וזה לך האות אכול השכה שליה אחרת, שארלכם תריבה מפירות ואני אבכחה אחרת, שארלכם תריבה מפירות ואני אברך הספיחים:

that lies beyond your sphere, understand and devote yourself to the lofty destiny of the ground upon which you already stand" (R' Hirsch).

7. เม่นา — Its taskmasters. Apart from other considerations, God responds to the despairing outcry of the downtrodden (Alshich).

בי יְדְשְׁחִי — For I have known. After having said that He has seen and heard the afflictions of His people, God says that He knew what they were going through. Knowledge is the climax of seeing and hearing, for if one does not understand and draw the necessary conclusions of what he has seen and heard, his perceptions are of no value (R' Bachya).

**8. יְאַרֶּד** — I shall descend. God descended to this mountain, revealing Himself to Moses, to begin the process of redemption (Ramban). Alternatively, for God to communicate with an immoral Pharaoh is an unseemly "descent," but He is prepared to do so in order to rescue Israel from servitude (Or HaChaim).

... סוֹבָה וּרְתְּבָה — Good and spacious ... This verse lists the familiar praises of Eretz Yisrael, which Ramban explains as follows: The land is good in that its climate is pleasant and the country is filled with desirable features, and it is spacious in that the nation will have adequate living space. A land with such advantages will produce healthy livestock that will

(ז) בי ידעתי את מכאביו. כמו וידט אלהים (לטיל ב:כה). כלומר, כי שמחי לכ להתבונן ולדעת את מכאוביו, ולא העלמתי עיני ולא אאטום את אזני מלעקתם: (י) ועתה לבה ואשלחך אל פרעה. וא"ת מה חועיל, והוצא את עמי, יועילו דכריך וחוליאם משם: (יא) מי אגבי. מה אני חשוב לדכר עם המלכים: ובי אביץ וחוליאם משבי ישראל. ואף אם חשוב אני, מה זכו ישראל שיעשה להם נם ואוליאם ממלרים (ש"ר ג:ד): (יב) ויאמר בי אהיה עמך. השיבו על ראשון ראשון ועל אחרון אחרון. שאמרח מי אנכי כי אלך אל פרעה, לא שלך היא כי אם משלי, בי אהיה עמך. וזה המלאה אשר ראים כשנה לך האות בי אגבי שלחתיך בי אהיה עמך. וזה המלאה אשר ראים כשנה לך האות בי אגבי שלחתיך

give abundant *milk*, and fruits that will be rich and sweet as *honey*. There were seven Canaanite nations, but our verse lists only six. The Girgashites are omitted because their portion of the land was not so rich or because they despaired of defeating the invading Israelites and abandoned the land before the Jews arrived.

**9-10. The time has come.** Both verses begin with the word הָּחָ*יָם, and now*, indicating that Moses' mission was a matter of urgency.

9. וְּעָהָה — And now. Although God had said in verse 7 that He heard the Jewish outcry, He reiterated it here to stress that the plaints of the people had reached His Heavenly Throne, meaning that the redemption could not be delayed any longer (Ramban).

The Midrash comments that God had foretold to Abraham that there would be a period of slavery, but that there was an appointed time for the redemption to occur. Here, God told Moses that now the time had come.

הַלְּחָץ — The oppression. The Egyptians had confined the large and growing nation of Israel to the same small area of Goshen, where it had settled as a family of seventy (R' Chananel). Thus, there was an attempt to make their living conditions unbearable, much like the overcrowded ghettos of medieval Europe. According to Ramban, the oppression

<sup>6</sup> And He said, "I am the God of your father, the God of Abraham, the God of Isaac, and the God of Jacob." Moses hid his face, for he was afraid to gaze toward God.

<sup>7</sup> HASHEM said, "I have indeed seen the affliction of My people that is in Egypt and I have heard its outcry because of its taskmasters, for I have known of its sufferings. § I shall descend to rescue it from the hand of Egypt and to bring it up from that land to a good and spacious land, to a land flowing with milk and honey, to the place of the Canaanite, the Hittite, the Amorite, the Perizzite, the Hivvite, and the Jebusite. § And now, behold! the outcry of the Children of Israel has come to Me, and I have also seen the oppression with which the Egyptians oppress them. <sup>10</sup> And now, go and I shall dispatch you to Pharaoh and you shall take My people the Children of Israel out of Egypt."

Moses' Doubts and God's Reassur•

ance

11 Moses replied to God, "Who am I that I should go to Pharaoh and that I should take the Children of Israel out of Equpt?"

12 And He said, "For I shall be with you - and this is your sign that I have sent you:

refers to Egypt's overzealousness in persecuting the Jews. Limited oppression could have been justified as a fulfillment of God's prophecy to Abraham, but the Egyptians exceeded all bounds.

10. יְּעָתָּה לְּכָּה — And now, go. Both terms are expressions of urgency. The time has come and Moses is the redeemer. God assures him that he will succeed, despite the apparent hopelessness of one man prevailing against the greatest power in the world.

11-17. Moses' doubts and God's reassurance. For a total of seven days, God urged Moses to go to Egypt and Moses refused (Rashi 4:11). Moses' arguments took three main forms: (a) He considered himself unworthy and lacking in the talent needed for this momentous mission; (b) he felt that he would fail, because either Pharaoh or the Jews or both would not believe him; and (c) the Jews had not earned God's miraculous intervention. At the end of the lengthy exchange, a new element entered Moses' considerations: He felt that it was not proper for him to become the leader of Israel in place of his older brother Aaron, who had been carrying the burden of leadership in Egypt.

It seems strange, even inconceivable, that Moses should refuse to obey God's explicit command. Even if he was sure in his own mind that he could not succeed, how could he substitute his judgment for God's? The Midrash indicates that the key to Moses' hesitation may be found in verse 10, where God commanded him to go to Pharaoh and take Israel out of Egypt, thus implying that the task was Moses' to perform. Consequently, he assumed that the liberation was to be performed not through God's miraculous intervention, but through his own skills of persuasion and inspiration (Shemos Rabbah 3:4), in keeping with the general rule that one should not rely on miracles. Furthermore, the Midrash implies that Moses realized that he had to understand all the possible ramifications of his mission (ibid. 3:5).

Moses had to evaluate himself and determine if he was equal to the task — and this most humble of all human beings was convinced that he was not. As Ramban (4:2) notes, God would tell him during the lengthy dialogue that Pharaoh would not heed his message, nor did He guarantee, at first, that the Jews would believe him. If so, logic dictated

that Pharaoh's disdain would cause the Jews to dismiss Moses as a Divine emissary, as indeed occurred (5:21). This is why he was justified in questioning the Divine choice of so "obviously inadequate" a man to carry out a mission that was beyond his capacity, for if he were indeed to fail, God's Name would be desecrated.

In a similar manner, Abraham virtually demanded that God save the evil cities of Sodom and Amorah from the punishment that they so richly deserved. As part of his plea, Abraham argued that it would be unjust of God to carry out the upheaval decreed against Sodom (Genesis 18:25). Michtav MeEliyahu explains that a manifestation of God's judgment that was beyond Abraham's comprehension would interfere with his service of God, and therefore he felt that he had the right to protest it. So, too, Moses appealed that he not be given a mission that was too much for him.

It should be noted that Moses never said that, as a fugitive who had been forced to flee for his life, he could not risk a return. Moses did not use personal safety as a reason to refuse God's command.

11. מי אָנָכִי וּיְכִי אוֹצָיוּ — Who am I ... and that I should take ... out. These are two unrelated questions. How can I, who am so unqualified, influence Pharaoh? And what have the Jewish people done to deserve such a miracle? (Rashi).

In another perspective on Moses' doubts about Israel, Kli Yakar and Sfas Ernes comment that he wondered how the Jews could rid themselves of the spiritual pollution of so many years in Egypt. And if they could not, then they would not be able to fulfill the purpose of their freedom. To this, God answered that as soon as they left Egypt, they would discard its legacy and surge forward to receive the Torah on the very mountain where God was revealing himself to Moses.

12. אמיר — And He said. God answered Moses' two questions in order. He need not fear Pharaoh because God will be with him. And as to the merit of the Jewish people, they are destined to receive the Torah on Mount Sinai within three months after leaving Egypt (ibid.). This teaches that people can be judged and even rewarded on the basis of their potential. The very fact that the nation has within it the capacity for growth that will enable them to listen to God's

באפקותה ית עמא ממצרים תפלחוו קדם יי על טורא הדיז: יגואמר משה קַרָם ייַ הַא אַנָא אַתי לבני ישראל ואימר להון אלהא דאבהתכון שלחני לותכוז וימרוז לי מא שמה מא אימר להוו: ירואמר יי למשה אהיה אשר אהיה ואמר כדנן תימר לבני ישראל אַהְיֵה שַלְּחַנִי לְנַתְבוֹן: טוּנָאַמֵּר עוֹד יִי למשה כדנו תימר לבני ישראל יי אלהא ראבהתכון אלהה ראברהם אלהה דיצחק ואלהה דיעקב שלחני לַנַתְכוֹן דִּין שָׁמִי לְעַלָם וַדֵין דַּכְרַנִי לכל דר ודר: מאזיל ותכנוש ית סבי ישראל ותימר להון יי אלהא דאַבַהַתכון אַתגלי לי אַלַהה דאברהם יצחק ויעקב למימר מדכר דכירנא יתבון וית דאתעבד לכון במצרים: יואמרית אסיק יתכון משעבוד מצראי לארע כּנענאי וחתאי ואמוראי ופרזאי וחואי ויבוסאי לארעא עבדא יחויקבלון למימרה ותיתי את וסבי ישראל לות מלכא

יַּהְרָבְשׁי וְשֻׁמְעִי לְּלָלֵךְ וּבָאתַ אַתַּה וֹזְלְנִי יִשְׁרָאֵל אַל־מֵלְר וֹבָשׁי וְשָׁלְאֵל וְאָמֵרְי וְהָאָל וֹיִם תַּעַבְּרוּן אֶת־הָאֶל הִים שְּלָחַנִי בְּהְרִּי יִשְׁרָאֵל וְאָמַרְתִּי לָהֶם אֱלֹהִי אַבְּוֹתֵיכֶם שְׁלָחַנִי אֲלִהָים אֵלְהִי אֲלִהָים אֶלְחָנִי אֲלִהָם אֱלֹהִי אֲלִהָם שְּלָחַנִי אֲלִהָם וְאָלְהִים אָלִהְי אֲלִהָם וְאָלְחָנִי אֲלִהָם וְאָלְחָנִי אֲלִהָם וְאָלְחָנִי אֲלִהָם וְאָלְחָנִי אֲלִהְים וְאָלְחָנִי אֲלִהְים וְאָלְחָנִי אֲלִהְים אֶלְחָנִי אֲלְחָנִי אֲלִהְים אֶלְחָנִי אֲלְחָנִי אֲלְהָים וְאָלְחִי לְכֶם וְאָלְחִי לְנָקְב אַאְלְהִים אֶלְחָנִי אֲלְחָנִי אֲלְחָנִי אֲלְחָנִי אֲלְהָי יִשְׁרָאֵל וְאָמַרְתָּי לְעָלָם וְזָה וֹכְרָי לְלָר דְּר: לֵּךְ דְּר: לֵּךְ בְּרִי אֲלְחָנִי אֲלְחָנִי אֲלְהָי וְאֶלְהָעְיִי לְעָלֶם וְזָה וֹכְרָי לְלָר דְּר: לֵּךְ בְּיִבְּעְנִי אֲלְחָנִי אֲלְחָנִי אֲלְחָנִי אֲלְהָים אֶל וְאָמִרְתָּ אֲלְהָי יִאְרָאֵל וְאָמִרְתָּ אֲלְהָי יִאְרָאֵל וְאָמִרְתִּ אֲלְהָי יִאְרָאָל וְאָמִרְתָּ אֲלְהָי יִאְרָאָל וְאָמִרְי, אֶלְהָי אָלְבָּי וְשְׁלָאֵלְ וְאָמִרְי, וְשְׁלָאלְ וְתָּהִי יְעָרָ אְלְבִי וְאָרָאִר וְּאָבְיִים וְאָת־הְעָשְׁיִי לְכָבֶם בְּמִלְּרָיִים וְּבָּתְי אְרָאָלְ וְאָתְיְעְיִי אְרָאָל אַל־יְעִי אָרְיִבְּם וְאָתְר הָּבְּלְיִי וְשְׁרָאֵל אְלְיִבְּי וְשְׁלְאָלְ וְשְׁלְאֵלְי וְשְׁלְאֵלְר וְבָּעְתִי לְבָּרְי וְשְׁרָאִל אְלְישְׁר וְּבָּעְתִי לְבְּלְים וְאָרְיִי וְחָרְאִנִי וְשְׁרָאִל אֵל־יִם הָּוּבְנְייִי וְשְׁרָאל אֵל־יִם הָּוּבְּי וְשְׁלְאֵלְי וְשְׁלְאֵלְר וְבָּאתְי וְשְׁרָאוֹ וְשְׁלְאֵבְיוֹ וְשְׁלְאֵל אָל־יִם הָּוֹבְיוֹי וְשְׁבְּיוֹי וְשְׁרָאל אֵל־ים וְּבָּתְי וְשְׁבְּיוֹי וְשְׁבְּעְבִיי וְשְׁרָאוֹי וְשְׁלְאָבְיי וְשְׁרָאל אָלְיי וְשְׁלְאֵבְי וְשְׁבְּעְבִיי וְשְׁרָאל אָל אָלְר הְבָּי וְשְׁרְאָבְר וְּתְּבְעְייִי הְבָּבְעוּי וְשְׁרָאל אָלְיבְים וְּעְבְּיי וְשְׁבְּי וְשְׁרְאִר הְבָּבְעְנְיי וְשְׁבְּיוֹ וְשְׁבְּי וְשְׁבְּי וְשְׁבְּי וְשְׁבְּיוֹ וְשְׁבְּי וְשְׁבְּבְיוֹי וְבְּבְעוּי וְבְּבְעְיי וְבְּבְיוּי וְבְּבְּתְיי וְבְּבְי וְבְּיוֹי וְבְּבְּיוֹי וְבְּבְּיוֹי וְבְּבְּיוֹי וְבְּבְּיוֹי וְבְּבְּבְּיוֹי וְבְּבְבְיוֹי וְבְּבְּיוֹם וְבְּיוֹי וְבְּבְּבְיוֹי וְבְּבְיוֹי וְבְּבְי

זקנים סחס, היאך אפשר לו לאסוף זקנים של ס' רבוא: (יח) ושמעו לקולך. מחליהם, מכיון שחאמר להם לשון זה [פיד] ישמעו לקולך, שכבר סימן זה מסור מחליהם, מכיון שחאמר להם לשון זה [פיד] ישמעו לקולך, שכבר סימן זה מסור בידם מיעקב ומיוסף שבלשון זה הם נגחלים. יעקב אמר ואלהים פקד יפקד אחכם (בראשית ככר) יוסף אמר להם פקד יפקד אלהים אחכם (שם כה; ש"ר ג:ח): [אלהי העבריים. יו"ד יחירה רמז לי' מכוח:] נקרה עליגו. לשן מקרה, וכן ויקר אלהים (במדבר כג:ד), ואנכי אקרה כה (שם טו) אהא נקרה מאתו הלום:

(יד) אהיה אשר אהיה. אהיה ממס בלכה זאת אשר אהיה ממס בשכוד שאר מלכיות. אמר לפניו, רבש"ט, מה אני מזכיר להם לכה אחרם, דיים בלכה זו. אמר לו יפה אמרם, כה תאמר וגו' (ש"ר גגו; בככוח ט:): (טו) זה שמי לעלם. חסר וי"ו, לומר הטלימהו שלא יקרא ככתבו (ש"ר שם ז; פסחים ג.): וזה זברי. למדו היאך נקרא (שם ושם) וכן דוד הוא אומר ה' שמך לטולם ה' זכרך לדור ודור (תהלים קלה:יג): (טז) את זקני ישראל. מיוחדים לישיבה (יומא כה:). וא"ח

word and accept His Torah is sufficient to justify the Exodus.

יתור קל הים על הָהָר הֹוָה — And this is your sign . . . . . . מַעַבְרוּן אָת־הַאֵּל הִים על הָהָר הֹוָה — And this is your sign . . . you will serve God on this mountain. Rambam comments that true faith is never based merely on miracles, because there is always a lingering doubt that miracles can be fabricated or brought about by means other than Divine intervention. This was the basis of Moses' fear that the Jews would not believe him — even miracles could not induce perfect belief. To dispel this fear, God assured him that the nation would experience Revelation on this mountain when they received the Ten Commandments. Israel's faith in Moses and his prophecy was based on its own experience at Sinai, where it became indisputably clear to them that God was speaking to them (Hil. Yesodei HaTorah 8:2).

In another interpretation of and this is your sign, R' Hirsch and others say that it was God's favorable comment on Moses' self-doubt. His intense modesty was in itself a qualification for his mission, because no one would say that he executed the victory over Egypt purely as a result of charisma and leadership ability; everyone would realize that despite his personal greatness, he was merely a tool in the hand of God.

#### 13-17. The Names of God.

13. מה-שמו — What is His Name? Obviously the Jews knew the various names of God, so that the question cannot be understood literally. God has many Names, each of which represents the way in which He reveals Himself through His behavior toward the world. When He is merciful, He is called HASHEM [י־ה־ו־ה], the Name that represents compassion. This Name also represents the eternity of God, for it is composed of the letters that spell היה הוה יהיה, He was, He is, and He will be, meaning that God's Being is timeless. When He exercises strict judgment. He is called Elohim. When He exercises His mastery over nature and performs hidden miracles — as He did for the Patriarchs — He is called Shaddai, and so on. Thus Moses was saying that once the Jews accepted him as God's emissary, they would want to know which of God's attributes He would manifest in the course of redeeming them from Egypt (Ramban).

However, ההרוה is more than a descriptive Name; it is a proper noun, for it is the actual Name of God, and is known as Shem HaMeforash, or the "Ineffable Name." In respect for its great sanctity, it is not pronounced as it is written. Instead, it is pronounced Adonoy during prayer or when reading from the Torah; in ordinary speech, the word

When you take the people out of Egypt, you will serve God on this mountain."

The Names of God <sup>13</sup> Moses said to God, "Behold, when I come to the Children of Israel and say to them, 'The God of your forefathers has sent me to you,' and they say to me, 'What is His Name?' — what shall I say to them?"

<sup>14</sup> Hashem answered Moses, "I Shall Be As I Shall Be." And He said, "So shall you say to the Children of Israel, 'I Shall Be has sent me to you.' " <sup>15</sup> God said further to Moses, "So shall you say to the Children of Israel, 'Hashem the God of your forefathers, the God of Abraham, the God of Isaac, and the God of Jacob has dispatched me to you. This is My Name forever, and this is My remembrance from generation to generation.' <sup>16</sup> Go and gather the elders of Israel and say to them, 'Hashem, the God of your forefathers, has appeared to me, the God of Abraham, Isaac, and Jacob, saying, "I have surely remembered you and what is done to you in Egypt." <sup>17</sup> And I have said, 'I shall bring you up from the affliction of Egypt to the land of the Canaanite, the Hittite, the Amorite, the Perizzite, the Hivvite, and the Jebusite, to a land flowing with milk and honey.'

18 "They will heed your voice. You and the elders of Israel shall come to the king of

HASHEM [the Name] is substituted for it. That it should not be pronounced as it is spelled is derived by the Sages from verse 15; see commentary below.

14. אֶהְיָה אֲשֶׁר אָהָהָה — "I Shall Be As I Shall Be." This is in itself a Divine Name, as implied by Onkelos, since he does not translate these three words. Rashi explains that the import of the word אָהָה — literally I Shall Be — is as follows: "I shall be with them in this sorrow as I shall be with them in other sorrows." To this, Moses replied, "An evil in its own time is enough!" I.e., why should You imply to them that there will be future exiles; is it not enough that they suffer now in Egypt? Accepting Moses' argument, God instructed him to say, "I Shall Be [with them in this sorrow] has sent me to you" (Rashi from Bechoros 9a).

According to the Midrash, the word אָהְיֶה describes God as timeless and eternal.

15. ייאמֶר עוד אֱלֹהִים — God said further. After God conveyed the unfamiliar Name of the previous verse — a Name that was His response to the current Jewish plight — God instructed Moses to tell Israel that the God Who was about to redeem them was no different from the God of their forefathers (Or HaChaim).

Gur Aryeh comments on the significance of the two different Names: I Shall Be in the previous verse, and HASHEM in this one. As noted above, God wanted the Jews to know that He was with them in their suffering, which is why He told Moses to "introduce" Him that way in verse 14. On another level, however, God is unknowable and so far above mankind that there can be no attachment to Him. This aspect of God is implied by the Name HASHEM, which describes Him as the Ineffable One, Who is above any entanglement with any other, Israel, too, was to be a unique entity on earth, separate from all other nations. The nation's ability to rise to such an exalted estate derives from the Patriarchs, the roots from which the Jewish people derives its uniqueness. In a sense, therefore, there is a similarity between God and the Patriarchs, and in this sense, the Name Hashem can be applied to a person or nation only if it is free of any foreign entanglement. Thus, the use of this Name in the context of Moses' mission implied clearly that Israel would be freed from any attachment to Egypt.

R'Hirsch sees in the stress on the individual Patriarchs in this verse and the next a new message to Israel: The Patriarchs went through many different periods in their lives, from great success to decline and exile, but always God remained with them. So, too, God will always be with their descendants, even when there seems to be little hope of success or even survival.

יְלְילָם — This is My Name forever. Since the word יְלִילָם is spelled without the customary וו t can be pronounced קעלַם, to conceal. This implies that the Divine Name should not be pronounced as it is spelled [see comm. to v. 13]. God continued, "this is My remembrance," meaning that He taught Moses to pronounce the Name as Adonoy (Rashi from Midrash, Pesachim 50a).

16. ... דְּלְּהְיִשְׁמְּהֵ — Go and gather ... This is a virtual repetition of the previous verse, except that it directs Moses to carry the same message to the elders. According to Abarbanel, Moses was now told that he should speak only to the elders, who are capable of understanding the import of his message, but not to the common people. Or HaChaim, however, comments otherwise. In verse 15, Moses was told to convey his mission to every Jew he met, in order to build up momentum. Once his arrival became the talk of all the people, the elders would consent to meet with him; otherwise, they would ignore him.

18. יְשְׁמְעוּ לְּכְּלֶּךְ — They will heed your voice. God assured Moses that the elders would heed Moses' call because of their tradition from Jacob and Joseph that the eventual redeemer would use the expression yap, I have surely remembered (Rashi). Even though the expression was surely no secret, this tradition was a prophecy that no one but God's chosen redeemer would ever use the term (Ramban).

Ramban, however, cites the Midrash that the reason the people would believe Moses was because he had fled Egypt at the age of twelve, and would not have known the

דמצרים ותימרוו לה יי אלהא דיהודאי אתקרי עלנא וכעו נויל כעו מהלה תלתא יומין במדברא ונדבח קדם יי אֶלַהַנָּא: יטוּקַדַמִי גַלִי אַרי לא ישבּוֹה יַתַכוֹן מַלְכַּא דִמְצְרֵיִם לְמֵיוֵל וַלָּא מַן קַבָם הַחֵילָה תַּקִיף: בּנַאַשַלָּח פּון יַת מחת גברתי ואמחי ית מצראי בכל פרשותי די אעבד ביניהון ובתר כן יִשַׁלַּח יַתְכוֹן: כּאוֹאָתֵּן יַת עַמַּא הַרִין לַרַחַמין בּעיני מצראי ויהי ארי תהכון לא תהכון ריקנין: כבותשאל אתתא משבבתה ומקריבת ביתה מנין דכסף וּמַנִין דְּדָהַב וּלָבוּשׁין וּתְשַׁוּוּן עַל בּניכון ועל בּנתיבון וּתרוֹקנּוּן ית מצרים: אַנאַתִיב משָה וַאָמַר וָהַא לַא יָהַמְנוּן לי ולַא יקבּלון מני אָרֵי יִימְרוּן לַא אַתגּלי לַךְ יַנֵּ: בַּנַאָמֶר לָהַ יִנַ מָה דֵין בִּידַרְ ואמר חוטרא: גואמר רמוהי לארעא וּרְמַהִי לָאַרְעַא וַהַּוָה לְחָוִיַא וַעַרַק משֵׁה מו קדמוהי: רואמר יי למשה אושיט ידר ואחוד בזנבה ואושיט ידה ואתקף מְצְלַיִם וַאֲמַרְמֶם אֵלֶיוֹ יהוֹה אֱלֹהֵי הָעִבְּרִיִּים ׁ נְקְּרָה עָלֵינוּ וְעַתָּה גֵלְּכָה־נָּא בֶּיֶךְ שְׁלְשֶׁת יָמִים בַּמִּרְיִּם ׁ נְקְּרָה בְּעִרְיִּם ֹ וְאֲלַחָה לֵיִה בְּלְרִים בְּלֵי וֹ וְאָלֵי יָדְעְתִּי בִּי לְא־יִתֵּן אֶתְכֶּם וְעַלִּה בְּלִי וְמָלְה וְנְצֵלְיִם וְאָבֶר אָצֶשֶׂה בְּקּרְבִּוֹ מִעְרִים לְנְצֵלְיְם לְנִצְלְיִם לְנְצֵלְיְם אֶת־מִצְרֵים בְּכֹל וִפְלְאתִי אֲשֶׁר אֶצֶשֶׂה בְּקּרְבְּוֹ מִצְרִים לְנְצִלְיִם וְנָצֵלְיִם וְנָצֵלְיְם אֶת־מִצְרֵים וְעַל־בְּנְתִיבֶּם וְנְצֵלְיְם אֶת־מִוְ הָעָם־הַוּה בְּקּרְבְּוֹ מִיְּבְרִים לְנְצִלְיִם וְעַל־בְּנְתִיבֶּם וְנְצֵלְיְתָם אֶת־מִצְרֵים: וְשָׁאֲשָׁה בְּקּרְבְּוֹ מִעְרִים לְנְצִלְיְם וְעַל־בְּנְמִיבֶּם וְנְצִלְיְמָם אֶת־מִצְרֵים: וְשָׁאֲשָׁה בְּקּרְבְּוֹ מִעְרִים וְנְעַלְּיךְ וְלֹא־נְאָהְיִּבְיוֹ וְנָשְׁלֵם אֶת־מִצְרֵים וְעַל־בְּנְיִים וְנְעַלְּי וְנְאַבְּרִים וְנִעְיִם וְעַל־בְּנְיִים וְנִצְלְיְם אֶת־מִבְּרָת בְּיִבְיִם וְעַל־בְּנְיִיבְׁ וְנִישְׁלֵח אָת־נְּבְּרִי וְנְיִשְׁלְחִי וְלָּא־יִבְּהוֹ וְלָּא־יִבְּהוֹ וְלָּא־יִבְּהוֹ וְיִישְׁלְחוֹ וְיִלְיִים וְנִישְׁלְתוֹ וְלֹא־נִיְאְלֵין וֹהוֹה מִנְּיִי וְנִישְׁלְחוֹ וְדוֹ וַיִּשְׁמְרוֹ וְנִישְׁלְבוֹ וְיִישְׁלְחוֹ וְדוֹ וְיִישְׁלְחוֹ וְדוֹ וְנִישְׁלְחוֹ וְדוֹ וְיִישְׁלְחוֹ וְדוֹ וְיִישְׁתְּי וְנְבְּוֹ וְנִישְׁלְחוֹ וְדִּלְ וִישְׁלְחוֹ וְדִוֹ וְיִשְׁתְּוֹ וְיִהְיְתְּי וְנְבְּוֹ וְנְבְּוֹ וְנִיתְוֹי וְיִהוֹים וְבְּלְיִים וְנְבְוֹ וְשְׁלְחוֹ וְדִּלְ וְיִשְׁלְחוֹ וְדִל וְיִישְׁלְחוֹ וְדִּלְ וְיִישְׁלְחוֹ וְדִוֹ וְיִישְׁלְחוֹ וְדִּלְ וְיִישְׁם בְּנְבְוֹ וְיִישְׁלְחוֹ וְיִלְיְהְוֹ וְיִבְּיִם וְנְבְוֹי וְיִבְיִם וְנְבְלוֹ וְיִבְיְם וְנְבְוֹי וְיִבְיִם וְנְבְוֹ וְיִישְׁתְם וְנְבְלוֹ וְיִהְיְבְּים וְנְבְּוֹ וְיִישְׁלְם וְיִבְּיוֹ וְנְבְוֹ וְיִישְׁלְם וְיִבְיוֹ וְנְבְוֹ וְיִישְׁלְם וְיִבּוֹים וְנְבְוֹ וְיִישְׁלְבְבוֹ וְיִישְׁלְם וְיִבְּוֹים וְנְבְבוֹ וְיִישְׁלְיוֹים בְּוֹבְבְּוֹ וְיִישְׁלְבְּוֹ וְיִבּוּים וְנְבְּוֹי וְנְבְיוֹ וְנְבְּבְוֹ וְנְיִבְּיִם וְנְבְּוֹ וְנְבְוֹים וְּעְבְּיוֹ וְיוֹים בְּיִבְּיִים וְבְּבְבוֹים וְנְבְבוּים וְנְבְבוּים וְנְבְּיוֹ וְבְּבְבְיוֹ וְנְבְבוּים וְנְבְּבְיוֹ וְנְבְבְוֹים וְּבְבְּים

י"בס

שהיא באה בחיבה לפרקים ונופלח ממנה, כנו"ן של נוגף, נושא, נוחן, נושך, כשהיא מדברת לשון ופעלתם מנקד במסף. כגון ונשאתם את אביכם (בראשית מהגים) ונמתם להם את ארץ הגלעד (במדבר לביכט) ונמלתם את בשר ערלתכם (בראשית ונמתם להם את ארץ הגלעד (במדבר לביכט) ונמלתם את בשר ערלתכם (בראשית טוזיא). לכן אני אומר שזאת הנקודה בחיר"ק מן היסוד היא, ויסוד שם דבר נלול, והוא מן הלשונות הכבדים, כמו דבור, כפור, למוד, כשידבר בלשון ופעלתם ינקד בחיר"ק. כמו ודברתם אל הסלע (במדבר כיח) וכפרתם את הבית (יחזקאל מהגיכ) ולמדתם אותם את בניכם (דברים יא:עו) (ב) מזה בידך. לכך נכתב תיבה אתת, לדרוש. מזה שבידף אתה חיב לנקות, שחשדת בכשרים (ש"ר גיבי). ופשוטו, כאדם שאומר לתבירו מודה אתם שזו שלפניף אם היא. אומר לו הן. אתר לו הריני עושה אותר עץ: (ג) ויהי לגדש. רמז לו שסיפר לשון הרע על ישראל (באומרו לא יאמינו ויחזיקו האכשים כידו (בראשית ישנטו) והחזיקה במבושו (דברים כהיא) והחזקתי בזקנו (שוא היא לחיבה כוא) והחזקתי בזקנו (שואל א יזלס). כל לשון חוזה הוא. והרבה יש במקרא, והחזקתי בזקנו (שואל א יזלס). כל לשון חוזה הדבון לב"ח לשון אחיזה הוא ודכרים כהיא) והחזיקה במבוקו (ב"ח לשון אחיזה הוא:

(יט) לא יתן אתבם מלך מצרים להלך. אם אין אני מראה לו ידי החזקה. כל טוד שאין אני מודיטו ידי החזקה לא יתן אחכם להלוך: לא יתן. [כתרגומו] לא ישבוק, כמו על כן לא נתקין (בראשית כזו) ולא נמנו אלהים להרע טמדי (שם לא:ח), וכלן לשון נמינה הם. וי"מ ולא ביד חזקה. ולא כשביל שירו חזקה, כי מאז אשלה את ידי והכימי את מלרים וגו' (פסוק כ) ומתרגמינן אותו ולא מן קדם דחיליה חקיף. משמו של רבי יעקב ברבי מנחם למכר לו: (בב) ומגרת ביתה. מאותה שהיא גרה אתה בבית: וצצלתם. כתרגומו וחרוקנון, וכן וינלנו את מלרים (שמות יבילו) ויתנלו בני ישראל את עדים (שמות לג:ו), והנו"ן בו יסוד. ומנחם חברו מתברת לד"י עם וינל אלהים את מקנה אביכם (בראשית לא:מי) אשר האיל אלהים מתברת לד"י עם וינל אלהים את מקנה אביכם (בראשית לא: ונוס מו). ולא אמנו דבריו כי אם לא הימה הנו"ן ישוד והיא לקודה בתיר"ק לא תהא משמשת כלשון ופעלתם למון ונפעלתם. כמו ונסחקם מן האדמה לא תהא משמשת כלשון ופעלתם לפני אויביכם (שם יז) ולברים כחום, ווחקה כנ" אויב (ייקרא כו:כה) ונגפתם לפני אויביכם (שם יז) ונתכתם בתוכה (יחזקאל כב:כה) ואמרתם כללנו (ירמיה ז:י) לשון נפעלנו. וכל נו"ן וכעכתם בתוכה (יחזקאל כב:כה) ואמרתם כללנו (ירמיה ז:י) לשון נפעלנו. וכל נו"ן

above tradition.

# 18-22. The apparently deceitful request to the Egyptians.

God told Moses to ask Pharaoh for a three-day respite to bring offerings, but not to ask for complete freedom, although there was surely no intention on Moses' part ever to come back. Furthermore, the Jews were to "borrow" valuables (v. 22) that they would never return. Was this not dishonest, and could God not have brought about the Exodus without such "unbecoming" means?

The following emerges from several of the commentators: There is no question that the Jews, who had been forced into slavery, were entitled to their freedom and that they had a right to take a major portion of Egypt's wealth as compensation for their 116 years of unpaid labor. Consequently, there was no question of thievery on their part. [In a different

justification of their legal right to the goods of Egypt, Sforno comments that after the Splitting of the Sea, the valuables took on the status of the spoils of war.] To make it easier for Pharaoh to let them go — since God is compassionate even to the wicked — God instructed Moses to make requests that a reasonable monarch would have granted. An opportunity to bring offerings for three days is not excessive. And by saying that God "happened upon" him (v. 18), Moses implied that such commandments would not be made often, so that Pharaoh would have even less cause for misgiving. Nevertheless, since God does not lie (I Samuel 15:29), the requests had to be made in such a way that the eventual behavior of the Jews would not contradict what they had told Pharaoh. They asked for three days, but they never said they would return, although a listener would have been entitled to assume that they would. And in asking the Egyptian populace for their valuables, they were to use a word that

Eguptians

The Edupt and say to him, 'HASHEM, the God of the Hebrews, happened upon us, And now, please Request let us go on a three-day journey in the Wilderness, and we shall bring offerings to HASHEM OUT God.' 19 I know that the king of Egypt will not allow you to go, except through a strong hand <sup>20</sup> I shall stretch out Mu hand and I shall strike Egypt with all My wonders that I shall perform in its midst, and after that he will send you out. 21 I shall grant this people favor in the eyes of Egupt, so that it will happen that when you go, you will not go empty-handed 22 Fach yoman shall request from her neighbor and from the one who lives in her house silver vessels, golden vessels, and garments; and you shall put them on your sons and daughters, and you shall empty out Egypt."

4 Moses Doubts the People's Faith 1 Moses responded and said, "But they will not believe me and they will not heed my voice, for they will say. 'HASHEM did not appear to you.'"

<sup>2</sup> HASHEM said to him. "What is that in your hand?" and he said. "A staff." <sup>3</sup> He said. "Cast it on the ground," and he cast it on the ground and it became a snake. Moses fled from it. 4 HASHEM said to Moses, "Stretch out your hand and grasp its tail." He stretched out his hand and grasped

could have two different connotations. This was implied by the word God used in conveying the command to Moses: can mean borrow, as the Egyptians would understand it, and it can mean request, which was the true meaning. since the Jews would not return what they were given. Consequently, in making their request, the Jews were to use an Egyptian term that would lend itself to more than one interpretation.

Another reason why God chose to mislead Pharaoh through such indirect deception was because He wished to punish Pharaoh and his people for all their years of cruelty, and He wished to do so by splitting the sea, the miracle that dwarfed all the miracles of the Ten Plagues in Egypt. The way He chose to bring the king and his army to the sea was by making them anxious to retrieve "their" slaves and the property that they had lent them.

19. ולא בּוֶר חֲוָקָה — Except through a strong hand, i.e., Pharaoh would not respond to Moses' entreaties until God punished him harshly through the plagues (Rashi). Ramban, however, has an opposite interpretation: Pharoah will not permit them to leave even through a strong hand, i.e., the early plagues, for that demonstration of God's strong hand will not be sufficient to influence Pharaoh. Not until he feels the full brunt of Divine wrath will he relent.

# 1-17. Moses doubts the people's faith.

Even after God's assurances, Moses insisted that the people will not believe him. God then showed him three miracles that he was to display to the people to win their confidence. However, the Midrash (Shemos Rabbah 3:15) says that these miracles included a stern message to Moses that he had spoken improperly in contradicting God's earlier statement that the people would listen to him [see below].

It remains difficult, however, that Moses could have doubted God's assurance that Israel would believe his message. Several explanations are given, among them:

 Moses understood God's earlier statement to mean that the people should believe him, but not as a guarantee

that they would. Therefore he contended that it was more logical for them not to believe him (Ramban).

- Once God told him that Pharaoh would not obey him. Moses argued guite logically that when Pharaoh was intransigent, the people would become convinced that a true emissary of God would not be defied by the king (Sforno).
- Moses felt that he lacked the prerequisites of prophecy, such as wisdom, wealth, and physical perfection (since he was tongue-tied). Consequently, the people would surely doubt that God had spoken to him. He did not raise this question as soon as God approached him at the burning bush because he thought that when God revealed to him the Name with which miracles are performed, he would be transformed miraculously into someone worthy of prophecy. That did not happen; hence Moses, in his intense humility, raised this objection (Or HaChairn).
- Homiletically, Sfas Emes comments that Moses looked ahead to future centuries. He was sure that the Jews in Egypt would believe him, but since his mission involved the quarantee that God would be with them in later exiles (see comm. to v. 3:14], Moses wanted to know if God would be merciful even in times when Jews lacked faith.
- 2. מה־זָה בְּיָרָה What is that in your hand? Sforno notes the juxtaposition of Moses' hand and his staff. To show him that God holds the power of life and death. Moses was about to see the dead staff become a living being, and his live hand suffer tzaraas, which is tantamount to death.
- 3-9. The three signs. Moses was shown three miracles that he was commanded to repeat for the Jews in order to prove his legitimacy. However, the first two of the signs - the snake and the tzaraas --- were for Moses' benefit, as well, to show him that, like the snake in Eden, he had spoken slander against the Jews; and to punish him for it through tzaraas, which is the traditional punishment for the sin of slander (see comm. to Leviticus ch. 13). Because Moses understood this, he fled from the snake, thinking that it was to bite him in punishment (Ramban). By telling the Jews that God had stricken him with tzaraas because he had

בה והוה לחוטרא בידה: הבדיל דיהַמנון אָרֵי אַתגּלי לה יי אלהא דאבהתהון אלהה דאברהם אלהה דיצחק נאלחה דינעקב: ונאמר יי לה עוד אעיל כען ידה בעטפה ואעיל ידה בּעָטָפָה וָאַפָּקָה וָהַא יָרֵה חַוָרַא כְתַלְגַא: וואמר אַתִיב יִדֶּךְ לְעָטְפַּךְ וַאֲתֵיב יִדְה לעטפה ואַפַּקה מעטפה והא תַבַת הַוַת פבשרה: חויהי אם לא יהמנון לה ולא יַקַבְּלוּוָ לְקַל אַתַא קַרְמַאָה וִיהַמְנוּוַ לְקַל אתא בתראה: טויהי אם לא יהמנון אף לתרין אתיא האלין ולא יקבלון מנר ותסב ממיא דבנהרא ותשוד ליבשתא ויהון מיא די תסב מן נהרא ויהון לדמא בַּיַבַשְׁתַּא: יוַאָמַר מֹשָׁה קָדָם יִיַ בְּבַעוּ יִי לא גבר דמלול אנא אף מתמלי אף מהקמוהי אף מעהן המללתא עם עבהה ארי יַקּיר מַמַלַל וִעַמִיק לִישָׁן אֲנָא: יא וַאַמַר יִיַ לָה מַן שַׁוִי פומַא לַאַנַשַא או מן שוי אלמא או חרשא או פקחא או עַנִּירַא הַלַא אָנַא יִיַ: יבּוּבָעַן אָזֵיל ומימרי יהא עם פומר ואַלפנר די תמַלֵּיל: יגוַאַמַר בַּבַעוֹ ייַ שַׁלַח בּעַן ביד מן דכשר למשלח: ידותקיף רוּגְוָא דַייָ בְּמֹשֶׁה וַאֲמַר הַלַּא אַהַרוֹ אַחוּך לֵנָאָה גֵּלִי קַדָמַי אַרֵי מַלָּלַא יִמַלֵּל הוא ואף הא הוא נפק לקדמותר

ה בּוֹ וַיָּהֶי לְמַשֵּה בְּכַפְּוּ: לְמַעַן יַאַמִּינוּ בִּי־נִרְאָה אֵלֵיךּ הֹבֹּ וַיָּהֶי לְמַשֵּה בִּבַפְּוּ: יהוה אלהי אבתם אלהי אברהם אלהי יצחק ואלהי יעקב: ויאמר יהוה לו עוד הבא־נא יַדְרְ בַּחֵילֵהְ וַיַבא יהוה לו עוד הבא־נא יַדָּו בְּחֵיקָוֹ וַיִּוֹצְאָה וְהַנֵּה יָדָוֹ מִצֹרֵעַת כַּשָּׁלֵג: וַיֹּאמֵר , השב ידה אל־חילה וישב ידו אל־חיקו ויוצאה מחילו והנה־שבה כבשרו: והיַה אָם־לָא יַאֲמֶינוּ לַךְ וָלָא חַ וָהנה־שבה בשרו: ישמעו לקל האת הראשון והאמינו לקל האת האחרון: ט והיה אם לא יאמינו גם לשני האתות האלה ולא יִשְׁמִעוּן לִקלֶך וָלֶקַחָתַ מִמֵּימֵי הַיִּאֹר וְשֶׁפַּרְתָ הַיַּבְּשָׁה והיו המים אשר תַּקָּח מוְ־הַיָּאֹר וָהַיִּוּ לְדָם בַּיַבַּשָׁת: ויאמר משה אַל־יהוה בַּי אַדנַי לא איש דְבַרִים אַנֹכִי גַם מַתְמוּל גַם מִשְּׁלִשֹׁם גַם מֵאָז דַבַּרָךָ אֵל־עַבְדָּךָ כֵּי כְבַד־ אַ פּה וּכבַר לַשִּוֹן אַנָכִי: וַיּאמֵר יהוֹה אֶלַיו מִי שֵם פָּה לַאַדַם אוֹ מִי־יַשִּׁוּם אָלֶּם אוֹ חֶרֶשׁ אוֹ פָקַחַ אָוֹ עָוַר הַלָּא יב אַנכִי יהוָה: וָעַתַּה לֵךְ וָאַנֹכִי אָהְיֵה עָם־פִּּיךְ וָהְוֹרֵיתִיךְ יג אַשֵּר תַּדְבָּר: וַיָּאמֶר בִּי אַדנִי שֶׁלַח־נַא בִּיַד־תִּשְׁלֵח: יי ויחר־אף יהוֹה בּמשׁה וַיֹּאמֵר הַלֹּא אַהַרוֹ אַחִירְ הַלּוֹי יַדַעתִּי כִּי־דַבָּר יִדַבָּר הוּא וַגָם הַנַּה־הוּא יצא לקראתֶׁר

י"בר אחיו שהיה גדול הימנו ונכיא היה שנאמר והלא אהרן אחיד הלוי וגו' (להלן פסוק יד) ועוד נאמר לעלי הכהן) הנגלה נגליתי אל בית אביך בהיותם במלרים (שמואל א ב:כז) הוא אהרן. וכן ואודע להם בארץ מלרים (יחזהאל כ:ה) ואומר אליהם איש שקולי עיניו השליכו (שם ז). ואותה נכואה לאהרו נאמרה (ש"ר שם טו): בבר פה. בכבידות אני מדכר. וכלשון לע"ז כלכ"ו: (יא) מי שם פה וגו׳. מי למדך לדכר כשהיית נדון לפני פרעה על המלרי: או מי ישום אלם. מי עשה פרעה חלם שלח נחחמן במלות הריגתך, ואת משרתיו חרשים שלא שמעו בלוותו עליך, ולאספקלטורין ההורגים מי עשאם עורים שלא ראו כשברחת מן הבימה ונמלטת (תנחומא י): הלא אגבי. ששמי ה׳ עשיתי כל זאת: (יג) ביד תשלח. כיד מי שאתה רגיל לשלות, והוא אהרן (ש"ר שם). ד"א, ביד אחר שתרלה לשלוח, שאין סופי להכניסם לארץ ולהיות גואלם לעתיד, יש לך שלוחים הרבה (פדר"א מ): (יד) ויחר אף. רבי יהושע כן קרחה אומר כל חרון אף שבתורה נאמר בו רושם, וזה לא נאמר בו רושם ולא מלינו שבא עונש על ידי אותו חרון. אמר לו רכי יוםי אף כזו נאמר כו רושם, הלא אהרן אחיך הלוי, שהיה עחיד להיות לוי ולא כהן, והכהונה הייתי אומר ללאת ממד, מעתה לא יהיה כן אלא הוא יהיה כהן ואחה לוי, שנאמר ומשה איש האלהים בניו יקראו על שבע הלוי (דברי הימים א כג:יד; ש"ר שם יז; זכחים קב.): הנה הוא יצא לקראתך. כשחלך למלרים:

(ו) מצרעת כשלג. דרד לרעם להיום לבנה. אם בהרם לבנה היא (ויהרא יג:ד). אף באוח זה רמז לו שלשון הרע ספר באומרו לא יאמינו לי, לפיכך הלקהו בלרעת (ש"ר שם יכיג) כמו שלקתה מרים על לשון הרע: (ז) ויוצאה מחיקו והנה שבה בבשרו. מכחן שמדה טובה ממהרת לבח ממדת פורענות. שהרי ברחשונה לח נחמר מחיקו (ש"ר שם יג; שבת לג.) (ח) והאמינו לקול האות האחרון. משתחמר להם בשבילכם לקיתי על שספרתי עליכם לשון הרע יאמינו לך, שכבר למדו בכך שהמזדווגין להרע להם לוקים בנגעים, כגון פרעה וחבימלך בשביל שרה: (ט) [ולקחת ממימי היאר. רמז להם שבמכה רחשונה נפרע מחלהותם. פירוש כשהקכ"ה נפרע מן האומות נפרע מאלהותם תחלה שהיו עובדים לנילום המחיה אותם והפכם לדם:) והיו המים וגו׳. והיו והיו, כ' פעמים. נראה בעיני, אלו נאמר והיו המים אשר חקח מן היאור לדם ביבשת שומע אני שבידו הם נהפכים לדם, ואף כשירדו לארץ יהיו בהוייתן. חבל שכשיו מלמדנו שלח יהיו דם עד שיהיו ביכשת: (י) גם מתמול וגוי. למדנו שכל שבעה ימים היה הקב"ה מפתה את משה בסנה לילך בשליחותו. מתמול שלשום מאז דברך, הרי שלשה, ושלשה גמין רבויין הם (ירושלמי ברכוח טוז) הרי ששה, והוא היה עומד ביום הז' כשאמר לו זאת עוד שלח נא ביד תשלח (להלן פסוק יג). עד שחרה בו וקבל עליו (סדר עולם רבה ה; ויק"ר יא:ו) וכל זה שלא היה רולה ליטול גדולה על אהרן

doubted them, he would reinforce their faith, because they knew from history that God punished those who wronged them, as He had done to Pharaoh and Abimelech in the times of Abraham and Sarah. Finally, since the Nile was an Egyptian god, the transformation of its waters into blood would show that when God punishes a nation, He first proves that its gods are powerless (Rashi).

10. Moses' desperate plea. All his arguments having been refuted, Moses throws himself upon God's mercy — addressing Him as HASHEM, the Name of mercy (Or HaChaim) — and begs to be relieved of the mission. In a novel rendering, Ibn Ezra cites R' Yehudah Halevi that a should be translated in me, i.e., Moses said, "Let the penalty for my refusal be placed in me in the form of any punishment You

it tightlu. and it became a staff in his palm. 5 "So that they shall believe that HASHEM, the God of their forefathers, appeared to you, the God of Abraham, the God of Isaac, and the God of Jacob." 6 HASHEM said further to him, "Bring your hand to your bosom," and he brought his hand to his bosom: then he withdrew it and behold, his hand was leprous, like snow. The said. "Return your hand to your bosom," and he returned his hand to his bosom: then he removed it from his bosom and behold, it reverted to be like his flesh. 8 "It shall be that if theu do not believe you and do not heed the voice of the first sign, they will believe the voice of the latter sign. 9 And it shall be that if they do not believe even these two signs and do not heed uour voice, then uou shall take from the water of the River and pour it out on the dru land, and the water that you shall take from the River will become blood when it is on the dru land"

Moses'

10 Moses replied to HASHEM, "Please, mu Lord, I am not a man of words, not since yesterday Desperate nor since the day before yesterday, nor since You first spoke to Your servant, for I am heavy of mouth and heavy of speech."

God's

11 Then HASHEM said to him, "Who makes a mouth for man, or who makes one dumb or Response deaf, or sighted or blind? Is it not I. HASHEM? 12 So now, go! I shall be with your mouth and teach you what you should say."

Moses Objections Are

- <sup>13</sup> He replied, "Please, my Lord, send through whomever You will send!"
- 14 The wrath of HASHEM burned against Moses and He said, "Is there not Aaron your brother, Overridden the Levite? I know that he will surely speak; moreover, behold, he is going out to meet you

decree, but free me from this task,"

Based on various Midrashic sources, Rashi notes that this was the seventh day of the dialogue, and that the underlying reason for Moses' reluctance was that he did not want to assume superiority over his older brother Aaron, who was also a prophet las will be seen in verse 131.

לא איש דברים —I am not a man of words. Moses contended that from his earliest youth he had been tongue-tied; surely in his old age he could not be expected to succeed in a mission that required eloquence! Thus, it was unbecoming for God to send so unsuited an emissary. It would seem logical for God to accompany His choice of Moses with a miraculous cure of his speech impediment, but this did not happen - possibly because Moses did not pray for it. Or perhaps God wanted to accentuate the miracle of the Exodus by not sending a silver-tongued orator (Ramban).

According to Rashbarn, as embellished by R' Hirsch, Moses argued that since he had left Egypt at a young age. he was no longer fluent in the Egyptian language and it would be ludicrous for God to be represented by someone who could not express himself well.

The double expression heavy of mouth and heavy of speech [lit., of tongue], according to many commentators, refers to his difficulty in pronouncing sounds with his lips, his tongue, or other organs used in speech.

- 11-12. God's response. God refuted Moses' on two counts: whatever communications skills he required were well within God's capacity to give, and He would provide whatever guidance and assistance Moses needed.
- 13. בַּנְריהִשְּלַח Through whomever You will send, Send Aaron, since he already functions as Your prophet in Egypt.

Alternatively, since someone else will bring the Jews into Eretz Yisrael, there are obviously many suitable agents for this task; let one of them redeem Israel from Egypt (Rashi). Moses was now contending that he was clearly not God's first choice in any case, for he was neither the leader in Egypt nor the one who would complete the task of leading the nation into the Land.

The above is not a contradiction to the narrative in Numbers 20:12, which states that it was only because of his sin in the Wilderness that Moses was denied the privilege of entering the Land. Moses foresaw prophetically that he would not enter Eretz Yisrael, but at the time he did not know why.

- 14-17. Moses' objections are overridden. No longer did God seek Moses' acquiescence to be His emissary; He commanded him to go. But to ease his fears, God appointed Aaron to act as his spokesman to Pharaoh.
- 14. ייחר־אף הי The wrath of HASHEM burned. The Talmud teaches that God's wrath always leaves a lasting effect (Zevachim 102a). In this case, Moses was punished permanently for his recalcitrance by the loss of the priesthood. Had he accepted God's call, he, not Aaron, would have been the Kohen Gadol, and the priesthood would have gone to his descendants; now it was stripped from him and reserved for Aaron (Rashi).
- הלוי The Levite. Aaron was born a Levite and was intended to remain one, while Moses was elevated to be a Kohen. Now, because of Moses' constant attempts to evade the mission, their positions would be reversed, with Moses remaining a Levite and Aaron becoming the Kohen (ibid.).

ששי

ויחונה ויחדי בלבה: שותמלל עמה ותשוי ית פתגמיא בפומה ומימרי יהי עם פומר ועם פומה ואליף יתכון ית די תעבדון: טווימליל הוא לה עם עמא ויהי הוא יהי לה למתרגמו ואת תהי לה לרב: מוית חטרא הדין תסב בידף דתעביד בה ית אתיא: יחנאול משה ותב לנת יתר חמוהי נאמר לה אזיל פען ואיתוב לות אחי די במצרים ואַחַזֵּי הַעַר כָּעַן (אינוּן) קימין וַאַמַר יתרו למשה אזיל לשלם: יטואמר יי למשה במדיז אזיל תוב (ל)מצרים ארי מיתוּ כַּל גַבְרַיַּא דְּבָעוֹ לְמִקְטַלְרָ: כּוּנְסִיב משה ית אתתה וית בנוהי וארכבנוז על חַמַרָא ותב לאַרעא דמצרים ונסיב משה ית חוטרא דאתעבירו בה נסיו מז קַרָם יַיָּ בּירה: כאַנַאַמַר יִי למשה בּמָהַכַּךְ למָתַב למצרים חַזי כּל מוֹפָתַיַּא דִּשַׁוּיתי בידך ותעבדנון קדם פרעה ואַנא אַתַקיף ית לבה ולא ישלח יַת עמא: כבותימר לות פרעה כדנן אמר ייַ בּרי בוּכרי ישראל: כגואמרית לַךְ שַׁלַּח יַת בָּרִי וְיָפָלַח קַדַמֵי וּמִסַרֵב אַת לשַלַחותה הַא אַנַא קטיל יַת בַּרַרְ בּוּכָרֶף: כּרַנָהָנָה בָאַרְחַא בְּבֵית מְבַתַא וערע בה מלאכא דיי ובעא למקטלה:

כמו כי ידבר אליכם פרעה וגו' (להלן ז:ט). ואל תחמה על אשר כתיב אשר שמתי. שכו משמעו. כשתדבר עמו כבר שמתים בידר: (בב) ואמרת אל פרעה. כשתשמע שלכו תזה וימאן לשלוח אמור לו כן: בני בבורי, לשון גדולה. כמו אף אני בכור אתנהו (חהלים פט:כח). זהו פשוטו. ומדרשו, כאן תחם הקב"ה על מכירת הככורה שלקח יעקב מעשו (כ"ר סג:יד; ש"ר ה:ו): (בג) ואומר אליך. כשליחותו של מקום שלח את בני וגו': הנה אנבי הרג וגו'. היא מכה אחרונה ובה התרהו תחלה מפני שהיא קשה. וזה הוא שנאמר באיוב (לו:כב) הן אל ישגיב בכתו, לפיכך, מי כמוהו מורה. בשר ודם המבקש להנקם מחבירו מעלים אח דבריו, שלא יבקש הגלה. אבל הקב"ה ישגיב בכחו ואין יכולת להמלט מידו כי אם כשובו אליו, לפיכך הוא מורהו ומתרה בו לשוב (ש"ר ט:ט): (בד) זיהי בדרך במלוז. משה: ויבקש המיתו. [המלחר] למשה לפי שלח מל חח חליעזר בנו ועל שנחרשל גענש עונש מיחה. חניא אמר רבי יוסי, ח"ו לא נחרשל, אלא אמר, אמול ואלא לדכך, סכנה היא לחינוק עד שלשה ימים. אמול ואשהה שלשה ימים, ההב"ה לוני לד שוב מלרים. ומפני מה נענש מיחה, לפי שנחעסה במלון חחלה. והיה המלאך נטשה כמין נחש ובולטו מראשו ועד יריכיו, וחוזר ובולטו מרגליו ועד אוחו מקום, הבינה לפורה שבשביל המילה הוא (ש"ר ה:ח; נדרים לא:־לב.): וראר ושמח בלבו. לא כשאתה סבור שיהא מהפיד עליך שאתה עולה לגדולה. ומשם זכה אהרן לעדי החשן הנחון על הלב (ש"ר שם: שבת הלט.): (שז) ודבר הוא לך. בשבילך ידבר אל העם. וזה יוכיח על כל לך ולי ולו ולכם ולהם הסמוכים לדבור שכולם לשון על הם: יהיה לר לפה. למליז (אונהלום: ש"ר שם) לפי שאתה כבד פה: לאלהים. לרב (שם ושם) ולשר: (יח) וישב אל יתר חתנו. ליטול רשות שהרי נשבע לו (שלא יזוז ממדין כי אם ברשותו) (ש"ר ד:א). ושבעה שמות היו לו, רעואל, יתר, יתרו, קיני, חובב, חבר, פוטיאל (מכילתא יח:א): (יט) בי מתו כל האנשים. מי הם, דתן ואכירם. חיים היו, אלא שירדו מנכסיהם, והעני חשוב כמת (ש"ר ה:ד; נדרים סד:): (ב) על החמר. חמור המיוחד. הוא החמור שחבש אברהם לעקידת ילחק, והוא שעתיד מלך המשיח להגלות עליו. שנא' עני ורוכב על חמור (זכריה טיט; פדר"ח לח): וישב ארצה מצרים ויקח משה את מטה. חין מוקדם ומחוחר מדוקדקים כמקרח: (בא) בלבתך לשוב מצרימה וגו'. דע שעל מנת כן חלך שתהת גבור בשליחותי לעשות כל מופתי לפני פרעה ולא חירא ממנו: אשר שמתי בידך. לא על שלש אוחות האמורות למעלה, שהרי לא לפני פרעה לוה לעשותם אלא לפני ישראל שיאמינו לו. ולא מלינו שעשאם לפניו (ש"ר שם ו). אלא מופחים שאני עחיד לשום בידך במלרים,

יְשְׁמֵח בְּלְבּוּ — He will rejoice in his heart. Contrary to your assumption that Aaron will be wounded at your appointment to greatness, he will sincerely rejoice for you (Rashi). The Midrash counts this as an act of great nobility on Aaron's part. It states that, had Aaron realized that the Torah would take note of his joy at Moses' good fortune [meaning that if he had known that his natural, brotherly happiness was significant enough in God's eyes to be mentioned in the Torah

as a lesson for posterity], he would have greeted Moses with drums and dances. And as for us, the Midrash concludes, we should learn from this that no good deed goes unnoted by God. Elijah the Prophet will record it, and the record will be sealed by God and the King Messiah!

17. הַמְּטְּח הַּמְּה הַאָּת — And this staff. The staff, which was destined to be the implement of the Exodus, was created by God at twilight of the sixth day of Creation, and it was

and when he sees you he will rejoice in his heart. 15 You shall speak to him and put the words in his mouth; and I shall be with your mouth and with his mouth, and teach you both what uou are to do. 16 He shall speak for you to the people; and it will be that he will be your mouth and you will be his leader. 17 And this staff you shall take in your hand, with which you shall perform the signs."

Moses for Equpt

- 18 So Moses went and returned to Jether, his father-in-law, and said to him. "Let me now go Embarks back to mu brethren who are in Egypt, and see if they are still alive." And Jethro said to Moses. "Go to peace."
  - 19 HASHEM said to Moses in Midian, "Go, return to Equpt, for all the people who seek your life have died."
  - <sup>20</sup> So Moses took his wife and sons, mounted them on the donkey, and returned to the land of Egupt: and Moses took the staff of God in his hand. 21 HASHEM said to Moses, "When you go to return to Egupt, see all the wonders that I have put in your hand and perform them before Pharaoh: but I shall strengthen his heart and he will not send out the people, 22 You shall say to Pharaoh, 'So said HASHEM, My firstborn son is Israel. 23 So I say to you, Send out My son that he may serve Me — but you have refused to send him out; behold. I shall kill your firstborn son.'"

24 It was on the wau, in the lodging, that HASHEM encountered him and sought to kill him.

passed on through the generations, Adam to Noah, to the Patriarchs, and so on until it came into Moses' possession (Pirkei d'Rabbi Eliezer ch.40). [This indicates that the Exodus was part of God's plan from the beginning of Creation.] On it were inscribed the initials of the Ten Plagues — דצ"ר ער"ש באח"ב — and those were the signs that Moses was now commanded to perform with the staff (Midrash).

## 18-23. Moses embarks for Egypt.

18. אלכה־נא — Let me now go. Since Moses had promised that he would remain with Jethro, he had to have Jethro's permission to leave (Rashi). The Midrash adds that Moses told God, "Jethro accepted me, opened his home to me, and treated me with honor. One owes his life to someone who opens his home to him. Therefore, I cannot go without his permission."

Moses did not tell Jethro the nature of his mission so as not to alarm him (Midrash HaGadol), or because God had not authorized him to: and unless God tells a prophet to reveal a Divine message, he is forbidden to do so (Or HaChaim).

- 19. במדיז In Midian. What did God add in this command in Midian that was not included in the earlier command at Mount Horeb? Moses was planning to go to Egypt alone and in disguise, to avoid being recognized as a wanted killer. Therefore, God told him now that such pregautions were unnecessary because his enemies were dead for, as Rashi points out, had been reduced to poverty and were so inconsequential that they were as good as dead]. Hearing this, Moses decided to take along his wife and child, in order to show the Jews that he had confidence in God's help. This would help to assure that they would believe him (Ramban).
- 20. החמר The donkey. [The definite article ה, the, indicates that this was a special donkey. It was the donkey that

Abraham rode and that the King Messiah will ride (Rashi from Pirkei d'Rabbi Eliezer). Gur Aryeh explains that the concept of "mounting the donkey" symbolizes preeminence over all earthly life and he cites a Midrash that Abraham. Moses, and the King Messiah all had this superiority. Abraham was recognized by everyone as the prince of God and, of course, the Messiah will be so regarded. Moses, too, became the leader of Israel and was soon to demonstrate his superiority over Pharaoh and all of Egypt.

21. ראה בל-המפתים — See all the wonders. Go with the determination that you will perform the wonders without fear; carry out your mission with strength and courage (Rashi).

אשר־שמתי בידה — That I have put in your hand. The translation follows Rashi according to whom the wonders that Moses was to display to Pharaoh would be shown to him later, on his way to Egypt, but the three miracles he had seen previously were to be performed only for the Jews.

- 22. בני בכרי My firstborn son. The term is figurative: Israel is God's most worthy and beloved nation, just as a firstborn has a special place in his parents' affections (Rashi).
- 23. בְּנֶךְ בְּכֹרֶךְ Your firstborn son. God told Moses to warn Pharaoh that unless he released God's firstborn, he would be punished measure for measure with the loss of his own firstborn. Thus, at the very outset of His communication to Pharaoh, God warned him about the climactic Plague of the Firstborn — the plague that would finally break down Pharaoh's stubborn resistance (Rashi).

Or HaChaim comments that Moses would not warn Pharaoh about this plague until it was about to be inflicted upon him. God told Moses about it now to build up his own confidence in preparation for the long period of frustration during which Pharaoh would consistently refuse to give

כהונסיכת צפורה טנרא וגזרת ית ערלת ברה וקריבת לקדמוהי ואמרת ארי בדמא דמהלתא הדיו אתיהב חתנא לנא: כונח מנה בכו אמרת אַלוּלִי דְמָא דְמָהַלְתָא הַרִין אַתְחַיָּב חתנא קטול: בונאמר יי לאהרן אזיל לקדמות משה למדברא ואזל וערעה פטורא דאתגלי עלוהי יקרא דיי ונשק לה: כחוחוי משה לאהרו ית כל פתגמיא דיי די שלחה וית כל אתיא די פקרה: כטואזל משה ואהרן וכנשו ית כל סבי פני ישראל: זומליל אהרו ית כל פתגמיא די מליל יי עם משה ועבר אתיא לעיני עמא: לאוהימו עמא וּשְמַעוּ אַרי דכיר יי ית בּני ישראל וארי גלי קדמוהי שעבודהון וכרעו וסגידו: אובתר כּן עלו משה וְאַהֵרן וָאַמְרוּ לפרעה כּדנו אַמר יִי אַלַהַא דִישְרַאַל שַלַּח יַת עַמִּי וִיחַגוּן קַדַמִי בִּמַדְבָּרָא: בואמר פרעה שמא דיי לא אתגלי לי די אקבל לממרה לשלחא ית ישראל לא אָתגָלִי לִי שָׁמַא דַייַ וְאַף יַת יִשְרַאֵל לַא אַשַלַח: גוַאַמַרוּ אַלַהַא דיהוּדָאִי אתגלי עלנא נהר כען מהלך תלתא יומין בּמַדְבָּרָא וּנָדָבָּח קַדַם יִיַ אַלַהַנָא דלמא יערעננא במותא או בקטול: - וַאַמַר לָהוֹן מַלְכַּא דָמַצְרַיִם לָמַא מֹשֶׁה ואַהַרן תַּבַּטַלוּן יַת עַמַּא מעובַדהון

בה וַתִּלַּח צִפּּרָה צֹר וַתִּכְרת ֹ אֶת־עָרְלֵת בְּנָה וַתַּגַּע לְרַגְּלֶיוּ בּי וַתַּלָּח צִפּּרָה צֹר וַתִּכְרת ֹ אֶת־עָרְלֵת בְּי וַתְּלָה בִּי וַתָּלְה בִי: וַיֶּרֶף מִמֶּנוּ אָז אָמְרָה חתו דמים לִמּוּלִת:

בּי וַיְּאֶמֶר יהוה אֶל־אֲהַרֹן לֵךְ לִקְרָאת מֹשֶׁה הַמִּיְבֶּרָה וַיֵּלֶּךְ נִיְּאמֶר יהוה אֶל־אֲהַרֹן לֵךְ לִקְרָאת מֹשֶׁה הַמִּיְבֶּרָה וַיִּלֶּךְ בִיּאַקְפֹּי שְׁרִי וְיִּאָקְפֹּי אָת־כָּל־זִקְנֵי בְּנִי יִשְׂרְאַלּי בְּיָרָר הְאָעָר יִהוּה אֲשֶׁר שְׁלָחוֹ וְאָת כָּל־חָקְנֵי בְּנִי יִשְׂרָאֵלּי בְּיִרְ יהוּה אֶל־כִּי בְּעָר יהוֹה אֶל־בִּרְים אֲשֶׁר־דִּבֶּר יהוֹה אֶל־כִּי בְּעָה וַיִּשְׁמְעׁ הָאֹרְן וַיִּאַקְפֹּי אֶת־כָּל־זִקְנֵי בְּנִי יִשְׂרָאֵלּי בְּיִרִי הְאָה וְיִּעְשׁ הָאֹתְר בְּנִי יִשְׂרָאֵל שַׁלַח עִיּתְר בְּנִי יִשְׂרָאֵל בָּיִרְ בְּבִר יהוֹה אֶת־עִּנְיִי הָעִבּי וְשִׁרָאֵל שְׁלַח אֶת־עִנְיִי וְיִּי, וְאַבְּרְיִה בְּיִי יִשְׂרָאֵל שַׁלַח אֶת־עִנְיִי וְיִּיְתְּהוֹ בְּבְּרִי וְיִשְׁתְּעוֹן בְּעָשׁ הָאת־בְּנְיִי יִשְׂרָאֵל שְׁלַח אֶת־עַמְּיוֹ וְיִיְתְּהוֹוּ בְּבְּרְעִה מֵי יהוֹה אֲשֶׁר אֶשְׁמְע בְּלְלוֹ לֵי בְּעְהִי אֶתְר־יהוֹה וְאַשְׁרְ אֶלְהִי וְשְׁרָאֵל לְא אֲשַׁלְחֵי וְיִּאְתָּל לְא יְבִינְתְּהוֹ בְּיִבְיר וְנִיְבְּחָה לֵיִי הָלְבָּיר וְנִיְבְּחָה לֵיִי וְיִּאְרָה מִי יהוֹה אֲשֶׁר אָשְׁמְע בְּלְלוֹ לֵי אִבְּלְתִּי לְּא אֲשַׁלְחֵי וַיְּאָבְל לְא אֲשַׁלְחֵי וַיִּאְלְאל לְא אֲשַׁלְחֵי וְיִּבְּלְבְר וְנִיבְּהָחה לֵיִים לָשְׁת יִמִים בַּמִּרְבָּר וְנִיבְּהָחה לֵישְׁת וְאָבְרִי אוֹ בְּבָּר אוֹ בְּבָּרְר אוֹ בְּבָּרְר אוֹ בְּבְּרִי וְנִיבְּחָה לְעָם מִמְּעְשֵׁיוֹ בְּבָּבְר אוֹ בְּבָּבְר אוֹ בְּבָּרְר אוֹ בְּבָּרְיעוּ אָת־בְּבָּם מִמְּבְּאָשִׁיוּ בְּבָּבְר אוֹ בְּבָּבְר אוֹ בְּבְּרִיעוּ אָת־בְּבְעם מִמְּבְּאָשִיוּ בְּבָּבְר אוֹ בְּבָּבְר אוֹ בְּבְּבְר יִוּ וְבְּבְּתְם מִמְּבְּאָיוּוּ בְּבָּבְר אוֹ בְּבְּבְים בְּבָּבְר אוֹב בְּבָּבְר אוֹ בְּבְּבְיתוּ בְּבָּבְים מְבְּבְּבְּים בְּבָּבְים מִבְּבְּבְיר בְּיִבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבָּבְיר אוֹ בְּבְרִים בְּבְבּבּים מְבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְבּים בְּבְּבְּבְיוּ בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְבְּים בְּבְּבְבְים בְּבְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּבְבְּים בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְּבְּבְּבְבְים בְּבְּבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּבְים בְּבְ

רש"י

וגוי. אבל הזקנים נשמטו אחד אחד מאחר משה ואהרן עד שנשמטו כולם קודם

וגוי. אבל הזקנים נשמטו אחד אחד מאחר משה ואהרן עד שנשמטו כולם קודם

שהגיטו לפלטין, לפי שיראו ללכת. ובסיני נפרע להם, ונגש משה לבדו והם לא יגשו

(שמות כד:ב) החזירם לאתוריהם (ש"ר ש"ר): (ג) פון יפגענו. פן יפגען היו לריכים

לומר לו, אלא שחלקו כבוד למלכות (שם שו). פגיעה זו לשון מקרה מות הוא: (ד)

תפריעו את העם ממעשיו. תבדילו ותרחיקו אותם ממלאכתם, ששומעין לכם

ו וסבורים לנות מן המלאכה. וכן פרעהו אל תעבר בו (משלי ד:טו) רחקהו. וכן

(כה) ותגע לרגליו. הפליכחו לפני רגליו של משה (ירושלמי נדרים ג:ט): ותאמר. על בנה: בי חתן דמים אתה לי. אחה היית גורם להיות החתן שלי נרלח עליך. הורג אישי אתה לי: (בו) וירף. המלאך ממנו (ש"ר שם): אז. הבינה שעל המילה בא להורגו: אמרה חתן דמים למולת. חתני היה נרלח על דבר המילה: למולת. על דבר המולות. שם דבר הוא, והלמ"ד משמשת בלשון על, כמו ואמר פרעה לבני ישראל (להלן יד:ג). ואנקלום חרגם דמים על דם המילה: (א) ואחר באו משה ואהרן (להלן יד:ג). ואנקלום חרגם דמים על דם המילה: (א) ואחר באו משה ואהרן

24-26. Zipporah circumcises her son. Moses set out for Egypt with his family, including his newborn son, who had not yet been circumcised, and, because he was unconcerned about performing the circumcision in time, an angel was about to kill him. R' Yose taught: Heaven forfend that Moses did not care about the circumcision. He was faced with a dilemma. Should he perform the circumcision before he went, and then take the child with him? - but the infant would be in danger for the first three days after the circumcision! Should he perform the circumcision and delay the trip for three days? — but God had commanded him to go! He decided to travel immediately [since God knew about the baby when He commanded him to gol; nevertheless, he was held culpable because, when they arrived at an inn, he began making arrangements for his lodging instead of performing the circumcision without delay (Rashi from Nedarim 31b-32a). Even though he would have had to resume his trip to Egypt after the circumcision — thus putting the infant into new danger and justifying further delay — the inn was close enough to Egypt that the short trip would not endanger the child's health (Ran, ibid.).

An angel grasped Moses in such a way as to make Zipporah understand that the danger had been caused by Moses' failure to circumcise the baby. Seeing that her husband was about to die because of his sin of omission, Zipporah circumcised the child, saving Moses' life.

Although failure to perform a circumcision does not incur the death penalty, the most righteous people, such as Moses, are held to a higher standard of Divine accountability (*Maharsha*).

25. יְהַנְּלְיוּ — And touched it to his feet. She touched the foreskin to Moses' feet in the hope that the merit of the circumcision — like the blood of the pesach-offering on Jew-

- 7inporah 25 So Zipporah took a sharp stone and cut off the foreskin of her son and touched it to his feet. Circum and she said. "You caused mu bridegroom's bloodshed!" 26 So he released him: then she said. cises Her "A bridegroom's bloodshed was because of circumcision."
  - <sup>27</sup> HASHEM said to Aaron. "Go to meet Moses, to the wilderness." So he went and encountered him at the mountain of God, and he kissed him. 28 Moses related to Aaron all the words of HASHEM, that He had dispatched him, and all the signs that He had commanded him.
  - 29 Moses and Aaron went and gathered all the elders of the Children of Israel, 30 Aaron spoke all the words that HASHEM had spoken to Moses; and he performed the signs in the sight of the people, 31 And the people believed, and they heard that HASHEM had remembered the Children of Israel and that He saw their affliction, and they bowed their heads and prostrated themselves.

5 Moses and Aaron Come to

Pharaoh

- $^{1}$   $\bigwedge$  fterwards Moses and Aaron came and said to Pharaoh, "So said HASHEM, the God of Israel, 'Send out My people that they may celebrate for Me in the wilderness.' "
- <sup>2</sup> Pharaoh replied. "Who is HASHEM that I should heed His voice to send out Israel? I do not know HASHEM, nor will I send out Israel!" 3 So they said, "The God of the Hebrews happened upon us. Let us now go for a three-day journey in the wilderness and we shall bring offerings to HASHEM, our God, lest he strike us dead with the plague or the sword." 4 The king of Egypt said to thern, "Moses and Aaron, why do you disturb the people from its work?

ish doorposts on the night of the Exodus — would save Moses from the Angel of Death (Ibn Ezra).

התידמים — A bridegroom's bloodshed. She addressed her baby, saying that he was the cause of the bloodshed that was about to strike her bridegroom, i.e., husband (Rashi).

- 26. חתן דמים למולת A bridegroom's bloodshed was because of circumcision. Previously she thought that Moses was about to die because he had sinned by delaying the circumcision - a sin that he had already committed. Now she realized that his threatened death was but a means of prompting her to circumcise the baby immediately. Thus, it showed her the importance of the commandment (Gur Aryeh).
- 27. ייפגשהו And encountered him. Moses set out from Midian and Aaron set out from Egypt. They met at Mount Sinai (Ramban).

According to the Midrash, Aaron convinced Moses to send Zipporah and the children back to Midian, by saying; "We are distressed over the plight of those who are there, why should you bring your family there?"

31. נאמן העם — And the people believed. The word implies more than the simple belief that something happens to be factually true. People do not sacrifice their lives or make intense efforts simply for the sake of something that they know to be a fact. The belief of which the verse speaks is the conviction that a principle is at the essence of their lives and worthy of every effort. In recognition of their faith, the people bowed their heads, signifying that their intellect would be subservient to God's will, and they prostrated themselves, signifying the complete devotion of all their physical faculties to Him (R' Hirsch).

- 1-5. Moses and Aaron come to Pharaoh. After gaining the allegiance of the Jewish elders, Moses and Aaron went to deliver God's message to Pharaoh, but Pharaoh was not receptive, as God had predicted to Moses.
- 1. משה ואהרן Moses and Aaron. Where were the elders at this point? They had accompanied Moses and Aaron on the way to Pharaoh, but they were gradually overcome by fear of the king. One by one they dropped out until none of them were present. Consequently, when Moses went up to receive the Torah on Mount Sinai (Exodus 24:2), these fearful elders were prohibited from ascending with him (Rashi).
- 2. מי ה' Who is HASHEM. Pharaoh's defiance took three forms. (a) Do you think that this HASHEM of yours is so mighty that I must obey Him? (b) I never even heard of a God by the Name of HASHEM. (c) And even if I had heard of Him, I would not consent to send away an entire nation of slaves at His behest (Or HaChairn).
- 3. ויאמרו So they said . . . They responded to the king with the terms that God had instructed Moses to use (3:18). Pharaoh claimed not to have heard of "HASHEM," so now Moses spoke about the "God of the Hebrews," and even Pharaoh should understand that every nation has its own God to which it owes unquestioning loyalty. Rashi explains that Moses' threat of death was actually meant for Egypt [and presumably was so understood by Pharaohl, but, out of respect for the monarchy, Moses did not say so directly. Ibn Ezra and Sforno, however, comment that Moses was warning Pharaoh that if God's will was flouted, all concerned, Jews and Egyptians, would suffer.
- 4-5. Pharaoh refused even to consider the request. Though he showed a modicum of respect by addressing the two

אַזילוּ לפַלחַנָבוֹן: הַנָאַמֵר פַּרעה הַא סָגִיאִין בַּעָן עַמַּא רָאַרָעָא וּתְבַטְּלוּן יַתְהוּן מפַּלחַנהון: וּוּפַקִּיד פַּרעה בִּיומָא הַהוּא יַת שַלְטוֹנִין דְּעָמַא וְיַת סַרְבוֹהִי לְמֵימַר: ילא תוספון למתן תבנא לעמא למרמי לבנין בּמַאַתמַלֵּי וּמַדְּקַמוֹהֵי אַנוּן יַיוַלוּן ַ וִיגַבְּבוּן לָהוֹן תִּבְנַא: ה וַיַת סְבוֹם לְבַנַיַּא דִּי אנון עבדין מתמלי ומדקמוהי תמנון עַלַיהון לַא תִמנִעון מנֵה אָרֵי בַטְלַנִין אַנּוּן על בַּן אַנּוּן צַוְחֵין לְמִימֵר נַזֵיל נַרַבַּח קַרַם אַלַהַנָא: טַתַּקַף פַּלְחַנָא עַל גּבְרַיַא וְיָתַעָסְקוּן בָּהּ וְלַא יִתְעַסְקוּן בִּפְּתְנַמִין בָּטַלִין: וּנָפַקוּ שָלְטונֵי עַמַּא וְסַרְבוֹהִי וַאַמֵרוּ לִעָמַא לְמֵימֵר כִּדְנַן אַמַר פַּרְעה לֵית אַנַא יַהַב לָבוֹן תִּבְנַא: אַאַתוּן אַזִּילוּ סִיבוּ לָכוֹן תִּבָנַא מַאַתֵר דְּתַשְׁכָּחוּן אַרֵי לָא יַתְמָנָע מפַּלְחַנָכוֹן מדַעָם: יבּ וָאַתְבַּדֵּר עַמַא בָּכַל אַרעַא דִמִצְרַיִם לְגַבּּבַא גִּילַי לְתְבָנַא: יגוִשְׁלְטוֹנַיַא דַחַקִין לְמֵימַר אַשַלִּימוּ עוֹבַדֵיכוּן פַּתְגַם יוֹם כִּיוֹמֵה כִּמַא דַהַנִיתוּן עָבְדִין כַּד מִתְיָהַכ לְכוֹן תִּבְנַא: יד וּלְקוֹ (נ״א וָאַתְמָחוֹ) סָרְכֵי בִּנֵי יִשְׁרָאֵל דִי מַנִּיאוּ עַלַיהון שִׁלְטוֹנֵי פַרְעה לְמֵימֶר מַא דֵין לַא אַשְלֵמְתוּן גְּוַרַתְכוּן לְמִרְמֵי (לבניו) בּמַאתמַלֵּי וּמַדַּקַמוֹהָי אַף אַתמַלֵּי אָף יוֹמָא דֵין: טוּ וָאַתוֹ סַרְכֵי בִּנֵי יִשְׁרָאֵל וּצְוַחוּ לְפַרָעה (ג״א קַדַם פַרִעה) לְמֵימָר לְמַא תַעְבַּר כָּדֵין לְעָכְדֵּיך: יוּ תִּכְנַא לַא מִתְיָהֵב לְעַכְדָּיךְ וּלְבֵנֵיָא אָמְרִין לָנֶא עִבִירוּ וְהָא עַבְּדָירְּ לָקָן וְחָטָן עַלַיהון עַמָּךְ: יוּנַאַמַר בַּטְלָנִין אַתּוּן בַּטְלָנִין עַל ַבֶּן אַתּוּן אַמְרִין נַוַיל נָדַבַּח קַדָם יִיַּ:

הַ לְכָּוּ לְסָבְלְתֵיכֶם: וַיָּאמֶר פַּרְעֹה הַן־רַבִּים עַתָּה עַם ּ הָאָרֶץ וְהִשְׁבַּתֶּם אֹתָם מִסְּבְלֹתָם: וַיִּצַוֹ פַּרְעָה בַּיּוֹם י הַהָּוֹא אָת־הַנְּגְשִׁים בַּעָם וֹאָת־שְּטְרַיוֹ לֵאמְר: לא תאספֿון לָתֵת תֶבֶן לָעָם לִלְבָּן הַלְבַנִים כִּתְמִוּל שִּׁלְשָׁם ֶּהֶם יַלְבוֹּ וְקְשְׁשִׁוּ לָהֶם הֶבֶן: וְאֶת־מַתְבּּנֶת הַלְּבֵנִים אַשֵּר הַם עשִּׁים הְמְוֹל שִׁלְשׁם הָשִּׁימוּ עַלֵּיהֵם לִא תְגְרְעָוּ מִמֶּנוּ בִּי־נִרְפִּים הַם עַל־בַּון הָם צְעֲקִים לֵאמֹר ּ נֵלְכָה נִזְבָּחָה לֵאלֹהֵינוּ: תִּכְבַּר הָצַבֹרָה עַל־הָאַנָשִׁים ּ וַיַעַשוּ־בַה וָאַל־יִשְׁעוּ בִּדְבָרֵי־שָׁקֵר: וַיַּצְאוּ נְגָשֵי הָעָם וְשַׁטַרֵיו וַיּאמָרוּ אֶל־הַעָם לֶאמָר כַּה אָמֵר פַּרְעֹה א אַינְנִּי נֹתַן לָבֶם תֶּבֶן: אַהָּם לְכֹּוּ קְחָוּ לָבֶם הָבֶן מֵאֲשֶׁר 🛪 יַב תִּמָצָאוּ כֵּי אֵין נִגָרֶע מֵצֶבְרַתְכֶם דָבָר: וַיָּפֶץ הָאָם יַּ י בָּכָל־אֱרֵץ מִצְרָיִם לְקשֵשׁ קַשׁ לַתֶּכֶן: וְהַנְּגְשָׁים אָצִים יַּ לַאמֶר בַּלְּוּ מַצְשֵׁיכֶם דְּבַר־יָוֹם בְּיוֹמֹוֹ בַּאֲשֶׁר בְּהְיָוֹת י הַתֶּבָן: וַיַּבוּ שִטְרֵי בְּנֵי יִשְּׁרָאֵל אֲשֶׁר־שֲמוּ עֲלֵהֶׁם יי הַתֶּבָן: וַיַּבוּ נְגְשֵי פַרִעָה לֵאמָר מַדּוּעַ לֹא בִלִּיתֶּם חָקְכֵם לִלְבּן ש כּתִמוֹל שָׁלִשׁם גַם־תִּמוֹל גַם־הַיִּוֹם: וַיָּבֹאוּ שְׁטְרֵי בְּנֵי יִשִּרָאֵל וַיִּצְעַקּוּ אֶל־פַּרְעָה לֵאמָר לֶמָה תַעֲשֶׁה כְה יַּלְצַבָּדֶיף: הָּבֶן אֵין נִתָּן לַצְבַבֶּיף וּלְבֵנֵים אִמְרִים לָנוּ ייַ ין עַשָּׁוּ וָהָנֵּה עַבָּדֵיךָ מִבִּים וָחָטָאת עַמֵּךָ: וַיַּאמֵר נִרְפֵּים ייִ אַתֶּם נִרְפֶּים עַל־כֵּן אַתֵּם אִמְרִים נֵלְכָה נִזְבְּחָה לֵיהוָה:

(בראשים ד:ד) ולפרש אל ישעו אל יפנו. שא"כ היה לו לכתוב ואל ישעו אל דברי שקר או לדברי שקר, כי כן גזרת כלם. ישעה האדם על עושהו (ישעיה יז:ז) ולא שעו על קדום ישראל (שם לא:א) ולא ישמה אל המזבחות (שם יז:ת), ולא מלאחי שמוש של בי"ת סמוכה לאחריהם. אבל אחר לשון דבור כמתעסק לדבר בדבר נופל לשון שמוש בי"ח, כגון הנדברים בך (יחוקאל לג:ל), וחדבר מרים ואהרן במשה (במדבר יב:א), המלאך הדובר בי (זכריה ד:א) לדבר בם (דברים יא:יט) ואדברה בטדותיד (תהלים קיט:מו). אף כאן, אל ישטו בדברי שקר, אל יהיו נדברים בדברי שוא והבאי: (יא) אתם לבו קחו לכם תבן. ונריכים חתם לילך כזריזות: בי אין נגרע דבר. מכל סכום לבנים שהייתם פושים ליום בהיות התבן ניתן לכם מזומן מבית המלך: (יב) לקשש קש לתבן. לאסוף אסיפה, ללקוט לקט לנורך חבן הטיט: קש. לשון לקוט, על שם שדבר המחפזר הוח ולריך לקוששו קרוי קש בשחר מקומות: (יג) אצים. דוחקים (אונקלוס): דבר יום ביומו. חשכון של כל יום כלו כיומו כאשר עשיתם בהיות התבן מוכן: (יד) ויפו שטרי כני ישראל. הזוטרי' יזרחלים היו וחסים על חבריהם מלדחקם, וכשהיו משלימין הלבנים לנוגשים שהם מלריים והיה חסר מן הסכום היו מלקין אותם על שלא דחקו את עושי המלאכה. לפיכך זכו אותן שוטרים להיות סנהדרין ונאצל מן הרות אשר של משה והושם עליהם, שנאמר אספה לי שבעים איש מזקני ישראל (במדבר יא:טו) מאותן שידעת הטובה שעשו במלרים כי הם זקני העם ושפריו (ש"ר שם כ; ספרי בהעלותך לב): ויבו שטרי בני

ותפרעו כל עלחי (שם א:כה). כי פרוע הוא (להלן לב:כה), נרחק ונחעב: לבו לסבלתיבם. לכו למלחכחכם שיש לכם לששוח בבחיכם, חבל מלחכת שעבוד מלרים לא היתה על שבטו של לוי (ש"ר שם עו). וחדע לך, שהרי משה ואהרן יולאים ובאים שלא נרשות: (ה) הן רבים עתה עם הארץ. שהעבודה מוטלת עליהם, ואתם משכיחים אותם מסכלותם, הפסד נדול הוא זה: (ו) הנוגשים. מלריים היו והשוטרים היו ישראלים (שם יח). הנוגש ממונה על כמה שוטרים והשוטר ממונה לרדות בעושי המלאכה: (ז) תבן. אשעובל"א. היו גובלין אותו עם הטיט: לבגים. טיוול"ם בלע"ז, שטושים מסיט ומיבשין אוחן בחמה, ויש ששורפין אוחן בכבשן: בתמול שלשם. כחשר הייתם עושים עד הנה: וקששו. ולקטו: (ח) ואת מתבגת הלבנים סכום (אונקלום) תשבון הלבנים שהיה כל אחד עושה ליום כשהיה התבן נחן להם, חוחו סכום תשימו עליהם גם מחה למטן חכבד העבודה עליהם: בי נרפים. מן השכודה הם לכך לכם פונה אל הכשלה וצועסים לאמר נלבה וגו": מתבנת. ותכן לבנים (להלן פסוק יח) ולו נתכנו עלילות (שמואל א ב:ג) ואת הכסף המתוכן (מלכים ב יב:יב) כולם לשון חשבון הם: גרפים. המלאכה רפויה בידם ועזוכה מהם והם נרפים ממנה. רטריי"ט בלט"ו: (ט) ואל ישעו בדברי שכר. ואל יהגו וידברו חמיד בדברי רוח לאמר נלכה נזבחה. ודומה לו ואשפה בחקיך חמיד (חהלים קיט:קיז) למשל ולשנינה (דברים כח:לו) מחרגמינן ולשוטין. ויספר (להלן יחנה) ואשתעי. וא"א לומר ישעו ל' וישע ה' אל הכל וגו' ואל קין ואל מנחחו לא שעה

Go to your own burdens." 5 And Pharaoh said. "Behold! the people of the land are now numerous, and you would have them cease from their burdens!"

Pharaoh the Burden on the

6 On that day Pharaoh ordered the taskmasters over the people and its foremen, saying. Increases 7 "You shall no longer give straw to the people to manufacture the bricks as yesterday and before uesterdau: let them go and gather straw for themselves. 8 But the guota of bricks that on the people they were making yesterday and before yesterday you shall impose upon them — do not reduce it — for theu are lazu: therefore they cru out saying, 'Let us go and bring offerings to our God.' 9 Let the work be heavier upon the men and let them engage in it; and let them not pay attention to false words."

<sup>10</sup> The taskmasters of the people and its foremen went out and spoke to the people, saying. "So said Pharaoh, I am not giving you straw. 11 Go yourselves and take yourselves straw from whatever you find, for nothing will be reduced from your work."

Eauptian Taskmasters and Jewish

12 So the people spread out through the entire land of Egupt to gather gleanings for straw. 13 The taskmasters pressed, saying, "Complete your work, the daily matter each day, as when there was straw!" 14 The foremen of the Children of Israel, whom Pharaoh's taskmasters had appointed over them, were beaten, saying, "Why did you not complete your requirement to Foremen make bricks, as yesterday and before yesterday, even yesterday and even today?"

Protestina in Vain

15 The foremen of the Children of Israel came and cried out to Pharaoh, sauing, "Why do you this to your servants? 16 Straw is not given to your servants, yet they tell us, 'Make bricks!' Behold, your servants are being beaten, and it is a sin for your people."

<sup>17</sup> He said. "You are lazy, lazy! Therefore you say, 'Let us go and bring offerings to HASHEM.'

לנו ועשו.] הנוגשים וחומרים! משו ולנו לבנים! כמניו הרחשו: וחטאת עמר. אלו היה נהוד פתח הייתי אומר שהוא דבוה ודבר זה חטאת עמד הוא. עכשיו שהוא המז שם דבר הוא וכד פירושו. ודבר זה מביא חטאת על עמד. כאלו כחוב וחטאת לעמד. כמו כבאנה בית לחם (רות איש) שהוא כמו לבית לחם, וכן הרבה:

ישראל. אשר שמו נגשי פרעה חוחס לשטרים עליהם: לאמר מדוע וגוי. למה ויכו. שהיו חומרים להם מדוע לא בליתם גם תמול גם היום חב ההלוב עליכם ללבוז בתמול השלישי. שהוא יום שלפני אתמול. והוא היה בהיות התבו נתו להס: ויכו. לשון ויופעלו, הוכו מיד אחרים, הנוגשים הכום: (טז) ולבנים אומרים

Jewish leaders by name, he dismissed them curtly and chastised them for interfering with the Egyptian economy by causing the Jewish laborers to use fantasies of Godly service as an excuse for idleness. In verse 5 he implied a further criticism: The Jewish nation is too large for him even to consider a mass exodus for three days. Had Moses asked that a thousand men be freed for a few days, perhaps Pharaoh would have considered it — but surely not an entire nation! Therefore, let Moses and Aaron cease their troublemaking and go back to their own chores.

To your own burdens. In saving this to Moses and Aaron, Pharaoh had to be referring to their own domestic responsibilities, for the Levites were never enslaved. This is why Moses and Aaron were free to come and go as they pleased (Rashi).

6-17. Pharaoh increases the burden on the people. Convinced as he was that the people were simply looking for excuses to shirk their responsibilities. Pharaoh decided that the best cure for Moses' incitement was to make the people work so hard that they would have neither the time nor the energy to bother with his "false words." Or HaChaim suggests that Pharaoh contended that the people must not be working as hard as they used to, and that is why they wish to offer thanksgiving offerings to God — otherwise what do

they have to be grateful for? If so, they should be working harder!

## 13-21. Two layers of authority over the people: Egyptian taskmasters and Jewish foremen.

The taskmasters set the quotas and held the foremen responsible to enforce compliance. If the slaves fell short of fulfillment, the Egyptians beat the Jewish foremen. This was similar to the anti-Semitic strategy used by later persecutors, who forced the Jews to mistreat one another. But the foremen sacrificed themselves to protect their fellow Jews. They accepted the beatings and refused to retaliate against the overworked Jews. Because of their devotion to their brethren, the foremen were chosen to be the elders in the Wilderness (Rashi). Thus the Torah teaches that the road to leadership is paved with unselfish dedication to the people, not self-aggrandizement.

# 15-18. The Jewish foremen protest in vain.

16. וְחָטָאת עמך — And it is a sin for your people. Contrary to your claim that we are not doing our work, we are being treated unjustly, and this unfairness will be ascribed to your people — a euphemism for Pharaoh himself — as a sin (Rashi).

According to Sfomo, the foremen's plaint is rendered as

١

יחוכעו אוילו פלחו ותבנא לא מתיהב לכוז וסכום לבניא תתנוז: שוחזו סרכי בני ישראל יתהוז בביש למימר לא תמנעון מלבניכון פתגם יום ביומה: כוערעו ית משה וית אהרן קימין לקדמותהון במפקהון מלות פרעה: כא ואמרו להון יתגלי יי עליבון ויתפרע די אבאשתון ית ריחנא בעיני פרעה ובעיני עבדוהי למתו חרבא ביריהוו לקטלותנא: כבותב משה קדם יי ואמר יי למא אבאשתא לעמא הרין וּלמא דנו שלחתני: כגומעדו (ד)עלית לות פרעה למללא בשמר אבאש לעמא הַדִין וַשָּׁוַבַא לַא שַׁוַבַתַּא יַת עַמַּה: אנאמר יי למשה כען תחזי דאעבר לפרעה ארי בידא תקיפא ישלחנון וּבִידָא תַקִּיפָא יִתַרֵכִנוּן מֵאַרעה:

יח וְעַתָּהֹ לְכְנּ עַבְּדֹּ וְתֶבֶן לְא־יִנָּתֵן לָבֶם וְתָבֶן לְבֵנִים תִּתֵּנּוּ:

ב מִלְּבְנִיכֶם דְּבַר־יִים בְּיוֹמְוּ: וַיִּפְגְּעוּ אֶתַם בְּרֶע לֵאמִר לְא־תִּגְרְעִוּ

בא נִצְּבֶים לִקְרָאתָם בְּצֵאתָם מֵאֵת פַּרְעָה: וַיְּאמְרְוּ אֲלֵהֶם

יֵרָא יהוָה עֲלִיכֶם וְיִשְׁפְּט אֲשֶׁר הִבְאַשְׁתֶם אֶת־רֵיחֵנוּ

בְּעִינֵי פַּרְעהׁ וּבְעִינִי עֲבָדִיוּ לֵתֶת־חֶרֶב בְּיָדֶם לְהָרְגֵנוּ:

בּנְישָׁב מֹשֶׁה אֶל־יהוֹה וַיֹּאמֵר אֲדֹיִי לָמָה הָרַעֹתָה לָעֲם

בּנְשְׁבָּ הַבָּע לָעֵם הַזָּה וְהַצֵּל לְא־הַצְּלְתָּ אֶת־עַמֶּךְ:

בְּשְׁבֶּרְעֹה בְּיִר לָעֵם הַזָּה וְהַצֵּל לְא־הַצְּלְתָּ אֶת־עַמֶּךְ:

בְּשְׁבֶּרְעֹה בְּיִר הְעָב הַשְּׁב הְעָב הְיִשְׁרִ אֶעֲשָׂה עַתָּה תִרְאֶה אֲשֶׁר אֶעֲשֶׂה לְבַבְּרְעֹה לְּבִיר הָוֹלָתְ אֶת־עַמֶּךְ:

לְפַרְעָה בְּיִר בְיָד חֲזָלָה יְעֵבְלְה יְשַׁלְּחֵם וּבְיֵד חֲזָלָה יְגַרְשֵׁם מִאָּר יְהוֹה אֶלֹ־מִישְׁה עַתָּה תִרְאֶה אֲשֶׁר אֵעֲשֶׁר הָבְיִר הְיִיד חֲזָלָה יְעֵבְּה יְעֵבְי הִיִּים וּבְיֵר הְיִידְ חַזָּלָה יְנֵיר מָחָה מִרִייִם מִים הַּנָּה יְתַבְיִים מִּתְּה תִרְאָה הְבִיר הְוֹלְה בְּיִבְּר הִבְּיִר הְיִיד חַזָּבָה יְבִיר הְיִבְי הְחַזָּה וְבִּבְיר הְיִבְי הִיִּים וּמִיח מִיּתְ הִים הְיִּשְׁר מִיִּבְים הִּנִיים מִּבְּרְעִה בְּיִבְי הְבִיר הְיִיד חַזָּבָה יִבְיִי הְיִים מְחָבָּה יִבְּרְעִה בְּיִבְי הְיִיִּים מִּיִּים מִיּים מִּים הַנִּיְי הְיִבְי הְיִבְיִי בְּיִר הְיִבְי חִזּקְה יִיִּים מִים הִבּיִר הְיִם מְּבָּר בְיִי בְיִי בְיִי בְּיִר הְיִים מִּיִּים מִּיִים מִּבְּי בְיִי בְיִי בְּיִר בְּיִר הְיִים מִּים מִים מִּים מִּבְּים מִּבְּיִב בְּיִב הְיִבְי בְּיִבּי בְּיִים מִּיִבְּים מִּתְּבְּים בְּיִבּים הִּבְּיִים מִּתְּבָּיוֹים מִּבְּיִבּים מִּבְּים בְּבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּבְיִים בְּיִיבְּים בְּעִיבְיים בְּיוּבְיּים בְּיִיבְיים הְּיִיבְיוּים בְּיִבְיּים בְּיִבְים בְּיוֹבְיים בְּבְּיוֹבְייִים מְּנְיבְיוֹב בְּיִים בְּיוֹבְיוּה בְּיבְּים בְּיוֹבְיוּים בְּיוֹבְיוּים בְּיוֹבְיוּים בְּיוּבְיים בְּיוּבְיוֹים בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְים בְּיבְיוּים בְּיוֹבְיוּבְיוֹבְייִים בְּיבְיים בְּיוּים בְּיוֹבְיּים בְּיִיבְיוּם בְּיוּבְים בְּיבְייִים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּבְּיִים בְּיִיבְיוּ

לשון הפעיל הוא, הרבה רעה עליהם. ומרגומו אבאש: (א) עתה תראה וגוי. הרהרת על מדוחי. לא כאברהם שאמרחי לו כי בילחק יקרא לך זרע (בראשית כאיב) ואחר כך אמרחי לו העלהו לעולה (שם כב:ב) ולא הרהר אחרי מדוחי. לפיכך כאיב: ואחר כך אמרחי לו העלהו לעולה (שם כב:ב) ולא הרהר אחרי מדוחי. לפיכך עתה תראה, העשוי לפרעה תראה ולא העשוי למלכי שבעה אומות כשאביאם לארץ (ש"ר שם כג; סנהדרין קיא.): בי ביד חזקה ישלחם. מפני ידי החזקה שחחוק על פרעה ישלחם: וביד חזקה יגרשם מארצו. על כרחם של ישראל יגרשם ולא יברשם ולא יכפיקו לעשות להם לידה. וכן הוא אומר ותחזק מלרים על העם וגו' (להלן יב:ע):

רש"א (יח) ותכן לבנים. תשכון הלכנים. וכן את הכסף המחוכן (מלכים כ יכ:יב) המנוי, כי מוח ותכן לבנים. תשכון הלכנים. וכן את הכסף המחוכן (מלכים כ יכ:יב) המנוי, כי כמו שאמור כמנין ויעורו וימנו את הכסף (שם יא): (יש) ויראו שטרי בני יוש ישראל. את תכריהם המרדים על ידס: ברע. ראו אותם ברעה ולכה המואאת פי אותם בהכבידם העבודה עלים לאמר לא תגרעו וגרי: (ב) ויפגעו. אנשים מישראל את משה ואת אהרן וגרי. וכבותינו דרשו, כל גלים וגלכים דתן ואפירם מישים מישראל את משה אהרן וגרי. וכבותינו דרשים מדש: (בב) למה הרעתה כל לעם הזה. וא"ת מה איכפת לר. מוכל אני על ששלתתני וש"ר שם כב: (בג) הדע.

follows: your own [Jewish] servants are being beaten, and the [Egyptian] sinners [i.e., the taskmasters] are your people. Thus, it is the king's responsibility to protect both the victims and those who are forced to commit the crime of wronging them.

20-23. The Jews complain to Moses and Aaron; Moses complains to God. The Jewish foremen held Moses and Aaron responsible for the new and worsening plight of the Jews. Feeling that he had indeed caused his brethren only harm, Moses questioned God's conduct. In a sense, we see here the intense self-sacrifice of Moses where Israel's interests are involved. He dares to reproach God because he cannot bear to see his people suffer.

22. אָדני — My Lord. Moses does not use the Ineffable Name that represents mercy because, as he goes on to say, he does not see mercy in the treatment that has befallen Israel since his arrival to plead for their redemp-

tion (Ramban).

... לְּמָה — Why ... [Moses felt that he had a right to complain, as if to say] if You planned to worsen their plight, why did You send me? (Rashi).

Rabbeinu Chananel interprets Moses' question differently. Not that he considered God to have been responsible for the increased persecution — that is not what the merciful God would do to His "firstborn" — but why have You permitted this evil to be done to this people? Moses understood that the evildoer was Pharaoh, but he wondered why God had permitted it to happen. His question was in the nature of the eternal dilemma of why the wicked have good fortune while the righteous suffer.

23. לְרֵבֶּר בְּשֶׁמֶּך — To speak in Your Name. Although God had forewarned him that Pharaoh would refuse to free the people, Moses thought that the process of redemption would be much speedier — that Pharaoh would refuse and <sup>18</sup> Now go to work. Straw will not be given to you, but you must provide the quota of bricks!"

<sup>19</sup> The foremen of the Children of Israel saw them in distress when they said, "Do not reduce your bricks, the daily matter each day."

The Jews Complain to Moses and Aaron; Moses Complains to God

<sup>20</sup> They encountered Moses and Aaron standing opposite them, as they left Pharaoh's presence. <sup>21</sup> They said to them, "May HASHEM look upon you and judge, for you have made our very scent abhorrent in the eyes of Pharaoh and the eyes of his servants, to place a sword in their hands to murder us!"

<sup>22</sup> Moses returned to HASHEM and said, "My Lord, why have You done evil to this people, why have You sent me? <sup>23</sup> From the time I came to Pharaoh to speak in Your Name he did evil to this people, but You did not rescue Your people."

ASHEM said to Moses, "Now you will see what I shall do to Pharaoh, for through a strong hand will he send them out, and with a strong hand will he drive them from his the Future land."

THE HAFTARAH FOR SHEMOS APPEARS ON PAGE 1147.

immediately God would bring upon him the plagues that would break his resistance. Surely, Moses did not expect the subjugation to become even harsher. Clearly, therefore, the preordained time of redemption had not yet arrived — but if so, why had God sent him prematurely? (Ramban). Or HaChaim adds that by saying to speak in Your Name, Moses meant to imply a new argument: By intensifying the slavery right after Moses had told him God's Name HASHEM, Pharaoh was showing contempt for God. This was a desecration of such monumental proportions that God could not permit it to go on.

6

1. עַּתָּה תְרְאָה — Now you will see. In his apparent criticism of God's conduct, Moses had spoken out of turn, something that Abraham had never done, even when he seemed to have just cause. God had told Abraham that Isaac would be his only offspring — and then commanded him to place Isaac on the altar. But Abraham did not complain. For failing to be patient and faithful, Moses would lose a cherished opportunity. Now he would see God's salvation, but he would not live to see God's later salvation, when He would overpower the seven Canaanite nations and bring the Jewish people into Eretz Yisrael (Rashi).

# ⊌§ Portent for the future.

[See R' Chananel above to verse 22.] God may bring good fortune to the wicked in order to let their punishments

accumulate for the future, and He may let the innocent suffer so that they will deserve greater reward later on. This is what God told Moses in response to his question: Now you will see ... Pharaoh's invincibility is temporary; he is about to feel the might of God's anger. And Israel's pain is temporary; it is about to witness a redemption that will inspire its offspring throughout history. This should serve as a source of perspective and comfort for us in our present exile. As the redemption from Egypt was about to commence, the persecution became worse. So it is in our time. And so must we view the phenomena of history. Israel may suffer more and more, but it may well be the last darkness before the light of redemption, and it may well mean, as it did in Egypt, that God is increasing our suffering only to prepare the way for the dawn of the Messianic Era (R' Bachua).

של בייד מסוקום. ויקייח סימן. מעדייי סימן — This Masoretic note means: There are 124 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics ויקייו and מערייי.

These words symbolize two different aspects of the narrative. The word חַיָּיִם, and he took, alludes to God's declaration that He removed the nation of Israel from amidst the nation of Egypt, the process that now began. The word אַנְיִר (see Psalms 18:37), alludes to the difficult state of the Jewish people after many years of persecution (R' David Feinstein).

# אונקלוס

בומליל יי עם משה ואמר לה אנא יי: גואתגליתי לאברהם ליצחק וליעקב באל שדי ושמי יי לא אודעית להון: רואף אַקימִית יַת קיַמִי עִמְּהוֹן לְמִתַּן להון ית ארעא דכנען ית ארעא תותבותהוו דאתותכו בה: הואף קדמי שמיע ית קבילת בני ישראל די מצראי מַפָּלַחִין בָּהוֹן וַדַכִירָנַא יַת קַיַמִי: וּבָּכַן אמר לבני ישראל אנא יי ואפיק יתכוו מגו דחוק פַּלחו מצראי ואשיזכ יתכון מפּלַחַנהון ואפרוק יַתכון בּאדרע מָרַמַא וּכָדִינִין רַבָּרְבִין: וּוַאֱקַרֵיכ יַתְכוֹן קַרָמִי לעמַא ואָהוי לכון לאַלָהא ותדעון אַרֵי אַנַא יִיַ אַלַהַכוּן דָּאַפַּיק יַתכון מגו דחוק פַּלחו מצרים: חואעיל יַתכוֹן לאַרעא די קימית כּמימרי למתן יתה לאברהם ליצחק וליעקב

# פרשת וארא

בּג נִיְדַבֵּר אֱלּהָים אֶל־מֹאֶה נַיָּאמֶר אֵלָיו אֲנִי יהוֹה: וָאֵלָּא אֶל־אַבְרָהָם אֶל־יִצְקָב בְּאַל שַׁדִּי יִשְׁמִי יהוֹה לְּהָם אֶל־יִצְקָב בְּאַל שַׁדִּי יִשְׁמִי יהוֹה לְהָם אֶת־אֶבֶץ בְּבָּלְת מִצְרָים וְנָם הְּקְמָתִי אֶת־בְּרִיתִי אִתָּם לָתַת מְצְרִים אֹתָם וְאֶוְכָּם מִנְּחַת סְבְלְת מִצְרִים וְאָוְכָּם מִנְּחַת סְבְלְת מִצְרִים וְאָוְכָּם מֵעְבְדָתָם וְגָאַלְתִי אֶתְכֶם בִּמֹיִרִם אֹתָם וְאֶוְכָּם מִנְּעַרְתָם וְגָאַלְתִי אֶתְכֶם בִּמֹיִרִם אֹתָם וְאָוֹיָה וְהָצִּאְתִי אֶתְכֶם מִנְּעַרְתְּי אֶתְכֶם מִנְּיִיתִי לָכֶם וְיִבְּיִם אֹתָם וְיָבְיִם וְגָאַלְתִי אֶתְּכֶם מִנְּעַרְתָם וְגָאַלְתִי אֶתְכֶם בִּמֹיִרְיִם וְהָבִּית מִצְרָיִם וְנָאַלְתִּי אֶתְכֶם בִּמֹיְצְיִית אָתְכֶם בִּמְיִבְיִם אִתְר אֹתָה לְצָם וְהַבָּאתִי אֶתְכֶם לִי לְעָם וְהָיִיתִי לָכֶם בְּמִּצְרִים: וְהַבֵּאתִי אֶתְכֶם לִי לְעָם וְהָיִיתִי לֶכֶם בְּמִּעְרִים: וְהַבֵּאתִי אֶתְכֶם לִי לְעָם וְהַיִּיתִי לָתָת אֹתָה לְבָּים וְהַבֵּאתִי אֶתְכֶם לִיִּלְּתְ מִצְרָים: וְהַבֵּאתִי יְהוֹה אֱלְהֵיכָם הַמּוֹלְיתִי אֶתְּים בְּיִבְים: וְהַבֵּאתִי יְהוֹה אֲעָרִים וְהַבָּאתִי לְּתָּת אֹתְרָים וְהַבָּאתִי לְתָת אֹתְרָם וְהַבֵּאתִי אֶתְבָּם לְּתְּת אֹלְרָים: וְהַבֵּאתִי אְתְבָּם לְּתְּת אִלְּרָים: וְהָבֵּאתִי וְהָבּיל הְיִבְים אָּתְרִים וְתְּת אֹתְרִים וְהַבֵּאתִי יְהוֹה בְּאבָּיִים וְהָבִּילְם וְתִּי לְתְת אֹלְרָים: וְהַבֵּאתִי אְתָר בּלְנִים וְהַבְּעִבּיל בְּתְּת אֹלְבִים וְּהָבּאתִי וְהִבּילם בְּיִבְּים בְּיִבּיל בְּיִבּיל בְּיִבּיל בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּיִים וּבְּיִים בְּיִים וְּבִּים וְבִּילִים וְבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים וְּבִבּיל בְּיִם בְּבִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים וְבִּילְים בְּיִבּילִים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּיבִּים בְּיִבְייִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּבָּם בְּבְּיוֹם בְּבִּבְּים בְּיִבְּית בְיוֹבְיים בְּיִים בְּיוֹבְייִי בְּיתְּבְית בְּיבִיים בְּבִּים בְּבְּיִים בְּיוֹבְיִי בְּיבְּים בְּבִּיתְ בְּבִּים בְּבְּיוֹם בְּיבְים בְּיבִּים בְּבְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּיבְיבְּים בְּיבִים בְּיִּבְים בְּבְּיוֹבְיית בְּיבְיבִים בְּיבְיבִּים בְּבְּיבְּים

,″r-

והעמדתי בריתי ביני וביניהס: לתת להם את ארץ בנען. לחברהס בפרסת מילה נחמר חני אל שדי וגו' (ברחשית יו:ח) ונחתי לך ולזרעך חתריך חת חרך מגוריך (שס ח). לילחק כי לך ולזרעך חתן חת כל החרלות החל והקימותי חת השבועה חשר נשבעתי לחברהס (שס כו:ג), וחותה שבועה שנשבעתי לחברהס בחל שדי מתריי. ליעקב, חני חל שדי פרה ורבה וגו' וחת החרך חשר וגו' (שס להיחיב). הרי שנדרתי להס ולח קיימתי: (ה) וגם אני. כמו שהלבתי והעמדתי הברית יש על לקיים, לפיכך שמעתי את נאקת בני ישראל המחקים, אשר מצרים מעבירים אתם, והזבר חותו הברית, כי בברית בין הבתריי חמרתי מצרים מעבירים אתם, והוצרים לחנים וו וגם חת הגוי חשר עיפודו דן חכני (שס מו:יד): (ו) לבן. ע"ע חותה בועה אמר לבני ישראל אני הי. הנחמן בהבטקחו: והוצאתי אתבם. כי כן הכסתתיו והחצאתי אתבם. כי כן הכסתתיו וחתרי כן ולתו משח מלרים: הבסתתיו וחתרי כן ילחו בכרום בדו מתברים. טורת משח מלרים:

(כ) וירבר אלהים אל משה. דבר אחו משפט על שהקשה לדבר ולומר למה הרטוחה לעם הזה (לעיל הזכב; ש"ר ווא): ויאמר אליו אני ה". נאמן לשלם שכר טוב למתהלכים לפני. ולא לחנם שלחתיך כי אם לקיים דברי שדברתי לאבות שכר טוב למתהלכים לפני. ולא לחנם שלחתיך כי אם לקיים דברי שדברתי לאפות הראשונים. ובלשון הזה מיניו שהוא נדרש בכמה מקומות, אני ה" (מקרא יפניב), וכשהוא לומר אלל מוכש, כגון ושלתהם מלותי ועשיקם אותם אני ה" (שם כבולא מלות לאל ליום שלו שחבר מהנים אחרי פרשתא מוא): (ג) וארא אל האבות באל שדי. הבטחתים הבטחות ובכלן אמרתי להם אני אל שדי: ושמי ה" לא נורעתי שדי. הדעתי אין כתיב כאן אלא לא נודעתי, לא ככרתי להם כמדת אמתונים! שלי שעליה נקרא שני ה", לאמן לאמת דברי, שהרי הבטחתים ולא קיימתי: של שבליה נקרא שני ה", לאמן לאמת דברי, שהרי הבטחתים ולא שדי הלבתי (ד) וגם הקמתי את בריתי וגו". וגם כשכראיתי להם באל שדי הלבתי

#### PARASHAS VA'EIRA

ಳು God rebukes Moses for his complaint and assures him that the redemption is at hand.

At the end of the previous Sidrah, Moses complained that God had sent him in vain, for instead of helping the people, he had only made it worse for them. God now continues His response. He speaks harshly to Moses, comparing him unfavorably to the Patriarchs, who maintained their faith without complaint, even though they were not privileged to see the fulfillment of God's oaths to them [see notes], while Moses, who had been told that the redemption was at hand, was so disillusioned that he could not wait for God to carry His plan to its conclusion, as He defined it.

2. יַּיְרְבֵּר [God] spoke. In this context the root דבר connotes harsh speech: The Torah implies that God rebuked Moses for his previous complaint that God had not made his mission successful (Rashi).

ה אָני ה' — I am HASHEM. This term implies God's trustworthiness to carry out His word, which includes punishment for sin and reward for virtue. Thus, God began His rebuttal of Moses

by assuring him that His pledge to the Patriarchs would be fulfilled, and that Moses had been sent as His emissary to do so (*Rashi*). The reason that Moses' arrival in Egypt was followed by an immediate intensification of the slavery was that the Egyptians could not be punished until their "measure of sin" was full, for God is patient even with the wicked. By his cruel decree to deny straw to the hapless slaves [5:7], Pharaoh had reached his nadir and so the process of the Exodus and the punishment of Egypt could now begin. Thus, God's response to Moses was that, far from coming to Egypt in vain, his arrival expedited the process of the Exodus, which was about to begin (*Mizrachi*).

**2-3. God's Names.** As is well known, God's various "Names" represent the different ways in which He reveals Himself, so that the Names used here represent differing ways in which God revealed Himself to the Patriarchs and to Moses. Moses had had the revelation of *HASHEM*, God's highest manifestation, yet he questioned His ways, while the Patriarchs had maintained their strong faith even though

# **PARASHAS VA'EIRA**

God <sup>2</sup> God spoke to Moses and said to him, "I am HASHEM. <sup>3</sup> I appeared to Abraham, to Isaac. and to Jacob as El Shaddai, but with Mu Name HASHEM I did not make Muself known to them. 4 Moreover, I established My covenant with them to give them the land of Canaan, the land of their sojourning, in which they sojourned. 5 Moreover, I have heard the groan of the The Four Children of Israel whom Equpt enslaves and I have remembered Mu covenant. 6 Therefore, say Expres- to the Children of Israel: 'I am HASHEM, and I shall take you out from under the burdens of Equpt: sions of I shall rescue you from their service; I shall redeem you with an outstretched arm and with great indaments. 7 I shall take you to Me for a people and I shall be a God to you; and you shall know that I am HASHEM your God, Who takes you out from under the burdens of Egypt. 8 I shall bring uou to the land about which I raised My hand to give it to Abraham, Isaac, and Jacob:

God had revealed Himself to them only with His other Name FI Shaddai. The latter Name derives from the word יד. sufficient, and denotes God as the One Who sets limits on Creation by establishing the laws of nature, the limitations within which the universe functions. Also, it represents God's establishments of limits to the success one enjoys and the suffering he must endure. By comparing the revelation of Moses with that of the Patriarchs, God was chastising him for his insufficient faith.

Ramban contends that El Shaddai describes God when He performs miracles that do not openly disrupt the normal course of nature. This was the way the Patriarchs perceived God when He assured their survival in times of famine, made them victorious over physically superior enemies, and gave them extraordinary success in amassing wealth. Though miraculous, none of the above openly violated the laws of nature. Thus, the Patriarchs had seen Him show Himself only in the guise of El Shaddai. Moses, however, would soon witness miracles of a magnitude that dwarfed anything the Patriarchs had ever seen.

The commentators discuss the difficulty that God did reveal Himself to the Patriarchs as HASHEM (as in Genesis 15:7). If so, why did God say, "... with My Name HASHEM I did not make Myself known to them"?

- Rashi explains that "HASHEM," the Name revealed to Moses, represents God as the One Who carries out His promises, for God was now prepared to fulfill His pledge to free Israel and bring them to the Land. But although the Patriarchs were told that God's Name was HASHEM, they had not seen Him in practice as having kept His promise, for the time had not yet come for the Land to be given them. Nevertheless, they had perfect faith that when the proper time arrived, He would do so.
- Or HaChaim comments that God's essence is represented by the Name HASHEM. Even though the Patriarchs knew that Name, only Moses had the degree of prophecy that enabled him to comprehend its significance to the highest degree possible for Man.
- 4. יְנֵם Moreover. Not only did I appear to them, I also established a covenant with them to give them the Land (Genesis 13-14) — and a covenant, by definition, cannot be altered or abrogated, even if one of the parties becomes undeserving.

ארץ מגריהם — The land of their sojourning. Because the Patriarchs' attitude toward this world was that they were but temporary sojourners, but that their true residence was in the Heavenly world of the spirit. I promised to give them the country on earth that is most conducive to spiritual greatness (Malbim).

- 5. בנם Moreover. Since I made the covenant and acknowledge My obligation to fulfill it. I am ready to do so. The outcry of the Jews proves that the Egyptians overstepped their bounds in carrying out God's decree that the Children of Israel would be subjugated — and thus the outcry has precipitated the beginning of the process of redemption.
- בריתי Mu covenant. The covenant's promise of the Land was mentioned in verse 4; this verse refers to the portion of that covenant with Abraham in which God pledged to judge and punish the nation that would bring suffering upon Israel (Rashi).
- 6-7. The four expressions of redemption. Having told Moses that the impending revelation would be greater than that which was revealed to the Patriarchs, and that He was about to redeem the Jewish people. God commanded him to go once again to the Jews and tell them that He — as HASHEM. the Name that denotes His power and mercy — was about to redeem them. These two verses contain four different expressions, representing progressive stages of the redemption. These four stages are the basis for the Rabbinic requirement of the Four Cups at the Pesach Seder. The expressions, as explained by R' Bachya, are:

והוצאחי -- I shall take you out . God would remove the Jews from the burdens of slavery even before they were permitted to leave the country and while they were still the chattels of Egypt. The slavery ended in Tishrei, but they did not leave Egypt until six months later.

והצלתי — I shall rescue you. God would take the Jews out of Egypt. The subjugation to Egypt will be formally ended.

וגאלתי — I shall redeem you. This alludes to the Splitting of the Sea, when God's outstretched arm with great judgments crushed Egypt's power for good [ch. 14-15]. Until then, the Jews feared that they would be pursued by their former masters and returned to slavery. As the Sages teach, the punishments inflicted upon the Egyptians at the Sea were five times as great as those they suffered during the Ten Plagues.

יַלְקַחְתִּי — I shall take you. God took the Jews as His people

ואתו יתה לכוו ירתא אנא יי: טומליל משה כן לבני ישראל ולא קבילו מן משה ממענק רוחא ומפלחנא דהוה קשיא עליהון: יומליל יי עם משה למימר: יא עול מליל לות פרעה מלפא דמצרים וישַלַח יַת בְּנֵי ישַרַאַל מארעה: יבומליל משה קדם יי לְמֵימֵר הַא בָנֵי ישָרַאל לָא קַבּילוּ מנּי ואבדיו יקבל מני פרעה ואנא יקיר מַמְלֵל: יגוּמַלִּיל יָיָ עם משָה וְעָם אַהַרן ופַקדנון לוַת בני ישראל ולות פרעה ַמַלְכַּא דָמַצְרַיִם לָאַפַּקָא יַת בָּנֵי יִשְׁרַאַל מארעא דמצרים: יר אליז רישי בית אַבַהַתָהון בָּנֵי רָאוּבֵן בּוּכְרֵא דְיָשְׁרַאֵל חנור ופלוא חצרון וכרמי אלין זרעית ראובן: טוובני שמעון ימואל וימיו ואהַד וַיַכִּין וַצחַר וַשַאוּל בַּר כְּנַעַנִיתַא אַלֵּין זַרְעַיַת שָׁמְעוֹן: יוּ וָאַלֵּין שְׁמְהַת בָּנֵי לֵנִי לִתוּלְדֵתָהוֹן גַּרְשוֹן וּקָהַת וּמְרַרִי ושני חיי לוי מאה ותלתין ושבע שְׁנִין: יּוּבְּנֵי גַרְשׁוֹן לבני ושמעי לַזַרעיַתהון: יחובני קהַת עמרם וִיצָהַר

ּ וְנֵתַהִּי אֹתָהּ לָבֶם מְוֹרָשָׁה אֲנִי יהוְהּ: וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה בֵּן אֶל־בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְלְא שֵמְעוּ אֶל־מֹשֶׁה מִקּצֶר רוּחַ וּמעבדה כשה:

ייא וַיְדַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: בְּא דַּבֵּר אֶל־פַּרְעָה מֶלֶךְ יבּ מִצְרֻיִם וִישַׁלַּח אֶת־בְּנֵי־יִשְׁרָאֵל מֵאַרְצְוֹ: וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה לִפְנֵי יהוָה לֵאמֶר הֵן בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל לֹא־שָׁמְעִוּ אֵלֵי וְאֵיךְ יִשְׁמַעֵנִי פַּרְעֹה וַאָנִי עַרֵל שִׁפָּתָיִם:

יגַ וַיְדַבֵּר יהוה אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אַהָרן וַיְצַנֵּם אֶל־בְּגִי ישְׂרָאֵל וְאֶל־פַּרְעָה מֶלֶךְ מִצְרֵיִם לְהוֹצִיא אֶת־בְּגֵי־
יִי יְשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרֵיִם:
אֵלֶה מְשְׁפְּחָת רְאוּבֵן בְּכִר יִשְׂרָאֵל חֲנְוֹךְ וּפַלּוּא חֶצְרָן
יוּ וְבַרְמִי אֵלֶה מִשְׁפְּחָת רְאוּבֵן: וּבְגֵי שִׁמְעוֹן יְמוּאֵל וְיָמִין
יוּ שִׁמְעוֹן: וְאֵלֶה שְׁמְוֹת בְּגֵי־לֵוִי לְתְלְדֹּתָם גֵּרְשׁוֹן וּקְהָת
יוּ שִׁמְעוֹן: וְאֵלֶה שְׁמְוֹת בְּגֵי־לֵוִי לְתְלְדֹרְהָם גֵּרְשׁוֹן וּקְהָת

ת גרשון לבני ושמעי למשפחתם: ובני קהת עמרם ויצהר 🗝

ערלה אני אומר שהוא אשום. ערלה אזכם (ירמיה ו:י) אטומה משמוע. ערלי לב (שם ט:כה) אטומים מהבין. שחה גם אחה והערל (חבקוק ב:טז) והאטם משכרות כום הקללה [מ"א החרעלה]. וערלת בשר שהגיד אטום ומכוסה בה. וערלתם כום הקללה [מ"א החרעלה]. וערלת בשר שהגיד אטום ומכוסה בה. וערלתם ערלתו (ויקרא יט:כג) עשו לו אוטם וכיסוי איסור שיבדיל בפני אכילחו. שלש שייה לכם ערלים (שם) אטום ומכוסה ומובדל מלאכלו: (יג) וידבר ה' אל משה ואל אהדן. לפי שאמר משה ואני ערל שפתים לירף לו הקב"ה אח אהרן להיות לו לפה ולמלין: ויצום אל בני ישראל. לום עליהם להכיונם כנחת ולסבול אוסם מדרשו (שם"ר ז:ג): ורצום אל בני ישראל. לום עליהם להכיונם כנחת ולסבול אוסף מדרשו (שם"ר ולא פרעה מדרשו (שם): ומשוחת אם בפרשם שביה לאחר סדר היחם (להלן פסוק כט) אלא מחוף ודבר הלווי מהן, מפורש בפרשם שניה לאחר סדר היחם (להלן פסוק כט) אלא מחוף שהכיר משה ואהרן הפסיק הענין בללה כראשי בית אבותם. מחוף שהואקל ליחם שבטו של ווי עד משה ואהרן בשביל משה ואהרן השביל משה ואהרן בשביל משה ואהרן בשביל משה ואהרן העלים לפי שקב אבינו לשלשה שבטים הללו בשנים הללו בשנים הללו בשנים הללו בשנים הללו בשנים הללו בשנים הלו בשנים הללו בשנים הלו בשנים הללו בשנים הלו בדה לותר ההכתוב ויחסם כאן לבדם לומר שהשובים הם (פס"ר פ"ז): (שז) ושני

מעשרה ק"ו שבתורה (ב"ר לב:ז): ערל שפתים. אטוס שפתים. וכן כל לשון

(ח) נשאתי את ידי. הרימוחיה להשבע בכסחי: (ט) ולא שמעו אל משה. לא הבלו תנחומיו: מכצר רוח. כל מי שהוא מילר רוחו ונשימתו הלרה ואינו יכול להאריך בנשימתו. קרוב לענין זה שמעתי בפרשה זו מרבי ברוך בר' אליעזר, והביא לי ראיה ממהרא זה. בפעם הזאת אודיעם את ידי ואת גבורתי וידעו כי שמי ה' (ירמיה טז:כא), למדנו כשהקב"ה מאמן את דבריו אפילו לפורענות מודיע ששמו ה', וכל שכן האמנה לטובה. ורבוחינו דרשוהו לענין של מעלה שאמר משה למה הרעותה (לעיל ה:כב) אמר לו ההב"ה חבל על דאבדיו ולא משתכחיו. יש לי להתאונו על מיחת האבות, הרבה פעמים נגליתי עליהם באל שדי ולא אמרו לי מה שמך. ואחה אמרת מה שמו מה אומר אליהם (לעיל ג:יג: ש"ר ו:ד: סנהדרין היא.): וגם הקימותי וגו'. וכשבקש אברהם לקבור את שרה לא מלא קבר עד שקנה בדמים מרובים, וכן בילחק ערערו עליו על הבארות אשר חפר, וכן ביעקב ויקן את תלקת השדה (בראשית לגויט) לנטות אהלו ולא הרהרו אחר מדותי, ואתה אמרת למה הרעוחה (ש"ר שם: סנהדרין שם). ואין המדרש מחישב אחר המקרא מפני כמה דברים. אחת, שלא נאמר ושמי ה' לא שאלו לי. וא"ח לא הודיעם שכך שמו, הרי תחלה כשנגלה לאברהם בין הבתרים נאמר אני ה' אשר הולאתיך מאור כשדים (ברחשיח טונז). ועוד, היאך הסמיכה נמשכח בדברים שהוא סומך לכאן וגם אני שמעחי וגו', לכן אמור לבני ישראל. לכך אני אומר יחישב המקרא על פשוטו דבר דבור על אפניו והדרשה תדרש, שנאמר הלא כה דברי כאש נאם ה' וכפטיש יפולץ סלע (ירמיה כג:כע) מתחלק לכמה נילולות: (יב) ואיך ישמעני פרעה. זה אחד

when He gave them the Torah at Sinai. That was the climax, the purpose, of the Exodus.

חיי לוי וגוי. למה נמנו שנותיו של לוי, להודיע כמה ימי השעבוד, שכל זמן

שאחד מן השבטים קיים לא היה שעבוד, שנאמר וימת יוסף וכל אחיו (לעיל א:1) ואח"כ ויקם מלך חדש (שם ח) ולוי האריך ימים על כולם (סדר עולם רבה ג):

8. ארישה — A heritage. This is more than an inheritance, for it implies that the land remains the eternal possession of Israel, even if they have never seen it. So it always was that Jews in distant exiles longed for Eretz Yisrael — wherever they were, Eretz Yisrael was theirs, and they longed to return to it (Haamek Davar).

9. וְלֹא שְׁמְעוּ — But they did not heed. The Jews did not respond favorably to Moses' new assurance. As understood by most commentators, however, the verse explains that their negative attitude was due not to lack of faith, but to the difficult physical and emotional circumstances under which they labored. Moses, however, blamed himself for their failure to respond, as he contended in verse 12.

Sforno, however, interprets differently. They did not give

and I shall give it to you as a heritage — I am HASHEM.'"

- <sup>9</sup> So Moses spoke accordingly to the Children of Israel; but they did not heed Moses, because of shortness of breath and hard work.
- <sup>10</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>11</sup> "Come speak to Pharaoh, king of Egypt, that he send the Children of Israel from his land."

12 Moses spoke before HASHEM, saying, "Behold, the Children of Israel have not listened to

Moses Demures

and its

Rearers

The Mission

- me, so how will Pharaoh listen to me? And I have sealed lips!"

  13 HASHEM spoke to Moses and Aaron and commanded them regarding the Children of Israel
- <sup>13</sup> Hashem spoke to Moses and Aaron and commanded them regarding the Children of Israel and regarding Pharaoh, king of Egypt, to take the Children of Israel out of the land of Egypt.

  <sup>14</sup> These were the heads of their fathers' houses: The sons of Reuben the firstborn of Israel:

<sup>14</sup> These were the heads of their fathers' houses: The sons of Reuben the firstborn of Israel: Hanoch and Pallu, Hezron and Carmi; these were the families of Reuben. <sup>15</sup> The sons of Simeon: Jemuel, Jamin, Ohad, Jachin, and Zohar; and Shaul the son of a Canaanite woman; these were the families of Simeon. <sup>16</sup> These were the sons of Levi in order of their birth: Gershon, Kohath, and Merari; the years of Levi's life were a hundred and thirty-seven years. <sup>17</sup> The sons of Gershon: Livni and Shimei, according to their families. <sup>18</sup> The sons of Kohath: Amram, Izhar,

Moses' message the sort of consideration that would have convinced them to have faith in God as Abraham did (Genesis 15:6). As a result, they lost the privilege of going to the Promised Land, and their children were the ones for whom the promise of verse 8 was fulfilled. The reason for their failure was their insufficiency of spirit [תַּוֹת]. The verse concludes, however, that had it not been for the hard work, they would have overcome their impatience and heeded Moses' appeal.

12. בְּנִי־יִשְׁרָאֵל לֹא־שָׁמְעוּ אֵלָי — The Children of Israel have not listened to me. Moses thought that the Jews lost confidence in him because his earlier intercession with Pharaoh had made their lot even worse. This convinced him that it would be foolhardy to try to convince the king who did whatever he pleased with them and had no motivation to take Moses seriously (Sforno).

Again Moses raised the issue of his inability to speak well, although God had already responded to it [see 4:10-12]. Up to now, Moses had understood that in his conversations with the people, Aaron would be his spokesman [4:15, 30]; and in his audiences with Pharaoh, he expected the elders of the people to speak [3:18]. But now God had instructed him to speak to Pharaoh, thus raising once again Moses' fear that he was unqualified. God responded in the next verse by including Aaron in the command, thus implying that he would be Moses' spokesman (Ramban)

13-30. The mission and its bearers. In a sense, the mission of redemption begins only now. Until this point, Moses and Aaron had presented their case, but had no positive results to show for their efforts. As noted above [see comm. to 6:2], God wished to accelerate the redemption and therefore wanted the Egyptians to increase their measure of sin, so they would no longer be entitled to Divine forbearance. The time had now come, and Moses and Aaron were once again being charged with their mission — but this time it was for its final execution. From now on, everyone would begin to see that first the *finger* [8:15] and then the *hand* [14:31] of God were at work to redeem His firstborn people,

Israel. This new stage of the redemption identifies God's agents by tracing their descent from the Patriarchs, starting from Jacob's eldest son and progressing to the tribe of Levi, which produced Moses and Aaron. The very fact that their genealogy was not traced until now indicates that the process of liberation — the background of which had been presented in the last five-and-a-half chapters — begins only now. Verse 13 introduces this new beginning and then interrupts it with the genealogy, after which it returns to the mission.

R' Hirsch comments that the Torah takes pains to point out that, contrary to the claims of founders of other religions, the leaders of the Jewish people were human, not supernatural, beings. The Torah gives their family backgrounds to make plain that their compatriots knew them and their cousins, remembered their parents and uncles. But although any Jew has the potential to lift himself to the level of greatness and prophecy, God does not assign such honor haphazardly. Instead of choosing His emissaries from the eldest tribe. He searched until He found the suitable men.

- 13. ייצופ And commanded them. God instructed Moses and Aaron regarding how they should treat the recalcitrance of the Jews and Pharaoh. Toward the Jews they should be patient and understanding; to Pharaoh they should display the respect to which his position entitled him (Rashi). Sforno renders that God charged them, i.e., He appointed them as the leaders and masters of Israel and Pharaoh.
- 14. . . . , ראשי The heads . . . In the plain meaning of the term, these family heads were all the people named below.

Sforno comments that the Torah gives the ages of the Levite ancestors to suggest a reason for the superiority of Moses and Aaron. Since Levi outlived his brothers, and Kohath and Amram, too, lived long lives, they were able to play major parts in the education and rearing of their grandchildren and children, a benefit not enjoyed to the same extent by the other tribes.

15. בְּרְהַנְעֵנִית — The son of the Canaanite woman. See Genesis 46:10 for his identity.

וחברוו ועזיאל ושני חיי קהת מאה ותַלַתִין ותַלַת שָנִין: יטוּבְנֵי מַרֵרִי מַחְלִי ומושי אליו ורעית לוי לתולדתהון: בונסיב עמרם ית יוכבד אחת אבוהי לה לאנתו וילידת לה ית אהרן וית משה ושני חיי עמרם מאה ותלתיו וּשָׁבַע שְׁנִין: כּאוּבְנֵי יִצְהַר לְרַח וַנִפָּג וזכרי: ככובני עזיאל מישאל ואלצפן וַסְתַרִי: בּג וּנָסִיב אֲהַרן יַת אֱלִישֶׁבַע בַּת עמינדב אַחַתָה דּנַחַשוֹן לַהּ לְאנתוּ וילידת לה ית נדב וית אביהוא ית אַלעָזַר וָיַת אִיתַמַר: כדוּבְנֵי לַרַח אַסיר ואלקנה ואביאסף אלין זרעית קרח: בהוָאֶלְעָזֶר בָּר אַהֵרן נִסִיב לַהּ מִבּנת פוטיאל לה לאנתו וילידת לה ית פינחס אלין רישי אבהת לואי לַוַרעַיַתָהוֹן: כּוּהוּא אַהַרן וּמשָה דִּי אַמַר יִיַ לְהון אַפִּיקוּ יַת בְּנֵי ישראַל מארעא דמצרים על חיליהוו: כו אנון דממלליו עם פרעה מלבא דמצרים לַאַפַּקָא יַת בָּנֵי יִשְׂרָאֵל מִמְצְרַיִם הוּא משה ואהרן: כחוהוה ביומא דמליל יי עם משה בַּאַרעא דִמִצְרַיִם: כּטּוּמַלִּיל יָיַ עם משָה למימֶר אַנא יִיַ מַלּל עָם פַּרעה מַלְכַּא דִמַצְרַיִם יַת כַּל דִּי אַנַא מִמַלֵל עמַר: לוַאַמר משה קרם יִי הַא אַנַא יַקִּיר מַמַלֶל וָאָכְדֵּין יָקַבַּל מִנִּי פַּרְעה: אַנאַמַר יִיַ לִּמֹשָה חַוֵּי מַנֵּיתַרְ רַב לְפַרְעה וָאַהַרן אַחוּךְ יְהֵי מִתְרְגִּמַנַךְ: באַת תַּמַלֵּל יַת כַּל דִּי אָפַקּרַנַּך וָאַהַרן ב אַחוּרְ יִמלָל עם פַּרעה וִישַׁלַח יַת בְּנֵי

וְחַבְרוֹן וְעָזִיאֵל וּשִׁנֵי חַיֵּי קֹהָת שַׁלְשׁ וּשְׁלֹשֵים וּמִאַת י שנה: ובני מַרַרִי מַחַלַי ומושי אֵלֵה משִפְּחת הַלֵּוִי ב לַתַלָּדתָם: וַיָּלֶּח עַמַרַם אֶת־יוֹבֵבֶד דְּדַתוֹ לִוֹ לְאִשַּׁה וַתֵּלֶד לוֹ אֵת־אַהַרְן וִאֵת־מֹשֵה וּשִׁנֵי חַיֵּי עַמִּרָם שֲבַע בא בב ושַלשִים ומָאַת שַנָה: וּבְנֵי יִצְהָר קַרַח וָנֵפֶג וִזְכְרָי: וּבְנֵי ַבג עזיאל מִישַאַל וָאָלְצַפַן וָסְתָרֵי: וַיִּקַּח אָהַרֹן אֶת־ אָלִישֵבַע בַּת־עַמֵּינַדֵב אָחוֹת נַחִשוֹן לוֹ לִאִשַּה וַתֵּלֵד לוֹ ָר את־נדב' ואַת־אַבִּיהוּא אַת־אַלְעַזֶר וָאַת־אֵיתַמֵּר: וּבְנֵי לָּרח אַסִּיר וָאַלְקַנָה וַאֲבֵיאָסַף אֵלֶה מִשְפָּחת הַקַּרְחֵי: בה וָאֵלְעַוֵֹר בֶּן־אַהַרֹן לֵקַח־לוֹ מִבְּנוֹת פִּוּטִיאֵל לִוֹ לְאִשַּׁה בּה וָאֵלְעַוֵֹר בָּן־אַהַרֹן לֵקַח־לוֹ מִבְּנוֹת וַתַּלֶּד לָוֹ אַת־פַּינָחָס אֶלֶה רָאשֵׁי אַבִּוֹת הַלְוַיֵּם בּ לְמִשְׁפְּחֹתֵם: הָוֹא אַהַרָן וּמֹשֶׁה אֲשֶׁר אָמֵר יהוה לָהֹם הוציאו את־בְּנֵי יִשְרָאֱל מָאֶרֶץ מִצְרַיִם עַל־צִבְאֹתָם: ַבּ הָמַדַבָּרִים אֱל־פַּרִעָה מֱלֶךְ־מִצְלַיִם לְהוּצִיא אֱת־ בח בְּנֵי־יִשְׁרָאֵל מִמִּצְרַיִם הָוּא מֹשֵה וְאַהַרְן: וַיִהִי בִּיוֹם דְבֵּר וַיִּדַבֵּר יהוה שלישי בט יהוָה אָל־מֹשֶׁה בְּאָרֶץ מִצְרֵיִם: אַל־משַה לֵאמַר אַנִי יהוָה דַבָּר אַל־פַּרעה מֵלֶךְ מִצְרַיִם ל אַת כַּל־אָשֵׁר אָנֵי דּבֵר אָלֵיך: וַיֹּאמֶר מֹשָׁה לְפָנֵי יהוָה הֶן ל אָנִי עַרַל שִפַּתִים וְאֶיךְ יִשְׁמֵע אֵלֵי פַּרְעָה: אַ וַיָּאמֶר יהוה אֱל־מֹשֶׁה רָאֲה נָתַתֵּיך אֱלֹהֵים לְפַּרְעָה אַ

בּ וְאָהַרְן אָחֶיךְ יֵהִיָּה נְבִיאֵךְ: אַתַּה תִדַבַּׁר אֵת כַּל־אשׁר

אַצַוּרַ ואַהַרן אַחִירּ יִדַבַּר אֵל־פַּרִעֹה וִשְׁלַח אַת־בּני־

(יח) ושני חיי קהת. ושני חיי עמרם וגו׳. מחסבון זה אנו למדים על מוסב בני יסראל ארבע מאוח שנה שאמר הכחוב, שלא בארץ מלרים לבדה היו אלא מיום שנולד ילחק. שהרי קהח מיורדי מלרים היה, חשוב כל שנומיו ושנוח עמרם ושמונים של משה ילחק. שהרי קהח מיורדי מלרים היה, חשוב כל שנומיו ושנוח עמרם ושמונים של משה לא חמלאם ר' מאוח שנה, והרבה שנים נבלעים לבנים בשני האבוח: (ב) יובבד דדתו. אחת אבוחי לאונקלום) בת לוי אחות בחשון. מכאן למדנו הדדתו. אחת אבוח בחשוץ. מכאן למדנו יהנוש אשה לריך לבדוק באחה ב"ר שם ה; ב"ב קי:: (בה) מבנות שנשה. אלו שהוזכרו נוסלה שילדה יוכבד לעמרם: הוא אהרן וחשה אלו שהוזכרו למעלה שילדה יוכבד לעמרם: הא אהרן וחשה אשר אבר ה׳. יש מקומות שמקדים אהרן למשה ויש מקומות שמקדים משה לאהכן לומר לך שבקולין כאחד (מכילת) יבה; של שבאותם. בלבאותם. כל לומר לך שבעיהם. בלבאותם. כל לכלם לשבעיהם. יש מל שהלות למדל (בר) כמו בתרבכם: (בז) הם כמו בתרבכם: (בז) הם

20, 23, 25. The wives. In only three cases does the Torah mention the wives of the leaders; in all three cases the reason is to show that the offspring of these great people descended not only from distinguished fathers but also from distinguished mothers. Amram married Jochebed, a daughter of

דשמואל [ס"א דשאול]. ובלט"ז קוראין לו פרידיכ"ר: (ב) אתה תדבר. פטם אחת כל שליחות ושליחות כפי ששמטתו מפי, ואהרן אחיד ימלילנו ויטטימנו באזני פרטה:

Levi. Aaron married Elisheba, from the royal tribe of Judah, a sister of Nahshon, who later became the most distinguished of the tribal princes. Aaron and Elisheba became the forebears of Jewish priesthood. And Elazar, whose son Phineas became the only one who was granted priesthood as

Hebron, and Uzziel: the years of Kohath's life were a hundred and thirtu-three years 19 The sons of Merani: Mahli and Mushi: these were the Levite families, in order of their birth, 20 Amram took his aunt Jochebed as a wife, and she bore him Aaron and Moses; the years of Amram's life were a hundred and thirtu-seven years. 21 The sons of Izhar: Korah, Nepheg, and Zichri, 22 The sons of (Izziel: Mishael, Elzaphan, and Sithri, 23 Aaron took Elisheba daughter of Amminadab, sister of Nahshon, as a wife; and she bore him Nadab and Abihu, Elazar and Ithamar, 24 The sons of Korah: Assir. Elkanah, and Abiassaph; these were the Korahite families, 25 Elazar son of Aaron took for himself from the daughters of Putiel as a wife, and she bore to him Phineas: these were the leaders of the fathers of the Levites, according to their families. <sup>26</sup> This was the Aaron and Moses to whom HASHEM said: "Take the Children of Israel out of Egypt according to their legions." 27 They were the ones who spoke to Pharaoh, king of Egypt, to take the Children of Israel out of the land of Equpt; this was the Moses and Aaron.

28 It was on the day when HASHEM spoke to Moses in the land of Egypt, 29 HASHEM spoke to Second Moses, saying, "I am HASHEM. Speak to Pharaoh, king of Egypt, everything that I speak to you." Demural 30 Moses said before HASHEM, "Behold! I have sealed lips, so how shall Pharaoh heed me?"

The brother shall be your spokesman. <sup>2</sup> You shall speak everything that I shall command tion Begins you, and Aaron your brother shall speak to Pharaoh, that he should send the Children of

a result of his own merit (see Numbers 25:13), married a daughter of Putiel, a name that, the Sages teach, refers to both Joseph and Jethro (Ramban).

[Moses' wife Zipporah is not mentioned in this context because her identity is already known from chapter 4.]

26. הוא אהרן ומשה — This was the Aaron and Moses, Having concluded the account of the genealogy that produced them, the Torah points to them as if to say that it is understandable that such men were chosen for their lofty task.

The Sages note that in many places, such as our verse, Aaron is mentioned before Moses. This teaches that both were equally great, although the Torah itself testifies that in the level of his prophecy, Moses was the greatest who ever lived.

R' Moshe Feinstein gives two reasons why Aaron is described as equal to Moses: (a) His participation was indispensable to Moses' success; (b) he achieved the absolute maximum of his potential, just as Moses did. In God's scales, achievement is measured by how well one fulfills one's personal mission.

28-30. Having interrupted the narrative to give the above family background, the Torah reviews what had been said above, after which it continues with the chain of events leading to the Exodus.

7.

## ◆§ The redemption begins.

In response to Moses' doubts of his chances for success. God tells him that he will now begin to exercise domination over Pharaoh and that Aaron will speak for him, so that Moses' speech impediment will not be a factor. God reiterates, however, that Pharaoh will refuse at first and that even when he is ready to succumb, God will cause him to continue his stubborn refusal to obey. Then, when the prescribed punishments are complete, the climactic triumph over Egyptian idolatry and domination will come swiftly.

# هه Pharaoh and free choice.

In verse 3 God tells Moses that He will harden Pharaoh's heart, thus preventing him from repenting, with the result that God will inflict a multitude of punishments upon Egypt. This raises a basic difficulty: How could Pharaoh be punished for not releasing the Jews, when it was God Who prevented him from doing so? How could the just God Who created man with freedom of choice — and Who desires repentance, not death (Ezekiel 18:23, 32) — prevent Pharaoh from exercising his right to repent?

Ramban, citing two Midrashim, introduces two main lines of reasoning in order to solve this difficulty.

The first Midrash, Ramban explains, says that Egypt was punished only for the enslavement and the intense persecution that took place before Pharaoh was coerced; those were sins that Pharaoh and his people committed of their own free will.

Rambam also adopts the same line, and writes: "It is possible for a person to commit such a great sin, or so many sins, that justice before the Judge of Truth provides . . . that repentance be foreclosed from him and that he not be permitted the right to repent from his wickedness, so that he will die and be lost because of the sin that he committed . . . Therefore it is written in the Torah and I shall strengthen the heart of Pharaoh, for at first he sinned of his own accord and did evil to the people of Israel who dwelled in his land . . . consequently, justice provided that repentance be denied him so that he would be punished for his sin.

"Why, then, did God send Moses to Pharaoh to request the release of Israel, if it was preordained that Pharaoh

ישראל מארעה: גואנא אקשי ית לבא דפרעה ואסגי ית אתותי וית מופתי בארעא דמצרים: דולא יקבל מנכון פרעה ואתו ית מחת גברתי במצרים ואפיק ית חילי ית עמי בני ישראל מארעא דמצרים בדיניו רברביו: הוידעון מצרים ארי אנא יי בד ארים ית מחת גברתי על מצרים ואפיק ית בני ישראל מביניהון: וועבר משה ואַהַרוֹ כּמא דפקיד יי יתהון כּן עברו: וומשה בַּר תִּמַנַן שָנִין וָאַהַרֹן בַּר תִּמנַן יוּמשה ותלת שנין במללותהון עם פרעה: הואמר יי למשה ולאהרן למימר: טאַרי ימלל עמבון פרעה למימר הבו לְכוֹן אַתַא וְתֵימֵר לְאָהֶרן סֶב יַת חוּטְרֵךְ ורמי קַרָם פַּרעה יָהי לתַנִּינא: יועל משה ואהרן לות פרעה ועבדו כן פמא דפקיר יי ורמא אהרן ית חוטרה קדם פרעה וקדם עבדוהי והוה לתנינא: אוקרא אַף פַּרעה לַחַכּימִיא וּלְחַרְשַיִּא יא וּקרא חרשי מצרים ארי אנון בלחשיהוז כז: יבורמו גבר חוטרה והוו

ג יִשְׂרָאֻל מֵאַרְצוֹ: וַאֲנִי אַקְשֶׁה אֶת־לֶב פַּרְעָה וְהִרְבֵּיתִי יִשְׁרָאֻל מֵאַרְצוֹ: וַאֲנִי אַקְשֶׁה אֶת־לֶב פַּרְעֹה וְנָתַתִּי אֶת־יִבְיּ בְּאָרֶץ מִצְרֵיִם וְלְּא־יִשְׁמָע אֲלֵכֶם פַּרְעֹה וְנָתַתִּי אֶת־יָבִי בְּמִירִי מְעָרִים בְּשְׁפָטִים גְּדֹלִים:

אָת־עַמִּי בְנִי־יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרֵיִם בְּשְׁפָטִים גְּדֹלִים:

וְאָהָרוֹ מִצְרִיִם כָּי־אֲנִי יהוֹה בִּנְטֹתִי אֶת־יָדָי עַל־מִצְרֵים וְהְוֹצְאַתִּי אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מִתּוֹבֶם: וַיַּעֲשׁ מֹשֶׁה וְאָהָרְן וְבְּיִבְּעָרִי בְּנִי־יִשְׁרָאֵל מִתּוֹבֶם: וַיַּעֲשׁ מֹשֶׁה וְאָהָרְן בְּאַשְׁר צְּנְה יהוֹה אֶל־מִעְּה וְאֶל־אָהְרֹן בִּיְשְׁלְשׁוּ אֲמָרְ וְנִישְׁלְּל מִּתְּנִים שְׁנָה בְּנִי־פַרְעִה וְאָמַרְיָ מְשְׁרָ וְבְּיִבְיִי וְיִבְיִי שְׁלָּבְי עִבְּרְעֹה בְּיִבְיִי וְנִיְבְיֹם וְתְבִּי עְבָּרְיוֹ וַיְּהִי יְתָה וְאָלְרְ לִפְנִי בְּרְעָה וְנִיְעִשׁוּ בִּן בְּאָשֶׁר צְנָה יהֹוֹה נִיְעָשׁוּ בֵּן בְּאָשֶׁר צְנָה יהֹוֹה וְנִיְעִשׁ מִּשְׁה וְנִיְעִשׁ מִשְׁה וְנִיְעִשׁ מִּשְׁה וְאָבְרִי וְהָּבְּרְעִה לַבְּלְבִי בְּרְעִה וְנִיְעְשׁוּ בִּין בִּיְעָה וְנִיְנִי שְׁרָּבְיִי וְנִיְבְיִי וְנִיְנִי שְׁנִייְי וְתִּבְיּעְה וְנִיְנִייִי וּתְּהְרָ בְּבְּרְעֹה וְנִישְׁת אְבָּרְיוֹ וְיִיְלְה וְנִיְנִי שְׁבְּרְעֹה לְבְּנִי בְּרְעָה וְנִישְׁת וְבִּיְנִייִי וְנִייִי וְתָּנִייְי וְתִּנְייִי בְּנִייִי וְנִיְנִי שְׁבְּרְיוֹ וְנִיְנִייִי וְתָּבְיּעְיִי וְתִּבְיּעְשׁוּ בַּרְעִה לְבָּבְיוֹ וְנִיְתְיֹי וְתְנִייִי וְתְּבְּרָי וְבְּבְיִי וְנִייְיִי וְתְּנִייְיִי וְתִּבְּבְּיִי וְנִיְנִייִּוֹ וְתְּבְּעִיי וְתָּבְיִי וְנִיְיִיִי וְתָּבְיּעִייִי וְתִּיְנִייִי וְתְּבְּרָיוֹ וְנִיְנִייִי וְנִיְנִייְיִי בְּבָּיוֹי וְנִיְנִייְי בְּבָּיתְיי בְּבְּיוֹי וְיִיְבְּבְיוֹי וְנִיְנְיִייְי בְּבִיין וְנִיְנְיִי בְּבְיוֹי וְנִישְׁלְּיבְּוּן וְיִבְּיִי וְבְּיִבְיוֹי וְנְיְבְיּבְּיוֹי וְנְיְיִיִּיְיְיוֹי בְּבְיּבְייִי וְנִיְיְבְּיוֹי וְיִיבְּיוֹי וְנִיְיְיִי בְּבִּיי וְיִבְּיוֹי וְיִיְבְּיוֹי וְיִיְיְבְיוֹ וְיִיְיְיִי בְּבְיוֹי וְיְיִיְּבְּיוֹ וְיִיְיְיִיְיְיְיִיְיְיִי בְּיִילְיוּ וְּעְּיִי בְּיִבְיוּי וְיִיּבְיְיִיְיְיְיְבְּיוּ בְּיוּי וְּעְיּבְיּיוּיוּ וְיְיִיּבְּיוּי וְיִיְיְּבְּיוּיוּי

,"--

(לפניה ג:רי). ואף על פי כן בחמש מכוח הראשונות לא נאמר ויחזק ה' את לב פרעה אלא ויחזק לב פרעה (תנחומא ג; יבמוח סג.): (ד) את ידי. יד ממש להכוח בהם: (ט) מופת. אות להודיע שיש לורך [ס"א לרוך] במי ששולת אתכם: לתגין. נחש: (יא) בלהטירש. בלחשיהו (אונסלום) ואיז לו דמיוו במהרא. ויש לדמות לו להט התרב

(ג) ואגי אקשה. מאחר שהרשיע והחרים כנגדי, וגלוי לפני שאין נחת רוח באומות [ער ואגי אקשה. מאחר שהרשיע והחרים כנגדי, וגלוי לפני שאין נחת רוח באומות [עובדי כוכבים] לחת לב שלם לשוב, טוב לי שיתקשה לבו למען הרבות בו אוחותי וחכירו אתם את גבורתי. וכן מדחו של הקדוש ב"ה, מביא פורענות על האומות כדי שישמטו ישראל וייראו, שנא' הכרתי גוים נשמו פנותם ונג' אמרתי אד תיראי אותי תהתי מותר

would not obey? So that the people of the world would know that at a time when the Holy One, Blessed is He, withholds repentance from a sinner, he will not be able to repent, but will die because of the sin that he committed previously of his own free will ..." (Hil. Teshuvah 6:3).

(b) The second Midrash quotes R' Shimon ben Lakish: "To those who scoff at Him, God reacts in kind. [God] warns him once, twice, and a third time; but he does not repent. Then God closes the door to repentance in order to punish him for having sinned." Rashi's approach is based on the Midrash. which Ramban explains and Sforno elaborates as follows: During the first five plagues, God did not tamper with Pharaoh's free choice; rather He let him make his own decision to resist God's will. If Pharaoh had repented sincerely at any point, his repentance would have been accepted, and he would have been spared any further suffering. However, even after the first five plagues, when Pharaoh said he would free the people, he was not repenting; he made the offer of freedom only because he could not bear the suffering of the plagues. There was no remorse for his past sins, so he was not entitled to forgiveness. Even during the last five plagues, God did not force Pharaoh to sin. Rather, the king was like a person whose activities are inhibited by severe pain, and whose doctor administers a painkiller. Then, it is up to the patient to decide what he will

- do. The doctor can hardly be accused of coercing him to engage in strenuous activity. Similarly, strengthening Pharaoh's heart merely enabled him to endure the pain; then it was up to him to make a rational, uncoerced decision as to whether he would free the people. Only after the plague of the firstborn did Pharaoh, of his unfettered free will, finally recognize God's greatness.
- 1. אֱלֹהִים ... אֱלֹהִים ... A master ... your spokesman. Moses would be a master in the sense that he would have the authority to impose his will upon Pharaoh and punish him, like an officer of the court (Rashi). According to Ramban and Ibn Ezra, the simile is that Moses, Aaron, and Pharaoh would be, respectively, like God, His prophet, and the common folk, meaning that Pharaoh would come to revere the two brothers.
- 3. พุทาพาทุ กุกาทุ พ.ศ. My signs and My wonders. A sign validates the messenger's claim that he was sent by God; that is why Moses performed signs only for the Jews, who believed in God, but needed to be convinced that He had sent Moses. A wonder offers proof of the authenticity of the sender; that is why Moses performed wonders for Pharaoh, who, in 5:2, questioned the existence of HASHEM (Sforno to verse 9).
- 4. צבאתי My legions. The term גָּבָא, legion, refers to an

Israel from his land. <sup>3</sup> But I shall harden Pharaoh's heart and I shall multiply My signs and My wonders in the land of Egypt. <sup>4</sup> Pharaoh will not heed you, and I shall put My hand upon Egypt; and I shall take out My legions — My people the Children of Israel — from the land of Egypt, with great judgments. <sup>5</sup> And Egypt shall know that I am HASHEM, when I stretch out My hand over Egypt; and I shall take the Children of Israel out from among them."

- <sup>6</sup> Moses and Aaron did as HASHEM commanded them; so they did. <sup>7</sup> Moses was eighty years old and Aaron was eighty-three years old when they spoke to Pharaoh.
- <sup>8</sup> HASHEM said to Moses and Aaron, saying: <sup>9</sup> "When Pharaoh speaks to you, saying, 'Provide a wonder for yourselves,' you shall say to Aaron, 'Take your staff and cast it down before Pharaoh it will become a snake!' "
- <sup>10</sup> Moses came with Aaron to Pharaoh and they did so, as HASHEM had commanded; Aaron cast down his staff before Pharaoh and before his servants, and it became a snake.
  <sup>11</sup> Pharaoh, too, summoned his wise men and sorcerers, and they, too the necromancers of Egypt did so with their incantations.
  <sup>12</sup> Each one cast down his staff and they became

organized group, rather than merely a large number. Thus, an army is a legion, as are the angels and the heavenly bodies, since all are disciplined and organized for a clear purpose under recognized authority. That the Jews are described in this manner is a high compliment; it indicates that they will leave Egypt with the common purpose of serving God and receiving the Torah. Indeed, *Ibn Ezra* sees this term as intended to liken Israel to the angels — all of them equally part of God's legions of servants.

- 5. יְוֹדְעוֹ מֹצְרִים בּּי־אָנִי הי And Egypt shall know that I am HASHEM. This is a theme that is repeated throughout the ensuing narrative. Pharaoh greeted Moses and Aaron with the insolent comment, "Who is HASHEM... I do not know HASHEM" (5:2), implying that the very concept of the One and Omnipotent God was foreign to him. Therefore, a major purpose of the plagues and miracles was to display to the world that there is only one God. Sforno goes so far as to say that the first nine plagues were not punishments but signs and wonders to prove that I am HASHEM; only the Plague of the Firstborn and the Splitting of the Sea were punishments, and even they had the additional purpose of demonstrating God's greatness.
- 6. אַפּן שָשוּ: [Moses and Aaron] did... so they did. There is an apparent redundancy. Sforno comments that (a) they followed the procedure ordained by God, in that Moses spoke as God's messenger and Aaron interpreted; and, (b) they neither added to nor detracted from what they were commanded. Or HaChaim explains that (a) they performed the commandment as they understood it; and, (b) they succeeded in understanding the Divine intention behind the literal command.
- 7. בְּרְשְׁמְנִים שְׁנָּה Eighty years old. Rashi (6:18) notes that the ages given in the Torah for Moses and various other people prove that the Jews were not actually in Egypt for the full four hundred years mentioned to Abraham (Genesis 15:13). Kehath, who was born in Canaan and went to Egypt with Jacob, lived 133 years (6:18). His son Amram lived for 137 years (6:20). Even if we ignore the years that

their lifetimes overlapped, the total of their lifetimes plus the eighty years of Moses equals only 350. This corroborates the view of *Seder Olam* that the four hundred years of exile began with the birth of Isaac, because he, unlike Abraham, was treated as an outsider by the natives of Canaan, and his lifetime, therefore, was considered to be part of the exile.

9. יְהִי לְתִּנִין — "It will become a snake!" Aaron was to issue this command to the staff, so that Pharaoh would see that nature bows to God's will (Baal HaTurin).

#### •§ Magic.

Pharaoh's magicians were able to duplicate the wonders performed by Moses, thus supporting the king's insistence that Moses himself was nothing more than a magician, a profession that was well represented in Egypt. This raises the question of whether Pharaoh's sorcerers had any real power. Alone among the classic commentators, Rambam (Hill. Avodas Kochavim 11:16, Moreh Nevuchim 3:37) maintains that all magic, even that discussed in Scripture, is sleight of hand and that only foolish and ignorant people believe in it.

The other classic commentators, however, based on copious proofs from the Talmud, dispute his contention. According to them, the sorcery mentioned in the Torah was real, and its practitioners knew how to alter nature and foretell the future by utilizing powers built into Creation. Very briefly, Ramban (Deuteronomy 18:9), Derech Hashem, and others explain that God created the universe so that earthly events are regulated by angels and other heavenly forces. God also provided that by the use of various sacred or profane incantations, people could harness these heavenly forces and thereby override the laws of nature. This is how the Egyptian magicians and others whose feats are related in Scripture and the Talmud were able to perform miracles. It was because of this ability that false prophets were able to mislead people into believing in the power of idols.

11. יוְרְטְמָּה — The necromancers. A form of magic that inquires of the dead (Ramban, Rashi to Genesis 41:8).

לתניניא ובלע חטרא דאהרן ית חטריהוו: יגואתקת לבא דפרעה ולא קביל מנהון כמא דמליל יי: ירואמר יי למשה אתיקר (נ״א יקיר) לבא דפרעה סריב לשלחא עמא: טואזיל לות פַרעה בָּצַפָּרָא הָא נַפֵּיק לְמַיַּא וְתַתְעַתַּד לקדמותה על כיף נהרא וחוטרא דאתהפיה לחויא תסב בידה: טותימר לה יי אלהא דיהודאי שלחני לותר למימר שלח ית עמי ויפלחון קדמי במדברא והא לא קבלתא עד כען: יי כָּדְנַן אָמַר יִי כָּדָא תְדַע אָרֵי אַנָא יִיַ הא אנא מחי בחטרא די בידי על מיא די בנהרא ויתהפכון לדמא: יחונוני די בְנַהַרָא יִמוּתוּן וַיָּסְרִי נַהַרָא וַיִּלְאוּן מצראי למשתי מיא מן נהרא: יטואמר יַיַ לִמשָה אֱמַר לְאַהֶרן טַב חִטְרַךְ וַאַרִים יַדַר עַל מַיַא דִמְצְרִים על נהריהון על ארתיהון ועל אגמיהון ועל כל בית כנישות מימיהון ויהון דמא ויהי דמא בכל אַרעא דמצרים ובמני אָעָא וּבְמָנֵי אַבְנַא: בּוַעַבַדוּ כן משה וַאַהֶרֹן כָּמָא דַּפַקּיד יַיַ וַאֲרֵים בַּחָטְרַא ומחא ית מיא די בנהרא לעיני פרעה וּלְעִינִי עַבְדּוֹהִי וָאתָהַפִּיכוּ כַּל מַיַּא די בנהרא לדמא: כאונוני די בנהרא מיתו וסרי נהרא ולא יכילו מצראי למשתי מיא מן נהרא והוה דמא

י לְתַנִּינֵם וַיִּבַלֵע מַשָּה־אַהָרְן אַת־מַשׂתָם: וַיֵּחֲזַלְ לֵב פַּרִעֹה יר ולא שמע אלהם באשר דבר יהוה: ויאמר יהוה אַל־משֶׁה כָּבֶד לֵב פַּרִעָה מֵאָן לִשַּלַח הָעָם: לֵך יהוה אֵל־משֶׁה כָּבֶד לֵב פַּרְעָה מֵאָן אל-פּרעה בבקר הנה יצא הַמַּימה וִנְצַבְתַּ לְקָרָאתִוּ עַל־שָׁפַת הַיָּאָר וָהַמַּטֵה אָשֶׁר־נָהַפַּר לְנַחָשׁ תִּקַח בְּיַבֵּך: ָּה וָאָמַרָתָ אַלָּיו יהוֹה אֱלֹהֵי הָעִבְרִים שְׁלָחַנִי אֵלֶּיך לֵאמֹר "י וְאָמַרָתָ אֵלֶיוֹ ַשַלַּחֹ אֵת־עַמָּי וְיַעַבְדֵנִי בַּמִּרָבָּר וִהְנֵה לְא־שָׁמַעִתָּ עַר־ יי כה: כה אַמַר יהוֹה בָּוֹאת תַּלְע כֵּי אַנֵי יהוָה הַנֵּה אַנכִיי מכהו בַּמַטָה אַשֶר־בִּיַרִי עַל־הַמֵּיִם אַשֵּר בַּיִאָר וְנֵהַפְּכִוּ יי לַדָם: וָהַדַגַה אַשֶׁר־בַּיָאֵר תַמְוֹת וּבַאֲשׁ הַיִּאָר וְנָלְאָוּ ייי יש מצרים לשתות מים מן־הַיִּאָר: ולאמר יהוה אל-משָׁה אַמר אַל־אַהַרֹן קַח מַטָּבְּ וּנְטָה־יַדְבְּ עַל־מֵימֵי מצרים על נהרתם ו על יאריהם ועל אגמיהם ועל בַּל-מָקָוָה מֵימֵיהָם וְיָהִיוּ־דָם וְהָיָה דָם בֹּכָל־אֲרֵץ מִצְרַיִם ו וַבַעצִים וּבַאָבַנִים: וַיַּעשוּ־כֵן מֹשֶׁה וְאַהַרֹן בַּאָשֶׁר וּ - וּבַעצִים וּבַאָבָנים: וַיַּעשוּ־כֵן מֹשֶׁה צוָה יהוֹה וַיַּרֶם בַּמַטָּה וַיַּךְ אֶת־הַמַּיִם אֲשֶׁר בַּיָאֹר לעיני פַרעה ולעיני עבדיו וַיָּהַפָּכֵו כַּל־הַמֵּיִם אַשְר־ בא בַּיִאָר לָדֵם: וָהַדַגָּה אָשֶר־בַּיָאָר מֶתַה וַיִּבְאַש הַיִּאֹר ולא־יכלו מצבים לשתות מים מן־הַיָאר נַיָהֵי הַהַּם

יראתם ואחר כך הלקה אותם (ש"ר שם ט): (יח) ונלאו מצרים. לבקש רפואה למי היאור שיהיו ראויין לשפות: (יט) אמר אל אהרן. לפי שהגין היאור על משה כשנשלך היאור שיהיו ראויין לשפות: (יט) אמר אל אהרן. לפי שהגין היאור על משה כשנשלך לתוכו לפיכך לא לקה על ידו לא בדם ולא בלפרדעים ולקה על ידי אהרן (שם י; מנתומא שם): נהרתם. הם נהרום המושכים כעין נהרום שלנו: יאריהם. הם בריכות, נגרים העשויות בידי אדם משפת הנהר לשדות, ונילום מימיו מתברכים ועולה דרך היאורים ומשקה השדום: אגמיהם. קבולת מים שאינן נוצעין ואינן מושכין אלא עמדין במקום אחד, וקורין לו אשע"ק: בבל ארץ מצרים. אף במרחלאות שומדין במקום אחד, וקורין לו אשע"ק: בבל ארץ מצרים. אף במרחלאות ובאמנים: ובעצים ובאבנים. מים שכלי ען וכלי אבן (אוקלום):

המחהפכת (בראשית ג:כד) דומה שהיא מחהפכת ע"י לחש: (יב) ויבלע מטה המחהפכת (בראשית ג:כד) ויבלע מטה אהרן. מאחר שחזר ונעשה מטה בלע אח כלן (ש"ר טוז; שבת לז.): (יד) בבד. תרבומו יקיר ולא אחיקר מפני שהוא שם דבר, כמו כי כבד ממך הדבר (להלן יח:יח): (טו) הגה יצא המימה. לנקביו, שהיה טושה עלמו אלוה ואומר שאיטו לריך לנקביו ומשכים ויולא לנילום וטושה שם לרכיו (ש"ר שם חן מנחומא יה): (טוז) עד בה. עד הגם. ומדכשו עד שחשמע ממני מכח בכורות שאפחת בה בכה, כה אמר ה' כחלות הלילה (להלן יא:ד; פסיקתא זוטרתא): (יז) וגהפבו לדש. לפילה שולה ומשקה את הארץ ומלרים עובדים לנילום, לפיכר הלקה את במלרים וגילום עולה ומשקה את הארץ ומלרים עובדים לנילום, לפיכר הלקה את

12. יְּבְלֵע מְשֶׁה אַהָּרוֹ — And the staff of Aaron swallowed. After Aaron's snake became a staff again [as did the snakes of the magicians (Mizrachi)], Aaron's staff swallowed all the other staffs (Rashi). Pharaoh, however, was unimpressed, because he was satisfied that his magicians had been able to turn their staffs into snakes (Ibn Ezra).

This miracle symbolized the Splitting of the Sea, when God would cause the sea to "swallow" Pharaoh and his hordes (R' Bachua).

7:14-12:36. The Ten Plagues: Their general pattern. The Ten Plagues consisted of three sets of three plagues each, followed by the Plague of the Firstborn, which was meant to break down Pharaoh's resistance and bring the redemption from Egypt. The three sets of plagues were intended to

establish three eternal principles for all time. The first three plagues proved the existence of Hashem (7:17); the next three proved that His providence extends to earthly affairs and that He is not oblivious to material matters (8:18); and the next three proved that God is unmatched by any power (9:14).

Within each group of three, only the first two were preceded by warnings to Pharaoh. When he ignored them, the two plagues became "witnesses" that established the intended point, as noted above. The third plague in each series was not preceded by a warning; the point having been made and proven, the third plague came as a punishment to Pharaoh and his people for not heeding the message that had been delivered forcefully and undeniably (Malbim).

snakes; and the staff of Aaron swallowed their staffs. <sup>13</sup> The heart of Pharaoh was strong and he did not heed them, as HASHEM had spoken.

The First Plague: Blood 14 HASHEM said to Moses, "Pharaoh's heart is stubborn, he refuses to send the people. 15 Go to Pharaoh in the morning — behold! he goes out to the water — and you shall stand opposite him at the River's bank, and the staff that was turned into a snake you shall take in your hand. 16 You shall say to him, 'HASHEM, the God of the Hebrews, has sent me to you, saying: Send out My people that they may serve Me in the Wilderness — but behold, you have not heeded up to now.' 17 So says HASHEM, 'Through this shall you know that I am HASHEM; behold, with the staff that is in my hand I shall strike the waters that are in the River, and they shall change to blood. 18 The fish-life that is in the water shall die and the River shall become foul. Egypt will grow weary of trying to drink water from the River.' "

<sup>19</sup> HASHEM said to Moses, "Say to Aaron, Take your staff and stretch out your hand over the waters of Egypt: over their rivers, over their canals, over their reservoirs, and over all their gatherings of water, and they shall become blood; there shall be blood throughout the land of Egypt, even in the wooden and stone vessels."

<sup>20</sup> Moses and Aaron did so, as HASHEM had commanded. He held the staff aloft and struck the water that was in the River in the presence of Pharaoh and in the presence of his servants, and all the water that was in the River changed to blood. <sup>21</sup> The fish-life that was in the River died and the River became foul; Equpt could not drink water from the River, and the blood was

R' Bachya (10:1) comments that the first warning of each set was delivered at the River and the second warning was in the royal palace, because those were the symbols of Pharaoh's arrogance. He regarded himself as the master of the River, which was the source of agricultural life in arite Egypt, and when he was buffeted by a plague, his resistance would be stiffened by the palace, the seat of his power. Therefore, God chose those two places to proclaim Pharaoh's downfall and show him that he was powerless to defy the Divine will.

## 14-25. The first plague: Blood.

15. הְּהֵה לְצֵא הַמְּיְמָה — Behold! He goes out to the water, to check the water level, since the Nile was the key to Egypt's economic life (Ibn Ezra). Rashi cites the Midrash that since Pharaoh had proclaimed himself to be a god who had no need to perform normal bodily functions, he would go to the River every morning to relieve himself unobserved. God now told Moses to approach him while he was doing so.

God sent Moses to the River because He wanted Pharaoh to see with his own eyes that the water turned to blood as soon as Moses issued the Divine command (Alshich).

16. לא־שְּמֵעְתְּ עַרְּיבּה — You have not heeded up to now. Since this was not merely a sign to demonstrate Moses' legitimacy, but a severe national punishment, it was necessary for Moses to justify it by telling Pharaoh that he had brought it upon himself. Contrary to his arrogant ridicule when Moses and Aaron first came to him (5:2-9), he did not respond now, because the previous signs and wonders left him afraid of what Moses might do to him. Still, convinced that Moses was but a superior magician, Pharaoh's heart was strong (vs. 13 and 22), and he did not heed Moses' request (Ramban). Pharaoh derided them, saying, "Have you brought magic to Egypt, the world's hotbed of magic?" (Rashi).

- 17. בואת תֵּדְע בִּי אֲנִי הי Through this shall you know that I am Hashem. Because Pharaoh had proclaimed initially that he knew of no "Hashem," the first three plagues were intended to prove to him that contrary to his skepticism, I am Hashem. This series of plagues achieved its purpose when Pharaoh's magicians were forced to acknowledge, it is a finger of God (8:15).
- 19. אֱמּד אֶל־אָדֶּרְ Say to Aaron. Although not mentioned explicitly, it is understood that Moses and Aaron warned Pharaoh before bringing the plague upon Egypt, as they were commanded to do.

Aaron, not Moses, was designated to strike the River. Since the River had protected the infant Moses when his mother placed him upon it, it would have been wrong for him to be the instrument to inflict a plague upon it (Rashi). If the Torah considers it wrong to show ingratitude to an inanimate river, surely one must be zealous never to slight a human being.

וּנְּחְהֹינְּדְּהְ — And stretch out your hand. In addition to striking the Nile, Aaron stretched out his hand to demonstrate that he was bringing the plague not only upon the Nile but upon all the waters of Egypt. Otherwise, Pharaoh would have rationalized that while Aaron may have changed the Nile to blood, the transformation of the other waters was caused by some natural phenomenon [as, indeed, non-believers have claimed, in an attempt to deny the miraculous nature of the plague].

21. יְלְא־יְבְּלוּ מִצְרִים — Egypt could not . . . Only the Egyptians were affected by the plague of blood, but not the Jews. In fact, if an Egyptian needed water, he had to buy it from a Jew, but if he took it by force, the water changed to blood as soon as it came into his possession. Thus, when Pharaoh ordered his magicians to duplicate the miracle (v. 22).

п

בכל ארעא דמצרים: ככועבדו כו חרשי מצרים בלחשיהון ואתקף לבא דפרעה ולא קביל מנהוו כמא דמליל יי: כגואתפני פרעה ועל לביתה ולא שוי לבה אף לדא: כר וחפרו כל מצראי סחרנות נהרא מיא למשתי ארי לא יכילו למשתי ממימי נהרא: כהושלימו שבעת יומין בַּתַר דִּמְחַא יִיַ יַת נַהַרַא: בו ואמר יי למשה עול לות פרעה ותימר לה כדנו אמר יי שלח ית עמי ויפלחון קדמי: כואם סריב את לשלחא הא אנא מחי ית כל תחומה בערדעניַא: פחוירבי נַהַרא ערדעניא וַיָּסֶקוּן וַיֵּעֵלוּן בְּבֵיתַרְ וּבָאַדְרוֹן בֵּית משפבה ועל ערסה ובבית עבהיה ובעמר ובתנורה ובאצותה: כטובה וּבְעַמַּך וּבְכַל עַבְדֵּיךְ יָסְקוּן עַרְדְּעַנַיַא: אַנאַמַר יִיַ לִמשָה אַמַר לְאַהַרן אַרִים אונאַמַר יִיַ לִמשָה ית ידה בחטרה על נהריא על ארתיא ועל אַגמיַא ואַסיק יַת ערדענַיַא על אַרעא דמצרים: בואַרים אַהַרן יַת יָדָה עַל מַיַּא דָמִצְרָאֵי וּסְלִיקוּ ערדעניַא וַחָפוֹ יַת אַרעא דמִצְרַיִם: גועבדו כן חרשיא בּלַחַשיהון ואַסיקוּ ית ערדעניא על ארעא דמצרים: ולאהרן למשה וַאָמַר צַלּוֹ קַדָם יִיַ וִיַעְדֵּי עַרְדְעַנַיַּא מִנִּי וּמעמי וַאַשַּלַח יַת עַמַא ויַדְבָּחוּן

בּ בְּכָל־אֶכֶץ מִצְרָיִם: וַיַּגְשׁוּ־בֵּן חַרְטָמֵי מִצְרַיִם בְּלָטִיהֶם בּג וַיֶּחֲזֶק לֵב־פַּרְעהֹוְלְא־שָׁמַע אֲלֵהֶם בַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יהוְה: וַיָּפֶּן בּר פַּרְעה וַיָּבָא אֶל־בִּיתִוֹ וְלֹא־שָׁמַע אֲלֵהֶם בִּאֲשֶׁר דִּבֶּר יהוְה: וַיַּפְּן כָל־מִצְרֵיִם סְבִיבָת הַיְּאָר מֵיִם לִשְׁתְוֹת כִּי לָא יֵכְלוּ לִשְׁתֹּת בּה מִמִימֵי הַיְּאָר: וַיִּפָּלֵא שִׁבְעַת יָמֵים אַחֲרֵי הַכְּוֹת־יהוָה אֶת־ הַיִּאָר:

בּר וַיָּאמֶר יהוֹה אֶל-משֶׁה בָּא אֶל-פַּרְעָה וְאָמַרְתָּ אֵלִיו בָּה בִּי אָמֵר יהוֹה שֻׁלָּח אֶת־עַמִּי וְיַעַבְּדֵנִי: וְאִם־מָאַן אַתָּה לְשַׁלֵּח בִּי וְנָעבְּדֵנִי: וְאִם־מָאַן אַתָּה לְשַׁלֵּח בִּי וֹבְּבְית אֲבָּרְדְּעִים: וְשָׁבְץ הַּבְּיתֶּךְ וּבְעַמְּךְ וּבְעַמְּיִבְּרְבְּעִים: וְשָׁבְץ הַיְּבָּרְ מִשְׁבָּרְ וְעַל־מִּשְׁתְּרֹ וּבְעַמְּרְ וּבְעַמְּךְ וּבְעַמְּךְ וּבְעַמְּךְ וּבְעַמְּרְ וּבְעִמְּךְ וּבְעַמְּרְ וְעַל־מָאֲתְרוֹ עָל מִימֵי מִצְּלָיִם וַמַּעַל עַר־הַנְּעָבְרְבְּעִים וַלַּלְ אֵת־יַבְּלְ אָת־יָבְוֹ עַל מֵימֵי מִצְּלָיִם וַמַּעַל עַל־הַנְּעָל אֶת־בָּלְ אָתְרְיָלְ אָתְרְיִלְ אָתְרְיִלְ אָתְרְיִבְּרְ מִצְּבְרְבְּעִים עַל־עָּבְרְבִּעִ וַנְעַל מִימֵי מִצְּרָיִם וַתַּעַל עַרְ בְּבְּבְרְבְּעִים וַתְּעַל אָת־בָּלְ אָתְרִים וְנִיעַע אָרְיִבְים וַתְּעַל אָתְרִים וְנִיעַע אָרְרִים עַלְּרִים וּנְיִעְעְלוּ אֶתְרִים עַלְּרְאִים עַלּרְיִבְים עַרְבְּעִים מִמְנִי וּמְעָבְיִים עַלּבְיִים וּנְיִעְלָּה וְנְעָבְּרְבְּעִים מַמְנִי וּמְעָמִים וּמְבַּרְיִים עִּמְרִים מִמְנִי וּמְעָמִים וְנִישְׁבְּרְבְעִים מִמְנִי וּמְעָבְּיוֹ וְנִים וּנְיִבְעִים מִּמְיִים מִמְנִי וּמְעָבְּרִים וּנִישְׁר וּמְעִבְּרִים וּמְעָבְיים וּמְעָבְּרִים וּנִישְׁר וּיְשָׁבְּרְוּעִים מִמְנִי וְאָשְׁלְחַה וְאָשְׁלְחָה אָתְיִבּים וְיִוּבְּחוּ וּיִבְּעִים מִמְנִי וּמְעָמִי וְאַשְׁלְחִה אָּבְירִים וְיִיבְבּים וְיִוּבְּחוּ וּמִיעִים מִמְנִי וּמִעְמִי וְאַבְּיִים וְנִים וְיִיבְּבְּיִים מְּעִבְּיוֹים מִּעְבִּים וְנִים וְיִיבְּבְּיִים וְנִים מְּיִבְּיִים וּמְנִים וְנִים מְּבְּיִים וּנְיִים וְיִיבְבּים וְיִיבְּתְּתְירִים מְּעְבְּיִים וְנִים וְעִבְּיִים וְיִּבְבְּתְּבְּיִים וְּיִבְּבְּיִים וּנְיִבְּבְּיִים וּנְיִבְּבְּיִים וּנְיִבְּבְיִים וּיִבְּיִבְּים וּנְיִים וְּיִבְּיִים וּיִבְּעִים וְּיִבְּיִים וְיִיבְּבְּיִים וּיִבְּיִים וּיִבְּיִים וּיִבְּיִּים וּיִבְּיִים וּבְּבְּיוּים וּבְּיִים וּבְּבְּיוּים וּבְּיִים וּבְּיִים וּיִבְּיִים וּיִבְּיִים וּבְּבְיּים וּבְּיִים וּיִבְּיִים וּבְּיִים

מכה. וכן כל לשון מגפה אינו לשון מיתה אלא לשון מכה, וכן ונגפו אשה הרה (להלן כאוכב) אינו לשון מיתה, וכן ובטרם יתנגפו רגליכם (ירמיה יגיטז) פן חגוף באבן רגלך (תהלים לאויב) ולאבן נגף (ישטיה חויד): (בח) ועלו. מן היאור: בביתר.ואחר כך בבתי עבדיך. הוא התחיל בעלה מחלה, ויאמר אל עמו (לעיל איט) וממנו התחילה הפורענות (ש"ר יוג; סוטה יא.): (בט) ובבה ובעמך. בתוך מעיהם נכנסין ומקרקרין (ש"ר שם ו): (ב) ותעל הצפרדע. לפרדע אחת היתה מייחה מון מותר והיא מחזת נחילים נחילים, זהו מדרשו (תנחומא יד; סנהדרין והיו מכין אותה בהיא מחזת נחילים נחילים, זהו מדרשו (תנחומא יד; סנהדרין מז). ופשוטו יש לומר שרון הלפרדעים קורא לשון יחידות. וכן ותהי הכנם (להלן פסוק יד) הרחשה, פדולייר"א בלע"ז:

(בב) בלטיהם. לחש שאומרין אותו בלט ובחשאי. ורבוחינו אמרו בלטיהם מעשה שדיס, בלהטיהם מעשה כשפים (ש"ר שם יא; סנהדרין סו:): ויחזק לב פרעה. שדיס, בלהטיהם מעשה כשפים (ש"ר שם יא; סנהדרין סו:): ויחזק לב פרעה. לומר על ידי מכשפות אחם עושים כן. חבן אחם מכניסין לעפריים עיר שכולה חבן. אף אחם מביאין מכשפות למלים שכולה כשפים (ש"ר שם ורז; מנחות פה.): (בג) גם לזאת. למופח המטה שנהפך לחנין, ולא לזה של דס: (בה) וימלא. מנין שבעת ימים שלא שב היאור לקדמותו. שהיחה המכה משמשת רביע חדש, ושלשה חלקים היה מעיד ומתרה בהם (ש"ר שם יבן מנחומא יג): (בז) ואש מאן אתה. ואם סרבן אחה. מאן כמו ממאן, מסרב, אלא כנה האדם על שם המפעל, כמו שלו (איוב טו:יב) שקט. סר וזעף (מלכים א כמנ): גגף את בל גבולר.

they had to buy water from the Jews, for they could not turn blood back into water even for themselves (*Midrash*).

According to *lbn Ezra*'s interpretation, only above-ground water turned to blood; but water that was underground when the plague began was not affected, even after it was drawn. Therefore, when the magicians required water to emulate the miracle, they simply dug a new well.

25. שְּבְּעֵת יָמִים — Seven days. After seven days, the blood changed back to water. The procedure of each plague occupied an entire month. The actual duration of a plague was seven days, and the remaining three-quarters of the month was for warning Pharaoh of its imminent arrival

(Rashi). According to Daas Zekeinim's understanding of the above, Moses warned Pharaoh for three weeks, after which the plague lasted for seven days. From then until the end of the month, there was neither warning nor plague. At the beginning of the next month, Moses would start warning Pharaoh about the next plague.

Upon expiration of the seven days, each plague would cease automatically. There were times, however, when Pharaoh relented and asked Moses to pray for the end of a plague, in which case it would stop in response to Moses' call. Even when Pharaoh broke his promise to free the people — as he did every time until the Plague of the Firstborn — the plague would not resume.

throughout the land of Egypt. 22 The necromancers of Egypt did the same by means of their incantations: so Pharaoh's heart was strong and he did not heed them, as HASHEM had spoken. <sup>23</sup> Pharaoh turned awau and came to his palace. He did not take this to heart either. <sup>24</sup> All of the Eauptians dua roundabout the River for water to drink, for they could not drink from the waters of the River. 25 Seven days were completed after HASHEM struck the River.

The Plaque: Froas

8

<sup>26</sup> HASHEM said to Moses, "Come to Pharaoh and say to him, 'So said HASHEM: Send out Mu Second people that they may serve Me. 27 But if you refuse to send out, behold. I shall strike your entire boundary with frogs. 28 The River shall swarm with frogs, and they shall ascend and come into uour palace and your bedroom and your bed, and into the house of your servants and of your people, and into your ovens and into your kneading bowls. 29 And into you and your people and all your servants will the frogs ascend."

1 HASHEM said to Moses, "Say to Aaron, 'Stretch out your hand with your staff over the rivers, over the canals, and over the reservoirs, and raise up the frogs over the land of Egupt."

- <sup>2</sup> Aaron stretched out his hand over the waters of Egupt, and the frog-infestation ascended and covered the land of Egupt, 3 The necromancers did the same through their incantations, and they brought up the frogs upon the land of Egypt.
- 4 Pharaoh summoned Moses and Aaron and said, "Entreat HASHEM that He remove the frogs from me and my people, and I shall send out the people that they may bring offerings

## ◆§ The second plague: Frogs.

- 26. בא אליפרעה Come to Pharaoh. They were to come to Pharaoh's palace, where he would be surrounded by courtiers and petitioners, so that all would know that the frogs were being brought by Hashem's prophet. The first plaque demonstrated that the Egyptian deity, the River, was powerless against God's will. The second plague, during which the River itself produced the frogs, demonstrated that it, too, was but a servant of God (Malbirn).
- 27. את־בל־גבולך Your entire boundary. The frogs halted as soon as they reached the border. There had been a border area that was in dispute: the dispute was settled by the frogs. who stopped at the true border (R' Bachua).

עמרדעים - Frogs. This is Rashi's generally accepted translation. Some commentaries render crocodiles.

#### ◆§ Patterns of Pharaoh's responses to the plagues.

In response to the plaque of Blood, Pharaoh stubbornly ignored Moses and Aaron, but in the case of Frogs - even after his magicians duplicated the plague, as they had duplicated the blood — Pharaoh begged Moses to remove the plague. When the other plagues struck him, he sometimes offered to submit to God's will and other times did not: what was the pattern, if any?

- Or HaChaim explains that the determining factor in Pharaoh's response was not whether or not he believed in God, but whether he thought his life had been threatened. When he feared for his life, he offered to relent; otherwise, he remained adamant. Thus we find the following:
- (1) Blood The plague was not life threatening because the Egyptians could buy water from the Jews or find their own water by digging new wells (see comm. to 7:21).
  - (2) Frogs In addition to the unbearable annoyance of

the around-the-clock croaking, the frogs actually crept into the innards of the Egyptians and threatened their lives (see 7:29, ובכה, and into youl.

- (3) Lice Although Pharaoh's magicians finally conceded that the plaque could only have been brought by God. Pharaoh would not budge, because the plague was uncomfortable but not dangerous.
- (4) Wild Beasts Anyone would have feared for his life when surrounded by beasts of the wild. Pharaoh for the first time promised to capitulate to all of Moses' demands.
  - (5) Epidemic Only animals died, not people.
- (6) Boils Again, the plague caused extreme discomfort, but killed no one. Furthermore, as implied by 9:11, which does not mention Pharaoh, it may be that it afflicted only his people but not him.
- (7) Hail The loud thunder and flames from heaven terrified everyone, making them fear they would suffer the same total destruction as Sodom had in Abraham's time.
- (8) Locusts Pharaoh said explicitly, remove this death from me (10:17).
- (9) Darkness Pharaoh did not ask Moses to pray on his behalf. During the first three days of the plague, the Egyptians could have used lanterns; thereafter, they could not move (see comm. to 10:23). As soon as the plague ended, he offered to let the people go, but attached an unacceptable condition.
- (10) Plague of the Firstborn Pharaoh's resistance broke down completely, for he was also a firstborn.
- 2. הַּצְּמַרְדֵּע The frog-infestation. The translation follows Rashi, who says that the singular form of the word refers to the entire infestation that struck the country. He also cites the Midrash that at first only one frog emerged from the River, but as the Egyptians struck it, it split into swarms and swarms of frogs, which inundated the land.

סדם יי: הואמר משה לפרעה שאל לה גבורא הב לי זמן לאמתי אצלי עלה ועל עבדיר ועל עמר לשיצאה ערדעניא מנה ומבתיך לחוד דבנהרא ישתארז: וואמר למחר ואמר כפתגמה בּדיל דַּתַדַע אַרַי לֵית כַּייַ אַלַהַנַא: ומבתיה מָנַרְ ערדעניא ומעבדיה ומעמה לחוד דבנהרא ישתאַרו: הונפַק משה ואָהַרן מִלְנַת פרעה וצלי משה קדם יי על עסק ערדעניַא די שַׁוּי לְפַרעה: טוַעַבַד יִי בפתגמא דמשה ומיתו עורדעניא מן בתיא מן דרתא ומן חקלתא: יוכנשו יתהוז דגוריז דגוריו וסריאו על ארעא: אַנחַוא פַרעה אַרי הַנַת רַנַחתַא נַיַקר ית לבה ולא קביל מנהון כמא דמליל יַיַ: יבּנַאַמַר יָיַ לְמֹשָׁה אֲמַר לְאַהַרן אַבִּים יַת חַטָרַךְ וּמְחַא יַת עַפָּרַא דאַרעא ויהי לְקַלְמְתֵא בַּכַל אַרעא דמצדים: יונעבדו כן נארים אהרן ית ירה בחטרה ומחא ית עפרא באנשא קַלְמָתַא והות דאַרעא ובבעירא כַּל עַפַרא דאַרעא הַוָה קלמתא בכל ארעא דמצרים: יין ועבדו בו חָרָשַיָּא בִּלַחַשִיהוו לְאַפַּקא יַת קַלְמָתֵא וְלַא יְכִילוּ וָהַוַת קַלְמְתַא בּאַנַשַא וּכִכְעִירַא: טוּנַאַמָרוּ חָרָשַׁיָא לפרעה (הא) מחא מן קדם יי היא ואַתַּקַף לְכֵּא דְפָרעה וְלָא קַבִּיל מִנְהוֹן בָּמָא דָמַלִּיל יִיָ: סוּ נַאַמַר יִיָּ לִמשָה אַקְרֵם בצפרא ואַתעתַד קַדָם פַּרִעה הַא נַפַּק לְמַיָּא וְתֵימַר לַהּ כִּדְנַן אַמַר יִיַ שַׁלַּח

הַ לֵיהוָה: וַיֹּאמֶר משֵה לִפַּרעה התפַּאַר עַלַיֹּ למַתִי ו אַעתִיר לֹּהָ ולעברָיה וּלְעַמְּהְ לְהַכַּרִית הַצְפַּרְדַּעִים מִמְּהְ וּמִבַּתִּיהְ ּ רַק בַּיִאָר תִּשָּאַרְנָה: וַיָּאמֵר לִמָּחָר וַיּאמֵר בִּרָבְרָךְ לִמַעַן ַ, תַדע כּי־אֵין כֵּיהוה אֱלֹהֵינוּ: וְסָרוּ הַצְפַרְדִעִים מִמְּך וּמְבַּהֵיך וּמֵעַבַדִיך וּמֵעַמֵּך רַק בַּיִאָר תִשַּאַרנַה: וַיִּצֵא ה משֱה וְאַהָרָן מֵעָם פַּרְעָה וַיִּצְעַק מֹשֶׁה אַל־יהוֹה עַל־ י דבר הַצְפַרְדָעִים אֲשֶׁר־שָׁם לְפַרְעָה: וַיַּעַשׁ יהוָה כִּדְבַר משה וימתו הצפרדעים מן־הַבַּתִּים מן־הַחֲצֵרִת ומְן־ ייא השרת: וַיִּצבָרוּ אֹתָם חַמַרָם חַמַרָם וַתְּבָאַשׁ הַאָרֵץ: וַיַּרָא ייא פַּרעה כֵּי הָיִתָה הָרְנָחָה וִהַכְבֵּד אֵת־לְבֹּוֹ וִלְא שַׁמֵע ויאמר יהוה יב אַלַהָם כַּאַשֵּׁר דְּבָּר יהוָה: אַל־מֹשֶה אָמר אֶל־אָהֶרֹן נְטֶה אֶת־מַטִּלְּ וְהַךְּ אֶת־עֲפַּר י. האַרץ וַהַיָה לָכָנָם בָּכַל אֵרֶץ מִצְרֵיִם: וַיַּעֲשוּ־כַּן וַיֵּט אָהַרֹן אָת־יַדוֹ בִמַשָּׁהוּ וַיַּךְ אָת־עָפֵר הַאָּבץ וַתְּהִי הַכִּנָּם בַּאָדָם וּבַבְּהָמֵה כַּל־עַפַר הַאַרֵץ הַיַה כְנִים בְּכַל־אֲרֵץ מִצְרֵיִם: יַנַעשוּ־בֶּן הַחַרָטָמֵים בָּלֵטֵיהֵם לְהוֹצֵיא אֵת־הַבְּנִּים וְלְא יַרְ ש יַכלוּ וַתָּהִי הַכְּנַם בַּאַדָם וּבַבְּהָמֵה: וַיָּאמָרוּ הַחַרְטִמָּם אַל־פַּרעה אָצָבַע אַלהִים הוא וַיַּחַזַק לֵב־פַּרעה וַלְא־ יי שַׁמַע אַלֵהֶם כַּאַשֵּר דְבֵּר יהוְה: יי שַׁמַע אַלֵהָם בַּאַשָּר דִבָּר יהוְה: ויאמר יהוֹה אֱל־מֹשֶׁה הַשְּבֵּם בַּבֹּקֵר וָהָתַיַצֵב לְפָנֵי פַרְעֹה הנה יוצא המימה ואמרת אליו כה אמר יהוה שלח

מיד, שיכרתו למחר: (י) חמרם חמרם. לכורים לכורים, כתרגומו, דגורין, גלים:
(יא) והכבד את לבו. ל' פעול הוח, כמו הלוך ונסוע (כרחשית יב:ע), וכן והכות
מיח מוחב (מלכים ב ג:כד), ושחול לו בחלהים (שמוחל א כב:יג), הכה ופלוע (מלכים
את מוחב (מלכים ב ג:כד), ושחול לו בחלהים (שמוחל א כב:יג), הכה ופלוע (מלכים
ניב) אמר אל אהרך. לה היה העפר כדחי ללקות ע"י משה, לפי שהגין עליו
כשהרג את המלכי וישמנהו בחול (לעיל ב:יב), ולקה ע"י ההרן (ש"ר שם): (יג) ותהי
הבגם. הרחשה, פדולייר"א בלע"ו: (יד) להוציא את הבנים. לברחותם
[ולהוליחם] ממקום אתר: ולא יבלו. שחין השד שולע על בריה פחותה מכשעורה
(ש"ר שם; פנהדרין מו:): (טו) אצבע אלהים הוא. מכה זו חינה ע"י כשפים, מחת
המקום היח (ש"ר :יו): באשר דבר הי. ולה ישמע חלכם פרעה (לעיל ז:ד):

(ה) התפאר עלי. כמו היחפאר הגרזן על החולב בו (ישטיה ייטו) משחבח לות הלי גדול ממך. ונטי"ר בלט"ז. וכן החפאר עלי, השתבח להתחכם ולשאול דבר גדול מונר שלא אוכל לעשותו: למתי אעתיר לך. את אשר אעתיר לך היום על הכרחש הלפרדעים, למתי תרלה אם אשלים דברי למועד שחקבע לי. אילו הלפרדעים, למתי תשחיר, היה משמע מתי אחפלל, עכשיו שנא"ל למתי, משמע אני היום אתפל עליך שיכרתו הלפרדעים לזמן שחקבע לי, אמור לאיזה יום תרלה שיכרתו. אתפל עליך שיכרתו והעתרתי ולא לאמר אעתר עתרו ועתרתי, מפני שכל לשון עתר אעתיר העשירו והעתרתי ולא לחמר הרבו ארבה והרביתי, לשון מפעיל, כך יאמר אעתיר העתירו והעתרתי דברים. ואב לכולם והעתרתם עלי דבריכם (יחזקאל לה:יג) העתירו (ח) ויאמר למחר. התפלל היום שיכרתו למחר: (ח) ויצא, ויצעק.

5. הְּהְפָּאֵר עְלֵי — Glorify yourself over me. Make a request that you feel I cannot fulfill, and if you are right, you will be able to claim that I failed your test! Tell me the moment when you want the frog-infestation to end (Rashi).

According to many commentators, Pharaoh still suspected that Moses was a superior magician who knew, somehow, that the plague was about to end naturally. Consequently, Moses would assume that Pharaoh would demand

an immediate end to the frogs — which he knew through his "magical powers" was about to happen in any case. Therefore, Pharaoh attempted to outwit him, by asking him to pray immediately — that the plague should end the next day. Moses obliged him.

This demonstrates Pharaoh's stubborn wickedness. Though the plague hurt enough to make him beg for mercy, he was willing to endure the pain for another day in order to

to HASHEM."

<sup>5</sup> Moses said to Pharaoh, "Glorify yourself over me — for when should I entreat for you, for uour servants, and for your people, to excise the frogs from you and from your houses? Only in the River shall they remain." 6 And he said, "For tomorrow." He said, "As you say — so that uou will know that there is none like HASHEM, our God. <sup>7</sup> The frogs will depart from you and your houses, and from your servants and your people; only in the River shall they remain."

B Moses and Aaron left Pharaoh's presence; Moses cried out to HASHEM concerning the frogs that he had inflicted upon Pharaoh. 9 HASHEM carried out the word of Moses, and the frogs died — from the houses, from the courtuards, and from the fields. 10 They piled them up into heaps and heaps, and the land stank.

11 Pharaoh saw that there had been a relief, and kept making his heart stubbom. He did not heed them, as HASHEM had spoken.

The Third

12 HASHEM said to Moses, "Say to Aaron, 'Stretch out your staff and strike the dust of the land: Plague: it shall become lice throughout the land of Egypt,'" 3 So they did: Aaron stretched out his hand with his staff and struck the dust of the land, and the lice-infestation was on man and beast: all the dust of the land became lice, throughout the land of Egupt, 14 The sorcerers did the same with their incantations to draw forth the lice, but they could not, And the lice-infestation was on man and beast. 15 The sorcerers said to Pharaoh, "It is a finger of God!" But Pharaoh's heart was strong and he did not heed them, as HASHEM had spoken.

The Fourth Plaque: Swarm of Wild Reasts

16 HASHEM said to Moses, "Arise early in the morning and station yourself before Pharaoh — behold, he goes out to the water — and you shall say to him, 'So said HASHEM: Send out

embarrass Moses.

6. ברברה — As you say. Had Pharaoh asked for total removal of the frogs from his country, that would have happened. But he asked only that they be taken away from him and his servants — so some frogs found a new habitat in the River and the others died in the land, so that their stench befouled the whole country (Sforno).

11. בי היתה הרוחה — That there had been a relief. Regarding no other plaque does the Torah state that there was relief. This was a decisive factor in Pharaoh's response to the cessation of the frogs. Although the plague ended, its memory should have been strong enough to influence Pharaoh's thinking, because the foul-smelling piles of dead frogs were everywhere and the River was still full of croaking frogs. Nevertheless, the Torah tells us, the fact that there had been a [partial] relief was sufficient to make Pharaoh stubborn (cf. Kli

הכבר אתילבו — And kept making his heart stubborn. The translation follows Rashi, that the word והכבר is an infinitive, representing a continuous process whereby Pharaoh constantly conditioned himself to resist the warnings and punishments of Moses. Malbim differentiates between this term and strengthening the heart [nir], which the Torah uses to describe Pharaoh's recalcitrance in the face of other plagues. Pharaoh had to make himself stubborn at times when he was cowed by the ordeal and seriously considered submitting to Moses. But when he was strong enough to resist without a conscious effort, the Torah uses the term strengthen.

→ The third plague: Lice. For the first time, Pharaoh's sorcerers were forced to concede that Moses and Aaron performed their feats not with magic but as the agents of God. The magicians used demons to carry out their wishes, but demons have no power over creatures as tiny as lice (Rashi from Sanhedrin 67b).

12. אמר אל־אהרן — Say to Aaron. Like the plague of blood. this one could not be brought about by Moses. Since the dust of the land had protected him from discovery when he had used it to conceal the dead Egyptian (2:12), it would have been ungrateful of him to smite the earth (Rashi).

14. ויעשויבו — The sorcerers did the same. They imitated Aaron by striking the earth, and while doing so they mumbled their usual incantations (Ramban).

To draw forth. Since the dust of the land had already been turned to lice, they could not use that, so they tried to draw forth lice from a different source (Gur Aryeh).

15. אצבע אל הים הוא — It is a finger of God. Though they had no choice but to acknowledge that the plague was of Divine origin, the magicians attempted to minimize it. By calling it only a finger, they implied that it was not of major conseauence.

They did not use the Name HASHEM — the God of Israel of Whom Pharaoh had denied knowledge, for that would have been an acknowledgement that the plague had come about for the sake of the Jewish people. Instead, they used the generic word for a deity, implying that it was a natural phenomenon, for even Pharaoh did not deny that there was a Creator of nature (Ramban).

→6 The fourth plague: Swarm of wild beasts. This was the beginning of the second set of three plagues, the purpose of which was to prove to Pharaoh that HASHEM is the God in the midst of the land, i.e., He is not only the Omnipotent Creator, but He is intimately involved in events on earth. Thus,

7172177

עמי ויפלחוו קדמי: יוארי אם ליתר משלח ית עמי הא אנא משלח בר ובעבדיה ובעמה ובבתיה ית ערובא וימלוו בּתּי מצרים ית ערובא ואף ארעא ראנון עלה: יחואפריש ביומא ההוא ית אַרעַא דגשון דעמי קאים עלה בריל דלא למהוי תמו ערובא בדיל דתדע אַרַי אַנָא יִי שַלִּיט בָּגוֹ אַרְעָא: יט נָאַשַּוִּי פורקן לעמי ועל עמה איתי מחא למחר יהא אתא הדין: כועבד יי כן ואתא ערובא תקיף לבית פרעה ולבית עברוהי ובכל ארעא דמצרים אתחבלת ארעא מן קדם ערובא: כא וקרא פרעה למשה ולאהרן נאמר אזילו דבחו קדם אַלַהַכוֹן בַּאַרעא: ככּנאַמַר משה לַא תַקּן למעבר כן ארי בעירא דמצראי דחלין לַה מִנַה אַנַחָנַא נַסְבִין לִדַבַּחַא קַדַם יי אַלַהַנָא הַא נָרַבַּח יַת בָּעירַא רִמִצְרַאַי רחלין לה ואנון יהון חזן הלא יימרון לִמְרגִּמַנַא: בּגִּמַהַלֶּךְ תְּלַתַא יוֹמִין נַזַיל במרברא ונדבח קרם יי אַלַהנַא כּמַא רְנֵימַר לַנַא: כּר נַאַמַר פַּרִעה אַנַא אַשַּלַח יַתַכוֹן וִתְרָבָּחוּן קַרָם יִיָ אַלָהֲכוֹן בְּמַרְבְּרָא לחור אַרַחַקא לַא תְרַחַקוּן לִמִינַל צַלוּ (אַף) עַלַי: בּהַנָאַמַר מֹשֶׁה הָא אַנָא נַפַּק מעמה נאצלי קדם יי ויעדי ערובא מפרעה מעברוהי ומעמה מחר לחור לַא יוֹסַף פַּרעה לְשַקַרֵא בִּריל דְלַא לשלחא ית עמא לרבחא קרם יי: כו ונפק משה מו קרם פַּרעה וִצַּלִּי קרַם יִיַּ: כוועבר יי כפתגמא דמשה ואעדי ערובא מפַּרעה מַעַכְרוֹהִי וּמֵעַמֵּהּ לַא אָשְׁתַּאַר חַר: בּחוֹנַקַר פַּרעה יַת לְבָּה אַף בּוֹמְנֵא הַרַא וֹלָא שַׁלַח יָת עַמָּא:

י עמי ויַעַבָדנִי: כִּי אָם־אֵינָךְּ מִשַּׁלֵּחַ אֶת־עַמִּי הִנְנִיּ יִּ משליח בּרָ וּבַעַבַדֵירָ וּבַעַמִּרָּ וּבְבַתִּיךָ אֵת־הֶעָרָב וּמָלְאוּ בתי מצרים את־הַעַרֹב וְגַם הַאָּדַמַה אָשֶר־הַם עַלֵיהַ: יו והפליתי בַיּוֹם הַהוֹא אַת־אָרֵץ גֹשֶׁן אֲשֵׁר עַמִּי עֹמֵד יוּ עליה לבלתי היות־שֶם עַרָב לְמַעַן תָּדַע כֵּי אָנִי יהוָה יש בַּקָרֶב הַאַרֶץ: וְשַׁמִתִּי פִּרֶת בַּין עַמֶּי וּבֵין עַמֶּךְ לְמָחֶר ב יַהַיָה הַאָת הַזָּה: וַיַּעֲשׁ יהוה בוֹ נַיַבֹא' עַרְב כָּבֵּר בֵּיתָה פרעה ובית עבדיו ובַכַל־אָרֶץ מִצְרֵיִם תִּשַּחַת הַאָרֶץ בא מִפְנֵי הֶעָרְב: וַיִּקְרֵא פַּרְעֹה אֶל־מֹשֶׁה וּלְאַהַרְן וַיֹּאמֵר בּ לְכַוּ זְבַחוּ לֵאלְהֵיכֵם בָּאָרֵץ: וַיָּאמֶר מֹשֵׁה לְא נָכוֹן לַעֲשִוֹת כֵּן כַּי תְּוֹעֲבָת מִצְרַיִם נִזְבַּח לֵיהוָה אֱלֹהֵינוּ הַן בּג נִוְבַּׁח אָת־תִּוֹעֲבַת מִצְרֵיִם לְעֵינֵיהַם וִלְא יִסְקַלֵנוּ: ַדְּרֵךְ שָׁלְשֶׁת יַמִּים נֶלֶךְ בַּמִּדְבָּר וְזַבַּחָנוּ לֵיהוָה אֱלֹהֵינוּ בַּאֲשֵׁר בר יאמר אַלֵינוּ: וַיִּאמֶר פַּרִעָה אַנכִּי אַשַלַח אַתְכֶם וּזְבַחְתֵּם בּי לֵיהוָה אֵלְהֵיכֶם בַּמִּדְבָּר רֵק הַרְחֵק לְא־תַרְחָיקוּ לָלֵכֶת ַה הַעַתָּירוּ בַּעַדִי: וַיִּאמֶר מֹשֶׁה הָנֵּה אַנֹכִי יוֹצֵא מֵעְמַך 🙃 וָהַעִּתַרִתִּי אֵל־יהוֹה וְסֵר הֶעָרֹב מִפַּרְעָה מֵעְבָדֵיו וּמֵעַמִּו מַחָר רַק אַל־יסֵף פַּרעה הַתֶּל לִבְלִתִי שַׁלֵח אֵת־הַעָּם ים לִזְבָּחַ לֵיהוָה: וַיָּצֵא מֹשֶה מֵעֶם פַּרִעָה וַיָּעְתַּר אֱל־יהוָה: יַ ַניַעש יהוה כִּדבֵר משָׁה וַיַּסֵר הַעַרֹב מפַּרעה מעבביו רה וּמֵעַמִּוֹ לָא נִשְאַר אָחֲד: וַיַּכְבֵּד פַּרְעֹה אָת־לְבוֹ גַם רּ -בַּפַעַם הַוָּאת וַלָּא שַלַּח אַת־הַעַם:

תשחת הארץ. נשחתם החרץ, מתחבלת ארשא (אונקלום) [פ"א נשחתה החרץ, מחתבלה ארמא]: (בא) זבחו לאלהיבם בארץ. במקומכם ולא חלכו במדכר: (בב) תועבת מצרים. יראח מלרים, כמו ולמלכם סוטבת בני שמון (מלכים כ כג:יג) ואלל תועבת מצרים. יראח מלרים, כמו ולמלכם סוטבת בני שמון (מלכים כ כג:יג) ואלל שלרים אוכה אושה הושהה ושדה למלרים זכיהה שאנו זוכחים, שהרי ילאתם אנו זוכחים: ולא יסקלנו. כתמיה: (בה) למלרים זכיה שאנו זוכחים, שהרי להחל למחל במפלה. וכן אם כא לומר ויעתיר היה החל. כמו לומר, ומשמע וירכה בתפלה. עכשיו כשהוא אומר כלשון ויפעל, משמע וירכה להתפלל: (בו) ויסר הערב. ולא מתו כמו שמחו הלפרדעים, שאם מתו יהיה להם הנאה למורות (ש"ר שם ב): (בח) גם בפעם הזאת. אש"פ שאמר אנכי אשלח אתכם לא

(יו) משליח בך. מגרה כך. וכן ושן כהמוח אשלח כם (דכרים לכנכד) לשון שסוי, אלניטי"ר בלע": את הערב. כל מיני חיוח רשוח ונחשים ועקרכים בערכובית, והיו מחיחים בהם (ש"ר ית:בדג). ויש שעם כדבר בתגדה בכל מכה ומכה למה זו ולמה זו. בשמיםים במרכובית מלחום מלכים לא עיר. בתחלה מקלקל בעכיםים מלחמות מלכים בת עליהם, כשדר מלכוח כשלה. על עיר. בתחלה מקלקל שיניוסיה, וחתר כך חוקעין עליהם ועדישן בשופרות לירתום ולבהלה. וכן הצפרדעים מקרקרים והומים וכו' כדאימת במדרש רכי הנחומת (כת ד): ניח) והפליתי. והפכדשי. זכן והפלה ה' להלן עוד, וכן לא נפלחם היא ממך (דכרים לוית) לא מובדלח ומופכשם היא מתך: למען תדע בי אני ה' בקרב הארץ. אש"פ ששכימי בשמים ומופכשם היא מתקו לכן ממי ובין עמר: (ב) צורים מחקיימת בחתומה כלין עמי ובין עמר: (ב)

the narrative stresses that these three plagues did not affect the Jewish people, which demonstrated that God controlled all minutiae of earthly happenings. Although the first three plagues, too, did not affect Jews, the Torah did not mention that factor, because their primary purpose was to establish the undeniable existence of *HASHEM*.

17. הָּעָרֹב — The swarm of wild beasts [lit., the mixture]. The

plague consisted of every manner of aggressive wild beast, snake, and scorpion (Rashi).

Instead of their natural fear of humans, they were now Divinely incited to attack people (Alshich, Malbim).

יְנְם הָאַרְשָּה — And even the ground. Not only were animals roaming free throughout the land and in the houses, the very ground teemed with snakes and other creatures that nest

My people that they may serve Me. <sup>17</sup> For if you do not send out My people, behold, I shall incite against you, your servants, your people, and your houses, the swarm of wild beasts; and the houses of Egypt shall be filled with the swarm, and even the ground upon which they are. <sup>18</sup> And on that day I shall set apart the land of Goshen upon which My people stands, that there shall be no swarm there; so that you will know that I am HASHEM in the midst of the land. <sup>19</sup> I shall make a distinction between My people and your people — tomorrow this sign will come about.'"

<sup>20</sup> HASHEM did so and a severe swarm of wild beasts came to the house of Pharaoh and the house of his servants; and throughout the land of Egypt the land was being ruined because of the swarm.

<sup>21</sup> Pharaoh summoned Moses and Aaron and said, "Go — bring offerings to your God in the land." <sup>22</sup> Moses said, "It is not proper to do so, for we will offer the deity of Egypt to HASHEM, our God — behold, if we were to slaughter the deity of Egypt in their sight, will they not stone us? <sup>23</sup> We will go on a three-day journey in the Wildemess, and bring offerings to HASHEM, our God, as He will tell us."

<sup>24</sup> Pharaoh said, "I will send you and you shall bring offerings to HASHEM, your God, in the Wildemess; only do not go far off — entreat for me!"

<sup>25</sup> Moses said, "Behold! I leave you and I shall entreat HASHEM — and the swarm will depart from Pharaoh, from his servants, and from his people — tomorrow. Only let Pharaoh not continue to mock, by not sending out the people to bring offerings to HASHEM."

<sup>26</sup> Moses left Pharaoh's presence and entreated HASHEM. <sup>27</sup> HASHEM did in accordance with Moses' word and He removed the swarm of wild beasts from Pharaoh, from his servants, and from his people — not one remained. <sup>28</sup> But Pharaoh made his heart stubbom even this time, and he did not send out the people.

underground, so that the Egyptians could not feel secure even behind locked doors (*Sforn*o).

18-19. הְּמְלֵיתוּ וּשְׁמְתּי מְּרָח I shall set apart . . . I shall make a distinction. The apparent redundancy refers to two separate features of the distinction between Jews and Egyptians. First, God said that He would keep the swarm from entering Goshen and secondly, the animals would not harm Jews anywhere, even if they were in the land of Egypt. That the animals did not enter Goshen was miraculous, because they came from far-off lands and were far mobile than any of the previous plagues, being fully capable of running to every part of the country (Ramban). That they were barred from Goshen was proof that I am HASHEM in the midst of the land.

19. לְּמְחָל — Tomorrow. This is the only time that Moses specified the starting point of a plague. This may be because, as noted above, the swarm was different from the other plagues in that the animals were already in existence and were on the way to Egypt from their various habitats. Thus, Pharaoh might have contended that the swarm was a natural phenomenon that was already in progress. Therefore, Moses foretold that it would come about the next day, something he could not have known, except through God.

20. אָשָּהָ הַאָּרָץ — The land was being ruined. The animals stripped the trees, destroyed the crops, and even snatched infants from their cradles (Lekach Tov).

**21-22.** For the first time, Pharaoh's resistance began to break, but he offered to let Israel bring offerings to God only on his own terms: if they did not leave Egypt. *Abarbanel* comments that Pharaoh's terms were in response to Moses'

claim that Hashem was all-powerful even in the land. If, indeed, God is everywhere, Pharaoh argued, then can you not bring your offerings in Egypt? To this, Moses responded that Pharaoh's suggestion was untenable. The Egyptians worshiped sheep, the very animal that Jews slaughter in serving God. Could the Egyptians tolerate such offerings without reacting violently?

22. ביקנים — The deity [lit. abomination] of Egypt. The Torah, speaking to Jews, refers to all idols as abominations (Rashi), but when Moses addressed Pharaoh he surely used a more respectful term.

**24-25.** Pharaoh concedes that it would be improper to slaughter sheep in Egypt, but he offers another condition: do not go far. To escape the wrath of the Egyptian populace, the Jews need not travel for three days; it would be sufficient for them merely to leave the cities, and bring their offerings in the secluded countryside. Moses did not contest this request. He merely warned Pharaoh not to mock the people by going back on his word (Or HaChaim).

25. קקה – Tomorrow. Moses would pray immediately, and the swarm would leave the country the next day Unlike the frogs, which died and whose stench befouled the land, the animals left the country so that the Egyptians would not benefit from their hides; the purpose of the plagues was to punish the king, not give him economic benefits. The reason Moses did not pray immediately was because Pharaoh himself had set the precedent by asking that the frogs be removed only the next day (Ramban).

28. בון הואת בעש הואה — Even this time. Even though he had promised to let the people go (Rashi). Even though the wild

to

אַנַאָמַר יִיַ לִמשה עוּל לות פּרעה ותמלל עמה כדנו אמר יי אלהא דיהודאי שלח ית עמי ויפלחוו קדמי: בארי אם סריב את לשלחא ועד כעז את מתקף בהון: גהא מחא מו קדם יי הויא בבעירה הבחקלא בסוסותא בחמרי בגמלי בתורי ובענא מותא תַּקִיף לַחַדָא: רוַנַפָּרֵשׁ יִיַ בֵּין בּעירא דישראל ובין בעירא דמצרים ולא ימות מכל לבני ישראל מדעם: הושוי יי זָמָנַא לָמֵימַר מָחַר יַעְבֵּד יִיַ פִּתְגַמַא הַדֵּין בָּאַרָעַא: וַנַעַבַד יִיַ יַת פָּתִגַּמַא הַדֵּין בּיוֹמֵא דבתרוהי וּמית כּל בּעירַא דמצרים ומבעירא דבני ישראל לא מית חד: וושלח פרעה והא לא מית מבעירא דישראל עד חד ואתיקר לבא דפרעה ולא שלח ית עמא: הואמר יי לָמשָׁה וּלָאַהַרן סִיבוּ לְכוֹן מַלֵּי חַפְּנֵיכוֹן פִּיחַא דָאַתּוּנַא ויוַרְקְנַה משה לְצֵית שַׁמַיַא לעינֵי פַרעה: טויהי לאַבַקא עַל בַּל אַרעַא דִמִצְרַיִם וִיהֵי עַל אַנַשַא וִעַל בַּעִירַא לִשְׁחַין סַגֵּי אָבַעִבְּעִין בְּבַל אַרעַא דָמַצְרַיָם: יוּנָסִיבוּ יַת פִּיחַא דְאַתּוּנָא וָקָמוּ קַדַם פַּרָעה וּזְרֵק יַתה משה לצית שמיַא וַהַוַה שִׁיחַנָא אבעבעין סגי באנשא ובבעירא: יאולא יבילו חַרַשַּיַא לְמֵיקָם קַדָם משָה מִן קַרָם שִׁיחַנָּא אָרֵי הַנָה שִׁיחַנָא כְּחַרְשַׁיָא וּבָבַל מִצְרָאֵי: יבּוָאַתְקָף יָיַ יַת לְבַּא דפרעה ולא קביל מנהון כמא דמליל יַנַ עָם משַה: יגוַאַמַר יִיַ לִמשַה אַקּדָם בָּצַפָּרָא וָאָתִעַתַּד קַדַם פַּרְעה

ַ ויאמר יהוה אל־משֶׁה בָּא אֱל־פַּרְעָה וְדַבַּרְתָּ אֱלָיו כְּה־ אמר יהוה אלהי העברים שַלַח את־עַמִּי וְיַעַבְדֵנִי: כֵּי אמר , אם־מאן אתה לשלח ועודר מחזיק בם: הנה יַד־יהוֹה הוֹיָה בָּמִקָנָךְ אֲשֵר בַּשָּׁרֵה בַּסּוּסִים בַּחַמֹרִים בַּגִּמַלִּים רַ בַּבָּקָר וּבַצָּאן דֵבר כָּבֵד מִאִר: וִהפִלֵה יהוֹה בֵּין מִקנַה ישראל ובין מַקָנָה מִצְרֵיִם וִלֹא יַמֵוּת מִכָּל־לִבְנֵי יִשְׁרַאֵל ה דבר: וַיַשָם יהוָה מועד לֵאמָר מַחָּר יַעֲשֵה יהוָה הַּדָּבֶּר הַ ָ הזה בארץ: וַיַּעשׁ יהוֹה אַת־הַדְּבֵר הַזֶּה מִמְחַרָת וַיַּמַת בָּל מִקְנֵה מִצְרֵיִם וּמִמִּקְנֵה בְנֵי־יִשִּׁרָאֵל לֹא־מֵת אֲחַד: י וישלח פַּרעה וְהַנָּה לא־מֵת מִמְקנָה יִשְׁרָאֵל עַד־אֲחָד וַיַּכַבַּר' לֵב פַּרְעָה וָלָא שָׁלַח אֶת־הַעָם: וַיָּאמֶר יהוה אֱל־מֹשֶה וָאֱל־אַהֶרן בְּחַוּ לַכֶּם מִלְא ַ הַ וַיָּאמֶר יהוה חַפָּנִיכֶם פֵּיחַ כִּבְשָׁן וּוֹרַקוֹ משֵה הַשַּׁמַיִּמָה י פרעה: והיה לאבק על כַּל־אָרֵץ מִצְרֵיִם וְהַיַּה עַל־ הַאַבַע וִעַל־הַבָּהֶמָה לִשְׁחֵין פּרֵחַ אূבַעבָּעת בָּכָל־אֵרֵץ ּ מִצְרֵיִם: וַיָּקחוּ אֶת־פִּיחַ הַכִּבְשַׁן וַיַּעַמִרוּ לִפְנֵי פַרְעֹה וַיַּזַרק אתו משה הַשַּׁמִימָה וַיָּהִי שָּחִין אַבַעִבְּעֹת פּרֵּחַ אַ בַּאַדָם וּבַבָּהָמָה: וַלֹא־יַכַלוּ הַחַרָטְמִּים לַעַמַר לִפְנֵי משה מִפָּנֵי הַשָּׁחֵין כֵּי־הַיַה הַשָּׁחִין בַּחַרִטְמֵּם וּבְכַל־ יַב מִצְרֵיִם: וַיָּחַזֶּק יהוה אָת־לֶב פַּרְעֹה וְלָא שַׁמַע אַלֶהֶם יַּ י. בַּאַשֵר דְבַּר יהוָה אֵל־משה:

יהוה אַל־משה הַשַּבֵּם בַּבֹּקַר וָהָתִיַצֵב לִפְנֵי פַרְעָה

מלא חפנים שלו ושל אהרן, ואחד שהלך האבק על כל ארץ מלרים ( ש"ר יא:ה; תנחומא יד): (ט) לשחין פדח אבעבועות. כתרגומו, לשחין סגי אבעבועין, שעל ידו לומחין בהן בועות: שחין. ל' תמימות, והרבה יש בלשון משנה, שנה שחונה (יומא מג:): (י) באדם ובבהמה. וח"ת מחין היו להם הנהמות, והלח ככר נחמר וימת כל מקנה מלרים (לעיל פסוק ו). אלא לא נגזרה גזרה אלא על אותן שבשדות בלבד, שנאמר במקנך אשר בשדה (שם ג) והירא את דבר ה' הנים את מקנהו אל הבחים. וכן שנויה במכילתא

ויֹאמר

קיים הבטחחו: (ב) מחזיק בם. אוחז בם, כמו והחזיקה במבשיו (דברים כה:יא): (ג) הנה יד ה' הויה. לשון הוה, כי כן יאמר בלשון נהבה על שעבר היתה ועל העתיד תהיה ועל העומד הויה, כמו עושה, רולה, רועה: (ד) והפלה, והכדיל: (ח) מלא חפניבם. ילוני"ש בלע"ז: פיח בבשן. דבר הנפח מן הגחלים עמומים הנשרפים בכבשו. ובלע"ז חולבי"ש. פיח לשון הפחה, שהרוח מפיחן ומפריחן: וזרקו משה. וכל דבר הנזרק בכח אינו נזרק אלא ביד אחת, הרי ניסים הרבה, אחד שהחזיק קומנו של משה

animals were still alive and Pharaoh should have feared their possible return (Sforno). Even though the magicians conceded that the plagues were of Divine origin (R' Bachya).

9.

## - The fifth plague: Epidemic.

1. בא — Come. This expression always implies that Moses and Aaron were to enter Pharaoh's private chambers without permission. The Talmud records that even though the palace was very well guarded, they were always able to enter at will (Or HaChairn).

ודברת אליו — And speak to him. This term implies harsh talk, unlike the other warnings to Pharaoh, where the Torah uses the milder verb אמירה, saying. In this case Moses delivered the warning with particular urgency, because once the epidemic killed the animals, it would be too late to remove the effect of the plague. In the case of all the other plagues, however, if Pharaoh were to relent, the plague could be removed, as happened several times (Malbim).

3. The extent of the plague. The commentators disagree regarding the degree to which the epidemic killed the livestock of Egypt. On the one hand, our verse states that the 9 The Fifth

Epidemic

<sup>1</sup> HASHEM said to Moses, "Come to Pharaoh and speak to him, 'So said HASHEM, the God of the Hebrews: Send out My people that they may serve Me.' <sup>2</sup> For if you refuse to send out, Planue: and uou continue to grip them; 3 behold, the hand of HASHEM is on your livestock that are in the field, on the horses, on the donkeys, on the camels, on the cattle, and on the flock — a very severe epidemic, 4 HASHEM shall distinguish between the livestock of Israel and the livestock of Edupt, and not a thing that belongs to the Children of Israel will die, 5 HASHEM has set an appointed time, saving, 'Tomorrow HASHEM shall carry out this word in the land,' "

6 HASHFM carried out this word the next day, and all the livestock of Egypt died, and of the livestock of the Children of Israel not one died. 7 Pharaoh sent and behold, of the livestock of Israel not even one had died — yet Pharaoh's heart became stubborn and he did not send out the people.

The Sixth

B HASHEM said to Moses and Aaron, "Take for uourselves handfuls of furnace soot, and let Plague: Moses hurl it heavenward before Pharaoh's eyes. 9 It will become dust over the entire land of Egupt, and it will become boils erupting into blisters on man and beast throughout the land of Eaupt." 10 They took soot of the furnace, and stood before Pharaoh and Moses threw it heavenward; and it became boils and blisters, erupting on man and beast, 11 The necromancers could not stand before Moses because of the boils, because the boils were on the necromancers and on all of Egupt. 12 HASHEM strengthened the heart of Pharaoh and he did not heed them, as HASHEM had spoken to Moses.

13 HASHEM spoke to Moses, "Arise early in the morning and station yourself before Pharaoh;

epidemic would strike animals that are in the field, implying that animals kept indoors would be spared. This would explain why there were still surviving animals, as mentioned in verses 10 and 19. On the other hand, verse 6 states all the livestock of Eaupt died, implying that none survived.

According to Rashi [v. 10], only animals in the field were killed by the epidemic; thus, the reference in verse 6 to all the livestock refers only to animals that were left outdoors.

According to Ramban and R' Bachua, even animals kept indoors were killed in this plague, as implied by verse 6. That there were still surviving animals after the epidemic is explained in various ways: Not all the animals died; when verse 6 says all, it means the great majority, or it means that all those that died were owned by Egyptians. Alternatively, after this plague, the Egyptians imported livestock to replace their dead flocks or bought animals from the

- 4. יהפלה הי HASHEM shall distinguish, Since the Egyptians worshiped animals and detested sheepherders, they would keep their flocks outside the main cities and concentrate most of them in Goshen, where they mingled with the Jewish livestock. Thus, the survival of Jewish animals - which shared the pasture, water, and air of Egyptian livestock was an undeniable miracle (Ramban).
- 5. מָחֶר Tomorrow. Moses informed Pharaoh of the exact time of the plague so that he would have time to reflect and relent (Akeidah); so that it would be clear that the epidemic was Divinely ordained (Rashbam); or so that Egyptians could bring their animals indoors (Or HaChaim) or sell them to Jews at distressed prices (Haamek Davar).
- 7. ייְבְבֶּר Became stubborn. Even though he saw that an undeniable miracle had occurred, he refused to relent!

(Sforno). Up to now, Pharaoh had promised to release the Jews only to end a plaque and spare himself further suffering. But in the case of the epidemic, the damage was done: his livestock was dead — so his ingrained wickedness asserted itself.

## • The sixth plaque: Boils.

With this plague, a new phenomenon began. Pharaoh's personal stubbornness was broken and he would have freed the people, but God strengthened his resolve so that he could still be punished for his earlier sins. See introduction to Chapter 7.

8. מלא חַפְנֵיכֵם ... וּזְרַקוּ — Handfuls ... hurl it. Moses and Aaron were commanded to fill both their hands with soot, but only Moses was to throw it, all at once. Thus, more than one miracle took place. Since one can throw with force only with one hand. Moses had to hold four handfuls - two of his and two of Aaron's — in his one hand, in order to hurl them. Also, this small amount of soot spread out over the entire country, another miracle (Rashi).

By causing the plague to occur through such a small quantity of soot, God demonstrated that the boils were brought about miraculously (R' Hirsch).

- 9. לשחין Boils. The word implies heat (Rashi); thus the sense of the verse is that the hot furnace soot caused inflammations that erupted into blisters (Sifsei Chachamim).
- 11. החרטמים The necromancers. Stripped of their arrogance by the painful boils that they could not cure, the sorcerers were ashamed to appear before Moses (Ramban).

## The seventh plague: Hail.

With the hail, the final set of plagues began. Its purpose was to prove that God has no equal in the entire world.

ותימר לה כדנו אמר יי אלהא דיהודאי שלח ית עמי ויפלחון קדמי: ידארי בַּזִמְנָא הַרַא אַנַא שַׁלַח יַת כַּל מַחַתִּי לְלָבֵּך ובעבדיה ובעמה בריל התדע אבי לית דכותי (שליט) בכל אַרעא: טו אַרי בען קריב קדמי דאשלח פון ית מחת גברתי ומחית יתך וית עמד במותא ותשתיצי מו ארעא: טווברם בדיל דא קַיֵּמִתָּךְ בָּרִיל לְאַחַזִיוּתַךְ יַת חִילִי ובריל דיהון משתען גבורת שמי בכל אַרעא: יועד בען אַת בבישת בה בעמי בדיל דַלָא (לְ)שַלַחותהון: יה הַא אַנַא מַחֵית מָטָרָא בָּעַדַּנָא הַרַין מְחַר בַּרָדָא תַּקִיף לחרא די לא הוה דבותה במצרים למן יומא דאשת כללת ועד בען:יט ובען שלח בנושית בעירה וית כל די לה בחקלא כל אַנַשַא וּבְעִירַא דִישָּתְכַח בַּחַקּלֵא וַלַא יָתְכָּנֵשׁ לְבַיתַא וְיַחוֹת עַלֵּיהוֹן בַּרְדַא וימותון: בדַדַחַל יַת פּתגַמַא דַייַ מַעַבְדֵי פרעה כנש ית עברוהי וית בעירה לבתיא: כאודי לא שוי לבה לפתגמא דיי ושבק ית עבדוהי וית בעירה בחקלא: כבואמר יי למשה ארים ית ידר על צית שמיא ויהי ברדא בכל ארעא דמצראי על אנשא ועל בעירא ועל כל עסבא ָדַחַקּלַא בָּאַרעא דמצָרַיִם: כּגוַאַרַים משה יַת חַטָרַה עַל צֵית שְמַיָּא וַייַ יְהַב קַליז ובַרדַא ומָהַלְבַא אֵשַתַא עַל אַרעַא וָאַמְטָר יִיַ בַּרְדָּא עַל אַרְעַא דְמִצְרַיִם: כרוהוה ברדא ואשתא משתלהבא בָּגוֹ בַרַרָּא תַקִּיף לַחַרָא דִי לַא הַנַת רַבְוַתֶה בָּבַל אַרְעָא דְמִצְרַיִם מֵעְדַּן דהות לעם: כהומחא ברדא בכל ארעא

יָאַמֶרָתַּ אֶלֵיו כָּה־אַמֵר יהוה אֱלֹהֵי הַעְבִרִים שַׁלֵּח אֵת־ יר עמי ויעבדני: כֵּי ו בַּפַעַם הַוֹּאת אַנִי שׁלֵחַ אַת־כַּל־מַגֵּפּתַיֹּ אַל־לִבָּךְ וּבַעֲבָדֵיךְ וּבְעַמֶּךְ בַּעֲבְוּר תַּלַע כֵּי אֵין כָּמְנִי יי בָּכַל־הָאָרֵץ: כֵּי עַתָּה' שָׁלַחִתִּי אֵת־יָדִי וָאַךְ אִוֹתְדֵּ וְאֵת־ ּש עַמְּךָ בַּדָּבֶר וַתִּכָּחֵד מִן־הָאָרֶץ: וְאוּלָם בַּעְבְוּר וֹאת הַעֶמַדְתִּיךָ בַּעָבִוּר הַרָאִתְךָ אֶת־כֹּחֵי וּלְמֵעַן סַבֵּר שִמִי יייו בְּכֶל־הָאָרֶץ: \* עוֹדְךָ מִסְתוֹלֵל בְּעַמֵּי לְבִלְתִּי שַׁלְחֵם: הַנְגֵי \*יטביעי מַמָטִיר ׁ בָּעֵת מָדָּר בָּרָד כָּבֵד מְאָד אֲשֶׁר לְא־דָיָה כָמֹהוּ ים בָּמִצְרַיִם לִמְן־הַיִּוֹם הָנֵסָדָה וְעֵר־עֻתַּה: וְעַתַּה שָׁלֵח הַעֵּוֹ 🗸 אַת־מַקנָרְ וָאַת כַּל־אַשֶּׁר לְרָ בַּשַּׁרֵה כַּל־הַאַרָם וְהַבְּהֶמָּה אַשֶּר־יִפַּצָא בַשַּבְּהוּלָא יֵאָסֶף הַבַּּיִתַהוִיבֵד עַלְהַם הַבָּרָד ַר ומתוּ: הַיַּרָא' אַת־דָבַר יהוֹה מֵעַבָּדֵי פַּרָעָה הָנֵיס אַת־ -אַ עבדיו ואָת־מַקנָהוּ אַל־הַבַּתִּים: וַאֲשֵׁר לא־שֵׁם לְבִּוֹ אֵל־ דָּבַר יהוָה וַיַּעַוֹב אַת־עַבָּדֵיו וְאֶת־מִקְנַהוּ בַּשְּׂדֶה: בּב וַיֹּאמֵר יהוֹה אֱל־מֹשֶׁה נָטֵה אֱת־יַרְךְּ עַל־הַשַּׁמַּיִם וִיהַי בַרֵד בָּכַל־אָרֵץ מִצְרֵיִם עַל־הַאַרֵם וְעַל־הַבָּהֶמָה וְעֵל בּג כַּל־עַשָּׁב הַשַּׁרֵה בָּאָרֶץ מִצְרֵיִם: וַיָּט מֹשֵׁה אֶת־מַשָּׁהוּ עַל־הַשָּׁמַיִּם נִיהוֹה נָתַן קלת וּבָרָד נַתְהַלַךְ אֵשׁ אָרִצָה ר וַיַּמִטֵר יהוָה בָּרָד עַל־אֱרֵץ מִצְרֵיִם: וַיִּהֵי בָּרָד וְאֵשׁ 🖘 רַ

מתלַקַחַת בָּתוּך הַבַּרֵד כַּבֵּד מָאֹד אֲשֶּׁר לָא־הַיֵה כַמֹהוֹ

בּה בָּכַל־אָרֵץ מִצְלַיִם מֵאָז הַיִּתָה לְגִוֹי: וַיַּרְ הַבַּרַר בְּכַל־אָרֵץ הַּבְּלִים מֵאָז הַיָּתָה לְגוֹי: וַיַּרְ הַבַּרַר בְּכַל־אָרֵץ

שרט לו שריטה בכוחל, למחר כשחגיע חמה לכאן ירד הברד (ש"ר יב:ב): הוסדה. שנתיסדה. וכל תיבה שחתלת יסודה יו"ד כגון יסד, ילד, ידע, יסר, כשהיא מתפעלת תמיסדה. וכל תיבה שחתלת יסודה, הלדה (הושע ב:ה) ויודע (אסחר ב:כב) ויולד ליסף (בראשית מו:ב) בדברים לא יוסר עבד (משלי כשיש): (יש) שלח העו. ליוסף (בראשית שלת כום. וכן יושבי הגבים העיזו (ישיה ינא) העיזו בני בניתן (ירמיה ו:א): ולא יאסף הביתה. ל' הכנסה הוא (אונקלום): (ב) הגים. הברית ל' וינס משה (לעיל ד:ג): (בב) על השמים. ללד השמים. ומדרש אגדה, הגביהו הקב"ח לשה למשלי מו השמים: לצד השתיך בתוך הברד. נס בתוך כם. האם והככד מעורבין, והברד מים הוא, ולעשות רלון קונס עשו שלום ביניהם (ש"ר שם לוור הניים, והברד מים הוא, ולעשות רלון קונס עשו שלום ביניהם (ש"ר שם ד):

אלל ויקח שם מאות רכב בחור (להלן יד:ז): (יד) את כל מגפתי. למדנו מכאן שמכת ככורות שקולה כנגד כל המכוח: (טו) בי עתה שלחתי את ידי וגוי. כי אילו רליחי בכורות שקולה כנגד כל המכוח: (טו) בי עתה שלחתי את ידי וגוי. כי אילו רליחי כשהיה ידי במקלך שהכיחים בדבר, שלחתיה והכיחי אותך ואת עמך עם הבהמות ותכתד מן הארץ, אבל בעבור זאת העמדחיך וגוי: (יו) עודך מסתולל בעמי. כתיבות מולה (במדבר כייט) דמתרגמינן אורח כבישה, וכלש"ז קלקי"ר. וכבר פירשתי בסוף ויהי מקן, כל חיבה שחסלת יסודה ממ"ך כבישא, ובלש"ז קלקי"ר. וכבר פירשתי בסוף ויהי מקן, כל חיבה שחסלת יסודה ממ"ך והיא באה לדבר בלשון מתפעל נותן החי"ו של שמוש באמלע אותיות של עיקר, כגון זו, ויח בלה לדבר בלשון מתפעל נותן המוזרת שכל. כי תשתרר עלינו (במדבר טו:יו) וכגון ויסתבל החגב (קהלת יביה) מגזרת שכל. כי תשתרר עלינו (במדבר טו:יו) מגזרת שר ונגיד. וכן מסתכל הוית (דכיאל ז:ת): (יח) בעת מחר. כעת הזאת למתר.

#### ◆§ The severest of the plagues?

14. בְּלּ-מַנְּמֹתִי — All My plagues. This expression implies that the plague that was about to begin would be the severest of all the plagues. In a comment that the commentators find exceedingly difficult, Rashi identifies this as מְּבֶּר בְּבִרוּח, the Plague of the Firstborn, rather than the hail, about which Moses was now warning Pharaoh. Two questions are obvious: Why would the Torah allude to the tenth plague at this point in the narrative, when the seventh plague is about to

commence? And if the reference here is to hail, as most commentators explain, why is it referred to as all My plagues?

To explain Rashi, the following are some of the approaches that are offered: (a) Rashi should be vowelized הַּמָּרְחִיח, the plague of the early-ripe fruits, since the hail destroyed only the crops that were fully grown, but not those that were still growing and pliant [v. 31]. The reason this plague was regarded as so serious was because it struck at the food supply (R' Yaakov of Orleans). (b) The current set of

The sau to him, 'So said HASHEM, the God of the Hebrews: Send out My people that they may serve Seventh Me. 14 For this time I shall send all Mu plaques against your heart, and upon your servants, and uour people, so that you shall know that there is none like Me in all the world. 15 For now I could have sent Mu hand and stricken you and your people with the pestilence and you would have been obliterated from the earth. 16 However, for this have I let you endure, in order to show you Mu strength and so that Mu Name may be declared throughout the world.

17 You still tread upon My people, not to send them out. 18 Behold, at this time tomorrow I shall rain a very heavy hail, such as there has never been in Egypt, from the day it was founded until now. 19 And now send, gather in your livestock and everything you have in the field: all the people and animals that are found in the field that are not gathered into the house — the hail shall descend upon them and they shall die.' "

20 Whoever among the servants of Pharaoh feared the word of HASHEM chased his servants and his livestock to the houses, 21 And whoever did not take the word of God to heart - he left his servants and livestock in the field.

<sup>22</sup> HASHEM said to Moses. "Stretch out your hand toward heaven and there will be hail in the entire land of Egupt, on man and beast, and on all the grass of the field in the land of Egupt."

<sup>23</sup> Moses stretched out his staff toward heaven, and HASHEM sent thunder and hail, and fire went earthward, and HASHEM rained hail upon the land of Egupt. 24 There was hail. and fire flaming amid the hail — very heavy such as had never been in the entire land of Equpt, from the time it became a nation. 25 The hail struck in the entire land of

plagues culminated in the Plague of the Firstborn. Thus Rashi's reference is to the plaque that was the climax of the current series (Gur Arueh, Abarbanel), (c) An old Rashi manuscript has the word בצרח, famine: i.e., the worst plague is the hunger caused by the hail (Minchah Belulah).

According to other commentators, this verse refers only to the hail. The term כל מגפתי should be rendered many of Mu plagues, meaning that the plague of hail consisted of many components; thunder, rain, hail, fire, death to people and animals, and destruction of crops. Indeed, verse 27 implies that Pharaoh was more frightened by this plaque than by the others, because only here did he confess that "I and mu people are the wicked ones" (Ibn Ezra, Rashbam, R' Bachya).

Or HaChaim comments that up to now Pharaoh had always suspected that Moses was a magician or had some superior knowledge of impending phenomena. During the hail, however, the king came to realize that God, not Moses, was at work in Egypt, and that even the six previous plagues were imposed by Him. Because of this new perception, it was as if all My plagues were being inflicted at the same time.

אַל־לְבָּךּ — Against [lit., upon] your heart, i.e., against the hardness of your heart, which has prevented you from obeying God up to now (R' Bachua).

15-16. God now introduces a new dimension to the plaques and their purpose: the public sanctification of His Name. Moses is to inform Pharaoh that he deserved to die during the epidemic. but God allowed him to survive for a reason: so that he would be forced to recognize God's greatness and proclaim it to the world. Clearly, the ultimate goal of universal recognition of God's sovereignty requires that all nations acknowledge Him, as we proclaim in our Days of Awe prayers. Consequently, Pharaoh's submission would have more

significance than the mere cowing of a wicked persecutor. Sforno adds that Pharaoh was offered the opportunity to bring many others to repentance by following his example.

The Midrash comments that this is an example of how God, in His mercy, warns sinners of the end awaiting them, so that they will be moved to repent and thereby avoid the punishment for their sins.

18. אשר לא־היה כמהו — Such as there has never been. The sense of the verse is that there has never been such a hail anywhere in the world, and certainly not in Egypt, where rain is rare and hail virtually non-existent (R' Bachya, Midrash).

19. ועתה — And now. Although the plague would not begin until the next day, Moses urged that the call to bring men and beasts in from the fields should go out immediately, so that there would be enough time for the news to reach all parts of the region. Alternatively, the expression נעתה implies a call to repentance (Bereishis Rabbah 21:4); Moses was calling upon Egypt to save itself from the suffering of the hail (Or HaChaim).

Even if all the Egyptians had heeded Moses' warning, the hail still would have had a devastating effect because of its damage to buildings and anything else exposed to it. In the case of the pestilence, although the God-fearing Egyptians brought their animals indoors and thereby saved them, Moses did not issue an explicit warning to do so. Now he did, because human lives were at stake, since anyone standing in the open was in danger of being killed.

24. מְתַּלְקֶּחָת בְּתוֹךְ הַבְּרֵד — Flaming amid the hail. It was a miracle within a miracle. [The first miracle was that fire shot downward, though it usually rises, and the second was that fire and water functioned in unison (Mizrachi).] To serve God, fire and water made peace with one another (Rashi).

דמצרים ית כל די בחקלא מאנשא ועד בעירא וית כל עסכא דחקלא מחא ברדא וית כל אילו דבחקלא תבר: כולחוד בארעא דגשו די תמו בני ישראל לא הַנָה בַּרְדַא: בּוּשְׁלַח פַּרעה וקרא למשה ולאהרו ואמר להוו חבית ומנא הַדָא יִי זַכַּאָה וַאַנָא ועמי חַיַּבִין: כח צלו קדם יי וסגי קדמוהי רוח דלא יָהון עַלַנֵא קַלִין דְלְנָט כָּאָלֵין מִן קָרָם יִיַ ובַרדַא וַאַשַלַח יַתכון וַלַא תוספון לאתעכבא: כט ואמר לה משה במפקיית קַרְתַא אָפָרוש יְדֵי בִּצְלוֹ קָדֶם ייַ קַלַיַא יתמנעון וברדא לא יהי עוד בדיל דתדע ארי דיי ארעא: לואת ועבדיה ידענא אַרי עַד כּעָן לָא אָתְכָּנַעְתוּן מִן קָדֶם יִיַ אלהים: לאוכתנא וסערי לקו ארי ָסַעָרַיַּא אַבִּיבִין וְכַתַּנַא גַּבְעוֹלִין: לבּ וָחִשַּאַה וָכָנָתַיַּא לַא לָקוּ אָרֵי אַפִּילַתַא אָנִין: לּגוּנָפַק משה מִלְּוַת פַּרְעה יַת קַרַתַּא וּפָרֵשׁ יִדוֹהָי בָּצָלוֹ קַדַם יִיַ ואתמניעו קליא וברדא ומטרא דהוה נַחִית לַא מִטָא עַל אַרעא: לדּ וַחַזַא פַרעה ארי אתמנע מטרא וברדא וקליא ואוסף למחטי ויקריה ללביה הוא ועבדוהי: לה ואתַקַף לבָּא דפַרעה ולָא שַלַח יַת בּנִי ישראל כמא די מליל יי בידא דמשה:

מצרים את כּל־אַשַּׁר בַּשַּׂרָה מֵאַרָם וִעַד־בְּהָמָה וָאֶת פּל-עשב השרה הכה הבּרֹד וָאַת־כַּל־עֵץ הַשַּׁרֵה שְבֵּר: בּן רַק בָּאַרֵץ גֹּשֵׁן אֲשֶׁר־שָׁם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְא הָיָה בָּרֵד: נישלח פרעה וַיַּקָרָא' לִמשָה וּלְאָהַרוֹן וַיִּאמֶר אַלֵהָם בּי וישלח חטאתי הפעם יהוה הַצַּדִּיק וַאָנֵי וִעַמֵּי הַרְשַׁעִים: <sub>בם</sub> העתירו אל־יהוה ורב מהנת קלת אלהים וברד בט ואשלחה אַתְבֶם וַלָּא תַסְפִּוּן לֵעֲמָר: וַיָּאמֶר אֱלַיוֹ משֶׁה בצאתי את־העיר אפרש אַת־כַּפֵּי אַל־יהוָה הַקּלְוֹת יחדלון והברד לא יַהַיֶּה־עוֹד לְמַעַן תַּדַע כִּי לֵיהוָה ל הַאָרֵץ: וְאַתָּה וַעַבָּדֵיךּ יַדַּעִתִּי כִּי טֵרֵם תִּירִאוֹן מִפְּנֵי יהוֹה י לא אלהים: והַפַּשָׁתַה וָהַשְּערָה נָבַּתַה כֵּי הַשְּערָה אַבִּיב לב והפשתה גבעל: והחטה והכסמת לא נכו כֵּי אַפִּילת לג הנה: ויצא משה מעם פַרעה את־הַעִיר וַיִּפַרשׁ כַּפַּיו אַל־יהוָה וַיַּחָדָּלִוּ הַקּלוֹת ׁ וְהַבַּבַּרָד וּמַטֵר לִא־נְתַּךְ אַרְצַה: אַ וַיַּרָא פַּרִעה כֵּי־חַדַּל הַמַּטֵר וְהַבַּרֵד וְהַקּלָת וַיְּסֵף לֵחַטָא 🕁 🕁 אַר וַיַּכְבֵּד לִבָּו הָוּא וַעַבַדֵיו: וַיַּחֲוַק לֵב פַּרְעָה וַלְא שְׁלַח 🕁 הַיּ את־בּני יַשְרָאֵל כַּאָשֵר דְּבֵּר יהוָה בְּיַד־מֹשֵה:

קכ״א פסוקים. גיבעו״ל סימן. יעיא״ל סימן.

י"בח

כבר והוקשה לעמוד בגבטוליה: השעורה אביב. ממדה באביה ל' באבי הנחל (שיר השירים ו:יא): (לב) בי אפילת הגה. מאוחרות, ועדיין היו רכות ויכולות לעמוד בפני קשה. ואע"פ שנא' ואת כל עשב השדה הכה הברד (לעיל פסוק כה) יש לפרש פשוטו של מקרא בעשבים הטומדים בקלחם הראויים ללקות בברד. ומדרש רבי תנחומא (טז) יש מרבוחינו שנחלקו של זאת, ודרשו כי אפילות, פלאי ומדרש רבי תנחומא (טז) יש מרבוחינו שנחלק של זאת, ודרשו כי אפילות, פלאי פלאות נעשו להכן. ודומה לו וחסך שלינו האלה והשבוטה (דניאל ש:יא) [דעורא], ומגיע שלינו. ומנחם בן סרוק חברו במלק כהחוך כסף (יחזקאל כבובב) לשון יליקת מחכת. ורואה אני את דבריו, כתרגומו וילק ואחיך (להלן לח:ה) ללקת לחכת (שם כו), אף זה, לא כתר לארץ לא הולה לארץ:

(בח) ורב. די לו כמה שהוריד כבר: (בט) בצאתי את העיר. מן הטיר. אכל בחוך הטיר לא החפלל לפי שהיחה מלאה גלולים (מכילחא בא פ"א: ש"ר שם ה: (ל) טרם תיראון. עד"ין לא קיילאן, וכן כל טרם שבמקרא עד"ין לא הוא הו: (ל) טרם תיראון. עד"ין לא קיילאן, וכן כל טרם שבמקרא עד"ין לא הוא הואינו לשון קודם. כמו מרם ישכבו (בראשים ישנד) עד לא שכיבו. טרם ילמח ושם כבה) עד לא למח. אם כן הוא, ידעתי כי עדיין אינכם יראים, ומשחהיה הרוחה מעמדו בקלקולכם: (לא) והפשתה והשערה בְּבַּתָה. כשברה. לשו פרטה ככה (מלכים כ כגוכט) נכאים (ישטיה מז:)). וכן לא בְּבּוּ ולא יחכן לפרשו ל' הכאה, שאין נו"ן במקום ה"א לפרש נוכחה כמו הוכתה, ככו כמו הכו, לל הנו"ן שוכש בחיבה והרי הוא מגזרת ושפו עלמומיו (איוב לבוכא): בי השערה אביב. כבר ביכרה וטומדת בקשיה ונשתברו ונפלו. וכן הפשתה בדלה

26. בְּקְבְּאָרֵץ גּשֶׁן — Only in the land of Goshen. That there was no hail in Goshen was a great miracle, because its atmosphere and weather were no different that those of the nearby parts of Egypt. That an invisible border could keep a raging hailstorm out of Goshen was proof that there is none like God in the midst of the earth.

27. נְיִשְׁלֵח פֶּרְעָה — *Pharaoh sent.* He sent agents to summon them. He was afraid to go himself lest he be struck by hailstones (*Lekach Tov*).

קיאתי הפּטָש — This time I have sinned. Why was Pharaoh more contrite now than at any other time? He contrasted his

own actions with God's. God was the Righteous One Who warned the Egyptians to save lives by bringing the people and livestock indoors, but Pharaoh and his cohorts were the wicked ones who let people and animals remain in the fields where they were struck by the hail (Midrash).

28. קלת אֱלֹדִים — Godly thunder. The thunder frightened Pharaoh more than anything else, for the Sages teach that thunder was created to purge the perversion of the heart (Berachos 59a). Throughout the narrative of the plague, thunder is mentioned before hail because it was the thunder that frightened the Egyptians and made them susceptible to the terror that would be inspired by the hail. Later, however,

Egypt, everything that was in the field from man to beast; all the grass of the field the hail struck and every tree of the field it smashed. <sup>26</sup> Only in the land of Goshen, where the Children of Israel were, there was no hail.

<sup>27</sup> Pharaoh sent and summoned Moses and Aaron and said to them, "This time I have sinned; HASHEM is the Righteous One, and I and my people are the wicked ones. <sup>28</sup> Entreat HASHEM — there has been an overabundance of Godly thunder and hail; I shall send you out and you shall not continue to remain."

<sup>29</sup> Moses said to him, "When I leave the city I shall spread out my hands to HASHEM; the thunder will cease and the hail will no longer be, so that you shall know that the earth is HASHEM's. <sup>30</sup> And as for you and your servants, I know that you are not yet afraid of HASHEM, God." <sup>31</sup> The flax and the barley were struck, for the barley was ripe and the flax was in its stalk. <sup>32</sup> And the wheat and the spelt were not struck, for they ripen later.

<sup>33</sup> Moses went out from Pharaoh, from the city, and he stretched out his hands to HASHEM; the thunder and hail ceased and rain did not reach the earth. <sup>34</sup> Pharaoh saw that the rain, the hail, and the thunder ceased, and he continued to sin; and he made his heart stubbom, he and his servants. <sup>35</sup> Pharaoh's heart became strong and he did not send out the Children of Israel, as HASHEM had spoken through Moses.

#### THE HAFTARAH FOR VA'EIRA APPEARS ON PAGE 1149.

When Rosh Chodesh Shevat coincides with Va'eira, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Rosh Chodesh: Maftir, page 890 (28:9-15); Haftarah, page 1208.

when Pharaoh broke his word and refused to let the people go, the order was reversed [verse 34], to.show that Pharaoh's resistance grew as soon as the thunder stopped (R' Bachya).

- 29. בְּצֵאְתִי אֶת־הָאָני When I leave the city. Moses would not pray in the city because it was filled with idols. Since Pharaoh wanted an immediate cessation of the hail, Moses had to inform him that he would not pray in the city. In the case of the earlier plagues, however, it was not necessary for him to say so, because they were not to be ended until the next day (Rashi; Ramban).
- 30, עֶּרֶם תּירְאוּן You are not yet afraid. The translation follows Rashi, who renders the word מְיָרֵם as not yet. According to Ramban and Ibn Ezra, however, the word means before. Accordingly, Ramban explains that Moses was saying מָרָם before [I pray] you are afraid, but I know that your fears will end as soon as the suffering of the plague is over.
- 31-32. The description of the crops was included in Moses' reply to Pharaoh. According to R' Saadiah Gaon, Moses was explaining that despite his prayer, which would end the hail and salvage the wheat and spelt [verse 32], what had already been destroyed would not be restored. Ramban interprets that Moses' statement was an implied warning that although God had spared the wheat and spelt so that the population would not go hungry, Pharaoh's renewed stubbornness would cause them to be destroyed in a future plague, as indeed happened during the plague of locusts.
- 33. וְמָטֶר And rain. Rain had never been mentioned as part

of the hail. However, the Sages teach that when Moses prayed for suspension of the plague, any hail that was falling to earth was suspended in mid-air (Rashi). It would have been expected, therefore, that those hailstones would have melted and turned to rain, but even this rain was miraculously prevented from falling to earth (R' Hirsch).

34-35. Verse 34 states that Pharaoh made his heart stubbom and the next verse, in an apparent redundancy, states that Pharaoh's heart became strong, and adds that this happened as HASHEM had spoken. At first, Pharaoh's stubbornness was aroused, but it was still questionable whether he could endure the suffering inflicted by the past plagues and the probability that more were to follow. Therefore, in keeping with His prophecy to Moses that Pharaoh would not let the Jews leave willingly [3:19], and with the Divine intention that Pharaoh should not release the people unless he was genuinely moved to repent, God now strengthened his heart so that he would not be influenced by pain and he would base his decision on what he wished to do. Thus, Pharaoh's wickedness came to the fore, and he broke his word again.

שלה, מסוקים. גיבעוייל סימן. ועיאייל סימן. דרייא מסוקים. ביבעוייל סימן. יעיאייל שימן. פרייא מסוקים. גיבעוייל בייא הוא Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics יעיאייל and גיבעוייל

The word זיבעול refers to the hard hearts of the Egyptians that caused them to be struck with the plague of hail (see 9:31). The word יעיא"ל means God caused desolation, for He laid Egypt waste (R' David Feinstein).

# אונקלום

אואמר יי למשה עול לות פרעה ארי אנא יקרית ית לבה וית לבא דעבדוהי בדיל לשואה אתי אליו ביניהוו: בובדיל דתשתעי קדם ברך ובר ברך ית נסיו די עבדית במצרים וית אתותי די שויתי בָּהוֹן וַתַדְּעוּן אָרֵי אַנָא יִי: גוַאָתַא מֹשָׁה ואהרן לות פרעה ואמרו לה כדנו אמר יי אלהא דיהודאי עד אמתי מסרב את לָאַתַכּנָעַא מן קַדמי שלָח עמי ויפלחון קדמי: דארי אם סרב את לשלחא ית עמי הַא אָנַא מַיָתִי מִחַר גוֹבַא בּתחוּמה: הויחפי ית עין שמשא דארעא ולא יכול למחזי ית ארעא ויכול ית שאר שובתא דתשתאר לבון מן ברדא ויכול ית כל אילנא דאצמח לכון מן חַקלַא: וויִמלוּן בַּתִּיך וּבַתִּי בַל עבריך ובַתֵּי בַל מצַרֵים דִּי לַא חַזוּ אַבַהַתַּך וַאֲבַהַת אֲבַהַתַר מִיּוֹמֵא דִּמֵהַוֵיהוֹן עַל ארעא עד יומא הדין ואתפני ונפק מִלְנַת פַּרָעה: וּנָאַמֵרוּ עַבְדֵי פַרְעה לה עד אמתי יהי דין לנא לתקלא שַׁלַּח יַת גַּבְרַיַּא וִיפַלְחוּן קַרָם יִיַ אלהַהוֹן הַעָד כַּעַן לָא יִדַעתַ אָרֵי אֵכַדַת מִצְרַיִם: הואתותב ית משה וית אהרן לות פַּרעה וַאַמַר לָהוֹן אַזִּילוּ פַלַחוּ קַדַם יִיַ

# פרשת בא

ויאמר יהוה אל-משה בא אל-פרעה כי־אני הכבדתי את-לבו ואת-לב עבדיו למען שתי אתתי אלה כּקרבּו: ַ וּלמַעו תַסַפֵּר בּאַזְגֵי בִנְךְ וּבֶן־בִּנְךְ אֲת אֲשֶׁר הִתְעַלַּלְתִי במצרים ואת־אתתי אַשֶּר־שַמְתִּי בַם וִידַעַתֵּם כֵּי־אַנִי יהוה: וַיַבֹא משה וְאָהֶרוֹ אֱל־פַּרעה וַיַּאמְרוּ אַלַיוּ כּה־. אמר יהוה אלהי הַעַבְרִים עַד־מַתֵי מֵאַנְתַּ לֵעַנְת מִפַּנֵי ר שלח עמי ויעברני: כּי אם־מאָן אַתַּה לְשַׁלֶּחַ אָת־עַמֵּי ה הנני מביא מחר אַרבָּה בַּגַבְלֵך: וְכַסַהֹ אֶת־עֵין הַאָּרֵץ ולא יוכל לראת אַת־הַאַרץ וָאַכַל ו אַת־יֵתֶר הַפָּלֵטָה הנשארת לכם מן־הַבַּרֶד ואַכַל אָת־כַּל־הַעֶץ הַצּמֵחַ ו לכם מו־השרה: ומלאו בתיק ובתי כל־עבדיק ובתי כל-מצרים אשר לא-ראו אבתיר ואבות אבתיר מיום היותם על האדמה עד היום הזה ויפן ויצא מעם ּ, פרעה: ויאמרו עברי פרעה אליו עד־מתי יהיה זה לנו לְמוֹלֵשׁ שַלַּחֹ אֶת־הָאַנַשִּׁים וְיַעַבְרוּ אֶת־יהוָה אֱלְהֶיהֶם הטרם תַּלֶע כִּי אַבָּדָה מצַרַיִם: וַיִּוֹשַׁב אַת־משָה ואַת־ -אַהרן אל־פַּרעה ויאמר אלהם לכו עבדו את־יהוה

(שם יב): (ג) לענת. כתרגומו, לאתכנעא, והוא מגזרת עני. מאנח להיות עני ושפל מפני: (ה) את עין הארץ. את מראה הארץ: ולא יובל וגרי. הרואה לראות את הארץ, ולשון קלרה דבר: (ז) הטרם תדע. העוד לא ידעת כי אבדה מלרים: (ח) ויושב. הושבו ע"י שלית ששלתו אתריהם והשיבום אל פרעה:

(א) ויאמר ה' אל משה בא אל פרעה. והחרה כו: שתי. שומי [מ"א שימי]
שלשים אני: (ב) התעללתי. שחקחי כמו כי הסטללח כי (במדכר ככ:כט) הלא
כלשר החטלל כהם (שמואל א וזו) האמור במלרים. ואינו ל' פוטל ומטללים, שא"כ
היה לו לכחוב טוללחי, כמו וטולל למו כלשר טוללת לי (איכה א:כב) אשר טולל לי

## PARASHAS BO

10.

As this Sidrah begins, the climax of Moses' mission is impending. The last three plagues, the commandment to sanctify the New Moon (thus laying the basis of the Jewish calendar and the festival cycle), the laws of Passover, and the sanctification of the firstborn are about to come in quick succession. Soon, Pharaoh's resistance will be completely destroyed and he personally will dash through the streets, seeking Moses and Aaron and urging his erstwhile slaves to leave their land of bondage as soon as possible.

The first plague of the Sidrah, that of Locusts, introduces a new element. God tells Moses (v. 2) that He intends to make a mockery of Egypt — putting to rest the haughty presumptuousness of Pharaoh and his cohorts — so that not only Egypt, but even the Children of Israel would know that I am HASHEM. The inclusion of the Jews in that category implies that even believing people are often imperfect in their faith. That Pharaoh had resisted the evidence of the Divine

origin of the plagues is not surprising. But it seems that even the faith of the Jews, strong though it may have been, was still not perfect. In fact, it was not until the Splitting of the Sea that the Torah testified of Israel that they had faith in HASHEM and in Moses His servant (14:31).

◆5 The eighth plague: Locusts. The Midrash teaches that the plague was "measure for measure": The Egyptians forced their Jewish slaves to grow crops; the locusts devoured the crops.

1. בא אֶל־פּרְעֹה — Come to Pharaoh. To warn him of the forthcoming plague (Rashi). Although Scripture does not mention locusts in this commandment to Moses, it is clear from what he told Pharaoh (v. 4) that he was sent to deliver a warning (Ramban).

Pharaoh's servants are mentioned in this context to imply that even at times when he was ready to yield, they firmed his resistance.

2. . . . וּלְמֵעֵן הְּסָפֵּר — And so that you may relate. The com-

## **PARASHAS BO**

10 The Fighth Locusts

ASHEM said to Moses, "Come to Pharaoh, for I have made his heart and the heart of his servants stubborn so that I can put these signs of Mine in his midst: 2 and so that you may Plague: relate in the ears of your son and your son's son that I made a mockery of Egypt and My signs that I placed among them — that you may know that I am HASHEM."

<sup>3</sup> Moses and Aaron came to Pharaoh and said to him, "So said HASHEM. God of the Hebreus: Until when will you refuse to be humbled before Me? Send out My people that they may serve Me! 4 For if you refuse to send forth My people, behold, tomorrow I shall bring a locust swarm into your border. 5 It will cover the surface of the earth so that one will not be able to see the earth. and it will consume the remaining residue that was left to you by the hail, and it will consume all the trees that grow for you from the field. 5 They will fill your houses, the houses of all your servants, and the houses of all Egupt, such as your fathers and your grandfathers have not seen from the day they came onto the earth until this day." And he turned and left Pharaoh's presence.

<sup>7</sup> Pharaoh's servants said to him, "How long will this be a snare for us? Send out the men that they may serve HASHEM, their God! Do you not yet know that Egypt is lost?"

<sup>в</sup> So Moses and Aaron were returned to Pharaoh and he said to them. "Go and senve HASHFM.

mentators note that the Exodus was a seminal event in world history because it demonstrated God's mastery over nature. Thus it became the textbook lesson for humanity that God is not an aloof Creator, but the Master of the universe day by day and event by event. This verse encapsulates that concept, for it tells Israel that the miracles of the Exodus were to teach them for all generations that God can toy with the most powerful kingdoms, and that this creates the perception that He is HASHEM, the Name that denotes His eternity, because its letters comprise the words היה הוה הוה היה, He was. He is. He will be.

התעללתי — Made a mockery of. The translation follows Rashi. Others (Onkelos, Rashbam, R' Bachya) render the word that I performed, from the root עלל. R' Bachua explains that in this context, the word emphasizes that God is the עלה, First Cause, of all events [see previous comment].

3. משה ואהרן — Moses and Aaron. Although Aaron always accompanied Moses, this is generally not mentioned. Here it is, because in verses 8 and 11, Pharaoh called them back and then drove them away. Since Aaron was included in the end of the scenario, the Torah mentions him here at the beginning (Ibn Ezra).

עד־מתי — Until when. You have seen My total control of the elements and the atmosphere, upon which your very life is dependent, but you maintain your obstinacy, Reason, apparently, has no effect on you. Consequently, the way to break your stubbornness may be through attrition, by subjecting you to a succession of plagues. Until when, therefore, will you refuse to submit? (Sfomo).

בּענת מפּנִי — To be humbled before Me. The key to repentance and righteousness is submissiveness before God. Because Pharaoh was haughty, he could not see the truth and would not bow to the Divine will. He paid the price for his arrogance by having his country devastated and his army drowned in the Sea of Reeds (R' Bachya).

5. בל-העץ — All the trees. This term is the basis of a dispute among the commentators, for if the hail destroyed the trees (9:25), what trees were there for the locusts to consume? All agree that the hail did not totally destroy the trees; rather, that it broke limbs and caused severe damage. According to Ibn Ezra, several months must have elapsed between the hail and the locusts so that the damaged trees could flourish again, Ramban disputes this on several grounds, among them that the flax and barley were fully grown at the time of the hail, so that it must have occurred in the month of Adar (February-March), shortly before the Exodus, Consequently, Ramban holds that the hail fell in Adar, and the last three plagues — locusts, darkness, and the death of the firstborn - took place in quick succession, in Nissan, the month of the Exodus. As for the trees, not all the branches were broken by the hail, so that the remaining ones could have produced foliage in a few weeks.

6. ומלאו בתיך — They will fill your houses. One would have expected Pharaoh's own palace, which was isolated and protected, to be the last one infiltrated by the locusts, while the exposed homes of the peasantry would suffer first. The order of our verse, however, indicates that the opposite occurred, that Pharaoh was the first to feel the effects of the plague and the last were the common people. This teaches that the punishment came first to those who were most responsible for the persecution: first Pharaoh, then his courtiers, and finally the general population (Kli Yakar).

ניפן ניצא — And he turned and left. Moses surmised that Pharaoh and his servants would be terrified by the prospect that the loss of the remaining food supply would cause a famine. To allow them to digest the news and consult, he and Aaron left abruptly without taking leave. Moses was right, for Pharaoh's servants persuaded the king to capitulate (Ramban).

7. האַנְשִׁים — The men. Although at this point Pharaoh's advisors wanted him to capitulate and let the people go, he was

עוני

אַלַהַכון מן ומן דאוליו: טואמר משה נזיל ובטבנא בעולמנא ובבנתנא בעננא ובתורנא נזיל ארי חַגַּא קַדָם ייַ לַנָא: יוַאַמַר לְהוֹן יהי כן מימרא דיי בסעדכון כד אשלח יתכון ויַת טַפַּלכון חוו אַרֵי בִישַא דאַתוּן לקבל למעבד אפיכוו לְאָסְתַּחַרָא: יא לַא כָן אַזִילוּ כָעַן גבריַא ופַלַחוּ קַדַם ייַ אַרֵי יַתָה אַתון בָּעָן ותַריך יַתְהוֹן מִן קַדָם פַּרָעה: יבּ וָאַמֵּר יִיַ למשה אַרים יִדָךְ עַל אַרעַא דמִצְרַיִם וְיָתֵי גוּבַא וִיסֶק עַל אַרעַא דמצרים וויכול יַת כּל עַסְבַּא דָאַרעָא יַת כַּל די אַשאר בּרדא: יגוַאַרִים משה יַת חטרה על ארעא דָמַצְרַיָם וַייַ דַּבָּר רוּחַ קדומא בארעא בַּל יוֹמַא הַהוּא וכל ליליַא צפרא הוה ורום קדומא נטל ית גובא: ידוסליק גובַא עַל כַּל אַרעא דִמִצְרֵיִם וְנַח בְּכַל תחום מצבים תַּקּיף לַחָבַא קַבַמוֹהִי לַא הַנָה כֶן גובָא דְּכָנָתָה וּבַתַרוֹהִי לַא יָהִי בן: טונחפא יַת עין שמשא דכל אַרעא וַחֲשוֹכַת אַרעָא וַאַכַל יַת כַּל עַסְבָּא דאַרעא ויַת כַּל פּירי אילנא די אַשאַר ברדא ולא אשתאר כל ירוקא באילנא וּבְעַסְבַּא דַחַקּלַא בְּכַל אַרעַא דמִצְרַיִם: טואוחי פרעה למקרי למשה ולאהרן וַאָמֶר חַבִּית קַדָם יִיַ אַלַהַכוֹן וּלְכוֹן: יוּכָעַן שַבוֹק כָּעַן לְחוֹכִי בָּרֶם זְמָנַא הָדָא וִצַלוֹ קָדָם יִיָ אֵלַהַכוֹן וַיַעִדִּי מִנִּי לְחוֹד יַת מוֹתָא הָדֵין: יחוּנְפַּק מִלְּוָת פַּרִעה וצַלִּי קָדַם יִיַ: יי וַהַפַּךְ יִיַ רוּחָא מַעַרְבַא תַּקִיף לַחַדַא וּנְטַל יַת גובָא וּרָמַהָּי יַמַּא דְסוּף לַא אָשְׁתַאַר גּוֹבָא חַד בָּכל תְּחוּם מִצְרָיִם: כּוָאַתְקֵף יִיַ יַת לְבַּא ּדְפַּרְעה וָלַא שַלַּח יַת בְּנֵי יִשְׁרָאֵל:

אַלְהֵיכֵם מִי וָמֵי הַהְּלְכֵים: וַיִּאמֵר מֹשֵׁה בִּנְעָרֵינוּ וּבִזְקֵנֵינוּ יּ נלך בַבַנִינוּ וּבָבָנוֹתֵנוּ בִּצאנֵנוּ וּבְבָקַרֶנוֹ נֵלֶךְ כֵּי חַג־יהוָה ּ לֶנוּוּ נַיָּאמֶר אֲלֵהֶׁם יְהִי כֵן יהוה עִפָּכֶּם כַּאֲשֶׁר אֲשַׁלַּח אָ אֶתְכֶם וְאָת־טַפְּכֶם רָאוּ כִּי רָאָה נֵגֶד פְּנִיכֶם: לְא כֵׁן לְכֹוּ 🛪 נא הַגָּבַרִים ועַבָּדוּ אַת־יהוֹה כֵּי אֹתָה אַתֵּם מִבַקשִים ויאמר יהוה יב ויגַרש אֹתַם מֵאֵת פָּנֵי פַרְעָה: אָל־משָׁה נָטָה יָדָךָ עַל־אָרֶץ מִצְרַיִם בָּאַרְבֶּה וָיַעַל עַל־ אַרץ מצרים ויאכַל אַת־כַּל־עַשֶּב הַאַרץ אַת כַּל־אַשֶּר י הָשָׁאָיר הַבַּרֵד: וַיָּט מֹשֵה אָת־מַשַּׁהוּ עַל־אָרֶץ מִצְרָיִם 🔩 וַיהוֹה נָהַג רְוּחַ־קָּדִים בָּאָבֶץ כָּל־הַיָּוֹם הַהָּוּא וְכָל־הַלֵּיִלָה יר הַבְּקַר הַיָּה וַרִּנִחַ הַקָּרִים נַשָּא אָת־הַאַרְבָּה: נַיַּעַל הַאַרְבָּה על כַּל־אָרֵץ מִצְרֵים וַיַּנַח בִּכָל גָבוּל מִצְרֵים כַּבֵּד מְאֹר יָלְפַנֵּיו לא־הַיַה בֵן אַרְבָּה בַּמֹהוּ וָאַחֲרַיו לָא יָהְיֵה־בֵּן: י וַיָּבֶּס אֶת־עֵין כָּל־הָאָבץ וַתֵּחִשַׁךְ הָאָבץ וַיֹּאבַל אֶת־כָּל־ יַ יַּיֹּ ַצָשַׁב הָאָָרֵץ וָאֵת ֹבָּל־פָּרֵי הָעֵׁץ אֲשֵׁר הוֹתִיר הַבָּרֶד וָלְא־ ַנוֹתַר כָּל־יַרֶק בָּעֵץ וּבִעֲשַׂב הַשָּׁדָה בִּכָל־אֲרֵץ מִצְרַיִם: ייַנִימַהֶר פַּרִעה לִקּרָא לִמֹשֵה וּלְאַהַרָן וַיֹּאמֶר חַטֵאתִי ייַ קיהוה אַל הַיבֶם וּלָבֶם: וַעַתָּה שֵא נֵא חַטַאתי אַך הַפַּעַם 🗝 וְהַעְתַּירוּ לֵיהוָה אֱלְהֵיכֶם וְיָסֵר מֵעָלֵי רַק אֶת־הַמָּנֵת יהיש הַזָּה: וַיָּצֵא מֵעָם פַּרְעָה וַיָּעָתַר אֵל־יהוְה: וַיַּהֵפֹּך יהוְה רְוּחַ־יָם חָזֶק מָאֹד וַיִּשָּא אֶת־הָאַרְבֶּה וַיִּתְקַעָהוּ יֵמַה סִוּף ב לָא נִשְאַר אַרבָה אָחַד בָּכָל גָבוּל מִצְרֵיִם: וַיַחַזָּק יהוָה בּ אַת־לֵב פַּרִעָה וְלָא שָׁלֵח אַת־בָּנֵי יִשְׁרָאֵל:

בשביל מכם הארכה: (יג) ורוח הקרים. רוח מזרחי: גשא את הארבה. לפי שכא כנגדו, שמלרים בדרומית מערבית היחה כמו שמפורש במקום אחר (רש"י במדבר לד.): (יד) ואחריו לא יהיה בן. ואותו שהיה בימי יואל שנאמר בו כמוהו לא נהיה מן העולם (יואל ב:2) למדנו שהיה כבד משל משה. כי אותו של יואל היה ע"י מינין העולם (יואל ב:3) למדנו שהיה כבד משל משה. כי אותו של יואל היה ע"י מינין הרכה שהיו יומד ארכה ילק חפיל גזם, אבל שבה (לא היה אלא של) מין אחד, וכמוהו לא היה ולא יהיה: (טו) בל ירק. עלה ירוק, וירדור"א בלע": ויט) רוח יש. רוח מערבי: יומה סוף. אומר אני שים סוף היה מקלחו במערב כנגד כל רוח דרומית וגם במוחרה של ארן ישראל, לפיכך רוח ים חקטו לארבה בימה סוף כנגדו. וכן מלינו לענין חחומין שהוא פונה ללד מזרח, שלאמר מים סוף ועד ים פלשתים (שמות בגגלא) ממזרת למערב, שים פלשתים במערב היה, שלאמר בפלשתים יושבי חבל הים גוי ממזרת למערב, שים פלשתים במערב היה, שלאמר בפלשתים שמלחו מהם (ש"ר יגיז):

(י) באשר אשלח אתכם ואת טפכם. אף כי אשלח גם את הלאן ואת הכקר כאשר אמלח אתכם ואת טפכם. אף כי אשלח גם את הלאן ואת הכקר כאשר אמרתם: ראו בי רעה נגד פניבם. כתרגומו. ומרכץ אגדה שמעתי, כוכב אחד יש ששמו רעה, אמר להם פרעה רואה אני באלטנגינות שלי אותו כוכב עולה לקראתכם בשדמו רעה, אמר להם פרעה רואה אני באלטנגינות שלי אותו כוכב עולה לקראתכה משה בתפלחו למה יאתרו מלרים לאמר ברעה הוליאם (להלן לבייב), והפך את הדם להם [פרעה) ראו כי רעה מדיניתם ה' על הרעה (שם יד), והפך את הדם לדם מילה שמל יהוש אותם, וזהו שלא היום גלותי את חרפת מלרים מעליכם (יהושע היום) שהיו אומרים לכם דם אנו רואין עליכם במדבר (ילקוע כי תשא שלב): (יא) לא בן. כאשר אמרחם להוליך העף עמכם, אלא לבו הגברים ועבדו את ה': בי אתה בן. כאשר אמרחם לחומה עבודה) בקשם עד הנה, נזכחה לאלהינו (לעיל ה:ת) ואין אתם מבקשים. [אומה עבודה) בהי זה ל' קלר ולא פי' מי המגרש: (יב) בארבה.

not ready to give in. When he recalled Moses, he said, in effect, that the women and children would be hostages in Egypt to guarantee the return of the men (Or HaChaim).

8. מי (מִי הַהֹּלְבִּים — Which ones [lit.; who and who] are going?

Pharaoh's demand for a specific list implied that only the elders and leaders should be permitted to go, and they would bring offerings on behalf of the rest of the nation. Moses insisted that everyone must go, to which Pharaoh

your God; which ones are going?"

<sup>9</sup> Moses said, "With our youngsters and with our elders shall we go; with our sons and with our daughters, with our flock and with our cattle shall we go, because it is a festival of HASHEM for us."

<sup>10</sup> He said to them, "So be HASHEM with you as I will send you forth with your children! Look — the evil intent is opposite your faces. <sup>11</sup> Not so; let the men go now. Serve HASHEM, for that is what you seek!" And he drove them out from Pharaoh's presence.

<sup>12</sup> Hashem said to Moses, "Stretch out your hand over the land of Egypt for the locust-swarm, and it will ascend upon the land of Egypt and eat all the grass of the land, everything that the hail had left." <sup>13</sup> Moses stretched his staff over the land of Egypt, and Hashem guided an east wind through the land all that day and all the night. It became morning and the east wind carried the locust-swarm. <sup>14</sup> The locust-swarm ascended over the entire land of Egypt and it rested in the entire border of Egypt, very severely; before it there was never a locust-swarm like it and after it there will not be its equal. <sup>15</sup> It covered the surface of the entire land and the land was darkened; it ate all the grass of the land and all the fruit of the tree that the hail left over. No greenery remained on the trees or the grass of the field in the entire land of Egypt.

<sup>16</sup> Pharaoh hastened to summon Moses and Aaron and he said, "I have sinned to HASHEM, your God, and to you. <sup>17</sup> And now, please forgive my sin just this time, and entreat HASHEM, your God, that He remove from me only this death."

<sup>18</sup> He left Pharaoh and entreated HASHEM. <sup>19</sup> HASHEM turned back a very powerful west wind and it carried the locust-swarm and hurled it toward the Sea of Reeds; not a single locust remained within the entire border of Egypt. <sup>20</sup> But HASHEM strengthened the heart of Pharaoh, and he did not send out the Children of Israel.

responded with a "compromise" offer: Let all the adult males go, but not the women and children (Ramban).

9. בי תגרה׳ לְנוּר — Because it is a festival of HASHEM for us. Moses enunciated the principle that sets Judaism apart from other religions. The Torah requires the same of every boy and girl once they come of age as it does of the patriarchs and matriarchs. All commandments are equally binding on everyone, and when the nation is bidden to bring offerings to God, everyone — not merely elders or even adult males — must participate. R' Bachya comments that Moses' reference to a festival alluded to Shavuos, the festival of the giving of the Torah at Sinai.

10. יְהִי כֵּן הי עַּמֶּכֶּם — So be HASHEM with you. Pharaoh answered sarcastically, as if to say that he would not let them go and God would not be with them, for he went on to accuse them of dishonesty, so God would surely not help them.

בי רְעָה הְּגֶּר פְּנֵיכֶּם — The evil intent is opposite your faces. Onkelos, as preferred by Rashi and explained by Ramban, renders that Pharaoh chastised Moses by saying, "Your evil intent is to leave and not return — that is obvious, because there is no other reason to take your children along. Thus, your evil intent is rebounding against you, for it has exposed your treachery."

According to the Midrash, רְצָה, Evil, is the name of a star. Pharaoh's astrologers had assured him that that star, signifying a bloody end, would govern Israel's destiny in the Wilderness where they were seeking to go. Moses alluded to this prediction after the sin of the Golden Calf. As part of his

prayer, he said that if God destroyed the Jewish people, the Egyptians would say that Pharaoh's astrologers had foretold Israel's bitter end, for they would say, הַנְינָה הּוֹצִיאָם, He [God] took them out [under the astrological influence of the star called] Evil [32:12]. The truth was, however, that the "blood" would be that of the mass circumcision of the nation under Joshua's leadership, after Israel crossed the Jordan into Eretz Yisrael.

11. בּי אתָה — For that, i.e., the opportunity to worship — and since that is your purpose, you have no reason to take your children (Rashi). According to Ibn Ezra, אתָה, that, refers to the evil mentioned in the previous verse.

16. פְּרֶעה – Pharaoh hastened. He wanted the locusts removed before they could devour the roots of the vegetation, thereby causing permanent damage (Sforno).

17. אין אין — Please forgive. Pharaoh's request for forgiveness is in the singular, whereas his request for a prayer on his behalf is in the plural. His apology was directed to Moses, whom he had come to venerate as his master. His plea that they pray was addressed to both as a matter of courtesy, even though he knew from Moses himself [8:8, 25, 9:29] that he was the one who did the praying (Ramban).

אָרְ הַּפְּעָם — Just this time, for I will not sin again (Ibn Ezra). 19-20. God changed the east wind, which brought the locusts, to a west wind that blew them away. Not a single locust remained, not even those that the Egyptians had preserved for food (Midrash). Thereupon, God strengthened

באואמר יי למשה ארים ידה על ציח שמיא ויהי חשוכא על ארעא דמצרים בתר דיעדי קבל ליליא: ברוארים משה ית ידה על צית שמיא והוה חשור קבל בבל ארעא דמצרים תלתא יומיז: בג לא חוו אַנש יַת אַחוּהי ולא קמו אנש מתחותוהי תלתא יומין ולכל בני ישראל הוה נהורא במותבנהון: בדוקרא פרעה למשה ואמר אזילו פַּלַחוּ קַדַם יִי לחוד ענכון ותורכון שבוקו אף טפלכון יזיל עמכון: כהואמר משה אף את תתו בידנא נכסת קרשין ועלון ונעבר קדם יי אלהנא: כו ואף בעירנא יזיל עמנא לא ישתאר מדעם ארי מנה אנחנא נסבין למפלח קרם ייַ אַלַהַנא נאַנַחָנַא לֵית אַנַחָנַא ירעיז מה נפלח קדם יי עד מיתנא תַּמַן: כּזוֹאַתַקף יִי ית לבא דפרעה וְלַא אָבָא לְשַׁלַּחוֹתְהוֹן: כחוַאָמֶר לָה פרעה אזיל מעלוי אסתמר לה לא תוסיף למחזי אפּי ארי בּיוֹמא דּתחזי אפי תמות: כטואמר משה יאות ּמַלֵילְתַּא לָא אוֹסִיף עוֹד לְמַחַוֵי אַפַּיך:

בּג וַיִּאמֶר יהוֹה אֶל־מֹשֶׁה נְטֵה יָרֶךְ עַל־הַשָּׁמִים (יִהִי קִבְּר עַל־הַשָּׁמִים (יִהִי קִבְּר עַלְּבְּרָיְם וְיָמֵשׁ חְשֶׁךְ: וַיִּט מֹשֶׁה אֶת־יָדְוֹ עַל־אֲכֶיִם וְיָמֵשׁ חְשֶׁךְ: וַיִּט מֹשֶׁה אֶת־יָדְוֹ עַל־הַשָּׁמִים וַיְּהָי חְשֶּךְ־אֲפֵלֶה בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם מְתַּלְשָׁת יָמֵים וֹלְכָל־בְּנֵי יִשְׁרָאֵל הָנִי אִיר מְתַּחְתָּיו שְׁלְשֶׁת יָמֵים וֹלְכָל־בְּנֵי יִשְׁרָאֵל הָנִי אִיר מְתַּבְּר בְּבְּרְעָה בְּלְרבְּנְ יִשְׁרָאֵל הָנִי אִר בּרְ בְּמְוֹשְׁבֹתְם: וַיִּאמֶר מֹשֶׁה וַיִּאמֶר לְכֹּוֹ עִבְּרְוֹ עִבְּרְוֹ בְּלְרְבָם יִצְג גַם־טַפְּכֶם וֵלֵרְ אַשְׁרָם וֹנְיְאמֶר מֹשֶׁה תִּתְוֹ בְּיָרָנוּ וְלָחִ עַבְּרְ אָמְר מִשְׁה בָּוֹ וְלָחְ בִּיְבְּרְ אָמְרִים וְעָשְׁתִר מִשֶּׁה בַּוְ בְּלְרְבְּיִ מְמְנִּנּוֹ נִלְּךְ עִמְּנוֹ לְאִ אָבָּה וְשְׁבְּר אָתִיהוֹה אֱלֹהְינוּ לְא אַבָּה וְלְא אָבָה לְשֵּלְחֵם: וַיְּאמֶר מִשֶּׁה בֵּן דִבְּרְתָּ לְא־אֹפְף כִייִם וְלְאֹ אָבָר מְתְּבִי בְּבְּרְתָה אֶלְהְינוּ שְׁלְהִינוּ לִיְא אָבָה לְשֵׁלְחֵם: וַיְּאמֶר בִּיְ מְמְנִי תְּמְנִית מְשְׁבְּר הְשָׁבְּי הְשָׁמֶר מִשֶּה בַּן דִבְּרְתָּ לְא־אִקף לְאַל לִיתִּנוּ בִּיְתְבְּי תְמְתְּר מִשְׁלְ חָם: וַיְּאמֶר מִשֶּה בַּן דְבָּרְתָּ לְא־אִתְרְ בְּנִי תָּמְנִית נִיּאמֶר מֹשֶׁה בַּן דְבָּרְתָּ לְא־אִתְּף לְּיִי לְמִילְם בִּי תְמְנִית מִּים וֹנִיאָם מִים בִּיוֹם בְיִאְהְבְּ בְּנִי תָּמְלִית וֹנִי עַלִּי בְּיְתָּה לְאִיבְין לְא־אִבְּם בּיִבְי תַּמְלִית מִשְׁה בַּן דִבּּרְתָּ לְא־אִתְר פְּנִי תְּמְנִתְר מִשְׁה בִּין בִּיִמְם לְאִר מִים בִּיבּי בִּיִים בְּיִבְּי תְּעְבְי בִּיּבְים בִּים בִּיִם בְּיִבְּבִי תְּבְּבּי בְּיִבְּבְּבְי בִּבְּבְם בְּבְיְתָּם בְּים בְּבְּבְיתְבְּים בְּיִבּים בּיוֹים בְיִבּעְבְּבוּ בְּבְּבְיתְּים בְּיִבְּים בְּיבְּבְיתְים בְּיִבְים בְּים בּבְּים בְּבְּבְיתְים בְּיבְּים מְיבְּבְּים בְּיִּבְּבְיתְים בְּיתְים בְּיבּבְיתְים בְּיבְים בְּיבְים בְּבְּבְים בְּבְיבְים בְּיְם מְבְיִים בְּיוֹם בְּבְיְבְים בְּיְים בְּבְיְים בְּבְּים בְּיִבְּיוּ בְּבְיְים מְבְּיִם מְיּבְים בְּיוּים בְּיוֹים מְּעְבְּיוּ בְּיְם מְיּיִים מְּיִים בְּיִים מְיּבְּים בְּיְיְעִים בְּיְים בְּיְבְּיוּים בְּיְיִים בְּיִים מְּעְבְּיוּ בְּיוּים בְּיִים

לעמוד וטומד אין יכול לישב. ולמה הביא שליהם חשך, שהיו בישראל באוחו הדור רשטים ולא היו רולים לנאח, ומתו בשלשת ימי אפלה כדי שלא יראו מלרים במפלחם ויאמרו אף הם לוקין כמונו. ועוד שתפשו ישראל וראו אח כליהם, וכשילאו והיו שואלין מהן והיו אומרים אין בידינו כלום, אומר לו אני ראיחיו בביקך וכשילאו והיו שואלין מהן והיו אומרים אין בידינו כלום, אומר לו אני ראיחיו בביקך שלפוני הוא (ש"ר ידיג; חנחומא ג): שלשת ימים. שלוש של ימים, פרליינ"א בלע"ז, וכן שבעח ימים בכל מקום שטיינ"א של ימים: (בד) יצג. יהא מוג במקומו: (בה) גם אתה תתן. לא דייך שמקננו ילך עמנו אלא גם משלך מקו: (בו) פרסה. פרסח רגל, פלנט"א כלט"ז: לא גדע מה געבד. כמה חכבד העבודה, שמא ישל יותר ממה שיש בידינו: (בט) בן דברת. יפה דברח ובזמנו דברת, אמח שלא אוסיף עוד ראות פניך (מכילתא פרשה יג, יבילא; ש"ר יהיא):

Pharaoh's heart again, an illustration of the principle "If one wishes to contaminate himself, the way is opened for him" (*Ibn Ezra*), for Pharaoh still was insincere; he wanted only to rid himself of the plague.

■6 The ninth plague: Darkness. Like the third and the sixth plagues, this was the end of a set of three, so it was not preceded by a warning.

The darkness during the day was darker than that of a normal night, and at night it became even more intense. After the first three days of the plague, the darkness entered a new stage; it was so thick that the Egyptians could not even move (Rashi). There were two reasons for the darkness: (a) Among the Jews, there were people who did not deserve to be freed [because they were so assimilated into Egyptian culture that there was no hope for them to return to the covenant of Israel] and who were to die. God provided the darkness so that the Egyptians would not see their death and claim that the plagues affected Jews and Egyptians alike; (b) the darkness provided an opportunity for the Jews to

circulate in the Egyptian homes to determine the location of valuables that they would later ask to borrow (*Rashi*). Later, when the Egyptians realized that the Jews had been in their homes and had the opportunity to loot at will, but had not done so, Israel earned esteem in the eyes of the Egyptians (*Mechilta*, 12:36).

22. ידְּי — His hand . On previous occasions when Moses was commanded to stretch forth his hand, he stretched out his hand holding the staff [see 9:23, 10:13], but here he did not use the staff. It may be that, because the darkness was drawn to earth from an exalted place in heaven (Shemos Rabbah 14), it would have been disrespectful for Moses to extend his staff toward it (Or HaChaim), for, as noted in the introduction to this plague, the darkness was not merely the absence of light.

22-23. Duration of the plague. According to the Midrash, each plague was intended to last for seven days [see notes to 7:25], which raises the question of why these two verses

The Ninth Plaque: Darkness

<sup>21</sup> HASHEM said to Moses. "Stretch forth your hand toward the heavens, and there shall be darkness upon the land of Equpt. and the darkness will be tangible" 22 Moses stretched forth his hand toward the heavens and there was a thick darkness throughout the land of Egupt for a Duration three-day period. 23 No man could see his brother nor could anyone rise from his place for a of the three-day period; but for all the Children of Israel there was light in their dwellings.

<sup>24</sup> Pharaoh summoned Moses and said, "Go — serve HASHEM, only your flock and cattle shall remain behind; even your children may go with you."

Pharaoh's

<sup>25</sup> Moses said. "Even you will place in our hands feast-offerings and elevation-offerings, and Offerings we shall offer them to HASHEM, our God. <sup>26</sup> And our livestock, as well, will go with us — not a hoof will be left — for from it shall we take to serve HASHEM, our God: and we will not know with what we are to serve HASHEM until our arrival there."

Pharaoh's aence

<sup>27</sup> HASHEM strengthened the heart of Pharaoh and he did not wish to send them out. Final 28 Pharaoh said to him. "Go from me! Beware — do not see my face any more, for on the day you see my face you shall die!"

<sup>29</sup> Moses said. "You have spoken correctly. I shall never see your face again."

speak of three-day periods of darkness. Ibn Ezra and Rashbam interpret according to the plain meaning of the verses that the darkness lasted for only three days, Rashi, however, based on the Midrash, interprets that there were two different degrees of darkness, each lasting for three days, as explained in the commentary above. The seventh day of darkness was reserved for the Splitting of the Sea, when darkness enveloped Pharaoh's army so that they could not attack the Jews.

23. לא־ראוּ איש — No man could see. This occurred during the first three days (Rashi).

Ramban comments that the darkness was not merely an absence of light, but an opaque, fog-like condition that extinguished all flames, so that the Egyptians could not even use lamps. He cites Ibn Ezra that it may have been a very dense fog. like that which sometimes closes in over the Atlantic Ocean, and it was so dark that the Egyptians could not even keep track of the days.

ולא־קמו איש מתחתיו – Nor could anyone rise from his place. In the plain sense of the verse, they remained in place because there was nowhere they could go in the extreme darkness (Ibn Ezra). Midrashically, however, this refers to the second three-day period of the plaque, when the darkness intensified and became so palpable that the Egyptians literally could not move. "One who was sitting could not stand and one who was standing could not sit" (Rashi).

24. Pharaoh changed his tactics by saying he would let the children go, but he still insisted on hostages to insure the return of the people. Since the main wealth of the Jews was their livestock, they would be forced to return — and if not, Pharaoh would have the animals (Ramban).

R' Munk notes that even in enslavement, the Jews maintained the right to own herds, and, indeed, had considerable wealth. But neither in the Egyptian nor in later exiles was wealth a guarantee against persecution - or even the murder of their children.

25-26. Pharaoh's offerings. Moses told Pharaoh that not

only would the Jews leave with all their livestock - including horses and donkeys along with the kosher animals las implied by verse 26: not a hoof . . . ] — even Pharaoh himself would send along animals to be offered on his behalf. The commentators question why Moses would want offerings from Pharaoh, Ramban maintains that Moses had no intention of giving Pharaoh the privilege of atonement through offerings. He meant to say only that Pharaoh would surrender so completely that he would even wish to share in the offerings.

27-29. Pharaoh's final intransigence. God strengthened the king's heart once again and he became more defiant than ever. For the first time, he ejected Moses and threatened him with death if he dared appear again. Moses agreed, for there would be no need for him to seek out Pharaoh again, since the next plaque would kill the firstborn of Egypt, and bring Pharaoh groveling and begging the Jews to leave Egypt as soon as possible.

According to the Midrash (Shemos Rabbah 18:1), Pharaoh's ultimatum presented a dilemma: How could Moses warn Pharaoh of the coming Plague of the Firstborn if he was now forbidden to see Pharaoh? The Midrash teaches that, in order to spare Moses the embarrassment of coming back to Pharaoh after having said that he would never do so again, God appeared to Moses amid the moral contamination of the palace and told him about the impending plague, so that he could warn Pharaoh immediately, See Rashi 11:4.

Although Moses declared here that this was the last time he would ever see Pharaoh, 12:31 indicates that they met again. Ramban explains that Moses meant to say only that he would never come to visit Pharaoh again, but after the Plague of the Firstborn [12:31], it was Pharaoh who came looking for Moses, so Moses' statement here did not apply. Sforno, however, contends that Moses never saw Pharaoh after this meeting; in 12:31, only Pharaoh's servants spoke

In view of the extent of the suffering already inflicted upon

אואמר יי למשה עוד מכתש חד איתי על פרעה ועל מצרים בתר כז ישלח יתכון מכא בשלחותה גמירא תרכא יתריה יתכון מכא: במליל בעו קדם עמַא וִישָאַלוּן גַבַר מו חברה ואתתא מו חברתה מנין דכסף ומנין דדהב: גויהב יי ית עמא לרחמין בעיני מצרים אף גברא משה רב לחדא בארעא דמצרים בְּעֵינֵי עַבְדֵי פַרַעה וּכעיני עמא: - ואמר משֶה כִּדְנַן אֲמֵר יִי כִּפַּלְגוּת לִילִיא אנא מתגלי בגו מצרים: הומית כל בוכרא בּאַרעַא דמצרים מבּוּברַא דפרעה דעתיד למתב על כרסי מלכותה עד בוכרא דאמתא די בתר ריחיא וכל בּוֹכַרָא דבעירא: וּוֹתהי צוחתא רַבַּתַא בָּבַל אַרעא דמצרים דכותה לא הות ודכותה לא תסף: וולכל בני ישראל לא ינוק כלבא לישנה למנבח לְמֵאֲנַשָּא וְעָד בָּעִירָא בָּדִיל דְּתְדְעוּן דַיַפַרש יִיַ בַּין מצרים ובין ישראל: חניםתון כַּל עַבְדֵּיךְ אַלֵּין לְנַתִי וִיבְעוּן מני למימר פוק את וכל עמא די עמה

וַיּאמֶר יהוֹה אָל־מֹשֶׁה עוֹד נֶגַע אָחָד אָבִיא עַל־פַּרְעהֹ וְעַל־מִצְרַיִם אַחְרֵי־בֵּן יְשַׁלַח אָתְכֶם מִזֶּה בְּשַׁלְחוֹ כָּלֵּה עִּעִם וְיִשְׁאֵלוּ בַּגַר מְשָׁה נָיִמְלְחִ בְּעִרְיִם אַחְרֵי־בֵּן יְשַׁלַח אָתְכֶם מִזֶּה בְּשִׁלְחוֹ כָּלֵּה עִּעִי חָצְרִים בְּעִינֵי חָעָם וְיִשְׁאֵלוּ מְשָׁה נָּלְחִ הְעִּיתְה בְּעִינִי חָעָם וְיִשְׁאֵלוּ מְשָׁה נָּיְתְוֹ מִצְרִים בְּעִינֵי עַבְדִי־פַּרְעה מַשָּׁה נָּקְוֹך מִצְרֵים בְּעִינֵי עַבְדִי־פַּרְעה הַ בְּעִינִי חָעָם וְיִּשְׁאֵלוּ בְּבְּרֹי בְּבָּרְיִם בְּעִינֵי חָעָם וְבְּלָה אָנִי יוֹצָא בְּתְוֹךְ מִצְרֵיִם בְּעִינֵי עַבְּדִי־פַּרְעה הַּבְּעִיתְ הַבְּעִינִי חָעָם בְּבְּרֹה בְּבְּבְיֹר בְּבָּרְיִם בְּעִינִי חָעָם בְּבְּרִים בְּעִינִי חָעָם בְּבְּרִים בְּעִינִי חָעָם בְּבְּרִים בְּעִינִי עַבְדִי־פַּרְעה הַבְּעִיתְ מִצְרֵים בְּעִינֵי חָעָם בְּבְּרִים בְּעִינִי חָעָם בְּבְּרִיה בְּבְרוֹך מִנְיִים בְּבְּרִים בְּעִינִי חָעָם בְּבְרוֹך בְּבְרוֹך בְּבְרוֹר בְּבְּבְיֹר בְּבְרוֹך בְּבְרוֹי וְתְּיְתָה בְּלְיתְ מִצְרִים בְּעָבְיוֹך מְצְרָים אָשֶׁר יִבְּלְה בְּבְלּית מְצְרִים בְּבְּעִיתְ בְּבְּרִים בְּבְעִיתְ בְּבְּרִים בְּעָבְיִים אָשֶׁר יִבְּלָּה אָעָיך מִבְּרָים בְּבְּעִרְ מִבְּרִים בְּבְעִיתְ בְּבְּיִים מְּעָּבְיוֹ וְשְּבְעוֹן מְעְרָבְיִים אְשָּבְרוֹן וְשְּבָּעוֹ וְשְּרָאֵלוֹ וְנְבְלוֹי בְּלְבְּיוֹיךְ אַשְׁר בְּבְרִים בְּבְעְבְיוֹ בְּבְּבְיוֹב בְּעִבְיוֹ וְשְּבָּבְיוֹ וְשְּבָּבְיוֹ וְיִשְּרָאלוּן בְּעִבְיוֹ בְּעְבְּיִים בְּבְּבְיִים בְּבְיוֹב בְּעִבְיוֹ בְישְׁבְּלוֹן וְשְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹב בְּעוֹב בְעִבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹב בְּעִבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹב בְּעוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּבְיוֹב בְּעוֹב בְּעִבְיוֹי בְּבְיוֹב בְּעוֹב בְעוֹבְיוֹי בְּבְבְיוֹב בְּבְיוֹבְיּבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּבְּבְיוֹבְי בְּבְּבְיוֹב בְּעוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְיבְיוֹב בְּבְיבְיוֹב בְּבְיבְיבְיוֹ בְּבְּבְבְיוֹבְיוֹ בְּבְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְּבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹי בְּבְּבְיוֹב בְּיוֹב בְּבְיוֹב בְּבְיוֹב בְּבְיוֹב בְּבְיבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּבְבְיוֹב בְּבְיבְיוֹי בְּבְבְיוֹב בְּבְיבְיוֹ בְּבְיבְיוֹב בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְבְיוֹם בְּבְבְּבְיבְיוֹ בְּבְיוֹב בְּבְיוֹב בְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְב

יכוכט): מבבור פרעה עד בבור השפחה. כל הפחוחים מבכור פרעה וחשובים מככור השפחה היו בכלל. ולמה לקו כני השפחות, שאף הם היו משחעבדים בהם מסכור השפחה כלרסם (מכילחא שם; מנחומא ישן יה; מנחומא ז): ובל בבוד בהמה. לפי שהיו שבדין לה. כשהקב"ה נפרע מן האומה (עובדי כוכבים) נפרע מאלהיה (ב"ר שהיו שבדין לה. כשהקב"ה נפרע מן האומה (עובדי כוכבים) נפרע מאלהיה (ב"ר לכני ישראל לאים את לשונו (יהושע יזכא) לא שנן. אז מחרץ (שחואל כ הזכר) ששחל לכני ישראל לאים את לשונו (יהושע יזכא) לא שנן. אז מחרץ (שחואל כ הזכר) ששחל מחרונים מששיר ולבה. יכדיל: (ח) וורדו מרונים מששיר שלה. יכדיל: (ח) וורדו בל עבריך. חלק כבוד למלכות, שהרי בסוף ירד פרעם בעלמו אליו בלילה ואמר בל עבריך. חלק כבוד למלכות, שהרי בסוף ירד פרעם בעלמו אליו בלילה ואמר מומו לאו בלילה ואמר לי משה מתחלה וורדה אלי ושחום הלוכן: "בולו לא מד לי משה מתחלה וורדה אלי והאחרוית לי"ר זיגן זכחים קב): אשד ברגליך. ההולכים אחר עלוקר והלוכך:

Egypt and the indisputably Divine origin of the plagues, Pharaoh's audacity at this point seems incredible. It is a stark illustration of the Sages' teaching that the wicked do not repent even when they stand on the threshold of Gehinnom (Eruvin 19a). As noted above, God's intervention in strengthening Pharaoh's heart was merely to keep him from being overwhelmed by the pain, thus allowing him to make whatever decision he deemed rational. Now, as the plagues approached their climax, the evil of his nature surged to the surface with his brazen ejection of Moses.

#### 11.

## 1-8. Warning of the Plague of the Firstborn.

1. עוד גָּגְע אָחָד — One more plague. As noted above, God told Moses about this plague as soon as Pharaoh demanded that he leave the palace. Our verse alludes to the plague

(א) בלה. גמירא (אונקלוס). [כלה] כליל, כולכם ישלח: (ב) דבר גא. אין נא אלא לשן בקשה. בבקשה ממך הזהירם על כך, שלא יאמר אוחו לדיק אברהם ועבדום וענו אוחם (בראשים טוניג) קיים בהם, ואחרי כן ילאו ברכוש גדול (שם יד) לא קיים בהם אוחם (ברכוח טוניג) (ד) ויאמר משה בה אמר ה׳. בעמדו לפני פרעה נאמרה לו נבואה (ברכוח טוניג) (ד) ויאמר משה בה אמר ה׳. בעמדו לפני פרעה נאמרה לו נבואה הלילה. בחלוח כמו בעלוח לא הוסיף ראוח פניו (ש"ר יחילו): בחצות הלילהו. בהחלק הלילה. כחלוח מו בעלוח שם דבר של חלי. ורבוחינו דרשוהו כמו כבחלי הלילה, לישבו על אפניו, שאין חלוח שם דבר של חלי. ורבוחינו דרשוהו כמו כבחלי הלילה, ואמרו ששה בדאי האל (לפני או למעריו, ולא אמר בחלות, שמח ישל שלעגניני פרעה ויאמרו משה בדאי האל (לפל הקב"ה יודע שחיו ורגעיו שמר בחלוח) (ברכוח ד.): (ה) ער בבור השבי (להלן יד:כט). למה לקי השבויים, כדי אמר ידאם מבעה על פוסה שלבום הביאה פורענות על מלרים (מכילח) פכשה יג,

only briefly, but God conveyed it to him in full detail, as it is described later in the chapter, and Moses repeated it in full to the king (*Ramban*).

בּלְּה — It shall be complete. The translation follows Rashi. Sforno, however, has an entirely different rendering of the verse, which has a universally relevant moral dimension. He renders: He shall send you [i.e., all the Jews] אָם, as he had sent you [i.e., Moses and Aaron, when he ejected you from the palace]; he shall surely thrust out all of you [אַלַּה]. Previously, when he drove Moses and Aaron from his presence, Pharaoh had defied God by refusing to free Israel. God's justice decrees that one who refuses of his own free will to obey Him will be forced to do so in a less pleasant manner. As the Sages teach, whoever neglects the Torah because of wealth, will ultimately neglect it in poverty (Avos 4:10).

2. דברינא — Please speak. God asked Moses to make a

רריטי

N7

11 Warning of Firstborn

> Status of the Jews

ASHEM said to Moses, "One more plague shall I bring upon Pharaoh and upon Equat: after that he shall send you forth from here. When he sends forth, it shall be complete the Plague he shall drive uou out of here. 2 Please speak in the ears of the people; Let each man request of his fellow and each woman from her fellow silver vessels and gold vessels." 3 HASHEM granted the people favor in the eyes of Egypt; moreover, the man Moses was very great in the land of The New Egupt, in the eyes of the servants of Pharaoh and in the eyes of the people.

<sup>4</sup> Moses said. "So said HASHEM. 'At about midnight I shall go out in the midst of Equpt. <sup>5</sup> Every firstborn in the land of Egypt shall die, from the firstborn of Pharaoh who sits on his throne to the firstborn of the maidservant who is behind the millstone and all the firstborn of beast, 6 There shall be a great outcry in the entire land of Egypt, such as there has never been and such as there shall never be again. 7 But against all the Children of Israel, no dog shall whet its tongue, against neither man nor beast, so that you shall know that Hashem will have differentiated between Egupt and Israel.' 8 Then all these servants of yours will come down to me and bow to me, sauing, 'Leave — you and the entire people that follows you.'

special effort to prevail upon the Jews to request valuables from their Eavptian neighbors, because unless they did so. the soul of Abraham would have a grievance against God. He would say that God carried out in full measure the prophecy that his offspring would be oppressed, but not the companion promise that the Jews would leave their captivity with great wealth [Genesis 15:14-15]. To forestall this. God pleaded, as it were, with Moses to prevail upon the Jews to request valuables from the Egyptians (Rashi from Midrash).

- 3. The new status of the Jews. Ibn Ezra connects this verse to verse 2, and takes it to be an explanation of why the Egyptians would be willing to give valuables to the Jews. Ramban maintains that the two verses are entirely unrelated; rather, it relates an unexpected fact. One would have expected the Egyptians to hate the Jews, blaming them for the suffering of the plagues, but the Torah tells us that this was not the case. The population bore no grudge; they said that the Jews had been righteous while they, the Egyptians. were the wicked ones. Regarding Moses, we are told that his prestige grew בְּעִינִי הַעָם, in the eyes of the people, but it is not clear which people, the Jews or the Egyptians, Ramban comments that it refers to the Jews. Originally, they had been angry with Moses for having caused Pharaoh's intensified persecution. Now, they acknowledged his greatness. Alternatively, Ramban comments that it may refer to the Egyptian masses. Pharaoh, however, is omitted from this statement, because God had hardened his heart against Moses, as evidenced by his harshness the last time Moses had spoken to him.
- 4. בַּחֵצֹת הַלִּילָה At about midnight. Moses did not say that the plague would occur exactly at midnight, because Pharaoh's astrologers might miscalculate the time and think that the moment of the plague was somewhat before or after midnight. If so, they would claim that Moses was a charlatan for predicting the wrong time (Rashi).

R' Bachya adds that since the third plague, when the magicians were forced to admit that God was at work in Egypt, their belief in Moses' veracity had been reinforced as the plagues progressed. Now, if Moses were to "err" in predicting the exact time of the last plague, the Egyptian wise men would retroactively lose faith in Moses.

The above Midrashic comment gives an insight into a less than savory aspect of human nature. Even though the firstborn were dving all around them, the astrologers would snatch at a straw to discredit Moses. This sort of perverse attitude has corrupted human behavior throughout history. Such is the nature of the wicked: their belief in God is so fragile that they will discard it at the slightest provoca-

- אני יוצא I shall go out. God Himself, not an angel, would carry out the plague, for two reasons: (a) because of His love for Israel: and (b) since even the firstborn of males would die, only God could know their identity (Or HaChairn).
- 5. ומת כל-בכור Every firstbom . . . shall die. Even the firstborn of the poor and underprivileged would die: foreign captives, so that they would not attribute their survival to the power of their idols: the firstborn children of lowly Egyptian maidservants because they, too, enjoyed the suffering of the Jews; and the firstborn of animals because the Egyptians worshiped them, and God exacts judgments against the gods of sinners (Rashi).
- 7.... אלכל בני ישראל But against all the Children of Israel ... In sharp contrast to the grief and death that will engulf the Egyptians, the Jews will enjoy complete tranquility; not even a dog will bark or howl against them.
- 8. בל־עַבְרֵיךְ אֵלֶה All these servants of yours. The fact was that Pharaoh himself came running to Moses and Aaron, but out of respect to the crown, Moses did not mention him in this humiliating context (Rashi).

Since Pharaoh had been rude to Moses in the presence of these servants of his, it was necessary - according to the principle of measure for measure — for all of them to see his discomfiture when he would be forced to acknowledge Moses' supremacy. In order for this to happen, it may even be that God spared the firstborn among these servants (Or HaChaim).

יְּנְתַר כֵּן אֶפּוֹק וּנְפַק מִן קֶנְם פַּרְעה בְּחְקוֹף רְגָז: יּנַאֲמֵר יְיָ לְמֹשֶׁה לָא יְקַבֶּּל מִנְּכוֹן פַּרְעה בְּדִיל לְאַסְנָּאָה מוֹפְתַי בְּאַרְעָא דְמִצְרִים: יּוֹמֹשֶׁה וְאָהַרוְ עַּבְדוּ יָת בָּל מוֹפְתַיָּא הָאַלֵּין קֵדָם שַלַּח יָת בְּנִי יִשְׁרָאֵל מֵאַרְעַה: אַנָּאָמֵר יְיָ לְמֹשֶׁה וּלְאַהַרוֹ בְּאַרְעָא דְמִצְרִיִם יְנִי לְמֹשֶׁה וּלְאַהַרוֹ בְּאַרְעָא דְמִצְרִיִם לְמִימָר: בּיַרְחָא הָדִין לְכוֹן רָיִתִּי שַׁתָּא: יִּיִרְחָה שָׁתָא: יַרְחִין קַּדְמַאי הוּא לְכוֹן לְיַרְחֵי שַׁתָא:

י וְאַחֲרֵי־בֶּן אֵצֶא וַיֵּצֵא מֵעִם־פַּרְעָה בָּחֲרִי־אָף: וַיְּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה לְא־יִשְׁמֵע אֲלֵיכֶם פַּרְעָה לְמֵעַן רְכִוּת יהוה אֶל־מֹשֶׁה לְא־יִשְׁמֵע אֲלֵיכֶם פַּרְעָה לְמָעַן רְכִוּת יְאוֹפְתִים הָאֵלֶה לִפְנֵי פַּרְעָה וַיְחַזֶּק יהוה אֶת־לֵב פַּרְעֹה הַמְּבְרִים א וְלְא־שָׁלָח אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֻל מֵאַרְצוּ: וַיְּאמֶר יִבְּהַרֹּ אֵי הַשְׁרָאֵל מֵאַרְצוּ: וַיְּאמֶר בִּנִי־יִשְׂרָאֻל מֵאַרְצוּ: וַיְּאמֶר בִּיְיִם לֵאמְר: הַחְדֶשׁ בּיהוה אֶל־מִאָר מְאַרְאַל מָאַרְצוּ בִּיְתֹה הַשְׁנָה: בִּיְאָנִה הַשְּׁנָה:

חמור לא כ"ש. ומפני מה לא נדבר טמו בחוך הכרך, לפי שהיחה מלאה גלולים (מכילחא א): (ב) החדש הזה. הראהו לבנה בחידושה ואמר לו כשהירח ממחדש יהיה לך ראש חדש (מכילחא. ואין מקרא יולא מידי פשוטו (שבח סג.) על חדש ניסן אמר לך ראש חדש (מכילחא. ואין מקרא יולא מידי פשוטו (שבח סג.) על חדש ניסן אמר לו, זה יהיה ראש לסדר מנין החדשים, שיהא אייר קרוי שני סיון שלישי: הזה. נתקשה משה על מולד הלבנה באיזו שטור מראה וחהיה ראויה לקדש והראה לו באלבע את הלבנה ברקיע ואמר לו כזה ראה וקדש. וכילד הראהו והלא לא היה מדבר שמו אלא ביום, שנא אלא ביום, שמא הלאה (במדבר סו:כג), אלא סמוך לשקיעת החמה נאמרה לו פרשה היום לשה לו כמדבר פו:כג), אלא סמוך לשקיעת החמה נאמרה לו פרשה היום אשר לו היום הצבר היום לשקיעת החמה נאמרה לו פרשה היום אשר לשה או המה נאמרה לו פרשה

ואחרי בן אצא. עם כל העם מארלך: ויצא מעם פרעה. כשגמר דבריו ילא מלפניו: בחרי אף. על שאמר לו אל מוסף ראום פני (לעיל ינכח): נש) למען רבות מלפניו: בחרי אף. על שאמר לו אל מוסף ראום פני (לעיל ינכח): נש) למען רבות מופתי. [מופתי שנים רבות שלפה] מכת בכורות וקריעת ים סוף ולנער את מלרים: (י) ומשה ואהרן עשו וגו'. כבר כתב לנו זאת ככל המופחים ולא שלאה כאן אלא בשביל לשמכה לפרשה שלאחריה: (א) ויאמר הי אל משה ואל אהרן. בשביל שאהרן במופחים כמשה חלק לו כבוד זה במלוה ראשונה שכללו עם משה בדבור (מנחומא ישן ח): בארץ מצרים. חוץ לכרך. או אינו אלא בחוך הכרך, מ"ל כלאחי את העיר וגו' (לעיל ט:כט). ומה תפלה הלה לא התפלל בתוך הכרך. דבור

ואַחָרִיכּן אָצֵא — After that, I will leave, i.e., Moses and his people would leave Egypt after Pharaoh and his servants came running in submission (Rashi). According to Sforno, Moses was informing Pharaoh that he would not leave in the middle of the night when the Egyptian leadership came to him, but only at daybreak (Sforno).

- 9. יוְשְׁמֵע Will not heed. God warned Moses not to be disappointed at Pharaoh's astounding stubbornness. Logic would have dictated that after all Moses' predictions had been unerringly accurate, Pharaoh would have succumbed upon hearing that wholesale death was in store. However, as God now told Moses, Pharaoh's heart was being hardened because there were still wonders to be performed in Egypt. My wonders. These wonders were the Plague of the Firstborn, the Splitting of the Sea, and the drowning of the Egyptian soldiers in its water (Rashi). Ramban disagrees, because the two latter miracles did not occur in the land of Egypt. According to him, God referred to the firstborn and the destruction of the idols.
- 10. אמשה וְאַהְרֹן עָשׁה So Moses and Aaron performed. Although we have been told many times that they did whatever God commanded, it is repeated here as a prelude to the next chapter. Because Aaron joined Moses in performing these miracles, God made them equal partners in receiving the first commandment given to Israel as a nation (Rashi, here and to 12:1).

According to *Ramban*, the sense of this verse is that Moses and Aaron had now completed their roles in performing the miracles. Henceforth, God Himself would carry out the Plague of the Firstborn.

12.

The first twenty-eight verses of the chapter interrupt the narrative that had been leading up to the Plague of the Firstborn. In them, the Torah presents the commandments in

whose merit the nation became worthy of their liberation from Egypt, and which, for the rest of its history, would commemorate that event. These include the sanctification of the New Moon, the *pesach*-offering, the Seder as it was observed in Egypt, and the general laws of the Pesach festival

2. Rosh Chodesh / The New Moon. This is the very first commandment given to the nation as a whole, an indication that the concept of Rosh Chodesh, or the New Moon, is very meaningful. Moreover, a thousand years later in Eretz Yisrael, during the period of Syrian-Greek persecution that culminated in the miracle of Chanukah, Rosh Chodesh was one of only three commandments whose observance the oppressors prohibited. The other two forbidden commandments were the Sabbath and circumcision; that Rosh Chodesh was on a plane with those central observances is sufficient indication of its great significance.

This can be understand on two levels. As will be noted below, only the court can proclaim Rosh Chodesh based on the testimony of witnesses who observed the re-appearance of the moon, and upon this proclamation, the Jewish calendar is based. Unless the new months can be proclaimed there is no calendar, and without a calendar there can be no festivals. Thus, if the Syrian-Greeks had succeeded in eradicating the observance of Rosh Chodesh, they would have succeeded in eliminating large numbers of other mitzvos, as well.

On a deeper level, Rosh Chodesh symbolizes renewal, the ability of the Jewish people to rise up from oblivion and restore itself to its past greatness. Just as the moon disappears at the end of each month, but returns and grows to fullness, so Israel may suffer exile and decline, but it always renews itself — until the coming of Messiah, when the promise of the Exodus and the Revelation at Sinai will be fulfilled, never to be dimmed again. This essential charac-

After that, I will leave!" And he left Pharaoh's presence in a burning anger.

<sup>9</sup> HASHEM said to Moses, "Pharaoh will not heed you, so that My wonders may be multiplied in the land of Egypt." <sup>10</sup> So Moses and Aaron performed all these wonders before Pharaoh, but HASHEM strengthened the heart of Pharaoh, and he did not send out the Children of Israel from his land

12 ASHEM said to Moses and Aaron in the land of Egypt, saying, <sup>2</sup> "This month shall be for you the beginning of the months, it shall be for you the first of the months of Chodesh the year.

teristic of Jewish history was first exhibited in Egypt, when, in the simile of the Sages, the nation had fallen to the forty-ninth level of impurity — one level above spiritual extermination — only to renew itself so breathtakingly that after seven weeks it was able to stand at Mount Sinai and experience prophecy. This concept of Jewish renewal was what the Syrian-Greeks attempted to eradicate by ending the observance of Rosh Chodesh. Instead, the Jewish people rose up in defense of the Torah and the Temple, and their triumph is commemorated through Chanukah, the festival of renewal.

#### ∳લ The Jewish calendar.

The Jewish calendar is based on the moon, and it is regulated by the sun. The time span between one new moon and the next is twenty-nine days, twelve hours, forty-four minutes, and 3 ½ seconds. Since a month must be composed of complete days, the months of the Jewish calendar alternate between twenty-nine and thirty days, so that a twelve-month year contains 354 days. Since this is eleven days less that the solar year, the solar date of Rosh Chodesh Nissan would be eleven days earlier each year, so that, for example, if it were on March 25 one year, it would be March 14 the next.

If this calendrical pattern were to continue for many years, Nissan would fall in the winter — but the Torah requires that Nissan be אַרְבֶּיב שְׁרָב, the month of springtime [generally late March and April] (Deuteronomy 16:1). To resolve this difficulty, the Jewish calendar includes the institution that is familiarly known as the "Jewish leap year." It consists of adding a thirteenth month to the year seven times every nineteen years, with the result that Nissan always remains in its proper season. For example, Pesach sometimes falls as early as March 31. Without a leap year, the next Pesach would fall on March 20, but thanks to the insertion of an extra month — Adar II — during the next year Pesach will fall on April 19.

The Torah provides that Rosh Chodesh can be proclaimed only by the rabbinic court, on the basis of two witnesses who testify that they observed the re-appearance of the moon. The members of such a court must have the semichah, or ordination, that was conferred by teachers upon their students, generation after generation, from the time of Moses. This requirement is derived from the word nate to you (v. 2), which was addressed to Moses and Aaron, and from which the Sages inferred that those deciding on the new moon must have the same legal status that they

had (Rosh Hashanah 22a, 25b).

After the destruction of the Second Temple, the level of scholarship needed to qualify for this ordination gradually ceased to exist, due to persecutions and dispersions. Had it reached a point where there was no one left who qualified for *semichah*, it would have been impossible to proclaim new months, and if that had happened, the Jewish calendar could not have continued. To avoid this catastrophe, in the year 4119 (358-9 C.E.) the court of Hillel II promulgated a calendar for all succeeding centuries, based on the calculations that had historically been used to corroborate the testimony of witnesses to the new moon. [See also ArtScroll *Mishnah Rosh Hashanah* and *Bircas Hachamah*.]

2. החרש הזה — This month. Nissan, the month in which this commandment was given, is to be the beginning of the months, i.e., even though the new year begins with Tishrei, the months are numbered from the month of the Exodus, so that the Torah refers to Rosh Hashanah as the first day of the seventh month, while Pesach is the fifteenth day of the first month (Rashi). By numbering all the months from Nissan — the second month, the third, and so on — we are always recalling the month of the Exodus. Similarly, the daily morning service names the days of the week with relation to the Sabbath, for in reciting the Song of the Day, we refer to the first day of the Sabbath, the second day of the Sabbath, and so on. This keeps the Sabbath in mind, for it is the day that testifies to God as the One Who created the world in six days and rested on the seventh.

The currently used names of the months are of Babylonian origin, and came into use among Jews only after the destruction of the First Temple. Those names were retained as a reminder of the redemption from Babylon, which resulted in the building of the Second Temple (Ramban).

Alternatively, the word win should be understood not as month, but as renewal. God showed Moses the new moon and told him, "When you see the moon in its new phase, it shall be Rosh Chodesh for you" (Rashi).

לֶּבֶּם — For you. This word appears twice in the verse, to stress a new relationship between Jews and time. As slaves, time belonged to their masters, not to them, for they did not have the freedom to act as they pleased when they pleased. But from then on, Jews would be masters of their time, and their only Master would be God (Sforno).

גמלילו עם כל כנשתא דישראל למימר בעסרא לירחא הדיז ויסבוז להון גבר אמר לבית אבהו אמר לביתא: דואם יזעיר ביתא מלאתמנאה על אמרא ויסב הוא ושיבבה דקריב לביתה במנין נפשתא גבר לפום מיכלה תתמנוז על אמרא: האמר שָׁלִים דָּכַר בַּר שַתָּה יָהי לכוז מו אמריא ומז עזיא תסבוז: וויהי לכוז לַמַטַרָא עָד ארבּעא עסרא יומא לַנַרַתַא הדין ויפּסוּן יתה כּל קהלא דישראל כנשתא :שמשיא ביז וויסבון מו המא ויתנוו על תריו ספיא ועל שקפא על בתיא דיכלוז יתה בַהוֹן: חַנַיַכַלוּן יַת בּסרא בּליליא הריז טוי נור ופטיר על מררין יכלנה: ט לַא תֵיכלון מְנָה כַּד חֵי וָאַף לָא בַשָּׁלַא מבשל במיא אלהו טוי נור רישה

גַּבְּרוּ אֶל־כָּל־עֲרָת יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר בֶּצְשֻׂר לַחְּהֶשׁ

הַזֶּה וְיִּקְחָוּ לָהֶם אֶישׁ שֶׂה לְבֵית־אָבְת שֶׁה לַבִּית:

הַזֶּה וְיִּקְחָוּ לָהֶם אֶישׁ שֶׂה לְבֵית־אָבְת שֶׁה לַבִּית:

הַקָּרְב אֶל־בִּיתוּ בְּמִבְסַת נְפָשֻׁת אִישׁ לְפִי אָכְלוּ תִּכְסוּ הַּנָּעְ הַשְּׁהֵנְּוּ הַבְּיִה לָכֶם לְמִשְׁמֶׂרֶת עֲד בְּבְּבְעִים וּמִן־הַעָּים תִּקָחוּ: וְהָיֵה לָכֶם לְמִשְׁמֶׂרֶת עֲד אַרְבָּעָה עָשֶּׁר יִוֹם לַחְרֶשׁ הַזֶּה וְשָׁחֲטְוּ אֹתוֹ כָּל קְהַל אַרְבָּיִם וְמַלְבָּיִם וְמַלְבָּים וְמַן־הַעָּת עַר בְּבָּעִים וְמֵלְבָּת מִן־הַבְּעָה עַל־הְבָּיִם וְמַלְבָּת מִן־הַבְּעָה הַזֶּה וְמָלְהוּ אַל הַבְּתִּים אֲשֶׁר־ עְל־הְבָּלוּ אֹתְוֹ בָּנְיִלְה הַזֶּה וְאַבְלְוּ אֶת־הַבְּשָּׁיר בַּלֵּיְלָה הַזֶּה הְעָר בְּבְּיִים וְאַבְלְוּ אֶת־הַבְּשָּׁיר בַּלֵּיְלָה הַזְּה מִין בְּבְּלִיה הַזְּהְי וְעִל־הְבְּלָּה הַזְּהְי מִלְּרִים וְאַבְלְוּ אִתְוֹ בְּנִילְה הַוְאָר מִלְרְיִם וְאַבְלְוּ אָת־הְבְּשָׁר בְּבָּלִיְלָה הַאָּה לְוּ בְּתָּלְהוּ עִל־מְרְרָים וְאבְלְהִי אֵמֹי רְאשִׁוֹ רֹאשׁוֹ מְלִים מְבְּיִלְה מִיְלִה מְלִים בְיִּנְשְׁרְים וְעִלּים בְּיִבְּיִים וְאַבְלְנִים וְשִׁרְיִבְיִב וּאָר הְעָּבְילְה אִתְוֹ בְּבָּיִל מְרָרִים וְאבְלְרִים וְאבֹּלְיה אַתִּי בִּיִּיל מְבְּעָל מְרָבְיִבְּים וְנִבְיִּבְעִּל מְבְבָּשְׁל בְּבָּשְׁל בָּמָּלְיה בְּיִבְּים וְבִּילְה אִנְרְיִבְּיִּם מְעָל בְּבְּיִילְה אִבְּיִל מְרְבִּים וְבְּעִּל מְרָים וְיִבְּיִב בְּיִבְּים בְּיִּר בְּיִבְיּבְּיִים בְּיִיל מְרְיִבְים וְיִבְּים בְּיִים וְיִבּיִים בְּיִבְּיִים בְּבִּיל הְבִּעֵל מְבְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּבִּים בְּבְּיִים בְּבִּיל בְּבְיִבְּיְתִים בְּיִבּים בְּיִבְיּבְיּבְבְּיִים בְּבְייִבְיּבְיּים בְּיִבְיּים בְּיִים בְּבְייִבְּתְיוֹים בְּיִבְּיִים בְּבִּייִים בְּבִיּים בְּבִיּים בְּבִּיל בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבּיִים בְּבִּיל בְּבְּיִבְיּבְיּים בּיּבְיוֹב בְּבְיוֹים בְּבְּיִים בְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בּיוּים בּיוּבְיים בְּיִבְּיִבְיּים בְּבְּיִים בְּבְיִים בְּיִים בְּיִבְיּבְיים בְּבְייִים בְּבְייִים בְּיִים בְּבְייִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּייִים בְ

٠"٣-

שמלו באותו הלילה. שנאמר מתבוססת בדמיד (שם ו) בשני דמים. ואומר גם את בדם בריתר שלחתי אסיריר מבור אין מים בן (זכריה טניא). ולפי שהיו שטופים באלילים. אמר להם משכו והחו לכם (להלו פסוק כא) משכו ידיכם מאלילים והחו לכם לאן של מלוה (מכילתא): ושחטו אתו וגוי. וכי כלן שוחפין, אלא מכאן ששלוחו של אדם כמוחו (מכילחת: קידושין מת:): קהל עדת ישראל. קהל ועדה וישרתל, מכחן חמרו פסחי לבור נשחשין בשלש כתות זו אחר זו. נכנסה כת ראשונה נגעלו דלתות העזרה וכו' כדאיתא בפסחים (סד.): בין הערבים. משם שעות ולמעלה קרוי בין הערבים, שהשמש נוטה לבית מבוחו לערוב (מכילתח: פסחים נח.). ולשון בין הערבים נרחה בעיני אותן שעות שבין עריבת היום לעריבת הלילה, עריבת היום בתחלת שבע שעות מכי ינטו לללי ערב ועריבת הלילה בתחלת הלילה . ערב לשון נשף וחשר, כמו ערבה כל שמחה (ישעיה כד:יא): (ז) ולקחו מן הדם. זו קבלת הדם. יכול ביד, ת"ל אשר בסף (להלן פסוק כב: מכילחא): המזוזת. הם הזקופות, אחת מכאן לפחת ואחת מכאן: המשפוף. הוא העליון, שהדלח שוקף עליו כשפוגרין אוחו. לינטי"ל בלע"ז. ולשון שקיפה תבטה, כמו קול עלה נדף (ויקרא כו:לו) טרפא דשקיף. תבורה (להלן כא:כה) משקופי: על הבתים אשר יאכלו אתו בהם. ולא על משקוף ומזוזות שננים החכן וכבית הבהר שחיו דרין בתוכן (מכילתח): (ח) את הבשר. ולח גידים ועלמות (מכילחא): על מררים. כל עשב מר נקרא מרור. וליום לאכול מרור זכר לוימררו את חייהם (לעיל א:יד: פסחים העוז:): (ט) אל תאבלו ממנו נא. שאינו ללוי כל לרכו קוראו נא בלשון ערבי [ס"א בלשון עברי]: ובשל מבשל. כל זה באזהרת אל חאכלו (פסחים מח:): במים. מנין לשחר משקין, ח"ל וכשל מכושל מכל מקום (שם מח.): בי אם צלי אש. למעלה גזר עליו במלוח עשה וכחן הוסיף עליו לח חעשה, חל חחכלו ממנו כי

זו והראהו עם חשכה (מכילמא): (ג) דברו אל כל עדת. וכי אהרו מדבר והלא כבר נאמר אתה תדבר ולעיל ז:ב) וואתה דבר אל בני ישראל לאמר ולהלו לא:נג). אלא תולהיו כבוד זה לזה ואומרים זה לזה למדני. והדבור יולא מבין שניהם כאלו שניהם מדברים (מכילתח): דברו אל כל עדת ישראל לאמר בעשר לחדש. דכרו היוס כרחם חודש שיקחוהו בעשור לחודש (מכילחא): הזה. פסח מלרים מקחו בעשור ולא פסח דורות (מכילתת: פסחים לו.): שה לבית אבות. למשפתה חתת. הרי שהיו מרוכין יכול שה אחד לכלו. ח"ל שה לבית (מכילחה): (ד) ואם ימעט הבית מהיות משה. ואם יהיו מועפין מהיות משה אחד, שאין יכולין לאכלו ויבא לידי נותר, ולקח הוא ושבנו וגוי, זהו משמעו לפי פשוטו. ועוד יש בו מדרש, ללמד שאחר שנמנו עליו יכוליז להתמעט ולמשור ידיהם הימנו ולהמנות על שה אחר. אר אם באו למשור ידיהם ולהתמעט, מהיות משה, יתמעטו בעוד השה קיים, בהיותו בחיים, ולא משנשתט (מכילחת: פסחים פט.): במבסת. חשבון, וכן מכסת הערכך (ויקרת כז:כג): לפי אבלו. הראוי לאכילה, פרט לחולה ולזקן שאינו יכול לאכול כזיח (מכילחא): תבסו. חתמנון: (ה) תמים. כלא מום (מכילחא): בן שנה. כל שנחו קרוי כן שנה, כלומר שנולד בשנה זו (שם): מן הכבשים ומן העזים. או מזה או מזה (מכילחא) שאף עז קרוי שה שנחמר ושה עזים (דברים יד:ד): (ן) והיה לכם למשמרת. זהו לשון בקור. שטעון בקור ממום ארבעה ימים קודם שחיטה (מכילחא; פסחים לו.). ומפני מה ההדים להיתתו לשחיטתו ארבעה ימים. מה שלא לוה כן בפסח דורות. היה ר' מתיא בז חרש אומר. הרי הוא אומר ואעבור עליך ואראך והנה עתך עת דודים (יתזקאל עז:ת) הגיעה שבועה שנשבעתי לאברהם שאגאל את בניו, ולא היו בידם מלוות להתעסה בהם כדי שיגאלו. שנאמר ואת ערום ועריה (שם ז). ונתן להם שתי מלוות דם פסח ודם מילה.

**3-11. The pesach-offering.** The word pesach means pass over, and it commemorates God's mercy toward the Jewish people on the night of Pesach in Egypt, for He took the lives of the Egyptian firstborn, but He passed over the homes where Jews were eating their pesach-offering [see below, vs. 12-13]. Although the pesach-offering was to be brought annually, the offering in Egypt served a special function and included procedures that applied only in Egypt, as the Torah sets forth below.

Ramban suggests that God chose only lambs or sheep for this offering because they were Egyptian deities. The use of these animals as offerings would demonstrate conclusively the total subjugation of Egypt to the will of God.

3. דְבְּרוּ — Speak. Although the word is in the plural, imply-

ing that both Moses and Aaron were to convey the commandment to the nation, the Sages derive from elsewhere in Scripture that only Moses transmitted God's commands to the nation. What happened was that Moses and Aaron honored one another by teaching the *mitzvah* to each other, so that the listeners heard it from both of them (*Rashi*).

אַרָּת — Assembly. The word derives from ער, to fix, to appoint, implying that the word refers to a society united by their common calling, a community (R' Hirsch). This is the first time the word is found in the Torah, implying that the commandment of the pesach-offering ushered in a new era. The Jewish people was now a nation, united by its common calling as God's Chosen People.

בּעשׂר לַחֹרֵשׁ הַזָּה — On the tenth of this month. On the first day

The

<sup>3</sup> "Speak to the entire assemblu of Israel, saying: On the tenth of this month they shall take Pesach for themselves — each man — a lamb or kid for each father's house, a lamb or kid for the household. 4 But if the household is too small for a lamb or kid, then he and his neighbor who is near his house shall take according to the number of people; everyone according to what he eats shall be counted for the lamb or kid. 5 An unblemished lamb or kid, a male, within its first uear shall it be for uou; from the sheep or goats shall uou take it, 6 It shall be uours for examination until the fourteenth day of this month; the entire congregation of the assembly of Israel shall slaughter it in the afternoon. 7 Theu shall take some of its blood and place it on the two doorposts and on the lintel of the houses in which they will eat it. 8 They shall eat the flesh on that night — roasted over the fire — and matzos: with bitter herbs shall they eat it

<sup>9</sup> "You shall not eat it partially roasted or cooked in water; only roasted over fire — its head.

of the month. Moses issued the commandment that the animals be designated on the tenth of the month. The offering would be brought on the afternoon of the fourteenth, as set forth below.

The general rule is that all animals used for offerings must. be examined for blemishes for four days. This examination need not necessarily be done by the owner; he is free to purchase an animal that had been examined by the seller and found to be blemish-free. Consequently, Rashi comments that the commandment of this verse, that the owner himself must set aside his pesach-offering on the tenth of Nissan. applies only to the pesach-offering in Egypt.

The Sages explain that the four-day interval was part of the miracle of the redemption. The Egyptians saw their gods lambs and kids - tethered to the beds of the Jews and asked, "What is the purpose of this?" The Jews explained that the animals were being prepared for the slaughter as offerings to God. The Egyptians were furious, but, miraculously, they were powerless to intervene. Because this happened on the tenth day of Nissan, which was the Sabbath that year, the Sabbath before Passover is called Shabbos HaGadol [The Great Sabbath], in commemoration of that miracle (Kol Bo; Shibbolei HaLekket).

שה — Lamb or kid. The Hebrew refers to the young of both sheep and goats [see v. 5 below]. There is no one-word translation in English.

היאבת ... לבית־אבת For each father's house ... for the household. The father's house is what is known today as an "extended family," i.e., grandparents with the families of their children. But if this group was so large that one animal will not provide the minimum required amount of meat the volume of an olive — for each participant, then an animal should be used for each household (Rashi).

4. במכסת נפשת — According to the number of people. The rule is that all the meat of a pesach-offering must be eaten at the Seder and that all those who will eat from the offering must be designated for it at the time of the slaughter. Consequently, the people who will participate in the eating of each offering must be calculated according to how much they can eat. Furthermore, people who are too old or ill to eat the minimum portion are not counted among the participants in the pesach-offering.

6. לְמְשְׁמֶּרָת — For examination (lit., safekeeping). During those four days, the animal must be checked for blemishes that would disqualify it as an offering (Rashi). See commentary to verse 3.

R' Masya ben Charash explained why this requirement applied only in Egypt. After all the years of the Egyptian exile. the Jewish people had fallen to such a level that they had no merits that could justify their redemption. God gave them two commandments, both involving blood; the pesachoffering that would be slaughtered and whose blood would be placed upon Jewish doorposts, and the commandment of circumcision, which had been neglected in Egypt, and without which males were not permitted to eat the offering (12:48). The Pesach Haggadah cites the verse from Ezekiel 16:6, which suggests that the Jewish people would be redeemed thanks to commandments involving blood, meaning that of the pesach-offering and that of circumcision. Since the circumcision had to take place on the tenth — to allow three days for the healing process before the day of the pesach offering — the commandment to begin the preparation of the pesach-offering was also assigned to that day (Rashi, as explained by Maskil L'David).

בין הערבים — In the afternoon (lit., between the evenings). The afternoon is given this name because it falls between two "sunsets"; the first is when the noontime sun begins to dip toward the horizon, and the second when it sets below the horizon (Rashi).

8. הבשר . . . ומצות — The flesh . . . and matzos. The translation follows Ramban's preferred rendition, according to which the sense of the verse is as follows: There are three positive commandments in the verse: to eat flesh of the pesach-offering, matzah, and bitter herbs. The commandments to eat pesach-offering and matzah are independent of one another, so that even if one of them is not available as during the exile, when the pesach-offering cannot be brought — the commandment to eat the other one remains in effect. The third commandment on this verse, that of eating bitter herbs, is different. The Torah commands one to eat bitter herbs only with it, i.e., the pesach-offering; in the absence of the offering, there is no Scriptural commandment to eat marror. Nowadays, therefore, when we cannot offer the pesach, there is a Rabbinic commandment to eat bitter herbs at the Seder.

9. . . . אל-תאכלו — You shall not eat . . . Ramban notes that all the laws associated with the preparation of the offering (such as those of this verse) apply to all pesach-offerings על פרעוהי ועל גיה: יולא תשארוז מנה עד צפרא ודישתאר מנה עד צפרא בנורא תוקרון: יאוכדיו תיכלוו יתה חרציכון יהון אסירין מסניכון ברגליכון וחטריכון בידיכון ותיכלון יתה בבהילו פְּסָחֵא הוא קַרָם יִי: יבואתגליתי בָאַרעַא דִמִּצְרֵיִם בְּלֵילְיֵא הַרֵין ואַקטוּל כל בוברא בארעא דמצרים מאנשא ועד בעירא ובכל טעות מצרים אעבד דינין אַנא ייַ: יגויהי דמא לכון לאת על בתיא די אתון תמן ואחזי ית דמא ואיחוס עליכון ולא יהי בכון מותא לַחַבַּלָא בָּמַקּטָלי בּאַרעא דמצרים: יי וִיהֵי יוֹמַא הַרֵין לְכוֹן לְדוּכְרָנא ותחגון יַתֶה חַגַּא קַרָם יִיַ לְדַרֵיכוֹן קים עלם תחגנה: טושבעת יומיו

על־פְּרָטָיו וְעַל־קּרְבָּוּ: וְלְא־תוֹתִירוּ מִמֶּנוּ עַד־בְּקֶרְ אַ וְהַנֹּתְר מִמֶּנוּ עַד־בְּקֶר בָּאֵשׁ תִּשְׁרְפּוּ: וְכָּכָה תִּאכְלְוּ אֹתוֹ מְתְנֵיכֶם חֲגָרִים נַצְלֵיכֶם בְּרַגְלֵיכֶם בְּרַגְלֵיכֶם וּמֵקֶלְכֶם בְּיָדְכֵם בּנְאָרֶץ־מִצְרַיִם מֵאָדָם וְעַד־בְּהֵמֶה וּבְּכָל־אֱלֹהֵי מִצְרַיִם אֶעֲשֶׁה מִצְלַיִם מֵאָדָם וְעַד־בְּהֵמֶה וּבְּכָל־אֱלֹהֵי מִצְרַיִם אֶעֲשֶׁה מִצְלַיִם מֵאָדָם וְעַד־בְּהֵמֶה וּבְּכָל־אֱלֹהֵי מִצְרַיִם אֶעֲשֶׁה אֲשֶׁר אַתֶּם שָּׁם וְרָאִיתִי אֶת־הַדָּם וּפָסַחְתָּי עַלַכֵּם וְלֹא־יִהְיֶּה בָּכֵם נְגָּף לְמַשְׁחִית בְּהַכּתִי בְּאֲכֶץ מִצְרַיִם: וְלֹא־יִהְיֶה בָּכֶם נְגָּף לְמַשְׁחִית בְּהַכֹּתִי בְּאֲכֶץ מִצְרַיִם: יִר וְהָיָה הַיֹּוֹם הַזֶּה לָכֶם לְזִּבְּרוֹן וְחַגֹּתֶם אֹתְוֹ חַגּ

(מכילתה): ובבל אלהי מצרים. של עז נרקבת ושל מחכת נמסת ונתכת לחרז ושם): אעשה שפטים אני ה׳. חני בעלמי ולח ע"י שליח (הגדה של פסח: פסיקחת זוטרתח): (יג) והיה הדם לכם לאת. לכס לחות ולח לחחרים לחות (מכילתח), מכחו שלא נתנו הדם אלא מבפנים: וראיתי את הדם. הכל גלוי לפניו. אלא אמר ההב"ה נותן אני את עיני לראות שאתם עסוקים במנותי ופוסח אני עליכם (שם): ופסחתי. ותמלחי, ודומה לו פסוח והמליט (ישטיה לא:ה: מכילחא). ואני אומר כל פסיחה ל' דלוג והפילה. ופסחחי. מדלג היה מבחי ישראל לבחי מלרים. שהיו שרוים זה בחוד זה. וכו פוסחים על שתי הסעפים (מלכים א יתוכא). וכן כל הפסחים הולכים כקופלים. וכן פסוח והמליט. מדלגו וממלטו מבין המומחים: ולא יהיה בכם נגף. חבל הווה הוא במלרים. הרי שהיה מלרי בביתו של ישראל יכול ימלט, ח"ל ולא יהיה בכם נגף, חבל הווה במלרי שבבחיכם. הרי שהיה ישרחל בביחו של מלרי שומע חני ילהה כמותו. ת"ל ולא יהיה בכם נגף (מכילתא): (יד) לזברוז. לדורות: וחגתם אתו. יום שהוא לך לזכרון אתה חובגו. ועדיין לא שמענו אי זהו יום הזכרון, ח"ל זכור את היום הזה אשר ילאתם (להלן יג:ג) למדנו שיום היליאה הוא יום של זכרון. ואיזה יום ילאו, ח"ל ממחרת הפסח ילאו (במדבר לג:ג). הוי אומר יום ט"ו בניסן הוא של יו"ט. שהרי ליל ט"ו אכלו את הפסח ולבקר ילאו (מכילתא): לדרתיבם וגו׳. שומע אני מיעוט דורות שנים, ח"ל חקת עולם תחגהו (שם): (טו) שבעת ימים. שטיינ"א של ימים:

אם ללי אם (שם מא:): ראשו על ברעיו. לולהו כלו כאחד עם ראשו ועם כרעיו ועם הרבו, ובני מעיו נותן לחוכו אחר הדחתן (שם עד.). ולשון על כרעיו ועל הרבו כלשון על לבאותם (לעיל ו:כו) כמו בלבאותם, כמות שהן, אף זה כמות שהוא, כל בשרו משלם: (י) והנות ר ממנו עד בקר. מה ח"ל עד בקר פעם שניה, ליתן בקר על בקר, שהבקר משמעו משעת הכן התמה ובא הכתוב להקדים שאסור באכילה מעלות השחר (מכילתא). זהו לפי משמעו, ועוד מדרש אתר, למד שאינו נשרף ביו"ט אלא ממתרת. וכד חדרשנו. והנותר ממנו בבהר רחשוו. עד בקר שני תעמוד וחשרפנו (שם: פסחים פנו: שבת כד:): (יא) מתניכם חגרים. מזומנים לדכד (מכילחת): בחפזוז. לשון בהלה ומהירות. כמו ויהי דוד נחפז ללכת (שמואל א כג:כו) אשר השליכו ארם בחפום (מלכים ב ז:מו): פסח הוא להי. הקרבן, הוא קרוי פסח על שם הדלוג והפסיחה. שהקב"ה מדלג בתי ישראל מביו וס"א שביו) בתי מלרים. והופז ממלרי למלרי וישראל אמלטי נמלט. ואתם עשו כל עבודותיו לשם שמים (מכילתא) |דרך דלוג וקפילה זכר לשמו שקרוי פסח. וגם פשק"א לשון פסיטה]: (יב) ועברתי. כמלך העובר ממקום למקום (שם). ובהעברה אחת וברגע אחד כולן לוקין (פם"ר הוספה פ"כ דף קלו): כל בכור בארץ מצרים. אף נכורות אתרים והם במלרים. ומנין אף בכורי מלרים שבמקומות חתרים, ח"ל למכה מלרים בבכוריהם ותהלים הלו:י: מכילתה): מאדם ועד בהמה. מי שהתחיל בעבירה תחלה ממנו מתחלת הפורענות

throughout the ages; those regarding the conditions under which it is to be eaten (as in the next verse) applied only to the offering in Egypt.

11. וְבְּכָּהְ תֹאְבְלוּ אַתוֹ. Those who ate the pesach- offering had to gird their loins, i.e., have their belts tightened, and be dressed as if they were ready for an immediate journey out of the country. Actually, however, Moses would refuse Pharaoh's demands to leave during the night; not until morning would Moses leave. Why then the need to eat the offering in such a manner? At the moment of redemption, the nation was still not deserving of such miracles; indeed, as the Sages put it, they hovered just above the lowest depth of spiritual contamination, and if they had not been redeemed then, it would have been too late. This was symbolized by the manner in which they were to eat the offering; it was to bring to their consciousness that they were being redeemed only by God's mercy.

תְּשְׁשְׁ — A pesach-offering. The word Passover is a literal translation of חַשְּׁשְ, pesach, which recalls that when God brought

death to the firstborn of Egypt, He "passed" or "skipped" over the homes of the Jewish people (Rashi).

## 12-13. God Himself will carry out the plague.

12....יְהְבֵּיְתִי ... and I shall strike ... From this verse, which is familiar from the Pesach Haggadah, the Sages derive that God personally carried out the Plague of the Firstborn, and did not dispatch an angel or emissary to do so.

From the foundation of Israel as a nation, God's relationship to it was direct and personal, without an intermediary. When it was time to seal His covenant with His people by freeing them from the land of their enslavement, God did not delegate the task to any other (*Maharal*).

בליבבור בְּאָרָץ מֹצְרְיִם — Every firstborn in the land of Egypt. Since the verse does not speak only of Egyptian or even of human firstborn, it implies that the plague struck even the firstborn of foreigners who were in the land of Egypt. From Psalms 136:10, the Sages derive that even Egyptian firstborn out of the country died as well (Rashi).

its leas, with its innards, 10 You shall not leave any of it until morning; any of it that is left until morning you shall burn in the fire.

11 "So shall you eat it; your loins girded, your shoes on your feet, and your staff in your hand. uou shall eat it in haste — it is a pesach-offering to HASHEM.

God Carru Out

12 "I shall go through Egupt on this night, and I shall strike every firstborn in the land of Egupt. Himself from man to beast: and against all the gods of Egupt I shall mete out punishment — I am HASHEM, 13 The blood shall be a sign for you upon the houses where you are: when I see the the Plague blood I shall pass over you; there shall not be a plague of destruction upon you when I strike in the land of Equpt.

Pesach

14 "This dau shall become a remembrance for you and you shall celebrate it as a festival for Festival HASHEM: for your generations, as an eternal decree shall you celebrate it. 15 For a seven-day

בכל-אלהי מצרים — And against all the gods of Egypt. The wooden idols rotted and the metal ones melted (Rashi).

IAngels, too, are referred to as אלהים; hence, this term can be taken as a reference to them.] The heavenly forces that quide and protect the destiny of Egypt were struck in this plaque, so that Egypt would be completely defenseless (Ramban).

13. הדם — The blood. The mingled blood of circumcision and the pesach-offering (Mechilta; cf. Ezekiel 16:6).

שלבם לאת — A sign for you. Since the verse stresses that the sign will be for you, the Sages infer that the blood should be placed inside the doorway, where it would not be visible to outsiders. The Jewish firstborn were saved from the plaque because the blood signified that those inside the house had involved themselves in doing God's will. It was this devotion to the commandment, not the mere presence in a "safe house," that protected the Jews; therefore, Rashi notes, an Egyptian firstborn who took refuge in a Jewish home would not survive.

"It was not the blood that prevented the plague, nor its absence that caused it. The Torah teaches that whoever unequivocally placed his trust in Hashem and did not fear Pharaoh or his decrees, but fearlessly slaughtered Egypt's god in public and placed the pesach-offering's blood on his doorposts, thereby demonstrated that he was righteous and worthy of being protected from the plague . . . "(R'Bachya).

14-20. The Pesach (Passover) Festival. This passage gives the laws of the seven-day Pesach Festival as it was to be observed in future years; in Egypt, however, Pesach was not observed for a full week.

Pesach is the inaugural festival of the Jewish people, because it marked their emergence as a nation. This nationhood was not based on revolution, triumph in battle, conquest of a land, or any of the other normal manifestations of national pride and struggle for independence. Rather, the people had fallen to the lowest depths of degradation, spiritual and physical. In the spiritual realm, they had virtually forgotten even the commandment of circumcision, the covenant between God and Abraham's seed. They had fallen even further: At the Splitting of the Sea, the guardian angel of Egypt had protested that it was unjust for the Jews to be saved and the Egyptians drowned, because "these are idol worshipers and those are idol worshipers." In the physical realm, they were downtrodden slaves, without even the power to protect their babies from being drowned by their masters. The redemption from Egypt came about without an uprising; to the contrary, when Pharaoh stopped supplying the Jewish slaves with straw, they protested not against Pharaoh but against Moses [5:21]!

God's plan was that the Jewish people in Egypt would become totally powerless, so that when they were reconstituted they would have nothing but what God had given them and the spiritual heritage of the Patriarchs. The plagues and miracles associated with the Exodus were designed to prove that God controls nature. To stress the centrality of the Exodus in Israel's faith, the Ten Commandments identify God as the One Who took Israel out of Egypt [20:2], not as the One Who created heaven and earth. For us, the recognition of God's majesty and mastery, and of our obligation to serve Him, comes from the Exodus, It was then that we saw His omnipotence and became His people.

Because of this, the Torah now sets forth the laws of Pesach, even though they would not be observed until the next year. The intent was to inscribe in the national consciousness that the experiences of the Exodus would become an eternal observance, so that the genesis of Jewish nationhood would always remain fresh and relevant. Even at times when the lot of Jewry seems even more bitter than it was in Egypt — and there have been such times — the observance of the "festival of freedom" is an eternal decree (v. 14). At such times it may seem illogical to rejoice in a non-existent freedom, but it remains a decree, a commandment that must be observed even when the reason seems hopelessly obscure, because Pesach teaches that when the time comes for Jewish redemption, no power hinders God's execution of His will. As Maharal expresses it, the Exodus made the Jewish people eternally free; from that time on, any servitude or oppression would be a temporary phenomenon that could not change the pure essence of the nation.

- 14. יהים היום היום This day shall become, i.e., the festival of Pesach is a remembrance that is to begin on this day, the anniversary of the Exodus, which took place on the fifteenth of Nissan.
- 15. . . . שְׁבְעָת יָמִים A seven-day period . . . The Sages derive executically that there is no requirement to eat matzos throughout the seven days of Pesach, for the eating of

פטיר תיכלוו ברם ביומא קדמאה תבטלוו חמירא מבתיכוו ארי כל דיכול חמיע וישתצי אנשא ההיא מישראל מיומא קדמאה עד יומא שביעאה: טווביומא קדמאה מערע קדיש וביומא שביעאה מערע קדיש יהי לכוו כל עיבידא לא יתעבד בהוז בַּרַם דִי מִתְאָכֵל לְכַל נַפַש הוא בַלְחוֹדוֹהָי יַתְעַבֵּד לכוֹן: יוֹתְטַרוּו ית פטירא ארי בכרן יומא הדין אפיקית ית חֵילֵיכוֹן מַאַרעַא דמצרים ותטרון ית יומא הדין לדריכון קים עלם: יחבניסו בארבעא עסרא יומא לירחא ברמשא תיכלון פּטירָא עד יומא עסרין וחד לירחא ברמשא: יש שבעת יומיו חמיר לַא ישַתְּכַח בּכתִיכון ארי כּל דיכוּל מחמע וישתצי אנשא ההיא מכנשתא דישראל כּגיורָא וּבִיצִיכָא דאַרעַא: בכל מחמע לא תיכלון בכל מותבניכון תַּיבָלוּן פַּטירא: כאוקרא משה לכל סבי ישראל נאמר להון נגידו וסיבו לְבוֹן (מִן בְּנֵי) עַנָא לְזַרְעָיַתְבוֹן וְבוּסוּ פַסְחַא: בבּוָתִסְכוּן אֱסַרֶת אֱזוֹבָא ותטפלון פדמא דבמנא ותדון לשקפא

מַצְּוֹת תּאבֶלוּ אַךְ בַּיִּוֹם הָרָאשׁוֹן תַּשְׁבִּיתוּ שְׁאָר מְבָּתֵּיבֶם מַצְּוֹת תַּאבֵלוּ אָרָ בְּיִּוֹם הָרָאשׁוֹן תַשְׁבִּיתוּ שְׂאָר מְבָּתֵּיבֶם מַצְּיוֹם הָרָאשׁוֹן מִיּשְׁרָאל מִיִּוֹם הַיְּבִיּוֹם הַשְּׁבִעִי: וּבַיִּוֹם הָרָאשׁוֹן מִיְּלָרִא־לְּנִשׁ וּבִּיּוֹם הַשְּׁבִעִי: וּבִיּוֹם הַשְּׁבִעִי מִקְּרָא־לְּנָשׁ הִהוֹא מִיִּשְׂרָאַ מְּלָאכָה לֹא־יַעֲשֵׂה לָבֶם: וּשְׁמַרְהָּם אֶרְ אֲשֶׁר יִאָבֶל לְּכְל־נֶּשְׁ הִוֹּא לְבַּיִּה וֹשְׁמַרְהָּם הַאָּר יְוֹם הַאָּרְיִם וּשְׁמַרְהָּם מַאֶּבֶץ מִצְּלֵי מִצְּים וּשְׁמַרְהָּם הַאָּחְ בְּאַרְבְּעְה בְּעָבְּי הַבְּעָת יְמִים שְׁאֹר לְא יִמְצֵא יִי שְּבְעָה יְוֹם הַאָּחְד בְּעָבְּי הַרְּתִּיבֶם הְּאָבְילִ מִחְמָּצְת וְנִבְּרְתְּהָ הַנְּפֶשׁ הַהִּוֹא לְבִּיְ מַשְּׁרְתִּיבֶם הְּשְׁר יְוֹם הַאָּחְר לְא יִבְּעָר יְוֹם לַחְדָשׁ בָּעֶרֶב הְּאַבְּעְ מִיְּבְלִי מְצְּיִם וְשְׁבְּת יִשְׁרְשִׁן בְּלּיתְיבֶם הְּשָׁבְּת יְמִיבְ מַחְמָּצְת וְנִבְּרְתְיָה הַנְּפֶשׁ הַהִּוֹא לְא יִמְּאָץ עִינְיִם הַאָּבְיִים הְּעָבְּר יְנִם הַאָּבְיִים הְּאָבְילְוּ מַבְּלִית יְשִׁרְאֵל בָּנִים הְּאָבְילוּ מַבְּוֹת הַאָּבְילוּ בְּבִּיוֹם הַאָּבְיּים הְּבָּבְיּ מְחְמָּצֶעת וְנִבְּרְתְיָה הַאָּבְּע הְיִבּבּע הְּבְּבְּיוֹ בְּבְּלִית יְשְׁרָל בְּבִּי בְּבְּבְּעוֹ בְּבְּרְת יִשְׂירִם הְּאָבְיוֹים הַאָּבְּיִים הְּבָּבְיִים הְּאָבְיוֹת מְשְׁנִבְּת וְשְׁרָבוֹים הְאָבְיוֹת בְּלִים בְּבּוֹת הְאַבְּלוֹי בְּבְּוֹם הְאָבְיוֹים הְעִבְּלוּ בְּבְּוֹים הְאָבְילוּ בְּבְּרִים הְּעָבְיוֹם הְבִּבּיִים הְּאָבְיִים הְּעִבּיִים הְּאָבְיוֹם הְבִּבְּיִים הְּעִבְּיִים הְּיִבּים הְּעִבְּיִים הְּבִּים הְּעִבְּת הְיִבּבְיוֹם הְבִּבּיים הְּבִּבּיים הְּשִׁיּים הְּבָּבְיּים הְּבּים בְּבִּיְים הְּיִבּים הְּיִים בְּבּים בְּבּים בְּלִים בְּעִים הְבִּיְים הְּבְּבְּים הְבִּבּיים הְּבְּבְיים הְּיִים בְּבּים בְּבִּים הְּבְּבְּיִים הְּבְּבּים הְבּבּיים הְבְּבְּים בְּבִּים הְּבָּבְיּים הְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבּיּים בְּבִּים הְבּבּל מִים בְּבּבּיל הְבְּבְּיִים הְבּבּיים הְבּבּיים הְּבְּיִים בְּבְּים בּבּבּייִים הְבָּבְּיִים הְּבָּבְיּים הְבּבּי

חמשי בא וַיִּקְרָא משֶׁה לְבֶל־יִקְבֶי יִשְּׁרָאֵל וַיִּאמֶר אֲלֵהֶם מִשְׁכוּ וּקְחַה בּב לָבֶם צָאן לְמִשְׁפְּחְתֵיבֶם וְשַׁחֲטִוּ הַפָּסַח: וּלְקַחְתֶּם אֲגַדַּת אַזוֹב וּטִבַלִּתִם בַּדֶּם אֲשֶׁר־בַּפָּף וָהָגַעִתֵּם אֵל־הַפַּשִׁקוֹן

(מכילתא): ושמרתם את היום הזה. ממלאכה: לדרתיכם חקת עולם. לפי שלא נאמר דורוח וחקת עולם על המלאכה אלא על החגיגה (לעיל פסוק יד) לכך חזר ושנאו כאן. שלא תאמר אזהרת כל מלאכה לא יעשה לא לדורות נאמרה אלא לאוחו הדור: (יח) עד יום האחד ועשרים. למה נחמר, והלח כבר נחמר שבעת ימים. לפי שנאמר ימים, לילות מנין, ח"ל עד יום האחד ועשרים וגו' (מכילתא): (יט) לא ימצא בבתיכם. מנין לגבולין, ח"ל בכל גבולך (להלן יג:ז). מה ח"ל בבחיכם, מה ביחך ברשוחר אף גבולר שברשוחר. ילא חמלו של נכרי שהוא אלל ישראל (מכילתא) ולא הבל עליו אחריות (פסחים ה:): בי בל אבל מחמצת. לענוש כרת על השאור. והלא ככר ענש על החמץ. אלא שלא חאמר חמץ שראוי לאכילה ענש עליו, שאור שאינו ראוי לאכילה לא יענש עליו. ואם ענש על השאור ולא ענש על החמז הייתי אומר שאור שהוא מחמץ אחרים ענש עליו, חמץ שאינו מחמץ אחרים לא יענש עליו, לכך נאמרו שניהם (מכילתא; כילה ז:): בגר ובאזרח הארץ. לפי שהנם נעשה לישראל הולרך לרכות חת הגרים (מכילתה): (ב) מחמצת לא תאבלו. חזהרה על חכילת שחור: כל מחמצת. להניח חת תערנתו (פס): בכל מושבתיכם תאכלו מצות. זה כא ללמד שתהא ראויה להאכל בכל מושבוחיכם, פרט למטשר שני וחלות חודה (מכילתא) ושאינם ראוים להאכל בכל מושבות אלא בירושלים): (בא) משבו. מי שיש לו לאן ימשוך משלו: וקחו. מי שאין לו יקח מן השוק (שם): למשפחותיכם. שה לכיח אכוח: (כב) אזוב. מין ירק שיש לו גכעולין (פרה יאנט): אגדת אזוב. ג' קלחין קרויין אגודה (ספרי חקת קכד; סוכה יג.): אשר בסף. בכלי, כמו ספות כסף

שבעת ימים מצות תאבלו. ונמקום חחר הוח חומר ששת ימים חחכל מלות (דברים טז:ח), למד על שביעי של פסח שאינו חובה לאכול מלה, ובלבד שלא יאכל חמץ. מניין אף ששה רשות. וח"ל שבעת ימים. ס"א ח"ל ששת ימים.) זו מדה בתורה. דבר שהיה בכלל וילא מו הכלל ללמד. לא ללמד על עלמו בלבד ילא אלא ללמד על הכלל כולו ילא, מה שביעי רשות אף ששה רשות. יכול אף לילה הראשון רשות, ת"ל בערב תאכלו מלוח (להלן פסוק יח) הכחוב קבעו חובה (מכילחת: פסחים קכ.): אר ביום הראשון תשביתו שאר. מערכ יום טוכ, וקרוי רחשון לפי שהוח לפני השכעה, ומלינו מוקדם קרוי ראשון כמו הראשון אדם חולד (איוב טו:ז) הלפני אדם נולדת. או אינו אלא ראשון של שבעה. ח"ל לא תשחט על חמז (להלן לד:כה) לא תשחט הפסח ועדיין חמץ היים (מכילחת: פסחים ה.): הגפש ההוא. כשהית בנפשה ובדעתה פרט לאנום (מכילחא; קידושין מג.): מישראל. שומע אני תכרח מישראל וחלך לה לעם אחר, ח"ל במקום אחר מלפני (ויקרא כב:ג) בכל מקום שהוא רשותי (מכילתא): (טז) מקרא קדש. מקרא שם דבר, קרא אותו קדש לאכילה ושתייה וכסות (מכילתא): לא יעשה בהם. אפי' ע"י אחרים (שם): הוא לבדו. (יכול אף לגוים, ת"ל הוא לכדו יעשה לכם, לכם ולא לגוים] הוא ולא מכשיריו שאפשר לעשותן מערב יום טוב (בילה כח:): לבל גפש. אפילו לבהמה. יכול אף לגויים, ח"ל לכם (בילה כח:) וס"א ח"ל אך (מכילחה)): (יז) ושמרתם את המצות. שלה יכחו לידי המוז, מכחן המרו הפח חלטוש בלוגן. רבי יאשיה אומר אל תהי קורא את המלות אלא את המלוות, כדרך שאין מחמילין אח המלוח כך אין מחמילין אח המלוות, אלא אם באה לידך עשה אוחה מיד

matzah is compulsory only on the Seder night. Our verse teaches that if one wishes to eat a grain product during the duration of Pesach, it must be unleavened, so that it has the halachic status of matzah. See Rashi.

The verse refers to seven days of Pesach, for that is the Scripturally designated duration of the festival; the Sages ordained that in the Diaspora it be eight days.

קראשון — On the previous day. Leaven must be

removed the day before Pesach. The word ראשון here cannot have its usual meaning of first [day of Pesach], because it is stated clearly in 34:25 that the leaven must be removed before the pesach-offering may be offered, which is noon of the day before the festival. Therefore, render the word in its less common translation of previous [see Job 25:7; Rashi], meaning that the chametz must be disposed of on the day before Pesach (Rashi).

period shall you eat matzos, but on the previous day you shall nullify the leaven from your homes; for anyone who eats leavened food — that soul shall be cut off from Israel, from the first day to the seventh day.

<sup>16</sup> "On the first day shall be a holy convocation and on the seventh day shall be a holy convocation for you, no work may be done on them, except for what must be eaten for any person — only that may be done for you.

17 "You shall safeguard the matzos, for on this very day I will have taken your legions out of the land of Egypt; you shall observe this day for your generations as an etemal decree. 18 On the first day, on the fourteenth day of the month in the evening shall you eat matzos, until the twentu-first day of the month in the evening.

<sup>19</sup> "For seven days, leaven may not be found in your houses, for anyone who eats leavening — that soul shall be cut off from the assembly of Israel, whether a convert or a native of the land. <sup>20</sup> You shall not eat any leavening; in all your dwellings shall you eat matzos."

The <sup>21</sup> Moses called to all the elders of Israel and said to them, "Draw forth or buy for your-Pesach selves one of the flock for your families, and slaughter the pesach-offering. <sup>22</sup> You shall take a Offering bundle of hyssop and dip it into the blood that is in the basin, and touch the lintel and

רְּבְּרְתָּה הַּנְּבֶּשׁ — That soul shall be cut off. This is the punishment of kareis. Generally, this punishment means that the soul of the sinner is cut off from life in the World to Come and from the resuscitation of the dead. In addition, it can involve early death and death without children. See commentary to Leviticus 7:20 and 17:10.

The word soul implies that the sinner must be aware of what he is doing and does so willingly, but one is not liable to *kareis* if he is unaware that what he is doing is forbidden or is forced to do it (*Rashi*).

- 16. אַרְ אָשֶר הַאָּל Except for what must be eaten. Within the limits defined by the Halachah, it is permitted to prepare food on the festivals, though this involves certain labors that are prohibited on the Sabbath and Yom Kippur.
- 17. רְּשְׁמֵּרְהֶּם אֶח־הָמְּצוֹח You shall safeguard the matzos. In the plain sense of the verse, the matzos must be safeguarded while they are being made, since even a bit of delay or moisture can cause the grain, flour, or dough to become leavened. Since the word can be vowelized and read מַּשְׁהָּחָ, [you shall safeguard] the commandments, the Sages apply this injunction homiletically to all commandments: If a mitzvah comes to your hand, do not allow it to become "leavened" by delaying its performance (Rashi). Just as the Jews in Egypt were in such a state of spiritual decline that even a slight delay might have rendered the redemption impossible, so the performance of a single mitzvah without delay may be necessary for the salvation of an individual Jew at any moment (Maskil L'David).
- 19. מְּחְמֶּנֶת Leavening. Verse 15 referred to chametz, which is leavened, edible food. This term refers to a grain product that is not itself edible, but which can be used to make dough rise and become leavened.

רָאָןרח הָאָרָת - Whether a convert or a citizen of the land. The Torah makes clear that ail Jews, even later con-

verts whose ancestors did not take part in the Exodus, are equally obligated to keep the commandments (Rashi).

- 21-28. The pesach-offering. Moses now conveys to the people the commandment of the pesach-offering that God had given him in verses 3-13. As is common in the Torah, not all the previously given details are mentioned here, while Moses included points that were not mentioned previously. In all such cases, it is axiomatic that all the necessary information was included both by God and by Moses. By combining the two accounts, we learn all the laws of the offering. In Moses' account, the Torah stresses the application of the blood on the doorposts, because he was instructing them directly that the people could save the Jewish firstborn from the plague by proving their devotion to God's commandment.
- 21.... מְשְׁכֵּוּ Draw forth ... Those who have their own animals should draw them forth from their flocks [that were in distant Goshen where the Jews kept their livestock (Ramban)]; those who do not own animals should buy whatever they will need for the offering (Rashi).

Homiletically, R' Hirsch renders, withdraw from the errors of your past and accept the new values of submission to God, which are symbolized by docile, submissive lambs and kids.

- 22. אַנְרָּת אַזוּבּ A bundle of hyssop. The term bundle implies that three stalks were required (Rashi). The use of hyssop in the purification procedure of a metzora symbolizes the idea of humility (see Leviticus 14:4). Here, too, by using a bundle of hyssop to apply the blood, the Jewish people demonstrated their acknowledgment that only God's intervention could redeem them from Egypt.
- ηφα In the basin. The blood from the pesach-offering's neck flowed into a basin, into which the hyssop would be dipped three separate times for application to the lintel and both doorposts (Rashi).

ולתריז ספיא מז דמא דבמנא ואתוז לא תפקון אנש מתרע ביתה עד צפרא: כנוותגלי יו לממחי ית מצרים ויחזי יַת דַּמַא עַל שַקפא ועל תרין ספּיא ונחוס יי על תרעא ולא ישבוק לחבלא (נ״א מחַבְּלֵא) למיעל לבתיכון לממחי: כדותטרון ית פתגמא הדין לקים לר וֹלְבְנֵךְ עַד עַלַם: כהויהי ארי תעלוּן לְאַרעָא דִיהֵן יִיַ לְבוֹן כְּמֵא דִי מַלִּיל ותטרוו ית פלחנא הדא: בוויהי ארי יימרון לכון בניכון מה פַלחנא הַרא לכון: בּוֹנְתֵימָרוּן דְּבַח חֵיַס הוּא קַרם יי די חס על בתי בני ישראל במצרים כד הַנָה מַחֵי יַת מִצְרַאֵי וַיַת בּתנא שויב וּכְרַע עַמַּא וּסְגִידוּ: מוּ וַאָזַלוּ וַעַבַדוּ בְּנֵי ישבאל כמא דפקיד יי ית משה ואהרן פן עבדו: כטוהוה בפלגות ליליא ויי קטל כַּל בּוּכָרָא בּאַרעא דמצרים מַבּוּכְרֵא רָפַרָעה דְּעַתִיד לְמַתַּב עַל פרסי מלכותה עד בוכרא דשביא די בָּבֵית אָסִירֵי וִכֹל בּוּכְרֵא דְבְעִירָא: אוָקָם פַּרָעה לֵילְיָא הוּא וְכַל עַבְרּוֹהִי וָכַל מַצְרַיִם וַהָּוָת צְוַחָתָּא רַבְּתָא בְּמִצְרֵיִם אָרֵי לֵית בִּיתַא דְּלַא הָוָה בָה תַּמַן מֶתָא: לאוּקָרַא לְמֹשֵׁה וּלְאַהֶרן לֵילִיָא וַאֲמַר קומו פוקו מגו עמי אַף אַתּוּן אַף בּני ישראל ואַזילוּ פלחו קדם יי כּמָא דהַוַיתוּן אַמַרין:

ואל־שתי הַמְּזוּוֹת מִן־הַדָּם אֲשֶׁר בַּפַף וְאַתֵּם לִא תֵצְאֵוּ בג איש מפתח־בֵּיתוּ עַד־בְּקַר: ועַבֵר יהוה לְנָגְף אֶת־ מצרים וראה את־הַדָּם עַל־הַמַּשְׁלְוּף וְעַל שְׁתֵּי הַמְזוּוְת וּפַסֵח יהוה על־הַבּּּתַח וִלִּא יִתֵּן הַמַּשִּחִית לַבִא אֵל־ בתיבם לנגף: ושמרתם את־הַרַבַר הַוָּה לְחַק־לְּךְ וּלְבַנֵיךְ בּה עַר־עולֶם: וָהַיַּה כֵּי־תַבְאוּ אֱל־הָאַרֵץ אֲשֵׁר יִתֵּן יהוָה ַב לַבֵם בַּאֲשֵר דַבֵּר וּשְׁמַרתָם אֵת־הָעַבֹּדָה הַוֹּאת: וְהָיָּה כִּי־ יאמרו אַלִיבֶם בִּנִיבֶם מָה הָעַבֹּרָה הַוֹּאת לַבֶם: וַאַמַרְתֵּם 🙃 יִאמרוּ אַלִיבֶם זַבַח־פָּסַח הוא לֵיהוֹה אָשֵר בָּסַּח עַל־בַּתֵּי בָנֵי־יִשְׁרָאֵל' בַּמִצְרַיִם בַּנַגָפוּ אֶת־מִצְרַיִם וָאֶת־בַּמֵּינוּ הַצִּיל וַיְּקְּר הַם וַיִּשְׁתַחווּ: וַיַּלְכוּ וַיַּעֲשִׁוּ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל בַּאֲשֶׁר צְוָה הַ ויהי ו בש יהוָה אֶת־מֹשֵׁה וְאָהַרְן בֵּן עַשׂוּ: בַּחַצִי הַלַּיַלַה וַיהוה הָבָּה כַל־בָּכוּר בָּאָרֶץ מִצְרָיִם מַבָּכָר פַּרָעה הַישָב עַל־בָּסָאוֹ עַד בְּכָוֹר הַשְּבִי אֲשֵׁר ל בְּבֵית הַבְּוֹר וָכָל בְּכוֹר בְּהֶמָה: וַיַּקִם פַּרְעֹה לַיִּלָה וְכַל־עַבַדִיוֹ וְכַל־מִצְלֵיִם וַתְּהֵי לא בַּמִצְרֵיִם כִּי־אֵין בַּיִת אֲשֶׁר אֵין־שָם מֵת: לִמשָׁה וּלָאַהֶרֹן לַיָּלָה וַיֹּאמֶר קומוּ צָּאוֹ מִתוֹךְ עַמִּי גַם־ אַתַם גַּם־בָּנֵי יִשְרָאֵל וּלְכֵוּ עָבָדוּ אַת־יהוָה כְּדַבַּרְכֵם:

,"rs

תוספת הוא, כמו פלוני ופלוני: הבה בל בבור. אף של אומה אחרת והוא במלרים (מכילחא): מבבור פרעה. אף פרעה בכור היה ונשחייר מן הבכורות. ועליו הוא אומר בעבור זאת העמדתיך בעבור הראותך את כחי (לעיל טיטו) בים סוף: עד בבור השבי. שהיו שמחין לחידם של ישרחל (מכילחת: חנחומת ז). ועוד שלח יאמרו יראתנו הביאה הפורענות (מכילתא). ובכור השפחה בכלל היה, שהרי מנה מן החשוב שבכלן עד הפחות, ובכור השפחה חשוב מבכור השבי: (ל) ויקם פרעה. ממטחו: לילה, ולא כדרד המלכים בשלש שעות ביום (מכילתא): הוא. תחלה ואחר כך עבריו. מלמד שהיה הוא מחזר על כחי עבדיו ומעמידן (שם): בי אין בית אשר אין שם מת, יש שם ככור, מת. חין שם ככור, גדול שכבית קרוי בכור, שנאמר אף אני בכור אתנהו (תהלים פטיכח: תנחומא ישן יט). דבר אחר, מלריות מזנות תחת בעליהן ויולדות מרווקים פנויים והיו להם בכורות הרבה, פעמים חמשה לחשה חחם, כל חחד בכור לחביו (מכילחח): (לא) ויקרא למשה ולאהרז לילה. מגיד שהיה מחזר על פחחי העיר ולועק היכן משה שרוי, היכן להכן שכוי (שם): גם אתם, הגכרים: גם בני ישראל, הטף: ולכו עבדו וגוי בדברבם. הכל כמו שאמרתם ולא כשאמרתי אני. בטל לא אשלח ולטיל ה:ב), בטל מי ומי ההולכים (שם י:ח), בטל רק לאוכם ובקרכם ילג (שם י:כד; מכילחא):

(מלכים ב יב:יד; מכילחא) מן הדם אשר בסף. למה חזר ושנאו, שלא חאמר טבילה חחת לשלש המתנות, לכך נחמר עוד חשר בסף, שתהח כל נתינה ונתינה מן הדם חשר בסף. על כל הגעה טבילה (מכילתח): ואתם לא תצאו וגו׳. מגיד שמחחר שנתנה רשות למשחית לחבל חינו מבחין בין לדיה לרשע. ולילה רשות למחבלים הוא, שנאמר בו תרמוש כל חיתו יער (תהלים קד:כ; מכילתא): (בג) ופסח. וחמל (אונקלום: מכילחא). וי"ל ודלג: ולא יתן המשחית, ולא יתן לו יכולת לבח, כמו ולח נתנו חלהים להרע עמדי (ברחשית לח:ז): (בה) והיה בי תבאו אל הארץ. חלה הכתוב עבודה זו בביחתם לחרץ (מכילתח), ולח נתחייבו במדבר אלא פסח אחד שעשו בשנה השנית על פי הדבור: באשר דבר. והיכן דבר, והבחתי אתכם אל הארץ וגו' (לעיל ו:ח): (בז) ויקר העם. על בשורת הגאולה וכיחת החרץ וכשורת הבנים שיהיו להם: (בח) וילבו ויעשו בני ישראל. וכי כבר עשו, והלא מראש חודש נאמר להם. אלא מכיוו שהבלו עליהם מעלה עליהם הכתוב כאילו עשו (מכילתא): וילבו ויעשו. אף ההליכה מנה הכתוב, ליתן שכר להליכה ושכר לעשייה (שם): באשר צוח ה' את משה ואהרן. להגיד שבחן של ישראל שלא הפילו דבר מכל מלום משה ואהרן. ומהו כן עשו, אף משה ואהרן כן עשו (שם): (בט) והי. כל מקום שנאמר וה' הוא ובית דינו (ש"ר יב:ד), שהוי"ו לשון

לא תְצְאוּ — You shall not leave. Since it is a night when the destroyer has been permitted to kill, he does not differentiate between the righteous and the wicked. [Even righteous people cannot expose themselves to mortal danger and expect to be saved. In such circumstances, it would often take a miracle to prevent someone from being harmed, and

no one has a right to rely on miracles.] Consequently, any Jew who leaves his protected premises is in danger (Rashi).

Since God Himself, not an agent, carried out the plague of this night (see comm. to verse 12), what fear could there be of a "destroyer"? Although God was the One Who killed the firstborn, it was a night of danger because other destroyers,

the two doorposts with some of the blood that is in the basin, and as for you, you shall not leave the entrance of the house until morning. 23 HASHEM will pass through to smite Egupt, and He will see the blood that is on the lintel and the two doorposts; and Hashem will pass over the entrance and He will not permit the destroyer to enter your homes to smite. 24 You shall observe this matter as a decree for yourself and for your children forever.

<sup>25</sup> "It shall be that when you come to the land that HASHEM will give you, as He has spoken. иои shall observe this service. <sup>26</sup> And it shall be that when your children say to you. 'What is this service to uou?' 27 You shall say, 'It is a pesach feast-offering to HASHEM, Who passed over the houses of the Children of Israel in Egypt when He smote the Egyptians, but He saved our households," and the people bowed their heads and prostrated themselves, 26 The Children of Israel went and did as HASHEM commanded Moses and Aaron, so did they do.

The Tenth Death Firstborn

<sup>29</sup> It was at midnight that HASHEM smote every firstborn in the land of Egypt, from the Plague: firstbom of Pharaoh sitting on his throne to the firstbom of the captive who was in the dungeon. and every firstborn animal. 30 Pharaoh rose up at midnight, he and all his servants and all Egypt, and there was a great outcry in Egypt, for there was not a house where there was no corpse, 31 He called to Moses and Aaron at night and said, "Rise up, go out from among mu Surrender people, even you, even the Children of Israel; go and serve HASHEM as you have spoken!

too, were roaming the land. Consequently, Jews who ventured outside forfeited the protection of the pesach blood (Gur Aryeh). Alternatively, God killed only the firstborn who were unknown to anyone, such as the products of incest and immorality. The obvious firstborn, however, were killed by the Angel of Death (Moshav Zekeinim).

According to Ramban, it was not proper for ordinary human beings to be outside while the King was circulating in the streets of the city, and if anyone were to do something so disrespectful, he would be putting himself in danger.

26-27. The wicked son's question. As expounded by the Haggadah, based on the Mechilta, this is the question of the Wicked Son, who removes himself from the community and does not wish to join in their service [see ArtScroll Haggadah]. His wickedness is indicated by his refusal to mention that the service he questions has been ordained by God (Shibbolei HaLekket), or because he says to you, implying that his question is rhetorical: He does not want an answer, he is sarcastic and is stating by implication that God's commandments are not binding or beneficial (Chukas HaPesach), and, as the Haggadah sums up, that such commandments are not relevant to him.

In response, we are to say that this offering commemorates the salvation of our forefathers from Egypt, thereby implying that those who deny the service, like the Wicked Son, would not have been saved, for, as explained above, without this offering there would have been no Exodus. In the Haggadah, this concept is expressed with a different Scriptural quote and in much blunter terms, but the idea is the same. Furthermore, the answer is not directed in second person to the Wicked Son — the Torah says you shall say; not you shall say to him. Since he seeks to taunt and belittle, not to learn, we do not permit him to engage us in a futile discussion that is meant to antagonize.

27. יַּקר — And [the people] bowed their heads. They bowed in gratitude for the news that they would be freed [v. 26], be

given the Land [v. 25], and have future generations of children Iv. 231 (Rashi). Commentators have noted that the Jews bowed in gratitude for the news that they would have children, even though the child just described to them is wicked. To parents, every child is a blessing and it is up to them to cope with his rebellion and turn him to the good.

## •6 The Tenth Plague: Death of the Firstborn.

29. בל-בכור – Every firstborn. Pharaoh was the only firstborn to be spared, so that he could tell all the world about God's greatness. The Egyptian firstborn died because they had persecuted the Jews: those of the captives died because they enjoyed Jewish suffering, or so that they would not be able to claim that their idols had protected them. The plague struck down not only those who were known to be firstborn, but also the eldest children of men who lived with women other than their wives. In a country as licentious as Egypt, this meant that a woman could have had many firstborn, whose paternity was known only to God. In addition, if there were no firstborn in a house, the oldest member of the household died. This is why the next verse states that there was a dead person in every house, and why the Egyptians could think (verse 33) that they were all dying (Rashi).

In the plain sense of the verse, however, only the firstborn of the mothers died (Ramban). If so, that the Egyptians spoke of every house having a corpse was an indication of the national panic, but was not meant literally.

## → Pharaoh's Surrender.

31. ברברכם — As you have spoken. Pharaoh's arrogant defiance was completely broken. Not only was he anxious that the people leave Egypt immediately, he had withdrawn all of his reservations and conditions. Gone was his insistence that the children remain behind. Gone was his insistence that the livestock remain behind. Now he urged Moses and Aaron to do whatever they pleased - as you have spoken — provided they leave the country (Rashi).

Pharaoh came running through the streets looking for

לבאף ענבון אף תורבון דברו כמא די מללתוז ואזילו וצלו אף עלי: לגותקיפו מצרים על עמא לאוחאה לשלחותהון מז ארעא ארי אמרו כלנא מיתיז: לדונטל עמא יַת לַישִיהון עד לַא חמע מותר אצותהוו צריר בּלבשיהוו על בתפיהון: להובני ישראל עבדו בפתגמא דמשה ושאילו ממצרים מניז דכסף ומנין דדהב ולבושין: מו ויי יהב ית עמא לרחמין בעיני מצרים ואשאילנון ורוקינו ית מצרים: מונטלו בני ישראל מרעמסס לסבות בשת מאה אלפיז רגלַאִין גִּבְרַיַא בַּר מְטַפְלַא: לחואַף נוכראין סגיאין סליקו עמהון וענא ותורין בעירא סגי לחדא: לטואפו ית לישא די אפּיקוּ ממצרים גריצן פּטירן ארי לא חמע ארי אתרבו ממצרים ולא יבילו לאתעבבא ואף זודין לא עַבַדוּ לָהוֹן: מוּמוֹתַב בָּנֵי יִשְׂרַאֵל דִּי יתיבו במצרים ארבע מאה ותלתין שָׁנִין: מאַ נַהָּנַה מִסּוֹף אַרָבַּע מָאַה וּתְלַתִּין שַׁנִין וַהַוָּה בּכָרַן יוֹמָא הַרין נַפַּקוּ כּל חֵילַיָּא דַייַ מָאַרעַא דִמְצְרַיִם: מּבּלֵיל נטיר הוא קַרָם ייַ לאַפּקוּתַהוֹן מאַרעא

לב גַּם־צְאנְכֶּם גַּם־בְּקַרְכֶם קְחֶוּ בְּאֲשֶׁר דִבַּרְתֶם נָלֵכוּ לג וּבֵרַכְתֶּם גַּם־אֹתִי: וַתָּחֲזֵק מִצְרִים עַל־דָּעָם לְמַהֵּר לד לְשַלְחֶם מִן־הָאָרֶץ כִּי אָמְרָוּ כָּלָנוּ מֵתִים: וַיִּשְׁא הָעָם לה שִׁכְמָם: וּבְנֵי־יִשְּׂרָאֵל עָשֻׁוּ כִּדְבַר מֹשֶׁה וַיִּשְׁאֲלוּ מִמִּצְרַיִם לה שִׁכְמָם: וּבְנֵי־יִשְּׂרָאֵל עָשֻׁוּ כִּדְבַר מֹשֶׁה וַיִּשְׁאֲלוּ מִמִּצְרַיִם לי בְּלֵי־כֶּסֶף וּבְלֵי זָהָב וּשְּׁמָלְת: וַיִּהוֹה נָתַן אֶת־חֵן הָעָם לי בְּלֵי־בָּסֶף וּבְלֵי זָהָב וּשְּׁמָלְת: וַיִּהוֹה נָתַן אֶת־חִץ הָעָם בְּעִינֵי מִצְרַיִם:

לּז וַיִּסְעָּוּ בְנֵי־יִשְּׂרָאֵל מֵרַעְמְסֵס סֻכָּתָה בְּשֵׁשׁ־מֵאׁוֹת אֶלֶף לּז וַיִּסְעָוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל מֵרַעְמְסֵס סֻכָּתָה בְּשֵׁשׁ־מֵאׁוֹת אֶלֶף לּז וַיִּאֹפּוּ אֶת־הַבְּצֵׁק אֲשָׁר הוֹצִיאוּ מִמְצְרֵיִם עָנְת מַצְּוֹת כִּי לְא חָמֵץ כִּי־גְּרְשְׁוּ מִמִּצְרֵיִם מְמָצְרֵיִם עָנְת מַצְּוֹת כִּי לְא חָמֵץ כִּי־גְּרְשְׁוּ מִמִּצְרֵיִם מְּלְּבִים עְּלֹי לְהִתְּמַהְמֵּה וְנֵבּ־צֵּדָה לְא־עָשִׁוּ לָהָם: וּמוֹשַׁבֹּ בְּנִי יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר יִשְׁכִּה בְּמִצְרָיִם שְׁלֹשִׁים שָׁנָּה וְאַרְבַּע מֵאִוֹת שָׁנָה בְּמִצְרִים עְּלֹשִׁים שָׁנָּה וְאַרְבַּע מֵאִוֹת שָׁנָה וַיִּיְהִי מְקָץ שְׁלֹשִׁים שָׁנָּה וְאַרְבַּע מֵאִוֹת שָׁנָה וַיִּבְּע מֵאִוֹת שָׁנָה מִצְּרָץ מִיִּם הִוּא בַּיִּים הְּהֹא לֵיהוֹה לְּהְוֹצִיאָם מֵאֶרֶץ מִבּּם מִצְּרָים מִיּבְּלִים בְּיִּלִם הִיּוֹם הַנִּא לֵיהוֹה לְיְהוֹצִיאָם מֵאֶרֶץ מִבּם מִנְּלִים מִּבְּלִים בִּיִּלִים בּּמִים הוּא לֵיהוֹה לְהְוֹצִיאָם מֵאֶרֶץ מִבּּם מִבְּיִם מִבְּלִים בְּבְּלִים בְּבְּרִים הוּא לֵיהוֹה לְיִהוֹה לְהְוֹצִיאָם מֵאֶרֶץ מִּבְּרִים הוּא לֵיהוֹה לְיִהוֹר בְּמִים שְׁלִּה בְּעִים בְּמִים בְּבִּים מִבְּיִם מִּבְּיִים בְּנִים בְּבְּבְּים הוּאֹב בְּיִם הוּאֹם בּיוֹים הוּאֹב מִים הוּאֹם בְיִבּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיוֹם הוּאֹב בְיִם בְּעִבְּים בְּיִּים בְּבְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּבִּיוֹם הְּנִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיוֹם הְּיִּים הְּבִּיִים הְּבִּים בְּיִים בְּבִייִם בְּיוֹם הִיוֹם הוּא לֵיהוֹה לִיחִים בּבּים בְיִים בְּיִבּים בְּבִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִיים בְּבִייִם בְּבִּים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּבִיים בְּבְּיִים בְּבְּיִם בְּיִבּים בְּיִבּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּבְּיוֹם בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּבְייִם בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיוֹם בְּיבְיבְים בְּבְּים בְּבְּבּיים בְּיבּים בְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּבְּים בְּיבְיוֹם בְּיבְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּבְּים בְּבְּיבְּים בְּבְּיבְים בְּבְּיוּם בְּבְּיוֹם בְּים בְּבְּים בְּבְּיוּים בְּבְיבְּיוֹם בְּבְבְּים בְּיבְּיוֹם בְּבְּבְּיוּבְּבְּיוּים בְּבְּבְי

ישבו במצרים. אחר שאר השיכות שישכו גרים כארן לא להם: שלשים שנה וארבע מאות שנה. כין הכל משנולד ילחק עד עכשיו היו חרבע מחוח שנה. משהיה לו זרע לאברהם נחהיים כי גר יהיה זרער (בראשית טו:יג). ושלשים שנה היו משנגזרה גזרח בין הבתרים עד שנולד ילחה. ואי אפשר לומר בארז מלרים לבדה. שהרי ההת מו הבאים עם יעהב היה. לא ותשוב כל שנותיו וכל שנות עמרם בנו ושמנים של משה לא תמלאם כל כך. ועל כרחד הרבה שנים היו לקהת עד שלא ירד למלרים, והרבה משנות עמרם נכלעים בשנות ההת, והרבה משמונים של משה נבלעים בשנות עמרם, הרי שלא חמלא ארבע מאוח לביאת מלרים. והוזקקת לומר על כרחך שאף שאר הישיבות נקראו גרות, ואפי' בחברון, כענין שנאמר אשר גר שם אברהם וילחק (בראשית לה:כז), ואומר, את ארץ מגוריהם אשר גרו בה (לעיל ונד), לפיכך אתה לריך לומר כי גר יהיה זרעך משהיה לו זרע. וכשתמנה ארבע מאות שנה משנולד ילחה תמלא מביאתו למלרים עד יליאתו ר"י שנה. וזה אחד מו הדברים ששינו לחלמי המלך (מכילחה; מגילה ט.): (מא) ויהי מקץ שלשים שנה וגו׳ ויהי בעצם היום הזה. מגיד שכיון שהגיע הקן לח עככן המקום כהכף עין. בט"ו בניסן באו מלאכי השרח אלל אברהם לבשרו. בחמשה עשר בניסן נולד ילחק. ובט"ו כניסן נגזרה גזירח כין הכתרים (מכילתת): (מב) ליל שמרים [הוא להי]. שהיה הקב"ה שומר ומלפה לו לקיים הבטחחו להוליחם מחרן מלרים: (לב) גם צאנכם גם בקרכם קחו. מהו כאשר דכרתם, גם אתה תתן כידנו זכתים ועלת (לעיל י:כה), קחו כאשר דברתם (מכילתת): וברכתם גם אותי. התפללו עלי שלה חמות. שחני בכור (שם): ולג) בלנו מתים. חמרו. לה כגזרה משה הוח. שהרי אמר ומת כל בכור (לעיל יא:ה) וכאן אף הפשוטים מחים ה' או י' בבית אחד (מכילתה): (לד) טרם יחמץ, המלריים לה הניחום לשהות כדי חימוז: משארתם. שירי מלה ומרור (שם): על שבמם. אע"פ שבהמות הרבה הוליכו עמהם מתכבים היו את המלוה וס"א המלות! (שם): (לה) בדבר משה. שאמר להם במלרים וישאלו איש מאת רעהו (לעיל יא:ב): ושמלת. אף הו היו חשובות להם מו הכסף ומו הזהב. והמחוחר בפסוק חשוב (מכילחת): (לו) וישאלום. חף מה שלח היו שוחלים מהם היו נוחנים להם. אחה אומר אחד, טול שנים ולך (שם): וינצלו. ורוקינו (אונקלום): (לז) מרעמסס סבתה. ק"ך מיל היו, וכאו שם לפי שעה, שנאמר ואשא אחכם על כנפי נשרים (להלן יט:ד; מכילחא): הגבדים. מכן כ' שנה ומעלה (שהש"ר ג:ו): (לח) ערב רב. חערוכת אומות של גרים: (לט) עגת מצות. חררה של מלה (מכילתה). כלק שלא החמין קרוי מלה: וגם צדה לא עשו להם. לדרך, מגיד שכחו של ישראל שלא אמרו האיך נלא למדבר בלא לדה אלא האמינו והלכו. הוא שמפורש בקבלה זכרתי לך חסד נעוריך אהבת כלולוחיך לכחך אחרי במדבר בארז לא זרועה (ירמיה ב:ב). ומה שכר מפורש אחריו, קודש ישראל לה' וגו' (מכילתא): (מ) אשר

Moses and Aaron. Instead of going back to Goshen, they had stayed in Egypt proper for the night, because Moses had told Pharaoh that all his courtiers would come to him, bowing and asking the Jews to leave (11:8). Moses then sent angels to Goshen to tell the Jews to assemble in Rameses the next morning for the Exodus. According to the Mechilta, Moses responded to the Egyptian insistence for an immediate departure by saying, "Are we thieves that we should depart at night? We will leave with an upraised arm [i.e., proudly] in full view of all Egypt!" (Ramban).

32. ברַרְמָּם נְּם־אֹתִי — And bless me, as well. Pray for me that I should not die, even though I am a firstborn! (Rashi).

34. שְרְם יְּחְמֵּץ — Before it could become leavened. [In Egypt, there was no requirement that the people refrain from eating or having chametz in their possession for seven days (Pesachim 28a)] consequently, they would have allowed the dough to become leavened, had the Egyptians not forced them to leave so quickly (Rashi).

משארתם — Their leftovers. So beloved were the commandments of Pesach to Israel that they chose to carry the leftover

32 Take even your sheep and even your cattle, as you have spoken, and go — and bless me, as mell!"

33 Eaupt imposed itself strongly upon the people to hasten to send them out of the land for they said, "We are all duing!"

34 The people picked up its dough before it could become leavened, their leftovers bound up in their garments upon their shoulders. 35 The Children of Israel carried out the word of Moses. they requested from the Egyptians silver vessels, gold vessels, and garments, 36 HASHEM gave the people favor in the eyes of the Egyptians and they granted their request — so they emptied Eaupt.

Duration

The

<sup>37</sup> The Children of Israel journeyed from Rameses to Succoth, about six hundred thousand Exodus men on foot, aside from children, 38 Also a mixed multitude went up with them, and flock and cattle, very much livestock, 39 They baked the dough that they took out of Egypt into unleavened cakes, for they could not be leavened, for they were driven from Egypt for they could not delay. The nor had they made provisions for themselves, 40 The habitation of the Children of Israel during which they dwelled in Egypt was four hundred and thirty years, 41 lt was at the end of Equation four hundred and thirty years, and it was on that very day that all the legions of HASHEM left Exile the land of Egupt, 42 It is a night of anticipation for HASHEM to take them out of the land of

matzah and bitter herbs on their own shoulders, while loading their valuables onto their pack animals (Rashi).

35-36. עשוּ פרבר משה — Carried out the word of Moses. In view of the fact that the Egyptians were grieving over their dead, it seemed like an inopportune time to make such a request of the Egyptians, but the Jews did so only in obedience to Moses (Alshich).

Verse 35 states merely that the Jews asked to borrow various items. Verse 36, which begins by saving that God caused the Egyptians to like the Jews, and ends by saying that the Jews emptied Egypt of its wealth, implies that the Egyptians gave away — indeed, according to Or HaChaim, forced valuables upon the Jews - more than the Jews had asked for. Rashbarn comments that because HASHEM gave the people favor in the eyes of the Egyptians, the Egyptian made lavish gifts, not loans of their valuables. Rashi cites Mechilta that if a Jew asked for one item, the Egyptians would insist that he take two - as long as he left the country.

For more on Israel's legal and moral justification to keep the "borrowed" items, see commentary to 3:18.

37-42. The Exodus. The huge number of 600,000 adult males — which, allowing for women, children, and elderly men, indicates a total population of about three million gives some idea of the magnitude of the miracle. It also indicates the nation's inspiring faith in God, for they followed Moses into the Wilderness, where the lack of food would have terrified anyone who was not prepared to rely on God. Centuries later, God would cite this faith to Jeremiah as an unforgettable merit of the young nation: זַכְרָתִּי לֵךְ חֶסֶר נעורָיוָר אַהַבָּת כְּלוּלֹתַיָּרְ לְכַתֵּרְ אַחֲרֵי בַּמִּרְבַּר בְּאֵרֵץ לֹא וְרוּעָה, / remember for your sake the kindness of your youth, the love of your bridal days, how you followed Me in the Wilderness in an unsown land (Jeremiah 2:2).

38. ערב רב — A mixed multitude. A multitude of people of various nationalities converted to Judaism and accompanied the Jews out of Egypt (Rashi).

## 40. The duration of the Egyptian exile.

Although the verse gives the duration of Israel's stay in Egypt as 430 years, it is clear that the nation could not have been in Eavet that long, for the lifetimes of Kehoth, who came with Jacob, and his son Amram total only 270 years. and Amram's son Moses was eighty at the time of the Exodus. Rather, the Rabbinic tradition, as cited by Rashi, is as follows: The Covenant between the Parts (Genesis 15:7-21) took place 430 years before the Exodus, and that is the period referred to in our verse. At that time, God foretold to Abraham that his offspring would endure 400 years, during which there would be exile, persecution, and servitude but not necessarily all of them at the same time. Those 400 years began with the birth of Isaac, since the prophecy referred to Abraham's offspring (Genesis 15:13). Thus, the Exodus was perfectly calibrated to conform to the prophecy to Abraham, for Isaac was born on the fifteenth of Nissan, and exactly four hundred years later, precisely at the deadline -מקץ, at the end — of the prescribed time (v. 41), the Jews were liberated. The actual sojourn in Egypt lasted 210 years (Rashi). Accordingly, the verse's reference to 430 years as the time they dwelled in Equpt means that the Egyptian exile had been decreed 430 years before the Exodus.

Rambam (Iggeres Teiman) cites this chronology as an illustration of how prophecies are often understood completely only after they come to pass. Until the Exodus, it was not known if the 400 years were to be dated from the prophecy to Abraham, the birth of Isaac, Jacob's descent to Egypt, or the beginning of the Egyptian servitude. A sizable number of the tribe of Ephraim, convinced that the 400 years began from the Covenant, attempted a mass escape thirty years before the Exodus, and many were slaughtered by the Egyptians (see Megillah 9b).

In this regard, R' Bachya notes that we, too, in the current exile, should take heart and have faith that the prophecies of

דמצרים הוא לילנא הדין קדם יי נטיריו לכל בני ישראל לדריהון: מגואמר יי למשה ולאהרן דא גזירת פּסחא כּל בר ישראל דישתמד לא יַכוּל בַה: מרוַבַל עבר גַבַר וַבִינֵי בַּסְפַא ותגזר יתה בכז יכול בה: מהתותבא ואגירא לא יכול בה: מובחבורא חדא יתאכל לא תפיק מו ביתא מו בסרא לברא וגרמא לא תתברון בה: מובל פנשתא דישראל יעבדון יתה: מחנארי יתגיר עמה גיורא ויעבד פסחא קדם יי יגור לה כַּל דכורא ובְבֶן יקרב לַמעבּרָה וִיהַי כּיַצִיבָא רַאַרעא ובל ערלא לא יבול בה: מטאוריתא חדא יָהָא לְיַצִּיבָא וּלְגִיוֹרֵא דִּיַתְגַּיִּרוּן ביניכון: נועבדו בל בני ישראל כמא די פקיד יי ית משה וית אהרן בן עברו: יאַ נַהַנָה בָּכָרַן יוֹמַא הַדֵּין אַפֵּיק יִיַ יַת בְּנֵי ישראל מארעא דמצרים על חיליהון: אומליל יי עם משה למימר: באקרש קדמי בל בוכרא פתח בל ולדא בָּבָנִי יִשְרָאַל בָּאַנַשַא וּבַבְעִירָא דִּילִי הוא: גואמר משה לעמא הוו רכירין יַת יוֹמַא הַדֵין דִּי נְפַקתוּן מִמְּצְרַיִם

מִצְרֻיִם הְוּא־הַלַּיְלָה הַזֶּהֹ לֵיהוֹה שִׁמֶּרֶים לְכָל־בְּנִי ישראל לדרתם:

מון ניָאמֶר יהוה אָל־מֹשֶה וְאָהֵרֹן זְאת חֻקַּת הַפֶּסַח כָּל־כֶּן־
מוּ נֵבֶּר לֹא־יִאכֵל בְּוֹ: וְכָל־עֶבֶד אִישׁ מִקְנַת־בָּסֶף וּמַלְתָּה מְּהִיּמוּ אֹתוֹ אָז יְאכֵל בְּוֹ: וְכָל־עֶבֶד אִישׁ מִקְנַת־בָּסֶף וּמַלְתָּה מִּה־מוּ אֹתוֹ אָז יְאכֵל בְּוֹ: נְבֶל־עֲרֵת יִשְׂרָאֵל יַגְשָׁר חְוּצָה וְעֶצֶם מִּי־מח לְא תִשְׁבְּרוּ־בְּוֹ: כָּל־עֲרַת יִשְׂרָאֵל יַגְשָׁי אֹתְוֹ: וְכִי־יָגוּר אִתְּרְּ בְּנִי וְשְׂרָאֵל בַּאָיָרְת וְבָּיָה הְּאָבֶר וְיִבְּיָר לֹא־יִאכִל בְּוֹ: בְּבָיִת מִן־הַבָּעָת מִן־הַבָּשָׁר חִוּצָה וְנְעָבֶּם בַּיִּתְ מִן־הַבָּעָת יִשְׂרָאֵל בָּוֹ יִבְּיר וְאָז יִקְרָב בְּתוֹרְכָּם: וַיֵּעֲשָׁוּ בָּל־בְּוֹ מִיּרְ הַגָּר הַגָּר בְּתִוֹּרְכָם: וַיֵּעֲשָׁוּ בָּל־בְּוֹ בְּוֹ בְּעָבְית מִוֹיְה הְנִּיִּה בְּעָבֶר הְגָּר הְנָּר בְּנִר וְעָלְה בְּנִי יִשְׂרָאֵל בַּאָשֶׁר צְנֵה יהנה אֶת־מִשֶׁה וְאָת־אָהְרֹן בֵּן בִּן בִּיִי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְּבֶים הַיְּוֹם הַזְּהָה הוֹצִיא יהוֹה אֶת־בְּנֵנִי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְּלִין מִצְרָיִם עַל־צִבְאֹתַם:

יג שביעי איב וַיְדַבֵּר יהוָה אֶלִּימֹשֶׁה לֵאמְר: קַדֶּשׁ־לִּי כָל־בְּכֹוֹר פֶּטֶר כָּל־ ג לֶּחֶם בְּבְנֵי יִשְּׁרָאֵל בָּאָדָם וּבַבְּהֵמֶה לֵי הְוּא: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אליהעם זכֿור אתיהיום הזה אשר יצאתם מפּצרִים

(לעיל פסוק ז) מכחן שהחוכל חוכל בשני מקומוח (מכילתה): לא תוציא מן הבית. מן החבורה (שס): [יאבל,] ועצם לא תשברו בו. הרחי לחכילה, כגון שיש עליו כזית בשר, יש כו משום שבירת עלם, חין עליו כזית בשר או מוח חין כו משום שבירת עלם (פסחים פד:): (מו) בל ערת ישראל יעשו אותו. למה כחמר, לפי שהוח מוכר פפסח מוכרים שה לבית חבות (נעיל פסוק ג) שממו עליו למשפחות. יכול אף מסח דורות כן, ח"ל כל עדת ישראל יעשו אותו (מכילתה): (מח) ועשה פסח. יכול כל מתבייר ישבה פסח מיד, ח"ל והים לחזרת החרץ מה חזרת כי"ד חף גר בי"ד (שסו: ובל ערל לא יאבל בו. להכיח את שממו חחיו מחמת מילה שחינו משוח על לה יחבל מל מבן ככר לה יחכל (פסחים לו.): (מש) תורה אחת בפרח לת הרחם תלה, כמו פוטר מנום כל רחם.

הוא הלילה הזה להי. הוא הלילה שאמר לאכרהם בלילה הזה אני גואל את בניך (מכילתא): שמרים לבל בני ישראל לדרתם. משומר וכא מן המזיקין, כענין שלא ילא ימן המשחים וגו' (לעיל פסוק כג; פסחים קט:): (מג) זאת חקת הפסח. בי"ד בניסן נאמרה להם פרשה זו (ש"ר יט:ה): בל בן נבר. שנתככו מעשיו לאכיו שבשמים. ואחד נכרי ואחד ישראל משומד במשמע (מכילתא; זכחים כב:): (מד) שבשמים. ואחד הארו אז יאבל בו. רבו. מגיד שמילת עבדיו מעככתו מלאכול בפסח, דבכי רבי ימשל. בני אלישד אומר און מילת עבדיו מעככתו מלאכול בפסח, א"כ הרבי רבי ימשל. והלא ערלים הם, ולאמר כל ערל לא יאכל בו (פסוק מח). אלא מה ח"ל אז יאלל בו, העבד (מכילתא): (מד) תושב. זה גר חושב: ושביר. זה הכרי. ומה א ח"ל אז יאלל וגבעוני מהול והוא חושב או שכיר (שם; יבמות עת): (מו) בבית כגון ערבי מהול וגבעוני מהול והוא חושב או שכיר (שם; יבמות עת): (מו) בבית אחד יאבל. בחבורה אחת, שלא כנים, הלמין עליו שפי מכורות ויחלקוהו. אחד יאבל. בחבורה אחת, שלא יכנסו לבית, מ"ל על הבתים אשר יאכלו אותו בהם אוכלים בתלר וירדו בשמים שלא יכנסו לבית, מ"ל על הבתים אשר יאכלו אותו בהם אוכלים בתלר וירדו בשמים שלא יכנסו לבית, מ"ל על הבתים אשר יאכלו אותו בהם אוכלים בתלר וירדו בשמים שלא יכנסו לבית, מ"ל על הבתים אשר יאכלו אותו בהם אוכלים בתלר וירדו בשמים שלא יכנסו לבית, מ"ל על הבתים אשר יאכלו אותו בהם

the Messianic Redemption will come true. And when that happens, we will understand the full meaning — and the manner of complete fulfillment — of all the prophecies.

(תהלים כב:ח) יפתחו שפתים: לי הוא. לעלמי קניתים ע"י שהכיתי בכורי מלרים:

(ג) זכור את היום הזה. למד שמזכירין יליחת מלרים ככל יום (מכילתח):

**42. שַּרֵּים** — Anticipation . . . protection. The word has two meanings in the verse. The first time, it refers to God's pledge to Abraham; He reserved this night for the miracle and anticipated its coming throughout the 430 years. The second time the word is used, it refers to the protection from the plague that God extended to the Jews that night. From then on, the first night of Pesach became a time when God protects Israel (Rashi).

**43-51.** Additional laws of the pesach-offering. This passage, which was given to Moses on the fourteenth of Nissan, gives the laws of who must participate in the offering

and how they should eat from it. Logically, therefore, it should have come earlier in the chapter, together with the other laws of the *pesach*-offering; instead, the Torah narrated the sequence of events that took place *after* the offering was brought. *Ramban* explains that immediately after Moses told the nation on the fourteenth that God was about to break down Pharaoh's resistance, the Torah went on to tell how that happened. With that narrative complete, the Torah returns to the laws of the offering.

43. בְּרְינֶּדְה – Alienated person. The term refers to two kinds of people: (a) a Jewish מומָר, apostate, i.e., one who worships idols, desecrates the Sabbath, or denies the validity of any of the Torah's commandments; and, (b) a non-Jew. Neither may participate in or eat from the pesach-offering, because

Egypt, this was the night for HASHEM; a protection for all the Children of Israel for their generations.

Additional Laws of the Pesach Offering <sup>43</sup> HASHEM said to Moses and Aaron, "This is the decree of the pesach-offering: no alienated person may eat from it. <sup>44</sup> Every slave of a man, who was bought for money, you shall circumcise him; then he may eat of it. <sup>45</sup> A sojourner and a hired laborer may not eat it. <sup>46</sup> In one house shall it be eaten; you shall not remove any of the meat from the house to the outside, and you shall not break a bone in it. <sup>47</sup> The entire assembly of Israel shall perform it.

<sup>48</sup> "When a proselyte sojourns among you he shall make the pesach-offering for HASHEM; each of his males shall be circumcised, and then he may draw near to perform it and he shall be like the native of the land; no uncircumcised male may eat of it. <sup>49</sup> One law shall there be for the native and the proselyte who lives among you." <sup>50</sup> All the Children of Israel did as HASHEM had commanded Moses and Aaron, so did they do.

Leaving  $^{51}$  It happened on that very day: HASHEM took the Children of Israel out of the land of Egypt, in their legions.

13 HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>2</sup> "Sanctify to Me every firstborn, the first issue of every womb among the Children of Israel, of man and beast, is Mine."

<sup>3</sup> Moses said to the people, "Remember this day on which you departed from Egypt,

they are alienated from belief in the Torah (Rashi).

44. . . . . יְבֶּל־עֵבֶּר — Every slave . . . The verse refers to a non-Jewish slave, who may eat of the pesach-offering because he is his master's property. [There is no need to mention a Jewish slave, because he is required to observe all the commandments, and this is no exception.] Though the verse says that his owner is a man, the term who was bought for money includes the slaves of women and children in the right to eat from the offering (Mechilta). However, the slave must be circumcised. According to R' Yehoshua, even the master may not eat if his slave is not circumcised; according to R' Eliezer, the prohibition applies only to the slave, but his master may eat (libid. Rashi).

45. אושב וְשְׁבִּיה — A sojourner and a hired laborer. A sojourner is a gentile who lives in Eretz Yisrael, having agreed to observe the seven Noachide laws; the hired laborer is a non-Jew. Although the gentiles mentioned in this verse are under the control of Jews to a degree, they are not permitted to eat the pesach-offering — even if, like Arabs, they are circumcised (Rashi).

46. בְּבֵּיִת אָחָר — In one house. The requirements of this verse demonstrate the regal nature of the Pesach feast. Kings and aristocrats do not rush from feast to feast, nor do they break bones in order to get at a hidden bit of meat or marrow (Chinuch).

48. אַ — Proselyte. This is one of the many passages in which the Torah requires that proselytes be treated as equals with all other Jews. Even though their ancestors did not emerge from Egypt, they have become full-fledged Jews and, provided they circumcise themselves and their children, they bring the offering along with all other Jews.

13.
1-16. Firstborn, the Exodus, and tefillin. These three topics are related. The conclusion of the Sidrah consists of

two passages, both of which refer to the holiness of the firstborn and the obligation to teach future generations about the miracles of the Exodus. Also, both passages conclude with the commandment of tefillin, and are therefore included among the four Scriptural passages that are contained in the compartments of tefillin. The salvation of the Jewish firstborn from the plague is what consecrated them to God; by extending His protection over them, God "acquired" them, as it were. This sanctity was in addition to the previously existing rule that the sacrificial service was performed by the firstborn, and, as the story of Jacob and Esau demonstrates, the firstborn was the one who was expected to receive the blessings and responsibilities of spiritual service. While the tenth plaque accorded a special status to the firstborn, the entire sequence of miracles placed an obligation on the entire nation to dedicate itself to God - in deed, as symbolized by the tefillin on the arm, and in intellect, as symbolized by the tefillin on the head.

Although the Plague of the Firstborn struck even the firstborn of both men and women, the commandment of sanctification applies only to the first sons of women (v. 2). R' Bachya explains that this is to symbolize that God's love for Israel is as great as a mother's love for her baby, a love that far surpasses that of a father. He further cites Rashba that God's unquestionable and irrevocable identification with Israel is as conclusive as that of a mother with her newborn infant.

3. TIDI — Remember. This word is the infinitive form, implying that the Exodus should be remembered constantly. From this the Sages derive that we must recall the Exodus explicitly every day, a commandment that is fulfilled by the recitation of the third paragraph of the Shema, which ends by saying that God took the Jewish people out of Egypt (Rashi).

מבית עבדותא ארי בתקוף ידא אפיק יי יַתְכוֹן מכּא ולא יתאכל חמיע: דיומא דין אתון נפקין בירחא דאביבא: הויהי ארי יעלנה יי לארעא דכנענאי וחתאי ואמוראי וחואי ויבוסאי די קיים לאַבהַתָּה לִמִתּו לַהְ אַרעָא עָבְדָּא חַלַב וּדְבַשׁ וֹתְפָלַח יַת פַּלְחַנָא הַרַא בַּיַרחַא הַרין: ושבעא יומין תיכול פּטירא וביומא שביעאה חגא קרם יי: ופטיר יָתָאַכֶּל יַת שבעת יומין ולא יתחזי לה חַמִּיעַ וָלַא יִתְחַזֵּי לַךּ חַמִּיר בְּכַל תחומה: הותחוי לברה ביומא ההוא לְמֵימֵר בְּדִיל דָא עַבַר יִיַ לי בּמפּקי מַמַצְרַיָם: טויהי לך לאת על ידך וּלְדַכְרַנַא בַּין עֵינַיךּ כָּדִיל דְּתָהַי אוֹרַיִתַא דַייַ בְּפוּמָך אַרֵי בִּידָא תַקּיפָא אַפַּקָּר ייִ מַמַצַרַיִם: יוַתַשָּר יַת קיַמא הַדין לזמנה מזמן לזמן: יא ויהי ארי יעלנה יי לארעא דכנענאי כמא די קיים לה ולאבהתה וַיַתְנַנַה לַה: יבותעבר כל פתח ולדא קדם יי וכל פתח ולד בעירא דיהון מְבֶּית עֲבָרִים בִּי בְּחָזֶק יָד הוֹצִיא יהוֶה אֶתְבֶם מִזֶּה וְלָא

בִּי־יְבִיאֲךְ יהוֹה אֶל־אֶרֶץ הַבְּנֵצְיִי וְהַחָּמִי וְהָאֵמֹרִי וְהָאֲמֹרִי וְהָאֲמֹרִי וְהָאֲמֹרִי וְהָאֲמֹרִי וְהָאָמֹרִי וְהָאָמֹרִי וְהָאָמֹרִי וְהָאָמֹרִי וְהָאָמֹרִי וְהָאָמֹרִ וְהָיְבוּסִי אֲשֶׁר נִשְׁבַּע לֵאֲבֹרֶה הַזְּאַת בָּחְרֶשׁ הַאָּרְ וְהָיִבוּסִי אֲשֶׁר נִשְׁבַּע לֵאֲבֹרֶה הַזְּאַת בָּחְרֶשׁ הַזֶּה:

תְּבָרוֹ וְהָיָה לְךְּ שְׂאִר בְּעָבְרוֹ הַיְּמִים וְלִא־יֵרָאֶה לְךְּ חָמֵץ וְבִּיוֹם הַשְּבְעַת יַמִים תּאַבְל מֵצְת הַיָּמֶים וְלֹא־יֵרָאֶה לְךְּ חָמֵץ וּ הַיְּבֶּיוֹם הַשְּבְעַת יִמִים תּאַבְרָת הַנְּבֶּרוֹ בְּיִבְּיְה וְבִּיּוֹם הַחְּבָּיוֹ מִמְצְרָיִם:

תְּלָבְי לְבְּלְר זְה עָשֶׁה יהוֹה לִי בְּצָאתֻי מִמִּצְרָיִם:

תְּלָרְת יהוֹה בְּפֶיךְ כִּי בְּיֶר חְזָלָה הוֹצְאַךְ הַבְּצָאתַי יְמִים יִמְימָה:

תְלְרָת יהוֹה בְּפֶיךְ כִּי בְּיֶר חְזָלָה הִוֹצְתְר הִיְבָאָר וְשְׁבֵּרְתְ כָּל־פָּטֶר וְשְׁבָר בְּהָמָה אֲשֶׁר וְהָשָּבֵּר יְהָב לְבָּי וְתָנָה לְרָי וְשָבֵרְתְ כָל־פָּטֶר וּ שָׁבֵר בְּהָמָה אֲשֶׁר יְהָיָה יְהָיה הִיִּה וְנְנָנָה לְרָי וְשָׁבֵרְתְ כָּל־בָּטֶר וְ שָׁבֵר בְּהָמָה אֲשֶׁר יִהְיָב יִרְיִם לֵּיִים וְנִינָה וֹנְתָנָה לְרָּי בְּעָר וּ שְׁבָּר בְּהָבְיִה אֵשְׁר יִהְיָה בִיּיִם בְּיִר וְנָבְיָב וּ וְתַבָּרְת בְּהָבָּה הַיִּאבר וְתְנָב בְּתְיִבְים בְּיִבְאָב וְתְנָבְי בְּבְּתָבוֹי וְתְנָבְים בִּיִים וְבִיּעְבּית בְּבְיִר וְבָּבְיִר וְיִבְיִבְּים בְּיִר וְבְּיָבְים בְּבְּיִר וְבְּיִבְיִב בְיִרְבְבְּיְבְיּ בְּהָיִבְים בְּיִר בְּהָבְיִר וּשְׁבִיר וְבְּיִבְים בְּתִים בְּיִבְים בְּיִבְים בִּיִיר וְבְּבְיִבּים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּבִיּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּבְּים בְּיִבּים בְּיִבּים בְּבְּים בְּיִרִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִיְיִים בְּיִים בְּיוֹבְיּים בְּיִיְיִיְיִיּים בְּבְּיבְּיוֹים בְּ

לבן רשע לומר עשה ה' לי, ולא לר, שאלו היים שם לא היים כדאי ליגאל (מכילחא): (ט) והיה לך לאות. יליחת מלרים תהיה לך לחות: על ידך ולזכרון בין עיניר. וכולה לומרן שתכתוב פרשיות הללו ותהשרם בכחש ובזרוט: על ידר. על יד שמאל (מכילתא) לפיכד ידכה מלא בפרשה שנייה (להלן פסוק פו) לדרוש בה יד שהיא כהה (מנחות לו.): (י) מימים ימימה. משנה לשנה (מנחות לו:): (יא) והיה בי יבאר. יש מרבותינו שלמדו מכאן שלא קדשו נכורות הגולדים במדבר. והאומר שהדשו מפרש ביאה זו אם תהיימוהו במדבר תזכו ליכנם לארץ ותהיימוהו שם (נכורות ד:): נשבע לך. והיכן לשבע לך, והנאתי אתכם אל הארן אשר לשאחי וגו' (שמות ו:ת; מכילתא): ונתגה לך. תהא בעיניך כאילו נתנה לך בו ביום ואל תהי בעיניד כירושת אבות (מכילתא): (יב) והעברת. אין והעברת אלא לשו הפרשה. וכן הוא אומר והעברתם את נחלתו לבתו (במדבר כז:ת; מכילתא): שגר בהמה. נפל ששגרתו אמו ושלחתו בלא עתו. ולמדך הכתוב שהוא קדוש בבכורה לפסור את הבא אחריו (מכילתא: חולין סח.). ואף שאין נפל הרוי שגר כמו שגר אלפיד (דברים זייג), אבל זה לא בא אלא ללמד של הנפל, שהרי כבר כחב כל פטר רחם. וא"ח אף בכור בהמה ממאה במשמע, כא ופירש במקום אחר בבקרך ובלאנך (דברים טו:יט). לשת אחר יש לפרש, והעברת כל פטר רחם בבכור אדם הכחוב מדבר:

(ד) בחדש האביב. וכי לא היו יודעין כאיזה חדש ילאו. אלא כד אמר להם ראו חסד שגמלכם שהוליא אתכם בתדש שהוא כשר ללאת. לא חמה ולא לנה ולא גשמים. וכן הוא אומר מוליא אסירים בכושרות ותהלים סחנון חדש שהוא כשר ללאת (מכילחת): (ה) אל ארץ הבנעני וגו׳. חע"פ שלח מנה חלח חמשה עממין כל שבעה גוים במשמע (מכילחא) שכולן בכלל כנעני הם, ואחת ממשפחת כנען היחה שלא נהרא לה שם אלא כנפני (מכילחא להלן פסוק יא): גשבע לאבתיר וגוי. באברהם הוא אומר ביום ההוא כרת ה' את אברם וגו' (בראשית טו:ית) ובילחה הוא אומר גור בארץ הזאת וגו' (שם כו:ג) וביעקב הוא אומר הארץ אשר אתה שוכב שליה וגו' (שם כח:יג; מכילחא): זבת חלב ורבש. חלב זב מן העזים והדבש זב מן התמרים ומן התאנים (כתוכות קיא:): את העבדה הזאת. של פסת. והלא כבר נאמר למעלה והיה כי תבאו אל הארץ וגו' (לעיל יבוכה) ולמה תזר ושנאה, בשביל דבר שנתחדש בה. בפרשה ראשונה נאמר והיה כי יאמרו אליכם בניכם מה העבודה הזאח לכם (שם יב:כו) בבן רשע הכתוב מדבר. שהוליא את עלמו מן הכלל. וכאן והגדח לבכך (פסוק ח) בבן שאינו יודע לשאול, והכחוב מלמדך שתפחח לו אחה בדברי אגדה המושכין את הלב (מכילתא להלן פסוק יד; שבת פו.): (ח) בעבוד זה. בעבור שאקיים מנוחיו כגון פסח מנה ומרור הללו: עשה הי לי. רמז תשובה

וְלֹא וֹאָכֵל חָמָץ — And chametz may not be eaten. Again, the connection is made between the Exodus and chametz: Since Israel was saved so rapidly through a display of Divine power, it is forbidden to enjoy chametz.

- 4. בְּחֹרֶשׁ הְאָבִּיב In the month of springtime. The very timing of the Exodus demonstrates God's love of Israel. He freed us in a month when the weather is pleasant, not rainy or hot (Rashi), and when the newly blossoming vegetation symbolizes rebirth.
- 5. The Canaanite nations. Our verse mentions only five nations in the land of Canaan, omitting the Perizzites and the Girgashites. Rashi, citing Tanchuma, notes that since all

seven nations were descended from Canaan, the son of Ham, they are included in the Canaanlte designation. According to Ramban, only the five nations mentioned here had lands flowing with milk and honey.

6-7. שְּׁבְּעֵּת יְמֵים — For a seven-day period. Verse 7 juxtaposes the commandment to eat matzah with the prohibition against harboring chametz, to teach that the prohibition takes effect from the time that the only permissible "bread" is the unleavened matzah, which is at noon of the fourteenth of Nissan (R' Bachua).

Ramban notes that in verse 6, the term יחֹג אָת, festival to HASHEM, cannot refer merely to the festival status of the day, because the first day, which is also a festival, was not men-

Exodus

Remember from the house of bondage, for with a strong hand God removed you from here, and therefore the chametz may not be eaten. 4 Today you are leaving, in the month of springtime. 5 And it shall come to pass when HASHEM shall bring you to the land of the Canaanite, the Hittite, the Emonte. the Hivvite, and the Jebusite, which He swore to your forefathers to give you — a land flowing with milk and honeu — uou shall perform this service in this month, 6 For a seven-day period shall uou eat matzos, and on the seventh day there shall be a festival to HASHEM. 7 Matzos shall be eaten throughout the seven-day period; no chametz may be seen in your possession, nor mau leaven be seen in your possession in all your borders. <sup>8</sup> And you shall tell your son on that dau. sauing, 'It is because of this that HASHEM acted on my behalf when I left Egypt,' 9 And it shall be for you a sign on your arm and a reminder between your eyes — so that HASHEM's Torah may be in your mouth — for with a strong hand HASHEM removed you from Egypt, 10 You shall observe this decree at its designated time from year to year.

The

11 "It shall come to pass, when HASHEM will bring you to the land of the Canaanites, as He swore Firstbom to you and your forefathers, and He will have given it to you; 12 then you shall set apart every first issue of the womb to HASHEM, and of every first issue that is dropped by livestock that belong

tioned. Rather, it refers to the commandment that a festive offering, known as a chagigah [from μπ], must be brought. preferably the day before Pesach. Our verse teaches that if the offering is not brought then, it may be brought until the seventh day (Chagigah 9a).

8. והגדת לבנף — And you shall tell your son. As set forth in the Haggadah, this verse is directed to the שאינו יורע לשאול. a child who does not realize that there is much to ask about the observances of Pesach. In such a case, it is the responsibility of his parents to initiate the discussion and lead him into the world of understanding his historic calling and the privilege of his obligation to carry on the memory of the nation-creating Exodus.

בעבור זה — Because of this. The Jewish parent declares to his children that the nation was redeemed only because of this, i.e., the commandments of Pesach, which are defined in the Haggadah as the matzah and marror — and, when the Temple stood, the flesh of the pesach-offering (Rashi). The implication is plain that the Jewish nation owes its existence purely to its allegiance to God's commandments.

In the Haggadah, this verse is used also to imply to the Wicked Son that if he had been in Egypt, he would not have been redeemed, because he scoffed at the commandments. If this is the sense of the verse, it follows that even the son to whom the verse is addressed — the child who is unlearned and unsophisticated — would not have been redeemed on his own merits, but because he is a part of the nation. The Wicked Son, however, would have been left in Egypt because he had severed his ties to Israel.

9. והיה לך — And it shall be for you, "It" is the remembrance of the Exodus, which is recorded in this passage, and which is placed in the tefillin that are placed on the arm and head (Rashi). According to Ramban, the flow of the verse is as follows: In the passages that will be placed in the tefillin upon your arm and upon your head, you should record that God took you out of Egypt. Do this in order that God's teachings and His commandments will always be in your mouth, i.e.,

that you will always remember them.

For Ramban's explanation of the commandment of tefillin in the context of the lessons to be learned from the Exodus. see comm. to verse 16.

11-16. The second passage. Though similar to the previous passage, this one contains two new elements; the sanctification of the firstborn and a new kind of question about the Exodus.

11. בייבאַך - When [HASHEM] will bring you. This implies that the firstborn would not be sanctified until Israel entered its Land. Rashi cites two opinions of the Sages: According to one, the sanctification of the firstborn began when they entered Eretz Yisrael, and those born in the Wilderness were not sanctified. The other opinion is that the sanctification commenced immediately, and that this verse assured the Jews that in the merit of their observance of this commandment, they would be given the Land.

Ramban explains the latter opinion. Although the commandment to redeem the firstborn would not go into effect as yet, the Jewish firstborn whom God spared during the Plaque of the Firstborn had a special responsibility to dedicate themselves to God's service. This status remained in effect until that responsibility was transferred to the Levites (Numbers 3:46).

12. והעברת — Then you shall set apart. Each category of firstborn has its own uniqueness. Human firstborn were originally honored as the sole performers of the sacrificial service. After the sin of the Golden Calf, this privilege was taken from them and given to the newly designated Kohanim, and the role of assisting them was given to the Levites. After that, God would command that Israelite firstborn must be redeemed by a payment of five silver shekels to a Kohen. The mention of this redemption in verse 13 is a prophetic allusion to the future commandment (Rashbam; Chizkuni). Firstborn livestock - calves, lambs, and kids - were brought as offerings, while blemished animals of this species were gifts to a Kohen.

לָּךְ דִּיכְרִין תַּקְּדֵשׁ קֵּרָם יְיָ: יגְּוְכֶל פָּתַח (בּוּכְרָא) דַחֲמָרָא תִּפְרוֹלְ בְּאִמְּרָא וְאָם לָא תַפְּרוֹלְ וְתַנְקְפֵּה וְכָל בּוּבְרָא דָאֲנָשָׁא הַנְבָוֹךְ תַּפְּרוֹלְ יִי נִיהֵי אֲרֵי יִשְׁאֲלֹנְךְ בְּרָךְ הַנְבָוֹךְ תַּפְּרוֹלְ יִי נִיהֵי אֲרֵי יִשְׁאֲלֹנְךְ בְּרָךְ הַנְבָירָא דַאֲנָשָׁא יְיָ מִמֹצְרַיִם מִבֵּית עֲבְדּוֹתָא: הַנְבָירָא דַאָנָשָׁא וְעַד בּוּכְרָא דְמַצְרִים מְבוּכְרָא דַאְנָשָׁא וְעַד בּוּכְרָא דְמַצְרִים על בּן אָנָא דָבּוֹלְיא דְבַנִי אָפְרוֹלְ: יוּ וְיִהֵי על בּן אָנָא דָבְּיִרָא דְבָנֵי אָפְרוֹלִי, יוּ יוּ הַבְּיִלִין וְכָל בּוּכְרָא דְבָנֵי אָפְרוֹלִי: יוּ וְיִבְּיִי לְאַת על וְדָךְ וְלֹתְפִלִּין בִּין עֵינִיךְ אָרִי בְּתְכוֹף יִדְא אַפְּכֵּנְא יִי מִמִּצְרִים:

לְךֶ הַזְּכָרָים לֵיהֹּוֹה: וְכָל־פֶּטֶר חֲמֹר תִּפְּדֶה בְשֶׁה

יִּ וְאִם־לְא תִפְּדֶה וַעֲרַפְּתָוֹ וְכֹל בְּכִוֹר אָדֶם בְּבָנֵיךְ תִּפְּדֶה בְשֶׁה

יִּ וְאִם־לְא תִפְּדֶה וַעֲרַפְּתָוֹ וְכֹל בְּכִוֹר אָדֶם בְּבָנֵיךְ תִּפְּדֶה וְאָמַרְתַּ

יִּ וְיָהִי בִּי־הִּקְשָׁה פַּרְעה לְשַׁלְחֵׁנוֹ וַיַּהָרֹג יהוֹה כָּל־בְּכוֹר בְּהַעָּת עְבָדִים:

יוֹ בְּיִ מִיְבְיִם מִבְּכִר אָדָם וְעַד־בְּכְוֹר בְּהֵמֶה עַל־בֵּן אֲנִי וֹיְהִי מִבְּיִים מִבְּכִר אָדָם וְעַד־בְּכְוֹר בְּהֵמֶה עַל־בֵּן אֲנִי וֹיְהָי מְיהוֹה כָּל־בֶּּכְוֹר בְּנֵי מִיְּבְיִם וְכָל־בְּכוֹר בְּנֵי מִיּבְיִם וְבָּר־בְּכוֹר בְּנֵי מִיּעְבִיים וְכָל־בְּכוֹר בְּנֵי מִיּמִי עִלְ־בֵּן אֲנִיי בְּיִם מִבְּיִים מִבְּכִיר בְּנִי מִיְּבְיִם וְעַד־בְּכְוֹר בְּהֵבֶּית בִּין עִינֵיךְ בָּי אַ אַנְי וְיְהָיִה לְאוֹת עַל־יְרָבְה וּלְטְוֹטָפְת בִּין עֵינֵיךְ בִּי מִּחְבִּים מִבְּיוֹ בְּיִוֹבְי בְּיוֹב בְּבִית בְּיוֹב בְּנִים מִבְּיוֹר בְּנִיִי בְּיִים מִבְּיִים מִבְּיִים מִבְּיִים מִבְּיִים מִבְּיִים מִבְּיִבְים וְעִד־בְּכְנוֹר בְּנִילְ בִּיוֹ עִינִיךְ בְּנִים בְּיִים מִבְּבְיוֹר בְּנִים מִבְּיִים מְבִּיוֹ בְּחְוֹעָר בְּנִים וְכִידְּבְּיִים וְבְּיִבְּים בְּיִים מִבְּיִים מִבְּיוֹים מִּבְּיוֹים בְּיִים מִבְּיוֹים בְּבְיוֹב בְּיִים וְעִד־בְּיִים וְעִדּבּיתְיים וְבְּיִים בְּיוֹים בְּיִיהְיִים מִבְּיִים בְּיִים וְיִיבְיִים בְּיִים וְעִיבְיִם בְּיִים בְּבִיים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים וְיִים בְּיִים בְּיִים וְיִים בְּיִים וְּיִים בְּיִים בְּבְיים בְּיִים בְיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיים בְּיִיים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּבְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּיוֹבְיים בְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּיוֹים בְּילְים בְּבְיוֹי בְּבְיוֹי בְּיוֹי בְּיים בְּיוֹים בְּיִבְיוֹי בְי

ובני ראובן (מכילמא): מה זאת. זה מינוק טפש שאינו יודע להעמיק שאלמו וסוחס ושולל מה זאת. ובמקום אחר הוא אומר מה העדוח והתקים והמשפטים וגו' (דברים ושואל מה זאת. ובמקום אחר הוא אומר מה העדוח והתקים והמשפטים וגו' (דברים זיב) הרי זאת שאלת בן תכס. דברה מורה כנגד ארבעה בנים, רשע, ושאינו יודע לשאול, והשואל דרך סחומה, והשואל דרך חממה (מכילמא; ירושלמי פסחים י:ד): (טו) ודלטוטפות בין עיגוך. תפילין (אונקלום), ועל שם שהם ארבעה בתים קרוין טוטפות, טע בכחפי שחים, פת באפריקי שחים (סנהדרין ד:). ומנחם חברו עם והשף אל דרום (יחוקאל כאוב) אל תסיפו (מיכה ב:ו) לשון דבור, כמו ולוכרון בין עיניך האמור בפרשה ראשונה, שהרואה אומם קשורים בין העינים יזכור הגם וידבר בו:

(יג) פטר חמור. ולא פטר אתר בהמה טמחה, וגזרת הכתוב היא לפי שנמשלו בכורי מלרים לתמורים. ועוד שסייעו את ישראל ביליאתן ממלרים (שאין לך אחד מישראל שלה נטל הרבה תמורים) טעונים מכספם ומזהכם של מלרים (בכורות ה:): תפדה שלה נטל הרבה תמורים) טעונים מכספם ומזהכם של מלרים (בכורות ה:): תפדה בשה. נותן שה לכהן ופטר חמור מוחר בהנאה, והשה חולין ביד כהן (שם ע:): זערפתוו. עורפו בקופין מאחוריו והוכגו (שם יג.). הוא הפסיד ממונו של כהן לפיכך יספיד ממונו (מכילתא): וכל בבור אדם בבגיך תפדה. חמש סלעים פדינו קלוב במקום אחר (במדבר ית:טו): (יד) בי ישאלך בגך מחר. יש מחר שהוא עכשיו ויש מחר שהוא לאחר זמן, כגון זה וכגון מתר יאמרו בניכם לבכינו (יהוש כב:כד) דכני גד

13. קְּמֵּיך — First issue donkey. The only non-kosher animal with a firstborn status is the donkey. Sfomo (v. 14) explains that the donkey is a reminder of the Exodus, because the Egyptians were so insistent upon Israel's immediate departure from their country that there was no time for them to obtain enough wagons for their considerable possessions. Therefore, everything had to be loaded onto donkeys. Normally, they could never have borne so many heavy burdens; that they did so was another of the miracles of the Exodus, hence the special treatment of donkeys.

R'Hirsch comments that donkeys are symbolic of material possessions. By commanding us to redeem them for a sheep—the animal that, by its use as the pesach-offering, made Israel God's servant—the Torah shows us that all material possessions must be dedicated to His service. If we make acquisition our goal and personal aggrandizement the purpose of our wealth, we will lose it, just as the recalcitrant owner of a donkey lost it if he refused to redeem it as God commanded.

בּמָּמֶר בְּהַמֶּה — First issue of the womb . . . that is dropped [lit. expelled] by livestock. There are two interpretations of these apparently synonymous terms. (a) The first refers to an animal's normal birth and the second refers to a premature, aborted birth, in which the mother animal expels the embryo before it is viable. Even though the prematurely born embryo cannot live, since it is the first issue of the womb, subsequent births are not sanctified. (b) The term first

issue refers to human firstborn, and the next term refers to animals (Rashi).

יַשְרְּמְּהוּ — You shall axe the back of its neck. The recalcitrant owner must kill the donkey with an axe blow to the back of the head (Bechoros 13a). Because he denied the Kohen the gift that was due him, he suffers the loss of his donkey (Rashi).

14. ישאלף בון Your son will ask. Although the Haggadah interprets this as the simple son's question regarding the Seder service, in the plain sense of the verse, as understood by Sforno and Or HaChaim, it refers to the commandment of the firstborn: If children want to know the reason for the sanctification and redemption, their parents should tell them about the Exodus, which was the origin of the commandment of the firstborn. Only at the Seder is it required that the story be told; at other times, one should be ready to respond in the event of an inquiry. Or HaChaim adds that one should respond only to a sincere question — if your son will ask — but not to someone like the wicked son, who asks rhetorically and defiantly, without a desire to learn.

15. Sfomo comments that were it not for the redemption of the firstborn, they would remain consecrated to Divine service and would not be permitted to engage in mundane pursuits. This is why pidyon haben is celebrated with a festive meal. But if the redemption lessens the infant's holiness, why should we celebrate the event? — It should cause sad-

to you, the males are HASHEM's. <sup>13</sup> Every first issue donkey, you shall redeem with a lamb or kid; if you do not redeem it, you shall axe the back of its neck. And you shall redeem every human firstborn among your sons. <sup>14</sup> And it shall be when your son will ask you at some future time, 'What is this?' you shall say to him, 'With a strong hand HASHEM removed us from Egypt from the house of bondage. <sup>15</sup> And it happened when Pharaoh stubbomly refused to send us out, that HASHEM killed all the firstborn in the land of Egypt, from the firstborn of man to the firstborn of beast. Therefore I offer to HASHEM all male first issue of the womb, and I shall redeem all the firstborn of my sons. <sup>16</sup> And it shall be a sign upon your arm, and an ornament between your eyes, for with a strong hand HASHEM removed us from Egypt.'"

THE HAFTARAH FOR BO APPEARS ON PAGE 1151

ness! The explanation goes to the heart of Jewish belief. To us, the soul and the body should not be in conflict. Earthly activities no less than heavenly rituals should be conducted in a holy manner, according to the dictates of the Torah. Thus, the redemption enables the child to bring sanctity to activities that would have been forbidden to him otherwise. This is why the Kohen's blessing includes the wish that the child be God fearing, for piety is necessary for success in overcoming the challenges of material life (R' Yaakov Kamenetsku).

16. יְדֶכֶּה — Your arm. The suffix of this word, usually spelled יְדֶכֶּה has the unusual spelling of יָדֶר, which alludes to the word יָדֶר, weak. This teaches that the tefillin should be worn on the weaker arm, i.e., the left (Menachos 37a).

הְשְׁנוּעָם — And an ornament. The word appears in Shabbos 57a-b, where the Talmud explains it to be a golden head ornament that is worn from ear to ear. It is in the plural because the head-tefillin consists of four separate compartments (Ramban). Rashi cites Sanhedrin 4b that the name totafos was chosen because it alludes to four, the number of the head-tefillin's compartments, since the word vv, tat, means two in Katpi and np, fas, means two in Afriki, two ancient languages.

## ◆§ Tefillin and the Exodus.

In a lengthy exposition that is basic to an understanding of major concepts of Judaism, and that should be studied in its entirety, *Ramban* discusses *tefillin* and the Exodus. The following is a summary:

The four Scriptural passages that are contained in *tefillin*—the first two passages of the *Sherna* and the two passages of this chapter — are basic to Judaism. The two passages in this chapter speak of the Exodus, which is basic to the Jew's awareness of his responsibilities to God, Who liberated him and made Israel a nation. The first two passages of *Sherna* express the concept that God is One and that we accept His Kingship, the concept of reward and punishment, and the responsibility to observe all the commandments. These principles must always be with us — upon the arm that symbolizes our capacity for action and is opposite the heart, the

seat of emotion; and upon the head, the abode of the intellectual soul and the power of memory which enable us to be conscious of our antecedents and obligations to do His will.

The Torah repeats over and over that commandments are reminders of the Exodus from Egypt. Clearly, therefore, there is a dimension of the Exodus that affects the entire Torah, Only a few generations after Creation, man was infected by the germ of idolatry. This heresy takes many forms Imost of which are prevalent even todayl; Some claim that the world always existed and that there was no Creator. Others deny that He can be aware of daily occurrences, that He is not involved in human affairs, or that there is no reward and punishment. The Exodus refuted all of these notions. It showed that God has full control of nature and that nothing and no one can thwart His will, that He communicates with man through His prophets, and that He carries out His word at will. To make these points, Moses repeated constantly to Pharaoh that the plagues would demonstrate God's mastery.

This message of the Exodus is not only basic to our belief and existence, but it must be reiterated constantly. Therefore, we wear it on our person in the form of *tefillin* and recall it when we perform the commandments. We are zealous in the performance of all commandments — the seemingly minor as well as the obviously major ones — because they all reinforce our faith and commitment. To proclaim and strengthen our conviction that it is so, we gather in synagogues and pray aloud, saying before Him, "We are Your creatures!"

The open miracles of the Exodus seal into our awareness that God rules His universe and that the only difference between nature and miracles is that we are accustomed to the former and startled at the latter.

שלים. ימנייה סימן פֿש — This Masoretic note means: There are 105 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic מְנֶיִה, he will count.

This alludes to the law that each person must count himself as part of a group that brings the pesach-offerings (R' David Feinstein).

# אונקלוס

יוהוה כד שלח פרעה ית עמא ולא דברנון יי ארח ארעא פלשתאי ארי קריבא הוא ארי אמר יי דילמא יוועוו במחזיהון קרבא ויתובוז עמא למצרים: יחואסחר יי ית עמא ארח מדברא [ל]ימא דסוף ומזרזיו סליקו בני ישראל מאַרעא דמצרים: יטואסיק משה ית גרמי יוסף עמה ארי אומאה אומי יַת בּני ישראל למימר מדבּר דכיר יִי יַתְבוֹן וַתְּסְקוֹן יַת גַּרְמֵי מבּא עמכון: בונטלו מספות ושרו באתם בסטר מַדַבָּרָא: כאַנִיי מדבּר קדמיהון בּיממא בעמודא דעננא לאשריותהון באורחא וליליא בעמודא דאשתא לאנהרא להון למיול ביממא ובליליא: כבלא עַדִי עַמּוּדָא דַעַנַנַא בִּימַמַא וָאַף לַא עמודא דאַשָּתא בּלִיליַא קדם עמא:

# פרשת בשלח

י וַיְהִי בְּשַׁלֵח פַּרְעה אֶת־הָעָם וְלִא־נָחָם אֱלֹהִים דָּרֶהְ אֶרֶץ פְּלִשְׁתִּים כָּי קָרָוֹב הָוֹּא כִּי וֹ אָמֵר אֱלֹהִים כָּי קָרָוֹב הָוֹּא כִּי וֹ אָמֵר אֱלֹהִים כָּן יִּיּחָם הָעָם הִלְּחָמָה וְשָׁבוּ מִצְרֵיְמָה: וַיַּמַּב יּיִ קָרָוֹב הָמִּדְבָּר יַם־סְוּף וְחֲמֶשֵׁים שֵּלְהִים וֹ אֶת־הָעֶם תִּלְּחָמָה וְשָׁבוּ מִצְּרִיְמָה וְתָּם הָעָרְיִם אֶתְּבֶּים וֹ אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְּרָים: וַיַּקָּח מֹשֶׁה אֶת־עֵּבְים עַלְוֹּ בְּאַתְם בְּלְבִים מְשָׁה אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֶל הִיּם אֶתְבֶּים וְהַאֶלִיתְם אֶתְּבֶּים וֹהְעָבְוֹ לִנְחְתַם הַּלֶּבְיּר בְּמִיּה הַבֹּר לְבָבְי וִשְׁרָאֵל מְשֶׁרְּר לְהָה בְּעָמְוֹר בְּאָל לְנְחְתַם הַלֶּבְר.
בא וַיְהוֹה הֹלֵךְ לִפְנִילֶם יוֹמָם בְּעַמְוֹּר לָהָה לְּלֶבֶת וּמְם וְלֵיְלָה לְּבָּנִי שְׁלְּלָּה וְּעָבְוֹן וֹלְמָם וְעַמְוֹּר לָהָאָשׁ לָיְלָה לִפְנֵי בְּבְּיִלְה בְּעָמְוֹר הָאֵשׁ לְיָלְהָה וְשָׁבָּן וֹלְמָם וְעַמְּוֹר הָאֵשׁ לְיָלְהָה לְבָנֵי וֹשְׁבָּוֹן ווֹמָם וְעַמְּוֹר הָאֵשׁ לְיָלָה לְפָנֵיים בִּיּלְבְּיִים וְעִמְוֹר הָאֵשׁ לְיָלְהָה בְּעַמְוֹר הָאָשׁ לְהָבְים וֹלְמָבוֹן וּוֹמָם וְעַמְוֹר הָאָשׁ לָיְלָה לְבָנֵיל בְּיִים וְעִמְוֹר הְבָּעְבִים וְעַמְוֹר הָבָאשׁ לַיְלָה לְבָבְיוֹים הַבְּלְבִין וּמֹם וְעַמְּוֹר הָבְאָשׁ לְיְלָה לְבָּבְיוֹם הְתְבְּבוֹי וּמְבְּבוֹים וְעִמְוֹר הָאָשׁ לֻוְיָלָה לְבְבֵּיל בְּבוֹים וְעִמְיוֹר הָבְאָשׁ לְיָלְהָה בְּעַמְוֹר הָאָשׁ לְיְלָּה וֹיִים בְּיִבּים וּבְעִבְּוֹים בְּיִבְיּם וּתְעָבָּוֹים בְּבִים בְּיִבְים בְּבְיבִים וּיִבְים וּבְיִבְים בְּבְיִים בְּבְיוֹב בְּיִבְים וּבְבְּיבְים וּיִבְמָוֹב בְּבְייִים בְּיִים בְּיִבְים וּיִבְיִים וְיִבְיְבְּבְים בְּבְים בְּבְיבְים בְּבְיּבְים בְּבְיבְבְים בְּבְּבְיוֹב בְּיבְים בְּבְיוֹב בְיבּים וְיבֹבּים וְּבְבְיוֹב בְּים בְּבְבְיים בְּבְיבְים בְּבְּבְיוֹם בְּבְיבְים בְּבְיבְים בְּבְיבְיבְים בְּבְּבְיוֹב בְיבִיים בְּבְיוֹב בְּיִבְיְים בְּבְּיִבְים בְּבְיוֹב בְּבְבְיים בְּבְיבְיוֹב בְיבְבְּבְיוֹב בְּבְיוֹב בְּבְבְיוֹב בְּיבְים בְּבְיוֹב בְּיבְבְיוֹם בְּבְבְיים בְּבְיוֹב בְּיבְיבְים בְּבְיבְים בְּבְיוֹב בְיבְיבְים בְּבְבְיים בְּבְיוֹם בְּבְיים בְּבְיים בְּבְיוֹם בְּבְיים

್ರ"⊏`

 (יז) ויהי בשלח פרעה וגוי ולא נחם. ולא נהגם (מכילחא) כמו לך נחה את העם (להלן לב:לד) בהתהלכך תנחה אותך (משלי ו:כב): בי קרוב הוא. ונוח לשוב באותו (הלן לב:לד) בהתהלכך חנתה אותך (משלי ו:כב): בי קרוב הוא. ונוח לשוב באותו הדרך למלרים. ומדכשי אגדה יש הרבה: בראתם מלחמה. כגון מלחמת וירד השמלקי והכנעני וגו' (במדכר יד:מה), אם הלכו דרך ישר היו חוזרים. ומה אם כשהקיפם דרך מעוקם אמרו נתנה ראש ונשובה מלרימה (שם פסוק ד), אם הוליכום בפשומה על אחת כמה וכמה (מכילחא): פן יגחם. יחשבו מחשבה על שילאו ויחנו לב לשוב: (יח) ויטב. הסיבם מן הדרך הפשומה לדרך המקומה: יום סוף. כמו לים סוף. ומשף הוא לשון אגם שגדלים בו קנים, כמו וחשם כסוף (לפיל בי הסיבתן במדכי (יושניה יש:): וחשושים. אין תמושים לאווינים (מכילתא) (לפי שהסיבתן במדכר ונישניה יש:): וחשושים. אין תמושים לקנות שם מה שילמרך, אכל כשהוא פורש למדבר לריך לזמן כל הלורך. וכחוב זה לא נכתב כי אם לשבר את האזון, שלא תחמה למ"א תואת? במלחמת עמלך ובמלחמת סיתון ושנג ומדין מהיכן היו להם כל זיין מהנס ישרא, וכן מרכה יש הלא לפי תרכן, וכן הוא אומר ואתם מעברו ממשים (יהוש אויד), וכן תרגם שהכום ישראל לפי תרכן, וכן הוא אומר ואתם מעברו ממשים (יהוש אויד), וכן תרגם

#### PARASHAS BESHALACH

17-18. The route to Eretz Yisrael. The quickest, easiest, and most direct route from Egypt to Eretz Yisrael is northeast, along the coast of the Mediterranean Sea, a route that goes through Philistia, which is on the west coast of the Holy Land (part of which is the Gaza area of today). However, just as this was the easiest way to leave Egypt, it would also have been the easiest way to return there. Since the war-like Philistines were sure to fight the Jewish "invaders," God knew that the people would lose heart and return to Egypt. To avoid this, He led them on a roundabout path through the Sinai Desert, going east and then north, so that they would enter the Land from the eastern bank of the Jordan River. This would take them so far from Egypt that it would be difficult - though not impossible — for them to consider returning. Even so, there were times in the Wilderness when the Jews com-

plained against Moses and wanted to return to Egypt; had such a return been quick and easy, they would surely have attempted it.

Although they were confronted by an attack from Amalek [17:8], this did not cause them to return to Egypt, because the Amalekites did not fight to protect their homeland from invasion, as the Philistines would have done. Were that the case, then the fearful Jews would have said correctly that the way to safety lay in a return to Egypt. But Amalek was the offspring of Esau, and they attacked Israel because of their ancestor's ancient, implacable hatred of Jacob; they would have continued the attack even if the Jews had retreated toward Egypt. Furthermore, at the time of Amalek's attack, Israel was already too deep into the Wilderness for an easy return (see Rashi, Ramban).

## PARASHAS BESHALACH

to Eretz Visrael

The Route 17 It happened when Pharaoh sent out the people that God did not lead them by way of the land of the Philistines, because it was near, for God said, "Perhaps the people will reconsider when they see a war, and they will return to Egypt," 18 So God turned the people toward the way of the Wilderness to the Sea of Reeds. The Children of Israel were armed when they went up from Egupt. 19 Moses took the bones of Joseph with him, for he had firmly adjured the Children of Israel, sauing, "God will surely remember you, and you shall bring up my bones from here with uou."

20 Theu journeued from Succoth, and encamped in Etham, at the edge of the Wilderness. <sup>21</sup> HASHEM went before them by day in a pillar of cloud to lead them on the way, and by night in a pillar of fire to give them light, so that they could travel day and night. 22 He did not remove the pillar of cloud by day and the pillar of fire by night from before the people.

R' Chananel, cited by R' Bachya, adds another reason for the decision to lead them through the desert. God wanted them to be in circumstances where they would have to see constant miracles in order to survive. This would be their schooling in faith, for they would see — through the manna, the water, the constant protection from the elements, and so on — that God is omnipresent and all-powerful. As a result, for the rest of our national history we would look back and know that everything is in God's hands, a lesson that is clearest in a desert, where human survival - especially for a nation of millions — would have been impossible without Divine intervention.

According to Sforno, God led the Jews toward the Wilderness so that they would not meet travelers who would tell them that Pharaoh was preparing to give chase, for if so, they might have been frightened into returning to Egypt.

18. ים־סוף — Sea of Reeds (this is the literal translation; it is often translated as the Red Sea]. This may have been the Gulf of Suez, which branches northward from the Red Sea and separates Egypt from the Sinai Desert. Since the Gulf of Suez branches up from the Red Sea, it could be referred to by that name, but what is known today as the Red Sea is south of the Sinai Peninsula and so far south of the populated area of Egypt that it is unlikely that the Exodus and the later Splitting of the Sea could have taken place there. It may be that the Sea of Reeds was the Great Bitter Lake, which is between the Gulf and the Mediterranean Sea; or the large delta at the mouth of the Nile, in the north of Egypt or it may have been the southern Mediterranean.

שים - Were armed. Although a nation under the direct protection of God should not need arms to defend itself, it is the Torah's way that people should conduct themselves in a natural manner, and then, if necessary, God will intervene with miracles (R' Bachya). Even though the people were armed, they would have fled back to Egypt if faced by a war against the Philistines. In the words of R' Hirsch: "It was not the sword at their side that was lacking, but the heart underneath that failed . . . they lacked [as yet]

the spirit of trustfully putting themselves in God's hands. under any and all circumstances . . . '

According to the Midrash, the word derives from wpn. a fifth, and it implies that only one-fifth of the Jews left Egypt. The rest were not prepared to adopt a new life as God's people: they died during the plague of darkness, so that the Egyptians would not see that Jews, as well as Egyptians, were losing their lives (Rashi).

19. ויכח משה — Moses took. Although Joseph wanted to be buried in Eretz Yisrael, he could not ask his children and brothers to do so immediately after his death, because Pharaoh would not have permitted it. He had no choice. therefore, but to ask that he be reinterred after the Exodus IGenesis 50:25), Jacob, however, made such a request IGenesis 47:29-301 because Joseph, as viceroy, had the power to carry it out (Rashi).

The Talmud (Sotah 13a) notes that only Moses took Joseph's remains: the rest of the people were occupied with "requesting" the valuables of Egypt, a temptation that Moses ignored. Thus, Moses exemplified the dictum that the wise of heart takes [the performance of] commandments (Proverbs 10:8).

- 21. ללכת יומם ולילה So that they could travel day and night. But if they traveled constantly, would they not become completely exhausted after a few days? Various answers are given:
- Such a large camp could travel only a short distance at a time, so they would advance a bit by day and halt to rest, and then advance a bit further in the evening. The two pillars made it possible for them to travel whenever it was necessary (Ibn Ezra).
- True, they could not travel at such a pace for very long, but by traveling constantly at the start of their departure from Egypt, they would alarm Pharaoh, who would naturally assume that they were trying to escape permanently. Thus, they were setting the stage for Egypt's later entrapment at the sea (Rashbam).
- So anxious were they to receive the Torah that they wanted to travel every possible moment (R' Bachya).

אומליל יי עם משה למימר: ב מליל עם בני ישראל ויתובון וישרון קדם פום חירתא בין מגדלא ובין ימא קדם בעיל צפון לקבלה תשרון על ימא: גויימר פרעה על בני ישראל מערבליו אנוו באַרעא אַחַד עליהון מדברא: רואתקיף ית לבא דפרעה וירדף בתריהוו ואתיקר בפרעה ובכל משריתה וידעון מצראי ארי אנא יי ועבדו כן: הואתחוא לְמַלְכָּא דְמִצְרַים אַרֵי אַזַל עמא ואתהפיר לבא דפרעה ועבדוהי לעמא וַאַמַרוּ מַה דָא עַבַדנַא אַרִי שַלַּחנא ית ישראל מפלחננא: ווטקים ית רתכוהי וית עמה דבר עמה: וודבר שת מאה רתפין בחירו וכל רתפי מצראי וגברין ממנו על כַּלְהון: חואתקף יי ית לבא דפרעה מלכא דמצרים ורדף בתר בני יִשְרַאַל וּבְנֵי יִשְרָאַל נְפַקוּ בְּרֵישׁ גָּלִי: טורדפו מצראי בתריהון ואדביקו יַתָהוֹן בֶּד שַרַן עַל יַמַא בַּל סוּסוַת רתכי פרעה ופרשוהי ומשריתה על פום חירתא קדם בעיל צפון:

יד אַב וַיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וּבְין הַיָּם לְּפְנֵי וְיִשְׁרָאֵל וּבְין הַיָּם לְפְנֵי וּ הַחִירֹת בִּין מִגְּדָּל וּבִין הַיָּם לְפְנֵי וּ וְיִשְׁרָאֵל וְבָין הַיָּם לְפְנֵי פִי הַחִירֹת בִּין מִגְּדָל וּבִין הַיָּם לְפְנֵי וּ וְיִשְׁרָאֵל וְבָבְים הַם בָּאָרֶץ סָגַר עְלֵיהָם הַמִּרְבָּר: וְחִזּקְתִּי אֶת־לֵב־פַּרְעהׁ וְּבָבְים הַם בָּאָרֶץ סָגַר עְלֵיהָם הַמִּרְבָּר: וְחִזּקְתִּי אֶעְרַיִם בִּי־אָנְי יהֹנְה וַיִּאֲשׁר־בֵן: וַיֻּגַּד לְמֵלֶךְ מִצְרַיִם בִּי בָרָח הָעֶם וֹיִיהָפּךְ לְבַב פַּרְעָה וַעְּבָדִיוֹ אֶל־ הְיִם כִּי בָרָח הָעֶם וֹיִיהָפּף לְבַב פַּרְעָה וַאֶּבָדִיוֹ אֶלּר הְיִבְים בִּי בְּבָרוֹ אָת־רִכְבְּוֹ וְאָת־עַמְוֹ לְקַח עִמְּוֹ וְיִבְּחְ עִשְׁרִאֵל וְבְּבְי בְּבְרִעהׁ מֵעְרָהִי וְשְׁרָאֵל וּבְנִיי וְשְׁרָאֵל וּבְנִי יִשְׂרָאֵל וּבְנִי יִשְּׁרָאֵל וּבְנִי יִשְּרָאֵל וּבְנִי יִשְּרָאֵל וּבְנִי יִשְּרָאֵל וּבְנִי יִשְּרָאֵל וּבְנִי יִשְּרָאֵל וּבְנִי יִשְּרָאֵל וְבִים בְּיִרְים בְּיִים אַחְרֵיהָם וְיִשְׁרָאל וּבְנִי יִשְּרָאֵל וּל וּבְּים בּיִים בְּיִבְים בְּיִים אַחְרֵיה מִּבְּיים וְיִשְּיֹגוֹ וּוֹילוּ עִל־בּים וְיִּשְׁרִאל וּבִים וְיִשְׁיגוּ אוֹחִל על־פּיֹ הְחִילת לפּנִי בּעל צפּן: בּעל צפּן: בּעל צפּן: בִּעל בּבּן וּחִילוּוֹ על־פּי הְחִילוּ וּחִילוּ וּחִילוֹ על־פּי הְחִילת לפּנִי בּעל צפּן:

י"בס

חוזריו למלרים באו והגידו לפרעה ביום הרביעי. ובחמישי ובששי רדפו אחריהם. וליל שביעי ירדו לים. בשחרית אמרו שירה, והוא יום שביעי של פסח (סדר עולם רבה פ"ה) לכר אנו הוריו השיכה ביום השביעי ומגילה לא.): ויהפר. נהפר ממה שהיה. שהרי אמר להם הומו לאו מחוד עמי (לעיל יב:לא) [: ועבדיו.] ונהפך לב עבדיו. שהרי לשעבר היו אומרים לו עד מתי יהיה זה לנו למוקש (שם י:ז) ועכשיו נהפכו לרדוף אחריהם כשביל ממונם שהשאילום (מכילתא): מעבדנו. מעבוד אותנו: (ו) ויאסר את דכבו. הוא בעלמו (מכילתא): ואת עמו לכח עמו. משכם בדברים. להינו ונשלו ממוננו ושלחנום. בואו עמי ואני לא אחנהג עמכם כשאר מלכים. דרך שאר מלכים עבדיו קודמין לו במלחמה, ואני אקדים לפניכם, שנאמר ופרעה הקריב (להלן פסוק י) הקריב עלמו ומיהר לפני חיילוחיו. דרך שאר מלכים ליטול ביזה בראש כמו שיבחר, אני אשוה עמכם בחלק, שנאמר אחלק שלל (להלן טו:ט; מכילחא): (ז) בחור. נכחרים. בחור לשון יחיד, כל רכב ורכב שבמנין זה היה בחור: ובל רבב מצרים. וממהם כל שאר הרכב. ומהיכו היו הבהמות הללו. א"ת משל מלרים. הרי נאמר וימת כל מהנה מלכים (לעיל ש:ו). וא"ת משל ישראל, והלא נאמר וגם מהנט ילד עמנו (שם יוכו). משל מי היו. מהירא את דבר ה' (שם טוכ). מכאו היה רבי שמעון אומר. כשר שבמלרים הרוג, טוב שבנחשים רלון את מוחו (מכילתא): ושלשים על כלו. שרי לכאות, כתרגומו: (ח) ויחזק ה' את לב פרעה. שהיה חולה אם לרדוף אם לאו וחזק את לכו לרדוף (שם): ביד רמה. בגבורה גבוהה ומפורסמת (שם): (ב) וישבו. לאחוריהם. ללד מלרים היו מהרבין כל יום השלישי כדי להטעות את פרעה שיחמר חושים הם בדרך, כמו שנחמר וחמר פרעה לבני ישרחל וגו': ויחנו לפני פי החירות. הוא פיתום, ועכשיו נהכא פי החירות על שם שנעשו שם בני חורין (מכילתא). והם שני סלעים גבוהים זהופים והגיא שביניהם הרוי פי הסלעים: לפני בעל צפו. הוא נשאר מכל אלהי מלרים כדי להטעותו שיאמרו השה יראתו. ועליו פירש חיוב משגיח לגוים ויחבדם (יב:כג; מכילתח): (ג) ואמר פרעה. כשישמע שהם שבים לאחוריהם: לבני ישראל. על בני ישראל. וכן ה' ילחם לכם (להלן פסוק יד) עליכם. אמרי לי אחי הוא (בראשית כ:יג) אמרי עלי: גבבים הם. כלואים ומשותעים. ובלע"ז שירי"ר. כמו נבכי ים (איוב לח:טו) בעמה הבכא (חהלים פר:ז) מנכי נהרות (איוב כח:יא). גבבים הם, כלואים הם במדבר, שאינן יודעין ללחת ממנו ולהיכן ילכו: (ד) ואכבדה בפרעה. כשההב"ה מתנהם ברשעים שמו מחבדל ומחכבד. וכן הוא אומר ונשפטתי אתו וגו', ואחר כך והתגדלתי והתקדשתי ונודעחי וגו' (יחזקאל לח:כב־כג). ואומר שמה שבר רשפי קשח, ואחר כך נודע ביהודה אלהים (תהלים עו:ב-ד). ואומר נודע ה' משפט עשה (שם ט:יז: מכילתא): בפדעה ובכל חילו. הוא התחיל בעבירה וממנו התחילה הפורענות (מכילתא): ויעשו בן. להגיד שבחן ששמעו לקול משה ולא אמרו היאך נחקרב אל רודפינו אנו לריכים לברוח. אלא אמרו אין לנו אלא דברי בן עמרס (מכילתא): (ה) ויגד למלך מצרים. איקטורין שלח עמהם (שם) וכיון שהגיעו לשלשת ימים שקבעו לילך ולשוב וראו שאינן

14.

1-8. Pharaoh's change of heart. Although Pharaoh had demanded that Moses and the Jews leave the country as soon as possible, he thought that they were going only for a three-day trip. Even if they had no intention of returning, Pharaoh should have been so terrified by the plagues, and especially the Plague of the Firstborn, that it would have been sheer insanity for him to try to bring them back. However, God wished to demonstrate conclusively, both to the Jews and to the world at large, that He was the Master of all; for when the wicked are punished, God is glorified. This required the

Splitting of the Sea, as we shall see below. For this to take place, three things had to happen: Pharaoh had to realize that the Jews were not returning, he had to regret his decision to let them go, and he had to overcome his terror at standing in their way. Our passage reveals the process through which God made this happen.

2. אָשְׁבּוּ — And let them turn back. After having spent three days traveling away from Egypt (see verse 5), the Jews now retreated and retraced their steps, coming to a halt before Baal Zephon, the only idol that had not been destroyed before the Exodus. God did this to let Pharaoh rationalize that

14

Pharaoh's

HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>2</sup> "Speak to the Children of Israel and let them turn back and encamp before Pi-hahiroth, between Migdol and the sea, before Baal-zephon; you Change of shall encamp opposite it, by the sea. 3 Pharaoh will say of the Children of Israel. 'They are Heart imprisoned in the land, the Wilderness has locked them in.' 4 I shall strengthen the heart of Pharaoh and he will pursue them, and I will be glorified through Pharaoh and his entire armu. and Egupt will know that I am HASHEM." And so they did.

5 It was told to the king of Egupt that the people had fled; and the heart of Pharaoh and his servants became transformed regarding the people, and they said. "What is this that we have done that we have sent away Israel from serving us?"

<sup>6</sup> He harnessed his chariot and attracted his people with him. <sup>7</sup> He took six hundred elite chariots and all the chariots of Egupt, with officers on them all. 6 HASHEM strengthened the heart of Pharaoh, king of Egupt, and he pursued the Children of Israel — and the Children of Israel were going out with an upraised arm.

<sup>9</sup> Eaupt pursued them and overtook them, encamped by the sea — all the horses and Panics chariots of Pharaoh, and his horsemen and army — by Pi-hahiroth before Baal-zephon.

the Jews were lost and confused, as he says in the next verse. and that Baal-zephon's power was so strong that it had forced them to return. Pi-hahiroth [lit., Mouth of the Freedorn] was the new name of Pithom, the city built by Jewish slave labor. The word פי, mouth, alludes to its location in a ravine between two hills, and החירת, of the freedom, to the new status of the erstwhile Jewish slaves (Rashi).

- 4. וחוקתי I shall strengthen. Even given the above indications that the Jews might be ripe for the taking, Pharaoh still smarting from the plagues — could not have embarked on the chase if he had been in full command of his faculties. His wickedness was demonstrated by his declarations in verses 3 and 5, which showed that he could not make peace with the freedom of the Jews and looked for rationalizations that would enable him to reclaim them. By strengthening his heart now, God merely gave him the courage to carry out his true desire.
- 5. אוד It was told. Pharaoh had sent spies to accompany the Jews and see what they would do at the end of three days. They returned and reported that the Jews had no intention of coming back to slavery. [Even though they had retreated back toward Egypt, this indicated possible confusion on their part, but not a desire to end their brief excursion into freedom (Sforno).] Upon hearing this, the attitude of Pharaoh and his courtiers became transformed, and they regretted having freed the Jews (Rashi).

Pharaoh spoke as if there was no conceivable reason for him to have freed the Jews. Had he forgotten the plagues, the devastation of his land, the death of his own firstborn? This passage teaches an important lesson in human nature. When a person's own interests are involved and his desires aroused, he can rationalize everything in his favor, as Pharaoh did when he decided that the "survival" of the idol Baal Zephon (v. 2) was an omen that he would prevail. Similarly, later in this chapter, after seeing that God had split the Sea, Pharaoh did not hesitate to plunge in, rationalizing that the east wind (v. 24) and not God had caused the Sea to split (R' Yaakov Kamenetsky).

- 6. ויאטר He harnessed. Pharaoh set an example for his people by harnessing his own chariot and leading his army in pursuit. He attracted [חסיו, lit., took] his nation by persuasion. telling them that he would share the spoils with them, and that he would join them in bringing back the fugitives, unlike other kings who bask in luxury while their subjects endanger themselves (Rashi). In addition, he appointed officers even over the common rabble, who were not part of the regular army, because Pharaoh knew that proper leadership is allimportant in battle (Sforno). All this was possible only because God strengthened the heart of Pharaoh: otherwise, with the scars of the plagues still on him and his people, he would not have attempted such foolishness (Ramban).
- 8. ביד רמה With an upraised arm. The term is figurative. The Jews left Egypt with banners, song, and celebration. thus proving that they did not plan to return to slavery (Ramban).

Sformo understands the triumphalism of the Jews as a reason for Pharaoh's confidence. He was convinced that the Jews were unrealistically sure of themselves, thinking that their superior numbers would make it impossible for the Egyptians to overpower them. The former slaves did not realize that they would be no match for trained soldiers.

The chronology, Israel left Egypt on the morning of 15 Nissan and the sea split on 21 Nissan. The chronology of events during those seven days was as follows:

- 15 Nissan: Israel traveled from Rameses to Succoth.
- 16 Nissan: They traveled from Succoth to Etham.
- 17 Nissan: They retreated back toward Egypt and encamped at Pi-hahiroth.
- 18 Nissan: Pharaoh's agents reported that the "three days to serve God" had gone by and the Jews were not returning to their servitude.
- 19-20 Nissan: Pharaoh organized his forces and pursued the
- 21 Nissan: The sea split to save Israel and then returned to its place to swamp Egypt.
- 9-12. Israel panics. The Jews saw not only a huge and

יופרעה קרב וזקפו בני ישראל יח עיניהון והא מצראי נטליז בתריהון ודחילו לחדא וזעיקו בני ישראל קדם יי: יאואמרו למשה המדלית בְּמִצְרַיִם דְבַרְתַנַא לממת בְּמַרְבָּרָא מַה רַא עַבַרְתָּא לנא לאפּקותנא ממצרים: יבהלא דיז פתגמא די מללנא עמר במצרים לְמֵימַר שָבוּק מִנְנַא וְנָפַלַח יַת מצראי ארי טב לנא למפלח ית מצראי מדנמות במדברא: יואמר משה לעמא לא תרחלון אתעתדו וחזו ית פּוּרָקַנַא דַייַ דִּיַעַבּד לְכוֹן יוֹמא דין ארי בָּמַא דַחָזַיתוּן יַת מִצְרַאִי יוֹמא דין לא תוספוז למחזיהוז עוד עד עלמא: ידיי יָגֶים לָכוֹן קָרַב וָאַתּוּן תַשְׁתַּקוּן: אונאַמר יי למשה קבלית צלותר מליל עם בני ישראל וישלון: שונאת טול ית חטבה ואַרִים יַת יָדֶךְ עַל יַמַא וּבְזַעוֹהִי וִיעַלוּוֹ בְּנֵי יִשְרָאֶל בְּגוֹ יַמָּא בְּיַבַּשְׁתַא: יּוַאָנַא הא אנא מתקף ית לבא דמצראי ויעלון בתריהון ואתיקר ובכל משריתה ברתכוהי ובפרשוהי:

יוּפַּרְעָה הִקְּרֵיב וַיִּשְׁאוּ בְנִי־יִשְׂרָאֵל אֶת־עֵינִיהֶׁם וְהִנָּה מִצְרֵים וּנֹסֵע אֲחֲרֵיהֶם וַיִּירְאוּ מְאֹד וַיִּצְעָקּוּ בְנִי־יִשְׂרָאֵל מְאֹד וַיִּצְעָקּוּ בְנִי־יִשְׂרָאֵל אֶל־מֹשֶׁה הַמִּבְּלֵי אֵין־קְבָּרִים אֵל־מֹשֶׁה הַמִּבְּלֵי אֵין־קְבָּרִים בְּמְצְרֵים לְמִתְּנֵנוּ לָמְוּת בַּמִּדְבָּר מִה־זֹאת עָשְׁיתָ לָנוּ בְּמְצְרֵים לְאַמֶּר חָתֵּי לְנוּ בְּמְדְבָּר אֲשֶׁר דְּבַּרְנוּ אֵלֶיךְ בְּמִרְבָּר אֶשֶּר הְבִּים לְאַתְּר מִשְּׁה בְּמִרְבָּר אֶשֶׁר הְאִיתֶם אֶת־מִצְרִים מִשְּׁה בְּמְרְבָּר וְיִאֹתְם אֶת־מִצְרִים מִשְּׁה אֶל־הָעְם אַת־מִצְרֵים מִשְּה אֶל־הָעִם אַל־הִיִּעְשׁה לָבֶם הַיִּוֹם כִּיְמְהַב בְּיִר וְיִאֹר הָאִיתֶם אֶת־מִצְרַיִם יִּהוֹה יִלְחֵם בְּיִבְּיִם לְּאַתְם אָוֹד עַד־עוֹלָם: יהוֹה יִלְחֵם לְּרָאֹתָם עִוֹד עַד־עוֹלָם: יהוֹה יִלְחֵם לְּרָאֹתָם עִּוֹד עַד־עוֹלָם: יהוֹה יִלְחֵם לְּרָאֹתָם בְּרִבְּים לִּאְתִם עִוֹד עַד־עוֹלָם: יהוֹה יִלְחֵם לְּרָאֹתָם בְּרִבְּים לִיְאִנוֹם לְּאַתְם עִוֹד עַד־עוֹלָם: יהוֹה יִלְחֵם לִּיִּים בְּרִבְּים בְּרִבְּים בְּיִּבְּים בְּיִּשְׁה לְבָּם הְיִּבְּים עִּוֹד עַד־עוֹלָם: יהוֹה יִלְחֵם לִיִּם בְּרָבִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּבִּים בְּיִבְּבִים בְּיִים בְּבִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִבְּבְּים בְּיוֹם בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּבְיִם בְּיִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּנִים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִבְיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִבּים בְיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּבִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִיבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיבְּיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹב בְּיוֹב בְּיוֹים בְּיוֹים בְּי

יּ וַיָּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה מַה־תִּצְעֵק אֵלֶי דַּבֵּר אֶל־פְּנֵי־ יִּשְׂרָאֵל וְיִפָּעוּ: וְאַתָּה הָרֶם אֶת־מַשְׁהּ וּנְטְה אֶת־יֵדְךָּ עַל־הַיָּם וּבְקָעֲהוּ וְיָבְאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל בְּתִוֹךְ הַיָּם בַּיַּבְּשָׁה: יּ וְאַנִּי הִנְנִי מְחַזֵּלְ אֶת־לֵב מִצְלַיִם וְיָבָאוּ אַחֲרֵיהֶם וְאִבֵּרְדָה בְּפַרְעה וּבְכָל־חֵילוֹ בְּרִכְבֻּוֹ וּבְפֶּרְשִׁיוּ:

**ッ**″モー

וכן מי ימן מותי (שמואל ב יט:א) דאבשלום, שאמות. כמו ליום קומי לעד (לפניה גית) עד שובי בשלום (דכרי הימים ב ית:כו), שאקום, שאשוב: (יג) בי אשר ראיתם את מצרים וגוי. מה שראיתם אותם אינו אלא היום, היום הוא שראיתם אותם ולא תוסיפו וגוי. מה שראיתם אותם אינו אלא היום, היום הוא שראיתם אותם ולא תוסיפו עוד: (יד) ילחם לכם. בשבילכם. וכן כי ה' נלחם לכם (להלן פסוק כה). וכן אם לאל תריבון (איוב יג:ח) וכן ואשר דבר לי (בראשית כד:ז) וכן האתם תריבון לבעל (שופטים וזלא): (טו) מה תצעק אלי. כדוו וכן האתם מוחד ומספלל, אתר לו הקב"ה לא עם מחה להאריך בתפלה שישראל נחונין בלרה. דבר אחר, מה חלעק אלי, עלי הדבר [חלוי] ולא עליך, שלי הדבר [חלוי] ולא עליך, מלי הדבר (חלוי) ולא עליך, בני ועל פועל ידי מלוני (שעיה מה:יא; מכילתא): דבר אל אבני ישראל וישעו. אין להם אלא ליפט, שאין הים עומד בפניהם. בדלי זכות אבותיהם והם והאמונה שהאמינו בי וילאו לקרוע להם הים (מכילתא); ש"ר כלות):

אשר דברנו אליך במצרים. והיכן דכרו, ירלו ה' עליכס וישפוע (לעיל ה:כלו; מכילתלו): ממתנו. מלשר נמיח. ולוס היה נקוד מלופוס היה נכלור ממיחחנו, מכילתלו): ממתנו. מלשר נמוח. וכן מי ימן מוחנו (לעיל עוזג) שנמוח, עכשיו שנקוד נשורק נכלור מלשר נמוח. וכן מי ימן מוחנו (לעיל עוזג) שנמוח, that he had acted on his own in leading them into such a precarious situation (see Rashi; Ramban).

(י) ופרעה הקריב. היה לו לכתוב ופרעה קרב, מהו הקריב. הקריב עלמו

ונתחמן להדם לפניהם כמו שהתנה עמהם (מכילתח): נסע אחריהם. כלב חתד

כאיש אחד (שם). דבר אחר, והנה מלרים נוסע אחריהם, ראו שר של מלרים

נוסע מן השמים לעזור למלרים (חנחומה יג; ש"ר כה:ה): ויצעקו. תפשו הומנות

אבותם. באברהם הוא אומר אל המקום אשר עמד שם (בראשית יע:כז). בילחק

לשוח בשדה (שם כד:סג). ביעהב ויפגע במהום (שם כח:יא: מכילתא: תנחומא

ט): (יא) המבלי אין קברים. וכי מחמת חסרון קברים, שחין קברים במלרים

להקבר שם, לקחתנו משם. ש"י פו"ר פלינל"א ד"י נו"ן פושי"ש בלע"ז: (יב)

strong force pursuing them, but a united and well-organized one, as implied by verse 10 that describes the Egyptian army in the singular [נסען, rather than the plural [ונסעים], [lbn Ezra makes a similar deduction from the singular form of סוס, lit. horse, of verse 9, implying that all the horses of Egypt had been massed in a united force. This caused them to be frightened and cry out to God in prayer and to protest against Moses for having taken them out of Egypt. These were two contradictory approaches: One group of Jews "grasped the handicraft of the Patriarchs" by praying in time of danger, in full knowledge that some are with chariots and some with horses, but we — in the Name of HASHEM, our God, do we call out! (Psalms 20:10). Another group was so frightened that they regretted having left Egypt, and castigated Moses for having led them out. Ramban conjectures that they did not lose faith in God, but in Moses. They suspected

Or HaChaim adds a reason for the fear. The Jews saw not only a mortal army, but also Mitzrayim, the guardian angel of Egypt, at Pharaoh's side. This made them think that God must have turned against them; why else would an angel join the Egyptians? The truth was, however, that the appearance of the angel served two purposes: The terror it inspired brought the Jews to a higher level of repentance and prayer; and God wanted to destroy the power of the Egyptian state of that era so that it could never menace Israel again. This would be done by defeating its spiritual power, as represented by the angel.

11. למוח בּמּדְבָּר — To die in the Wilderness. But the danger facing them was not the Wilderness, but Pharaoh's army! According to Ramban, they were referring to an earlier

<sup>10</sup> Pharaoh approached; the Children of Israel raised their eyes and behold! — Egypt was journeying after them, and they were very frightened; the Children of Israel cried out to HASHEM.

<sup>11</sup> They said to Moses, "Were there no graves in Egypt that you took us to die in the Wildemess? What is this that you have done to us to take us out of Egypt? <sup>12</sup> Is this not the statement that we made to you in Egypt, saying, 'Let us be and we will serve Egypt'? — for it is better that we should serve Egypt than that we should die in the Wilderness!"

God's Assurance

- <sup>13</sup> Moses said to the people, "Do not fear! Stand fast and see the salvation of HASHEM that He will perform for you today; for as you have seen Egypt today, you shall not see them ever again! <sup>14</sup> HASHEM shall do battle for you, and you shall remain silent."
- <sup>15</sup> HASHEM said to Moses, "Why do you cry out to Me? Speak to the Children of Israel and let them journey forth! <sup>16</sup> And you lift up your staff and stretch out your arm over the sea and split it; and the Children of Israel shall come into the midst of the sea on dry land. <sup>17</sup> And I behold! I shall strengthen the heart of Egypt and they will come after them; and I will be glorified through Pharaoh and through his entire army, through his chariots and through his horse-

complaint to Moses that they were afraid to go out into a desert where there was no food, and only a prospect of death through hunger and thirst. *Sforno* suggests that even if Pharaoh did not attack them, he would besiege them, cutting them off from food and water, so that they would be stranded in a wilderness.

- 13-18. God's assurance. The response to the Jewish fears took two forms: First, Moses assured the people that they had nothing to fear, because not only would God wage their battle, He would eliminate Egypt as a threat to them, and they would never see the Egyptians again. Second, God told Moses that the time for prayer was over; the miracle was about to take place, and all that remained was for Israel to prove its faith by plunging into the sea.
- 13. אַרְיִּבְּיּבּוּ וּרָאוּ Stand fast and see. Although the consensus is that God was about to show them the great miracle in order to strengthen their faith for all time, Ibn Ezra has a different, rational approach. He contends that God could not order the Jews to stand and fight, despite their great numbers, because they had been conditioned by more than a century of servitude to fear and obey their Egyptian masters, and were incapable of battle. This is why only Moses' prayers enabled them to overcome the greatly outnumbered Amalekites who ambushed them in the Wilderness [17:8-13]. And this is why it was necessary for that generation to die in the Wilderness over the next forty years. Then, their children, who had been raised in a different spirit, would be ready to wage battle with the Canaanite nations.

עור – You shall not see them again. After the forthcoming miracle at the sea, in whose aftermath the Jews would see the Egyptians dead on the seashore, the people of Israel would never see the Egyptian nation again (Rashi). Or HaChaim comments that the verse stresses that the salvation would take place today, lest the Jews fear that just as it took twelve months for Moses to complete his mission in Egypt, so the Jews at the sea might be facing an extended period of confrontation with Egypt.

Ramban notes that Moses' statement you shall not see them ever again was not merely an assurance but a commandment: It is forbidden for Jews to travel to or live in Egypt on a permanent basis. This prohibition is mentioned again when a Jewish king is forbidden to own an excessive number of horses lest he be forced to send his people to Egypt (*Deuteronomy* 17:16), and it is codified by *Rambam* (Hil. Melachim 5:7). The question of why Jews, including *Rambam* himself, have indeed settled in Egypt is discussed by halachic authorities, who give several explanations.

15. מְה־תִּצְעָק אַלִּי Mhy do you cry out to Me? Moses, too, was praying, and God told him, "Now, when Israel is in distress, is no time for lengthy prayer." Alternatively, the verse is rendered: אָלָי אוֹף, Why do you cry out [as if the plight of Israel is your responsibility]? אָלִי, To Me! It is for Me to save the nation, therefore, you should instruct them to move ahead, and I will attend to their safety (Rashi).

Sforno offers a novel approach. After the leaders castigated him for taking them out of Egypt, Moses cried out because he feared that they were lacking in faith and would not obey him when he ordered them to advance into the sea. To this, God replied that he was misjudging the people; all he had to do was to give the command.

Or HaChaim deals with a fundamental problem: Isn't prayer the proper response when people are faced with danger? Why are Israel and Moses commanded not to pray at such a time? He explains that God exercises His attribute of mercy only when the victims have at least a minimum degree of merit. At the sea, however, the Attribute of Justice argued that the Jews no less than the Egyptians had worshiped idols, and that it was unjust for one nation to be saved while the other was destroyed. [This is alluded to in verse 19, where the angel is called the angel of Elohim, the Name denoting judgment, because the Jewish people were being judged (Rashi).] Consequently, prayer alone could not be efficacious; there had to be a tangible merit. Therefore, God commanded that the prayers be stopped and the people demonstrate their readiness to put their lives in danger in obedience to God by plunging into the water. That display of faith would earn them the miracle of the Splitting of the Sea.

17. וְיָבֹאוּ אַחְרִיהָם — And they will come after them. God could have saved the Jews without having them go through

י"בר

יה וַיָּדְעוּן מַצְרָאֵי אַרָי אַנא יִי בּאתיקרוּתי 🗝 בפרעה ברתכוהי ובפרשוהי: יטונטל מלאכא דיי דמדבר קדם משריתא דישראל נאתא מבתריהוו ונטל עמודא דעננא מו קדמיהוו וקם מבתריהוו: כועל בין משריתא דמצראי ובין משריתא דישראל נהנה עננא וקבלא למצראי ולישראל נהר כל ליליא ולא אתקריבו דיז לות דיז כל ליליא: כא וארים משה ית יָרָהּ עַל יָמָא וְדַבַּר יִי יַת יַמָּא בְּרוֹחַ קרומא תקיף כל ליליא ושוי ית ימא ליבשתא ואתבזעו מיא: כבואתו (נ״א ועלו) בני ישראל בגו ימא ביבשתא שוריו להוו מימינהוז ומסמאליהון:כגורדפו מצראי ואתו (נ״א ועלו) בתריהון כל סוסות פַּרְעה רְתְכּוֹהִי ופרשוהי לגו ימא: כרוהוה במטרת צפרא ואסתכי יי למשריתא דמצראי בַּעַמוּרָא רָאשַׁתַא וַעננא ושגיש יַת מַשַׁרִיתַא דמצראַי: כהואַעדי יַת גלגלי רתפהון ומדברין להון בתקוף

יח וְנֶדְעַוּ מִצְרֵיִם כִּי־אָנִי יחֹנָה בְּהַבֶּרְי בְּפַּרְעֹה בְּרְבָבֻּתְׁ יש וּבְפָּרָשִׁיוּ: נִיִּשַׁע מַלְאַרְ הָאֶלהִים הַחֹלֵךְ לִפְנֵי מִשְׁתִּהְ ישְׂרָאֵל וַיֶּלֶּךְ מֵאַחֲרֵיהֶם וַיַּשָּׁע עַמְּוּד הֶעָנָן מִפְּנֵיהֶם ישְׂרָאֵל וַיְּהֶי הֶעָנָן וְהַחֹשְׁרְ וַיָּאֶר אֶת־הַלְּיִלָּה וַיֶּשָׁם אֶת־יִדוֹ עַל־הַיָּם וַיִּלֶּה וְיָשֶׁמְאלֵם: בּא זֶה אֶל־זֶה בָּל־הַלָּיְלָה: וַיֵּט מֹשֶׁה אֶת־יִדוֹ עַל־הַיָּם וְיִּלָּה וְיָשֶׁמְאלֵם: בּב הַיָּם בִּיבָּשָׁה וְהַמָּיִם לָהֶם חוֹמָה מִימִינָם וּמִשְּׁמֹאלֵם: בּב וַיִּרְשִׁר מִצְרַיִם וַיָּבְאוּ הַמָּיִם: וַיִּבְאוּ בְּנִירִישְׂרָאֵל בְּתְוֹּךְ בּב וַיִּרְשָׁר מִצְלִים וְּיָבְּאוּ הַמָּחִבייהֶם בָּלּה חוֹמָה מִימִינָם וּמִשְּׁמֹאלֵם: בּי וְפָרָשֻׁיוֹ אֶל־תִּוֹךְ הַיָּבְים: וַיְּהִי בְּאַמְים וְנִיכְי בְּעַבְּיוֹ וְיָבְּלָה וַיִּשְׁמָחְ בּי וְפָרָשֻׁיוֹ אֶל־תִּוֹךְ הַיִּבְּים: וַיְּהִי בְּעַמְים וּוֹמָה מִצְרָיִם וְּנָבְּיִים וּיִבְּיִים וּמְיִבְּים הַוֹּבְּיִים וּמִבְּיִם וּמִיתִּינָם וּמְבְּבָּתְיוֹ וַיְבָּבְּים אֵתְרֹבּים הַּנְבְּיִים וּיִבְיִים בְּעַבְּיִם בְּעִבְּיִים וּיִבְּיִם בְּעִבְּיִם וּיִבְּיִם בְּעִבְיִם וּיִבְּיִם בְּבְּבְיתִיוֹ וַיְנְבָּבְּבִיתְיוֹ נִינְבָּבְנִים מָּבְרִים: וַיָּסְר אֵמִים בְּנִים בְּעָבְיוֹ בְּבָּבְיתְיוֹ וַיְנְבָּבְיתִיוֹ בִיּנְבְּבּתְיוֹ בִיּנְבְבָּתְיוֹ בִיּנְהָבְּים בְּבָּבְיתִי בְּבָּבְיתִי בְּבָּבְרִים וּנִים בְּעִבְיוֹ בְּבָּבְיתִיוּ בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּבָּבְיתִיוֹ בִיְנְהָבְּבָּתְיוֹ בִיּנְהָבְּבּתְיוֹ בִיּנְבְבָּבְיתִיוּ בְּבָּבְרִים בּּבּרְיִים בְּבָּבְיתִיוּ בְּנְבְּבְיתִיוֹ בִּיְבְבָּבּיתְיוֹ בִּיְבְבָּיתְיוֹ בִּיְבְבָּים בְּבּירִים בְּבָּבְיִים בְּבּבּרְים בְּבּבּיתְיוּ בְּבְּבְיִים בְּבּילְיוֹ בִיּנְבְּבָּבְיוֹ בְּבְּבְייִם בְּבְּיִים בְּבּבּיתְיוּ בְּיִבְבָּיוֹ בְּבְּבְייִם בְּיִבְיים בְּבּבּיתְיוּ בְּבְבְּבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּבְיים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיִים בְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹים בּּבְבְיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְּבְייוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְיִיים בְּבְּיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְיוֹם בְּיִים בְּבְיוֹם בְּבְּבְיו

ויבקעו המים. כל מים שבטולם (מכילחת); ש"ר כתוו): (בג) בל סום פרעה. וכי סום חחד היה, מגיד שחין כולם חשובין לפני המקום חלה כסום חחד (מכילחת) שיכה פ"ב): (בד) באשמרת הבקר. שלש חלקי הלילה קרוין השמורת (ברכוח בג.), והוחה שלפני הבקר קורה השמורת הבוקר. והומר אני לפי שהלילה חלוק למשמרות שיר של מלחכי השרם כת החר כת לשלשה חלקים, לכך קרוי השמורת, וזהו שתרגם הונקלום מטרת: וישקף. ויבט כלומר פנה הליהם להשחיחם. ותרגומו והסתרני, אף הוח לשון הבטה, כמו שדה לופים (במדבר כגיד) חקל פסוחה: והסתכי, אף הוח לשון הבטה, כמו שדה לופים (במדבר כגיד) חקל פסוחה: משמור אש זעגן. עמוד ען יורד וטושה הוחו וטלפי בעמוד אש זעגן. עמוד של בפקף י" הלישור בנו של ר" יוסי הגלילי כל מקום מכן סגניות שלהם. ושלינו פפקף י" הלישור בנו של ר" יוסי הגלילי כל מקום שלחבר בו של ר" יוסי הגלילי כל מקום שלחת בל פשקים ויהמתם (ש"ח הכתשת) קול הוח, וזה הב לכלן, וירעם ה" בקול גדו וגו" על פלשתים והנושה והמרכות נגררות, והיושבים בהם כעים וחבריה! מתפרקין (מכילחה): והמרכות ובדרת. בהההה שהיח בכדה וקשה להם. כמדה מתפרקין (מכילחה): ויכדו לבו הול וטבדיו (מטיל טילד) אף כחו ויהגהו בכבדות (מכילחה): שמדדו. ויכד לבו הול וטבדיו (מטיל טילד) אף כחו ויהגהו בכבדות (מכילחה):

(יע) וילך מאחריהם. להבדיל בין מחנה מלרים ובין מחנה ישראל [וולקבל חלים ובליסטראות של מלרים. בכל מקום החא אומר מלאך ה' וכאן מלאך האלהים, אין ובליסטראות של מלרים. בכל מקום החא אומר מלאך ה' וכאן מלאך האלהים, אין אלהים בכל מקום אלא דין [ם"א דיין], מלמד שהיו ישראל נחונין בדין באומה שעה אם להלבד עם מלרים (מכילתא): ויסע עמוד הענן. כשחשכה והשלים עמוד הענן מהמחנה לעמוד האם, לא נסחלק הענן כמו שהיה רגיל להסחלק ערכים לגמרי, אלא נסט והלך לו מאחריהם להחשיך למלרים: (ב) ויבא בין מחנה מצרים. משל למהלך בדרך ובנו מהלך לפניו. באו לסטים לשניו ולמני מלסייו נמנו מלחריו. בא ואב מאחריו נמנו לפני מללחיו. באו אל מאחריו נמנו לפני מרגלם לפניו וואבים מאחריו נמנו על זיה מלחריו נמנו להשריי בין והחשך. למלרים: ויאר. עמוד האש את הלילה לישראל, והרך לפניהם כדרכו ללכת כל הלילה, והחשך של ערפל ללד מלרים: ולא מרים: ולא מדה מחנה אל מחנה (מכילתא): ברוח קדים עזה. ברוח קדים שנים, שלאתי כרוח בדים אפים (ימשיה כוזה) מה ברוח הקשר כונה כלכ ימים (יחיאל כז:כו) הנה ברוחו הקשר ביום קדים (ישטיה כז:מו מכילתא):

the sea, but, as this verse indicates, He wanted to be glorified through Pharaoh and his army. The way He chose to do so was through the twin miracle of splitting the sea to save the Jews and then using the same sea to swamp the Egyptians (*lbn Ezra*).

18. יְנְיְעוּ מּצְרִים — Egypt will know. The reference is not to the Egyptians who will die at the sea. Rather, the entire country would hear of the miracle at the sea and would be moved to repent and recognize the majesty of God (Sforno).

19-20. Under normal circumstances, the pillar of cloud, which the verse calls an *angel* [i.e., emissary, agent] of *God*, would have been removed at night with the arrival of the pillar of fire. On this night, the cloud was placed between the Jews and the Egyptians, where it served a dual purpose. It prevented the Egyptians from benefiting from the illumination of the pillar of light, thus plunging them into total darkness, and it kept the two camps apart while acting as a

shield, swallowing the stones and arrows that the Egyptians hurled at the Jews. Meanwhile, the pillar of fire, though not specifically mentioned in the verse, *illuminated the night* for Israel (Rashi).

Ramban has an entirely different approach: The Torah refers to the pillar of fire as the angel of God, because God's Presence rested in it, whereas the pillar of cloud was the resting place of "God's Heavenly Court." Thus, verse 19 states that both pillars moved between the two camps, with the fire closest to Israel to provide illumination and the cloud blocking the Egyptians. When verse 20 refers to the cloud and illumination, it describes both pillars. See Ramban.

#### 21-31. The sea splits.

21-22. מְשֶׁהְ אֶח־יְרִּד — Moses stretched out his hand. The verse speaks both of Moses' hand and of an east wind. Which actually caused the miracle? There are a few approaches.

The plain meaning of the verse is that Moses' outstretched

men. 18 Equpt will know that I am HASHEM, when I am glorified through Pharaoh, his chariots and his horsemen."

19 The angel of God who had been going in front of the Children of Israel moved and went behind them: and the pillar of cloud moved from in front of them and went behind them <sup>20</sup> It came between the camp of Equpt and the camp of Israel and there were cloud and darkness — while it illuminated the night — and one did not draw near the other all the night The Sea 21 Moses stretched out his hand over the sea, and HASHEM moved the sea with a strong east Splits wind all the night, and He turned the sea to damp land and the water split,  $^{22}$  The Children of Israel came within the sea on dry land; and the water was a wall for them, on their right and on

The Water

their left. <sup>23</sup> Egupt pursued and came after them — every horse of Pharaoh, his chariots, and his Crashes horsemen — into the midst of the sea. 24 It happened at the morning watch that HASHEM looked  $\mu_{\text{upon}}$  down at the camp of Egypt with a pillar of fire and cloud, and He confounded the camp of Egupt Egupt, 25 He removed the wheels of their chariots and caused them to drive with difficultu.

hand brought about the splitting of the sea, which God caused to happen by means of the strong wind that divided the water (Ibn Ezra). God's reason for bringing the miracle about by means of a wind, rather than through an undeniable, obvious miracle was to allow the Egyptians room for doubt. In their wickedness, they insisted that the waters had been moved by the wind, not by God — even though it would be clear to any objective observer that the sea had never before been parted by a wind — therefore they plunged into the seabed to their eventual doom (Ramban).

According to R' Bachya and Sforno, the sea split as soon as Moses stretched out his hand; then the wind dried the seabed so that the Jews could walk across in comfort. Accordingly, the last phrase of the verse should be rendered and the water had [previously] split.

Or HaChaim comments that first the wind solidified the waters of the deep [see 15:8], so that the dry surface upon which the Jews walked was not the seabed, but the solidified deep, and then the water above it split. Had God not caused the lower depths to harden, and instead caused the entire sea to split, the Jews would have been forced to walk down a very steep incline as they descended to the seabed, and then climb up on the other side to exit.

בְּשָׁה — Damp land . . . dry land. The translation is from Malbim, according to which the sea dried in two stages. The water was swept away revealing the muddy damp land of the seabed; then it miraculously became completely dru land.

בתוך הים ביבשה Within the sea on dry land. The Jews had to prove their loyalty by plunging into the water. Nachshon ben Aminaday, later the leader of the tribe of Judah, was the first to obey Moses' command; he walked forward until the water was up to his neck - then the sea split (Shemos Rabbah 21:9). The verse states that the water formed a protective wall for them on their right and on their left. R' Bachya cites a Midrash that what protected them at the sea was the Torah — which the Sages liken to water and which Israel was ready to accept at Sinai. Since Torah literature regards the right as the favored side and the one that symbolizes spiritual accomplishment -- which is why commandments are generally performed with the right hand — the water on their right symbolizes the essence of the Torah, and their left symbolizes tefillin, which is worn on the left arm. Thus, Israel's ultimate protection, whether against raging waters or vicious armies, is the Torah and its commandments.

23-29. The water crashes down upon Egypt. In a historic demonstration of how human beings can refuse to see the truth, the Egyptian survivors of the Ten Plagues refused to realize that a sea that had never before split had been manipulated by God to save His people. The pillars of fire and cloud made no impression on the Egyptians; they saw what they wanted to see and believed what they wanted to believe. So they saw a vulnerable nation of slaves, their slaves, and they plunged after them into the newly vacated seabed. Then, רישקף ה', HASHEM looked down (a term that implies anger), at the camp of Egupt (v. 24) and poured out His wrath. The Egyptian debacle began with the incredible, confounding meteorological phenomena, and then the hardened seabed turned hot and muddy. As the Psalmist expressed it: Clouds streamed water, heavens sounded forth, even your arrows lof lightning] sounded forth. The rumbling of your thunder was in the rolling wind, lightning bolts lit the world, the earth trembled and roared (Psalms 77:18-19).

Finally, when the entire Egyptian force was in the sea, the walls of congealed water collapsed upon them, and Egypt disappeared as a world power, for, as the Sages expressed it, the guardian angel of Egypt was destroyed along with his nation.

24. בְּאַשְּמֹרֶת הַבּּכֶּר At the moming watch. The night is divided into three parts, each called a watch, or shift, because a different group of angels sings praises to God at each of the three. The punishment of the Egyptians took place during the watch that was before dawn (Rashi).

שהם — And He confounded. God caused earsplitting noises to confuse the Egyptians, so that they acted irrationally out of sheer terror (Rashi).

25. . . . יַּסֶר — He removed . . . God caused searing heat to melt the wheels of the charlots, so that the hysterical horses

ואמר מצראי אעירוק מז קדם ישראל אָרֵי דָא הִיא גָבָרְתַּא דַייַ דַּעַבִּד להוו קַרַבִּין בָּמִצְרַיִם: כּוּנַאֶמֵר יִיַ למשה ארים ית ידה על ימא ויתובון מיא על מצראי על רתכיהוו ועל פרשיהוו: כווארים משה ית ידה על ימא ותכ ימא לעדן צפרא לתקפה ומצראי ערקין לקדמותה ושניק יי ית מצראי בגו ימא: כחותבו מיא וחפו ית רתכיא וית פרשיא לכל משרית פרעה דעלו בַתַרִיהוֹן בָּנַמָּא לַא אַשְתַאַר בְּהוֹן עד חד: כט ובני ישראל הליכו ביבשתא בגו יַפַא וּמַיַּא לָהוֹן שוּרִין מיַמִּינִיהוֹן ומסמאליהון: זופרק יי ביומא ההוא ית ישָראַל מִידָא דִמְצָרַאִי וַחַזוֹ יִשְׂרָאַל יַת מצראי מיתין על פיף ימא: אוחזא ישַראַל יַת גָבוּרתַא יִדַא רַבּתַא דִי עַבַד יָיַ בְּמִצְרַיִם וּדְחִילוּ עַמָּא מִן קַדָם יִיַ וָהָמִינוּ בָּמֵימִרָא דַייַ וּבָנְבִיאוּתָה דמשה עבדה: אבכן שבח משה ובני יִשְׂרָאֶל יַת תִּשְׁבַּחָתַא הַדַא קַדֵם יִיַ

וַיָּאמֶר מִצְרַׁיִם אָנוּסָה מִפְּנֵי יִשְׂרָאֵׁל כִּי יהוֹה נִלְחָם לָהֶם במצרים:

רביעי בּנ וַיְּאֶמֶר יהוֹה אֱל־מֹשֶׁה נְטֵה אֶת־יֵדְךָּ עַל־הַיֶּם וְיָשֻׁבּוּ
בִּז הַמֵּיִם עַל־מִצְרַיִם עַל־רִכְבָּוֹ וְעַל־פָּרָשִׁיוּ: וַיֵּט מֹשֶׁה אֶת־יַדְרָּ בִּיָּם וְיָשֻׁבּוּ
בַּז הַמְּרָאְתוֹ וַיְנַעֶר יהוֶה אֶת־מִצְרַיִם בְּתְוֹךְ הַיָּם: וַיְּשֻׁבּוּ הַּיְּרָאֹתוֹ וַיְנַעֶר יהוֶה אֶת־מִצְרַיִם בְּתְוֹךְ הַיָּם: וַיְּשֻׁבּוּ הַבְּתוֹךְ הַיְּיָם עַר־אֶחָר: וּבְּגִי הַבְּּתְוֹךְ הַיִּים אָחֲרִיהָם בַּיֶּם לְא־נִשְׁמִארַ בָּבְּיָם עַר־אֶחָר: וּבְּגִי יִיּשְׁרָאֵל אֶת־מִצְרַיִם מָת עַל־שְּׁמָה הַּיְּחִ יהוֹה בִּיִּים מֻת עַל־שְּׂבָת הַיָּם: מִיִּישְׁרָאֵל אֶת־מִצְלַיִם מֵת עַל־שְּׂבָת הַיָּים: נִיִּישְׁרָאֵל אֶת־מִצְרַיִם מֻת עַל־שְׂבָּת הַיָּים: מִיִּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת־מִצְלַיִּם מֵת עַל־שְׂבָּת הַיָּים: מִת עַל־שְׂבָּת הַיָּם: מִיִּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת־מִצְלַיִּם מֵת עַל־שְׂבָּת הַיָּים: נִיִּיְרָא יִשְׂרָאֵל אֶת־מִצְלַיִם מֵת עַל־שְׂבָּת הַיָּים: בִיִּרְאוֹ שְׁרָאֵל אֶת־מִצְלַיִם מֵת עַל־שְׂבָּת הַיָּים: בִיִּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת־מִצְלַיִם מֵת עַל־שְׂבָּת הַיָּים: בִיִּרְאוֹם הַהְּוֹא אֶת־יִשְּׁרָאֵל אֶת־מִבְּרָים מֵת עַל־שְׁבָּת הַיָּים: נַיִּיְרָא יִשְּׂרָאֵל אֶת־מִבְּרָים מֵת עַל־יִשְׁבָּת הָיִבּים אָת־יהוֹה וַבִּיְלְם אֵיִרְא יִשְּרָאל אֶל אֶת־בּיִים הָּתְּבּיוֹם הַהְּוֹח עַבְּרְאוֹם בְּיִרְאוֹם בְּיִרְאוֹם אָתְיבִים הָיִים אָתְרִים הַיִּיְרָאוֹ הַעְּיבְים הָיִיְרְאוֹּ הַעָּעָם אֶת־יהוֹה וַנִיּלְאָה הַעָּבְיוֹם בְּיִרְאוֹם בְּיִרְאוֹם בְּיִרְאוֹם בְּיִרְאוֹם בְּיִבְּעוֹם הָיִבְּים בְּיִּבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִיבְם בְּיִרְאוֹם בְּיִבְּים בְּיִבְאוֹם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְיִיבְּם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִיבְם בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּיוֹים

א אָז יָשִיר־משֶׁה וּבְנֵי יִשְׂרָאֵׁל אֶת־הַשִּׁירָה הַוֹּאת לֵיהוֹה 🗴

טו

דרך המקראות לכחוב למ"ד יתירה, כמו לכל כליו תטשה נחשת (להלן כז:ג) וכן לכל כלי המשכן לכל עבודתו (שם כז:ע) ויתדותם ומיתריהם לכל כליהם (במדכר ד:לב). ואינו אלא תקין לשון: (ל) וירא ישראל את מצרים מת. שפלטן הים על שפחו, כדי שלא תקין לשון: (ל) וירא ישראל את מצרים מת. שפלטן הים על שפחו, כדי שלא יאמרו ישראל כשם שאנו עולים מלד זה כך הם עולין מלד אחר רחוק ממנו וירדפו אחרינו (מכילתא; פסחים קיח:): (לא) את היד הגדולה. את הגבורה הגדולה ששפחה ידו של הקב"ה. והרכה לשונות נופלין על לשון יד וכולן לשון יד ממש הן, והמפרשו יתקן הלשון אחר ענין הדבור: (א) אז ישיר משה. אז כשראה הנם עלה בלבו שישיר, וכן ובית יעשה לכת פרעה בלבו שישיר, וכן ובית יעשה לכת פרעה בלבו שישיר, וכן ובית יעשה לכת פרעה

pulled them over the hard seabed, tossing the occupants against each other and the walls of the chariots, so that their limbs became dislocated. This was a measure for measure punishment for the way the Egyptians had mistreated the Jews (Rashi).

27. אָאֵיתְנוּ — To its power. From its period of overhead suspension, the sea went back to its normal flow and tides.

In a play on words, the Sages interpret the word לְאֵיתָגוּ fi it read, יְמֵיתְגוּ הָרְאשׁון, to its original stipulation, meaning that the original creation of the sea was conditional upon its splitting for the sake of the Jewish people (Shemos Rabbah 21:6).

Or HaChaim notes that the Midrash also states that the sea refused to split at Moses' command until God appeared at his right, yet the Talmud (Chullin 7a) teaches that the sage R' Pinchas ben Yair could split rivers even without God's obvious intervention. Why did the sea defy Moses despite the primeval stipulation when R' Pinchas and other great tzad-dikim through the ages had the ability to perform nature-altering miracles? Or HaChaim explains that the strongest force in Creation is that of the Torah, which is the basis of all existence. The sea refused to obey Moses because the Torah

נלחם להם במצרים. כמלריים, ד"א כמלרים כארץ מלריס, שכשם שאלו לוקים על הים כך לוקים אותם שנשארו כמלרים (מכילתא): (כו) וישובו המים. שקופים ועומדים כחומה, ישוכו למקומם ויכסו על מלרים: (כו) לפנות בקר. לעת שהכוקר ועומדים כחומה, ישוכו למקומם ויכסו על מלרים: (כו) לפנות בקר. לעת שהכוקר פונה לבא: לאיתנו. לתקפו הראשון (מכילתא): נסים לקראתו. שהיו מהוממים ומטורפים וכלין לקראת המים (ס"א הים): וינער הי. כאדם שמענר את הקדירה והופך העליון למטה והתחתון למעלה כך היו עולין ויורדין ומשחכרין בים, ונמן הקב"ה כהם חיות לקכל היסורין (שם): וינער. ושניק (אונקלום), והוא ל" טרוף כלשון ארמי, והרכה יש כמדרש אגדה: (כח) ויבסו את הרכב וגוי לכל חיל פרעה. כך

had not yet been given to Israel, but it acceded to Moses' command when God stood at his "right," because, as mentioned above, right symbolizes the Torah. God was showing the sea that Israel's readiness — indeed, anxiety — to receive the Torah had already earned it the elevated status that the Torah would confer upon such people as R' Pinchas.

לקראתו — Toward it. The Egyptians frantically scurried to flee from the cascading waters, but wherever they turned, they were running toward it, because God directed the water to gush to the very places where the Egyptians were running to escape from it (Or HaChaim).

**30-31.** The salvation. God wanted the Jews to see the full extent of the salvation, so He had the sea toss the bodies of the dead Egyptians onto the shore where the Jews had emerged. Otherwise, the Jews might think, "Just as we came out on this bank, so the Egyptians came up on the other side and will pursue us" (*Rashi*).

In addition to the physical salvation from the huge and imposing army, the Jews were saved from slavery, because until that day they were still slaves who were fleeing from their pursuing masters. From this time on, they no longer

Egupt said, "I shall flee before Israel, for HASHEM is waging war for them against Egupt."

<sup>26</sup> HASHEM said to Moses. "Stretch out your hand over the sea, and the water will go back upon Faupt, upon its chariots and upon its horsemen." 27 Moses stretched out his hand open the sea, and toward morning the water went back to its power as the Equitions were fleeing toward it: and HASHEM churned Equpt in the midst of the sea. 28 The water came back and covered the chariots and the horsemen of the entire army of Pharaoh, who were coming behind them in the sea — there remained not a one of them. 29 The Children of Israel went on dru land in the midst of the sea: the water was a wall for them, on their right and on their left.

The

30 On that day, HASHEM saved Israel from the hand of Egypt, and Israel saw the Egyptians Salvation dead on the seashore, 31 Israel saw the great hand that HASHEM inflicted upon Egupt; and the people revered HASHEM, and they had faith in HASHEM and in Moses, His servant.

Then Moses and the Children of Israel chose to sing this song to HASHEM, and they 15

had to fear Egypt (Sforno).

31. וייראנ — And Ithe people! revered [lit. feared]. The nation achieved a higher attainment than simple fear of punishment. Reverence, as used here, implies respect and recognition that God is exalted and superior (Or HaChaim).

ויאמינו בה' ובמשה עבדו — And they had faith in HASHEM and in Moses. His servant. Although the nation had believed in God from the start of Moses' mission in Egypt (4:6), their belief in God was now strengthened, and they saw clearly that Moses spoke only in His Name (Ibn Ezra).

That the Jews saw God's great hand is mentioned only after they saw the dead Egyptians — but surely the splitting of the sea should have been enough for them to recognize His greatness! If the Egyptians had emerged from the sea alive, the miracle would have seemed to be for no purpose. because after the Ten Plagues there was no need for God to prove that He controlled nature. It was only when the same miracle that saved the righteous simultaneously punished the wicked that the Jews recognized a new dimension of God's greatness (R' Moshe Feinstein).

15.

The Song by the Sea. In the Torah's definition, a "song" is a profound and unusual spiritual phenomenon; according to Mechilta 15:1, there were only ten songs from the beginning of Creation to the end of the Scriptural period. Even the sublime "poetry" of David and Isaiah, as well as that of the other prophets, is not among the ten songs. What then constitutes the Torah's concept of song?

In the normal course of events, we fail to perceive the hand of God at work, and we often wonder how most of the daily, seemingly unrelated phenomena surrounding us could be part of a Divine, coherent plan. We see suffering and evil. and we wonder how they can be the handiwork of a Merciful God. Rarely, however — very rarely — there is a flash of insight that makes people realize how all the pieces of the puzzle fall into place. At such times, we can understand how every note, instrument, and participant in God's symphony of Creation plays its role. The result is song, for the Torah's concept of song is the condition in which all the apparently unrelated and contradictory phenomena do indeed meld into a coherent, merciful, comprehensible whole.

At the sea. Moses and the Jewish people understood their situation as never before. The suffering of the Egyptian exile, the deception that led Pharaoh to pursue them, the hopelessness they had felt when they were surrounded by Pharaoh. the sea, and the wilderness; the demands from many of their own number that they return to slavery, even Moses' old recrimination that his arrival in Egypt to carry out God's mission had only made things worse for Israel - such doubts and fears disappeared when the sea split and, as the Sages teach in Mechilta, even a simple maidservant at the sea perceived a higher degree of revelation than that of the prophet Ezekiel in his Heavenly vision, described in Ezekiel chapter 1. To the Jews at the sea, Creation became a symphony, a song, because they understood how every unrelated and incomprehensible event was part of the harmonious score that led up to that greatest of all miracles.

Once they attained that realization, they also became convinced that all the myriad events of the past and future that they still did not know or comprehend were part of God's plan, as well. Midrash Tanchuma teaches, because they believed — as the verse before the Song tells us — they could sing. Only when Creation became one harmonious whole in their minds and hearts, could the people translate it into a human song. As Or HaChaim notes, the Torah says אַז, Then they sang, implying that only the miracle at the sea had enabled Moses and Israel to sing - only then, when they gained their new realization of harmony in Creation.

This elevated status that brought about the outpouring of song was shared by the entire nation. Moses led the song, but all the people sang responsively with him (Sotah 30b). The uniqueness of this Song was that an entire nation - not merely its prophets, scholars, and leaders - could rise to a state of prophecy.

Structure of the song. The song contains the following themes: (a) General praise of God as the mighty Savior of us and our forefathers, before Whom no force can stand; (b) a review of the miracles that accompanied the splitting of the sea; (c) Pharaoh's plan in pursuing the nation and the utter failure of his designs; (d) the reaction of the Canaanite and other nations to the miracle and what it portended for them; and, finally, (e) Israel's future as God's nation in Eretz Yisrael. 1. אַן יַשִּיר — Then . . . chose to sing. Rather than אָן יַשִּיר, sang , the נאַמֶרוּ לְמֵימֶר נְשַבֶּח וְנוֹנֵי קֵּדֶם יְיָ אֲרִי הִילֵה הִיא סִּיפְיָא וְרָכְבֵה רְמָא רְנַמָּא יִּ הַתְּבָּאִי (כּ-א אִתְנָּאִי) עַל גַּוְתָנֵיָא וְנָאוּתָא הַתְּקָבִּי וְתְשְׁבַּחְתִּי דְּחִילָא יְיָ נַאֲמִר הַתְמִּרְהִי גִּיָּ מֶרֵר נִצְחַן קְרַבְיָּא יִי שְׁמָה: הַרְתַבֵּי פַּרְעה וּמַשְׁרְתָה שְׁרִי בְּיַמָּא וּשְׁפַּר הַתְתֹבִי בְּיָ מֶרְר נִצְחַן קְרָבִיָּא יִי שְׁמָה: הַתְּמִרְהִי אִשְּׁבֶּעוֹ בְּיַמָּא רְטוּף: הּתְּהוֹמֵיָא הַמִּינֶךְ יִיָּ אֲדִירָא הִיא בְּחֵילָא נָמִינֶךְ וּמִינֶךְ יִיָּ אֲדִירָא הִיא בְּחֵילָא נַמִּינֶךְ וּמִּינֶךְ יִיָּ אֲדִירָא הִיא בְּחֵילָא נַמִּינֶךְ

וַיָּאמְרָוּ לֵאמֶר אָשִׁירָה לֵּיהוֹה בְּי־נָאְה נָּאָׁה סָוֹס עַזְּי וְזְמְרָת יָה וֵיְהִי־לֵּי עָזִי וְזִמְרָת יָה וֵיְהִי־לֵי עָזִי וְזִמְרָת יָה וֵיְהִי־לֵי עָזִי וְזִמְרָת יָה וְיִהִי־לֵי עָגִי וְזִמְרָת יָה עָזִי וְזִמְרָת יָבִים עָזִי וְזִמְרָת יְבַיְּמָה יִהוֹה עִישׁ מִלְּחָמָה יהוֹה יְאַרְמְיֵנְהוּי מִרְכְּבָת פַּרְעָה וְחֵילִוֹ יָרָה בַיָּם וּמִבְחַר יִמִינְרָי בַּבְּים וּמִבְחַר יְשִׁמְוֹי טָבְעִוּ בְיַם־סְוּף: חְבִילוֹ יָרָה בַיָּם וּמִבְחַרְיּי בַּמְּימוּ יָרְדִּוּ שְׁמְוֹי טָבְעִוּ בְּיַם־סְוּף: יְמִינְךְּ יהוֹה נָאְדָּרָי בַּבְּחַ יְמִינְךְּיּ יִמִינְךְּ יהוֹה נָאְדָּרָי בַּבְּחַ יְמִינְךְּיּ

אונהלום תרגם תוהפי ותושבחתי. עדי כמו עדי וזמרת כמו וזמרתי. ואני חמה מל לשון המקרא, שאין לך כמוהו בנקודתו במקרא אלא בשלשה מקומות שהוא סמוך אנל וזמרת, וכל שאר מקומות נקוד שור"ק, ה' עזי ומעזי (ירמיה טז:יט) עזו אליך אשמורה (תהלים נט:י), וכן כל חיבה בת שתי אוחיות הנקודה מלאפו"ם כשהיא מארכת באות שלישית ואין השניה בחטף הראשונה נהודה בשור"ה. כגון עז עזי. רוק רוקי, תה חקי, עול עולי, וסר מעליהם עולו (ישעיה יד:כה), כל כלו, ושלישים על כלו ולעיל יד:ז). ואלו שלשה עזי וזמרת של כאו ושל ישעיה (יב:ב) ושל תהלים (היח:יד) נהודים בהמ"ז חטף. ועוד. אין באחד מהם כתוב וומרתי אלא וומרת. וכלם סמוד להם ויהי לי לישועה. לכד אני אומר לישב לשון המהרא. שאין עזי כמו עוזי ולא וזמרת כמו וזמרתי, אלא עזי שם דבר הוא כמו היושבי בשמים (תהלים הכג:א) שוכני בחגוי סלע (עובדיה א:ג) שוכני סנה (דברים לג:עז). וזהו השבח. עזי וומרת יה הוא היה לי לישועה. וומרת דבוק הוא לתיבת ה' כמו לעזרת ה' (שופטים ה:כג) בעברת ה' (ישעיה ט:יח) על דברת בני האדם (ההלת ג:יח). ולשון וזמרת לשון לא חזמור (ויקרא כה:ד) זמיר ערילים (ישעיה כה:ה), לשון כסות וכריתה. עזו ונהמחו של אלהינו היה לנו לישועה. ואל תחמה על לשון ויהי שלא נאמר היה. שיש לנו מהראות מדברים בלשוו זה. וזה דוגמתו. את הירות הבית סביב להיכל ולדביר ויטש ללטות סביב (מלכים א ו:ה), היה לו לומר ששה ללטות סביב. וכן בדברי הימים, ובני ישראל היושבים בערי יהודה וימלוך עליהם רחבעם (דברי הימים ב יניו), היה לו לומר מלך עליהם רחבעם. מבלחי יכולת ה' וגו' וישחעם (במדבר יד:עו). היה לו לומר שחטם. והאנשים אשר שלח משה וגו' וימתו (שם לו־לו). מתו היה לו לומר. ואשר לא שם לבו אל דבר ה' וישוב (לעיל ש:כא), היה לו לומר עזב:

ויאמרו לאמר אשירה לה'. וכן ביהושע כשראה הנס אמר לו לבו שידבר, וכן עשה, ויאמר לעיני ישראל (יהושע י:יב). וכן שירת הבאר שפתח בה אז ישיר ישראל. פי' אחריו עלי באר ענו לה (במדבר כא:יו). אז יבנה שלמה במה (מלכים א יא:ז) פירשו בו חכמי ישראל שבתש לבנות ולא בנה (סנהדריו לא:: שבת נו:). למדנו שהיו"ד של שם המחשבה נאמרה. זהו ליישב פשוטו. אבל מדרשו, אמרו רז"ל מכאו רמז לחחיים המחים מן החורה, וכן בכלו. חוז משל שלמה שפירשוהו בקש לבנות ולא בנה (שם: מכילחא). ואין לומר וליישב לשון הזה כשאר דברים הנכתבים בלשון עתיד והן מיד. כגוו ככה ימשה איוב ואיוב א:ה). של פי ה' יחנו ובמדבר ט:כ). ויש אשר יהיה הענו (שם). לפי שהו דבר ההווה חמיד ונופל בו ביו לשוו עחיד בין לשוו עבר, אבל זה שלא היה אלא לשעה איני יכול לישבו בלשון הזה: בי גאה גאה. כתרגומו. [דבר אחר. בא הכפל לומר שמשה דבר שאי אפשר לבשר ודם למשוח. כשהוא נלחם בחבירו ומקגבר עליו מפילו מו הסום. וכאן סום ורוכבו רמה בים. וכל שאי אפשר לעשות על ידי זולתו נופל בו לשון גאות, כמו כי גאות עשה (ישעיה יב:ה). וכן כל השירה תמלא כפולה, עזי וזמרת יה ויהי לי לישועה, ה' איש מלחמה ה' שמו. וכן כולס]. דבר אחר. כי גאה גאה. על כל השירות. וכל מה שאהלם בו עוד יש בו תוספת. ולא כמדת מלך בשר ודם שמקלסין אותו ואין בו (מכילתא): סום ורבבו. שניהם קשורים זה בזה, והמים מעלין אותם לרום ומורידין אותם לעומה ואינו נפרדיו (שם): רמה. השליך. וכן ורמיו לגו אחון נורא (דניאל ג:כא). ומדרש אגדה, כחוב אחד אומר רמה וכחוב אחד אומר ירה (פסוק ד) מלמד שהיו עולין לרום ויורדין לתהום, כמו מי ירה חבן פנחה (חיוב לחנו) מלמעלה למטה (מכילחת: מנחומת יג): (ב) עזי וזמרת יה.

ומלכים א זוח) משב בלבו שימשה. אף כאו. ישיכ. אמר לו לבו שישיר. וכו משה.

Torah uses the future tense שׁוּר: will sing. In the plain sense, the term means that upon seeing the miracle, Moses and the people decided that they would sing. From this use of the future tense, the Sages derive a Midrashic allusion to the principle that God will bring the dead back to life in Messianic times — and then they will sing God's praises once again (Rashi).

Or HaChaim interprets the future tense as an indication to Israel that the ability to perceive God's greatness and sing His praises is not limited to those who traversed the sea. Jews are always capable of raising their spiritual perceptions to the level of song first experienced by their ancestors at the sea.

Ramban maintains that the future tense should be understood more simply. A narrator will choose to speak in any of the tenses, in order to lend maximum effect to his story. He will speak in the present tense, for example, to give a sense of immediacy, in the past to show his certainty that a future event is as certain to take place as if it had already happened, and in the future to give the sense of being there as it unfolds before him. R' Gedaliah Schorr explained that this mixture of tenses is found especially in prophecy; since the prophet speaks in the name of God, his alternating

choice of tenses shows that God is not bound by time, as are mortals.

2. עְּיִי וְּזְמֶרֶת — The might and vengeance [lit. cutting down]. The translation follows Rashi: God's strength and His "cutting down" of the Egyptians provided salvation for the entrapped Jews. The more familiar translation is that of Onkelos: God is my might and my praise.

זָה אֵלִי — This is my God. So clear was the manifestation of Godliness to them that every Jew, even the humblest, could literally point with his finger and say, "This is my God!" (Rashi). The Sages comment, in a similar vein, that the males who had been saved from Pharaoh's decree of infanticide recognized God as their Savior and pointed to Him.

Or HaChaim derives from the sequence of the verse that first a Jew should develop faith in God from his personal experiences — My God, Who saved me — and then relate it to his legacy of faith from my father. The same sequence is found at the beginning of Shemoneh Esrei, where we describe Hashem first as our God, and then as the God of our forefathers.

Ramban notes that this verse uses the abbreviated form of

said the following:

The Song I shall sing to HASHEM for He is exalted above the arrogant, having hurled horse with its rider by the Sea into the sea.

י"בח

- <sup>2</sup> The might and vengeance of God was salvation for me. This is my God and I will build Him a Sanctuary; the God of my father and I will exalt Him.
  - <sup>3</sup> HASHEM is Master of war His Name is HASHEM.
- <sup>4</sup> Pharaoh's chariots and army He threw in the sea, and the pick of his officers were mired in the Sea of Reeds.
  - <sup>5</sup> Deep waters covered them; they descended in the depths like stone.
  - 6 Your right hand, НАЅНЕМ, is glorified with strength; Your right hand, НАЅНЕМ, smashes

והיו"ד האמלעית יתירה בו ודרך מקראות בכך כמו ובקרך ולאכך ירביון (דברים ח:יג) ירויון מדשו ביתד (תהלים לו:ט). והיו"ד רחשונה שמשמעה לשון עתיד כד פרשהו. טבעו בים סוף כדי שיתזרו המים ויכסו אותו. יכסיומו אין דומה לו במהרת בנהודתו. ודרכו להיות בנהודתו יבסיומו במלח"פום: במו אבן, ובמהום אחר לללו כעופרת, ובמקום אחר יאכלמו כקש. הרשעים כקש, הולכים ומעורפין שוליו ויורדיו. בינונים כחבו. והכשרים כשופרת. שנתו מיד (מכילתה): (ו) ימיגר ימינר. שתי פעמים. כשישראל מושין את רלונו של מקום השמאל נעשית ימין (מכילחת): ימינר ה' נאדרי בבח. להליל את ישראל, וימינר השנית תרעץ אויב. ול"נ חותה ימין עלמה תרעז חויב. מה שחי חפשר לחדם לעשות שתי מלחכות ביד אחת. ופשוטו של מהרא. ימינד הנאדרת בכח מה מלאכתה. ימינד ה' ום"א היא] תרעז אויב. וכמה מהראות דוגמתו. כי הנה אויביד ה' כי הנה אויביר יאבדו (תהלים לב:י). עד מתי רשעים ה' עד מתי רשעים יעלוזו (שם לד:ג). נשאו נהרות ה' נשאו נהרות הולם (שם לגוג). לא לנו ה' לא לנו (שם הטוא). אענה נאם ה' אמנה את השמים והושע ביכג). אנכי לה' אנכי אשירה (שופמים היג). לולי ה' וכו' לולי ה' שהיה לנו בהום עלינו אדם וחרלים הכד:א־ב). עורי עורי דבורה עורי עורי דברי שיר (שופטים ה:יב). תרמסנה רגל רגלי עני (ישעיה כו:ו). ונתן ארלם לנחלה נחלה לישראל מבדו (חהלים הלו:כא־כב): גאדרי. היו"ד יחירה. כמו רבתי עם שרחי במדינות (חיכה ח:ח) גנובתי יום (ברחשית לח:לט):

זה אלי. בכבודו עלה עליהם והיו מראין אותו באלבע (ש"ר כג:טו). ראתה שפתה מל הים מה שלא כאו נביאים (מכילסא): ואגוהו. אונהלום תרגם לשון נוה. וכמו) נות שאנו (ישמית לג:כ) לנות לאן (שם סה:י). דבר אחר. ואנוהו, לשון נוי, אספר נויו ושבחו לבאי עולם. כגון מה דודר מדוד (שיר השירים הגט) דודי לה ואדום ושם יו וכל המניו (מכילסת): אלהי אבי, הות זה, ותרוממנהו: אלהי אבי, לת תני מחלם ההדושה, אלא מוחזהם ועומדת לי ההדושה ואלהוחו עלי מימי אבוחי (מכילתא): (ג) הי איש מלחמה. בעל מלחמה. כמו חים נעמי (רות ח:ג). וכל חיםי וחישר מחורגמיו בעל, וכן וחזהת והיית לחים ומלכים ח ב:ב) לגבור: ה' שמו. מלחמותיו לא בכלי זיין אלא בשמו הוא נלחם, כמו שאמר דוד ואנכי בא אליך בשם ה' לבאות (שמואל א יו:מה: מכילחא). דבר אחר. ה' שמו, אף בשמה שהוא נלחם ונוהם מאויביו אוחז הוא במדחו לרחם על ברואיו ולזוו את כל באי עולם. ולא כמדת מלכי אדמה כשהוא עוסק במלחמה פונה עלמו מכל עסקים ואין בו כח לעשות זו וזו (מכילתת): (ד) ירה בים. שדי בימה (חונהלום) שדי לשון ירייה, וכן הוח חומר חו ירה יירה (להלו יט:יג) או אשתדאה ישתדי. והתי"ו משתמש באלו במהום יתפעל: ומבחר. שם דבר. כמו מרכב וויהרא טונט) משכב (שם ד) מהרא הדש ולעיל יב:מו): טבעו. אין מביעה אלא במקום טיט, כמו מבעתי ביון מנולה (תרגים סט:ג) ויטבע ירמיהו בטיט (ירמיהו לח:ו). מלמד שנעשה הים טיט לגמול להם כמדחם ששעבדו את ישראל בחמר ובלבנים (מכילתא): (ה) יבסימו. כמו יכסום.

the Name [ר־ה'], and the next verse uses the full Name [ר־ה']. The shorter form sometimes indicates that the full degree of His greatness has been hidden from the world due to man's shortcomings. Thus, Israel was declaring that they would strive to honor and elevate man's perception of God so that He would be recognized in His full glory as HASHEM, Master of War.

יאָנְהָּהְּיִּ — And I will build Him a Sanctuary [lit., I will glorify Him]. Onkelos, Rashi, Ibn Ezra, and Rashi all agree that this is the primary interpretation, from הַּנָה home. It expresses Israel's longing to build a Temple as the resting place of God's Presence. R' Mendel of Kotzk and R' Hirsch expand on this, rendering, I will make myself a sanctuary for Him, for the greatest of all sanctuaries is a human being who makes himself holy.

Another translation offered by Rashi is derived from נוי, beauty: I will beautify Him by relating His praises.

The Sages derive from the word's connotation of beauty that one should endeavor to serve God in a beautiful manner by seeking a beautiful esrog, succah, tefillin, and so on (Shabbos 133b).

אָלהֵי אָבּי — The God of my father. Rashi cites Mechilta that this is the Jew's acknowledgment that his own spiritual stature is his legacy from previous generations: "I am not the beginning of holiness; rather, holiness and His Godliness is firmly established upon me from the days of my forefathers."

- 3. Naw 'n His Name is HASHEM. This Name, with its connotation of eternity and power, is God's weapon in battle. Mortal kings require legions and armaments, but God overcomes His enemies with nothing more than His Name. Moreover, this Name, with its connotation of mercy, applies even when He imposes punishment, because despite man's inability to understand how everything God does is for a merciful end (Rashi).
- 5. קאָרן Like stone. The Torah uses three similes to describe the Egyptians: stone in this verse, straw in verse 7, and lead in verse 10. This shows that each Egyptian was treated accorded to what he deserved. The most wicked were tossed about like weightless straw, thrown about incessantly, so that they suffered the most. The best of the group were like lead, which sinks immediately, so that they suffered the least. Those in between were like stones (Rashi).
- 6. יְמִינְךְּ ... יְמִינְךְ Your right hand ... Your right hand. The same right hand that is adorned with strength is the one that smashes the enemy. Or HaChaim, expanding on this concept, comments that the right hand represents God's mercy, but when Israel requires God's help, the very Attribute of Mercy comes to its defense. This means that the

תַבַרַת סָנָאַה: זּוּבסגי תקפּר תַבַרתַנוּן לְדָקָמוּ על עמר שלחת רגור תַשַּיצנון כנורא לקשא: חובמימר פומה חכימו מיא קמו כשור אוליא קפו תהומין בלבא דימא: סדהוה אמר סַנאַה אַרדוף אַדבַק אַפלג בותא תשבע מנהוז נפשי אשלות חרבי תשיצנון ידי: יאמרת במימרה חפא עַלֵּיהוֹז יַמָּא אָשָׁתַּקַעוּ כַּאַבַרָא בִּמַין תַּקיפִין: יאלֵית בַּר מִנַּךְ דּאַת הוא אַלַהַא יִיַ לֵּית אַלָּא אַת אדיר בּקוּדשא החל תשבחן עבר פרישן: יבארמת יַמִּינַרְ בָּלַעַתְנוּן אַרְעַא: יַּדְבַּרהי בַטַבְוַתַּךְּ עַמַּא דְנַן דּפָרקתּא סוֹברהי בָתַקפַּר לִדִירָא דְקַדְשַׁרְּ: ידּשְׁמַעוּ עַמִּמַיָּא וָוַעוּ דַּחַלָא אַחַרַתְנוּן כַּל הַהַווֹ יַתַבִין בַּפַלְשַׁת: שבכן אתבהילוּ רברבי אדום תקיפי מואב אחדתנון ָרְתֶּיתָא אָתִּבָּרוּ כּל דָּהָווֹ יַתְבִין בְּכְנַעַן: טותפיל עליהון אימתא ודחלתא בַּסָגֵי תָקְפֶּךְ יִשְׁתִקוּן כִּאַבְנַא עַד

וּבָרַב גָּאַוֹנָךָּ תַּהַרַס יהוה תרעץ אויב: תשלח חרנף יאכלמו בּקש: פיר נערמו מים נצבו כמו־נד קפאו תהמת בלב־יַם: אחלק שלל תמלאמו אויב ארדף אשיג אַרֵיק חַרָבִּי תַּוֹרִישֵׁמוֹ יַדֵי: צללו כעופרת במים ברוחה כסמו ים מֵי־כָמִכַה בַּאָלם יהוֹה מי נורא תהלת עשה במכה נאדר בקדש ַנַטִּית יָמֵינָרְ תַּבַלַעֵמוּ אָרֵץ: נהלת בעזר אל בחסדר עם־זו גאלת חיל שמעו עמים ירגוון אז נבהלו אלופי נמגו אַילֵי מוֹאַב יִאחֲוֵמוֹ רֻעַד תפל עליהם אימתה בָּגָדַל זָרוֹעָךָ יִדְמִוּ כַּאַבֶן עד־

י"בר

בחטם במסכם שבת (נאז). כך נראה בעיני. וכל אף וחרון שבמקרא אני אומר כן. חרה אף (ישטיה ה:כה) כמו ועלמי חרה מני חורב (איוב ל:ל) לשון שרפה ומוקד, שהנחירים מתחממים ונתרים בעת הקלף. וחרון מגזרת חרה כמו רלון מגזרת רלה, שהנחירים מתחממים ונתרים בעת הקלף. וחרון מגזרת חרה כמו רלון מגזרת רלה, וכן חמה לשון חמימות, על כן הוא אומר וחמתו בערה בו (אסתר א:יב), ובנוח הממה אומר נתקלרה דעתו (יבמות סב.): גער מו מים. אונקלום תרבם לשון ערמימות. ולשון לחות המתקרא כמו ערמת חטים (שיר השירים זוג), ונלבו כמו נד יוכית: בער מו ממוקד רוח שילא מאפך יבשו המים והם נעשו במין גלים וכריות של נד ערמו מים. ממוקד רוח שילא מאפך יבשו המים והם נעשו במין גלים וכריות של כד קליר ביום נחלה (ישטיה יז:יא) כוכם כנד (חהלים לב:ז) לא כתב כוכם כלוד (ס"א בנד) ולא לכתו בל מון לוכף ולוכר הוא, וכן הכנסה היה לו לכתוב מכנים כבנאד מי הים. אלא כוכם לשון אומף ולוכר הוא, וכן קמו נד אחד (יים) ושמדו כד אחד (שם יג), ואין ל' קימה ועמידה בנאדות אלא במומום ולבורים. ולא מלינו נאד נקוד אלא במלאפום, כמו שימה דמעחי בנאדך

תרעץ אויב. ממיד היא רוטלח ומשברת האויב, ודומה לו וירטלו וירוללו את בני ישראל, בשופטים (יות)[. דבר אחר, ימינף הנאדרת בכח היא משברת ומלקה אויב]: ישראל, בשופטים (יות)[. דבר אחר, ימינף הנאדרת בכח היא משברת ומלקה אויב]: (ז) [וברב גאוגף. אם היד בלבד רוטלח האויב, כשהוא מרימה ברוב גאונו אז יהרום קמיו. ואם ברוב גאונו לבד אויביו נהרסים, ק"ו כששלת בם חרון אף יאכלמו:] תהרם קמיך. תמיד אתה הוכם קמיך הקמים נגדף. ומי הם הקמים כנגדו, אלו הקמים על ישראל. וכן הוא אומר כי הנה אויבין יהמיון (מהלים פגג) ומה היא הקמים על ישראל. וכן הוא אומר כי הנה אויבין יהמיון (מהלים פגג) ומה היא ההמיה, על עמף יערימו סוד (שם ד) ושל זה קורא אומם אויביו של מקום (מכילתא): מלך בשר ודם, כדי להשמיע אזן הבריות כפי ההוה שיכלו להבין דבר. כשאדם כועם מלך בשר ודם, כדי להשמיע אזן הבריות כפי ההוה שיכלו להבין דבר. כשאדם כועם יולא רות ממחיריו, וכן עלה עשן באפו (ומהלים יחש) וכן ומרוח אפו יכלו (איב ד:ש). וזהו שאמר למען שמי אאריך אפי (ישטיה מתוש) כשושפו נחה כשימחו ארוכה וכשהוא כועם כשמחו קלרה. ותהלחי אחטם לך (שם) ולמען חהלתי אחטם כמו נאקה נשחבי באפי לחום נחירי בפני האף והרות שלא ילאו. לך, בשבילך. אחטם כמו נאקה באפי

greatest mercy is the elevation of God's people, so that they can serve Him and sanctify His Name, and therefore God's right hand — the expression of His mercy — will act for the ultimate good.

9. אָמֵר אוֹיֵב — The enemy declared. According to Rashi, the song now reverts back to Pharaoh's initial plan to begin the pursuit and how he coaxed his plague-weary soldiers to set aside their fear and join him in pursuing the Jews. Ramban differs, placing the narrative in chronological order, at the sea. Blinded by greed and hatred, the Egyptians disregarded caution and good sense to plunge into the sea. [See notes to 14:23.]

11. נורא תהלת — Too awesome for praise. We are too terri-

fied to attempt an assessment of His greatness, because whatever we say will be insufficient (Rashi). Alternatively, Ramban renders He is awesome because of praises, i.e., God performs awesome deeds and because of them, He is praised. He protects His servants, inflicting punishments upon those who defy Him, and His awesomeness becomes known when He is praised for it.

12. נְיִיתְּ וְמִינְּךְ — You tilted Your right hand. Everything is in God's hand, and by merely stretching it forth, as it were, He brings about the desired result, just as someone can cause a fragile glass utensil to break with the flick of his hand. [God is not like mortal rulers, who must rely on physical force to achieve their ends.] Then, because the Egyptians acknowl-

the enemu.

- <sup>7</sup> In Your abundant grandeur You shatter Your opponents; You send forth Your wrath, it consumes them like straw.
- <sup>8</sup> At a blast from Your nostrils the waters were heaped up; straight as a wall stood the running water, the deep waters congealed in the heart of the sea.
- <sup>9</sup> The enemy declared, "I will pursue, I will overtake, I will divide plunder; I will satisfy my lust with them. I will unsheathe my sword, my hand will impoverish them."
- <sup>10</sup> You blew with Your wind the sea enshrouded them; the mighty sank like lead in water.
- <sup>11</sup> Who is like You among the heavenly powers, HASHEM! Who is like You, mighty in holiness, too awesome for praise, Doer of wonders!
  - 12 You stretched out Your right hand the earth swallowed them,
- <sup>13</sup> With Your kindness You guided this people that You redeemed; You led with Your might to Your holy abode.
  - <sup>14</sup> Peoples heard they were agitated; terror gripped the dwellers of Philistia.
- <sup>15</sup> Then the chieftains of Edom were confounded, trembling gripped the powers of Moab, all the dwellers of Canaan dissolved.
  - <sup>16</sup> May fear and terror befall them, at the greatness of Your arm may they be still as stone;

ודלות כמו מורים ומעשיר (שמואל א ב:ז): (י) נשפת. לשון הפחה, וכן וגם נשף בהם (ישעיה מוכד): צללו, שהעו, עמהן, לשון מנולה (תהלים סטוג): בעופרת, חבר. פלו"ס בלע"ו: (יא) באלים. בחזקים, כמו וחח חילי החרן לקח (יחזקחל יז:יג) אילוחי לעזרתי חושה (חהלים כב:כ): גורא תהלת. יראוי מלהגיד חהלוחיד פו ימטטו, כמ"ש לך דומיה חהלה (שם סה:ב): (יב) גטית ימיגר. כשהקב"ה נוטה ידו הרשעים כלים ונופלים. לפי שהכל נחון בידו ונופלים בהטייחה. וכן הוא אומר וה' ישה ידו וכשל עוזר ונפל עזור (ישעיה לא:ג). משל לכלי זכוכית הנתונים ביד אדם. מטה ידו מעט והן נופלים ומשחברין (מכילחת): תבלעמו ארץ. מכחן שזכו להבורה. בשכר שאמרו ה' הלדיה (לעיל טוכז: מכילתא): (יג) בהלת, לשון מנהל. ואונקלום תרגם לשון נושא וסובל, ולא דקדק לפרש אחר לשון העברית: (יד) יר גזון, מתרנזין: ישבי פלשת. מפני שהרנו חת כני חפרים שמהרו חת הקן וילחו בחזקה, כמפורש בדברי הימים (א ז:כא) והרגום אנשי גח (מכילתא): (טו) אלופי אדום אילי מואב. והלא לא היה להם ליכא כלום שהרי לא עליהם הולכים. אלא מפני אנינות (מכילתא) שהיו מתאוננים ומנטערים על כבודם של ישראל: גמוגו. נמסו. כמו ברביבים תמוגגנה ותהלים סה:יא). אמרו עלינו הם באים לכלותינו ולירש את ארלנו (מכילתא); (טז) תפול עליהם אימתה. על הרחוקים: ופחד. על הקרובים, כענין שנאמר כי שמענו את אשר הוביש וגו' (יהושע ב:י; מכילתא):

(מהלים נו:ט) אח נאד החלב (שופטים ד:יט): כפאו. כמו וכגבינה חקפיאני (איוב יני) שהוהשו ונעשו כאבנים, והמים זורהים את המלרים על האבן בכח ונלחמים בם בכל מיני קושי: בלב ים. בחוזק הים. ודרך המקרחות לדבר כן, עד לב השמים (דברים ד:יא) בלב האלה (שמואל ב יח:יד), לשון עקרו וחקפו של דבר: (ט) אמר אויב. לעמו כשפיחם בדברים, ארדוף ואשיגם ואחלק שלל עם שרי ועבדי: תמלאמו. חמלא מהם: נפשי. רוחי ורלוני. ואל חחמה על חיבה המדברת בשחים. חמלאמו חמלא מהם, יש הרבה בלשון הזה. כי ארץ הנגב נחחני (שופטים א:טו) כמו נחח לי. ולא יכלו דברו לשלום (בראשית לז:ד) כמו דבר עמו. בני ילאוני (ירמיה י:כ) כמו ילאו ממני. מספר לעדי אגידנו (איוב לא:לז) כמו אגיד לו. אף כאן חמלאמו תמלא נפשי מהם: אריק חרבי. אשלוף (אונקלום). ועל שם שהוא מריק את התער בשליפחו ונשאר ריק נופל בו לשון הרקה, כמו מריקים שקיהם (בראשית מבולה) וכליו יריהו (ירמיה מח:יב). ואל חאמר אין לשון ריקוח נופל על היולא אלא על החיק ועל השק ועל הכלי שילא ממנה אבל לא על החרב ועל היין, ולדחוק ולפרש אריק חרבי כלשון וירק את חניכיו (בראשית יד:יד) אזדיין בחרבי. מנינו הלשון מוסב אף על היולא. שמן חורה (שיר השירים א:ג) ולא הורה מכלי אל כלי (ירמיה מח:יא). לא הורק הכלי אין כחיב כאן אלא לא הורק היין מכלי אל כלי, מלינו הלשון מוסב על היין. וכן והריקו חרבותם על יפי חכמתך (יחוקחל כח:ז) דחירם: תורישמו. לשון רישות

edged God's justice, He showed mercy by allowing them to be buried after their ordeal: the earth swallowed them (Rashi).

Ramban elaborates that first God's right hand caused the sea to throw the dead Egyptians onto the shore, so that the Jews could see that they were no longer in danger of pursuit, and then He caused them to be swallowed up by the earth.

13. בְּחִים, — You guided. This may be a prophetic use of past tense in place of future, in which the verse refers to the impending journey from the sea to Eretz Yisrael (Ibn Ezra); or it refers back to the Exodus, when God guided Israel to Succoth, then into the dry seabed, and will continue to lead them until they come to the Temple (Sforno).

14-16. Nations will be unsettled by the coming of the Jews, but for different reasons. The Philistines had massacred the

Ephraimites, who had left Egypt prematurely on the mistaken notion that the time of the redemption had arrived [see citation from Rambam in the notes to 12:37-42]. Therefore the Philistines feared that they would be the objects of revenge. Edom and Moab, on the other hand, had no reason to fear the coming of the Jews, since their lands were not part of Eretz Yisrael. In fact, the Jews would later be commanded not to attack them. But their hatred of Israel was so great that they could not tolerate the idea that it would become independent in its own land — an attitude that has become all too familiar throughout Jewish history. The Canaanites had reason to melt, for they were about to be displaced. Those who were far away felt fear [הַתְּחָבּ], but those who were closer were in greater danger and therefore felt terror [הַתַּבָּ] (Rashi).

דיעבר עמר יי ית ארנונא עד היעבר עמא (דנן) די פרקתא ית ירדנא: יּתַעַלְנוּן וְתַשְׁרָנוּן בָּטוּרָא דְאַחֱסְנְתַּךְּ אתר לבית שכנתר אתקנתא יי מקדשא יי אַתקנוהי ידיף: יחיי מלכותה קאם לעלם ולעלמי עלמיַא: יטאַרי על סוסות פרעה ברתכוהי ובפרשוהי בימא ואתיב יי עליהון ית מי ימא ובני ישראל הליכו ביבשתא בגו ימא: נוּנְסִיבַת מָרַיָם נְבִיאַתַא אַחַתָה דְּאַהַרֹן בּ ית תפא בידה ונפקו כל נשיא בתרהא בתפין ובחנגין: כאומעניא מָרָיָם שַבַּחוּ וָאוֹדוּ קַדַם יִיַ אַרִי מתגאי (נ״א אתגאי) על גותניא וגאוּתא דילה היא סוּסיַא ורכבה רמא ביַמא: ככואטל משה ית ישראל מימא דסוף ונפקו למדברא דחגרא ואזלו תלתא יומין בַּמַרבָּרָא ולָא אַשְׁכָּחוּ מַיָּא: בנואתו למרה ולא יבילו למשתי מיא ממרה ארי מרירין אנון על כן קרא שמה מרה: כרואתרעמו עמא על

יַעֲבְר עַמְּךְ יהוֹה עַד־יַגְעָבִר עַם־זָוּ יְעֲבְר עַמְּךְ יהוֹה מִקְּנָה בָּיָם וַעֲבִּר בַּחָלֶךְ בְּיַבְּא טׁוּס היש יָדֶיךְ: יהוָה וּ יִמְלְךְ לְעֹלֵם וָעֶד: כִּי בָא טׁוּס פַּרְעֹה בְּרִכְבָּוּ וּבְפַּרָשִׁיוֹ בַּיָּם וַיָּשֶׁב יהוֶה עֲלֵהֶם אֶת־ מַיַּ הַיָּם וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל הָלְכִוּ בַיַּבָּשָׁה בְּתִוֹךְ הַיָּם:

בּ וַתִּקַח מְרְיָּם הַנְּבִיאָה אֲחְוֹת אַהֲרֶן אֶת־הַתְּף בְּיָדֵהּ

כֹּא וַתֵּצֶאוֹ כָל־הַנָּשִׁים אַחֲרֶיהָ בְּתֻפֶּים וּבְמְחֹלְת: וַתַּעַן

כֹּא וַתֵּצֶאוֹ כָל־הַנָּשִׁים אַחֲרֶיהָ בְּתֻפֶּים וּבְמְחֹלְת: וַתַּעַן

בּב בַיָּם: וַיַּפַע מֹשֶׁה אֶת־יִשְׂרָאֵל מִיַּם־סִּוּף וַיֵּצְאִוּ

אֶל־מִּדְבַּר־שִׁוּר וַיֵּלְכְוּ שְׁלְשֶׁת־יָמֵים בַּמִּדְבָּר וְלֹא־

בּג מָצְאוּ מֵיִם: וַיָּבְאוּ מָלְתָה וְלְא יֵכְלוּ לִשְׁתְּת מֵיִם מִמָּלְה בַּנִּ בְּאוּ מָלְתָה וְלְא יֵכְלוּ לִשְׁתְּת מֵיִם מִמָּלְה בַּיּ מְלָים הַם עַל־כֵּן קָרֵא־שְׁמָה מָרָה: וַיִּלְנוּ הָעָם עַל־כֵּן כִּרִים הַם עַל־כֵּן קָרֵא־שְׁמָה מָרָה: וַיִּלְנוּ הָעָם עַל־

והוליאו תפים ממלרים (שם): (בא) ותען להם מרים. משה אמר שירה לאנשים, הוא אומר והם שונין אחריו, ומרים אמרה שירה לנשים (מכילחא; סוטה ל:): (בב) ויסע משה. הסיטן בעל כרחס, שעטרו מלרים את סוסיהם בתכשיטי זהב וכסף ואכנים טובות [ומרגליום] והיו ישראל מולאין אותם בים. וגדולה היחה ביזם הים מביזת מלרים, שלאמר תורי זהב נטשה לך עם נקודות הכסף (שיר השירים איא) לפיכך הולרך להסיטן בעל כרחם (תנחומא ישן שו): (בג) ויבאו מר תה. כמו למרה. ה"א בסוף חיבה במקום למ"ד בתחלתם. והחי"ו היא במקום הל"ח הנשרשה בחיבת מרה, ובסמיכה, כשהיא כדבקת לה"א הנשרשה כיל חי"ו במים ביל מ"ל, וכל ה"א של איא שהיא ארש בתיבת מתהפך לחי"ו בסמיכתה, כמו חמה אין לישנה כיזו? וחמחו בערה בו (אסתר איצ). הרי ה"א של שורש נהפכם לחי"ו מפני שבסמכת אל הוא"ד הנוספת. וכן עבד ואמה (ויקרא כה:מד) הנה אמתי בלהה שכסמכת לגי). לנפש חיה (שם ב"ל החל") ושל לבול.) לנפש חיה (שם לא לה"ל") ומפני (בראשית לגי). לנפש חיה (שם לא לא"ד הנוספת. וכן עבד ואמה (ויקרא כה:מד) הנה אמתי בלהה (בראשית לגי). לנפש חיה (שם לא לא"ד הנוספת (שומאל א זייו): (בר) וילגו. לשן נפעל הוא. זכן הרמה (שומל), מתרום, וכן ללוה לאסר מתלונן, מתרושם, נפעל הוא ואחרעמו. וכן דרך לשון תלונה להסב הדבור אל האדם, מתלונן, מתרושם, נפעל הוא ואחרעמו. וכן דרך לשון תלונה להסב הדבור אל האדם, מתלונן, מתרושם, נפעל הוא ואחרעמו. וכן דרך לשון תלונה להסב הדבור אל האדם, מתלונן, מתרושם, נפעל הוא ואחרעמו. וכן דרך לשון תלונה להכבור בדבור אל האדם, מתלונן, מתרושם,

עד יעבר, עד יעבר. כחרגומו: קנית. חבכת משאר אומות, כחפן הקנוי כדמים יקרים שחביב על האדם: (יו) תבאמו. נתנכא משה שלא יכנס לארן, לכך לא נאמר יקרים שחביב על האדם: (יו) תבאמו. נתנכא משה שלא יכנס לארן, לכך לא נאמר חביאנו (פסיקתא רבתי פט"; מכילתא; כבא בחרא קיט:): מבון לשבתך. מקדש של מטה מכוון כנגד כסא של מעלה אשר פעלת (מכילתא; מנמקדש אשר בוגנו מקדש. הטעם עליו זקף גדול להפרידו מתיכת השם שלאחריו, המקדש אשר בוגנו ידין הי. חביב בים המקדש, שהטולם נכרא ביד אחת, שנאמר אף ידי יסדה ארך (שטיה מח:יג) ומקדש בשחי ידים. ואימני נכרה בסתי ידים, בזמן שה' ימלוך לטולם וידי, למחיד לבא שכל המלוכה של ולשול (מכילתא): (יח) ועד. כ' שולמית הוא והוי"ו בו יותו, למחיד לבא שכל המלוכה של ולשול כי ורמיה כשיכה וגר']: (ב) זתקה מחיד [וגר'] הבביאה. היכן נתנכלה, כשהיתה אחות אחרן, קודם שמלל משה. מחרה (שודה שלה בו על מה מיני אמרה, עשידה לאר מחלה לחר, אחות אהרן, פוי של מיני שמסר נפשו עליה כשנטרעה נקראת על שמו (מכילתא): את התף. כלי של מיני שמסר נפשו עליה כשנטרעה. מוכחות שבדור שהקב"ה מושה להם נסים, מתכי בתפים ובמחלת. מובטחות היו לדקניות שבדור שהקב"ה טושה להם כסים, מתכי

18. הי יְמְלֹּךְ — HASHEM shall reign. Just as He demolished the strength of Egypt, so may He reign forever, saving His followers from those who seek their harm (Ramban). May it be His will that He alone reign forever, without anyone believing that any other power has strength, independent of Him (Sforno).

19. בּיבָא טוּט פּרְעה — When Pharaoh's cavalry came. According to Ibn Ezra, this verse is part of the Song; it is the last in the account of miracles, saying that the waters flooded the Egyptians on one end of the sea, while the rest of the waters still formed walls to protect the Jews who were walking across on dry land.

According to the consensus of commentators, however, both on the Torah and the Siddur (where this passage is part of the Morning Service), this verse is not part of the Song. Among the interpretations are that it informs us that the Jews sang their praise while they were still in the seabed and

the Egyptians were already drowning (Ramban, Sfomo); or that this verse introduces Miriam's song, telling us the event that motivated her to sing (Rashbam).

20-21. The women sing. The Talmud (Sotah 11b) teaches, "In the merit of righteous women of that generation were the Children of Israel redeemed from Egypt." In addition to maintaining the spiritual vigor of the nation during the trying years of oppression, the women had greater faith than the men that there would be an eventual redemption, accompanied by miracles of great magnitude. This is why, Mechilta teaches, the song of the women — but not of the women that God would perform miracles that they prepared the drums to use in singing God's praises. Shelah finds an allusion to this superior role of the women in verse 21, where Miriam addresses the women in the masculine form Day, because they were on the level of the men.

until Your people passes through, HASHEM — until this people You have acquired passes through.

- <sup>17</sup> You will bring them and implant them on the mount of Your heritage, the foundation of Your dwelling-place that You, HASHEM, have made the Sanctuary, my Lord, that Your hands established.
  - 18 HASHEM shall reign for all eternity!
- <sup>19</sup> When Pharaoh's cavalry came with his chariots and horsemen into the sea and HASHEM turned back the waters of the sea upon them, the Children of Israel walked on the dry land amid the sea.

The 20 Miriam the prophetess, the sister of Aaron, took her drum in her hand and all the women went forth after her with drums and with dances. 21 Miriam spoke up to them, "Sing to HASHEM Sing for He is exalted above the arrogant, having hurled horse with its rider into the sea."

<sup>22</sup> Moses caused Israel to journey from the Sea of Reeds and they went out to the Wilderness of Shur; they went for a three-day period in the Wilderness, but they did not find water. <sup>23</sup> They came to Marah, but they could not drink the waters of Marah because Tests God they were bitter; therefore they named it Marah. <sup>24</sup> The people complained against

Miriam was the leader of the women on her own merit, not because she was the sister of Moses and Aaron. She is described as a prophetess (verse 20) because she prophesied in Egypt, before Moses was born and when Aaron was still a child. Her prophecy was that her parents would give birth to a son who would redeem Israel (Sotah 13a); thus, from the very start of her "career" as a leader, hers was a voice of faith and inspiration.

20. אַהַרוּ — The sister of Aaron. She is not called Moses' sister, because her first prophecy was before he was born, when her only brother was Aaron (see above); because years later Aaron was the one who risked his life for her [Numbers 12:12] (Rashi); or because she was Aaron's equal in prophecy, whereas Moses was the "father" of all prophets (R' Abraham Ben HaRambam).

22-27. Israel tests God. The Talmud (Arachin 15a-b) lists ten trials by which Israel tested God after the Exodus, and one of them is this challenge of "What shall we drink?" On the surface it seems impossible that a nation that had just been witness to the momentous miracles at the sea could have doubted God's readiness or willingness to give them a necessity of life. R' Hirsch explains that the purpose of Israel's journev through the Wilderness was to show that God is involved in daily, "petty" human affairs, as well as in cosmic occurrences. It is easy to think, as many still do, that God creates worlds and splits seas, but He is unconcerned with the water or food supply of communities and individuals. This is what frightened the Jews in the Wilderness. True, God had performed a miracle worthy of His grandeur — but what did that have to do with ordinary, everyday drinking water? Consequently, when there was no water, the nation feared that it was being left to its own devices. It was not wrong in asking for water — thirsty people surely have that right — but in protesting so vociferously.

22. וַיְּפֶע מֹשְׁה — Moses caused . . . to journey. Moses had to force them to go; left to their own devices, they would have preferred to remain at the seashore. The Sages offer two dif-

ferent explanations for this seemingly strange preference. *Tanchuma* cited by *Rashi* comments that the Egyptian army, confident of an overwhelming victory at the sea, bedecked their horses with every manner of jewel-studded gold and silver ornaments. As a result, the Jews were able to go away from the sea with greater wealth than they had taken from Egypt, and they wanted to remain there to collect even more booty. Moses restrained them from this over-infatuation with material goods.

Zohar explains that because the sea was the place where the Jews had achieved prophecy and seen unprecedented revelations of God's power and holiness, they were reluctant to leave it. Then God removed His Presence from it and rested it in the Wilderness of Shur. The word Shur can be rendered as vision (see Numbers 24:17), implying that at Shur the people could experience closeness to God; and only then could Moses prevail upon the nation to leave the sea.

ולא־מְצְאוּ מְיִּם —But they did not find water. Noting that water is often a metaphor for the Torah [cf. Isaiah 55:1], the Sages interpret that the Jews neglected Torah study — i.e. water — for three days, and this is why their spiritual level deteriorated to the point of rebellion. Based on this, the prophets enacted that the Torah should be read on the Sabbath, Monday, and Thursday, so that three days would never elapse without Torah (Mechilta). Kli Yakar explains homiletically that because the people were so preoccupied with the booty at the seashore that they neglected the spiritual water of Torah study, their sin took shape in a physical lack of water.

23. מֶרָה — Marah. The word מְרָה means bittemess, as in מָרָה, marror, the bitter herbs of the Seder.

בי מְרִים הַם — Because they were bitter. In the plain sense, the verse refers to the water and explains why the people could not drink it. Baal Shern Tov interprets homiletically that the reference is to the people. It is human nature that when someone is embittered, he sees everything negatively. Because the people were bitter, they found fault with the water.

24. יילנו העם — The people complained. They should have

משה למימר מה נשתי: כהוצלי קדם יי ואַלפה יי אַעא ורמא למיא ובסימו מיא תמן גזר לה קים ודין ותמן נסיה: כוואמר אם קבלא תקבל למימרא דיי אלהה ורכשר קדמוהי תעבר ותצית לפקורוהי ותטר כל קימוהי כל מרעיז די שויתי במצרים לא אשוי עלה אַרי אַנַא יִיַ אַסּף: פונאַתוּ לאילם ותמן תרי עסר מבועין דמין ושבעין דקלין ושרו תמן על מיא: אונטלו מאילם ואתו כל כנשתא דבני ישראל למדברא דסיו די ביו אילם וביו סיני בַּחַמשָה עשר יומא ליַרחַא תנינא למפַקהון מאַרעא דמצרים: בואתרעמו בל כנשתא דבני ישראל על משה ועל אַהַרוֹ בַּמַרבַּרָא: גוַאַמרוּ להוֹן כּני ישראל לוי דמיתנא קדם יי בארעא רמצרים כַּר הַוִינַא יַתִביז על דורי בסרא כד הוינא אכלין לחמא למשבע ארי אפּקתוּן יתנא למדבּרא הרין

בה משה לאמר מה־נִשׁתֵה: וַיִּצְעַק אַל־יהוֹה וַיּוֹרֵהוּ יהוה עץ נַיַשְלֶךְ אֱל־הַמַּים נַיִּמְתְקוּ הַמֵּים שֵם שֵׁם לו חק בו ומשפט ושם נַסָהוּ: וַיּאמֵר אָם־שַמוֹעַ תִשְׁמַע לקול ו יהוה אלהיר והישר בעיניו העשה והאזנת למצותיו ושמרת כל-חקיו כל-המחלה אשר־שמתי במצרים בו לא־אשים עליה כי אני יהוה רפאה: דומינטי אילמה ושם שתים עשרה עינת מים ושבעים תמרים א וַיַּחֲנוּ־שָם עַל־הַמָּיִם: וַיִּסְעוּ מֵאֵילִם וַיַּבֹאוּ כַּל־עַרַת טז בני־ישראל אל-מדבר־סין אשר בין־אַילֶם ובין סִינֵי בחמשה עשר יום לחדש השלי לצאתם מארץ מצרים: יילונו ק ב "וילינו כַל־עַדַת בָּנִי־יִשְׁרָאֵל עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אָהַרְן ַגַּמָדְבַּר: וַיָּאמִרוּ אֵלֶהֶם בְּנֵי יִשְׁרָאֵל מֵי־יָהָן מוּתֵנוּ בְיַד־ יהוה בארץ מצרים בשבחנו על־סיר הַבַּשַּׁר בָּאַכְלֵנוּ לחם לשבע פייהוצאתם אתנו אליהמדפר

ה' רופאך, מלמדך חורה ומלום למטן סנלל מהס. כרופא הזה האומר לאדם אל סאלל דברים שמחזירים אומך [ם"א דבר זה פן יביאך] לידי חולי [זה], וזהו איזון מלוח, וכן הוא אומר רפאוח סהי לשרך (משלי ג:מ; מכילמא): (בז) שתים עשרה מלוח, וכן הוא אומר רפאוח סהי לשרך (משלי ג:מ; מכילמא): (בז) שתים עשרה. כנגד י"ב שבטים וזדמנו להם (מכילמא): ושבעים תמרים. כנגד שבטים זקנים זקנים (שם): (א בחמשה עשר יום. מפרש היום של חנייה זו לפי שבי ביום כלמה החררה שהולאו ממלרים והולרכו למן. למדנו שאכלו משירי הבלק או משירי המלה ששים ואחם מטודום, וירד להם מן בט"ז באייר, ויום א' בשבת היה, כדאימא במסכם שבת (פא:): (ב) וילדגו. לפי שכלה הלחם: (ג) מי יתן מותנג. למוח להמנות. לחנות אלא כמו טשומנו, מותנו, שובנו. לששות אתמנו, למנות אמתנו, למנות אמתנו במדבר ידבו

ולא אמר לוכן, רועס. וכן יאמר הלוטז דקומפלישג"ט ש"י, מוסב הדבור אליו באמרו ש": (בה) שם שם לו [חק ומשפט]. במרה נמן להס מקלח פרשיות של מורה שימטסקו בהס, שבת ופרה אדומה ודינין (מכילתא; סנהדרין נו:): ושם נסהו. שימטסקו בהס, שבת ופרה אדומה ודינין (מכילתא; סנהדרין נו:): ושם נסהו. לעם וראה קשי ערפן שלא נמלכו במשה בל' יפה, בקש עלינו רחמים שיהיו לנו מים לשחות, אלא נמלונו (מכילתא): (בו) אם שמוע תשמע. זו קבלה, שיקבלו עליהס: תעשה. הוא עשייה: והאזנת. תסה אזנים לדקדק בהס: בל חקיו. דברים שאינן אלא גזירת מלך בלא שום שעם, וילה"ר מקנער עליהם מים לימו באלו למה לאסרו, כגון לבישם כלאים ואכילת חזיר ופרה אדומה וכיולא בהם (יומא באל מה מאסור. כו אני ה" רופאר. זכו מדרש (מכילתא; סנהדרין קא). ולפי פשוטו, כי אני בי אני ה" רופאר. זכו מדרש (מכילתא; סנהדרין קא). ולפי פשוטו, כי אני

come to Moses and asked him respectfully to pray for mercy so that they would have water. Instead, they complained (Rashi to v. 25). R' Yehoshua said that the people should have consulted their leaders, asking them what they were to drink. Instead, they came with protests against Moses. R' Elazar HaModai said that although the people made recriminations against Moses, their complaints were intended against God, as well (Mechilla).

25.  $\gamma v - A$  tree. It was a miracle within a miracle. The tree was bitter like the water, yet it made the water sweet (Mechilta).

תקימשְּבֶּּט — A decree and an ordinance. Seeing how the lack of Torah study had caused a disaster, God gave the people commandments that they could occupy themselves with until they received the Ten Commandments. These laws included the law of the red cow [הַּשְּׁחָבָּּה (Numbers ch. 19), which is called a decree because it is not understandable to human intelligence; and the laws of the Sabbath and civil law, which are called ordinances because they are logical (Rashi).

Ramban infers that these commandments were not meant to be binding as yet; otherwise, the Torah would have spelled them out. Rather, they were in the nature of the commandments that were studied by Abraham before the Torah was given. The nation was to study them so that they could have a taste of the Torah they were about to receive, and be sure that they were willing to accept it.

ינייו — He tested it. God tested the people to see how they would react to the lack of water — and they failed (Rashi). Or, He tested them to see whether they would accept and fulfill the commandments He gave them in Marah; if so, they would be worthy to receive the entire Torah. This was a test they passed (Sfomo; Or HaChaim).

26. הְיַּטְשׁר בְּעִינִיוּ הַעֲעֶשׁה — And do what is just in His eyes. This refers to someone who deals honestly in business and whose fellow men are satisfied with his conduct. Such a person is regarded as if he had fulfilled the entire Torah (Mechilta).

אָנִי הי רֹמְאָדְ — I am Hashem, your Healer. Homiletically, R' Tzaddok HaCohen commented that even when God brings 16

Moses, saying, "What shall we drink?"

<sup>25</sup> He cried out to HASHEM, and HASHEM showed him a tree; he threw it into the water and the water became sweet. There He established for [the nation] a decree and an ordinance, and there He tested it. <sup>26</sup> He said, "If you hearken diligently to the voice of HASHEM, your God, and do what is just in His eyes, give ear to His commandments and observe all His decrees, then any of the diseases that I placed upon Egypt, I will not bring upon you, for I am HASHEM, your Healer."

<sup>27</sup> They arrived at Elim, where there were twelve springs of water and seventy date-palms; they encamped there by the water.

They journeyed from Elim, and the entire assembly of the Children of Israel arrived at the Wilderness of Sin, which is between Elim and Sinai, on the fifteenth day of the second month from their departure from the land of Egypt. <sup>2</sup> The entire assembly of the Children of Israel complained against Moses and Aaron in the Wilderness. <sup>3</sup> The Children of Israel said to them, "If only we had died by the hand of HASHEM in the land of Egypt, as we sat by the pot of meat, when we ate bread to satiety, for you have taken us out to this Wilderness

suffering upon Israel, His intention is *never* to destroy them, as He did to Egypt. Rather, God is Israel's Healer, and even exile and suffering are meant only to purge them of sin and influence them to repent.

27. God showed Israel that material deprivation and plenty are outgrowths of man's spiritual condition, for as soon as the people accepted the pleasant yoke of Torah study in Marah with its bitter water, they came to a place with an abundance of sweet water and fruit.

According to *Mechilta*, these springs and trees were prepared from Creation in anticipation of the coming of the twelve tribes and their seventy leaders, and in order to show individual honor to each of *them* (*R' Bachya*).

#### 16.

Manna: Food from heaven. Although the sweetened water of Marah had shown that God was not forsaking Israel and that His attention extended to "mundane," daily needs, the lesson had not yet been fully absorbed. When the entire assembly arrived at מְּרֶבֶּר סִין he Wilderness of Sin, the people felt threatened by hunger. They protested again, this time even more vehemently than in Marah, going so far as to say that they had been better off in Egypt than now. The spectacle is disquieting but not surprising, for hunger and the fear that one will not be able to provide for one's children can drive people to deeds that they would never think themselves capable of doing under normal circumstances.

This, too, was part of Israel's schooling for eternity, for God was about to give them manna, heavenly food, which proved that deserts cannot hamper God's infinite capacity to provide for His children. This was a lesson that the nation was to carry with it for the rest of its history, to this very day. Often one hears that the observance of the Torah stands in the way of a livelihood. The blessing of the manna proves the opposite. When Israel neglected the Torah or lost faith in Marah and Sin, it was thirsty or hungry; when it recognized

that God is its Healer and Provider, there was plenty instead of need.

Ibn Ezra to verse 35 comments that the manna was the greatest of all miracles — even greater than the Splitting of the Sea — because the manna was with the Jews day in day out without fail for forty years, while other miracles were isolated events.

2. אַילונו — Complained. It was not until the fifteenth of lyar, a month after the Exodus, that the nation complained about the lack of food. (Intil then they subsisted on the leftovers of the dough and matzah they had taken out of Egypt (Rashi). That the leftovers of relatively small amounts of food were enough to satisfy a large population for a month would have been impossible without Divine intervention. This is one of the many hidden miracles that the Torah does not recount, but that it alludes to here by mentioning the date. It is not necessary to spell out every miracle, because Jews know that even "nature" is nothing more than a miracle to which we are accustomed because it happens regularly (Ramban).

בּמִרְבָּה — In the Wildemess. Though we have already been told where they were, this is mentioned because the vastness of the Wilderness is what made them fear that there was no prospect of finding food (Ramban); because this desolate, non-direct route that had been chosen apparently by Moses was what frightened them (Or HaChaim); or, conversely, to allude to the greatness of the nation in following God's lead, even into an unsown desert (Sfomo), for even in its less exalted moments, this is the people that merited the miracles of the Exodus and the Revelation at Sinai.

3. בְּיֵרְ־חִי — By the hand of HASHEM. Hunger is a cruel death. The Jews were now complaining that if they had refused to leave Egypt, they would have suffered death by the hand of God during the plague of darkness, but at least they would not have died the slow and painful death by starvation that was now imminent (Or HaChaim).

לקטלא ית כל קהלא הרין בכפנא: רואמר יי למשה הא אנא מחית לכוו לַחַמַא מַן שָמַיַא וַיִּפָּקוֹן עַמַא וַיַּלְקָטוּן פתגם יום ביומה בריל ראנסנון היהכון באוריתי אם לא: הויהי ביומא שתיתאה ויתקנון ית דייתון ויהי על חר תריז על דילקטון יום יום: וואמר משה ואַהַרן לַכַל בָּנִי יִשְׁרָאֵל בַּרַמְשָׁא ותדעון ארי יי אפּיק יתכון מארעא דמצרים: ווצפרא ותחזון ית יקרא דיי כד שמיע קַבמוֹהַי יַת תַּרַעַמַתְכוֹן עַל (מִימַרָא דַ)יִי ונחנא מא ארי אתרעמתון עלנא: חואמר משה בריתן יי לכון ברמשא בסרא למיכל ולחמא בצפרא למסבע פר שמיע קדם יי ית תרעמתכון די אתון מתַרַעַמין עַלוֹהָי וְנַחָנַא מַא לַא עלנא תָּרָעֻמַתְכוֹן אֶלַהָן עַל מִימְרָא דַייַ: טואמר משה לאהרו אמר לכל כנשתא דבני ישראל קריבו קדם יי ארי שמיע קדמוהי ית תרעמתכוז: יוהוה בד מליל אהרו לכל בנשתא דבני ישראל וָאָתָפָּנִיוּ לְמַדְבָּרָא וָהַא יָקַרָא דֵייַ אָתְגָּלִי בעננא: יאומליל יי עם משה למימר: יב שמיע קדמי ית תרעמת בני ישראל מליל עמהון למימר בין שמשיא הַיבלון בָּסְרָא וּבְצַפָּרָא הַשָּבְּעוּן לַחַמָּא וַתִדְּעוּן אַרֵי אַנָא יִיַ אַלַהַכוּן:

ולאמר - להמית את־כּל־הַקְהַל הַזָּה בַּרַעַב: יהוה אַל-משֶׁה הָנְנִי מַמְטֵיר לָבֵם לֵחֵם מִן־הַשָּׁמֵים ויצא העם ולקטו דבר־יום ביומו למען אַנַפַנוּ הַיַּלר ַה בתורתי אם־לא: וַהַיָה בַּיוֹם הַשְּשִׁי וַהֶכֵינוּ אָת אֲשֶׁר־ י יביאוּ וְהַיַה מִשְׁנֵּה עַל אֲשֶׁר־יִלְקָטוּ יִוֹם ו יִוֹם: וַיִּאמֵר משה וְאַהֲרֹן אֱל־כָּל־בְּנֵי יִשְׁרָאֵל עֵּרֵב וְיִדַעִּמֵּם כִּי יהוָה ָּ הוציא אַתַכֶם מַאָרֶץ מִצְרֵיָם: וֹבֹקֵר וּרָאִיתֶם אֶת־כִּבְוֹד יהוה בשמעו את־תלנתיכם על־יהוה ונחנו מה כי תלונו עלינו: וַיֹּאמֵר מֹשָׁה בָּתֶת יהוה בֶּעֶב בַּעַב בְּעֵב בְּשֵׁר º תּלִינוּ עלינוּ: וַיֹּאמֵר מֹשָׁה בָּתֶת יהוה בְּעַב בְּשֵׁר לאבל ולחם בַבַּקר לְשָבַעַ בִּשְמַעַ יהוה אַת־תִּלְנָתֵיבֶם אשר־אתם מלינם עליו ונחנו מה לא־עלינו תלנתיכם ט בּי עַל־יהוה: וַיִּאמֶר משָה אַל־אַהַרון אֵמֹר אֵל־בַּל־ עדת בני ישראל קרבו לפני יהוה בי שַמַּע אַת ּ תַּלְנָתֵיכֵם: וַיִּהִּי כִּדַבֵּר אֲהַרן אֵל־כַּל־עֵדַת בְּנֵי־יִשְׁרַאֵּל וַיָּפָנִוּ אֱל־הַמִּדְבֵּר וָהְנֵה' כִּבְוֹד יהוֹה נִרְאַה בֵּעַנַן: ששי יא־יב וַיַּדְבַּר יהוה אַל־מֹשֶה לֵאמִר: שַמַעַתִּי אָת־תַלוּנּת בְּנֵי

ַ וַיְרַבֵּר יהוָה אֶל־משֶה לֵאמְר: שָׁמַׁעְתִּי אֶת־תְּלוּנּתׁ בְּנִי יִשְׂרָאֵל רַבֵּר אֲלֵהֶם לֵאמֹר בֵּין הָעַרְבַּיִם תִאכְלִּוּ בָשָׁר ובַבָּקֵר תִשְּבְּעוּ־לֶחֶם וִידַעְתֶּם כֵּי אֲנִי יהוָה אֱלְהֵיבֶם: ובַבָּקֵר תִשְבְּעוּ־לֶחֶם וִידַעְתֶּם כֵּי אֲנִי יהוָה אֱלְהֵיבֶם:

שאלתם לצורך, בירידתו לבקר תראו את כבוד אור פניו, שיורידתו לכם דרך חבה בבקר שיש שטות [ס"א שהות] להכינו, וטל מלמעלה וטל מלמטה כמונח בקופסא (מכילחא; יומא עה:): את תלנתיבם על ה". כמו אשר על ה": וגחבו מה. מה אתנו חשובין: בי תליגו עליגו. שתרשימו עלינו את הכל, את בניכם ונשיכם וכניכם ונשיכם וערבי רב. ועל כרחי אני זקוק לפרש חלינו בל" תפעילו מפני דגשותו וכנותיכם וערב רב. ועל כרחי אני זקוק לפרש חלינו בל" הפעילו מפני דגשות וקרייתו. שאילו היה רפה הייתי מפרשו בלשון מפעלו כמו וילן העם על משה (להלן ידג). או אם היה דגוש ואין בי ו"ד ונקרא תלונו הייתי מפרשו לשון תחלונו. עכשיו הוא משמע חליבו לא אחרים, כמו במרגים וילינו על אין את כל העבור (במדבר ידגלו): הוא משמע העבור. ולא לשרכ נעדב לשוב להוריד לחם בבקר ובשר בערב. לפי שהלחם שאלו כהוגן, ש"א לו לאדם בלא לחם, אבל כשר בשר משר אתם מליצים כלא בכך, לפיכך נתן להם בשמע שורת שלה כהוגן (יומא שה.): אשר אתם מליצים עליו. את הלחרים השומעים אתכם מלוננים: (ע) קרבר. למסום שהמום השומנים אתכם מליצים עליו. את הלחרים השומעים אתכם מלוננים: (ע) קרבר. למסום שהמום היולה הפנון שרבה בהמום ירד.

רש"מ הלואי והיינו ממים: (ד) דבר יום ביומו. לוכך אכילת יום ילקטו ביומו, ולא ילקטו היינו מחים: (ד) דבר יום ביומו. לוכך אכילת יום ילקטו ביומו, ולא ילקטו היים ללוכך מחר (מכילתא): למען אנסגון. כו אנסטו:] הילך בתורתי. אם ישמרו מלוח הסלויות בו, שלא יוחירו ממטו ולא ילאו בשבת ללקוט: (ה) והיה משנה. ליום ולמתרכת: משנה. על שהי ינלקטו ויחדו ומלא משנה במידיה על אשר ילקטו ויחדו יום אשר יכיאו והיה משנה, לאחר שיכיאו ימלא משנה במידיה על אשר ילקטו ויחדו יום ויחה וקטו לחם משנה. וזהו על וויחדו יום, וזהו לקטו לחם משנה ולהן פסוק כב) כלקיטחו היה נמלא לחם משנה. וזהו על וויחדו יומים לשה משנה לחם משרה שצרים בי הישה בכיח למלאות הטומר שמצרים. לפי שאמרתם כ בי הישוציא אתבם מארץ מצרים. לפי שאמרתם לנו כי הולאתם אותנו (לעיל פסוק הוש הדעי אתבם מארץ מצרים. לפי שאמרתם לכי הולאתם אותנו (לעיל פסוק הוש הדעי אתבם מארץ מצרים. לפי אתכם שיניו לכם את השליו: (ז) ובקר הוש הדעית בלאתר והנה כבוד ה' נראה בענן (לעיל פסוק י) ולאמר. הל לא כך אמר להם, ערב וידעתם כי היכולת כידו ליתן תאותכם, וכשר יתן, אך לא הל כך אמר להם, ערב וידעתם כי שלא כהוגן שאלתם אותו, ומכרם מלאה, והלחם הפנים מאירות יתננה לכם, כי שלא כהוגן שאלתם אותו, ומכרם מלאה, והלחם בינים מאירות יתננה לכם, כי שלא כהוגן שאלתם אותו, ומכרם מלאה, והלחם בינים מאירות יתננה לכם, כי שלא כהוגן שאלתם אותו, ומכרם מלאה, והלחם בינים מאירות יתננה לכם, כי שלא כהוגן שאלתם אותו, ומכרם מלאה, והלחם

**4-21.** Manna. Even before Israel complained about the lack of food, God had already determined that their food in the Wilderness would be a daily ration of manna. This is why He did not mention their complaint until verse 12, after He had told Moses about the manna (*Ramban*). The daily gift of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food was another major course in the school of heavenly food

son of little faith" (Sotah 48b). By limiting the manna to a one-day supply, God showed Israel that He was its Provider at all times. And by providing a double portion of manna on Fridays, He showed that the observance of the Sabbath would never be an impediment to a livelihood (R' Hirsch).

The Sages state that the Torah could be given only to people who were eating manna (Mechilta), because a nation that had been so taught to trust and rely upon the kindness and constancy of God could accept His Torah, as well.

to kill this entire congregation by famine."

Manna: Food from Heaven

- <sup>4</sup> HASHEM said to Moses, "Behold! I shall rain down for you food from heaven; let the people go out and pick each day's portion on its day, so that I can test them, whether they will follow My teaching or not. <sup>5</sup> And it shall be that on the sixth day when they prepare what they bring, it will be double what they pick every day."
- <sup>6</sup> Moses and Aaron said to all the Children of Israel, "In the evening, you shall know that HASHEM took you out of the land of Egypt. <sup>7</sup> And in the morning you will see the glory of HASHEM, that He has heard your complaints against HASHEM for what are we that you should incite complaints against us?" <sup>8</sup> and Moses said, "When, in the evening, HASHEM gives you meat to eat and bread to satiety in the morning, as HASHEM hears your complaints that you complain against Him for what are we? not against us are your complaints, but against HASHEM!"
- <sup>9</sup> Moses said to Aaron, "Say to the entire assembly of the Children of Israel, 'Approach the presence of HASHEM, for He has heard your complaints.' " <sup>10</sup> When Aaron spoke to the entire assembly of the Children of Israel, they turned to the Wilderness and behold! the glory of HASHEM appeared in a cloud.
- <sup>11</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>12</sup> "I have heard the complaints of the Children of Israel. Speak to them, saying, 'In the afternoon you shall eat meat and in the morning you shall be sated with bread, and you shall know that I am HASHEM, your God.' "

R' Akiva and R' Yishmael disagree regarding the nature of manna. According to R' Akiva, it was exactly the same as the food that sustains the angels: It was אָר הְּשְׁרֵינָה אין, the glow of God's Presence, that had been given a material veneer so that human beings could eat it. According to R' Yishmael, it was not the food of the angels, but it was so sublime that all of it was absorbed into the body without producing any body waste (Yoma 75b).

4. לְּחֶם — Food. Although the word קּ means bread in its limited sense, it is also used in the broader context of food, as it is in this context; the manna was not a grain product as is ordinary bread (Ramban).

לְּמֵשׁן אֲנְשְּנֵּי — So that I can test them, i.e., the nation. There are various versions of the test: Would the Jews obey the instructions not to put manna away for the next day and not to seek it on the Sabbath? (Rashi). Would they follow Me even though they do not have food for the next day? (Ramban). Now that they will have the luxury of a livelihood without toil, would they devote their leisure time to Torah study and service of God? (Or HaChaim).

6-7. ערב ... ובקר — In the evening ... And in the moming. Rashi explains why the verse speaks of evening and morning; what happened when, and why? Moses and Aaron were responding to two parts of the Jewish complaint. (a) In criticizing the lack of meat, the Jews spoke wistfully of the Egyptian pot of meat, thus implying that God was not capable of giving them meat in the Wilderness. This criticism was unjustified, because meat is not as essential to survival as bread and because they could have slaughtered their animals if they truly needed meat. To such a complaint, God would respond at an inconvenient time. He would give them an abundance of meat, but only in the evening. The gift of

meat would prove to them that God — not Moses — had taken them out of Egypt, but it would not come with an attitude of Divine favor and warmth. (b) They did have a right to ask for food, however, because food is a necessity. Therefore, God would give them the manna at a convenient time and in a gracious way, that would display the glory of HASHEM. They would find it in the morning, and it would lay on a bed of dew and be covered by dew, like jewelry in a box (Rashi).

8. יְנְחְנֵּנְ מְּהֵּ — For what are we? In this verse, Moses and Aaron clarified their point of the previous verses: God would show His omnipotence by giving meat and food, each in its time. This would demonstrate clearly that the object of the people's impertinence was God, for only He was the Provider; His agents Moses and Aaron were nothing! (Ramban).

The verse also contains an ethical teaching: Regarding meat Moses said that the people would *eat*, but regarding bread he said that they would eat to *satiety*. One may fill himself with simple food, but not with luxuries; to do otherwise is to indulge in gluttony (*Rashi*).

**9-12.** After having said earlier that the daily portion of manna was unrelated to the demand, God now responded to the people, and, by referring to their request as a *complaint*, He let them know that their anger displayed a lack of faith in God and His prophet. Thus, whereas the initial assurance of manna was accompanied by a statement that it would be a test of Israel's ability to rise to the challenge (v. 4), here they were told that it would teach them that Hashem was, indeed, *their* God — for their behavior had shown that they were lacking in that realization (*Ramban*).

Once Moses knew that his prayer had been answered and that God would respond to Israel's demand, he had Aaron

י"בר

יג וַהָּוָה בְרַמִשַא וּסליקת סליו וחפת ית משריתא ובצפרא הות נחתת טלא סחור סחור למשריתא: יד וסליקת נחתת טלא והא על אפי מדברא דעדק מקלף דעדק כגיר בגלידא על ארעא: טו וחזו בני ישראל ואמרו גבר לאחוהי מַנָּא הוא אַרי לַא יִדעוּ מא הוא וַאַמִּר משה להון הוא לחמא דיהב יי לכון למיכל: טו דין פתגמא די פקיד יי לקוטו מְנֵה גָבַר לִפוּם מֵיכְלֵה עַמְרָא לִגְלְנֵּלֹתַא מנין נפשתיכון גבר לדי במשכנה תסבון: יו נעכדו כן בני ישראל ולקטו דאַסגי ודאַזער: יח ובלו בעמרא ולא אותר דאסגי ודאזער לא חסר גבר לפום מיבלה לקטו: יש ואמר משה להון אנש לא ישאר מנה עד צפרא: כולא קבילו מן משה ואַשָּאַרוּ גַבְרַיַא מְנָהּ עַד צַפְּרָא ורחש ריחשא וסרי ורגז עליהון משה: כא וּלָקַטוּ יַתֶה בָּצָפַר בְּצָפַר גָבַר לְפוּם מיכלה ומא דמשתאר מנה על אפי חקלא כד חמא עלוהי שמשא פשר: בב וַהַנַה בִּיוֹמַא שָׁתִיתַאַה לָקַטוּ לַחִמַא על חד תרין תרין עמרא לחד ואתו בל רָבְרְבֵי בְנִשְׁתָּא וְחַוּיִאוֹ לְמֹשֵׁה: בּג וַאֲמַר להון הוא די מליל יי שבתא שבת קוּרְשָּׁא קֶּרָם יִיָ מָחָר יָת דִּי אַתּוּן עַתִּירִין למפא איפו ויַת די אַתוּון עַתִידין לְבַשְּלֵא בַּשׁילוּ ויַת בַּל מותרא אַצְנַעוּ לְכוֹן

ָּרָנִיה בערב ותַעל הַשַּלֵּו וַתְּכֵס אֶת־הַמַּחָנֵה וּבַבֹּקֵר , ויהי בערב ותַעל יי הָיִתָה שִׁכְבַת הַטָּל סָבָיב לַמַּחֲנֵה: וַתַּעַל שִׁכְבַת הַטֵּל יי וְהָנֵּה עַל־פְּנֵי הַמִּדְבָּר ֹדַק מְחֻסְפָּס דַּק כַּכִּפְר עַל־הַאַרִץ: טוּ וַיִּרָאָוּ בְנֵי־יִשְּׁרָאֵׁל וַיֹּאמְרוּ אֵישׁ אֵל־אָחִיוֹ מֵן הוּא כֵּי לֹא ידעו מה־הוא ויאמר משה אַלֶהֶם הוא הַלֶּחֶם אַשֶּׁר נַתַן יהוה לַבֶם לָאַכָלַה: זֶה הַדַּבָר ֹאַשֶׁר צְנָה יהוֹה לִקְטִוּ מִמֵּנוּ אָישׁ לְפִי אָכְלָוֹ עְמֶר לַגָּלְגֹּלֶת מִסְפַּרֹ נַפִּשְׁתִיבֵּם אֵישׁ י לַאֲשֶׁר בָּאָהֶלְוֹ תִּקָּחוּ: וַיַּעֲשוּ־בֵן בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וַיִּלְקְטוּ ח המרבה והממעיט: וַיַּמְדוּ בַעמר וַלָּא הֶעְדִיף הַמַּרבָּה חי יי וָהַמַּמְעִיט לָא הָחָסֵיר אֵישׁ לְפֵּי־אָכִלְוֹ לָקָטוּ: וַיָּאמֵר יי וָהַמַּמְעִיט לָא ב משה אַלָהָם אַיש אַל־יוֹתֵר ממֵנוּ עַד־בָּקָר: וַלֹא־שַמְעוּ ב אַל־משָׁה וַיּוֹתָרוּ אַנָשֵים מִמֶּנוּ עַד־בֹּקֵר וַיַּרִם תִּוֹלַעִים בא וַיִּבָאַשׁ וַיַּקַצָּף עַלֶהָם משָה: וַיִּלְקָטָוּ אתוֹ בַּבְּקַר בַּבֹּקֵר בּב אָישׁ כָּפֵי אָכִלְוֹ וָחֲם הַשָּׁמֵשׁ וְנָמֵס: וַיָּהִי וּ בַּיְּוֹם הַשִּׁשִּׁי לֶקְטָוּ לֶּחֶם מִשְׁנֶה שְנֵי הָעְמֵר לֵאֲחָד וַיָּבֹאוּ בַּל־נִשִּׁיאֵי בּג הַעַרָּה וַיַּגֵּידוּ לִמשָה: וַיִּאמֶר אֵלֶהֶם הַוּא אָשֵׁר דְּבֵּר יהוֹה שַׁבַּתוֹן שַבַּת־קָּרֶשׁ לֵיהוָה מַחַר אֶת אֲשֶׁר־תֹאפֿוּ אֵפֿוּ ואת אַשֶר־תִּבָשָׁלוֹ בַּשָּׁלוּ וְאֵת ׁ כַּל־הַעֹדֵף הַנֵּיחוּ לַכם

ויש שלקטו מעט, וכשבאו לביתם מדדו בעומר איש איש מה שלקטו, ומלאו שהמרבה ללהוט לא העדיף על עומר לגולגולה אשר באהלו והממעיט ללהוט לא מלא חסר מטומר לגולגולת, וזהו נס גדול שנטשה בו: וב) ויותירו אנשים. דתו וחבירס (ש"ר כה:י): וירם תולעים. לשון רמה: ויבאש. ה"ו מקרא הפוד, שנתחלה הנאיש ולבסוף החליע, כענין שנא' ולא הבאיש ורמה לא היחה בו ולהלן פסוק כד) וכן דרך כל המחליעים (מכילחא): (בא) וחם השמש ונמס. הנשאר בשדה נמוח ונעשה נחלים ושוחיו ממנו אילים ולבאים. ואומות העולם לדיו מהם וטועמים בהם טעם מו ויודעים מה שבחן של ישראל (מכילחא). ונמס, פשר (אונקלוס) לשון פושרים, ע"י השמש מתחמם ומפשיר: וגמם. דישמנפרי"ר. ודוגמתו בסנהדרין בסוף ד' מיחות (סו:): (כב) לקטו לחם משנה. כשמדדו את לקיטתם באהליהם מלאו כפלים, שני העומר לאחד. ומדרש אגדה לתם משונה, אותו היום נשתנה לשבח בריחו וטעמו [שאם להגיד ששנים היו והלא כתיב שני העומר לא', אלא משונה בטעם וריח] (תנחומא ישן כד): ויגידו למשה. שאלוהו מה היום מיומים. ומכאו יש ללמוד שעדייו לא הגיד להם משה פרשת שבת שנלטוה לומר להם והיה ביום הששי והכינו וגו' (לעיל פסוק ה) עד ששאלו את זאת. אמר להם, הוא אשר דבר ה' שנלטויתי לומר לכם. ולכך ענשו הכחוב, שאמר לו עד אנה מאנחם (להלן פסוק כח) ולא הוליאו מן הכלל (ש"ר כה:י): (בג) את אשר תאפו אפו. מה שאתם רולים לאפות בתנור אפו היום הכל לשני ימים. ומה שאתם לריכים לבשל ממנו במים בשלו היום. לשון אפייה נופל בלחם ול' בישול בתבשיל:

(יג) השליו. מין מוף הוא, ושמן מאד (יומא עה:): היתה שכבת הטל. הטל שוכב על המז, ובמקום אחר הוא אומר וברדת הטל וגו' (במדבר יא:ט). הטל יורד על הארז והמן יורד עליו, וחוזר ויורד על עליו והרי הוא כמונח בהופסא (יומא שם): (יד) ותעל שבבת הטל וגוי. כשהחמה זורחת עולה הטל שעל המן לקרחת החמה כדרך על עולה לקראת החמה. אף אם תמלא שפופרת של בילה על ותסתום את פיה ותניחה בחמה היא עולה מאליה באויר. ור"ד שהטל עולה מן הארץ באויר (תנחומא כ: ש"ר לח:ד). וכעלות שכבת העל נתגלה המן וראו והנה על פני המדבר וגו': דק. דבר דק: מחספס. מגולה, ואין דומה לו במקרא. וי"ל מחוספס לשון חפיסה ודלוסקמא שבל' משנה (בבא מליעא כ.). כשנתגלה משכבת הטל ראו שהיה דבר דה מחוספס בחוכו בין שחי שכבוח הטל. ואונקלום תרגם מקלף, לשון מחשוף הלבן (בראשית ל:לז): בבפור. כפור גיליד"א כלט"ז. דעדק כגיר כאבני גיר (ישעיה כז:ט) והוא מין לבע שחור כדאמרינן גבי כסוי הדם הגיר והזרניך (חולין פח:). דעדק כגיר כגלידא על ארעא, דק היה כגיר ושוכב מוגלד כקרת על הארץ. וכן פירושו. דק ככפור. שטוח קלוש ומחובר כגליד. דק טינבי"ש בלע"ז, שהיה מגליד גלד דק מלמעלה. וכגיר שחרגם אנקלום חוספח הוא על לשון העברית ואין לו תיבה בפסוק: (טו) מץ הוא. הכנת מזון הות, כמו וימן להם המלך (דניאל א:ה): בי לא ידעו מה הוא. שיהרחוהו נשמו: (טו) עומר. שם מדה: מספר נפשתיכם. כפי מנין נפשות שיש לאיש כאהלו תקחו עומר לכל גולגולת: (יו) המרבה והממעיט. ים שלקטו הרכה

summon the people to the pillar of cloud, which was the dwelling place of the Presence, and where it would become clear to them that Moses and Aaron had no independent power (Sforno).

13-15. The Torah merely mentions the appearance of the

quail, but does not go into detail, because there was nothing unusual about the birds themselves. The manna, however, was a phenomenon that had never appeared before and would never appear again once the Wilderness experience was over; therefore it is described more fully (Ramban).

13 It was toward evening that the quail ascended and covered the camp, and in the morning there was a layer of dew around the camp. 14 The layer of dew ascended and behold! — upon the surface of the Wilderness was something thin, exposed — thin as frost on the earth. 15 The Children of Israel saw and said to one another, "It is food!" — for they did not know what it was. Moses said to them, "This is the food that HASHEM has given you for eating. 16 This is the thing that HASHEM has commanded, 'Gather from it, for every man according to what he eats — an omer per person — according to the number of your people, everyone according to whomever is in his tent shall you take.'"

<sup>17</sup> The Children of Israel did so and they gathered, whoever took more and whoever took less.

<sup>18</sup> They measured in an omer and whoever took more had nothing extra and whoever took less was not lacking; everyone according to what he eats had they gathered.

<sup>19</sup> Moses said to them, "No man may leave over from it until morning." <sup>20</sup> But they did not obey Moses and people left over from it until morning and it became infested with worms and it stank; and Moses became angry with them. <sup>21</sup> They gathered it morning by morning, every man according to what he eats, and when the sun grew hot it melted.

Preparation for the Sabbath

<sup>22</sup> It happened on the sixth day that they gathered a double portion of food, two omers for each; and all the princes of the assembly came and told Moses. <sup>23</sup> He said to them, "This is what HASHEM had spoken; tomorrow is a rest day, a holy Sabbath to HASHEM. Bake what you wish to bake and cook what you wish to cook; and whatever is left over, put away for yourselves

First the Torah describes the process through which the manna appeared. Dew covered the ground as a "bed" for the manna (Numbers 11:9), and then, as described in our verse, a layer of dew covered the manna. The manna did not become noticeable until the sun melted the upper layer of dew, whereupon the people saw something the likes of which they had never seen before. They exclaimed that it was food [although some commentators render their reaction as a surprised question: מון הוא "What is it?"] and Moses informed them that, indeed, it was the food that God would be giving them every day except the Sabbath.

16-21. Moses instructed the people that every day's portion was to be the same for everyone, an omer, a standard measure of the time, which is the volume of 43.2 average-sized eggs. The Torah implies that everyone was expected to eat the same amount — every man according to what he eats (v. 16). This, too, was part of the eternal lesson of faith, for otherwise it would be implausible that men, women, and children of all sizes and ages should eat the same quota of food every day. That lesson would be reinforced by the fact that manna could not be put away for another day; when individuals attempted to do so, it became spoiled overnight. That this happened during the six weekdays was a miracle, for the extra Sabbath portion remained fresh for an entire extra day.

The Sages teach that enormous amounts of manna fell each day, infinitely more than the nation required for its day's subsistence, yet it was all gone by midday (Yorna 76a). This was part of the practical lesson that Jews must have faith that God would provide for their needs every day. According to the Midrash, manna fell daily to show that just as God expects every day to be devoted at least in some measure to Torah study, so He provides sustenance day by

day. Furthermore, the manna was a measuring rod of each individual's personal worth, because it fell for each person according to his spiritual standing: for the righteous it fell at their threshold, but the wicked would have to walk out into the desert before they saw manna that they could take for themselves (Yoma 75b).

22. לְּמֵט בְּׁחֶם מְשְׁנֶּה — They gathered a double portion of food. The Jews gathered their normal daily portion, but a miracle happened and when they came home they saw that instead of the single omer per capita, they had two. Seeing that the people had more than their daily quota, the princes reported this irregularity to Moses. Obviously, Moses had not instructed the people to gather a double portion every Friday; this was considered a sin of omission on Moses' part (Rashi).

23. אַשְר־חֹאמוּ אַשָּר – Bake what you wish to bake. Rashi, as understood by Ramban, explains the verse as follows: Moses said that since it is forbidden to cook and bake on the Sabbath, the people must make any necessary preparations on Friday. By saying that they should set aside whatever is left over — and not specifying that a complete omer must be left for the Sabbath — Moses implied that they could eat as much as they wished on Friday, and that the leftovers would be blessed, so that they would be satisfied even with less than an omer. Although they had expressly been permitted to leave the manna overnight on the Sabbath, they would not eat it until Moses instructed them to; apparently they thought it might be permitted to eat it only on the day it was gathered.

Or HaChaim suggests that since there was a standing prohibition not to leave manna for the next day, leftover manna might have been considered forbidden food, as an item that had been used to commit a sin בָּל שְׁתַּעְבְתִּי לָךְ הֶבֵין.

למטרא עד צפרא: בדואַצְנַעוּ יַתְהּ עַד צפרא במא דפקיד משה ולא סרי וריחשא לא הַוַת בַה: כה וַאַמַר משה אבלוהו יומא דין אַרי שַבּתַא יומא דין קדם יי יומא דין לא תשכּחנה בַּחַקּלַא: תלקטנה וביומא כו שתא יומין שַׁבִּיעַאַה שַבְּתַא לָא יְהֵי בֵה: מּוְנָהַנָה ביומא שביעאה נפקו מן עמא למלקט ולא אשבחו: כחואמר יי למשה עד אַימָתַי אַתּוּן מְסָרְבִין לִמשַׁר פִּקוּדֵי ואורַיַתִי: כּט חַזוֹ אַרֵי יִיַ יָהַב לְכוֹן שַבְּתַא על כון הוא יהב לכון ביומא שתיתאה לחם תַּרין יומין תִּיבוּ גַבַר תַּחוֹתוֹהַי לַא יפוק אנש מאתרה ביומא שביעאה: לוְנַחוּ עַמַּא בִּיוֹמֵא שְבִיעַאַה: לאוּקרוֹ בית ישראל יַת שַמָה מַנַא וָהוּא כָּבַר זרע גדא חור וטעמה באסקריטון בִּרַבַש: לבּוַאֲמַר משֶה הֵין פִּתְגַּמַא דִי פַקיר יַיַ מלֵי עמרא מנה לְמַטְרֵא לַדַרִיכוּן בִּרִיל רַיָּחֲזוּן יָת לַחִמָּא דָאוֹכַלִית יַתְכוֹן בְּמַדְבְּרָא בְּאַפַּקוּתִי יתכון מארעא דמצרים: לגואמר משה לאַהַרוֹ סַב צַלוֹחִית חַדַא וָהַב תַּמַן מְלֵי עמָרָא מַן ואַצְנַע יַתָה קַרַם ייַ למַטרא לְדַרֵיכוֹן: לּרַכְּמָא דִי פַּקִיד יִי לִמשָה וָאַצָנְעָהּ אַהַרן קַדַם סְהַרוּתַא לְמַטְרַא: להובני ישראל אַכַלוּ יַת מַנַּא אַרְבְּעִין שנין עד דמיתיהון לאַרעא יַתבַתא יַת מַנַּא אַכַלוּ עַד דָאָתוּ לְסְיָפֵּי אַרְעַא רָבָנַעַן: אוּנָעָמָרַא חַד מון עַסְרַא בְּתְלַת סאין הוא: אונטלו כַּל כִּנְשְׁתַּא דְבְנֵי ישראל מפַדבּרָא דסין לְמַטְלַנִיהון

רב לִמִשְׁמֶרֶת עַד־הַבְּקֶר: וַיַּנֵּיחוּ אֹתוֹ עַד־הַבְּקֶר בַּאַשֵּׁר צְוָה בה משֶה וַלְא הָבָאִישׁ וְרָפָּה לֹא־הַיְתָה בְּוֹ: וַיָּאמֶר משֵה אָכְלֶהוּ הַיּוֹם כִּי־שַבָּת הַיַּוֹם לֵיהוָה הַיּוֹם לָא תמצָאָהוּ ם בַּשַּׂרֵה: שֲשֶׁת יָמֶים תִּלְקְטֶהוּ וֹבַיִּוֹם הַשְּׁבִיעֵי שַבָּת לְא בּ יָהָיֵה־בָּוֹ: וַיְהִי בַּיִּוֹם הַשְּׁבִיעִי יָצְאָוּ מִן־הָעָם לִלְקָט וִלְא וַיָּאמֵר יהוָה אֵל־מֹשֵׁה עַד־אָנָה מֵאַנִּהֹ כט לִשְמָר מִצְוֹתֵי וְתִוֹרֹתֵי: רָאוֹ כֵּי־יהוהׁ נַתַן לַבֵם הַשַּׁבַּת עַל- בון הָוּא נֹתֵן לָבֶם בַּיִּוֹם הַשִּׁשִּׁי לֱחֵם יוֹמָיִם שִׁבְוּ וֹ אֵישׁ ל תַחָבִינו אַל־נָצָא אֵישׁ מִמִּקמוֹ בַּיִּוֹם הַשְּׁבִיעִי: וַיִּשְׁבְּתְוֹ לא הָעָם בַּיָּוֹם הַשְּׁבִעִי: וַיִּקְרְאָוּ בֵית־יִשְׂרָאֵל אֶת־שְׁמְוֹ מֵן לבּ וְהֹוּא כְּוֶרַע גַּרֹ לֶּבֶּן וְטַעְמֻוֹ כְּצַפִּיחַת בִּדְבָשׁ: וַיִּאמֶר מֹשֵׁה 🕹 בַּ זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צְוָה יהוֹה מְלְא הָעֹמֶר מִמֵּנוּ לִמִשְׁמֵרֵת לָדרָתֵיבֶם לִמַעַן ו יִרָאוּ אַת־הַלֵּחֵם אֲשֵׁר הֵאֲכַלְתִּי לג אַתְבֶם בַּמִּדְבַּר בִּהָוֹצִיאֵי אַתְבֵם מֵאֵרֵץ מִצְרֵיִם: וַיְּאמֵר משֶׁה אֱל־אֲהֶרֹן קַח צִנְצֵנָת אֲחַׁת וָתֵן־שַׁמָּה מִלְא־ הַעְמֵר מֵן וָהַנֵּח אתוֹ לִפְנֵי יהוֹה לִמִשְׁמֵרֵת לְדרְתֵיבֶם: לּבַּאֲשֵׁר צְוָה יהוָה אֱל־מֹשֵׁה וַיַּנִּיחֵהוּ אֲהַרֶן לִפְנֵי הָעָרָת 🕁 🕁 לַ מְשְׁמֶרֶת: וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל אָכְלִוּ אֶת־הַמָּן אַרְבָּעִים שָׁנָה 🚓 לְמִשְׁמֶרֶת: וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל עַד־בּאָם אֵל־אֶרֶץ נושָבֶת אַת־הַמָּן אָכְלוּ עַד־בּאָם אַל־קצָה אָרֶץ כִּנָעַן: וְהָעֹמֵר עֲשִׁרֵית הָאֵיפָה הִוּא: ש יז שביעי א וויִסעו בַּל־עַרָת בְּנֵי־יִשְׁרָאֵל מִמְדְבַּר־סֵין לְמַסְעֵיהָם

י"נס למשמרת. לגניזה: לדרתיבם. בימי ירמיהו, כשהיה ירמיהו מוכיחם למה חין אתם עוסקים בתורה, והם אומרים, נניח מלאכתנו ונעסוק בתורה מהיכן נתפרנס, הוליא להם לנלנת המו אמר להם אתם ראו דבר ה' (ירמיה ב:לא) שמעו לא נאמר אלא ראו, בזה נתפרנסו אבותיכם, הרבה שלוחין יש לו למקום להכין מזון ליראיו (מכילחא): (לג) צנצנת. ללוחים של חרם, כתרגומו: והנח אותו לפני ה'. לפני החרון. ולח נאמר מהרא זה עד שנבנה אהל מועד. אלא שנכתב כאן בפרשת המו: (לה) ארבעים שנה. והלא מסר ל' יום, שהרי בט"ו כאייר ירד להם המן מחלה ובט"ו בניסן פסק. שנאמר וישבות המן ממחרת (יהושע הניב).אלא מגיד שהעוגות שהוליאו ישרחל ממלרים טעמו בהם טעם מן (קדושין לת.): אל ארץ נושבת. לחתר שעברו את הירדן ושאותה שבעבר הירדן מיושבת וטובה שנאמר אעברה נא ואראה את הארץ הטובה אשר בעבר הירדן (דברים ב:כה). ותרגום של נושבת יתבתא, ר"ל מיושבת]: אל קצה ארץ בנען. בחחלת הגכול קודם שעברו את הירדן, והוא ערכות מואכ. נמלאו מכחישין זה את זה. אלא בערבות מואב כשמת משה בז' באדר פסק המן מלירד, ונסחפקו ממן שלקטו בו ביום עד שהקריבו העומר בששה עשר בניסן, שנאמר ויאכלו מעבור החרן ממחרת הפסח (יהושע ה:יח; קידושין שם): (לו) עשירית האיפה. האיפה שלש סאין, והסאה ו' קבין, והקב ד' לוגין, והלוג ו' בילים. נמלא עשירית האיפה

למשמרת. לגניזה: (כה) ויאמר משה אכלהו היום וגוי. שחרים שהיו רגילין לנחת וללקוט בחו לשחול חם ננח חם לחו, חמר להם חת שבידכם חכלו. לערב חזרו לפניו ושאלוהו מהו ללאת. אמר להם שבת היום. ראה אותם דואגים שמא פסק המו ולא ירד עוד, אמר להם היום לא תמלאוהו, מה ת"ל היום, היום לא תמלאוהו אבל מחר תמלאוהו (מכילתא): (כו) וכיום השביעי שבת. שכת הוא, המן לא יהיה בו. ולא בא הכחוב אלא לרבות יום הכפורים וימים טובים (שם): (בח) עד אגה מאגתם. משל הדיוט הוא, בהדי הולא לקי כרבא (ב"ק לב.), ע"י הרשעים מחגנין הכשרין: (בט) ראו. בעיניכם כי ה' בכבודו מזהיר חחכם על השבח, שהרי נם נעשה בכל ערב שבח לחת לכם לחם יומים: שבו איש תחתיו. מכחן סמכן חכמים ד' חמות ליולא חוץ להחום (מכילתא; עירובין נא.) ג' לגופו וא' לפישוט ידים ורגלים (עירובין מה.): אל יצא איש ממקומו. אלו אלפים אמה של חחום שבת (שם נא.; מכילתא) ולא במפורש, שאין תחומין אלא מדברי סופרים (עירובין מו.: סוטה ל:), ועיהרו של מקרא על לוקטי המן נאמר: (לא) והוא בזרע גד לבן. עשב ששמו אליינדר"א, וזרט שלו טגול ואינו לבן, והמן היה לבן, ואינו נמשל לזרט גד אלא לענין הטגול. כזרט גד היה, והוא לבן (יומא עה.): בצפיחת. כלק שמטגנין אותו כדבש וקורין לו אסקריטין בל' משנה (חלה א:ד; פסחים לו.) והוא תרגום של אנקלום: (לב)

as a safekeeping until the morning. <sup>24</sup> They put it away until morning, as Moses had commanded; it did not stink and there was no infestation in it.

<sup>25</sup> Moses said, "Eat it today, for today is a Sabbath for HASHEM; today you shall not find it in the field. <sup>26</sup> Six days shall you gather it, but the seventh day is a Sabbath, on it there will be none." <sup>27</sup> It happened on the seventh day that some of the people went out to gather, and they did not find.

<sup>28</sup> HASHEM said to Moses, "How long will you refuse to observe My commandments and My teachings? <sup>29</sup> See that HASHEM has given you the Sabbath; that is why He gives you on the sixth day a two-day portion of bread. Let every man remain in his place; let no man leave his place on the seventh day." <sup>30</sup> The people rested on the seventh day.

<sup>31</sup> The House of Israel called it manna. It was like coriander seed, it was white, and it tasted like a cake fried in honey. <sup>32</sup> Moses said, "This is the thing that HASHEM has commanded: A full omer of it shall be a safekeeping for your generations, so that they will see the food with which I fed you in the Wilderness when I took you out of Egypt." <sup>33</sup> Moses said to Aaron, "Take one jar and put a full omer of manna into it; place it before HASHEM for a safekeeping for your generations." <sup>34</sup> As HASHEM had commanded Moses, Aaron placed it before the Ark of Testimony for a safekeeping. <sup>35</sup> The Children of Israel ate the manna for forty years, until their arrival in an inhabited land; they ate the manna until their arrival at the border of the land of Canaan. <sup>36</sup> The omer is a tenth of an ephah.

# 17 The entire assembly of the Children of Israel journeyed from the Wilderness of Sin to their

(Ramban). The people had wanted to see if there was any manna in the field that day, but Moses told them that they would not find any, either during the day or after the Sabbath was over. Seeing that there was no manna that day, some people feared that perhaps it had ceased falling for good, but Moses reassured them that only today — on the Sabbath — would there be no manna (Rashi).

From the phrase today you shall not find it, Zohar infers that there was manna on the Sabbath, but it could not be found. The manna is there in the sense that all the blessings, including the prosperity of the other six days, derive from the holiness of the Sabbath. In the physical sense, therefore, Israel would not find manna on the Sabbath, but in a deeper sense it would be there.

27. יְצְאוּ מוְ־הָעָם — Some of the people went out. They intended to gather manna, if there had been any — as the verse states, to gather — although Moses had told them that there would be no manna. Even if it had been there, they had learned at Marah that gathering and carrying is forbidden on the Sabbath, so that they were ready to desecrate the Sabbath. This is why God was angry.

28. עַר־אָנָה מֵאַנְתָּם — How long will you refuse. Even Moses was included in this rebuke, because he had failed to inform the people that they were to gather a double portion of manna on Friday (Rashi to v. 22).

*Ibn Ezra*, however, comments that Moses himself was not rebuked; he was the spokesman to convey the rebuke to those who had actually sinned.

תורתי – My commandments and My teachings. The plural usage implies that the people violated two com-

mandments and two teachings. The transgressed commandments were: (a) Some of them left over manna until the next morning; and (b) they went out to gather on the Sabbath. The transgressed teachings were: (a) They gathered more than an omer; and (b) they tried to find manna on the Sabbath although they had been given an extra portion on Friday, and by doing so they demonstrated that they did not believe God's statement that there would not be any. The last was especially serious, for there can be no more serious violation of the Torah than to doubt God's truthfulness (Or HaChaim).

35. עריבאָם — Until their arrival. The verse speaks of two arrivals: to an inhabited land, which is Eretz Yisrael proper, and to the border of the land of Canaan, which is the east bank of the Jordan. This is how Rashi defines the two terms: others reverse the definitions.

The manna stopped falling on the seventh of Adar, when Moses died, before the people had crossed the Jordan. From then on, remnants of it remained in their vessels and they continued to eat the leftover manna until the sixteenth of Nissan, when they were in the Land and they were able to eat its produce (Kiddushin 38a).

17.

1-7. Test and contention. Again, the nation is without a basic requirement of life and it complains bitterly. The incident raises several questions, among them the following: There seem to be two separate complaints, one in verse 1, which Moses rejected, and one in verse 3, in response to which Moses prayed. What was the difference between the two? Why did God allow the people to be faced

על מימרא דיי ושרו ברפידים וליח מיא למשתי עמא: בונצא עמא עם משה וַאֶמֶרוּ הַבוּ לַנַא מַיָּא ונשתי וַאָמַר לָהוֹן משה מא אתון נצן עמי מא מנַסן אַתון קדם יי: נוצחי תמן עמא למיַא ואתרעם עמא על משה ואמר למא דנו אסקתנא ממצרים לקטלא יַתִי וַיַת בְּנֵי וַיַת בְּעִירֵי בְּצַחוּתַא: דוצלי משה קדם יי למימר מא אעבד לעמא יי אמר יי הואמר יי הַרָּין עוֹד זעיר פון וירגמנני: הואמר לָמשָה עבַּר קַרם עמא וּדבר עמה מסבי ישראל וחטרר די מחיתא בה ית נהרא סב בּידַר ותזיל: יהא אַנא קאם קַדְמַך תַּמַן עַל טַנַרָא בַּחרב ותמחי בטנרא ויפקון מנה מיא וישתי עמא וַעַבַד כון משה לעיני סבי ישראל: ווקרא שמא דאתרא נסיתא ומצותא על דנצו בני ישראל ועל דנסיאו קדם ייַ לְמִימַר הַאִית שכינתא דייַ בּיננא אָם לַא: הוָאַתא עמלק ואגח קרבא עם ישראל ברפידם: טואמר משה

בּ עַל־פְּי יהֹוְה וַיִּחָנוּ בִּרְפִירִים וְאִין מֵיִם לִשְׁתִּת הָעָם: וַיֶּעֶבּ
הָעָם עִם־מֹשֶׁה וַיְּאמְרֹּוּ תְּנוּ־לֵנוּ מֵיִם וְנִשְׁתָּת הָעָם וַיִּאמֶר הְנוּ־לֵנוּ מֵיִם וְנִשְׁתָּת הָעָם וַיִּאמֶר עִמְּרִי מַה־הְנַפְּוּן אֶת־יהוְה:

ַ וַיִּצְמָא שֵׁם הָעָם לַמִּיִם וַיִּלֶּן הָעָם עַל־מֹשֶׁה וַיֹּאמֶר לֻמָה וַיִּאמֶר לָמָה הָבְּנִי וְאֶת־בְּנֵיִ וְאֶת־בְּנֵיִ וְאֶת־בְּנֵיִ וְאֶת־בְּנֵיִ וְאֶת־בְּנֵיִ וְאֶת־בְּנֵיִי וְאֶת־בְּנֵיִי וְאֶת־בְּנֵי וְאֶת־בְּנִי וְאֶת־בְּנִי וְאֶת־בְּנִי וְאֶת־בְּנִי וְאֶת־בְּנִי וְאֶת־בְּנִי וְאֶת־בְּנִי וְאֶת־בְּנִי וְאֶת־בְּנִי וְאֶתְה עֲבר הִבְּיתְ בּוֹ הְבְּיתְ בַּצִּיּר וְנִיְאָת וְבְּיתְ בִּיּנִי עִמֵּר וְנִיצְאוּ מִמְּנִי וְשְׁרָא עִם וְשְׁתָּה וְשָׁתְה בְּנִי עִמֵּר וְנִיְעְשׁ בַּן מִשְׁה לְעִינֵי וְקְנֵי יִשְׂרָאֵל וְעַל נַפּתָם וְשָׁתָה הְנִישְׁה לְעִינֵי וְקְנֵי יִשְׂרָאֵל וְעַל נַפּתָם וְשָׁתָה הָנְיִם וְהַבְּית בִצּוּר וְבְּנִי יִשְׂרָאֵל וְעַל נַפּתָם וּ הַבְּית בִּצִּוּר וְנִיְעְשׁ בַּן מִשְּׁה לְעִינֵי וְקְנֵי יִשְׂרָאֵל וְעַל נַפּתָם הַבְּשָּה וּמְרִיבֵּן עִלּיך רְיבוּ וּבְּנִי יִשְׂרָאֵל וְעַל נַפּתָם הָבְּים מַפָּה וּמְרִיבְּה עַל־רְבְּי וֹבְּילְבְּי יִשְׂרָאל בַּרְבְּנוּ אִים זְשִּרְת מִּשְׁה וֹבְשְׁה וֹבְשְׁה וֹיִבְשׁ וּהְנִים מְפָּה וּמְרִיבְּה וְבִּעְשׁ יְהוֹה בְּקְרְבֵּנוּ אִבּין בְּנִי וִשְׁרָאל בַּבּירם: וּלֹּאמר מִשׁה עִשֹר וּיִלְחם עם בּישׁר וּבִּי וִשְׁרִאל בַּרְבֵּנוּ אִם בִּיּשְׁר מִלְם וִילְחם עם בּיים וּתִּבּי וּשְׁרִאל בּרִיבוּ וּלִּאמר מִשׁה וּיִלחם עם בּישֹׁר שִּר וּשֹׁר מִישְׁר בִּיוּ וִילּחם עם וּיבּא עמללק וּילִחם מְם בִישֹׁר בִּישׁר בִּישׁ וִישֹּר בִּיִּים וְיִבּים וּיִּבְּי וִישְׁרְאל בַּבּירם: וּיֹאמר מִשׁה בּיּים וּיִּבּים וּיִילְיםם עם בּיִּבּיוּ וּיִיל בְּיִבְּים וּיִּבְּי וּבְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִּבְּים וּבְּים בְּיבּים וּיבְּים בְּעִים בְּבְּיִים בְּיבְים וְבִּים בְּעִם בְּבִּים בְּיִבְּי בְּיִים בְּבְּיְבְיִים בְּיבְּבְּי בְּבְּיִים בְּבְּבְּי בְּבְּים בְּבְיּבְּים בְּן בְּבְּים בְּיבּים בְּבְּבְיּים בְּבְּיבְּבְּים בְּיבְּבְּים בְּבְּיבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבּים בְּבְּיבְים בְּבְּבְ

י"בר

(מכילתא): (ו) והבית בצור. על הלור לא נאמר אלא בלור, מכאן שהמטה היה של מין דבר חזק ושמו סנפרינון והלור נבקע מפניו (מכילתא): (ח) ויבא עמלק וגוי. סמך פרשה זו למקרא זה, לומר חמיד אני ביניכס ומזומן לכל לרכיכס, ואתס אוגוי. סמך פרשה זו למקרא זה, לומר חמיד אני ביניכס ומזומן לכל לרכיכס, ואתס אומריס היש ה' בקרבנו אם אין, חייכס שהכלב בא ונושך אתכם ואתם לועקים לי וחדטו היכן אני. משל לאדם שהרכיב בנו על כתפו וילא לדרך. היה אותו הבן לי וחדט מפץ, ואומר אבא טול מפן זה ותן לי, והוא נוחן לו, וכן שנייה וכן שלישית. פגעו באדם אמר, אמר לו אותו הבן ראית את אבא. אמר לו אביו, איכך יודע פגעו באדם אכיכו מעליו ובא הכלב ונשכו (מנחומא יתרו ג; ש"ר כוב):

מ"ג בילים וחומש בילה, והוא שישור לחלה ולמנחות (שירובין פג:): (ב) מה תנסון. מות היוכל לחת מים בארץ ליה: (ד) עוד מעט. אם אמתין שוד מעט וסקלוגי: (ה) עבור לפני העם. וראה אם יסקלוך. למה הולאת למז של בני (מנחומא כב): וקח אתך מזקני ישראל. לעדות, שיראו של ידך המים יולאים מן הלור לא אמתרו משינות היו שם מימי קדם (מכילתא): ומטך אשר הבית בו את היאור. מה תלמוד לומר אשר הכית בו את היאור. מה תלמוד לומר אשר הכית בו את היאור, אלא שהיו שראל לומרים של המטף שאיר מכית מכוח במלרים ועל והים. לכך לאמר אשר הכית בו את היאור, יראו שתה שלף לטובה הוא מוכן וכל (הים. לכך לאמר אשר הכית בו את היאור, יראו שתה שאף לטובה הוא מוכן ושל (הים. לכך לאמר אשר הכית בו את היאור, יראו שתה שאף לטובה הוא מוכן

with such a predicament? After all the miracles they had seen, why were the Jews so quick to reproach God and Moses?

When they first arrived at Rephidim and saw that there was no water supply, the people immediately contended with Moses and demanded water. But at this point they still had water in their vessels and no one was going thirsty. Moses rebuked them, therefore, saying that they were challenging God to prove Himself! This contention of theirs was unjustified and unworthy of a reply, for if they were truly sincere, they would have prayed rather than challenged. Admitting that he was right, the people withdrew for a few days, but then, when they actually thirsted for water, they came back and complained. This time, however, they were justified in their request [though perhaps not in their aggressive manner of expressing it], and Moses interceded for them (Ramban).

God put them through this ordeal because He wanted to train them to turn to Him in prayer whenever they were faced with deprivation. They should have realized by now that He was their Healer and Provider. Instead of turning on Moses as if the water spigot was in his personal control or as if he was at fault for taking them from Egypt, they should have

prayed to God for water. This test they failed, and Moses was forced to ask God to intercede before they stoned him, because it was clear that they would not pray. They erred in thinking that God could not have brought them into a waterless wilderness without giving them water all along the way, so they held Moses to blame for their plight.

3. בְּנִי וְאָח־מְקֵנֵי — My children and my livestock. The children need water immediately or their parents will face the heart-breaking prospect of watching them die. And the flocks need large quantities of water (Ramban).

5. עבר לפני הָעָם — Pass before the people. This was an implied rebuke to Moses for having accused the nation of being ready to stone him. Pass before them, God commanded, and see if they do such a thing! He was to take the elders with him to be witnesses that there was no hidden spring; rather, the water would be created miraculously. His use of the staff was to prove that it could bring benefits, not only plagues, as it had done in Egypt and at the sea (Rashi).

Ramban contends that since the miracle would take place in Horeb (next verse), which was some distance from Rephidim, it was necessary to take the elders to see what was about to happen. Once the rock was split, the water flowed to the nation in Rephidim.

Test and iourneus, according to the word of HASHEM. They encamped in Rephidim and there was no Con. water for the people to drink. <sup>2</sup> The people contended with Moses and they said, "Give us water tention: that we may drink!" Moses said to them, "Why do you contend with me? Why do you test from a HASHEM?" 3 The people thirsted there for water, and the people complained against Moses, and Rock it said. "Whu is this that you have brought us up from Egypt to kill me and my children and my livestock through thirst?"

- <sup>4</sup> Moses cried out to HASHEM, saying, "What shall I do for this people? A bit more and theu will stone me l"
- <sup>5</sup> HASHEM said to Moses, "Pass before the people and take with you some of the elders of Israel: and in your hand take your staff with which you struck the River, and go. 6 Behold! — I shall stand before uou by the rock in Horeb; you shall strike the rock and water will come forth from it and the people will drink. Moses did so in the sight of the elders of Israel. 7 He called the place Massah (I'Meribah, because of the contention of the Children of Israel and because of their test of HASHEM, saying, "Is HASHEM among us or not?"
  - <sup>8</sup> Amalek came and battled Israel in Rephidim. <sup>9</sup> Moses said to Joshua, "Choose people
- 6. הנגי עמר לפניה Behold! I shall stand before you. By telling Moses that He would be found at a rock in the Wilderness of Horeb, God indicated that the potential for spiritual elevation is everywhere. As the Midrash puts it, God said to Moses, "Wherever you find the mark of human feet, there I am before you" (Yalkut Shimoni).
- 7. מסה ומריבה Massah U'Meribah, literally Test and Contention. The people tested God, as the verse goes on to say, to see if He was truly among them. They contended with Him by putting their complaint in the form of a challenge, as explained above. By naming the place for their behavior, Moses reminded the people for all time that God was indeed among them and that the way to express their needs is through prayer, not insolent challenges.
- 8-15. The eternal struggle against Amalek. Amalek's enmity against Israel stems not only from its legacy as the grandson of Esau, but from what his nation represents. The evil prophet Bilaam referred to Amalek as the first among nations (Numbers 24:20), which means that Amalek is the leading force of evil, just as Israel is the leading force of good. Consequently, the struggle of Israel and Amalek is the eternal struggle of good versus evil. The current exile is referred to by the Sages as the Exile of Edom, another name for Esau's progeny, and the coming of Messiah is described by the prophet as The saviors will ascend Mount Zion to judge Esau's mountain, and the kingdom will be HASHEM's (Ovadiah 1:21). Thus, when this passage concludes with the Divine assurance that God will erase the memory of Amalek from the face of the earth, the import is that the time will come when evil will ultimately be defeated and disappear.

This passage outlines the first confrontation between Israel and Amalek, and it shows Amalek's treachery in launching an unprovoked sneak attack. As descendants of Esau. the Amalekites knew the boundaries of the land that had been promised to the offspring of Jacob. They knew that they had no rational cause to attack, for their land was not endangered, either then or later. Nor had there been any prior battle between the two nations. There were only two

reasons for the sneak attack: Amalek wished to show its brazen denial of God and His power, and it was carrying on the ancient legacy of Esau's hatred for Jacob (Malbim).

As the narrative and commentary will show, the Torah shows us the sort of behavior that can permit Amalek to gain ascendancy over Israel and the sort of "warriors" who can overcome it

8. ברפידם — In Rephidim. By mentioning the place, the Torah alludes to the reason for the attack. In Rephidim, Israel questioned God's presence among them. The Midrash likens them to a child whose father carried him on his shoulders and fulfilled his every request. Then the child asked a passerby, "Have you seen my father?" Annoyed, the father said, "Don't you know where I am?" He cast his son to the ground, where he was bitten by a dog. So, too, after all the miracles and salvations, Israel had the gall to wonder if God was with them! - so He cast them off, leaving them vulnerable to attack (Rashi).

Mechilta interprets the word Rephidim as a contraction of רפו ידיהם מו התורה. they loosened their grip on the Torah. As long as the Jews were diligent in their Torah study, Amalek had no dominion over them, but as soon as their study became lax, they were in danger from Amalek. Or HaChaim explains that this was why Moses chose Joshua to lead the battle: Joshua was not only his disciple, but the Torah testified of him that he never left the tent (33:11), a word that symbolizes the house of study.

9. ... משה אמר משה – Moses said ... Moses did not take charge of the Jewish fighters because he wanted to be on top of the hill where he could oversee the battle and pray for the people, and where they could see him pray and be inspired to place their faith in God.

Moses addressed his disciple as "Joshua" [Yehoshua], even though his given name was Hoshea. Moses was the one who gave him the name Joshua as a prayer that he resist the evil counsel of the spies (Numbers 13:16), an episode that took place more than a year after this battle. However, Moses changed his name now, because he knew prophe-

ליהושע בחר לנא גבריז ופוק אנח קרבא בעמלק מחר אנא קאם על ריש רמתא וחטרא דאתעבידו בה נסין מז קדם יי בידי: יועבד יהושע במא דאמר לה משה לאגחא קרבא בעמלק ומשה אַהַרו וחור סליקו לריש רמתא: אוהוה פר ארים משה ידוהי ומתגפריו דבית ישראל וכד מנח ידוהי ומתנברין דבית עמלק: יב וידי משה יקירו ונסיבו אבנא ושויאו תחותוהי ויתב עלה ואהרן וחור סעדיו בירוהי מכא חד ומכא חד וַהַוו יִרוֹהִי פַּרִיסוֹ בּצלוֹ עַד רעל שמשא: יגותבר יהושע ית עמלק וית עמה לפתגם החרב: ידואמר יי למשה כתוב דא דוכרנא בספרא ושוי קדם יהושע אָרֵי מִמְחַא אָמְחֵי (יַת) דּוּכַרַנַא דַעַמַלַק מתחות שמיא: טוובנא משה מדבחא ופלח עלוהי קרם יי דעבר לה נסין: טונאמר בשבועה אמירא דא מן קרם דַחַילַא דַשְּׁכָנָתֵה עַל כָּרַטֵי יָקָרֵה דְעָתִיד דְּיַתַּגַח קַרָבַא קַרַם יִיַ בְּדָבֵית עַמַלַק לשציותהון מדרי עלמא:

אֶל־יְהוּשָׁעַ בְּחַר־לֵנוּ אֲנָשִׁים וְצֵא הִלְּחֵם בַּעֲמָלֵק מָחָׁר אָנֹכֶי נִצָּב עַל־רָאשׁ הַגִּבְעָה וּמֵשֵּה הָאֱלֹהָים בְּנֻדִי: וַיַּעַשׁ יְהוּשָׁעַ בַּאֲשֶׁר אָמַר־לוֹ משֶׁה לְהִלָּחָם בַּעָמָלֵק וּמשֶׁה אַבְרָן וְחוּר עָלָוּ רָאשׁ הַגִּבְעָה: וְהָיָה בַּאֲשֶׁר יָרִים יבּ וִידֵי משֶׁה בְּבַּרִים וַיִּקְחוּ־אֲשֶׁר יָנָיחַ יָדְוֹ וְגָבַר עֲמָלֵק: יבּ וְידֵי משֶׁה בְּבַּרִים וַיִּקְחוּ־אֲשֶׁר יָנָיחַ יָדְוֹ וְגָבַר עֲמָלֵק: עָלֶיהָ וְאַהְרֹן וְחוּר מָּמְכְּוּ בְיָרָיוֹ מִזֶּה אֶחָר וִמְּשָׁר יְנִיחַ יְדָוֹ וְאָבַר אֲמָלֵק יַּב וְיְהִי יָדָיוֹ אֱמִוּנָה עַד־בְּא הַשָּׁמֶשׁ: וַיִּחְלְשׁ יְהוּשָּעַ אַת־עְמָלֵק וְאָת־עַמְוֹ לְפִי־חֶרֶב:

מפטיר יד וַיּאמֶר יהוֹה אֶל־מֹשֶׁה כְּתֹב וְאת וְבָּרוֹן בַּשַּׁפֶּר וְשִֻים בְּאָוְנֵי יְהוֹשֻׁעַ בִּי־מָחְה אֶמְחָה אֶמְחָה אֶת־זְבֶּר עֲמָלֵק טּ מִתְּחַת הַשָּׁמָיִם: וַיְּבֶן מֹשֶׁה מִוְבֵּח וַיִּקְרָא שְׁמֻוֹ יהוָה וּ טּוּ נִפִּי: וַיִּאמֶר בִּי־יָר עַל־בֵּס יָּה מִלְחָמָה לֵיהוָה בַּעֲמָלֵק טוּ נִפִּי: וַיִּאמֶר בִּי־יָר עַל־בֵּס יָּה מִלְחָמָה לֵיהוָה בַּעְמָלֵק מוֹר הֹר: פּטיוּ פּסוּפִים. ייד אמנייה סימוִ. פאייה סימוִ.

י"בס

(ט) בחר לנו. לי ולך, השוהו לו. מכאן אמרו חכמים יהי כבוד חלמידך חביב עליך כשלך (אבות דגיב). וכבוד חברך כמורא רבך מנין, שנא' ויאמר אהרן אל משה בי אדני (במדבר יב:יא) והלא אהרן גדול מאחיו היה. ועושה את חברו כרבו. ומורא רבך כמורא שמים מנין, שנאמר אדני משה כלאם (שם יא:כח) כלם מן העולם, חייבין הם כלייה המורדים בך כאילו מרדו בהקב"ה (מכילתא: תנחומא כו): וצא הלחם. לא מן הענן והלחס בו (מכילחא: ש"ר כו:ג): מחר. בעת המלחמה אגבי נצב: בחר לנו אנשים. גכורים ויראי חטא, שתהא זכותן מסייעתן (מכילתא). דבר אחר. בחר לנו אנשים שיודעין לבעל כשפים, לפי שבני עמלק מכשפים היו: (י) ומשה אהרן וחור. מכחן לחענים שלריכים ג' לעבור לפני התיבה, שבתענית היו שרוים (מכילתא): חור. בנה של מרים היה, וכלב בעלה (סוטה יא:): (יא) באשר ירים משה ידו. וכי ידיו של משה נולחות היו המלחמה וכו' כדחיתה בכ"ה (כט.): (יב) וידי משה כבדים. נשכיל שנתעלל במלוה ומנה אחר תחתיו נתייחרו ידיו (מכילתא): ויקחו. אהרן וחור: אבן וישימו תחתיו. ולא ישב לו על כר וכסת. אמר, ישראל שרויין בלער אף אני אהיה עמהם בלער (תענית יא.): ויהי ידיו אמונה. ויהי משה ידיו באמונה, פרושות השמים בתפלה נאמנה ונכונה: עד בא השמש. שהיו עמלקים מחשבין את השעות באילטרולוגיאה באיזו שעה הם

נולחים. והעמיד להם משה חמה וערבב אח השעות (תנחומא כח): (יג) ויחלש יהושע. חתר ראשי גבוריו ולא השאיר אלא חלשים שבהם ולא הרגם כלן. מכאן אנו למדים שעשו על פי הדבור של שכינה (מכילתא): (יד) בתב זאת זברוז. שבא עמלק להזדווג לישראל קודם לכל האומות (תנחומא כי חלא ט): ושים באזני יהושע. המכנים את ישראל לארץ, שילוה את ישראל לשלם לו את גמולו. כאן נרמז לו למשה שיהושע מכנים את ישראל לארץ (מכילתא): בי מחה אמחה. לכך אני מזהירך כן, כי חפן אני למחוחו: (טו) ויקרא שמו. של מזכח: ה׳ נסי. הקב"ה עשה לנו כאן גם גדול. לא שהמזבח קרוי ה', אלא המזכיר שמו של מזבח זוכר את הנם שעשה המקום. ה' הוא נם שלנו: (עד) ויאמר. משה: בי יד על בם יה. ידו של הקב"ה הורמה לישבע בכסחו להיוח לו מלחמה וחיבה בעמלק עולמית. ומהו כם ולא נאמר כסא, ואף השם נחלק לחליו. נשבע הקב"ה שאין שמו שלם ואין כסאו שלם עד שימחה שמו של עמלק [ם"א עשו] כלו, וכשימחה שמו יהיה השם שלם והכסא שלם. שנאמר האויב תמו חרבות לנלח (תהלים ט:ז) זהו עמלה [ם"א עשו] שכחוב בו ועברתו שמרה נלת (עמום א:יא), וערים נחשת אבד זכרם המה (תהלים שם). מהן אומר אתריו. וה' לעולם ישב (שם ח) הרי השם שלם, כוגן למשפט כסאו (שם) הרי הכסא שלם (תנחומא כי תלא יא):

tically that Joshua would require that prayerful intervention in the future. Although Moses had already changed his name, the Torah mentions it in connection with the spies because that is where it is relevant (Ramban).

11. פֿאַשר יְרִים מֹשְׁה יְרִים מֹשְׁה יָרִים AWhen Moses raised his hand. The Sages observe, "Was it Moses' hands that won the battle or lost the battle? Rather, [the Torah] teaches you: As long as Israel looked heavenward and subjected their heart to their

Father in Heaven — they would prevail. But when they did not — they would fall" (Mishnah Rosh Hashanah 3:8).

- 12. יודי משה הבדים Moses' hands grew heavy from fatigue. Therefore Aaron and Hur stood on either side of him and supported his arms (Ramban). Moses sat on a stone rather than on pillows because he did not wish to sit in comfort while Jews were in danger and suffering (Rashi).
- 13. יַחָלשׁ יְהוּשְעַ Joshua weakened. He weakened them by

Struaale

The for us and go do battle with Amalek; tomorrow I will stand on top of the hill with the staff Eternal of God in mu hand. 10 Joshua did as Moses said to him, to do battle with Amalek and Moses, Aaron, and Hur ascended to the top of the hill. 11 It happened that when Moses raised Amalek his hand Israel was stronger, and when he lowered his hand Amalek was stronger, 12 Moses' hands arew heavu, so they took a stone and put it under him and he sat on it, and Aaron and Hur supported his hands, one on this side and one on that side, and he remained with his hands in faithful prauer until sunset. 13 Joshua weakened Amalek and its people with the sword's blade

14 HASHEM said to Moses, "Write this as a remembrance in the Book and recite it in the ears of Joshua, that I shall surely erase the memory of Amalek from under the heavens" 15 Moses built an altar and called it "HASHEM is Mu Miracle"; 16 and he said, "For the hand is on the throne of God: HASHEM maintains a war against Amalek, from generation to generation."

THE HAFTARAH FOR RESHALACH APPEARS ON PAGE 1152

killing their strongest warriors. That he spared the others must have been at the command of God, for it was surely in his power to kill the weaker ones once the mightiest had been vanguished (Rashi, Gur Arueh). Since Amalek represented the essence of evil and the time had not yet come to remove it from the world, God did not permit Joshua to do so. Thus, in the next verse, God pledges to exterminate Amalek at some indefinite time in the future, but not yet, R' Bachya explains that God does not interfere with the normal course of destiny unless it is unavoidable. To save Israel at that moment, it was necessary only to weaken, not destroy, Amalek.

14. בַּקְבֵּר ... בַּקְבֵּר — Write ... in the Book. According to Ramban and the primary comment of Ibn Ezra, this Book is the Torah, for the commandment to exterminate Amalek is recorded in Deuteronomy 25:17-19. Ibn Ezra suggests that it may refer to the book known as The Book of HASHEM's Wars, which is mentioned in Numbers 21:14. That book is no longer extant.

בּאָוֹנֵי יְהוֹשְׁעַ — In the ears of Joshua. The commandment was directed to Joshua because he, not Moses, would lead the people into Eretz Yisrael (Rashi). Alternatively, it was to calm Joshua, who wondered why God had prevented him from wiping out Amalek. Thus he was to be told that the time would yet come (Or HaChaim).

16. יאמר — And he said. Moses declared that God had sworn by placing His hand on His throne, as it were, that He would continue the war against Amalek forever, until the memory of that evil nation is obliterated.

In expressing the oath, Moses used an abbreviated form for throne — פסא instead of בסא — and he used the Two-letter Divine Name (יהן instead of the full Name [יהורה]. This indicates that God's Name and throne are diminished as long as Amalek exists (Rashi).

Ramban and R' Bachua explain the plain meaning of the verse as a reference to Jewish kings. As long as a Jew's hand, i.e., power, is on the royal throne, he must carry on God's war against Amalek. Thus, as soon as Saul became king, he was commanded to wage total war against Amalek, and because he failed to carry out his charge, he was stripped of his throne (I Samuel 15:14-27).

שלויה סימן. סנא״ה סימן. פשייז פסוקים. י״ר אמוני׳ה סימן. סנא״ה סימן. פשי ... This Masoretic note means: There are 116 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics סנא״ה and מנא״ה.

The expression יד אַמוּנָה, hand of faith, is borrowed from 17:12 and alludes to the strengthened faith that the Jews had when they saw the hand of God punishing the Egyptians at the sea. The word סנאה – phonetically related to שָּנְאָה. hatred — alludes to the hatred that Amalek felt toward Israel (R' David Feinstein).

לדו

## אונקלוס

אושמע יתרו רבא דמדיו חמוהי דמשה יַת כַּל דִי עָבַד יִי לִמשָה וֹלִישַרְאל עמה ארי אַפּיק יי יַת ישראַל ממצרים: בודבר יתרו חמוהי דמשה ית צפרה אתת משה בתר דפטרה: גוית תריו בנהא די שום חד גרשם ארי אמר דיר הַנִיתִי בַּאַרעא נוּכראה: דושום חד אליעזר ארי אלהא דאבא הוה בסעדי ושובני מחרבא דפרעה: הואתא יתרו חמוהי דמשה ובנוהי ואתתה למשה (נ״א לות משה) למדברא די הוא שרי תמן לטורא דאתגלי עלוהי יקרא דיי: וואמר למשה אנא חמוה יתרו אתי לותר ואתתה ותריו בנהא עמה: וונפק משה לקדמות חמוהי וסגיד ונשיק לה ושאילו גבר לחברה לשלם ועלו למשכנא: הואשתעי

## פרשת יתרו

זַיִּשְׁמֵּע יִתְרֹוֹ כֹהֵן מִיְיָן חֹתַן מֹשֶׁה אֵת פֶּל־אֲשֶׁר עָשֻׂה אֵת פֶּל־אֲשֶׁר עָשֻׂה אֵלְהִים לְמֹשֶׁה וּלְיִשְׂרָאֵל עַמֶּוֹ פִּי־הוֹצְיא יהוָה אֶת־בּ יִשְׂרָאֵל מִמְּצְרָים: וַיִּלַּח יִתְרוֹ חֹתַן מֹשֶׁה אֶת־צִפּּרָה יְאֲשֶׁר אֲשֶׁר הַאֶּתְר הַאָּתְר הַאָּעָר הַאָּעָר הַאָּעָר הַאָּעָר הַאָבָר הַבְּעָה: וַיָּצְלֵנִי מֵחֶרֶב הַ הַאֶּלְהִים: וַיִּאַמָר הַתְּן מֹשֶׁה וּבָנֵיו וְאִשְׁתְוֹ אֶלִיתְוֹ מַשֶּׁה וּבָנֵיו וְאִשְׁתְּוֹ אֶלִיתְ מַשֶּׁה בִּי־אֲלֹהִים: וַיִּאמֶר הַ בְּעָיְרִי וַיִּצְלֵנִי מֵחֶרֶב הַ הַּבְּעְה: וַיָּצְלַנִי מֵחֶרֶב וּ אֶלִירְה וְאַשְׁתְוֹ אֶלִי מְשֶׁה וּבָנֵיו וְאִשְׁתְוֹ אֶלִי מְשֶׁה וְנִישְׁהְוֹ הָאְנְיִ בְּנֵיהָ אֶלִי בְּנֵיהָ אֶלִיהְ וְאִשְׁתְּלְּ וִשְׁתְרֹ בְּנִיהְ וְאִשְׁתְר הְנִיּשְׁרְלוֹ בָּא אֵלֶיךְ וְאִשְׁתְּלְּ וּשְׁנִי בָנֵיהָ אֵלְי בְּנִיתְ הָאְבָּר אֲשֶׁר־הָוֹת לְנִי בְּתְרְוֹ בָּא אֵלֶיךְ וְאִשְׁתְלֹּ וְיִשְׁבָּי בְּנֵיהְ אַשְׁר לְרֵאָה לְּתְלוֹם וַיָּבְאוֹ וְיִשְׁתַּלוֹ וַיִּשְׁבְּלוֹ אִישִׁר לְרֵאָה לְּנִישְׁר לְּעָלְוֹם וַיָּבְאוֹ וְיִשְׁתָּלוֹ בְּיִבְּים בְּעְבְּלוֹ בְּנִישְׁה לְנִישְׁהְלוֹם וַיָּבְאוֹ וְיִשְׁתְּלוֹ בְיִשְׁלֵּוֹם וַיָּבְאוֹ מִישְׁה לְרְצִיהוֹ לְּעְלָוֹם וַיָּבְאוֹ הְיִשְׁתְּלוֹ בְּיִבְּלוֹ בְּיִשְׁלוֹם וַיָּבְאוֹ הְישְׁהָלוֹם וַיִּבְאוֹ בְּיִשְׁתְּלוֹם וַיָּבְאוֹ הְיִשְׁתְּלוֹם בִּיִבְאוֹ בְּיִבְשְׁה לְנִישְׁתְּבּילוֹ בְּיִבְּלוֹ בְּיִבְּתוֹ בְּיִבְּלוֹם וַיָּבְאוֹ הְיִשְׁבְּלוֹם וַיִּבְאוֹ בְיִשְׁבְּלוֹם בּיִבְיאוֹ בְיִשְׁבְּלוֹים בּיִבְיאוֹ בְיִשְׁבְּבוֹי וְיִבְשְבּים בְּיִבְּיוֹם בְּיִבְּבְיוֹי בְּעְבְּבוֹי וְיִבְשְׁבְּבוֹי וְיִבְיְים בְּיִבְים בְּיִבְּיוֹם בְּיִיבְיוֹם בְּבְּיוֹם בְּיִבְיוֹם בְּיִבְים בְּבְּבְים בְּיִבְּים בְּיבְים בְּיבְים בְּיִבְים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְיבְים בְּיבְּבְים בְּיבְבְים בּיוֹבְיוֹים בְּיבְּבְים בְּיִבְים בְּיבְים בְּיבְבְיוֹם בּיִבְים בְּיבְבְיוֹם בְּיִבְים בְּבְּבְבְּים בְּיִבְיוֹ בְּיִבְים בְּיבְּבְּים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְּים בְּבְיוֹם בְּבְיבְיבְּבְּים בְּיבְּבְּים בְּבְּבְים בְּיבְיבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְּים בְּיבְּבְיוֹ בְּיבְיְם בְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּיבְּים בְּיבְּבְים בְּיבְי

רש"י

השחו ואת כניו וגו' (לעיל ד:יט,כ) וילא אהרן לקראתו ויפגשהו כהר האלהים (שם כו). אמר לו מי הם הללו, אמר לו זו היא אשתי שנשאתי כמדין ואלו כני. אמר לו והיכן אחה מוליכן, אמר לו למלרים. אמר לו על הראשונים אנו מלטערים ואתר לו היכן אחה מוליכן, אמר לו למלרים. אמר לו על הראשונים אנו מלטערים ואתר כא להוסיף עליהם. אמר לה לכי לכית אפיך, נעלה שני בכיה והלכה לה (מכילתא):

(ד) ויצלני מחרב פרעה. כשנילו דמן ואבירם על דכר המלרי ובקש להרוג את משה נעשה לוארו כעמוד של שיש ש"ר אלא דכרים רכה ב:כז): (ה) אל המדבר. אף אנו יודעים שכמדכר היו. אלו המדבר מון הוח לו עולם ולדבו לבו ללאת אל המדבר מוסו הלשוע דברי חורה מכילתא): (ו) ויאמר אל משה. ע"י שלית (שם): אני חתנך יתרו וגוי. אם אין אתה יולא בניני לא בגין שלי אשקר, ואם אין אתה יולא בניני לא בנין שלי כניה (שם): (ז) ויצא משה. כבוד גדול נחכבר יתרו באותה שעה, כיון שילו משה ילא הכרן כדר ואפיהוא, ומי הוא שרחה אלו וולאין ולא ילא (שם: מכיותלו) ולי ולא הכו כדר ואביהוא, ומי הוא שרחה אל אלו וולאין ולא ילא (שם: מכוומת) ו"

(א) וישמע יתרו. מה שמועה שמע וכל, קריעת יס סוף ומלחמת עמלק (מכילחל; זכחים קטו): יתרו. שבעה שמוח נקרלו לו, רעולל יתר יתרו חובב חבר קיני פוטיאל. יתר, ע"ש שיתר פרש' לחת בסורה, ולתה תחזה (להלן פסוק כל). יתרו לכשכתנייר וקיים המלוות הוסיפו לו לות לתח על שמו. תובב, שתבב כל). יתרו לכשכתנייר וקיים המלוות הוסיפו לו לות לתח על שמו. תובב, שתבב חומן משה לת הסורה (מכילתל; ש"ר כז:ח) וחובב הול יתרו שלה) מבי חובב חומן משה לביקן (מעיל בז:ח) שהחינוןת קורין לאבי לביקן להל (מפרי בהעלותך עת): חתן משה. כלן היה יתרו מתכבד במשה, לוני חומן המלך, ולשעבר הי' משה תולה הגדולה בחמיו, שנלתכר וישב לל יתר חומנו (מעיל ד:ית; מכילתלו): למשה הגדולה בחמיו, שנלת כניד כל ישר לשה. להם כולה על כולם (מכילתלו): את בל אשר עשה. להם כירידת המן וכבלת ובעמלק: בי הוציא ה' וגרי. זו גדולה על כולם (מכילתלו):

#### PARASHAS YISRO

#### 18.

#### وه Jethro's arrival.

There is a Talmudic dispute regarding the time of Jethro's arrival in the Israelite camp. According to some, he arrived before the Torah was given, because the news of the Splitting of the Sea and the Amalekite attack influenced him to join Israel. According to others, he came after the Torah was given, and he was convinced to come by the news that the Ten Commandments had been given (Zevachim 116a).

In explaining the plain meaning of the verses, *Ibn Ezra* follows the opinion that Jethro came after the Torah was given. If so, why did the Torah mention his arrival at this point, rather than later, when it actually took place? *Ibn Ezra* explains that the Torah wished to draw attention to the contrast between Jethro and Amalek. Jethro was an outsider whose counsel was of major benefit to Israel (18:17-26), while Amalek was an outsider who launched an unprovoked attack against Israel (17:8-13). Centuries later, Jethro's descendants lived in Amalekite territory and would have been in grave danger when the Jews fought Amalek.

Consequently, when King Saul was ordered to attack Amalek, he showed Israel's gratitude by warning Jethro's descendants to evacuate the area of the impending war (*I Samuel* 15:6).

Ramban, however, maintains that events in the Torah should always be assumed to have occurred chronologically, unless there are compelling reasons to say otherwise. Consequently, he holds that Jethro arrived before the Torah was given. Both *Ibn Ezra* and *Ramban*, as well as other commentators, deal extensively with the textual proofs for and against each of the interpretations, but these are beyond the scope of our commentary. *Rashi* mentions both opinions, but does not indicate which he prefers.

1-12. Jethro casts his lot with Israel. Whereas Jethro had once been a distinguished personality — priest of Midian and former adviser to Pharaoh — and Moses was merely a homeless wanderer who married the dignitary's daughter, now the roles were reversed. Jethro brought Moses' family to rejoin him and introduced himself as Moses' father-in-law, his new claim to distinction, and he is referred to that way

### **PARASHAS YISRO**

18 Jethro's

1 Lethro, the minister of Midian, the father-in-law of Moses, heard everything that God did to Moses and to Israel. His people — that HASHEM had taken Israel out of Egupt, <sup>2</sup> Jethro, the Arrival father in-law of Moses, took Zipporah, the wife of Moses, after she had been sent away: 3 and her two sons: of whom the name of one was Gershom, for he had said, "I was a sojourner in a strange land": 4 and the name of the other was Eliezer, for "the God of mu father came to mu aid, and He saved me from the sword of Pharaoh,"

<sup>5</sup> Jethro. the father-in-law of Moses, came to Moses with his sons and wife, to the Wildemess where he was encamped, by the Mountain of God. 6 He said to Moses, "I, your father-in-law Jethro, have come to you, with your wife and her two sons with her."

<sup>7</sup> Moses went out to meet his father-in-law, and he prostrated himself and kissed him. and each inquired about the other's well-being; then they came to the tent. 8 Moses told

throughout the chapter. He was received royally, not only by Moses, but by the entire nation, and he later justified the honor by offering counsel on how to organize the nation's judicial system (verses 13-23).

In recognition of that service, he was given the name Jether, which connotes the concept of addition, to allude to the fact that his advice was described in a passage that was added to the Torah (see below, vs. 17-26). When he converted to Judaism, the letter vav was "added" to his name, which was changed from Jether to Jethro (יתרו) (Rashi).

1. וישמע יתרו — Jethro ... heard. He heard about the miracles at the Sea and the war against Amalek. The juxtaposition of Jethro and Amalek shows the contrast between good and evil people. Both of them had heard about the Exodus, but Jethro reacted by casting his lot with the nation of God, while Amalek became the symbol of treachery and evil by defying God and launching an unprovoked sneak attack on a weak and weary people (see Deuteronomy 25:17-18]. Miracles alone do not transform the beliefs of the Amaleks of the world; those who refuse to recognize the hand of God will always interpret events to suit their own purposes.

Jethro's coming was precipitated by his hearing of both events; one would not have been enough. The miracles of the Exodus alone could have been interpreted as punishments for Pharaoh's obstinate refusal to obey God, but they did not prove conclusively that God would be so benevolent merely for the sake of Israel. The defeat of Amalek, however. proved that He would intervene for the Jews, as well (Or HaChaim).

In 2:18 Jethro was called Reuel, and in 4:18 he was called both Jether and Jethro. All in all, he had seven names: Reuel, Jether, Jethro, Hobab, Heber, Keini, and Putiel. Another view is that the Reuel to whom the daughters went [2:18], and whom they called "Father," was Jethro's father, for it is common for children to call their grandfather "Father" (Rashi).

2. אַחַר שְּלוּחֶיהָ — After she had been sent away. Moses had taken his entire family with him to Egypt (4:20), but Aaron urged him to send them back to Midian, contending that the Jews in Egypt were already suffering: why should Moses now add to their number? (Rashi). Now, after hearing about all the miracles. Jethro realized that the family could be

Sforno renders after her dispatch, i.e., she had sent word to Moses asking where she could meet him. He had replied that the nation would be traveling until they reached Mount Sinai, the mountain of God (v. 5), and that they would meet there.

- 3-4. Moses had been saved from the sword of Pharaoh before he was a soloumer in a strange land; if so, why did he use the name Gershom to commemorate his status as sojourner before he commemorated his salvation from Pharaoh?
- As long as the Pharaoh who had condemned him was still alive. Moses was still in danger of possible pursuit and apprehension, so it would have been inappropriate for him to give a name in honor of a salvation. Pharaoh died after Gershom's birth (Sforno).
- With the name Gershom, Moses indicated that he had always been a sojourner on this world - even before his flight from Egypt — because a tzaddik's true world is not this one (Or HaChaim).
- According to R' Bachya's comment that they followed the still-prevalent custom that the mother has the privilege of naming the first child, it may be that Zipporah chose the name Gershom because it was Moses' enforced exile that enabled her to meet him.
- 6. ואמר He said. Jethro had not vet met Moses; he said to him through a messenger that if Moses did not care to greet him personally, he should certainly come for the sake of his wife and children (Rashi). As is clear from the succeeding verses, however, Moses showed Jethro the highest degree of respect. Thus Moses demonstrated that self-interest is not the reason for honoring others, for at this point in their lives, there was nothing that Moses needed from Jethro.
- 7-8. ויצא משה Moses went out. Jethro received enormous honor. When Moses went to greet him, surely Aaron, Nadav, and Avihu went along. If these leaders went, surely they were escorted by the entire nation. Moses attempted to bring

נטרי

משה לחמוהי ית כל די עבד יי לפרעה ולמצראי על עיסק ישראל ית כל עקתא די אַשְּכַחַתנון בארחא ושובנון ייַ: טוַחַדי יתרו על בל טבתא די עבד יי לישראל די שוביה מידא דמצראי: יואמר יתרו בריה יי די שזיב יתכון מִידַא דמִצְרָאֵי ומִידַא דְפַרעה די שויכ ית עמא מתחות מרות מצראי: יאכעו ידענא אַרי רב יי ולית אלה בר מנה ארי בפתגמא החשיבו מצראי למדו ית ישראל בה דננוז: יבונסיב יתרו חמוהי דמשה עלון ונכסת קורשין קרם יי וַאַתַא אַהַרן וִכל סָבֵי יִשְרַאֵל למיכל לחמא עם חמוהי דמשה קדם יי: ינוהוה ביומא דבתרוהי ויתב משה למדן ית עמא וקם עמא עלווהי דמשה מן צַפָּרָא עַד רַמְשַא: ירַנְחַזָא חַמוּהי דמשה ית כל דהוא עבד לעמא ואמר מא פתגמא הדין די את עבד לעמא מַא דֵין אַתּ יַתֵב בּלְחוֹדה וכל עמא קימין עלַוַך מון צַפָּרָא עַד רַמְשַא:

משֶׁהֹלְחְתְּנוֹ אֵת בֶּלֹ־אֲשֶׁר עָשֶׂהֹיהוֹהֹלְפַּרְעִהוּלְמִצְלֵיִם עַל אוֹדְת יִשְּׂרָאֵל אֵת בָּלֹ־הַתְּלָאָה אֲשֶׁר מִצְּאָתַם עָשָׁה יהוֹה לְיִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר הִצִּילוֹ מִיִּד מִצְרָיִם: וַיֹּאמֶה יתְרוֹ בָּרָוֹּך יהוֹה אֲשֶׁר הִצִּילוֹ מִיִּד מִצְרָיִם: וַיֹּאמֶה יתְרוֹ בָּרְוֹּך יהוֹה אֲשֶׁר הִצִּיל אֶתְכֶם מִיַּד מִצְרָיִם: וַיֹּאמֶה יִּבְרִי בְּבִּיל אֶת־הָעָם מְתַּחַת יַד־מִצְרָיִם: עַתְּה יִּבְּיִ עָּבְי מִנְּיִם וֹמִיְר מִצְּרִים: עַתְּה יִּבְּי עָבְי בְּבָּלְר אֲשֶׁר הָעָם מְתַּחַת יַד־מִצְרָים: עַתְּה יִּבְּי עָבְי בְּבָּלְר אֲמֶר וָיָדְי יִשְׂרָאֵל לֶאֲכָל־לְּמֶשׁה מִן־הַבְּלָר אֲשָׁר וְמָעְר וֹיְיְי יִשְׁרָאוֹ לְמָשֶׁה לְעָם מִשְּׁה לְשְׁבְּי הַאֶּבְּי הָאָבְר וֹיִבְיִים עִמִּים וְיִהִי מְשָּׁה מִן־הַבְּקֶר עַד־הָעָב: יִנְיְמִי תַּלְּר אֲשֶׁר הִנְּשְׁה לְעָם מַהִּעָם וִיּאמֶר אַשָּׁר אַשְּׁה לְעָם מִּהּוּע אַשָּׁה לְעָם מַהּוּע אַתָּה עִשְׁה לְעָם מַהּוּע אַתָּה יִיִּבְים וֹיִיִּבְי הַאָּבְּי הָאָבְּיר הַיָּבְּה תַּעָּה עִשָּׁה לְעָם מַהּוּע אַתָּה עִשְׁה לְעָבְם מַרּוּע אַתְּה עִשָּׁה לְעָם מַרּוּע אַתְּה עִיְרִב: מִלְיִבְ מִן־בְּקָר עַד־עַרָב: מִישְׁה לְבָּהְר וַכְל־הַעם נִצַּב עַלִיךּ מִן־בִּקְר עַד־עַרְב: יִיּיִים וֹנִישְׁה וְכָּלִר הַעָּם נִצְּב עַלִיךְ מִן־בִּקְר עַד־עָרְב: יִיִּיִים וְנִבְּי הָּשָּׁר אַשְּׁה עִשְׁה לְעָם מַהּוּנִע אַתְּה וֹנִיעְ הִּבְּי הָּשָּבְּר הַנָּה מְנִיב עַלִיף מִן־בּקּר עַד־עַרִב: וִישְׁב לְבַלְיב מִנְיִבְּי הָעָב עַלִיף מִן־בּקּר עַד־עָרב: וִיִּבְייִים וּמִּים מִּבּי עִּלִיף מִן־בּקּר עַד־עָר.

טומד ומשמש לפניהם (מכילתא): לפני האלהים. מכאו שהנהנה מסעודה שחלמידי חכמים מסובין בה כאילו נהנה מזיו השכינה (ברכות סד.): (יג) ויהי ממחרת. מולאי יום הכפורים היה. כך שנינו בספרי. ומהו ממחרת. למחרת רדתו מו ההר. ועל כרחך אי אפשר לומר אלא ממחרת יום הכפורים, שהרי קודם מחן חורה א"א לומר והודעתי את חוקי וגו' (להלו פסוק טו). ומשנתנה תורה עד יוה"כ לא ישב משה לשפוט את העם. שהרי בי"ז בתמוז ירד ושבר את הלוחות ולמתר עלה בהשכמה ושהה שמונים יום וירד ביוה"כ. ואין פרשה זו כחובה כסדר. שלא נאמר ויהי ממחרת עד שנה שנייה. אף לדברי האומר יתרו הודם מ"ח בא (ע"ז כד.; זבחים הטז.) שילוחו אל ארלו לא היה אלא עד שנה שנייה. שהרי נאמר כאן וישלח משה את חותנו (להלן פסוק כז) ומלינו במסע הדגלים שאמר לו משה נוסעים אנחנו אל המקום וגו' אל נא תעזוב אוחנו (במדבר י:כט־לא). ואם זו קודם מ"ח. מששלחו והלך היכן מלינו שתזר. וא"ת שם לא נאמר יתרו אלא חובב. ובנו של יתרו היה. הוא חובב הוא יתרו. שהרי כתיב מבני תובב תותן משה (שופטים דויה): וישב משה וגו׳ ויעמוד העם. יושב כמלך וכולן עומדים. והוקשה הדבר ליתרו שהיה מזלזל בכבודן של ישראל והוכיחו על כך, שנאמר מדוע אחה יושב לבדך וכלם נלבים (מכילתא): מן הבקר עד הערב. אפשר לומר כן. אלא כל דיין שדן דין אמת לאמיתו אפילו שעה אחת מעלה עליו הכתוב כאילו עוסק בתורה כל היום, וכאילו נעשה שותף להקב"ה במעשה בראשית שנאמר בן ויהי ערב וגו' ובראשית א:ה: מכילתא: שבת י.):

וישתחו וישק לו. איני יודע מי השתחוה למי, כשהוא אומר איש לרעהו מי הקרוי אים, זה מסה, שנאמר והאים מסה (במדבר יבוג: מכילתא): (ח) ויספר משה לחותנו. למשוך את לכו לקרבו לחורה (מכילתא): את כל התלאה. שעל הים ושל עמלק (מכילחת): התלאה. למ"ד חל"ף מן היסוד של חיבה, והחי"ו הוח חיקון ויסוד הנופל ממנו לפרהים. וכן תרומה, תנופה, תקומה, תנואה: (ט) ויחד יתרו. וישמת יתרו, זהו פשוטו. ומ"ח, נעשה בשרו חדודין חדודין, מילר על חבוד מלרים. היינו דאמרי אינשי גיורא עד עשרה דרי לא תבזי ארמאה באפיה (סנהדרין לד.): על כל הטובה. טובת המן והכאר והתורה, ועל כלן, אשר הצילו מיד מצרים. עד עכשיו לא היה עבד יכול לברוח ממלרים. שהיחה הארז מסוגרת. ואלו ילאו ששים רכוא (מכילתא): (י) אשר הציל אתבם מיד מצרים. אומה השה: ומיד פרעה. מלך קשה (שס): מתחת יד מצרים. כתרגומו. ל' רדוי ומרות. היד שהיו מכבידים עליהם, היא העבודה (שם): (יא) עתה ידעתי. מכירו הייתי לשעבר ועכשיו ביותר (שם): מכל האלהים. מלמד שהיה מכיר בכל עבודה זרה שבעולם. שלא הנית עבודה זרה שלא עבדה (מכילתא): כי בדבר אשר זדו עליהם. כתרגומו, כמים דמו לאבדם והם נאבדו במים (מכילתא): אשר זדו. אשר הרשיטו. ורבוחינו דרשוהו לשון ויזד יעקב נזיד (בראשית כה:כט), בקדרה אשר בשלו בה נתבשלו (סוטה יא.): (יב) עולה. כמשמעה שהיא טולה כליל: זבחים. שלמים (זכחים קטו.): ויבא אהרן וגוי. ומשה היכן הלך, והלא הוא שילא לקראתו וגרם לו את כל הכבוד, אלא שהיה

Jethro closer to the Torah by telling him of God's many miracles, as well as the travails at the Sea and in the battle against Amalek (*Rashi*). Although Jethro had known about these events, as the Torah testifies (v. 1), he was surely unaware of the details.

9-12. Jethro rejoices. Although Jethro was not a Jew and although he had once been an advisor to Pharaoh, he was truly grateful and happy over Israel's good fortune. The word אַחַין, [Jethro] rejoiced, is of Aramaic origin. It is used here to allude to the word הַחַיִּדְּחַחְ, prickles, for his happiness was so great that he felt physically thrilled, like someone who may weep or become faint when he is overwhelmed with unex-

pected joy (Or HaChaim). According to Rashi, however, the allusion suggests that, despite his happiness for the Jews, he felt "prickles of unease" over what had happened to the Egyptians.

11. עָּהָה יְדְעָהִי Mow I know. Jethro exclaimed that he had experimented with every manner of idolatry, but now he was thoroughly convinced that Hashem is superior to them all, for, as he continued . . .

בי בְּדְבֶּר אֶשֶׁר זְדּוּ עֵלֵּהְם — For in the very matter in which [the Egyptians] had conspired against them . . .! Jethro exclaimed that the proof of God's omnipotence was that not only had He thwarted and punished the Egyptians, He had

his father-in-law everything that HASHEM had done to Pharaoh and Egypt for Israel's sake — all the travail that had befallen them on the way — and that HASHEM had rescued them.

Jethro rejoiced over all the good that HASHEM had done for Israel, that He had rescued it Rejoices from Egypt. 10 Jethro said, "Blessed is HASHEM, Who has rescued you from the hand of Egypt and from the hand of Pharaoh, Who has rescued the people from under the hand of Egypt. 11 Now I know that HASHEM is the greatest of all the gods, for in the very matter in which [the Egyptians] had conspired against them . . . !" 12 Jethro, the father-in-law of Moses took an elevation-offering and feast-offerings for God; and Aaron and all the elders of Israel came to eat bread with the father-in-law of Moses before God.

Jethro's 13 It was on the next day that Moses sat to judge the people, and the people stood by Moses Advice from the morning until the evening. 14 The father-in-law of Moses saw everything that he was doing to the people, and he said, "What is this thing that you do to the people? Why do you sit alone with all the people standing by you from morning to evening?"

done to them what they had conspired to do to the Jewish infants, measure for measure: Pharaoh and his minions had tried to drown all the male babies and the final downfall of Egypt had been through drowning in the sea (Rashi). The dictum of "measure for measure" means that God treats people in accordance with their own deeds, both for the good and for the bad, although the fairness of His judgment is not always apparent to us. At the sea, however, His justice was so clear that every Jew attained the level of prophecy and understood God's ways. Even Jethro, who was not himself part of the miracle, was able to understand it clearly enough to declare the supremacy of God.

12. שְלֵּה וּוְבָּחִים — An elevation-offering and feast-offerings. Jethro converted to Judaism through circumcision and immersion, and the dignitaries of Israel joined him in a festive meal to celebrate the event (Ramban). An elevation-offering, which is burnt in its entirety on the altar, is offered by all new converts, and the feast-offerings were expressions of gratitude to God for having allowed him to enter under the wings of the Divine Presence (Malbim). He brought only one elevation-offering, as he was required to do, but many feast-offerings — the word is in the plural — to show Aaron and the elders that he wanted them to be his guests in the celebration.

R' Bachya compares this festive meal to that of Isaac before he conveyed the Patriarchal blessings to Jacob. A human being is composed of body and soul, and the well-being of one affects the other. When the body is at peace and enjoys such pleasures as good food or music, it is more receptive to spiritual stimuli. Thus, one factor in Isaac's spiritual elevation was the enjoyment of a meal that his son prepared as a demonstration of filial devotion. Here, too, Jethro's entry into the Chosen People was celebrated with a festive meal, which brought all the participants to a heightened awareness of God.

And where was Moses, whose name is not mentioned here? Instead of being seated, he stood over the guests and served them (Rashi). It is characteristic of the greatest people that they are more solicitous of the comfort of others than of their own.

13-26. Jethro's advice. Jethro saw a scene that he found

inexplicable. Moses sat and multitudes of people stood before him. Jethro reproached him, for this was an unseemly affront to the dignity of the nation. Moses responded that they were coming to him, as the commentators explain, for any of three reasons: They sought his prayers and blessings. he would adjudicate disputes, or they required him to teach or clarify the laws of the Torah (verses 15-16). In ancient and Talmudic times, the teacher or judge would sit while the students or disciples would stand, as a symbol of respect. Despite this explanation, Jethro argued that the practice was destructive; Moses, the elders who would assist him, and the people would become exhausted. Therefore Jethro suggested a delegation of authority, according to which litigants and questioners would be required to submit their requests to "lower courts," as it were, so that Moses would be free to deal only with matters that required his personal participation, and the people could have a relatively quick and efficient system of teaching and justice.

Although Jethro's idea was eminently sensible, it was not an unmixed blessing. By accepting the proposal, the nation deprived itself of Moses' personality, influence, and teaching. They should have said, "Moses, our teacher, from whom is it better to learn, from you or from your student? Is it not better to learn from you?" (Rashi, Deuteronomy 1:14), and Moses admonished the nation for it in the last weeks of his life. This illustrates the importance of attaching oneself to a wise and inspirational leader, even when "good sense" dictates a more efficient procedure.

13. กากุก — The next day. Rashi notes that the next day, when Moses sat to judge the people, was the day after Yom Kippur. That word always implies a comparison with the previous day. Either it means that there was a marked contrast to it — as in 32:30, when the revelers at the Golden Calf came to their senses and regretted what had happened — or it can imply that the good qualities of the previous day have been retained — as in Leviticus 23:15, where Israel signifies that it wishes to remain at the level of holiness it achieved on the first day of Pesach. In the case of our verse, Rashi indicates that the people came for judgment on the day after Yom Kippur, the day of forgiveness, when Jews forgive one another and join as a single nation. The people came to

טואמר משה לחמוהי ארי אתו לותי עמא למתבע אלפו מו קדם יי: טובד הוי להון דינא אתן לותי ודאיננא בין גברא וביו חברה ומהודענא להוו ית קימיא דיי וית אוריתה: יונאמר חמוהי דמשה לה לא תקיו פתגמא דאת עבד: יחמלאה תלאה אף את אף עמא הדין דעמה אָרֵי יַקִּיר מְנַּךְ פַּתְגַמֵא לַא תְכּוֹל למעבדה בלחודה: ישבען קבל מני אמלכנה ויהי מימרא דיי בסעדה הוי את לעמא תבע אלפן מו קדם יי ותהי מַיִתִי אַתִּ יָת פִּתְגָּמֵיָא קָדָם יִיָ: בּוְתַוֹהַר יַתהוֹן יַת קַיַמַיַא וַיַת אוריתא וּתהוֹדע להון ית אורחא יהכון בה וית עובדא דַּיַעַבָּדוּן: כאַ וָאַתַּ תַּחַזֵּי מַכַּל עַמַא גברין דַחֵילָא דַּחַלַיַא דַייַ גִּבְרין דַקשוט דַסַנַן לָקַבַּלֵא מַמוֹן וּתִמַנֵּי עַלֵיהוֹן רַבַּנֵי אַלְפִין רַבַּנִי מאוַתַא רַבּנִי חַמשׁין ורבּני עשוריַתַא: כבּ וִידוּנוּן יַת עַמַא בְּכַל עַדָּן ויהי כַּל פַּתגַם רַב יִיתוּן לוַתַרְּ וכַל פתגם זער ידונון אנון ויקלון מנר וִיסוֹבַרוּן עִמַר: בּג אָם יַת פַּתְגַּמַא הַדֵין תַּעָבֶּד וִיפָּקָדנַך יִיַ וִתְכּוֹל לְמֵיקָם וְאַף בַּל עַמַא הַדֵין עַל אַתְרָה יִהַרְ בִּשְׁלַם:

ט ויאמר משה לחתנו כי־יַבא אַלֵי הַעָם לדרש אַלהים: ָּט בֹּי־יֹהוֹה לֹהָם דַּבַר בַּא אֶלֵי וְשַׁפַּטְתִּׁי בֵּין אָישׁ וּבֵין רֵעָהוּ יִ וָהָוֹדַעָתֵּי אָת־חָקֵי הָאֱלֹהָים וְאֶת־תְּוֹרֹתַיו: וַיַּאמֵר חֹתֵן יי יה משה אליו לא־טוב הַדַבַּר אֲשֵר אַתָה עשֵה: נַבַל תִבַּל , גַם־אַתַּה גַם־הָעָם הַזָּה אֵשֵׁר עִמָּך בִּי־כָבֵד מִמְּךְ הַדַּבַּר ים לא־תובל עשהו לבבר: עַתַּה שָׁמֵע בִּקְלִי אִיעָצִרְ וִיהֵי אלהים עַמַּך הַיָה אַתַּה לַעַם מוּל הָאֵלהִים וָהֶכָאתַ אַתַּה ב את־הדברים אל־האלהים: והזהרתה אתהם את־ הַחָקֵים וָאֵת־הַתּוֹרָת וָהְוֹדַעָתַ לָהֵם אֵת־הַבַּרֵרְ יֵלְכוּ בַּה בא וָאַת־הַמַּעָשָה אָשֶׁר יָעָשִוּן: וְאַתַּה תֵחֵוֵה מִכָּל־יָהָעָּם בּאַ אנשי־חיל יראי אלהים אנשי אמת שנאי בצע ושמת עַלָהָם שַרֵי אַלַפִּים שַרֵי מֵאות שַרֵי חַמִשִּים וְשַׁרֵי עֲשַׁרַת: בּ וַשֲפָטוּ אָת־הַעַם בָּכַל־עָת וָהַיַּה כַּל־הַדָּבֵר הַגָּדל יַביאוּ אֵלֵיך וַכַל־הַדָּבָר הַקָּטוּ יִשְפָּטוּ־הָם וְהַקֵּל מֵעַלֵּיךְ בּג וָנֶשְאָוּ אָתָרָ: אָם אֵת־הַדָּבֶר הַזָּה תַּעֵשָּׁה וִצְוַּךְ אֱלֹהִים ויבלת עמד וגם בל-הַעם הוֹה על-מַקמו יבא בשלום:

(מכילחה): אנשי אמת. אלו כעלי הפנחה שהם כדאי לסמוך על דכריהם, שע"י כן יהיו דכריהם כשמעין (מכילחה): שנאי בצע. ששולאין את ממונם בדין, כההיא דאמרינן כל דיילא דמפקין ממולא מיניה בדינא לאו דיילא הוא (כ"ב נח:): שרי דאמרינן כל דיילא דמפקין ממולא מיניה בדינא לאו דיילא הוא (כ"ב נח:): שרי אלפים. הם היו שש מאוח שלים שרי מאות. ששר אלף (סנהדרין ית.): (בב) שרי חמשים. י"כ אלף: שרי עשרות. ששים אלף (סנהדרין ית.): (בב) ושפטו. וידונון (אונקלום) לשון לווי: והקל מעליך. דכר זה להקל מעליך. והקל, כמו והככד אח לבו (נעל ח:א) והכוח את מואב (מלכים ב נ:כד) לשון הווה: (בג) וצוך אלהים ויבלת עמוד. הימלך בגבורה, אם מלוה אוחך לעשות כך חוכל עמוד, ואם יעכב על ידך לא חוכל לעמוד (מכילחא): וגם בל העם הזה. אהכו לדכ ואכיהוא וע' זקנים הנלאים (פ"א הכלוים) עמה עמד (מכילחא):

(טו) כי יבא. כי כא, לשון הווה: לדרש אלהים. כתרגומו, למתכע אולפן, לשאול תלמוד מפי הגבורה: (טו) כי יהיה להם דבר בא אלי. מי ש[י]היה לו [ה]דכר כא אלי: (יו) ויאמר חתן משה. דרך כנוד קוראו הכתוכ, חותנו של מלך: (יח) בבל תבול. כתרגומו. ולשוטו ל' כמישה, פלישטר"א כלש"ז, כמו והעלה נכל (ירמיה היג) ככנול עלה מגפן (ישיה לד:ד) שהוא כמוש ע"י חמה וע"י קרח וכחו חש ועלה היג) ככנול עלה מגפן (ישיה לד:ד) שהוא כמוש ע"י חמה וע"י המה לה ממך. כעלה, אמר לו לא הימלך כבדור כ יותר מכתך: (יוט) איעאך ויהי אלהים עמך. בעלה, אמר לו לא הימלך בגבורה (מכילתא): היה אתה לעם מול האלהים. שליח ומלין כינותם למקום ושואל משפטים מאחו: את הדברים. דכרי ריבותם: (בא) ואתה תחזה. ברוה"ק שעליך (מכילתא): אגשי חיל. עשירים, שאין לריכין להתניף ולהכיר פנים ברוה"ק שעליך (מכילתא): אגשי חיל. עשירים, שאין לריכין להתניף ולהכיר פנים

Moses for judgment as a continuation of the spirit of Yom Kippur, out of a desire to continue the day's spirit of unity (R' Yosef Dov Soloveitchik).

מן בקר עד ערֶב — From the morning until the evening. Can it be that Moses judged the people all day long; if so, when did he have time to study Torah [or to teach it to the nation (Levush)]? Rather, the Sages teach (Shabbos 10a), this alludes that a judge who decides a case properly and justly is regarded as if he had studied Torah all day long, and as if he had become God's partner in Creation (Rashi).

16. לָהֶם ... בָּא אַלי. Them ... one comes to me. The verse begins in the plural, because, generally, a dispute always involves two people, one of whom — the claimant — comes to the court to seek justice (Rashi). According to the Zohar, it, i.e., the matter to be adjudicated comes to me. To judge honestly and correctly, a judge must deal only with the facts of the case and ignore the litigants.

Sforno comments that the reason many people had to wait so long for Moses to administer justice was that there was an order of priorities. First Moses had to respond to questions from the leaders regarding the public welfare [to seek God]. Then he ruled on disputes involving the leaders themselves, because this was the best way to teach them the practical application of the laws, so that they would be able to guide the people. Finally, he would turn to the needs of the general population. Consequently, ordinary people would often be forced to wait.

17. חֹמֵן מֹשֶׁה — The father-in-law of Moses. By identifying Jethro once more as Moses' father-in-law, the Torah pays him tribute as he is about to offer the wise counsel that would become the norm for all the years in the Wilderness (Nachalas Yitzchok).

18. בל תבל — You will surely become worn out. The compound verb usage of the Hebrew is generally understood as

15 Moses said to his father-in law, "Because the people come to me to seek God 16 When they have a matter, one comes to me, and I judge between a man and his fellow, and I make known the decrees of God and His teachings."

17 The father-in-law of Moses said to him, "The thing that you do is not good, 18 You will surely become worn out — you as well as this people that is with you — for this matter is too hard for you, you will not be able to do it alone. 19 Now heed my voice. I shall advise you, and may God be with you. You be a representative to God, and you convey the matters to God <sup>20</sup> You shall caution them regarding the decrees and the teachings, and you shall make known The List of to them the path in which they should go and the deeds that they should do. 21 And you shall discern from among the entire people, men of accomplishment. God-fearing people, men of truth, people who despise money, and you shall appoint them leaders of thousands, leaders of hundreds, leaders of fifties, and leaders of tens. 22 Theu shall judge the people at all times, and they shall bring every major matter to you, and every minor matter they shall judge, and it will be eased for you, and they shall bear with you, 23 If you do this thing - and God shall command you — then you will be able to endure, and this entire people, as well, shall arrive at

Requirements for I eadership

an indication of emphasis — thus our translation. Or HaChaim offers other interpretations: Fatigue comes in two stages: first one feels a bit weak but can still function; then one can no longer perform his duties. Alternatively, fatigue will strike not only Moses, who bears the primary burden. but also the other leaders.

its destination in peace."

19-20. Jethro prefaced his advice by acknowledging that his plan required God's approval: and may God be with you. Jethro conceded that some of Moses' functions could be carried out only by him. Thus, Moses would continue to be the intermediary between God and Israel, bringing His prophecies to them and their complaints and requests to Him. Also, Moses would teach them the general laws of the Torah. However, for the adjudication of disputes, which would require the application of the laws and the evaluation of evidence. Jethro suggested a system of delegated authority.

21. ואתה תחוה — And you shall discem. [Since Jethro did not say choose he wanted Moses to select the leaders by means of his Divine insight [דות הקרש] (Rashi).

#### •6 The list of requirements for leadership.

According to Rashi, Jethro listed four separate requirements for the leaders and judges who would be selected to assist Moses in dispensing justice, but — as indicated in verse 25 - Moses could not find men with only one of the desired qualities. According to Ramban, the first characteristic, men of accomplishment, was the general description of the person who was needed; then Jethro enumerated the qualities such people must have. Thus when Moses found such men of accomplishment (v. 25) he succeeded completely.

שושי חיל – Men of accomplishment. In this context, Jethro referred to men of means, whose wealth enabled them to resist the pressure of those who would attempt to influence their judgment (Rashi). According to Sforno, these are able men, who possess good judgment, knowledge of the law, and the ability to recognize the truth in a conflict. Thus when Moses could not find men with all the desirable characteristics, he chose able men over those with the other aualities.

יראי אלהים — God-fearing people. Those who genuinely fear God will not be afraid of people (Ibn Ezra). Judges who are subject to a Divine Authority will not be swaved by flattery. bribery, or threats.

שנאי בעע — People who despise money. As a general rule, the judge must be the sort of person who is not swayed by financial considerations, even when he will suffer a personal loss. Among the interpretations that illustrate this point are:

If such a judge possesses property that he knows to be rightfully his, but which he would lose in court because he lacks proof of his claim, he will refuse to retain such property (Rashi, according to Ramban). They despise the very idea of accepting money from others (Onkelos). They despise bribes for anything that could be construed as an attempt to influence thernl, or they do not wish to have much money [because wealth leads to temptation] (Mechilta). They despise improperly obtained money (Ramban).

שרי - Leaders of . . . Thus, the leaders of each group of ten will be able to decide the simpler cases and the more difficult ones will work their way up to the more distinguished leaders, until — where necessary — Moses will decide those that are beyond the ability of the others.

22-23. Jethro contended that by following this advice, the people would have judges ready to serve them whenever needed, and by not being required to wait interminably for Moses himself to decide their disputes, they would be satisfied that justice was done. In addition, this would free Moses from the exhausting burden that was consuming his time and sapping his strength.

When people are confident that they are ruled justly, they are at peace, free from resentment and frustration, for peo-

ברוקביל משה למימרא דחמוהי נעבד כל די אמר: בהובחר משה גבריו דחילא מכל ישראל ומני יתהוז רישיו על עמא רבני אלפיז רבני מאותא רַבַּני חַמשׁין ורַבּני עשוריתא: כּוּ ודינין ית עמא בכל עדו ית פתגם קשי מיתיו לות משה וכל פתגם זער דינין אנון: כזושלח משה ית חמוהי ואזל לה לארעה: אבירחא תליתאה למפק בני ישראל מארעא דמצרים ביומא הדיז אַתו למַדבּרא דסיני: בונטלו מרפידים וַאַתוֹ לִמַדבּרָא דִסינִי וּשׁרוֹ בּמדבּרא ושרא תַמַן ישראל לַקבל טורא: נומשה סלק קדם יי וקרא לה יי מן טוּרֵא לְמִימֵר בָּדְנֵן תֵּימֵר לְבֵית יַעָקב ותחוי לבני ישראל: דאתוז חזתוז

אלישי כד וַיִּשְׁמֵע מֹשֶׁה לְקוֹל חְתְנֵוֹ וַנַּיַעשׁ כְּל אֲשֶׁר אָמָר:
בּה וַיִּבְחַר מֹשֶׁה אַנְשִׁי־חַיִּל מִכָּל־יִשְׂרָאֵל וַיִּתַּן אֹתָם
רָאשִׁים עַל־הָעָם שָׁרֵי אֲלָפִים שָׁרֵי מֵאוֹת שָׁרִי חֲמִשִׁים
בּן שְׁלֵי עֲשָׂרְת: וְשֶׁפְּטִוּ אֶת־הָעָם בְּכָל־עֵת אֶת־הַדָּבָר
הַקְשָׁן יִשְׁפּוּטִוּ הֵם:
בּן יְשַׁלֵּח מֹשֶׁה אֶת־חְתְנֵוֹ וַיֶּלֶךְ לְוֹ אֶל־אַרְצְוֹ:

יט רביעיא בַּחֹבֶשׁ הַשְּׁלִּישִׁׁי לְצֵאת בְּנֵיֹ־יִשְׂרָאֻל מֵאֶרֶץ מִאְרֵיִם בַּיָּוֹם בּ הַזֶּה בָּאוּ מִדְבַּר סִינֵי: וַיִּסְעוּ מֵרְפִידִים וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינֵי: ג וַיִּחָנִוּ בַּמִּדְבָּר וַיִּחַן־שָׁם יִשְׂרָאָל נְגֶד הָהָר: וּמֹשֶׁה עָלָה אֶל־הָאֶלהִים וַיִּקְרָא אֵלֶיו יהוה מִן־הָהָר לֵאמׁר בְּה תאמַר לְבֵית יַצֵּלְב וְתַגֵּיד לִבְנֵי יִשְׂרָאַל: אַתֶּם רְאִיתֶם

ביאחן למדבר סיני בחשובה אף נסיעתן מרפידים בחשובה (מכילח): ויחן שם ישראל. כאיש אחד בלב אחד, אבל שאר כל החניות בתרעומות ובמחלוקת (שס): נגד הדר. למזרחו, וכל מקום שאתה מולא נגד, פנים למזרח (שס): (ג) ומשה עלה. ביום הדר. למזרחו, וכל מקום שאתה מולא נגד, פנים למזרח (שס): (ג) ומשה עלה. ביום השני (שס; שבת פת.) וכל עליותיו בהשכמה היו, שלאמר וישכם משה בבקר (להלן לד:ד; שבת פת.): בה תאמר. בלשון הזה וכסדר הזה (מכילתא): לבית יעקב. אלו הנשים, תאמר להם בלשון רכה: ותגיד לבני ישראל. עונשין ודקדוקין פרש לוכרים, דברים הקשין כנידין (מכילתא; שבת פו.): (ד) אתם ראיתם. לא מסורת היא בידכם. לא כדברים אני מעיד עליכם. אלא אתם ראיתם ראיתם

(כו) ושפטו. ודיינין ית עמא: יביאון. מייחין: ישפוטו הם. כמו ישפטו. וכן לא תעכורי (רות ב:ח) כמו לא תעברי, ותרגומו דיינין אינון. מקראות העליונים היו לשון לווי, לכך מחורגמין וידונון, ייחון, ידונון, ומקראות הללו לשון עשייה: (בז) וילך לו אל ארו. לנייר כני משפחתו (מכילתא): (א) ביום הזה. בר"ח (מכילתא; שבת פו:). לא היה לריך לכתוב אלא ביום ההוא, מהו ביום הזה, שיהיו דברי תורה חדשים [פ"א תכיכים] עליך כאילו היום ניתנו (מכחומא ישן ז, יג; ברכות סג:): (ב) וישעו מרפידים. למה הולרך לתזור ולפכש מהיכן נשעו, והלא כבר כתב שברפידים היו חונים מרבו לישות למדבר סיני, מה (לעיל יז:א) בידוע שמשם נסעו. אלא להקוש נסיעתן מרפידים לביאתן למדבר סיני, מה (לעיל יז:א) בידוע שמשם נסעו. אלא להקוש נסיעתן מרפידים לביאתן למדבר סיני, מה

ple can more easily cope with problems and poverty than with the feeling that more powerful or better connected individuals are taking advantage of them. Indeed, the blessing of Shemoneh Esrei that asks for the restoration of justice [הְשִׁיבָּה includes the related plea and remove from us sorrow and groan, for with justice comes contentment.

27. Jethro leaves. Later the Torah speaks again of Jethro's leave-taking (Numbers 10:29-32). There Moses pleaded with Jethro to stay with Israel, but the Torah does not state clearly whether or not Jethro acceded to Moses' pleas. According to Rashi and Sforno here, the two accounts refer to the same incident: Here, the Torah follows its common practice of concluding an episode even though the event in question happened afterward: Jethro left a year after this narrative. but the Torah mentions it very briefly in our verse and gives it in more detail in Numbers, where it actually occurred. After the year, Jethro returned home to convert his family to Judaism. He remained in Midian, but his children joined the Jewish people, who showed their gratitude to Jethro by giving his family a fertile tract of land near Jericho. According to Ramban, however, Jethro actually left at this point to convert his family, and then returned. Thus, our verse tells us that he left with Moses' blessing. The passage in Numbers relates that after his return visit, he again wished to go back to Midian, but then Moses remonstrated with him to stay. Ramban maintains that Jethro gave in to Moses' arguments and accompanied the nation to Eretz Yisrael, where he settled near Jericho.

19.

#### 🛂 Arrival at Sinai.

The climax of the Exodus is now at hand. God had answered Moses' early doubts about the worthiness of Israel to be redeemed by telling him that they would prove themselves through their readiness to serve God at this mountain (3:12). The nation knew that its moment of fulfillment would be at Sinai: indeed, that it would become a nation after it arrived there, R' Hirsch notes that earlier encampments were marked with grievances against Moses - and God - but here at Sinai there was not a breath of complaint. The nation knew that it had arrived at its destiny. Earlier, in Rephidim, in addition to their threats against Moses because of a lack of water, they were attacked by Amalek (ch. 17). As the Sages note, the word Rephidim is an allusion to רָפוּ יְרֵיהֶם מִן הַתּוּרָה, a slackening of the people's Torah study — for a group of commandments for them to study had been given them in Marah (see 15:25). This neglect of Torah study led to the woes associated with Rephidim [see note to 17:8]. Thus, when the Torah tells us now (v. 2) that they left Rephidim, it refers not only to a geographic entity, but an attitude. They cast away the sloth of Rephidim and devoted themselves to the mission of Sinai. They left Rephidim with this sense of dedication. As the Sages in Mechilta infer from verse 2, just as they arrived at Sinai in repentance, so they left Rephidim in repentance.

1. בַּחרַש הַשְּלִישִי — In the third month. This took place on the

<sup>24</sup> Moses heeded the voice of his father-in-law, and did everything that he had said. <sup>25</sup> Moses chose men of accomplishment from among all Israel and appointed them heads of the people, leaders of thousands, leaders of hundreds, leaders of fifties, and leaders of tens. <sup>26</sup> They judged the people at all times; the difficult thing they would bring to Moses and the minor thing they themselves would judge.

Jethro Leaves

<sup>27</sup> Moses sent off his father-in-law, and he went to his land.

19 In the third month from the Exodus of the Children of Israel from Egypt, on this day, they arrived at the Wilderness of Sinai. <sup>2</sup> They journeyed from Rephidim and arrived at the Sinai Wilderness of Sinai and encamped in the Wilderness; and Israel encamped there, opposite the mountain.

God's <sup>3</sup> Moses ascended to God, and HASHEM called to him from the mountain, saying, "So Proposal shall you say to the House of Jacob and relate to the Children of Israel. <sup>4</sup> You have seen

first day of Sivan, the third month [Nissan, Iyar, Sivan] from the Exodus, which took place in Nissan. Instead of beginning this narrative with verse 2, in the normal Scriptural style: They journeyed from Rephidim and arrived at the Wilderness of Sinai, the Torah tells us immediately which month it was and how much time had elapsed since the Exodus. This is to suggest that the ensuing days and weeks had been filled with impatient anticipation of the day they would finally reach Sinai. And when they arrived and saw the mountain where they would receive the Torah, they encamped immediately, without concern for comfort, food, or water.

2. יַּחְנֵּנְּ בְּמִּרְבָּר — And encamped in the Wilderness. The people encamped not only in a literal, but also in a figurative, wilderness. They humbled themselves in submission to the word of God, for the words of Torah remain only with the humble (Or HaChaim).

יַּשְׁרְיָשׁׁם יִשְּׂרָאֵל — And Israel encamped there. The verb is in the singular, in contrast to the previous verbs. This is to teach that the huge multitude of people encamped like a single person, with a single desire (Rashi). For Israel to rise to its highest calling, it must be unified. Only when it was united in its goal of hearing the word of God could it receive the Torah.

The Jewish people showed its worthiness to receive the Torah by coming to Sinai in total unity, like a single person with a single heart. God reciprocated by urging Moses to caution the people not to go up onto the mountain while the Godly Presence was upon it, lest many people die (19:21). The Mechilta expounds that God meant to say that if even one Jew were to die, it would be as great a tragedy to Him as if a multitude had fallen. Clearly, therefore, when all Jews are united, each one becomes even more precious. This should make us realize that every Jew should feel responsible to alleviate the distress of all others; just as God will not countenance the loss of even a single person, so must we be concerned with the spiritual and material needs of all our brethren (R' Aharon Kotler).

3. This verse begins a series of communications from God to the people and their responses. These communications concerned whether Israel was willing to receive the Torah — for it had to be voluntary — the rules governing their prepara-

tion for the Revelation at Sinai, and how they were to conduct themselves while it took place. Each time Moses went up the mountain, as described in this chapter, he ascended early in the morning. His first ascent, recorded in this verse, took place on the second day of Sivan, the day after they arrived at Sinai (Rashi).

מּשְׁה עָּלָּה — Moses ascended. A thick cloud representing God's Presence covered the summit of the mountain, and from it the voice of God spoke to Moses after he had ascended part of its slope (Ramban). Moses went up the mountain before being called because he had been told in his first revelation, at the burning bush, that Israel would serve God at this mountain. Upon arriving there, he showed his readiness to do so. This represented human endeavor [הַלְּתָרְאַר, אַהְאָרָרְהָ, heich is the prerequisite to eliciting a Divine initiative [אַהְעָרוּתָא רְלְעֵילָא] (Or HaChaim).

תאמר...ותגיד — Say... relate. The word האמר, say, implies a mild form of speech. When Moses spoke to the House of Jacob, which refers to the women (Mechilta), he was to express the commandments in a manner suited to their compassionate, maternal nature. Women set the tone of the home and they are the ones responsible to inculcate love of Torah in their children, a task to which their loving nature is best suited. Because of this role, a mother should pray when she kindles her Sabbath candles that in the merit of the Sabbath flames, her children should merit the illumination of the Torah, which is also likened to flames. The word תַּבִּיר, and relate, implies firmness or even harshness, for when Moses spoke the Children of Israel, which refers to the men - he was to teach the commandments in a firm manner. This implication of firmness is derived because the Hebrew is spelled with a י which alludes to the word נְתַנְּיִר, a bittertasting root (R' Bachya).

**4-6. God's proposal.** Although the purpose of Israel's coming to Mount Sinai was to receive the Torah, and God — as the Creator and the One Who had delivered them from slavery — had the right to demand that they accept it, such was not the Divine plan. As the familiar narrative of the Sages teaches (Sifrei, Vezos Haberachah): God offered the Torah to other nations, as well, but they all refused it because the commandments of the Torah were in conflict with their

די עבדית למצרים ואטלית יתכוז פדעל גדפי נשריו וקרבית יתכוז לפלחני: הוּכְעַן אָם קַבַּלָא תִקַבּלוּן בּמִימרי ותטרון ית קימי ותהון קדמי חביבין מבל עממיא ארי דילי כל ארעא: וואתון תהון קדמי מלכין כהנין ועם קדיש אלין פתגמיא די תמלל עם בני ישראל: וואתא משה וקרא לסבי עמא וסדר קדמיהוו ית כל פתגמיא האליו דפקדיה יי: חואתיבו בל עמא כחדא ואמרו כל די מליל יי נעבד ואתיב משה יָת פַּתגָמֵי עַמַא קַדַם ייַ: טואמר יי למשה הא אנא מתגלי לה בעיבא דעננא בדיל דישמע עמא במללותי עמר ואף בְּמֵימֶרֶהְ יָהִימְנוּוְ לְעלם וחווי משה ית פּתגַמֵּי עַמַּא קַדָם יִי: יְנַאַמַר יִיַ למשה אַזיל לְנַת עַמַּא וֹתְזַמְנְנוֹן יוֹמַא דֵין ומחר ויחורון לבושיהון: יא ויהון זמינין לִיוֹמֵא תִלִיתַאָה אַרי בּיוֹמא תליתאה

אֲשֶׁר עָשֻׂיתִי לְמִצְרָיִם וָאָשָׂא אֶתְכֶם עַל־בַּנְפֵּי נְשָׁרִים וּאֲשָׂא אֶתְכֶם עַל־בַּנְפֵּי נְשָׁרִים וּאֲשָׂא אֶתְכֶם עַל־בַּנְפֵּי נְשָׁרִים וּאֲשָׂא אֶתְכֶם עַל־בַּנְפֵּי נְשָׁרִים וְגִּיִי קְעַתִּין וְהִיִּיתֵם לִי סְגָּלָּה מִבָּל־הָעֲמִים וְגִּיִי קְתָּבְּרִים אֲעֵּים תְּהִיּוּ־לֵי מַמְלֵכֶת כְּהַנִּים וְגִּיִי קְתְּהִים בִּי אֵלְיַבְּרִים אָשֶׁר אְנַיְבָּרִים אָשֶׁר וְיַשְׁתָּם תַּהְיוּ־לֵי מַמְלֵכֶת כְּהַבְּרִים הָאֵלֶה הַנְּיִבְּי הָעָם וְיִּשְׁם לִפְּנִיהֶם אֵת כְּל־הַבְּרִים הָאֵלֶה וְנִיּאמְרוּ בְּנְיִים הָאֵלֶה הַנְּבְּי הְעָם לִּנְים מְשֶׁה אֶת־בִּבְרִי הָעָם אֶל־יהוְה: הַנְּעֲלִוּ כָּל־הָעָם יְחְדָּוֹ וַיְּאמְרוּ בְּנְבִי הָעָם אֶל־יהוְה: הַנְּאַבְּי הְעָם בְּרִי עִפָּרְ וְגַם־בְּּךְ יִאְמֶּינוּ לְעוּלָם עַּבְּים וְקְבָּיְם הָאָלִי בְּיִבְּבְרִי תִשְּׁה בְּיִבְּבְ הַעָּבְּן וְנִבּיְם וּמְחָר וְכִבְּכְי הָעָם אֶל־יהוְה: וַיִּאמֶר יהוְה אֶל־בְּבְי וְבָּבְיִי הָעָם אֶל־יהוְה: וַיִּאמֶר יהוְה אֶל־בְּבְי וְבָּבְיִי הָעָם אֶל־יהוְה: וַיִּאמֶר יהוְה אֶלּר יִבְּבְּרִי תְשָּׁתְ וְנִבּישְׁתָם הַיִּיוֹם וּמְחָר וְבִּבְּים וְמָחָר וְבִבּיְם לְּעִבְּים וְלְבִישְׁ בִּיוֹ הְשָּׁמִע הְעָם בְּיִבְּים לְיִם הְשָּׁמְעוֹם הַיִּים הָשָּׁיתִים בִּיוֹם הַשְּעִבּים וְנְבִיּשְׁ בְּיִם הְשָּבִיים הַיִּלִם הְעָבְּים וְנְבִיּשְׁתִם הִיּשְׁה בְּיוֹם הְשָּלִישִׁי בִּיוֹ בְּוֹם הַשְּּלִישִׁי בִּיוֹ בְּיִם הְשִּלִישִׁי בִּיוֹ בְּיִבְּים לְּיִים בְּשִּלִישִׁי בִּיוֹ בְּיִבְּים לְנִים הַשְּּלִישִׁי בִּיוֹ בְּיִבְּים הְשָּלִישִׁי בִּיוֹ בְּיִבְּים הְשָּלִישִׁי בִּיוֹ בְּיִם הְאָבִים בְּיִבְּים בְּיִבּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבּים בְּבִּים בְּיִבְם בְּבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבְּיִבְּים בְּבִים בְּבִיים בְּבְּיוֹם בְּבְּים בְּבִּים בְּבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּיִים בְּבִיים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּיִבְּים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּיִבְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּיִבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּים בְּבְב

עמכס, ומה ים לי עוד שתהא חבתכס נכרת, בי לי כל הארץ, והס בעיני ולפני לכלום: (ו) ואתם תהיו לי ממלבת בהנים. שריס, כמה דאח אמר ובני דוד כהניס היו (שמואל ב ח:יח): אלה הדברים. לא פחות ולא יותר (מכילתא): (ח) וישב משה היו (שמואל ב ח:יח): אלה הדברים. לא פחות ולא יותר (מכילתא): (ח) וישב משה את דברי העם וגוי. ביוס המחרת שהוא יוס שלישי שהרי בהשכמה עלה (שבת פו.). וכי לריך היה משה להשיב, אלא בא הכתוב ללמדך דרך ארץ מתשה, שלא אמר הואיל ויודע מי ששלתני איני לריך להשיב (מכילתא): (ע) בעב הענן. במעבה הענן, וזהו ויודע מי ששלתי לרדים לחריך (שס): ויגד משה וגוי. ביוס המחרת שהוא חברי לתדשה השתעה מהס שליה לשומע מפי המלך, רלונו לראות את מלכו (שמון מתך, אינו ומה שות מחם שליה לשומע מפי המלך, רלונו לראות את מלכו (שס): וקדשתם. וזמנתס (שס פסוק יד) שיכינו עלמס היום ומחרו (יא) והיו בנבים. מוכלנים מאת התוכ מחת ההר ושתים עשרה מלבה, כל הענין האמור בפרשת בובים. מוכלנים מאת התוכ חתם ההר ושתים עשרה מלבה, כל הענין האמור בפרשת ואלה המשפטים (להלו כד:ד; מכילתא). ואין מוקדם ומאותר בכורה (פסקים וז): ואלה המשפטים (להלו כד:ד; מכילתא). ואין מוקדם ומאותר בכורה (פסקים וז):

אשר עשיתי למצרים. על כמה עבירות היו חייבין לי קודם שוזדוגו לכם, ולא נפרעתי מהם אלא על ידכם (מכילתא): ואשא אתבם. זה היום שבאו ישראל לרעמסם, שהיו ישראל מפוזרין בכל ארץ גושן, ולשעה קלה כשבאו ליסע וללאת נקבלו כלם לרעמסם (שם). ואונקלום תרגם ואשא כמו ואסיע אתכם, ואטלית ימכון, חיקן את כלם לרעמסם (שם). ואונקלום תרגם ואשא כמו ואסיע אתכם, ואטלית ימכון, חיקן את הדבור דרך כבוד למעלה: על בנפי בשרים. כנשר הגושא גוזליו על כנפיו. שכל שאר העופות נותנים את בניהם בין רגליהם, לפי שמחיראין מעוף אתר שפורת על גביהם. אביו, לכך נותנו על כנפיו, אומר מוטב יכנם התן בי ולא בבני. אף אני עשיתי כן, ויסע בביי, לכך נותנו על כנפיו, אומר מוטב יכנם התן בי ולל בבני. אף אני עשיתי כן, ויסע בביי, לכך נותנו על כנפיו, אומר מוטב יכנם התן בי ולל בבני. אף אני עשיתי כן, ויסע ואכרי בליסתים וג' ונדא בי ליסת מקבלו עליכם יערב לכם מכאן ואילך, שכל התחלות קשות (שם): ואברת התורה: מאד בריתי. שאכרות עמכם על שמירת התורה: סגלה. אולר חביב, כמו ושברת מלה לומות ומכילתא). ולא מאמרו אם לכנים ואיון לי אתכים כן יואיו לי מכולה משלר לומות ומכילתא). ולא מאמרו אסם לבדכם שלי ואיון לי אתכים תהיו לי פגולה משלר אומות ומכילתא). ולא מאמרו אסם לבדכם שלי ואיון לי אתכים תהיו לי פגולה משלר אומות ומכילתא). ולא מאמרו אסם לבדכם שלי ואיון לי אתכים תהיו לי פגולה משלר אומות ומכילתא). ולא מאמרו אסם לבדכם שלי ואיון לי אתכים

national characteristics. Esau's offspring would not tolerate a law that prohibited murder; Ishmael's could not live with a law that banned thievery; and Lot's would not accept a ban on adultery. Now it was Israel's turn.

The significance of the above dialogues is that human beings have natures that are rooted in their innermost spiritual forces. That nations have their own unique characteristics is the message of centuries of history. The Torah can become the national heritage only of a people that is suited to its demands. Nations nurtured in impurity and wickedness — such as the bloodshed, dishonesty, and immorality of Esau, Ishmael, and Lot — could no more accept the Torah than a midget can touch a vaulted ceiling. That Israel was willing to accept the Torah without even inquiring as to its contents was because it had inherited the spiritual heritage of the Patriarchs that its cousins had rejected.

The process began now on the second day of Sivan, when God delivered the first message to Israel. In it, He spoke of

His proven affection for them and promised that, if they accepted the Torah, they would be privileged — but He made clear that such a privilege carries with it great responsibility. God instructed Moses to convey these words without elaboration (v. 6), for, *Gur Aryeh* explains, Israel had to make its choice on its own, based solely on what God asked and offered, without being influenced by Moses' eloquence or persuasiveness.

- 4. על־כְּגְפִּי וְשֶׁרִים On the wings of eagles. This is an indication of God's great love for Israel. An eagle carries its young on its back, so that its own body will act as a shield against arrows. So, too, God protected Israel from the Egyptian assault at the Sea by moving His cloud between the Egyptians and the Jews. This was followed by I brought you to Me, i.e., to My service (Rashi).
- 5. קגלה The most beloved treasure. Although God is the Master of the entire world, He chose Israel as the object of His special love, and rejected the others (Rashi). Sforno, how-

what I did to Egupt, and that I have borne you on the wings of eagles and brought you to Me 5 And now, if you hearken well to Me and observe Mu covenant, you shall be to Me the most beloved treasure of all peoples, for Mine is the entire world. 6 You shall be to Me a kingdom of ministers and a holu nation.' These are the words that you shall speak to the Children of Israel."

Moses came and summoned the elders of the people, and put before them all these words that HASHEM had commanded him. <sup>8</sup> The entire people responded together and said. "Evenuthing that HASHEM has spoken we shall do!" Moses brought back the words of the people to HASHEM.

9 HASHEM said to Moses. "Behold! I come to you in the thickness of the cloud, so that the people will hear as I speak to you, and they will also believe in you forever." Moses related the words of the people to HASHEM.

Preparina for the

403 / SHEMOS/EXODUS

10 HASHEM said to Moses, "Go to the people and sanctify them today and tomorrow. Total and they shall wash their clothing. 11 Let them be prepared for the third day, for on the third day

ever, sees the flow of the verse differently. The entire world is God's and all human beings are precious to Him, for they are higher than other forms of life, but even within this category. Israel is the most precious.

6. . . ממלכת בהגים — A kingdom of ministers . . . Although usually translated as priests, the word kohanim in the context of this verse means that the entire nation of Israel is to be dedicated to leading the world toward an understanding and acceptance of God's mission. In the ritual sense, priests, too, can be seen as having this function.

וגוי קרוש — And a holy nation. The "holiness" of the verse refers to separation and elevation. A holy person is apart from others because he tries to remove himself from the temptations and urges that drag human beings down from the estate to which they should aspire.

7-8. . . . איקרא — And summoned. Moses summoned the elders as the wise and experienced representatives of the people, for they would be the most influential in deciding whether Israel would agree to accept God's call. All the people were present, and as soon as they heard God's word, they called out their unanimous acceptance of everything God had said (Ramban). Although God knew their response, Moses repeated it to God, for an agent should always report back on what he had been asked to do; it is not proper for him to rely on his superior's knowledge from other sources (Rashi). The main thrust of his reply was that the acceptance was unanimous and enthusiastic (Or HaChaim). As always, Moses' ascent to the mountain was in the morning, so that he returned to God on the third of the month.

9. The verse has two parts: God's statement to Moses, which He made on the third day, and the people's response to it, which Moses relaved on the fourth day. The sequence is as follows: After Moses conveyed the nation's enthusiastic willingness to accept the Torah (v. 8), God said that He would speak to him from the midst of a thick cloud, but that the entire nation would be able to hear the Divine voice. Thus, they would all know that He had spoken to Moses, and this would guarantee that all future generations would acknowledge the provenance and indisputability of Moses' prophecy. Complete faith in the prophecy of Moses is listed by Rambam as one of the principles of Jewish faith. Even if an acknowledged prophet were to come and perform undeniable miracles to buttress his claim that he had Divine authority to contradict the teachings of Moses, his very claim to supersede Moses would brand him as a false prophet and he would be liable to the death penalty. Because Moses' teachings are at the very foundation of Judaism, they are not open to dispute. In order to establish his credentials, the Revelation at Sinai was public, so that faith in Moses would be beyond question. Another function of the public Revelation would be that once it became clear to the entire nation that God spoke to prophets, they would believe in the prophecies of Moses' successors, throughout the generations.

ויגד משה — Moses related. On the fourth day, Moses brought back the nation's response to God's statement that they would hear Him speaking to Moses. Their reaction was enthusiastic. In the words of the Sages: "To hear from an emissary is not comparable to hearing from the King! It is our desire to see our King!" (Rashi).

10-15. Instructions. Once the nation agreed to accept the Torah, God instructed Moses on how they should prepare. This took place on the fourth of Sivan, which was the first of the three-day waiting period. The third day would be the sixth of Sivan, and the Torah would be given that morning: thus the nation had two full days to prepare. However, in verse 15, in conveying the instructions to the nation, Moses spoke of a three-day period. Does this mean something other than God's command to Moses? According to R' Yose (Shabbos 86b-87a), it does. Moses decided on his own that Israel needed more than two days to prepare, so he instructed them to prepare for a full three days. God concurred with this decision, and the Ten Commandments were given on the seventh of Sivan, not the sixth. The Sages disagree (ibid.). They interpret a three-day period not as a contradiction but as a restatement of God's words. Accordingly, the Torah was indeed given on the sixth. Both R' Yose and the Sages agree that it was given on a Sabbath; they disagree on whether that Sabbath was the sixth or seventh of Sivan.

10. וְקְּדֵּשְׁתָּם — And sanctify them. There are various interpretations of this term. According to Rashi, it means that the people were to prepare themselves for the Revelation. Since Moses explained to the people that this meant they should avoid sexual intercourse (see v. 15), this implies that the "preparation" was to avoid spiritual contamination [turnah].

ששי

יתגלי יי לעיני כל עמא על טורא דסיני: יבותתחם ית עמא סחור סחור למימר אסתמרו לכון מלמסק כטורא ולמקרב בסופה כל דיקרב בטורא אתקטלא יתקטל: יגלא תקרב בה ידא ארי אַתַרגַמַא יַתַרגם אוֹ אשתדאה ישתדי אם בעירא אם אנשא לא יתקים במיגר שופרא אַנוּן מִרַשַּן לִמְסֵּק בִּטוּרֵא: יר ונחת משה מן טורא לות עמא וזמין יַת עַמַא וְחַוַּרוּ לְבוּשִיהוֹן: טוּוָאַמֵּר לעמא הוו זמיניז לתלתא יומיו לא תַקָּרָבוּן לְצַד אָתַתא: טוּנַהָּנָה בִיוֹמַא תליתאה במהוי צפרא והוה קלין וברקין ועננא תקיף על טורא וקל שופרא תַקיף לַחַרַא ווַע כַּל עַמַא די בְמַשְׁרִיתַא: יּוֹנָאַפֵּיק משָה יַת עַמַא לקדמות מימרא דיי מו משריתא ואתעתדו בשפולי טורא: יחוטורא דסיני תנו כלה מו קדם דאתגלי עלוהי יי באשתא וסליק תננה כתננא דאתונא ווע כל טורא לחרא: יש והוה קל שופרא אַזל וַתַקָּף לַחַדָא משָה ממלל וּמן קַדָם ייַ מתעני לה בקל: בואתגלי יי על טורא רָסִינֵי לְרֵישׁ טוּרָא וּקרָא יִיַ לִמשָה לְרִישׁ טורא וסליק משה: כא ואמר יי למשה

יב ירד יהוה לעיני כל-הַעם עַל־הַר סִינֵי: וָהָגְבַּלְתַּ אָת־ העם סביב לאמר השמרו לַבֶם עַלוֹת בַּהָר וּנְגְעַ בִּקַצְהוּ " כַּל־הַנֹגֵעַ בָּהָר מִוֹת יוּמָת: לְא־תְנֵע בוֹ יָדׁ כִּי־סָקוֹל יסקל או־ירה ייַרֶה אָם־בָּהָמָה אָם־אָישׁ לְא יַחְיֵה ר במשר הַיבַּל הַמַּה יַעַלוּ בַהַר: וַיַּרֵד משֵה מִן־הָהָר אֵל־ י העם וַיַּקְרֵשׁ אָת־הַעָם וַיִּכַבְּסוּ שִמְלֹתָם: וַיֹּאמֵר אֵל־ הַעָּם הַיִּוּ נָכנִים לְשָׁלְשֵׁת יָמֵים אַל־תִּגִּשְׁוּ אֶל־אִשָּה: ויהי בַיּוֹם הַשַּׁלִישִׁי בָּהִית הַבֹּקֵר וַיִהִי קלת וּבְרָלִים וִעַנֵן 👊 בַּבַד' עַל־הַהַּר וָקַל שׁפַר חַזֵק מִאָד וַיֵּחֵרֵד כָּל־הָעָם אַשֶר בַּמַחַנָה: וַיּוֹצֵא מֹשֶה אֵת־הָעֵם לִקְרַאת הַאֵלהִים יּ ָת מִן־הַמַּחֲנֶה וַיִּתְיַצְּבָוּ בְּתַחְתִּית הָהָר: וִהַר סִינֵי עַשַׁן בִּלּוּ 🔐 מפּני אַשֶּׁר יַרַד עַלֵּיו יהוָה בַּאָשׁ וַיַּעַל עַשְׁנוֹ כְּעֲשָׁן יש הַבִּבְשָׁן וַיֶּחֲבָד כָּל־הָהָר מְאָד: וַיִּהִי קוֹל הַשֹׁבָּר הוֹלֵך וְחָזֵק מְאֶד מֹשֶׁה יְדַבֵּר וְהָאֱלֹהָים יַעֵנֵנוּ בִקּוֹל: וַיֵּרֵד יהוָה עַל־הַר סִינֵי אֵל־רִאשׁ הָהָר וַיִּקְרֵא יהוָה לִמשֵׁה כא אל־ראש ההר ויעל משה: ויאמר יהוה אל־משה

שהשכינה ילאה לקראתם כחתן היולא לקראת כלה, וזה שנאמר ה' מסיני בא (דברים לגוב) ולא נאמר לסיני בא (מכילתא): בתחתית ההר. לפי פשוטו ברגלי ההר. ומדרשו, שנחלש ההר ממהומו (שם) ונכפה עליהם כגיגית (שבת פת.): (יח) עשו בלו. אין עשן זה שם דבר, שהרי נקוד השי"ן פחח, אלא לשון פעל. כמו אמר. שמר. שמע. לכך תרגומו תנן כוליה ולא תרגם תננא, וכל עשן שבמקרא נקודים קמז, מפני שהם שם דבר: הבבשן. של סיד. יכול ככנשן זה ולא יותר, חלמוד לומר בוער באש עד לב השמים (דברים ד:ית). ומה חלמוד לומר כבשן, לשבר את האוזן מה שהיא יכולה לשמוע. נותן לבריות סימן הניכר להם. כיולא בו. כאריה ישאג (הושע יא:י) וכי מי נתן כח בארי אלא הוא, והכחוב מושלו כאריה, אלא אנו מכנין ומדמין אוחו לבריוחיו כדי לשבר את האוזן מה שיכולה לשמוע. כיולא בו, והולו כהול מים רבים (יחזהאל מג:ב) וכי מי נתן קול למים אלא הוא, ואתה מכנה אותו לדמותו לבריותיו כדי לשבר את האוזן (מכילתא): (יט) הולך וחזק מאד. מנהג הדיוט כל זמן שהוא מאריך לחקוע קולו מחליש וכוהה, אבל כאן הולך וחזק מאד. ולמה כך מחחלה, לשבר אזניהם מה שיכולין לשמוע (מכילתא): משה ידבר. כשהיה משה מדבר ומשמיע הדברות לישראל, שהרי לא שמעו מפי הגבורה אלא אנכי ולא יהיה לך (מכוח כד.), [ו)הקדוש ברוך הוא מסייעו לחח כו כח להיוח קולו מגכיר ונשמע: יענגו בקול. יעננו על דבר הקול, כמו אשר יענה כחש (מלכים ח יק:כד) על דבר החש להורידו: (ב) וירד ה׳ על הר סיני. יכול ירד עליו ממש, חלמוד לומר כי מן השמים דברתי עמכם (להלן כ:יט), מלמד שהרכין שמים העליונים והתחתונים והליטו על גבי ההר כמלע על המטה. וירד כסא

לעיני כל העם. מלמד שלא היה בהם סומא. שנתרפאו כולם (מכילתא): (יב) והגבלת, הבע להם תחומיו לסימו שלא יהרבו מו הגבול והלאה: לאמר, הגבול אומר להם השמרו מעלות מכאו והלאה. ואחה חזהירם על כד: ונגע בקצהו. אפילו בקלהו: (יג) ירה יירה. מכאן לנסקלין שהם נדחין למטה מבים הסקילה שהיה גבוה שתי הומות (סנהדרין מה.): יירה. יושלר למטה לארז. כמו ירה בים (לעיל טו:ד): במשך היובל. כשימשוך היוצל קול ארוך הוא סימן סלוק שכינה והפסקת הקול, וכיון שאסתלק [ס"א שנסתלק] הם רשאין לעלות (מכילתא): היובל. הוא שופר של איל, שכן בערביא קורין לדכרא יובלא (ראש השנה כו.), ושופר של אילו של ילחק היה (פדר"ח לח): (יד) מן ההר אל העם. מלמד שלח היה משה פונה לעסקיו, חלח מן ההר אל העם (מכילתא): (טו) היו נבונים לשלשת ימים. לסוף שלשת ימים. הוא יום רביעי, שהוסיף משה יום אחד מדעתו כדברי רבי יוםי. ולדברי האומר בששה בחדש ניתנו עשרת הדברות לא הוסיף משה כלום, ולשלשת ימים כמו ליום השלישי (שבת פונ.): אל תגשו אל אשה. כל שלשת ימים הללו, כדי שיהיו הנשים טובלות ליום השלישי ותהיינה טהורות לקבל חורה, שאם ישמש חוך ג' ימים שמא תפלוט האשה שכבת זרע לאחר טבילחה וחחזור וחטמא, אבל מששהחה שלשה ימים כבר הזרע מסריח ואינו ראוי להזריע וטהור מלטמא את הפולטת (שבת פו.): (שז) בהיות הבקר. מלמד שהקדים על ידם, מה שאין דרך בשר ודם לעשות כן שיהא הרב ממחין לחלמיד. וכן מלינו קום לא אל הבקעה וגו' ואקום ואלא אל הבקעה והנה שם כבוד ה' עומד (יחוקאל ג:כב־כג; תנחומה תשה טו): (יון) לקראת האלהים. מגיד

This is also the interpretation of Rambam (Moreh Nevuchim) and Ramban. Ibn Ezra interprets that the people should immerse themselves in a mikveh, which, in his view, is also the connotation of the command that they were to wash their clothing. Onkelos, however, renders that they were to wash their clothing literally, for cleanliness, in honor of the occasion.

12. יהגבלת — You shall set boundaries. Moses was to desig-

nate fixed limits around the mountain beyond which humans and animals were forbidden to trespass, for if they were to enter a sphere of holiness too intense for their capacity, they would die. As indicated below (see *Rashi*, v. 24), Aaron's boundary was closer to the mountain; the boundary of his sons, the *Kohanim*, was behind his; and that of the rest of the nation was further back.

במשה היבל .13 — Upon an extended blast of the shofar. The

HASHEM shall descend in the sight of the entire people on Mount Sinai. <sup>12</sup> You shall set boundaries for the people roundabout, saying, 'Beware of ascending the mountain or touching its edge; whoever touches the mountain shall surely die. <sup>13</sup> A hand shall not touch it, for he shall surely be stoned or thrown down; whether animal or person he shall not live; upon an extended blast of the shofar, they may ascend the mountain.'"

<sup>14</sup> Moses descended from the mountain to the people. He sanctified the people and they washed their clothing. <sup>15</sup> He said to the people, "Be ready after a three-day period; do not draw near a woman."

The Day of the Revelation

<sup>16</sup> On the third day when it was morning, there was thunder and lightning and a heavy cloud on the mountain, and the sound of the shofar was very powerful, and the entire people that was in the camp shuddered. <sup>17</sup> Moses brought the people forth from the camp toward God, and they stood at the bottom of the mountain. <sup>18</sup> All of Mount Sinai was smoking because HASHEM had descended upon it in the fire; its smoke ascended like the smoke of the furnace, and the entire mountain shuddered exceedingly. <sup>19</sup> The sound of the shofar grew continually much stronger; Moses would speak and God would respond to him with a voice.

<sup>20</sup> HASHEM descended upon Mount Sinai to the top of the mountain; HASHEM summoned Moses to the top of the mountain, and Moses ascended. <sup>21</sup> HASHEM said to Moses,

above restrictions against being on the mountain applied only as long as God's Presence was there. After the Ten Commandments were given, an extended shofar blast was the signal that the Presence, and therefore the holiness, had left the mountain, and all the restrictions had ceased. Thus, Mount Sinai had no intrinsic holiness, nor has it any today; Holiness exists where God and the Torah are present.

The shofar of Sinai was the left horn of the ram offered by Abraham at the Akeidah, after he removed Isaac from the altar. Its right horn is the shofar that will herald the coming of Messiah (Pirkei d'R' Eliezer). R' Bachya (Genesis 22:13) explains that this is meant symbolically. It refers to the intense spiritual strength and fear of God that were Isaac's outstanding characteristics and that were manifested in his readiness to sacrifice himself at the Akeidah. These characteristics were symbolized by the ram, which replaced him as an offering.

- 14. מְן־הָהֶר אֶליּהָעָם From the mountain to the people. Moses, the quintessential Jewish leader, ignored his personal affairs completely; he went directly from the mountain to the people (Rashi).
- 15. אַל־מִּגְשׁוּ אֵל־אִשָּה Do not draw near a woman; i.e., do not engage in intercourse, so that no one would become ritually contaminated (Rashi).
- **16-25.** The day of the Revelation. Heralded by an awe-some display of thunder, lightning, smoke, shofar blasts, and fire, God's Presence descended upon Mount Sinai. Thus, the stage was set for the most momentous moment in history: God's declaration of the Ten Commandments, a scene heard and seen by millions of people.

Based on the verses in this chapter and in Exodus 24 and Deuteronomy 4, which all discuss the Revelation at Sinai, the commentators derive that there were four levels of holiness, corresponding to the four levels of the Temple. Thus, the Temple was, in effect, a permanent re-creation of the Sinai

experience, which was to remain with the Jewish people throughout their history. Mount Sinai, therefore, was not an isolated historic phenomenon, but one that should remain an integral part of Jewish life for all time in the form of the Temple. The four levels were: (a) the bottom of the mountain, where the people stood, corresponding to the gate of the Temple Courtyard; (b) the mountain itself, corresponding to the interior of the Courtyard; (c) the cloud, where Moses stood, corresponding to the interior of the Temple; and (d) the thickness of the cloud [1] ער פל יש ער פ

- 17. לְּקְרֵאת הָאֵלְהִים Toward God. Unlike the common practice in which the monarch comes after the people have gathered to greet him, here God came to Mount Sinai and waited for Israel such is His love for His treasured nation (Rashi).
- 19. . . . יְבֶּרְה הְשֶׁה יִרְבֶּר Moses would speak . . . This phrase refers to the time later that day when the Ten Commandments were uttered. The people heard only the first two commandments directly and clearly from God. The others were transmitted by God to Moses, who, in turn, repeated them aloud to the Jews. Obviously, however, it would have been impossible for a human being to speak loudly enough to be heard by the huge multitude that surrounded the mountain. What happened was that Moses spoke and, to make it possible for him to be heard, God responded by giving him a [loud] voice (Rashi).

Or HaChaim suggests that Moses spoke in praise of God, and He responded with the sound of the shofar, thus signifying His acceptance of Moses' praises.

20-25. Once again, God dispatched Moses to warn the nation not to go beyond their assigned boundaries, but Moses contended that this was unnecessary, because they had already been told that the result of trespass would be death; it

חות אסהיד בעמא דילמא יפגרוז קדם יי למחזי ויפל מנהון סגי: כב ואף כהניא דקריבין לשמשא קדם יי יתקדשון דילמא יקטול בהון יי: בגואמר משה קדם יי לא יכול עמא למסק לטורא דסיני ארי את אסהדת בנא למימר יים יַת טוּרַא וַקַדְּשָׁהי: כּר וַאַמַר לה יי אזיל חות ותסק את ואהרן עמר וכהניא ועמא לא יפגרון למסק לקדם יי דילמא יקטול בהוז: כהונחת משה לעמא (נ״א לות עמא) ואמר להון: אומליל יי ית כל פתגמיא האליו למימר: באַנא ייַ אַלַהַר די אַפּיקתר מארעא דמצרים מבּית עברוּתא:

רָד הַעֵד בַּעָם פֵּן־יֵהֶרְסִוּ אֵל־יהוה' לְרָאׁוֹת וְנַפַּל מִמֵנוּ כב רב: וגם הכהנים הַנְגַשִׁים אֶל־יהוה יִתְקַדְשׁוּ פַּן־יפִרץ ָני בַּהָם יהוָה: וַיִּאֹמֵר מֹשֵה אֱל־יהוֹה לִא־יוּכַל הַעַּם לַעַלת אל-הַר סִינֵי כֵּי־אַתַּה הַעַרְתַה בַּנוּ לֵאמֹר הַגבּל בר אֶת־הַהָר וִקְּדַשִׁתְּוּ: וַיֹּאמֶר אֱלֵיו יהוה לֵךְ־בִּד וִעַלִית אַהַה ואַהַרן עמָר והַכּהַנִים והַעַּם אַל־יֵהֵרסוּ לַעַלֹת <sub>כה</sub> אֵל־יהוָה פֵּן־יִפָּרָץ־בֶּם: וַיַּרֵד מֹשֵה אֵל־הַעַם וַיֹּאמֵר וידבר אלהים את ב כל-הדברים האלה לאמר:

סוראים בטעם העליוו. תמצא 415 nvn

717Y78

אַלהֵיך אַשֵּׁר הִוֹצַאתֵיך מָאֵרֵץ מִצְרַיִם מִבֵּית עַבַּדִים:

שיש פרשיות בתורה שאם עשאן אדם מהבל שכר ואם לאו אינו מהבל עליהם פורענות, יכול אף עשרת הדברות כז, חלמוד לומר וידבר אלהים. דיין להפרע (מכילתח): את כל הדברים האלה. מלמד שחמר הקדוש ברוך הוח עשרת הדברות בדבור אחד. מה שאי אפשר לאדם לומר כו. אם כו מה חלמוד לומר עוד אנכי ולא יהיה לך, שחזר ופירש על כל דבור ודבור בפני עלמו (שם): לאמר. מלמד שהיו טוניו של הו הו ועל לאו לאו (שם): (ב) אשר הוצאתיר מארץ מצרים. כדאי היא ההולאה שתהיו משועבדים לי. דבר אחר. לפי שנגלה בים כגבור מלחמה ונגלה כאו כזהן מלא רחמים. שנאמר ותחת רגליו כמעשה לבנת הספיר (להלן כד:י) זו היתה לפניו בשעת השעבוד, וכעלם השמים (שם) משנגאלו, הואיל ואני משתנה במראות אל תאמרו שתי רשויות הן, אנכי הוא אשר הולאתיך ממלרים ועל הים (מכילתא), דבר אתר. לפי שהיו שומעיו הולות הרבה. שנאמר את ההולות ולהלו פסוק עו) קולות באין מד' רוחות ומן השמים ומן הארץ, אל תאמרו רשויות הרבה הו (ש"ר ה:מ). ולמה אמר לשוו יחיד. אלהיד. ליחן פחחוו פה למשה ללמד סניגוריא במעשה העגל, וזה הוא שאמר למה ה' יתרה אפר בעמך (שם לב:יא) לא להם לוית לא יהיה לכם אלהים אתרים. אלא לי לבדי (ש"ר מג:ה): מבית עבדים. מבית פרעה שהייתם עבדים לו. או אינו אומר אלא מבית עבדים שהיו עבדים לעבדים, חלמוד לומר ויפדד מביח עבדים מיד פרעה מלד מלרים (דברים ז:ח). אמור מעתה הכבוד עליהם (מכילחא): (בא) העד בעם. התרה בהם שלא לעלות בהר: פז יהרסו וגו׳. שלא יהרסו את מלכם על ידי שתאותם אל ה׳ לראות. ויהרבו ללד ההר: ונפל ממנו רב. כל מה שיפול מהם ואפילו הוא יחידי תשוב לפני רב (שם): מד יהרטו. כל הריסה מפרדת אסיפת הבניו. אף הנפרדיו ממלב אנשים הורסים את המלב: (בב) וגם הבהנים. אף הככורות שהעבודה בהס (זבתים קטו:): הנגשים אל ה׳. להקריב קרבנוח, אף הס לא יסמכו על חשיבוחס לעלוח: ית כדשו. יהיו מזומנים להחילב על עמדו: פן יפרץ. לשון פרלה, יהרוג בהם ויטשה בהם פרלה: (בג) לא יובל העם. חיני לריד להעיד בהם שהרי מוחריו ועומדין הם היום שלשת ימים, ולא יוכלו לעלות שאין להם רשות: (בד) לך רד. והעד בהם שנים, שמזרזין את האדם קודם מעשה וחוזרין ומזרזין אותו בשעת מטשה (מכילחת): ועלית אתה ואהרן עמר והבהנים. יכול חף הס עמד, חלמוד לומר ועלים אחה. אמור מעחה, אחה מחילה לעלמד, ואהרן מחילה לעלמו. והכהנים מחילה לעלמם. משה נגש יותר מאהרן, ואהרן יותר מן הכהנים, והעם כל עיקר אל יהרסו את מלכם לעלות אל ה׳ (שם): פן יפרץ בם. אע"פ שהוא נקוד חטף קמן חינו זו מגזרחו. כך דרך כל חיבה שנקודתה מלאפום כשהיא סמוכה כמקף משתנה הנקוד לחטף קמן: (בה) ויאמר אלהם. התרחה זו: (א) וידבר אלהים. אין אלהים אלא דיין, [וכן הוא אומר אלהים לא מקלל ותרגומו דיינת.] לפי

was inconceivable that they should disobey. Nevertheless. God sent him to repeat the warning, which he did. God knew that the people might disregard the threat of death in their zeal to come closer to the source of the Revelation. If the purpose of life is to elevate oneself to a higher spiritual existence, then one could be ready to give his life to achieve such a goal. But God does not want this. He wants human beings to remain alive and bring holiness into their earthly existence (see Tur, Or HaChaim).

### ◆§ The Ten Commandments.

When the Holy One, Blessed is He, presented the Torah at Sinai, not a bird chirped, not a fowl flew, not an ox lowed, not an angel ascended, not a seraph proclaimed קדוש, Holy. The sea did not roll and no creature made a sound. All of the vast universe was silent and mute. It was then that the Voice went

forth and proclaimed I am HASHEM, your God! (Shemos Rabbah 29:9). When God revealed Himself to Israel, the world fell silent, because this moment was pivotal not only to Israel but to all of Creation; had Israel not accepted the Torah, the universe would have come to an end [see Pesachim 38b].

As God had told Moses (19:9), the Revelation at Sinai would cause the people to believe in him and in later prophets as well, for they would see and hear that God speaks to man. Every member of the nation experienced prophecy during that unprecedented and unmatched event; thus, they would never doubt that prophecy was a reality, not a pretty figure of speech.

What exactly did the people hear from God? On the one hand, the Mechilta teaches that God recited all Ten Commandments together in one instant, implying that Israel heard all ten from God. However, the Sages teach that the numerical value of the word חורה is 611 [n = 400, n = 6, n = 6

THE TEN COMMANDMENTS ARE READ WITH TWO DIFFERENT SETS OF TROP OR CANTILLATION NOTES. THE VERSION PRESENTED IN THE TEXT IS USED BY THE INDIVIDUAL WHO IS REVIEWING THE WEEKLY SIDRAH. THE VERSION USED BY THE READER FOR THE PUBLIC TORAH READING ON THE SABBATH AND ON SHAVUOS APPEARS IN A BOX ON PAGE 415.

"Descend, warn the people, lest they break through to HASHEM to see, and a multitude of them will fall.  $^{22}$  Even the Kohanim who approach HASHEM should be prepared, lest HASHEM burst forth against them."

<sup>23</sup> Moses said to HASHEM, "The people cannot ascend Mount Sinai, for You have warned us, saying, 'Bound the mountain and sanctify it.'"

<sup>24</sup> HASHEM said to him, "Go, descend. Then you shall ascend, and Aaron with you, but the Kohanim, and the people — they shall not break through to ascend to HASHEM, lest He burst forth against them." <sup>25</sup> Moses descended to the people and said [it] to them.

The Ten

 $^{1}$  od spoke all these statements, saying:

<sup>2</sup> I am HASHEM, your God, Who has taken you out of the land of Egypt, from the house

ments of slavery.

200,  $\pi=5$ ], because Moses taught 611 of the 613 commandments of the Torah to the Jews. The other two — the first two of the Ten Commandments — they heard directly from God (Makkos 24a). Rashi and Ramban explain that the nation indeed heard all Ten Commandments simultaneously from God, but since all the words were uttered in a single instant, they could not comprehend them. Then God began to repeat them word for word, so that the people could understand. After He had completed the first two, the nation pleaded with Moses that they could not tolerate the intense holiness of this direct communication by God, and they asked Moses to teach them the rest (Deuteronomy 5:22-24). Thus, they heard all ten from God, but were taught eight of them by Moses.

Rambam (Moreh Nevuchim II:32) comments that they heard only the first two from God, but they could hear only the sound of the Divine voice, as it were, and could not understand the words He was saying, as the Torah states, the people heard the sound of words (Deuteronomy 4:12), implying that they heard the sound of the words, but did not hear the words themselves. Moses, however, heard and understood, and then taught the commandments to Israel. Thus, the people experienced prophecy, for they heard God's voice, but their faith in Moses was reinforced, because only he understood what God was saying.

Gur Aryeh explains why God gave all the commandments in a single utterance. It was to symbolize to Israel that the entire Torah is a single, inseparable unit; rather than a collection of disparate commandments and statements, the Torah is one unified whole. Consequently, to contend that one can abrogate even a single word of the Torah is to affect the rest of the Torah, as well, and is a heretical statement.

1. First Commandment: To have faith in God's existence, and that He is eternal and has complete and unfettered power. Although stated as a simple fact rather than as an instruction to do something, virtually all the commentators reckon this as the positive commandment to believe in the existence of Hashem as the only God. The only exception is Baal Halachos Gedolos, according to whom this is not a commandment, but a statement of fact. His view, as explained by Ramban, is that it is a necessary prerequisite to any commandments that we be informed that Hashem is our God, because laws cannot be promulgated until the author-

ity of the Promulgator is acknowledged. In the parable of the Mechilta, a conquering king entered his new domain and the populace asked him to pronounce decrees. He responded, "First you must accept my sovereignty; only then can I set forth my decrees." So, too, God said, in effect, "Accept My sovereignty; then you can accept My laws."

2. אֵלְהֵיף — Hashem, your God. Hashem הי אֵלְהֵיף is a proper noun; it is God's Name. However, Elohim, which means God, is also a generic expression that implies power, and as such it sometimes refers to angels, a court of law, or rulers. Furthermore, it is used to refer to idols, whose followers consider them to have power.

By identifying Himself to Israel as your God, the Almighty announced that He is Israel's own deity and, as Sfomo comments, we are to pray only and directly to Him.

it was necessary for God to identify Himself as the One Who performed the miracles of the Exodus. Since God has no body and human beings can have no true perception of His essence, our concept of Him depends on the circumstances in which He manifests Himself. Thus, in Egypt and at the Sea, for example, the Jews "saw" him as a strong Warrior, fighting their enemies. At Sinai, they "saw" Him as an elderly, compassionate Father, Who had grieved over their suffering in Egypt (see 24:10). Such apparent dichotomies had led early generations to assume that there were many different gods: a god of mercy, a god of stern justice, a god of fertility, and so on. Therefore, when God revealed Himself at Sinai, He informed Israel clearly that there was only one Hashem, in Egypt as at the Sea and as at Sinai.

It would have been logical for God to identify Himself as the Creator of the Universe, a title that is more all-embracing than that of Architect of the Exodus. At the elementary level, God spoke of the Exodus because it was a phenomenon that had been witnessed by the entire nation. They all knew that there had been a Creation, of course, but none of them had been there; indeed, one might have contended bin as does most of the modern world—that the universe had not been created ex nihilo. But no one at Sinai could have questioned the majesty of the One Who liberated them from Egypt (Kuzari; R' Bachya).

Among other possible explanations are: The special and unparalleled treatment that God accorded Israel in Egypt

גלָא יְהֵי לָּךְ אֱלָהָא אָחֵרָן כַּר מנּי:
- לָא תַעְבָּד לָךְ צְלֵם וְכָל דְּמּוֹת דִּי
בִשְׁמִיָּא מִלְעלָא וְדִי בְאַרְעָא מִלְּרָע
וְדִי בְמֵּיָא מִלְעלָא וְדִי בְאַרְעָא מִלְּרָע
לְהוֹן וְלָא תִפְּלְחַנּוּן אֲרִי אֲנָא יְיִ אֱלָהָרְ
אָל קַנָּא מַסְער חובִי אֲכָהָן על בְּנִין
מְלָדִין על דָּר תְלִיתִי וְעל דָּר רְבִיעִי
לְשָׁנְאִי כַּד מְשַׁלְמִין בְּנֵיָא לְמֶחֲטִי
בָּתְר אֲכָהְתְהוֹן: וְעָבֵד טִיבוּ לְאַלְפִי
בַּשְׁמָא דִייָ אֱלְהָהְ לְמַנְּנָא אֲרֵי לָא
בַּשְׁמָא דִייָ אֱלֶהָהְ לְמַנְנָא אֲרֵי לָא
בִּשְׁמָה לְשַׁקָה לִשְׁנָה לִשְׁנָה לִשְׁקָר יִי יָּת

גַּר לְא־יִהְיֵה לְּךֶּ אֱלֹהִים אֲחֵרָים עַל־פָּנֵי: לא־תַעֲשֶׂה לְךָּ
פְּסֶל וְכָל־הְמוּנָה אֲשֶׁר בַּשָּׁמִים מִמַּעַל וַאֲשֶׁר בָּאָרֶץ
הְּמְחַת וַאֲשֶׁר בַּמָּיִם מִתַּחַת לָאֵרֶץ: לְא־תִשְׁתְחֲוֶה לָהֶם
וְלְא תֵעָבְרֵם כִּי אֵנבִי יהוָה אֱלֹהֶיךּ אֵל קַנָּא פַּקֵּר עֲלֹן
וְאָבְרֵם כִּי אֵנבִי יהוָה אֱלֹהֶיךּ אֵל קַנָּא פַּקֵּר עֲלֹן
וּ אֶבְת עַל־בָּנֶים עַל־שִׁמְעִים וְעַל־רִבָּעִים לְשִׂנְאֵי: וְעַשְׁה
וּ חֶסֶד לְאֲלָכֶים לְאֹהֲבַי וּלְשִׁמְנֵי מִצְוֹתִי:
לְא
תִשָּׁא אֶת־שֵׁם־יהוָה אֱלֹהֶיךְ לַשָּוְא כִּי לְא וְנַקֶּה יהוֹה
אֵת אֲשֶׁר־יִשֵּׁא אֶת־שְׁמִוֹ לַשֵּוְא:

רש"י

כוכבים (שם). כל לשון קנא אנפרינמנ"ט בלמ"ז. נותן לב להפרט: לשונאי.

כתרגומו, כשאוחזין מעשה אבותיהם בידיהם (סנהדרין כז:). [ועושה חסר וגוי.]

ונולר חסד שאדם מושה לשלם שכר עד לאלפיים דור. נמלאת מדה טובה יתירה

על מדת פורטניות אתת על חמש מאות, שזי לארבעה דורות זוו לאלפיים (חוספתא

סוטה גד): (ז) לשוא. חנס, להבל. ואיזהו שבועת שוא, נשבע לשנות את הידוע,

מע ממוד של אבן שהוא של זהב (שבועות כט.) [מ"א השני ל שקר, כתרגומו, כאל

דכיתר אי זהו שבועת שוא, נשבע לשנות את הידוע, על ממוד של אבן שהוא של

זהב (שבועות כט.). הראשון לשון מון, כתרגומו, זה הנשבע לחנם ולהבל, על של

עד עד וכול אבו אבן וירושלמי שבועות גים. וראה רמב"ם הל' שבועות ה:ה):

שבדים למלך היו ולא שבדים לשבדים (מכילחא): (ג) לא יהיה לך. למה גאמר. לפי שנאמר לא חששה לך, אין לי אלא שלא יששה, הששיי כבר מנין שלא יקיים, חלמוד לומר לא יהיה לך (שם): אלהים אחרים. שאינן אלהום אלא אחרים משאום אלהים שליהם ללהים ללהים ללהים ללהים ללהים ללהים שלאום אלהים שליהם וללא אחרים לפרש אלהים אלהים ללהים אלהים אלאו. דבר אחר, אלהים אחרים, שהם אחרים לשובדיהם, לועקים אליהם ואינן שנים אוחם ודומה כאילו הוא אחר שאינו מכירו משולם (שם): על פני. כל זמן שאני קיים, שלא תאמר לא לנטוו על עבודת כוכבים אלא אוח הדור (שם): (ד) פסל. על שם שכפל: ובל תמונה. תמונת כל דבר אשר בשמים: (ה) אל פנא. מהנא להפרע ואינו שוכר על מדתו למחול על עון עבודת

gave Him the right to impose special responsibilities upon them (Ibn Ezra), and was sufficient proof that the motivation of His commandments — even those that might seem harsh — was love of Israel (R' Yonah). Zohar explains that the Exodus is singled out for its spiritual connotation. God redeemed the Jews from the forty-ninth and next to the absolute lowest possible level of spiritual contamination, and this is why the Exodus is mentioned so many times in the Torah and in connection with many commandments.

- 3-6. Second Commandment: Prohibition of idolatry. This commandment comprises four separate negative injunctions: (a) It is forbidden to believe in idols: (b) it is forbidden to make or possess them; (c) it is forbidden to worship them through any of the four forms of Divine service — which are prostration, animal slaughter, bringing offerings or libations of wine or other liquids upon an altar; and (d) it is forbidden to worship an idol by a means that is unique to it, even if such a method is not used for other deities, and even if the service would be considered disrespectful in any other context. For example, the idol Pe'or was worshiped through public defecation, and the believers in Merkulis (Mercury) worshiped it by throwing stones at it. If performed before other idols, such acts would be permitted expressions of contempt. But to Pe'or and Merkulis they are the prescribed forms of worship, and are therefore forbidden to those idols.
- 3. על־פָּנָי In My presence, i.e., as long as I exist. Since God is eternal, this prohibition, too, is permanent (Rashi). To defy a human king to his face is the worst form of treason, and since God is omnipresent, idolatry is an unpardonable affront (Ibn Ezra; Sforno).
- **4.** Rambarn, Ramban, and others trace the development of idolatry from early history, when it was clear to all that there

was a Creator. People began to feel that by showing respect for the intermediaries through which God controls the universe, they were displaying reverence for Him, much as one honors a king or president by showing respect to his emissaries and ministers. Then, in time, people began to believe that these forces and beings had independent powers, and came to worship them as independent entities. At first they worshiped the angels, which are heavenly, spiritual beings. In time, the cult spread to the heavenly bodies and even to people of exceptional ability, such as Pharaoh and Nebuchadnezzar. The idolaters felt that their worship would increase the power of the heavenly force or the king that guided their destinies, because they would have the merit of the multitudes, in addition to their own considerable powers. Later the corruption spread even to the worship of shedim, or demons — evil, semi-spiritual beings. The prohibition in this verse refers to all beings of any form that can conceivably be worshiped.

תְּמְנֶּה ... תְּמֵּנְה ... carved image ... likeness. This verse prohibits not only the worship, but the manufacture of idols. A carved image is a three-dimensional, accurate representation of something, while a likeness is a symbolic image, which may be either sculpted, drawn, or produced in any other way (R' Hirsch).

5. หลุ — Jealous. The Torah uses the expression jealous only with reference to idolatry and to a suspicious husband's claim that his wife was unfaithful (Numbers 5:14). The term refers to an abuse of trust and someone's refusal to give up something that is rightfully his. In the context of idolatry, God alone is entitled to the veneration of human beings, and He will not countenance worship of other beings. Mechilta teaches that God says, "For idolatry, I zealously exact pun-

<sup>3</sup> You shall not recognize the gods of others in My presence. <sup>4</sup> You shall not make yourself a carved image nor any likeness of that which is in the heavens above or on the earth below or in the water beneath the earth. <sup>5</sup> You shall not prostrate yourself to them nor worship them, for I am HASHEM, your God — a jealous God, Who visits the sin of fathers upon children to the third and fourth generations, for My enemies; <sup>6</sup> but Who shows kindness for thousands [of generations] to those who love Me and observe My commandments.

<sup>7</sup> You shall not take the Name of HASHEM, your God, in vain, for HASHEM will not absolve anyone who takes His Name in vain.

ishment, but in other matters I am gracious and merciful." In the context of the jealous husband who claims that his wife has lived with another man, he refuses to give up the faithfulness to which he is entitled.

עוז אבת על-בנים — The sin of fathers upon children. In response to the question of how children can be punished for sins they did not commit, the Sages explain that children are punished only if they carry on the sinful legacy of their parents as their own, or if it was in their power to protest, but they acquiesced to the life-style that was shown them. If so, they show that they ratify the deeds of their parents and adopt them as their own (Sanhedrin 27b). History shows that when sins are repeated over the course of generations, they become legitimated as a "culture" or an independent "lifestyle," so that they become regarded as a way of life and a new set of values. Thus, children who consciously accept and continue the ways of their iniquitous parents are forging a pattern of behavior that has much more force than the deeds of only one errant generation. Thus, children who adopt the ways of their parents are, in a sense, committing more virulent sins than they would be if they acted only on their own. God refers to such people as Mu enemies.

In line with the Talmudic dictum that a child who had been kidnapped and raised by non-Jews is not responsible for sins that he never knew were wrong, a Jew educated in an assimilationist manner would also not fall under the category of this verse.

Even in such a case, the punishment for the sins of parents does not go beyond the fourth generation. However, the next verse states that God shows kindness for thousands of generations, meaning for at least two thousand generations into the future. Thus, the reward for good deeds is five hundred times as great as the punishment for sin (Tosefta, Sotah 3:4).

7. Third Commandment: Prohibition of vain oaths. This commandment extends the concept of the previous one. Just as it is forbidden to show contempt for God by making an idol, so it is forbidden to disgrace His Name by using it for no valid purpose.

The plain meaning of the verse implies that it is forbidden even to utter God's Name casually, for no valid purpose (Ramban).

The Sages (Shevuos 29a, Yerushalmi Shevuos 3:8) explain, however, that the commandment forbids the use of the Name to validate either of two varieties of vain oaths: (a) to swear that a wooden object is wood, which is vain because it is so obvious that there is no reason for such an oath; and (b) to swear that an obviously wooden object is gold, which

is vain because the oath serves no purpose. The term , vain, appears in the verse twice, and in line with this dictum
of the Sages, Onkelos translates it in two different ways: in
vain and falsely. referring to the above two kinds of oaths.

ה הי א ינֶקֶה הי — For HASHEM will not absolve. When someone uses God's Name to validate an oath, it as if the person says that his word is as true as God's existence. For him to violate his oath, therefore, [or to trivialize it as in the above examples] shows that he holds God in contempt; therefore, God will not absolve him (Ibn Ezra).

**8-11. Fourth Commandment: The Sabbath.** The first three commandments demanded our acceptance of God, forbade us to worship other deities, and forbade us to show Him disrespect by taking His Name lightly. The fourth commandment orders us to remember that He is the Creator by observing the Sabbath, for it is the constant reminder that God created for six days and rested on the seventh. Sabbath observance, therefore, bears testimony to this concept, and the commandment to do so follows naturally upon the first three.

This commandment is composed of two complementary precepts: זכור, Remember, as it is found in our passage, and שמור. Observe, as it appears in Deuteronomy 5:12. The commandment to remember requires us to sanctify the Sabbath by doing such things as reciting Kiddush, wearing fine clothing, eating fine food, and devoting the day to the study of Torah and the service of God. Shammai the Elder would remember the Sabbath at all times, even during the week. Whenever he came across good food or a good garment that he needed, he would put it away for the Sabbath. If he came across something better, he would set that one aside for the Sabbath, and use the first, inferior one during the week. Thus, the Sabbath and ways to honor it were always on his mind (Beitzah 16a). Although Shammai's course is not halachically required, it is an illustration of giving constant honor to the day that proclaims God as the Creator.

The injunction to Observe is a negative commandment that requires us to honor the Sabbath by refraining from work and any practices that would diminish the sanctity of the day. Since the Sabbath commandments here and in Deuteronomy vary from the positive commandment remember to the negative commandment observe, the Sages teach (Mechilta; Shevuos 20a) that God gave both versions of the commandment in a single utterance — which indicates that both elements of the Sabbath are inseparable: it must be honored both through positive behavior and through the avoidance of desecration (Rashi; Ramban; R' Bachya).

חְהֵנֵי דְכִיר יָת יוֹמָא דְשַבְּתָּא לְקַדָּשוּתַה: שְשָׁתָּא יוֹמִין תִּפְּלֶח וְתַעְבֶּר לְקַדָּשוּתַה: שְשָׁתָא יוֹמִין תִּפְּלֶח וְתַעְבֶּר כָּל עַבְּדְּחָהְ לָא תַעְבֵּר כָּל עַבִּירָא אַתְּ וּבְרָה וּבְרַתָּהְ עַבְּדָּהְ וָאַמְתָה וּבְעִירָהְ עַבְּד יְיָיָיָת שְמֵּיָא וְיָת אַרְעָא יָת יַמָּא וְיָת כָּל דִי בְהוֹן וְנָח בִּיוֹמָא שְׁבִיעָאָה עַל כֵּן כָּל דִי בְהוֹן וְנָח בִּיוֹמָא שְׁבִיעָאָה עַל כֵּן בָּרירְ וְיָיָת אִמָּהְ בְּדִיל דִיוֹרְבוּן יוֹמִיף עַל אַרְעָא דַּיִי אֱלָהָהְ יָהַב לָּךְ: יּילָא עַל אַרְעָא דַּיִי אֱלָהָהְ יָהַב לָּךְ: יּילָא תַּהְטוֹל נִפְשֵׁ: לֹא תַגנוּכ: לֹא תַגנוּכ: לֹא תַגנוּכ: לֹא

ייט זֶכֶּוֹר אֶת־יִוֹם הַשַּׁבֶּת לְקַדְּשְׁוֹ: שֻׁשֶׁת יָמִים תַּגְעַבֹּר וְעָשֻׂיתָ

י בָּל־מְלַאַכְתֶּךְ: וְיוֹם הַשְּׁבִיעִי שַׁבָּת לֵיהוָה אֱלֹהֶיךְ לֹא־תְּצְשֶׁה כָל־מְלָאכָה אַתָּה וֹ וּבִּנְךְ וּבְּלֶּךְ עַבְּיְּךְ וְאֲמָתְּךְ

יא וּבְהֶמְתֶּלְ וְאֵתְ־הָשָׁמֵיִם וְאֶת־הָאָרֶץ אֶת־הַיָּם וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁר־
בְּבֵּר אֶת־תִּים וְאֶת־הָשָׁמֵיִם וְאֶת־הָאָרֶץ אֶת־הַיָּם וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁר־
בְּבֵּר אֶת־אָבֶיךְ וְאֶת־הָשְׁבָּיוֹ וְאֶת־הָשְׁבַּיִּ וְאֶת־הָיִם הַשְּׁבִּיעִי עַל־בֵּן בַּרְ יהוָה אֶלהֶיךְ וְאֶת־הָּאַבֶּר יבּיְ וְאֶת־אָמֶרְ בַּתְּן יַמִּיךְ עָל הָאֲדָלָה אֲשֶׁר־יהוֹה אֱלֹהֶיךְ נֹתֵן בִּי וְיִקְיִבְּי וְאָת־בְּיִן יָמִיךְ עַל הָאֶדְלָה אֲשֶׁר־יהוֹה אֱלֹהָיךְ נֹתֵן בִּינְקְרְ יִּבְיִר לְאַר בְּאַר יִבְּוֹתְ יָמִיךְ עָל הָאֶדְלָה אֲשֶׁר לִא תִנְנָאָף לְא תִנְנָאַ הְלְּבִי לֹא־ תִנְנְאָף לֹא תִנְנָאָף לֹא תִנְנָאָף לֹא תִנְנָאָף לֹא תִנְנָאַ בּיל הְאָר הָאָר הְאָר הְאֵבּי לִא תִרְצָח לָא תִנְצָח בְּיִלְּה לִיִּים הַשְּׁבְיִי יְלָּה בְּלְּהְיִים הְשְׁבִּי עָל הְאֶבְיָה אֲשֶׁר־יהוֹה הָשְׁבְּילִבְּיוֹ יִמֶּיִרְ עָל הְאֲבָּלְהְי לְּהָר לְּאָר לְאָהְר לְצִים בְּעָּבְיּיה בְּיִים הְיִבְּים הְבָּיִים הְיִבְּעָל הְאָלְים הְאָבִיים הְאָבְיִים הְבָּבְּים לְיִבְּיִבְּים הְיִים הְשָׁבְיִים לְּתְּבְיִים לְּאָבְיִים לְּיִבְּים הְעִים בְּעָל הְאָבָים לְיִים הְעָּבְיים לְיִאָּבְיים הְבִּים הְיִבְּים הְיִים הְצָּשְׁרְבּיִים לְיִים הְעָל הְאָבְיִים לְיִים הְבָּבְיּבְים לְיִבְּים הְיִבְּיִים הְיִבְּים הְיִים הְעָּבְּיִים לְיִבְּיִים הְיִבְּיִים הְבָּבְּיִים הְיִבּים הְיִים הְיִים הְבָּבְּיִים הְיִבְּיִים הְבִּים הְיִים הְבִּיוֹם הְעִבְּיִים הְיִים הְּבְּיִים הְּיִים הְּיִים הְיִים הְבְּיִים הְיִים הְיִבְּיִים הְיִבְּיִים הְיִים הְיִים הְּבְּיִים הְיִבְּיִים הְיִים הְיִבּים הְיִים הְּיִבּים הְיִים הְבְּיבְּיבְיּיוֹים הְיִבְּבְיּיוֹים הְבְּבְּיוֹים הְיִבְּיִים הְיִים הְיבְּבְּיים הְיִים הְּבְּיְיִים הְיִבְּיִים הְיִּבְּיִים הְיִבּים הְיִים הְבִּיּבְיּים הְיִים הְיִים הְבְּיִים הְיִים הְּיִים הְיִים הְיוֹים הְיִים הְיִים הְיִים הְיבִים הְיוֹבְיּים הְיבּים הְיוֹים הְיּבְיּים הְיִים הְּיבְּים הְיבְּים הְיִים הְּיבְּיִים הְיבְ

הקפנים (שם). וזהו ששנינו, קטן שבא לכבות אין שומטין לו מפני ששביתחו עליך (שבת קכא): (יא) ויגח ביום השביעי. כביכול הכחיב בטלמו מנוחה, ללמוד הימנו ק"ז לחדם שמלאכתו בטמל וביגיעה שיהא נח בשבת (מכילתא): ברך. ויקדשהו. ברכו לאדם שמלאכתו בטמל וביגיעה שיהא נח בשבת (מכילתא): ברך. ויקדשהו. ברכו במן, לכופלו בשבי לחם משנה, וקדשו במן, שלא היי יורד בו (שם): (יב) למען הארובון ימיך. אם תכבד יאריכון ימיך ואם לא יקלרון. שדברי חורה נוטריקון הי מכילו הן לאו ומכלל לא הן (שם): (יג) לא תנאף. אין ניאוף אלא הם כלים איש שנאמר (ואיש זגו' אשר יאשר יאשר מישה מנואף והנואפם בלשם איש שנאמר (ואישר לשבה המנאפת חתת אישה מקח את זכים (יחוקאל שולב): לא תגוב. בגובב כשוב מכבר. לא מנוכב (ויקרא ביוב) בגובב כשוב מדבר. לא מנוכב (ויקרא ביוב) בגובב כשוב מדבר. לא מנוכב (וויקרא ביוב) בגובב כשוב מודב. לא מנוכב ממוו. או אינו

(ח) זבור. זכור ושמור בדבור אחד נאמרו. זכן מחלליה מוח יומח (להלן לא:יד) זביום השבת שני כבשים (במדבר כח:מ). זכן לא חלבש שעטנז (דברים כב:יא) גדילים חעשה לך (שם פסוק יב). זכן ערות אשת אחיך (ויקרא יח:מיז) יכמה יבא עליה (דברים כה:ה). הוא שנאמר אחת דבר אלהים שתים זו שמעתי (חהלים סב:יב; מכילתא): זבור. לשון פשל הוא, כמו אכול ושחו (שעיה כב:יג), הלוך ובכה (שמואל ב ג:מיז). זכן פתרונו, תנו לב לזכור ממיד אח יום השבת, שאם כזדמן לך חפץ יפה תהא מזמינו לשבת (בילה מיז.): (ט) ועשית בל מלאבתך. כשתבא שבת יהא בעיניך כאילו כל מלאכתף עשויה שלא תהרהר אחר מלאכה (מכילתא): (י) אתה ובגך ובתך. אלו הקטנים. או אינו אלא גדולים, אמרת הרי כבר מוזהרין הם, אלא לא בא אלא להזהיר גדולים על שביחת גדולים, אמרת הרי כבר מוזהרין הם, אלא לא בא אלא להזהיר גדולים על שביחת

8. יְבוּר – Remember. The word is not truly a command; rather, the Hebrew form used by the verse is an infinitive verb, to remember, implying that one must always remember the Sabbath. This also applies to its counterpart in Deuteronomy 5:12, the infinitive verb ישטי, safeguard, so that one must always be conscious of the responsibility to prevent and avoid Sabbath desecration (Rashi).

Rashi cites the practice of Shammai the Elder, that whenever he purchased a fine item, he would set it aside for the Sabbath. Although this is not the halachah, Ramban agrees that it is meritorious to do so. In practice, we constantly remember the Sabbath in our prayers by referring to the days of the week according to the Sabbath; the first day of the Sabbath, the second day of the Sabbath, and so on.

The verse also is understood by the Sages as the commandment to sanctify the Sabbath by mentioning its sanctity in the prayers or in *Kiddush*. The requirement to use wine in the recitation of *Kiddush*, however, is of Rabbinic origin (*Pesachim* 106a, *Mechilta*).

לְקְרְשׁוּ – To sanctify it. The Sabbath was given us as an instrument through which we can come closer to an understanding of the spiritual essence of God's creation and our own potential to grow. All week, people are forced to grapple with their physical and economic requirements, but on the Sabbath they can and should devote themselves to the study of Torah and the service of God. They should seek out people who are great in these areas so that they can learn from them and emulate their behavior. In this way, we bring sanctity to the Sabbath day (Ibn Ezra; Ramban).

9-10. The commandment of the Sabbath includes not only deed, but attitude, for when the Sabbath arrives, one should

feel that all his work is finished, even though his desk or workbench is still piled high. This is indicated by the verse's statement that one should accomplish all his work in six days — literally speaking, this is an obvious impossibility — rather, it means that no matter what is still left to be done, one should feel as much at ease as if everything was finished (Rashi). This feeling is natural if one absorbs the lesson of the Sabbath that God is the Creator. Just as God created the universe and provides for all its creatures, so He will surely provide for those who faithfully obey His commandments.

It is also forbidden to allow minor children or gentiles to do anything for one on the Sabbath that one is forbidden to do himself.

11. nin — And He rested. The verse speaks of God having rested, even though the concepts of exertion, fatigue, and rejuvenation cannot apply to Him. This is to suggest that the prohibition of Sabbath labor is not dependent on how strenuous an act is. It is just as forbidden to carry a handkerchief and a key in a public domain as it is to be a stevedore. The sense of a Sabbath labor is not measured by physical exertion, but in terms of productive accomplishment within the halachic parameters set by the Torah, whether or not it is "hard work" in the colloquial sense (Or HaChaim).

ברך... וְקְרְשְׁחוּה — Blessed... and sanctified it. God blessed the Sabbath by providing a double portion of manna on Friday so that there would be food for the Sabbath, and He sanctified it by not giving manna on the Sabbath, so that no one would be forced to work to gather food [16:22-23] (Rashi). This is a lesson for all time: God provides for His children who observe the Sabbath. Prosperity does not come from work and intelligence; they are merely two of the tools that God

<sup>8</sup> Remember the Sabbath day to sanctify it. <sup>9</sup> Six days shall you work and accomplish all your work; <sup>10</sup> but the seventh day is Sabbath to HASHEM, your God; you shall not do any work — you, your son, your daughter, your slave, your maidservant, your animal, and your convert within your gates — <sup>11</sup> for in six days HASHEM made the heavens and the earth, the sea and all that is in them, and He rested on the seventh day. Therefore, HASHEM blessed the Sabbath day and sanctified it.

<sup>12</sup> Honor your father and your mother, so that your days will be lengthened upon the land that HASHEM, your God, gives you.

13 You shall not kill; you shall not commit adultery; you shall not steal; you shall not

gives us, but He is the Ultimate Provider.

The blessing and sanctification refer to the individual Jew's heightened capacity to absorb more wisdom and insight on the Sabbath than on other days (Ibn Ezra). The Sabbath is blessed in that it is the source of blessing for the rest of the week, and it is sanctified because it draws its holiness from the higher spiritual spheres (Ramban). Indeed, in the literal sense of the verse:  $\neg g = \neg  

12. Fifth Commandment: Honoring parents. The Ten Commandments are inscribed on two tablets, five on each. The first tablet contains laws regarding Man's relationship with God, while the second refers to relationships among people. This casts a revealing light on the significance God attaches to the honor He wants us to show parents, for this commandment was included among those that refer to the honor and reverence that are due to God Himself. When people honor their parents. God regards it as if they honor Him. for, as the Sages express it: There are three partners in a human being: God, father, and mother. If someone honors his parents, God considers it as if he had honored Him. But if not, God says, "I did well not to live among them, for if I had dwelled among them they would have tormented Me. as well" (Kiddushin 30b-31a). Haamek Davar comments that the version of this commandment in Deuteronomu 5:16 adds the phrase as HASHEM, your God, commanded you, in order to stress that despite one's natural love for one's parents, they should be honored not merely out of love and sentimentality - for unfortunately, such emotions are often fragile and subject to change. Rather, one should always be aware that respect for one's parents is part of his obligation to God.

Respect for parents is a cornerstone of faith in the entire Torah, for our tradition is based on the chain from Abraham and Sinai, a chain in which the links are successive generations of parents and children. Thus, this fifth commandment is the guarantor of the previous four (see *Meshech Chochmah*, *Leviticus* 19:3).

The term "honor" refers to deeds that raise the status of parents or provide them with comfort, such as giving them food and drink, dressing them, and escorting them (Rashi to Leviticus 19:3). The honor due to parents is similar to that which the first three commandments render to God. They must acknowledge who their parents are, not do anything that might cause them to be disgraced or degraded, serve them unselfishly and not for the sake of an inheritance or any

other ulterior motive, and not swear in their names. Certainly, anything else that brings them honor is required by this commandment (*Ramban*). A second commandment regarding parents — that children must "revere" or "fear" them (*Leviticus* 19:3) — forbids any act that might offend them or reduce the esteem in which they are held.

# 13. Sixth Commandment: Prohibition against murder.

לא תְרְצָּח — You shall not kill. Mechilta notes that the first commandment of the second tablet corresponds to the first of the other one, faith in God. Someone who truly believes in God as the Creator and Sustainer of human life will not commit murder. It is not coincidental that the modern world's accelerating loss of faith has been accompanied by an increasing cheapness of human life.

Many have noted that a prohibition against murder seems to be so obvious that it hardly needs to be included in the Ten. Commandments; murder was prohibited to all mankind. long before the Torah was given, and it is in the code of even the most primitive societies. These commentators explain that the Sages regard the Ten Commandments as quideposts to more elevated behavior than the literal translation of the words would indicate. For example, the Sages describe many things as tantamount to murder, although their perpetrators are not liable to the death penalty. Among them are: causing someone significant embarrassment, failing to provide food and safety for travelers, causing someone to lose his livelihood, ruling on halachic matters for which one is not qualified, and refusing to rule when one's wisdom is needed. In this sense, the Ten Commandments are not only very broad, their breadth depends on the stature and sensitivity of the individual.

## Seventh Commandment: Prohibition against adultery.

לא תְּנְאָף — You shall not commit adultery. By definition, this term refers only to cohabitation with a married woman, which is a capital offense. It is parallel to the second commandment, which forbids idolatry, for someone who betrays the marital relationship can be expected to betray God (Mechilta). This concept is alluded to above, in the commentary to verse 5.

This commandment, too, has many levels beyond the literal one. Thus, the Sages speak of certain kinds of improper fraternization and behavior that can incite sensual lust as being tantamount to adultery itself [אָבִיזְרָיָא דְעָרִיה]. Similarly, to interfere with someone's livelihood is an extension of this prohibition, because it shows disregard for another's rights.

Eighth Commandment: Prohibition against kidnaping.

לא תגוב — You shall not steal. The Sages (Sanhedrin 87a) ex-

תסהד בחברה סהדותא דשקרא: יד לא תחמד בית חברה לא תחמד אתת חברה ועבדה ואמתה ותורה וחמרה וכל די לחברה: שוכל עמא חזו ית קַליַא ווַת בַּעוֹרַיַּא ווַת קַל שופרא וית טורא תנן וחזא עמא וזעו וקמו מרחיק: טונאַמרוּ לִמשָׁה מַלֵּל אַתַּ עמַנא וּנקבּל ולא יתמלל עמנא מז קדם יי דילמא נמות: יי ואמר משה לעמא לא תדחלוז ארי בּדיל לנסאה יתכוו אתגּלי לכון יַקרא דַייַ ובדיל דתהי דחלתה אפיבון בדיל דלא תחובוו: חוַקָם עַמַא מֶרַחִיק וֹמשׁה קרב לצד אַמיטָתַא דָּתַמּן יִקְרַא דַייַ: יטּנָאַמַר יַיַ לִמשָׁה בְּדָנֵן הֵימֵר לְבָנֵי יִשֹּׁרָאל אתון חזתון ארי מן שמיא מלילית עַמַכון: כּלַא תַעַבְּדוּן קַדַמַי דַּחַלַן

יי תַעְצֶה בְּרֶעֲהָ עֵּר שֵׁקֶר: לְא־תַחְמֹד אֲשֶׁת רֵעֶׁךְ וְעַבְּהָוֹ הְעָבְהָוֹ הְעָבְהָוֹ וְטָמֹרוֹ וְכָל אֲשֶׁר לְרֵעֵּךְ:

הַשׁפִּר יִי וְעָבְּהוֹ וְשִׁלְוֹ וְטָמֹרוֹ וְכָל אֲשֶׁר לְרֵעֵּךְ:

הַשׁפָּר וְאֶת־הָהָר עָשֵׁן וַיִּרְא הָעָם וַיָּנְעוֹ וַיִּעְמְּהִי הַּשָּׁר הְעָבְּיִם וְאֵת הָעָּנוֹ וְיִשְׁמָעָה הַ הַעָּב בּוֹר וַמְּיֹתוֹ וְיִּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־הִים בְּּרִ־אַתָּוֹ עַלִּ־פְּנִיכֶם לְבִלְתִּי תָחֲטָאוּ:

הַעָּב אַל־הִים: נִיְּאמְר הָעָם מֵרָחִל וּמשֶׁה נִגְשׁ אֶל־הָעְבֶּפֹּ אֲשָׁר־

הַבְּעְבוֹר הִאָּהְ וֹיִרְאָתְוֹ עַל־פְּנֵיכֶם לְבִלְתִּי תָחֲטָאוּ:

הַבְּעְבוֹר הָעָם מֵרָחִל וּמשֶׁה נִגְשׁ אֶל־הָעְבֶּל אֲשֶׁר־

מפטיר יט שָׁם הָאֱלְהִים:

מפטיר משָׁה כָּה תֹאמֵר אֶלְהָים בְּבְרָהִי עַמְּבָם: לִא תַעֲשִׂוּן אָתִי אֱלְהָים

אָל־משֶׁה כָּה תֹאמֵר אֶלִר אֶל־בְּרָתִי עַמְבָם: לֹא תַעֲשִׂוּן אָתִי אֱלְהָים כּּר מוֹן הַבַּרְתִּי עַמְבָם: לֹא תַעֲשִׂוּן אָתִי אֱלְהָים כִּבְּרִתִּי עַמְבַם: לֹא תַעֲשִׁוּן אָתִי אֱלְהָים בְּבַרְתִּי עִמְבֵּב: לֹא תַעֲשִׂוּן אָתִי אֵלְהָים בְּבַרְתִּי עִמְבַם: לֹא תַעֲשִׂוּן אָתִי אֱלְהָים:

נסי (שם מט:כב) וכנס על הגבעה (שם ל:יו) שהוא זקוף: ובעבור תהיה יראתו. ע" שראיתם אותו יראוי ומאויים חדעו כי אין זולתו וחיראו מפניו: (יח) נגש אל הערפל. לפנים משלש מחילות, חושך ענן וערפל, שלאמר וההר בוער באש על לב השמים חשך ענן וערפל ודברים ד:יא; מכילתא). ערפל הוא עב הענן, שאמר לו הנה אכי באליך בעב הענן (לעיל יט:ט): (יט) בה תאמר. בלשון הזה (מכילתא): אתם ראיתם. ש הפרש בנן מה שארכי כוא משיחין לו שמים שלנו חלוק מלהאמין (שם): בי מן השמים דבר תי. וכתוב אחרים משיחין לו פעמים שלנו חלוק מלהאמין (שם): בי מן השמים דבר תי. וכתוב אחרים השמיע את קולו ליסרך ועל הארץ הראך את אשו זהכרים ביניהם, מן השמים השמים ולנו ליסרך ועל הארץ הראך את אשו גדולה (דברים ד:לו), ככודו השמים ואבורם על הארץ. ד"א, הרכין השמים ואשמים הריטון על ההר, וכן החל אותר ויע שמים וירד (תהלים ית:י: מכילתא): (ב) לא תעשון אתי. לא הוא לומר ויע שמים וירד (תהלים ית:י: מכילתא): (ב) לא תעשון אתי. לא

pound that this prohibition refers specifically to only one kind of thief: a kidnaper who forces his victim to work for him and then sells him into slavery. They derive this from the method of Scriptural exegesis that interprets a passage according to its context. Thus, since one who violates the previous prohibitions in this verse — murder and adultery — is liable to the death penalty, this passage, too, must involve such an offense. The only such theft is the case of kidnaping described above. The commandment against ordinary theft is found in *Leviticus* 19:11. *Mechilta* compares all forms of stealing to the third commandment because one who steals may well seek to cover his tracks by swearing falsely.

This commandment, too, alludes to many forms of behavior that are morally related to theft. Thus, failure to respond to a greeting is a theft of a fellow man's self-respect, and to win someone's gratitude or regard through deceit [גְּנֶבֶת דַּעָת] is a form of thievery.

# Ninth Commandment: Prohibition against bearing false witness.

In addition to its literal meaning of false testimony in court, this passage prohibits gossip and slander (Sforno).

The Sages apply it to prohibit testimony even in cases where a witness is convinced that something took place but he did not actually see it. For example, if someone's scrupulously honest teachers or friends told him about something, he may not claim to be a witness. Moreover, if a teacher has one valid witness and asked a disciple to come to the court so that he would appear to be a witness, and thereby bluff the defendant into admitting the truth, the disciple may not comply (Shevuos 31a).

Mechilla finds that this commandment is parallel to the fourth commandment of the Sabbath. The Sabbath is a testimony that God created the world in six days; thus, one who lies in court may well come to deny God as the Creator.

#### Tenth Commandment: Prohibition against coveting.

How can the Torah forbid something as normal as jealousy and being desirous of someone else's possessions? Does this not fly in the face of human nature? Ibn Ezra explains this with a profound psychological insight. It is quite expected that an ignorant, poverty-stricken peasant might covet his neighbor's daughter, but it would never dawn on him to lust after the queen. She is so lofty and inaccessible that such a

bear false witness against your fellow.

- 14 You shall not covet your fellow's house. You shall not covet your fellow's wife, his manservant, his maidservant, his ox, his donkey, nor anything that belongs to your fellow.
- <sup>15</sup> The entire people saw the thunder and the flames, the sound of the shofar and the smoking mountain; the people saw and trembled and stood from afar. <sup>16</sup> They said to Moses, "You speak to us and we shall hear; let God not speak to us lest we die."
- <sup>17</sup> Moses said to the people, "Do not fear, for in order to elevate you has God come; so that awe of Him shall be upon your faces, so that you shall not sin." <sup>18</sup> The people stood from afar and Moses approached the thick cloud where God was.
- <sup>19</sup> HASHEM said to Moses, "So shall you say to the Children of Israel, 'You have seen that I have spoken to you from heaven. <sup>20</sup> You shall not make [images of] what is with Me; gods of

thought would never enter his mind. The point is that sensible, logical people long to acquire only things that are within their frame of reference, but not things that are beyond the scope of their imagination. Similarly, if someone had complete faith in God, he would recognize that property that God wanted his neighbor to have is as inaccessible to him as the queen to a poor peasant. If so, it would never dawn on a person to covet his neighbor's belongings. Seen in this light, one who covets what is not his demonstrates a lack of faith in God. It is surely the proper province of the Torah to command that one develop such absolute faith (*lbn Ezra*).

R' Hirsch notes that this last commandment is one that only a Divine Lawgiver could have decreed. A mortal ruler can legislate against such acts as murder and theft, but only God can demand that people sanctify their thoughts and attitudes to the point where they purge themselves of such natural tendencies as lealousy and covetousness.

Mechilta draws a parallel to the fifth commandment. A covetous person will have children who dishonor him, because selfishness can lead people to overstep all bounds of decent conduct, putting selfish desires above all other considerations.

- 15-18. The nation's fear and Moses' reassurance. After the people achieved the level of prophecy and heard the awesome voice of God, they recoiled in fear, lest they die because they were unworthy of such an experience. Moses reassured them and told them that the experience had elevated them and would cause them no ill effects. According to most commentators, this is the same dialogue that is given in expanded form in *Deuteronomy* 5:20-30. *Ramban*, however, comments that this discussion took place before the Ten Commandments were given.
- 15. ראים אָח־הקולת Saw the thunder. Since the verse says that all the people saw and elsewhere we are told that they all heard and answered the Sages derive that all blind, deaf, and mute people were miraculously healed. Gur Aryeh explains that the Torah is perfection itself, and it is fitting that anyone who attaches himself completely to the Torah, as Israel did at the time of the Revelation, should be cured of all physical imperfection.

Although thunder is an invisible sound, the nation was able to see it (Rashi). This implies that at the Revelation the people transcended normal limitations of the body. Jews

rose to the level where they had superhuman comprehension; so they could see what is normally heard.

- 16. การวาง Lest we die. Just as human eyes are blinded when they stare at the sun, the people felt themselves incapable of remaining alive if they were to hear the voice of God. The people's fear was quite rational, for prophecy is not the natural human condition. With the exception of Moses, all prophets had severe limitations on their ability to function in a normal manner while they were experiencing their prophecies. Some fell into a trance at the time of their visions and others could see prophecy only in the form of dreams.
- 17. אַל־חִירָאוּ Do not fear. Moses reassured them, saying that God did not wish to take their lives. Rather, He had made them participants in these monumental miracles in order to elevate them [חָבָּת אַרְבָּח] and to show them first hand His awesomeness. That memory would become part of the eternal legacy of Israel and it would help prevent them from sinning (Rashi).

According to others, the sense of אָתְבֶּח tiest you. By revealing His true greatness to them, God would be able to test them in the future to see if they would be able to resist the lures of false prophets; but if they had never seen the truth, they could be too easily deceived (Rambam). Alternatively, the test would be whether, now that they had seen God's greatness first hand, they would resist the normal human temptation to sin, or whether they would serve God unselfishly, like a loyal servant, whose interest is what is best for his master, not for himself (Ramban).

- 19-23. Consequences of Sinai. Since the nation had seen that God spoke to it directly, without an intermediary, we are never to seek *symbols* of the Divine. We pray directly to God. and our service to Him must revolve around ways to elevate earthly matters to do His will. Therefore, verse 20 warns that not only are we forbidden to make images of heavenly bodies or forces, we are even forbidden to add to whatever He commands us to fashion for the Tabernacle and Temple [see below], so that only the figures prescribed by the Torah may be fashioned, nothing else. When God wishes to show us His Presence, it will be through His blessing, not through images or symbols made by us (*R' Hirsch*; see also *lbn Ezra*).
- 20. אחי. [Images of] what is with Me. It is forbidden to make images of the heavenly bodies and angels that are with God in heaven (Rashi).

דְּכְסֵף וְדָחֶלֶן דִּדְהַב לָא תַעְבֶּדוּן לְבוּן:
בּאמֵּרְבַּח אַרְמְתָא תַּעְבֶּד קֵּדָמָי וּתְהֵי
דָבַח אַלוֹהִי יָת אֵלֶנְתֶךְ וְיָת נְּכְּסַת
דְּיִבְשׁךְ מוֹ עָנָךְ וֹמֵן תּוֹרֶךְ בְּכָל אַתְרָא
בִּרְבְּתִי לָךְ וָאֲבָרַבֹּנְךִ: בּרְאָם מִדְבַּח
אַבְנִין תַּעְבֶּד קֻדְמִי לָא תִבְנִי יָתְהֵן
אַבְנִין תַּעְבֶּד קֻדְמִי לָא תִבְנִי יָתְהֵן
אַבְנִין תַּעְבָּד קָדְמִי לָא תִבְנֵי יָתְהֵן
בּרְבָּלְא תִפְלָה בְּרָבְּיִן עַל מֵּדְבְּחִי דְּלָא
תתגלי עריתה עלוהי:

בא כֶּסֶף נֵאלֹהֵי זָהָב לָא תַעֲשָׂוּ לָכֶם: מִוְבַּח אֲדָמָה תַּעֲשֶׁה־לִּי וְזָבַחְתַּ עָלָיו אֶת־עְלֹתֶיךְ וְאֶת־שְׁלָמֶיךְ אֶת־שְׁלָּיךְ בּג אָבְוֹא אֵלֶיךְ וּבֵרַכְתִּיךְ: וְאִם־מִוְבַּח אֲבָנִים תַּעֲשֶׁה־לִּי לא־תִבְנָה אֶתְהָן גָּזִית כְּי חַרְבְּךָ הַנַפְּתָּ עָלֶיהָ וַתְּחַלְלֶהָ: בּג וְלֹא־תַבְעָלֶה בְמַעֲלָת עַל־מִוְבְּחִי אֲשֶׁר לִא־תִגָּלֵה בּג וְלֹא־תַעֲלֶה בְמַעְלָת עַל־מִוְבְּחִי אֲשֶׁר לִא־תָגָלֵה עָרְוַתָּךְ עַלֵיוֹ: עִיבּ פּסִיפִּם יונר־בּ פִימוּ

י"בס

אבנים שלמות תבנה (דברים כזגו). וכן אם כסף תלוה (להלו כבוכד) חובה הוא. שנאמר והעבט תעביטנו (דברים טונח) ואף זה משמש בלשוו כאשר. וכן ואם מהריב מנחת בכורים (ויהרא ב:יד) זו מנחת העומר שהיא חובה. ועל כרחך אין אם הללו תלויו אלא ודאיו, ובלשוו כאשר הם משמשים (מכילתא): גזית, ל' גזיזה שפוסלו ומסחתון [ס"ח ומכחתו] בכרול (שם): כי חרבר הגפת עליה. הרי כי זה משמש בלשון פן שהוא דילמא, פן תניף תרבך עליה: ותחללה. הא למדת שאם הנפת עליה ברזל תללת, שהמזכח נברא להאריך ימיו של אדם והברזל נברא להלר ימיו של אדם. אין זה בדין שיונף המהלר על המאריד (שם מדות ג:ד). ועוד. שהמזכח מטיל שלום בין ישראל לאביהם שבשמים לפיכר לא יבא עליו כורת ומחבל. והרי דברים קל וחומר, ומה אבנים שאינם רואות ולא שומטות ולא מדברות, ע"י שמטילות שלום אמרה חורה לא תניף עליהם ברזל. המטיל שלום ביו איש לאשתו ביו משפחה למשפתה בין אדם לחבירו על אחת כמה וכמה שלא תבואהו פורענות (מכילתא): (כג) ולא תעלה במעלות. כשחתה כונה ככש למזכח לח חעשהו מעלות מעלות. חשקלונ"ש בלע"ז, חלח חלק יהח ומשופט: אשר לא תגלה ערותך. שע"י המעלות אתה לריד להרחיב פסיטותיד. ואט"פ שאינו גלוי ערוה ממש שהרי כתיב ועשה להם מכנסי בד (להלו כח:מב), מ"מ הרחבת הפסיטות הרוב לגלוי שרוה הוא, ואתה נוהג בם מנהג בזיון. והרי דברים ק"ו, ומה אבנים הללו שאין בהם דעת להקפיד על בזיונן, אמרה חורה הואיל ויש בהם לורך לא תנהג בהם מנהג בזיון. תבירך שהוא בדמות יולרך ומהפיד על בזיונו. על אתת כמה וכמה (מכילתא): סעשון דמות שמשי המשמשים לפני במרום (מכילתא): אלהי בסף. בא להזהיר על הכרובים שאתה עושה לעמוד אתי שלא יהיו של כסף. שאם שניתם לעשותם של כסף הרי הו לפני כאלהות (שם): ואלהי זהב. בא להזהיר שלא יוסיף על ב'. שאם משיח ד' הרי הו לפני כחלהי זהב (שם): לא תעשו לבם. לח חחמר הריני מושה כרובים בבחי כנסיות וכבתי מדרשות כדרך שאני עושה בבית עולמים. לכך נאמר לא חעשו לכם (שם): (בא) מזבח אדמה. מחובר באדמה שלא יבנגו על גבי עמודים או על גבי בסיס (ס"א כיפיו) (שם: זבחים נח.). ד"א שהיה ממלא את חלל מזבת הנחושת אדמה בשעת חנייתו (שם): תעשה לי. שתהא תחלת עשייתו לשמי (שם): וובחת עליו. אללו, כמו ועליו מטה מנשה (במדבר ב:כ). או אינו אלא עליו ממש, ח"ל הבשר והדם על מזבח ה' אלהיך (דברים יב:כז) ואין שחיטה ברחם המזכח (מכילחה): את עלתיר ואת שלמיר. חבר מלחנד ומבקרד: את צאגר ואת כקרר. פירום לחת עלתיר וחת שלמיר: בכל המקום אשר אזכיר את שמי. חשר חחן לך רשות להזכיר חת שם המפורש שלי, שם אבוא אליך וברבתיר, אשרה שכינתי עליד. מכאן אתה למד שלא ניתן רשות להזכיר שם המפורש אלא במהום שהשכינה באה שם. וזהו בית הבחירה. שם ניתו רשות לכהנים להזכיר שם המפורש בנשיחת כפים לברך חת העם (מכילתח: ספרי נשח לט): (בב) ואם מובח אבנים. רבי ישמעאל אומר כל אם ואם שכתורה רשות חון מג'. ואם מזבח אבנים תעשה לי, הרי אם זה משמש בלשון כאשר, וכאשר תעשה לי מזבח אבנים לא תבנה אתהן גזית, שהרי תובה עליך לבנות מזבח אבנים. שנאמר

... אַלהֵי בֶּסֶף – Gods of silver. [There is no need at this point for the Torah to prohibit idols, for that was forbidden in the Ten Commandments.] The verse refers to cherubs [בַּרוּבִים], the golden statues that would be housed atop the Ark in the Tabernacle (25:18-20). Even though such figures are to be placed in the holiest of all places, the people are not free to make them at will, wherever they think it may help them rise to religious heights. Any permissible figures are restricted to their prescribed form and use. The cherubs of the Temple must be made only of gold, not silver; golden replicas of them may not be made for use in synagogues, although synagogues are known as "miniature temples," and even in the Tabernacle itself, it is forbidden to add to the two that the Torah prescribes. If such statues are made where God has not commanded them, they are considered to be gods, like idols (Rashi).

**21-22.** The Torah follows the previous admonition by commanding that altars may be made only for offerings to God (*Ramban*).

The walls of the Tabernacle Altar were made of coppercoated wood (27:1-2) and their hollow interior was filled with earth every time the Tabernacle was set up. This is why the Torah refers to it here as an Altar of earth.

The reference to the Altar in terms of the earth, rather than its walls, flows from the above theme. Man is to carry out his mission by raising his *earthly* nature to the zenith of the Divine, not by seeking his inspiration in images of the heavenly beings (*R' Hirsch*).

21. שְׁמֵי — My Name. The reference is to the Ineffable Name that may be uttered only in the Tabernacle (Rashi). Thus, offerings may be brought only where God commands it, and it is from there that God's blessing flows.

22. מְּלְבֶּנִים — An Altar of stones. When the Temple would be built in Jerusalem, an Altar of stones would be erected to replace the earth-filled wooden one. Those stones may not be cut with iron tools, for iron, as the raw material of the sword, shortens life, while the Altar, by offering people the opportunity of repentance and atonement, lengthens it

silver and gods of gold shall you not make for yourselves.

<sup>21</sup> "An Altar of earth shall you make for Me, and you shall slaughter near it your elevation-offerings and your peace-offerings, your flock and your herd; wherever I permit My Name to be mentioned I shall come to you and bless you. <sup>22</sup> And when you make for Me an Altar of stones, do not build them hewn, for you will have raised your sword over it and desecrated it. <sup>23</sup> You shall not ascend My Altar on steps, so that your nakedness will not be uncovered upon it.'"

THE HAFTARAH FOR YISRO APPEARS ON PAGE 1154.

(Rashi). The Hebrew word for sword is חֶרֶב [cherev], from the word churban, or destruction, because swords bring destruction to the world. Such a tool has no place in the Tabernacle (Ramban).

23. . . . וְלֹא־תֵּעֵלֵה — You shall not ascend . . . — If the Kohanim were required to mount the Altar on steps, the raising of their legs as they walked up would seem to expose their private parts to those steps, and the Torah frowns upon even the slightest suggestion of immodesty. Therefore the Kohanim walked up the Altar on a ramp, so that their legs would move evenly. The last two verses of the Sidrah contain

a profound lesson in sensitivity. The Altar and steps are inanimate objects which would not be conscious of the pounding of iron or the anatomy of the Kohanim. If the Torah commands us to refrain from "shaming" them, surely a person should be eternally vigilant never to cause shame or embarrassment to living, breathing human beings (Rashi).

•§ ש"ב מטוקים. יונר"ב סימן הדר"ב סימן This Masoretic note means: There are 72 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic ב""ב ו"ב "be word can be translated God granted, for in the Sidrah God graciously brought Israel near to His service (R' David Feinstein).

# THE TEN COMMANDMENTS WITH THE TROP OR CANTILLATION NOTES USED BY THE READER FOR THE PUBLIC TORAH READING ON THE SABBATH AND ON SHAVUOS (see page 406).

אָנֹכִי יהוָה אֱלֹהֶיךּ אֲשֶׁר הָוֹצֵאתִיךְ מֵאֶבֶץ מִצְרַיִם מִבֵּּית עֲבָרִים לְא יִהְיֵה־לְךְּ אֱלֹהִים אֲחַרִים עַל־פָּנַי יְהוָה אֱלֹהֶיךְ אֲשֶׁר בָּשָׁמִיִם וּ מִמַּעַל וַאֲשֶׁר בָּאָבֶץ מִתְּחַת עַל־פָּנַי לְא תַעֲשֶׁה־לְךְּ פֶּסֶל וּ וְכָל־הְמוּנָה לְהֶםׁ וְלָא תָעָבְהַם כִּי אָנִבְי יהוָה אֱלֹהֶיךְ אֵל קַבָּים וַמְשַׁרָם וְעַל־רְבֵּעִים לְשְׁנְאֵי וְעְשֶׁה חֶׁסֶר לַאֲלָפִים לְאְדָבֵי וּלְשְׁמְתֵר מִצְוֹתָי: לָא תִשָּׁא אֶת־שֵׁם־יהוָה אֱלֹהֶיךְ לַשֵּׁוֹא בִּי לְא וְנֵקֶה לְאִרְבַי וּלְשְׁמְתֵר מִצְוֹתָי: לִא וְנֵקֶה לִא תְשָּׁא אֶת־שֵּם־יהוָה אֱלֹהֶיךְ לַשָּׁוְא בִּי לְא וְנֵקֶה

יהוֹה אֶת אַשר־יִשֵּא אֶת־שִׁמוּ לַשַּׁוָא:

יַּהְנָאָף: לָא תַּנְעָבֶּר לְקַרְשׁׁוֹ שֲשֶׁת יָמֶים תַּנְעָבֵּר וְעָשְׁיתָ כָּל־מְלַאּכָּה וְשָׁבָּרוֹ וְתַשְׁרִוֹ וְתַשְׂרִוֹ וְתַשְׁרִי וְתָּבְּר וְעָשְׁיתָ כָּל־מְלַאַכְּה אֲשֶׁת יָמֶים תַּנְעָבֵּד וְעָשְׁיתָ כָּל־מְלַאַכְּה אֲשֶׁר בִּשְׁעָרֶיךְ אֲשֶׁר בְּשְׁעָרֶיךְ אֲשֶׁר בִּשְׁעָרֶיךְ אֲשֶׁר בִּשְׁעָרֶיךְ אֲשֶׁר בְּשְׁעָרֶיךְ אֲשֶׁר בִּשְׁעָרֶיךְ אֲשֶׁר בִּשְׁעָרֶיךְ אֲשֶׁר בְּשְׁעָרֶיךְ אֲשֶׁר בִּיְם הַשְּׁבָּתוֹ וְמָבְּרְ וְאָת־אָמֶּךְ אֲשֶׁר בִּיְם הַשְּׁבָּתוֹ וְמָבְרְ וְאָת־אָמֶרְ בְּשְׁעָרֶיךְ אָשֶׁר בִּיְם הַשְּׁבִיעִי לֵּאַת־אָנְה בְּנִוֹן יִמְיֹך וְאָת־אָבֶּיךְ וְאָת־אָבֶּרְ וְאָת־הָיָם וְאָתְר־בָּיְבְּ וְיִים הַשְּׁבָּת לְבָּבְּרְ וְאָתְרְאָה וְלָבְרְּךְ וְאָת־הְצָחְר בְּעְבְּרְּ וְאָת־בְּעָבְּרְ וְאָתְרֹבְיִם הַשְּׁבָּת לְבָאָרְיִם הַשְּבָּת לְבָאָרְיִם הַשְּׁבָּת וְבְּבְּרְ וְאָבֶרְיִם הַשְּׁבָּת לְבְאָבְיּךְ וְאָת־הָעָבְּ וְלְבְרָּךְ וְאֶתְר־בָּעְר לְאִתְּבְּיוֹ וְשָׁרָוֹ וְבָּבְּרְ וְאָתְרְאָהְי לְאִתְרְבָּוֹן וְבְּלְבְּיִבְּעְר לְאִתְרְצָבְרְּ וְעָבְרְוֹ וְאֶבֶּרְ לִיִּ מְעָבְיִים וְשָׁבָּת לְבְאָבְיִים וְאָשֶׁת רָעִבְּרְּ וְבָבְרְוֹ וְשָׁרְוֹ וְבָּיבְיִים הַשְּׁבָּתְ לְבְבְּרְ וְבְבְרְוֹ וְאֵבְירְ וְבְבְרְוּ וְעָבְיִים לְאָבְרְעִבְּרְוֹ וְאָבְיִים בְּעָבְרָוֹ וְמָבְיִים בְּאָבְרָעִים בְּאָבְים בְּעָבְרָוֹ וְבָבְרְיּ וְעָבְרָוֹ וְבָבְיף בְּבְרְעִבְרָוֹ וְבָבְרְי וְבְבְרָוֹ וְבְבְּיִם בְּשְׁבְבְיוֹ בְּיִים בְּשְׁבְבְיוֹ וְבְבְרָוּ וְעָבְרָוֹ וְבְבְרָוּ בְּבְבְרְיוֹ וְבְבְרִים בְּיִים בְּשְׁבְבְיוֹ בְּיִים בְּעָבְרִיוֹ וְאָבְיוֹ בְּבְבְרְוּ בְּבְבְּיוֹ בְּבְבְּיִים בְּיִיבְבְיוֹ בְּבְבְרְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ וְיִשְׁרְבְבְיוֹ בְּעְבְבְיוֹ בְּבְרְיוֹ בְּיִבְרוֹ וְישְׁבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְבְבְיוֹב בְּיוֹבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּעְבְבְיוֹ וְשְׁבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְבְבְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוּ בְּבְבְּרוּ בְּבְבְיוּ בְּבְבְּרוּ בְּבְבְרוּ בְּבְבְּבְיוּ בְּבְבְּבְיוּ בְּבְבְּרְי בְּבְבְּרוּ בְּבְבְיוּבְיוּ בְּבְבְיוּ בְּבְבְיוּ בְּבְבְּבְי בְּבְבְּבְיוּ בְּבְבְיוּ בְּיוּבְבְיוּ בְבְיוּבְיוּ בְּבְבְיוּ בְּבְבְיוּ בְּבְיבְבְיוּ בְּבְבְיוּ בְּבְּבְבְיוּ בְּבְּבְיוּ בְי

# אונקלוס

אְאָלֵין דִּינָיָא דִּי תַסְדֵּר קֵרְמֵיהוֹן:
בּאָרֵי תִּוְבֶּן עַרְדָּא בַּר יִשְׁרָאַל שִׁתְּ שְׁנִין
יִפְּלֶח וּבְשְׁבִּיעָתָא יִפּוֹק לְבַר חוֹרין
מַנְּן: גְּאָם בְּלְחוֹרוֹהִי יֵיעוֹל בְּלְחוֹרוֹהִי
יִפּוֹק אָם בְּעֵל אָתְתָא הוּא וְתִפּוֹק אָתְתָה עַמֶּה: רְאָם רְבּוֹנֵה יִמֶּן לַה אַתְתָא וֹתְּלֹיִד לַה בְּנִין אוֹ בְּנָן אִתְּתָא
אַתְתָא וְתְּלִיד לֵה בְּנִין אוֹ בְנָן אִתְתָא
וּבְנַתָּא וְתָּהִי לְרְבּוֹנֵהָא וְהוֹא יִפּוֹק

# פרשת משפטים

כא אַבּ וְאֵלֶּהֹ הַמִּשְׁפָּטִים אֲשֶׁר תָּשִׁים לְפְנֵיהֶם: כָּי תִקְנֶהֹ עֲבֶּד עְבְרִי שֵׁשׁ שָׁנִים וְעֲבֶּד וּבַּשְׁבִעֹת וֵצֵא לַחָפְשָׁי חָנָם: אַם־בְּגַפָּוֹ וַצֵּא אִם־בַּעַל אִשָּׁה וְיֵלְדָה־לְּוֹ בְנִים אוֹ בָנָוֹת הָאִשָּׁה וִילָדֶיהָ תְּהְיֶה לֵאדֹנֶיה וְהָוֹא וֵצְא אוֹ בָנָוֹת הָאִשָּׁה וִילָדֶיהָ תְּהְיֶה לֵאדֹנֶיה וְהָוֹא וֵצֵא

בשש, ח"ל כי ימכר לך אחיך העברי (או העבריה ועבדך שש שנים) (דברים טו:זב) לא אמרחי אלא באחיך (מכילחא): בי תקנה. מיד ב"ד שמכרוהו בגנכחו, כמו שלאמר אם אין לו ונמכר בגנכחו (להלן כב:ב). או אינו אלא בשוכר עלמו מפני דחקו, אבל מכרוהו ביח דין לא ילא בשש, כשהוא אומר וכי ימוך אחיך עמך ונמכר לך (ויקרא מכרוהו ביח דין לא ילא בשש, כשהוא אומר וכי ימוך אחיך עמך ונמכר לך (ויקרא כה'לט) הרי מוכר עלמו מפני דחקו אמור, ומה אני מקיים כי חקנה, בנמכר בביח דין (מכילחא): לחפשי. לחירות: (ג) אם בגפו יבא. שלא היה נשי אשה, כתרגומו, אם בלחודות: ולשון בנפו, בכנפו, שלא בא לא כמות שהוא יחדי בחוך לבושו, בכסף בגדו: בגפו יצא. מגיד שאם לא היה נשי מחשה הוא. ישראלית (מכילחא): ויצאה ממנה עבדים (קרושי) בי הכניסה שתלא, אלא מגיד הכחוב שהקונה עבד עברי מיד במוצות אשתו בעמו. וכי מי הכניסה שתלא, אלא מגיד הכחוב שהקונה עבד עברי חייב במוצות אשתו בעו וכן למשה לא שהוא הבאון יתן לו אשה. מכאן שהכות בדי כו למסור לו שפחה כנענית להוליד ממנה עבדים. או אינו אלא שהכות מדר לאלה בכנענית (מכילחא). שהכות מדר לאל בכנענית (מכילחא). שהכות מדר לאל בכנענית ומכילחא.

(א) ואלה המשפטים. כל מקום שנאמר אלה, פסל את הראשונים, ואלה, מוסיף על הראשונים (מנחומא ב; ש"ר לגנ) מה הראשונים מסיני אף אלו מסיני (מכילמא). ולמה הראשונים ומסוכה פרשת דינין לפרשת מזבח, לומר לך שתשים סנהדרין אלל המקדש [ם"א המזבח] נסמכה פרשת דינין לפרשת מזבח, לומר לך שתשים סנהדרין אלל המקדש [ם"א המזבח] למס הפרק וההלכה כ' או ג' פעמים עד שתהא סדורה בפיהם כמשנתה, ואיני מעכית עמת להבינם טעמי הדבר ופירושו, לכך נאמר אשר חשים לפניהם, כשלחן הערוך ומוכן לאכול לפני האדם (מכילמא), עירובין נד:): לפניהם. ולא לפני גויים וביעין שחש. ואפי ידעת בדין אחד שהם לינין אוחו כדיני ישראל אל תביאהו בערכאות שההם, שהמביחה, שנאח ידעת לוא לפני גויים מחלל את השם ומייקר שם ע"ז להחשיבה [ם"א להשביחה], שנאחי כי אל כלורנו אורם ואוובינו פלילים (דברים לב:לא) כשאובינו פלילים זהו עדות לעלוי יראתם (מנחומא שם): (ב) בי תקבה עבד עברי. עבד שהוא עבכרי. או אונו אלא עבדו של עבכרי, עבד כנעני שלקחתו מישראל, ועליו הוא אומר שש שנים יעבוד, ומה אני מקיים והתנחלתם אומם (ויקרא כהמו) בלקות מן הגוי, אבל בלקוח מישראל ילא מייים התנחלתם אומם (ויקרא כהמו) בלקות מן הגוי, אבל בלקוח מישראל ילא אני מקיים והתנחלתם אומם (ויקרא כהמו) בלקות מן הגוי, אבל בלקוח מישראל ילא

## PARASHAS MISHPATIM

### 21.

#### •6 The Civil Law.

The juxtaposition of this Sidrah (dealing primarily with civil and tort law) with the Ten Commandments and the laws of the Altar provide a startling insight into Judaism. To God, there is no realm of "religion" in the colloquial sense of the word. Most people think of religion as a matter of ritual and spirituality. Western man differentiates between Church and State. The Torah knows no such distinction. To the contrary, all areas of life are intertwined and holiness derives from halachically correct business dealings no less than from piety in matters of ritual. The Sages teach that one who wishes to be a chassid, or a devoutly pious person, should be scrupulous in matters of civil and tort law [מִילַּ רְנְיִנְיִקִּין] (Bava Kamma 30a), for in Judaism the concept of the "temple" is in the courtroom as well as in the synagogue. This is the significance of the juxtaposition of chapters.

From this proximity, the Sages derive that the seat of the Sanhedrin, the seventy-one member court that is the supreme authority on halachic matters, should be on the Temple Mount, near the Temple itself, for both the Temple and the Sanhedrin are expressions of holiness and worship of God. A judge who rules correctly is considered a partner in Creation, and one who rules corruptly is a destroyer of God's world. It is quite natural, therefore, that immediately after carrying us through the recognition of God's power, through the miracles of the Splitting of the Sea, and the Revelation at Sinai, the Torah commences with laws that seem almost mundane in character. They are not in the least mundane. They are as much expressions of God's greatness as

the First Commandment, which proclaims God's existence and sovereignty. This point is graphically illustrated by the first group of laws in the *Sidrah*, that of Jewish bondservants. Even the most degraded men and women are created in the image of God, and their treatment is as carefully regulated by the Torah as the procedure of the Temple service on Yom Kippur.

Ramban comments that the civil law is an extension of the Tenth Commandment, which forbids covetousness. In order to know what he may not covet, one must know the rights and property of others. Elaborating on this concept, Sforno comments that the above commandment states that one may not covet anything that belongs to his fellow; so the Torah now goes on to begin defining what it is that belongs to others.

#### ◆§ Avoiding damage to others.

The Talmud teaches that one who wishes to become a religiously devout person should be careful regarding the laws of damages (Bava Kamma 30a). This forcefully refutes the common misconception that "religion" is confined to ritual and temple. One who is negligent with someone else's property is as irreligious as someone who is negligent in Sabbath or kashruth observance. The above dictum of the Sages shows that the Torah embraces all areas of life and that holiness is indivisible. Indeed, justice in monetary affairs is a prerequisite to Israel's national security; as the prophet Isaiah says, after warning of impending catastrophe and exile, Zion will be redeemed through justice, and its captives through righteousness (Isaiah 1:27).

1. אֵלֶה הַמְשְׁפְּטִים — And these are the ordinances. The con-

# PARASHAS MISHPATIM

The 2 If you buy a Jewish bondsman, he shall work for six years; and in the seventh he shall go free, for no charge. 3 If he shall arrive by himself, he shall leave by himself: if he is the husband Jewish of a woman, his wife shall leave with him, 4 If his master will give him a woman and she bears Bondsmen him sons or daughters, the wife and her children shall belong to her master, and he shall go out

junction and indicates that there is a connection between this chapter and the previous one, which described the Ten Commandments and the Altar. Just as those commandments were given at Sinai, so were these, and the Sanhedrin and the Temple must be located near one another, as noted above (Rashi).

אשר תשים לפניהם — That you shall place before them. Moses was commanded to teach not only the laws, but their underlying principles and reasoning, so that the people would understand them fully and be able to apply them properly, as situations arise. The laws must be placed before them, in their fullness, like a table that is set and ready for a meal (Rashi).

Disputes must be brought before them, i.e., before Jewish judges, who will rule according to the laws of the Torah. For Jews to bring their case before a gentile court — even if their laws are the same in a particular instance — is a desecration of God's Name because it is tantamount to a public declaration that their system of justice is superior to that of the Torah (Rashi).

2-6. Jewish bondsmen. On the surface it seems strange that the Torah's civil laws should begin with the laws of servitude. Ramban explains that the freedom of these servants after six years is a reminder of Israel's own freedom from Egyptian slavery. This is why Jeremiah, in the chapter of the Haftarah, places such importance on the freedom of bondsmen after six years, and warns that the punishment for Israel's refusal to set them free would be national exile. [One might add that this helps make us aware that our respect for another's person and property should be heightened by the realization that our own freedom and right to property is a Divine aift, something that is ours only because God removed us from an all-embracing slavery. Furthermore, the fact that a bondsman goes free in the seventh year is a reminder of the seventh day of Creation, which recalls that God created the universe in six days and rested on the seventh.

[Just as a Jew must have the mental attitude that all of his work is done when the Sabbath arrives, even though his desk or workbench may be piled high, the master of a bondsman frees him in the seventh year without charging him for his freedom. Even though the purchase represented a major investment, the purchase is valid for six years only, just as the workweek is for six days.]

The first words of the passage imply that if a Jew has the choice of buying a Jewish bondsman or a gentile slave, he should purchase the Jew, even though it would be more economical for him to buy or hire a gentile. If a fellow Jew is in such financial distress that he must sell his services, his

brethren are morally obligated to help him (Or HaChaim).

2. בי תקנה — If you buy. There are two ways in which a Jew can become a bondsman: He can sell himself as an escape from extreme poverty (Leviticus 25:39), or he may be a thief who is sold by the court to raise funds to pay his victims (22:2). This passage refers only to the latter case (Rashi).

3. בגפו — By himself, i.e., unmarried. The next verse's provision that the bondsman's master may have him live with a non-Jewish maidservant applies only if the bondsman was married. But if he was single - by himself - when he entered his servitude, he remains by himself, and the master may not impose a maidservant upon him (Rashi).

The Torah does not wish to create a situation described in verses 5.6, in which the bondsman prefers servitude to freedom. If he had no family of his own, he might well prefer to remain a permanent bondsman so as not to be parted from his maidservant companion. A man with a Jewish wife and children, however, will be most unlikely to prefer to remain with his non-Jewish slave family at the end of his six years. Therefore, the Torah permits him to live with a maidservant only if he has the anchor of a Jewish family.

As noted above (v. 2), this passage refers only to a bondsman sold by the court to pay victims of his theft, and it is only such a bondsman who can be forced to live with a maidservant. It may be that the Torah permits this to make the sale more attractive to potential buyers, so that he will be able to make restitution, thereby both compensating his victims and enabling him to begin a new life free from debt when his period of servitude is over. Moreover, when he goes free, his master is required to give him substantial gifts (Deuteronomy 15:14), so that he can start out with a chance to rebuild his life. As the Chinuch explains, all the laws of slaves, found in this Sidrah and elsewhere, are examples of the kindness and mercy the Torah shows — and demands of us — toward even those who might be regarded as the least worthy members of society.

ויצאה אשתו עמו — His wife shall leave with him. The verse refers to the Jewish wife to whom the bondsman was married before he began his servitude. This is not to imply that she was enslaved or in any other way obligated to her husband's master. Rather, since the bondsman's family would be without a breadwinner during his six years, the Torah shows them mercy by requiring the master to support them. It is this condition of dependency upon the master that she and her children leave at the end of her husband's servitude (Rashi, Ramban).

4. תְּהֵיָה לְארניה — Shall belong to her master. This term makes it clear that the woman in question is a non-Jewish בְּלְחוֹרוֹהִי: הּוְאָם מֵימֵר יֵימֵר עַבְּדָּא בָּחֵימְנָא יָת רְבּוֹנִי יָת אָתְתִי וְיָת בְּנָי לָא אָפּוֹלְ לְּבֵר חוֹרִין: וּוְיַלְרָבָנָה רְבּוֹנֵה לְצֶרָם דַּיָנָיָא וִיקְרְבנָה לְוֹת דְּשָׁא אוֹ לְוָת (נ״א דִּילְוֹת) מְוֹוְתָא וְיַרְצַע רְבּוֹנֵה יְת לְצֶלֶם: וְנָאֲרִי יְוֹבֵן גְּבָר יָת בְּרַתָּה לְאַמְהוּ לָא תְפּוֹלְ בְּמַפְּלֶנוֹת עַבְרַיָּא: האָם בִּישָׁא לְאָלֶם: וְאָבֵר יְחָבָן בִּיר יָתְבְּרִיָּא: האָם בִּישָׁא לְאָבֶר אָחָרָן לֵית לֵה רְשׁוּ לְזַבּוֹנָה לְאָבֶר לַה: יְאָם בְּמִשְׁלְשָׁה בָּה: יְּאָם לְבָרָה יְלַיְנְמָה בְּמִשְׁלְשָׁה בָּה: יְּאָם לְבָרָה יְלְיְהָנָה בְּמִשְׁלְשָׁה בָּה: יִּאָם לְבַרָה וְעִנְתָה לָא יָמְנֵע: יִּיּוֹלָאם תָּלַת אָלִין לָא יַעְבֶּר ה בְגַפּוּ: וְאִם־אָמָר יאמַר הָעֶּבֶד אָהַבְּתִּי אֶת־אֲדֹנִי אֶת־ ה אִשְׁתִּי וְאָת־בָּגֵי לְא אֵצֵא חָפְשִׁי: וְהִגִּישׁוֹ אֲדֹנָיוֹ אֶל־ ה אֲשְׁתִּי וְאֶת־בָּגֵי לְא אֵצֵא חָפְשִׁי: וְהִגִּישׁוֹ אֲדֹנָיוֹ אֶל־ ה אֲבֹרָנִי אֶת־אָישׁ אֶת־בִּתְוֹ לְאָמֶה לְא תֵצֵא כְּצֵאת הָעְבָרִים: ה אִם־רָעָה בְּעִינִי אֲדֹנֵיהָ אֲשֶׁר־°לָא יְעָדָה וְהָפְּדָה לְעַם ה נְבְרֵי לְא־יִמְשְׁל לְמָבְרָה בְּבִגְּדוֹ־בָה: וְאִם־לְבָּוֹ יִיעָדֶנָּה ה בְּמִשְׁפַּט הַבָּנְוֹת יַעֲשָׁה־לֶה: אִם־אַחֶרֶת יִפַּח־לְוֹ שְׁאֵרָה ה בְּמִשְׁפַט הַבָּנְוֹת יַעֲשָׂה־לָה: אִם־שְׁלָש־אֵלֶה לָא יִצְשֶׂה ה בְּסוּתָה וְעְנָתָה לָא יִגְרֶע: וְאִם־שְׁלָש־אֵלֶה לָא יַצְשֶׂה

או העבריה (דברים טו:יב) מהיש עבריה לעברי לכל יליאוחיו. מה עברי יולא בשש וביובל אף עבריה יולאה בשש וביובל. ומהו לא חלא כלאת העבדים. לא חלא בראשי איברים כעבדים כנעניים. יכול העברי יולא בראשי איברים. ח"ל העברי או העבריה. מהיש מברי למבריה. מה המבריה אינה יולאה בראשי איברים אף הוא אינו יולא ברחשי חיברים (מכילחה): (ח) אם רעה בעיני אדניה. שלה נשחה חו במיניו לכנסה (שם): אשר לא יעדה. שהיה לו ליעדה ולהכניסה (ם"א ולהכינה) לו לאשה. וכסף קנייתה הוא כסף קדושיה. וכאן רמז לך הכחוב שמלוה ביעוד ורמז לך שאינה לריכה קדושין אחרים (שם; קידושין ימ:): והפדה. יחן לה מקום להפדוח וללאח, שאף הוא מסייע בפדיונה. ומה הוא מקום שנותן לה, שמגרע מפדיונה במספר השנים שעשתה אללו כאילו היא שכורה אללו. כילד. הרי שהנאה במנה ועשתה אללו ב' שנים. אומרים לו יודע היית שעתידה לנאת לסוף שם [שנה], נמנא שקנית עבודת כל שנה ושנה בששים המנה. ומשתה אללד ב' שנים. הרי שלישים המנה. מול שני שלישיותן המנה וחלא מאללך (קידושין יד:): לעם נברי לא ימשל למברה. שאינו רשאי למכרה לאחר לא האדון ולא האב (הידושין ית.): בבגדו בה. אם בא לבגוד בה שלא להיים בה מנות יעוד. וכן אביה מאחר שבגד בה ומכרה לזה (מכילתא: הידושיו ית:): (ט) ואם לבנו ייעדנה. החדון, מלמד שחף כנו קם תחתיו ליעדה חם ירלה חביו (שם ושם יז:) ואינו לריך לקדשה קדושין אחרים אלא אומר לה הרי את מיועדת לי בכסף שקיבל אביד בדמיך (קדושין ימ:): במשפט הבנות. שאר כסות ועונה (מכילסת): (י) אם אחרת יכח לו. עליה (שם): שארה בסותה ועוגתה לא יגרע. מן האמה שייטד לו כבר (שם): שארה. מזונות: בסותה. כמשמטו: עונתה.

שינה. או אינו אלא לא תלא כלאת העבדים בשש וביובל. ת"ל כי ימכר לד אחיד העברי

שהרי המבריה אף היא יולאה בשש, ואפילו לפני שש אם הביאה סימנין יולאה (הדושין יד:) שנאמר אחיד המברי או המבריה (דברים מוניב) מלמד שאף המבריה יולאה בשש: (ה) את אשתי, השפחה: (ו) אל האלהים. לבית דין, לריך שימלד במוכריו שמכרוהו לו (מכילתא): אל הדלת או אל המזוזה. יכול שתהח המזוזה כשרה לרלוט עליה, ת"ל ונתחה באזנו ובדלת (דברים טו:יז) בדלת ולא במזוזה. הא מה ת"ל או אל המזוזה. ההיש דלת למזוזה. מה מזוזה מעומד אף דלת מעומד (מכילתא: הידושיו כב:): ורצע אדוניו את אזנו. הימנים. חו חינו חלה של שמחל, חלמוד לומר חזו חזו לגזירה שוה. נאמר כאן ורלט אדוניו את אזנו ונאמר במלורט תנוך אזנו הימנית (ויקרא יד:יד) מה להלן הימנית אף כאן הימנית. ומה ראה אזן להרלע מכל שאר אברים שבגוף. אמר ר' יוחנן בן זכאי אזן זאת ששמעה על הר סיני לא תגנוב ולעיל כ:יג) והלד וגנב. תרלע (מכילתא). ואם מוכר עלמו. אזו ששמעה על הר סיני כי לי בני ישראל עבדים (ויקרא כה:נה) והלך וקנה אדון לעלמו, חרלע. ר' שמעון היה דורש מהרא זה כמין חומר. מה נשתנו דלת ומזוזה מכל כלים שבבית. אמר ההב"ה, דלת ומצוה שהיו עדים במלרים כשפסחתי על המשהוף ועל שתי המזוזות ואמרתי כי לי בני ישראל עבדים עבדי הם (שם) ולא עבדים לעבדים, והלך זה והנה אדון לעלמו, ירלע בפניהם (הידושין כב:): ועבדו לעולם. עד היובל. או אינו אלא לעולם כמשמעו. ח"ל ואיש אל משפחתו תשובו (ויקרא כה:י) מגיד שחמשים שנה קרוים עולם. ולא שיהא שובדו כל נ' שנה, אלא שובדו עד היובל בין סמוד בין מופלג (מכילחא: הידושין טו.): (ז) ובי ימבר איש את בתו לאמה. נהטנה הכתוב מדבר, יכול חפילו הביחה סימנים, אמרח קל וחומר, ומה מכורה קודם לכן יולאה בסימנין. כמו שכחוב וילאה חנם אין כסף (להלן פסוק יא) שאנו דורשים אותו לסימני נערות (הידושין ד.). שאינה מכורה חינו דין שלח חמכר (מכילחה; ערכין כט:): לא תצא בצאת העבדים. כיליאת עבדים כנענים שיולאים בשן ועין, אבל זו לא תלא בשן ועין אלא עובדת שש או עד היובל או עד שתביא סימנין, וכל הקודם קודם לחירותה, ונותן לה דמי עינה או דמי

maidservant, who is herself the property of the master and was mated with the bondsman to give birth to slaves for their master. If she were Jewish, neither she nor her children would belong to him (Rashi; Ramban).

ספמים (שס; כסובות מז:): (יא) ואם שלש אלה לא יעשה לה. אם אחת משלש אלה לא יעשה לה. ומה הן השלש. ייעדנה לו או לבנו או יגרע מפדיונה ותלא.

וזה לא יעדה לא לו ולא לבנו והיא לא היה בידה לפדוח את עלמה (מכילחא):

5-6. The Torah disdains the bondsman who spurns his freedom and chooses to debase himself by remaining under the patronage of a master and living with his slave companion and children. The ceremony that extends his servitude emphasizes his ear and a door. The Sages explain this in the light of the following: (a) God says the Children of Israel are My servants (Leviticus 25:55), but this bondsman is so degraded that he has chosen to be the servant of a servant (Kiddushin 22b). (b) Our passage refers to a thief who was sold by the court, as noted above. (c) The doorway symbolizes freedom, for it was against their doorposts that the Jews

in Egypt placed some of the blood of the pesach offering just before they were freed, and this caused the Angel of Death to pass over the Jewish homes (12:22-23). Against this background, the Sages expound that the ear that heard at Sinai the commandment not to steal [and, after having stolen and been sold into servitude, spurned the opportunity to go free after six years] should be bored with an awl. And the Jew, who prefers to be a servant of a human master rather than owe his allegiance entirely to the One Master, has rejected the lesson of the doorpost in Egypt. Therefore, the boring is done against a door (Kiddushin 22b).

6. אַל־הָאֱלֹהִים — To the court. Since the judges were the ones who sold him, they should be involved in his decision to extend his term (Rashi). The court will attempt to convince

by himself. <sup>5</sup> But if the bondsman shall say, "I love my master, my wife, and my children — I shall not go free"; <sup>6</sup> then his master shall bring him to the court and shall bring him to the door or to the doorpost, and his master shall bore through his ear with the awl, and he shall serve him forever.

"Sale" of a Daughter <sup>7</sup> If a man will sell his daughter as a bondswoman, she shall not leave like the leavetaking of the slaves. <sup>8</sup> If she is displeasing in the eyes of her master, who should have designated her for himself, he shall assist in her redemption; he shall not have the power to sell her to a strange man, for he had betrayed her. <sup>9</sup> If he had designated her for his son, he shall deal with her according to the rights of the young women. <sup>10</sup> If he shall take another in addition to her, he shall not diminish her food, her clothing, or her marital relationship. <sup>11</sup> If he does not perform these three

the bondsman not to go through with his foolish decision.

The court is called *Elohim*, a word that also means God, because the court carries out God's law on earth (*Ibn Ezra*), and because God's Presence and influence rests upon the judges (*Ramban*).

לְּעְלֶּם Forever. In this context, forever means until the Jubilee [fiftieth] Year. The Jubilee marks the end of the entire epoch, as if everything that had occurred before comes to an end and the world begins anew. Properties go back to their original, ancestral owners and all bondsmen go back to their families, even if it is still within the first six years after their sale.

7-11. "Sale" of a daughter. Until a girl reaches puberty. the Torah gives her father the right to "sell" her as a bondswoman, but, as the passage itself and the teachings of the Sages make clear, this right is given him for her benefit. He is permitted to "sell" her because the sale is expected to result in her marriage to either her master or his son. In fact, if neither of the two marries her, the Torah regards it as a betraval of the girl (v. 8). If one of them chooses to marry her, the purchase price received by the father will constitute כּסֶף קרוּשִׁין, betrothal money, by means of which she will become consecrated to either of them (Kiddushin 18b), equivalent to the ring that is currently used to effect betrothal. Ordinarily, a father should not exercise his right of betrothal while his daughter is still a child (Kiddushin 41a), but in the case of this passage he may do so because it is an opportunity to provide for her future that would otherwise not be available (R' Hirsch).

The girl goes free without payment in one of three ways: (a) at the end of six years; (b) upon the advent of the Jubilee Year; and (c) when her puberty begins.

- 7. אַתְּאֵא She shall not leave ... Neither she nor a Jewish bondsman goes free as a result of the particular sort of mishap that would result in the freedom of non-Jewish slaves, i.e., in the event their master injures them as set forth below (see 21:26-27). If the master were to inflict such injuries on a Jewish bondsman or girl, he would be required to pay for the damages, but not free them (Rashi).
- **8.** if For himself. The word is spelled  $\kappa$ 5, did not, but it is pronounced b, for himself. In such cases, the word is interpreted according to the pronunciation, so that our verse indicates that the master had a moral obligation to arrange for

the marriage to take place (*lbn Ezra*). Taking both the spelling and the pronunciation into account, the verse is stating that he did *not* [לא] designate her *for himself* (לאן), though he should have.

המדה — He shall assist in her redemption. She and her family have the right to buy her freedom from servitude. and the master is obligated to make it easier for them to do so by assigning an unrealistically low financial value to her remaining years. For example, if she had been sold when she was five years old, her value as a maidservant in the first year would be negligible compared to that of her sixth year of servitude, when she is more mature and responsible. Thus, if she is to be redeemed after only two or three years, her master would be justified in demanding to be reimbursed for nearly all of his purchase price. Nevertheless, the Torah requires him to assist in her redemption by assigning the same value to each of her working years. Thus, if she were being redeemed after three years, he must accept no more than half of the purchase price (Rashi).

לְּעֵם נְבְרִי — To a strange man [lit. to a strange nation]. The Sages interpret the prohibition to refer to both the father and the master: Neither has the right to sell her to someone after they have betrayed her by the initial sale that did not result in marriage (Rashi). The literal meaning of the verse is equally valid: It is never permitted to betray a Jewish girl by selling her to a foreign nation (R' Bachua).

- 9. מְּמְשְׁפֵּט הְבְּנוֹת According to the rights of the young women, who were not sold. These rights, mentioned in the next verse, are a husband's responsibility to provide his wife with food, clothing, and marital relations (Rashi). Even though this woman had become his wife by means of a "purchase," she has the same rights as a wife who comes from the most distinguished family in Israel. Furthermore, the Torah cautions him that even if he takes another wife, his responsibilities to this one remain in full force.
- 11. שְׁלְשׁ־אֵלֶּשׁ These three. If she was not married to her master, his son, or if she was not redeemed, she goes free without payment, at the conclusion of her obligated time. The Sages derive from this verse that she has a means of going free that does not apply to male bondsmen: She goes free with the onset of puberty, even if she has not worked for six years (Rashi).

לה ותפוק מגז בלא כסף: יב דימחי לאנש ויָקטלנֶה אָתְקטלא יַתְקטל: יג ודי לַא כמון לַה וּמָן קַרָם יִיַ יִתְּמִסָר לִירָה וַאֲשַׁוִּי לַךְּ אַתַר דִּיַערוֹק לְתַמַן: ייּ וַאַרֵי יַרשַע גַּבַר על חברה למקטלה בנבילו מן מרבחי תדברנה לממת: שונדימחי אבוהי ואמה אתקטלא יתקטל: טוריגנוב נפשא מו בני ישראל ויזבננה וישתכח בירה אָתַקּטַלֵא יַתַקּטַל: יוּ וַדִילוּט אַבוּהי ואמה אָתָקָטַלָא יִתְקָטַל: יוּ נַאַרִי יַנַצוּן גַבְרין וַיִּמְחֵי גָבַר יַת חַבְרֵהּ בְּאַבְנָא אוֹ בבורמיוא ולא ימות ויפל לבוטלו: יט אם יָקוּם וְיַתְהַלֹּיךְ בְּבַרָא עַל בּוּריַה ויהי וַכָּאַה מַחַיַא לְחוֹד בּוּטַלְנַהּ יָתֵן וַאַגַר אַסְיַא יִשַׁלֶּם: בּ וָאָרֵי יִמְחֵי גָבַר יַת עַבְדֵּה אוֹ יַת אַמְתֶהּ בְּשַׁלְטַן וִימוּת תַּחוֹת

מַבַּה אֵישׁ וַמֵּת יב לַה וַיַצָאַה חָנָּם אֵין כָּסֵף: י מות יומת: ואשר לא צַרָה וָהָאֵלהִים אַנַה לְיַדִּוֹ וְשַׁמְתֵּי וִבֶּי־יַזָד יר לר מלום אשר ינוס שמה: איש עַל־רָעָהוּ לְהַרְגוּ בָעַרְמָה מֵעָם מִזְבְּחִי תִּקָּחֲנוּ וּמַבֵּה אָבֵיו וִאִמְוֹ מִוֹת יוּמַת: וגנב ומקלל י איש ומַבַרוֹ וְנִמָצֵא בִיַדוֹ מות יומַת: וְבֶי־יִרִיבֵן אֲנָשִׁים יח אַבִיו וָאִמְוֹ מְוֹת יוּמֵת: וְהִכָּה־אִישׁ אֶת־רֵעֵהוּ בְּאֶבֶן אָוֹ בְאֶגְרָף וְלָא יָמִוּת וְנָפַּל י למשַבַב: אַם־יַקוּם וָהָתָהַלֵּךְ בַּחוּץ עַל־מִשְעַנְתָּוֹ וְנָקָה יי למשַבַב: ב הַפַּבָה רַק שִׁבְתוֹ יְתָן וְרַפְּא יְרַפֵּא: יכּה איש את־עַבדו או אַת־אַמַתוֹ בַּשַּׁבַט וּמֵת תַחַת

מערימין (מכילתא): מעם מזבחי. אם היה כהן ורולה לעבוד עבודה תקחנו למות (מכילחת: יומת פה.): (טו) ומבה אביו ואמו. לפי שלמדנו על החובל בחבירו שהות בתשלומין ולא במיחה הולרך לומר על החובל באביו שהוא במיחה. ואינו חייב אלא בהכחה שיש בה חבורה (מכילתח; סנהדרין פה:): אביו ואמו. חו זה חו זה (מכילחת): מות יומת. כחנק (שס; סנהדרין פד:): (טו) וגנב איש ומברו. למה נאמר. לפי שנאמר כי ימלא איש גונב נפש מאחיו (דברים כד:ז). אין לי אלא איש שגנב נפש, אשה או טומטום או אנדרוגינום שגנבו מנין, חלמוד לומר וגונב איש ומכרו. ולפי שנאמר כאן וגונב איש. איז לי אלא גונב איש. גונב אשה מנייז, חלמוד לומר גונב נפש. לכך הולרכו שניהם, מה שחסר זה גלה זה (מכילחת: סנהדרין פה:): ונמצא בידו. שראוהו עדים שגנבו ומכרו. ונמלא כבר בידו הודם מכירה (מכילחא): מות יומת. בתנק. כל מיתה האמורה בתורה סתם, תנק היא (שם; סנהדרין פד:). והפסיק הענין וכ' וגונב איש בין מכה אביו ואמו למקלל אביו ואמו. ונראה לי היינו פלוגחא דמר סבר מקשינן הכחה לקללה ומר סבר לח מקשינן (סנהדרין פה:): (יו) ומקלל אביו ואמו. למה נאמר. לפי שהוא אומר איש אשר יהלל את אביו (ויהרא כנט), אין לי אלא איש שקלל את אביו. אשה שקללה את אביה מנין, ח"ל ומקלל אביו ואמו, סחס. בין איש ובין אשה (מכילתא; סנהדרין שם). [אם כן למה נאמר איש אשר יקלל, להוליא את הקטן]: מות יומת. בסקילה. וכל מקום שנאמר דמיו בו, בסקילה, ובנין אב לכלם, באבן ירגמו אותם דמיהם בם (ויקרא כ:כז), ובמקלל אביו ואמו נאמר דמיו בו (שם טן מכילחא; סנהדרין סו.): (יח) וכי יריבון אנשים. למה נאמר. לפי שנאמר עין חחח עין (להלן פסוק כד) לא למדנו אלא דמי איבריו אבל שבח ורפוי לא למדנו, לכד נחמרה פרשה זו (מכילתח): ונפל למשבב. כתרגומו, ויפל לבוטלו, לתולי שמבטלו ממלאכחו: (יט) על משענתו. על כוריו וכחו (מכילחא): ונקה המבה. וכי תעלה על דעתך שיהרג זה שלא הרג, אלא למדך כאן שחובשים אותו עד שנראה אם יתרפא זה. וכן משמעו, כשקם זה והלך על משענתו אז ונקה המכה, אבל עד שלא יקום זה לא נקה המכה (כתובות לג:): רק שבתו. בטול מלאכתו מחמת החולי. אם קטע ידו או רגלו רואין בטול מלאכתו מחמת החולי כאילו הוא שומר קשואין, שהרי אף לאחר החולי אינו ראוי למלאכת יד ורגל, והוא כבר נתן לו מחמת כזהו דמי ידו ורגלו, שנחמר יד חחת יד רגל חחת רגל (להלן פסוק כד; ב"ק פג:,פה:): ורפא ירפא. כתרגומו, ישלס שכר הרופה (כ"ק פה.): (ב) ובי יבה איש את עבדו או את אמתו. בעבד כנעני הכחוב מדבר. או אינו אלא בעברי, חלמוד לומר כי כספו הוא, מה כספו קנוי לו טולמית אף עבד הקנוי לו טולמית. והרי היה בכלל מכה איש ומת (לעיל פסוק יב), אלא בא הכתוב והוליאו מן הכלל להיות נדון בדין יום או יומים, שאם לא מת תחת ידו ושהה מעת לעת פטור (מכילתא): בשבט. כשיש בו כדי להמית, הכתוב מדבר. או אינו אלא אפילו אין בו כדי להמית, תלמוד לומר בישראל ואס באבן יד אשר ימות בה הכהו (במדבר לה:יז) [ס"א או בכלי ען יד אשר ימות בו הכהו (במדבר לה:יח)]. והלא דברים ק"ו ומה ישראל חמור אין חייב עליו אא"כ הכהו בדבר שיש בו כדי להמית ועל אבר שהוא כדי למות בהכאה זו, עבד הקל

ויצאה חגם. ריבה לה יליחה לזו יותר ממה שריבה לעבדים. ומה היח היליחה, למדר שחלא בסימניו. וחשהה עמו (עוד) עד שחביא סימניו. ואם הגיעו שם שנים הודם סימנין כבר למדנו שחלא, שנא' העברי או העבריה ועבדך שש שנים (דברים טו:יב), ומהו האמור כאן וילאה תנם. שאם הדמו סימנים לשש שנים חלא בהן. או אינו אומר שתלא אלא בבגרות, ח"ל אין בסף לרבות יליאת בגרות. ואם לא נאמרו שניהם הייתי אומר וילאה חנם זו בגרות, לכך נאמרו שניהם, שלא ליחן פחחון פה לבעל הדיז לחלוה (מכילחת: הידושין ד.): (יב) מבה איש ומת. כמה כתוכים נחמרו בפרשת רולחין, ומה שבידי לפרש למה בחו כולם חפרש: מבה איש ומת. למה נחמר. לפי שנחמר ואיש כי יכה כל נפש אדם מות יומת (ויהרא כד:יז) שומע אני הכאה בלא מיתה, ח"ל מכה איש ומס, אינו חייב אלא בהכאה של מיסה. ואם נאמר מכה איש ולא נאמר ואיש כי יכה הייתי אומר אינו חייב עד שיכה איש, הכה אם האשה ואת הקטן מנין, ח"ל כי יכה כל נפש אדם, אפי' הטן ואפי' אשה. ועוד, אילו נאמר מכה איש שומע אני אפילו הטן שהכה והרג יהא חייב. ח"ל ואיש כי יכה. ולא הטן שהכה. ועוד. כי יכה כל נפש אדם אפי' נפלים במשמע. ח"ל מכה איש. שאינו חייב עד שיכה בו היימא הראוי להיות אים (מכילחא): (יג) ואשר לא צדה. לא ארב לו ולא נחכוין (ספרי במדבר לה:כב): צדה. לשון ארב, וכן הוא אומר ואתה לודה את נפשי להחתה (שמואל א כד:יא). ולא יחכן לומר לדה ל' הלד ליד (בראשית כז:לג) שלידת תיות איו נופל ה"א בפועל שלה ושם דבר בה ליד, וזה שם דבר בו לדייה ופועל שלו לודה, וזהו פועל שלו לד. ואומר אני פתרונו כחרגומו, ודלא כמן ליה. ומנחם חברו בחלק לד ליד ואין אני מודה לו. ואם יש לחברו באחת ממחלוקת של לד נחברנו בחלק על לד תנשאו (ישעיה סו:יב) לדה אורה (שמואל א כ:כ) ומלין ללד עלאה ימלל (דניאל ז:כה). אף כאן אשר לא לדה לא לדד למלוא לו שום לד מיתה, ואף זה יש להרהר עליו. מכל מקום [ם"א סוף דבר] לשון אורב הוא: והאלהים אנה לידו. זמן לידו. לשון לא תאונה אליך רעה (תהלים לא:י) לא יאונה ללדיה כל און (משלי יב:כא) מחאנה הוא לי (מלכים ב ה:ז) מזדמן למלוא לי טילה: והאלהים אגה לידו. ולמה תנח זחת מלפניו, הוח שחמר דוד, כחשר יחמר משל הקדמוני מרשעים ילא רשע (שמואל א כדניג), ומשל הקדמוני הוא החורה שהיא משל הקב"ה שהוא קדמונו של עולם. והיכן אמרה חורה מרשעים ילא רשע, והאלהים אנה לידו. במה הכתוב מדבר, בשני בני אדם, אחד הרג שוגג ואחד הרג מזיד. ולא היו טדים בדבר שיעידו, זה לא נהרג וזה לא גלה. והקב"ה מזמכן לפונדק א', זה שהרג במזיד יושב תחת הסולם וזה שהרג שוגג עולה בסולם. ונופל על זה שהרג במזיד והורגו, ועדים מעידים עליו ומחייבים אוחו לגלות. נמלא זה שהרג בשוגג גולה וזה שהרג במזיד נהרג (מכילחה; מכות י:): ושמתי לך מקום. חף במדבר, שינום שמה. וחי זה מקום קולטו, זה מחנה לויה (מכילחת; מכות יכ:): (יד) ובי יזיד. למה נאמר. לפי שנאמר מכה איש וגו' (לעיל פסוק יב) שומע אני אפילו [הרג גוי ו]רופא שהמיח ושליח בית דין שהמית במלקות ארבעים והאב המכה את בנו והרב הרודה את חלמידו והשוגג, ח"ל ובי יזיד, ולח שוגג, [על רעהו, ולח על עכו"ס,) להרגו בערמה, ולא שליח בית דין והרופא והרודה בנו ותלמידו, שאף על פי שהן מזידין אין

for her, she shall leave free of charge, without paument.

Murder and Manslaughter

- <sup>12</sup> One who strikes a man so that he dies, shall surely be put to death. <sup>13</sup> But for one who had not lain in ambush and God had caused it to come to his hand, I shall provide you a place to which he shall flee.
- <sup>14</sup> If a man shall act intentionally against his fellow to kill him with guile from My Altar shall you take him to die.
  - 15 One who strikes his father or mother shall surely be put to death.
- <sup>16</sup> One who kidnaps a man and sells him, and he was found to have been in his power, shall surely be put to death.
  - 17 One who curses his father or mother shall surely be put to death.
- <sup>18</sup> If men quarrel and one strikes his fellow with a stone or a fist, and he does not die but falls into bed: <sup>19</sup> If he gets up and goes about outside under his own power, the one who struck is absolved. Only for his lost time shall he pay, and he shall provide for healing.

Killing of a Slave

- 20 If a man shall strike his slave or his maidservant with the rod and he shall die under
- 12-14. Murder and manslaughter. Murder incurs the death penalty, but only if it is premeditated. In that case, it is forbidden to spare the murderer, even if he is a distinguished person whose services are needed by the nation. Even if he is a Kohen and is about to perform the service on the Altar, he must be removed to suffer his penalty. However, if someone killed through carelessness, but unintentionally for example, he had not lain in ambush he is not deserving of death, though his crime should be punished. For such an offender, the penalty is exile in specially designated cities. The nature of the crime that incurs exile and the other related laws are found in Numbers 35 and Deuteronomy 19.

In describing the case of an accidental homicide, the Torah says God had caused it to come to his hand. It is a fundamental principle of the Torah that events are not haphazard. Always there is the guiding hand of God. "Sudden, coincidental" happenings only seem to be so. When someone is struck by the tragedy of having unintentionally killed a fellow human being, surely a traumatic experience, he should realize that since God had caused it, it indicates that he must have committed some sin or crime that went unpunished, and that his current victim must have been guilty of a capital offense that went undetected. By causing one person to cause the other's death, God was squaring the accounts, for God's justice is unimpeachable; it is only we who are incapable of comprehending it.

- 15. ומְכָּה אָבְּיוּ וְאָמוּ One who strikes his father or mother. One who strikes his parents is liable to death if he caused a bruise. This is in contrast to an ordinary assault, for which the perpetrator would pay damages, if any, regardless of whether he caused a bruise.
- 16. וְגְנֵב אִישׁ וּמְבָר One who kidnaps a man. Citing a parallel verse in *Deuteronomy* 24:7, *Rashi* comments that kidnapers are liable to the death penalty only if they forced the victim to work for them and then sold him into slavery.

רְנְּרְנְּאָ בְּיָרוּ — And he was found to have been in his power. The verse cannot mean that the victim is physically under the control of his kidnaper, because, as noted above, he had already been sold as a slave. Rashi explains, therefore, that there must be witnesses to all parts of the crime, when he

was in the criminal's power: both the kidnaping and the sale [and, presumably, compelling the victim to work]. Circumstantial evidence or confession to any part of the crime are not acceptable (Rashi, according to Divrei David).

To show how seriously the Torah regards this sin, it is placed between the two sins of striking and cursing parents. Similarly, in the Ten Commandments, kidnaping — you shall not steal (20:13) — is placed between the sins of adultery and bearing false witness (R' Bachya).

- 18-19. וְבִּייִרִיבְּן אָנְשִׁים If men quarrel. The Torah discusses a case where a person struck his fellow a blow powerful enough to kill him, even if it was only with his fist, which is not ordinarily lethal. If the victim was so badly injured that there is a reasonable chance that he may die, the court jails the aggressor pending the victim's recovery, because if there is a fatality, the attacker may be liable to the death penalty. Once the victim is able to go out under his own power and the court concludes that his life is no longer in danger, even if he needs a cane or crutch, the attacker is freed from confinement. If the victim, in his weakened condition, should die because he failed to take proper precautions, it is not a capital case (Ramban; R' Bachya).
- 19. שבְּתוֹ Lost time . . . healing. The attacker is responsible to pay for the victim's loss of earnings and for his medical expenses. However, the payment for medical care must go directly to cover the expenses. If the victim prefers to keep the money and forgo the necessary care, the attacker need not pay (ibid.).
- **20-21.** Killing of a slave. Since the slave of this passage is called his master's property, he can only be a non-Jewish

ידה אתדנא יתדו: כאברם אם יומא או תרין יומין יתקים לא יתדן ארי כספה הוא: ככ וארי ינצון גברין וימחון אתתא מעדיא ויפקון ולדהא ולא יהי מותא אתגבאה יתגבי במא דישוי עלוהי מרי דאתתא ויתן על מימר דיניא: כגואם מותא יהא ותתן נפשא חלף נפשא: כד עינא חלף עינא שנא חַלַף שנא ירא חַלַף ירָא רגלא חלף רגלא: כה כואה חלף כואה פרעא חלף פדעא משקופי חלף משקופי: כו וארי ימחי גבר ית עינא דעבדה או ית עינא דאמתה ויחבלנה לכר חוריו יפטרנה חלף עינה: כואם שנא דעבדה או שנא דאמתה יפל לבר חורין יָפָטָרנַה חַלַף שָנַה: כּחַ נַאַרי יַנָּח תּוֹרָא יַת גַבָּרָא אוֹ יַת אַתַּתא וימות אתדגמא יתרגם תורא ולא יתאכל ית בסרה ומָרָה דָתוֹרָא יָהָי וַכַּאָה: כּטוֹאָם תוֹד

בּג בָסְפָּוֹ הָנָקם: אַךְ אִם־נְוֹם אָוֹ יוֹמַיִם יַנְצְמָּׁר לְא יֻלֵּם כָּי יַבְּיָם הָּנִי נְבָּיִם יְנְבְּלִים: וְאָבִיּאָנִי וְנָגְּוֹ אַנָּשִׁי וְנָגְּעִּ הְּנָּיִם וְנָגְּעִּ הְּנָּיִם אָסְוֹן עָנְוֹשׁ יֵעְנֵשׁ בַּאָשֶׁה בְּנְיָה הָּסְוֹן עַנְוֹשׁ יֵעְנֵשׁ בַּאָשֶׁה וְנָתַן בִּפְּלִלִים: וְאִם־אָסְוֹן יִהְיֶה בּּי יְשִׁית עָלָיוֹ בַּעַל הָאִשָּׁה וְנָתַן בִּפְּלִים: וְאִם־אָסוֹן יִהְיֶה בּּי וְנָתַן בִּפְּלִים: וְאִם־אָסוֹן יִהְיֶה בִּי וְשָׁחַתְּהְ נֶבֶשְׁ תְּחַת לֵּבְּיִּ הְנָתְן בִּפְּלִים: וְאִם־אָסוֹן יִהְיֶה בִּי וְשָׁרְ תְּבִּיּר הָּחָת הְבִּיְרָה: וְבִּיר תְּחַת הְבִּיְרָה: וְאִם־אָסוֹן יִבְּיָה בְּיִים אָוֹ עִבְּרָוֹ אוֹ־שֵׁן אֲמָתְוֹ וְשְׁחֲתָהְהֹ לַחְיִּ הְנָיִם בְּנְיִם הְּבִּיל אַרְיִם הְּהָוֹי וְעָבְרָּוֹ אִוֹ־שֵׁן אֲמָתְוֹ וְשְׁחֲתָהְהֹ לַחְיִּ הְנָים בִּיְלִם הְּנִים בְּנְיִם הְּנִים בְּנְיִם הְּנִתְּם הְּנִּים בִּיְלְם בִּיּוֹם אָוֹ יוֹמָיִם יַנְעָמְר לְאָבְיּתְוֹ בְּבְּיִם בִּיוֹם אָוֹ יוֹמָיִם וְעָבְרָוֹ אִרְיִם הְּבְּיִם בְּיִּבְּתְּתְּהְ בָּיְם וְנָבְּתְם הְבִּיְם הְוֹּם אָוֹ יוֹמָיִם וְעָבְרָוֹ אִרְיְשְׁה לְנָתְם וְנָבְּתְּי וְשָׁלְחֶנוּ תְּחַת שְׁנְיִי וְשִׁלְּחָנִי וְשְּלְחָנוּ תְּחָת שִׁנְיוֹ וְשְׁבְּתְיוֹ בְּבְּעִי וְשֵּלְחָנוּ תְּחָת שְׁנִיי וְשַׁלְּחָנוּ תְּחָת שְׁנִין וְשְׁבְּתְיי יְשֵׁלְּחָת בְּנִים בְּוֹבִּים בְּיוֹם אִנֹי וֹשְׁתְם בְּיוֹב בְּיִים בְּיִבְיי בְּעָּלְם בְּיִים בְּנִים בְּבִּים בְּיוֹבְיּשְׁי יְשַׁלְּחָת בְּבְּיוֹ בְּבְּיִי בְּבְּים בְּיוֹם בְּיִים בְּנִים בְּיִבְּים בְּיוֹם בְּיוֹי בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּיוֹם בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיוֹם בְּיוֹים בְּיִים בְּיִבְּים בְּבִּבְּים בְּבִּבְּים בְּבְּבְּים בְּיִים בְּבְּיוֹת בְּבְּיוֹם בְּבִיים בְּיוֹם בְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּיִים בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּיוֹם בְּבְיוֹם בְּבְיוֹים בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּים בְּבְּבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּבְּבְיוֹ בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּיוֹם בְּיִים בְּיִבְּבְים בְּבְּיוֹם בְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְּבְּיוֹי בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹים בְּבְּיוֹם בְּבְּיוֹבְיוּים בְּבְּבְ

כח וְבִּי־יִגַּח שִׁוֹר אֶת־אֵישׁ אָוֹ אֶת־אִשָּה וָמֵת סָלְוֹל יִסָּבְּל כּט הַשִּׁוֹר וִלָּא יֵאָבֵל אֵת־בִּשָּׁרוֹ וּבַעַל הַשִּׁוֹר נָקֵי: וְאִם שוֹר בּט הַשִּׁוֹר וִלָּא יֵאָבֵל אֵת־בִּשָּׁרוֹ וּבַעַל הַשִּׁוֹר נְקֵי: וְאִם שוֹר

נברור"א בלע"ז. הכל לפי מה שהוא, אם יש בו פחת דמים נותן נזה, ואם נפל למשכב נותן שבת ורפוי ובשת ולער. ומקרא זה יתר הוא, ובהחובל (ב"ק פד.) דרשוהו רבוחינו לחייב על הלער אפילו במקום נזק, שאע"פ שנותן לו דמי ידו אין פוטרין אותו מן הלער לומר הואיל והנה ידו יש עליו לחחכה בכל מה שירלה. אלא אומרים יש לו לחתכה בסם שאינו מלטער כל כך, וזה חתכה בברזל ולערו (שם פה.): חבורה. היא מכה שהדם נלכר בה ואינו יולא אלא שמאדים הבשר כנגדו. ולשוו חבורה טה"א בלע"ז, כמו ונמר חברבורותיו (ירמיה יג:כג). ותרגומו משקופי, ל' חבטה, בטדור"ת בלע"ז. וכן שדופוח הדים (ברחשית מח:ו) שהיפן הדום. חבוטות ברוח. וכן על המשקוף (לעיל יכוז) על שם שהדלת נוקש עליו: (בו) את עין עבדו. כנעני, חכל עברי אינו יולא בשן ועין, כמו שאמרנו אלל לא חלא כלאת העבדים (לעיל פסוק ז): תחת עינו. וכן בכ"ד רחשי אברים, אלבעות הידים והרגלים ושתי אזנים והחועם וראש הגויה שהוא גיד האמה (הידושין כה.). ולמה נאמר שן ועין. שאם נאמר עין ולא נאמר שו הייתי אומר מה עין שנברא עמו אף כל שנברא עמו, והרי שו לא נברא עמו. ואם נאמר שן ולא נאמר עין הייתי אומר אפי' שן תינוה שיש לה חליפין, לכך נאמר עיו (שם כד.): (בח) ובי יגח שור. אחד שור ואחד כל בהמה וחיה ועוף. אלא שדבר הכחוב בהווה (מכילתה; ב"ה נד:): ולא יאבל את בשרו. ממשמע שנה' סקול יסקל השור איני יודע שהוא נבלה ונכלה אסורה באכילה. אלא מה ח"ל ולא יאבל את בשרו, שאפילו שחטו לאחר שנגמר דינו אסור באכילה. בהנאה מנין, ח"ל ובעל השור נקי, כחדם החומר לחברו ילח פלוני נקי מנכסיו וחין לו בהם הנאה של כלום. זהו מדרשו (בבא קמא מא.). ופשוטו כמשמטו, לפי שנאמר במועד וגם בעליו יומת הולרך לומר בתם ובעל השור נקי (מכילחא): לא כ"ש (מכילחא): נקם ינקם. מיחת סייף, וכן הוא אומר חרב נוהמת נהם ברית (ויהרת כו:כה; מכילתת: סנהדרין נב:): (בא) אך אם יום או יומים יעמד לא יקם. אם על יום אחד הוא פטור על יומים לא כ"ש. אלא יום שהוא כיומים, ואיזה, זה מעם לעם (מכילםח): לא יקם בי בספו הוא. הח חחר שהכהו. חף על פי ששהה מעת לעת הודם שמח, חייב (שם): (בב) ובי ינצו אנשים. זה עם זה, ונחכויו להכות את חבירו והכה את האשה (סנהדרין עט.): ונגפו. אין נגיפה אלא לשון דחיפה והכאה, כמו פן תגוף באבן רגלד (תהלים לא:יב) ובטרם יתנגפו רגליכם (ירמיה יג:טו) ולאבו נגף (ישעיה ח:יד): ולא יהיה אסוז. באשה (סנהדריו עט.): ענוש יענש. לשלם דמי ולדוח לבעל. שמין אוחה כמה היחה ראויה להמכר בשוק להעלות בדמיה בשביל הריונה (ב"ה מט.): ענוש יענש. יגבו ממנו ממון. כמו וענשו חוחו מחה כסף (דברים כביט; מכילחה): באשר ישית עליו וגו׳. כשיחבענו הבעל בב"ד להשיח עליו עונש על כך: ונתן, המכה דמי ולדוח: בפללים, על פי הדיינים (מכילחת): (כג) ואם אסון יהיה. כתוה: ונתתה נפש תחת נפש. רבוחינו חולקים בדבר. יש אומרים נפש ממש, ויש אומרים ממון אבל לא נפש ממש, שהמתכוין להרוג את זה והרג את זה פטור ממיתה ומשלם ליורשיו דמיו כמו שהיה נמכר בשוק (מכילחא; סנהדרין עט.): (בד) עין תחת עין. סימא עין חבירו נותן לו דמי עינו כמה שפחחו דמיו למכור בשוה, וכן כולם, ולא נטילת אבר ממש, כמו שדרשו רבוחינו בפ' החובל (בבח קמח פג:־פד.): (בה) בויה תחת בויה. מכוח אש. ועד עכשיו דבר בחבלה שיש בה פחת דמים. ועכשיו בשאיו בה פחת דמים אלא לער, כגון כואו בשפוד על לפרניו, אומדים כמה אדם כיולא בזה רולה לטול להיוח מלטער כך (מכילחא: ב"ק פד:): פצע. היא מכה המוליאה דם, שפלע אח בשרו.

slave. Even though the master beat his slave with *the rod*, which he normally uses to enforce discipline, he is liable to the death penalty if he beats him so viciously that he kills him. However, if the slave lives for at least a full twenty-four-hour period, there is no death penalty, because the master had a right to impose discipline and it is assumed that he did not intend to kill a valuable property. Indeed, *Rambam* rules that if the master struck his slave with a rock or some other potentially lethal weapon — one that is not normally used for chastisement — he would be liable to the death penalty even if the slave lingered on for a year before he died of the blow, because such an assault goes beyond any reasonable means of imposing discipline.

22-25. Penalty for bodily injury. This brief passage deals with three issues: (a) the penalty for causing a miscarriage [v. 22]; (b) whether there is a death penalty for someone who intended to kill one person but unwittingly killed someone else [v. 23]; and (c) the penalty of "an eye for an eye," which has been the cause of so many ignorant attacks on Judaism [vs. 24-25].

22. בְּרִינְצֵּוּ אֲנָשִׁים — If men shall fight. Unlike the dispute of verse 18, which began as a verbal argument and escalated into violence, this is a dispute in which the parties were trying to kill one another. In the course of their fight, a pregnant woman came by and a blow that was intended for one of the disputants struck her. In this verse, the case is that the blow

his hand, he shall surely be avenged, 21 But if he will survive for a day or two, he shall not be avenged, for he is his propertu.

Penaltu for Bodilu Injury

<sup>22</sup> If men shall fight and they collide with a pregnant woman and she miscarries, but there will be no fatalitu, he shall surely be punished as the husband of the woman shall cause to be assessed against him, and he shall pay it by order of judges, 23 But if there shall be a fatality. then you shall award a life for a life; 24 an eye for an eye, a tooth for a tooth, a hand for a hand a foot for a foot: 25 a burn for a burn, a wound for a wound, a bruise for a bruise

<sup>26</sup> If a man shall strike the eye of his slave or the eye of his maidservant and destroy it. he shall set him free in return for his eye. 27 And if he knocks out the tooth of his slave or the tooth of his maidservant, he shall set him free in return for his tooth.

Death Caused bu

<sup>28</sup> If an ox shall gore a man or woman and he shall die, the ox shall surely be stoned: its an Animal flesh may not be eaten and the owner of the ox shall be innocent. 29 But if it was an ox

caused her to lose her child, but she was unharmed. In the next verse, she was killed, and in verses 24-25, she was in-

ולא יהיה אסוז — But there will be no fatality. The mother did not die or suffer an injury, but she lost her fetus.

באשר ישית — Shall cause to be assessed. Causing the death of a fetus is not a capital offense, but the person responsible must pay damages. These damages are assessed by the court in response to a claim made by the father. Such monetary damages are computed in the following manner: The court evaluates the woman as if she were a slave with a market value. She would be worth more when she is pregnant, because a prospective buyer would receive not only her services, but also her newborn as a slave. The reduction of value as a result of the accident is the damage that the court requires the assailant to pay (Rashi). Such a method can be employed regardless of whether or not slavery is practiced. A person's "market value" consists of an assessment of his life expectancy, health, talent, experience, and so on, as if such a person's services could be "purchased" for the rest of his life. If the person were injured, his "value" would go down according to the extent that his abilities were impaired.

23. ואם־אסון יהיה — But if there shall be a fatality. If the woman dies, there is a new legal problem. It is clear from verses 13 and 14 that only premeditated murder incurs the death penalty. In our verse, there is an intent to kill — the men were trying to kill one another — but there was no intent to kill her. Is this considered sufficient intent to incur the death penalty? The Sages disagree regarding this point (Sanhedrin 79a). If it is, then a life for a life is meant literally; the assailant receives the death penalty. If it is not sufficient intent, the above phrase refers to damages, i.e., he must pay her monetary value (Rashi).

24. עון הַחָת עון – An eye for an eye. In case there was no fatality, but the woman suffered injuries, the assailant must pay damages to her, which are computed as explained above (v. 22).

It is clear from the Talmud (Bava Kamma 83a-b) and the Mechilta that this term was always known to mean, as the Oral Law explains it, that the responsible party must pay the monetary value for an eye, in restitution for the eye that he had blinded. Never was there a Jewish court that ever blinded or otherwise inflicted a physical injury in revenue or retribution; the only corporal punishments ever imposed are the death penalty and lashes, where provided by the Torah. The question that remains, however, is why the Torah expressed this monetary punishment in terms that could be taken literally to mean that Jewish courts routinely mutilate people. Rambam and other commentators explain that in the Heavenly scales, the perpetrator deserves to lose his own eve — and for this reason cannot find atonement for his sin merely by making the required monetary payments; he must also beg his victim's forgiveness — but the human courts have no authority to do more than require the responsible party to make monetary restitution. See also Leviticus 24:17-22.

25. בויה — A burn. This verse involves injuries that do not decrease the value of the victim; there is no damage, only pain. By including such instances among the list that require payment, the Torah indicates that an assailant must make restitution for inflicting pain. Up to now, we have four types of payment for bodily harm: נוק, loss of value; צער, pain; רפוי, medical costs; and naw, loss of income. There is a fifth payment, as well: בשת, humiliation, which the Sages derive from Deuteronomy 25:11.

26-27. In order to deter the owners of non-Jewish slaves from mistreating them, the Torah provides that a slave may go free if such treatment results in the permanent loss of an organ (Ibn Ezra).

28-32. Death caused by an animal. After having discussed the laws of people who kill or inflict damage upon other human beings, the Torah goes on to the laws of animals that kill people and the consequences to the owners, if they were negligent. Generally speaking, there are two broad categories of animal damage: when it causes harm intentionally, and when the damage results from its normal activities, without any intent on its part. For a domestic animal to go berserk and attack someone or something is uncommon not the sort of activity that its owner could have expected. Since such behavior is highly unusual, the owner is not expected to be vigilant against it; his responsibility increases if the animal's dangerous nature becomes confirmed. Although a man-killing beast is always put to death, how its owner is treated depends on whether or not he had been

נגח הוא מאתמלי ומדקמוהי ואתסהד במרה ולא נטרה ויקטול גברא או אתתא תורא יתרגם ואף מרה יתקטל: לאם ממון ישוון עלוהי ויתו פורקו נפשה ככל דישוון עלוהי: לא או (ל)בר ישראל יגח תורא או (ל)בת ישראל יגח כדינא הדין יתעבד לה: לב אם (ל)עבדא יגח תורא או (ל)אמתא כסף תלתין סלעין יתו לרבונהותורא יתרגם: לגוארי יפתח גבר גוב או ארי יכרי גבר גוב ולא יבסנה ויפל תמו תורא או חַמַרא: לר מרי דגבא ישלם בספא יַתִיב למרוהי ומיתא יהי דילה: להנאבי יגוף תור דגבר ית תורא דחברה וימות ויובנון ית תורא חיא ויפלגון יַת כַּספָה ואַף יַת דמי מיתא יפלגון: לו או אתידע ארי תור נגח הוא מאתמלי ומדקמוהי ולא נטרה מרה שלמא ישלם תורא חלף תורא ומיתא יהא דילה: מארי יגנוב גבר תור או אמר ויכסנה או יזבננה חמשא תורין ישלם

נַגָּח הוא מִתְּמִל שִׁלְשׁם וְהוּעֵר בִּבְעָלָיוֹ וְלָא יִשְׁמְלֵנוּ בְּלָּא יִשְׁמְלֶנוּ בְּלָא יִשְׁמְלֵנוּ בְּלָא יִשְׁמְלֵנוּ בְּלָא יִשְׁמְלֵנוּ בְּלָא יִשְׁמְלֵנוּ בְּלֵא יְבַּפֶּנוּ וְנָפַל־שָׁפָּט הַנָּה יַעָשֶׂה לְּוֹ: אִם־עֶבֶּר יִגְּח הַשְׁוֹר יִשְׁלֵלִי יִנְּח אַר בְּתְלִי וְנָבְּל־שִׁפְּט הַנָּה שְׁוֹר אוֹ בְּתִלְּלִי יִמָּן לֵא יְבַפֶּנוּ וְנָפַל־שִׁפְּח שְׁלִי יְשָׁמְלֵנוּ בְּעַל יִשְׁמְר יִבְּעָלִיוּ וְהַמֵּח יִמִּן לֵא יְבַפֶּנוּ וְנָפֵל־שִׁפְּה שְׁוֹר אָוֹ חֲמְתֹּנוּ בְּעַלְיוּ יְבָּעָל יִבְּיִלְּיִ וְבְבּּלִי שְׁמָלְ יִשְׁמְרָנוּ אֶת־הַמְּלוּ עְבְיִי שְׁבְּבְיּ יְשָׁמְלֵנוּ וְנָמְת יְהְיָהִיה־לְּוֹ: וְנְבִי בְּעָלִיוּ עְבָּבְּל שְׁבְּיוֹ עֲבָּלֵם שוֹר בְּמָח הִוֹּמְ עְבְיִבְּי וְבָבֵּי שְׁבְּבּי שְׁבָּבוּ וְנָבְלּי שְׁבְּבּי שְׁבְּבוּ וְנָבְּלְישִׁם וְלְא יִשְׁמְרֶנִוּ בְּבָּעְלִיוּ שַּׁבְּם שׁוֹר תַּחָת הֵשׁוֹר וְהַמֵּת יִהְיָהְיִם יִמִן לְבִין שְׁלֵם שׁוֹר תַּחָת הַשְּׁוֹר וְהַמֵּת יִהְיָבְיוֹ שְׁלֵם שׁוֹר תַּחָת הַשְּׁוֹר וְהַמֵּת יִהְיָהְיִבּי בְּלִיוֹ שְׁלֵם שׁוֹר אוֹי שְׁלְם שׁוֹר אוֹי שְׁלְם שׁוֹר אוֹי שְׁבְם שׁוֹר אוֹי שְׁבְם שׁוֹר אוֹי שְׁבְּם שׁוֹר אוֹי שְׁבְּם שׁוֹר אוֹים שְׁלִם שׁוֹר וְהַמָּת יִהְיִבְּיוֹ אוֹ מִבְרוֹ חֲמִשְׁם בּלִיר יִשְׁלָם אִיל שׁוֹר אוֹי שִׁבְּם שׁוֹר אוֹי שִׁבְּם שׁוֹר אוֹים שְׁלִבוּ וֹ אִוֹ שְׁבָּם בּיוֹי אִנְם בּלִים בְּלִי שְׁבָּם שׁוֹר אוֹים בּשְׁר אוֹים שִׁנְבוּוֹ אִוֹם בְּלוּי שְׁבָּבּם שִׁר אוֹר אוֹים בּלְנוֹי שְׁבָּם בּיי בְּיִבְיִים בְּיִבְּים שִׁנְבְיוֹ בְּבְּים בְּיוֹי בְּבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיוֹים בְּבּים בּיוֹי בְּבְים בּיוֹי בְּבְים בּיוֹים בְּבּוֹי שְׁבְבּים בּיוֹים בְּבּוּ בְּיבּים בְּיִבְּים בּיוֹיוּ בְּבְּים בּיוּים בְּבּים בּיוֹי בְּבְּבְיוֹ בְּיוֹים בְּבְיוּ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוּ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְעְם בְּיוֹיוּתְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוּ בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ ב

בגופו בין ברגליו בין שנשכו בשיניו כולן בכלל נגיפה הם. שאין נגיפה אלא לשון מכה (מכילסח): שור איש. שור של חיש: ומברו את השור וגוי. בשוים הכחוב מדבר. שור שוה ר' שהמיח שור שוה ר' בין שהנבלה שוה הרבה בין שהיא שוה מעט, כשנוטל זה חלי החי וחלי המת וזה חלי החי וחלי המת נמלא כל א' מפסיד חלי נזה שהזיהה המיחה. למדנו שהחם משלם חלי נזה, שמן השוין אחה למד לשאינן שוין כי דין החם לשלם חלי כזק, לא פחות ולא יותר. או יכול אף בשאינן שוין בדמיהן כשהן חיים אמר הכתוב וחלו את שניהם. אם אמרת כן פעמים שהמזיק משתכר הרבה כשהנבלה שוה לימכר לעובד כוכבים הרבה יותר מדמי שור המזיה. וחי חפשר שיחמר הכתוב שיהח המזיה נשכר. או פעמים שהניזק נוטל הרבה יותר מדמי נזק שלם, שחלי דמי שור המזיק שוין יותר מכל דמי שור הניזה. ואם אמרת כן הרי תם חמור ממועד. על כרתר לא דבר הכתוב אלא בשוין. ולמדך שהתם משלם חלי נזק ומן השוין תלמוד לשאינן שוין שוהומשתלם תלי נזהו וושושמיו לו את הנבלה ומה שפתתו דמיו בשביל המיתה נוטל חלי הפחת והולך (ב"ק לד.). ולמה אמר הכתוב בלשון הזה ולא אמר ישלם חליו. ללמד שאין התם משלם אלא מגופו. ואם נגח ומת אין הניזה נוטל אלא הנבלה. ואם אינה מגעת לחלי נזקו יפסיד, או שור שוה מנה שנגח שור שוה חמש מאות זוז אינו נוטל אלא את השור. שלא נתחייב התם לחייב את בעליו לשלם מן העליה (בבא המא טז:): (לו) או נודע. או לא היה סס אלא נודע בי שור נגח הוא היום ומתמול וומושלשום. הרי ג' נגיחות (מכילתת: כ"ק כג:): שלם ישלם שור. נזק שלם: והמת יהיה לו. לניזק, ועליו ישלים המזיק עד שישחלם ניזק כל נזקו (מכילחת; ב"ק י:): (לז) חמשה בקר וגוי. אמר ר' יוחנן בן זכאי חם המקום על כבודן של בריוח. שור שהולך ברגליו ולא נתבזה בו הגנב לנשאו על כתפו משלם ה'. שה שנושאו על כתפו משלם ד' הואיל ונתבזה בו. אר"מ בא וראה כמה גדולה כחה של מלאכה, שור שבטלו ממלאכתו ה', שה שלא בטלו ממלאכתו ד' (מכילתא; ב"ק עט:): תחת השור תחת השה. שנאן הכתוב לומר שאין מדת תשלומי ד' וה' נוהגת אלא בשור ושה בלבד (ב"ק סז:): (בט) מתמל שלשום. הרי שלש נגיחות (מכילתת: כ"ה כג:): והועד בבעליו. ל' החראה בעדים (מכילחא; ב"ק כד.), כמו העד העיד בנו האיש (בראשית מג:ג): והמית איש וגו׳. לפי שנחמר כי יגח, חיו לי חלח שהמיתו בנגיחה, המיתו בנשיכה דחיפה ובעיטה מניין. ח"ל והמית: וגם בעליו יומת. בידי שמים. יכול בידי אדם. ח"ל מות יומת המכה רולת הוא (במדבר לה:כא) על רליחתו אתה הורגו ואי אתה הורגו על רליחת שורו (סנהדרין טו:): (ל) אם בופר יושת עליו. אם זה אינו תלוי, והרי הוא כמו אם כסף חלוה (להלן כב:כד) לשון אשר, זה משפטו שישיתו עליו ב"ד כופר: ונתז פדיוז נפשו. דמי ניזה, דברי רבי ישמעאל, ר"ע אומר דמי מזיה (מכילתא: ב"ה מ.): (לא) או בן יגח. בן שהוא קטן: או בת. שהיא קטנה. לפי שנאמר והמית איש או אשה, יכול אינו חייב אלא על הגדולים, ח"ל או בן יגח וגו' לחייב על ההטנים כגדולים (מכילתת): (לב) אם עבד או אמה. כנעניים (שס): שלשים שקלים יתן, נזירת הכתוב הוא, בין שהוא שוה אלף זוז בין שאינו שוה אלא דינר (שם: ערכין יד:). והשהל משקלו ד' זהובים שהם חלי חונהית למשקל הישר של הלוני"ת: (לג) ובי יפתח איש בור. שהיה מכוסה וגלהו: או בי יברה. למה נאמר, אם על הפתיחה חייב על הכרייה לא כל שכן. אלא להביא כורה אחר כורה שהוא חייב (ב"ק נא.): ולא יבטנו. הא אם כסהו פטור (שם נה:). ובתופר ברשות הרבים דבר הכתוב (שם מט:): שור או חמור. הוא הדין לכל בהמה וחיה, שבכל מקום שנא' שור וחמור אנו למדין אותו שור שור משבת, שנאמר למטן ינות שורך וחמורך (להלן כג:יב), מה להלן כל בהמה וחיה כשור, שהרי נאמר במקום אחר וכל בהמחך (דברים ה:יד), אף כאן כל בהמה וחיה כשור, ולא נאמר שור וחמור אלא שור ולא אדם, חמור ולא כלים (בכא קמא י:): (לד) בעל הבור. בעל החקלה. אע"פ שאין הבור שלו, שעשאו ברשות הרבים, עשאו הכתוב בעליו להתחייב עליו בנזקיו (ב"ק כט:): בסף ישיב לבעליו. ישיב לרבוח שוה כסף ואפילו סובין (כ"ק ז.): והמת יהיה לו. לניזק. שמין את הנבלה ונוטלה בדמים ומשלם לו המזיק עליה תשלומי נזקו (מכילחת; ב"ק י:): (לה) ובי יגוף. ידחוף. בין בקרניו בין

warned about its proclivity to kill. Our passage deals with an animal that kills a person; later passages will deal with bodily injury and property damage.

28. סְקוֹל יְסְקוֹל — The ox shall surely be stoned. This is not a matter of punishment for the animal, since it cannot be held responsible for its actions; nor can it be seen as a punishment for the owner, since his ox would be killed even if he was not negligent and since even an ownerless ox is put

to death if it kills a person. Rather, this is an expression of the sanctity of human life. A beast cannot be permitted to remain alive if it has caused the death of a human being, who was created in the image of God (see Ibn Ezra; R' Hirsch). Ramban, however, suggests that the death penalty is a deterrent against an owner's tendency to be careless in guarding his potentially dangerous animals. The fact that an ownerless animal is likewise put to death would also serve as a

that gores habitually from uesterday and the day before yesterday, and its owners had been warned but did not quard it, and it killed a man or woman, the ox shall be stoned and even its owners shall die. 30 When an atonement-payment shall be assessed against him, he shall pay as a redemption for his life whatever shall be assessed against him. 31 Whether it gores a boy or it gores a girl, in accordance with this judgment shall be done to him, 32 If the ox shall gore a slave or a maidservant, thirty silver shekels shall he give to his master, and the ox shall be stoned.

A Pit

<sup>33</sup> If a man shall uncover a pit, or if a man shall dig a pit and not cover it, and an ox or a donkeu fall into it. 34 the owner of the pit shall make restitution. He shall return money to its owner, and An Animal the carcass shall be his. Damaging

Propertu

One Who

Livestock

Steals

35 If one man's ox shall strike his fellow's ox which dies, they shall sell the living ox and divide its money, and the carcass, too, shall they divide, <sup>36</sup> But if it becomes known that it was an ox that had gored habitually, from yesterday and before yesterday, but its owner did not guard it, he shall surely pay an ox in place of the ox, and the carcass shall be his.

<sup>37</sup> If a man shall steal an ox, or a sheep or goat, and slaughter it or sell it, he shall pay five cattle

deterrent, because it would make owners aware that they stand to lose their own valuable property if they are not viailant.

The Torah speaks of an "ox that gores," because that is the most frequent sort of animal-inflicted damage, but the laws of the relevant passages refer equally to all animals, even to seemingly harmless roosters that cause harm by peckina.

ולא יאבל — May not be eaten. Once the court has imposed the death penalty, the ox may not be eaten, even if it was ritually slaughtered. Moreover, the owner is forbidden to benefit from it in any other way (Rashi).

- 29. נגח הוא That gores habitually. An ox that gored three times on different days, and whose owner has been warned after each occurrence by witnesses, in court, is confirmed as a menace and its owner must guard it more stringently (Bava Kamma 23b-24a). Consequently, if it gets loose and kills, he is at fault and he shall die by the hand of God; this is not a court-imposed penalty (Rashi, et al.). Like all Heavenly imposed penalties. God judges the individual in the light of all the circumstances. If, indeed, the owner was not culpable. his punishment will be lessened or eliminated accordingly.
- 30. בפר Atonement-payment. If there are witnesses, the court is required to impose a fine upon him, which, when paid, frees him from the Heavenly death penalty (Sforno).
- 31. או־בת . . . או־בת A bou . . . or a girl. It is no excuse that their parents should have protected them from harm (Ibn Ezra).
- עבד .A slave. If the victim was a non-Jewish slave, the Torah imposes a uniform fine, regardless of the sex or monetary value of the slave. The ox, nevertheless, is stoned because it killed a human being.
- 33-34. A pit. The Torah forbids people to leave a dangerous condition in a public place, whether it is an open pit or a slippery banana peel. This applies whether the responsible party has created the danger, by digging a pit, for example, or by uncovering someone else's previously dug pit. Furthermore, legal ownership is not a factor, since no one "owns" a public thoroughfare, but one is responsible if he created

such a potential menace there.

- 34. והמת יהיה־לו And the carcass shall be his. Although the animal died because of the one responsible for the pit, the carcass remains the property of its original owner. The "owner" of the pit pays the difference between the value of the live animal and that of the carcass (Rashi). Thus, if the carcass is stolen or goes down in value as time goes by, its owner is not reimbursed for that additional loss (Ramban).
- 35-36. An animal damaging property. It is unusual for an animal to cause intentional damage. Consequently, as noted above, once it has become established that the animal is aggressive, the owner's responsibility to quard it grows, and so does his liability for payment. As explained by the Sages. the basic rule that emerges from this passage is that the owner pays half of the damage for the first three incidents. After it has been established that the animal is habitually destructive, he is fully responsible for all damages. The Sages differ on the nature of the half-payment. According to one view, it is a fine: Theoretically, the owner should not pay because the animal's attack was unexpected, but the Torah requires him to pay half as an inducement to be vigilant. The other view is that he should be held completely responsible, but the Torah forgives half of the payment because he could not have anticipated the animal's aggressive behavior.
- 35. וְחָצוּ אֵת־כַּסְפוּ And divide its money. The Torah refers to a hypothetical case where both the attacking ox and its victim were of equal value. Thus, if the living animal and the carcass were to be sold and the proceeds divided, the owner of the dead ox would be reimbursed for half of his loss. As a practical matter, however, the oxen are not actually sold; rather, the owner of the attacker pays half the loss (Rashi).
- 36. תַּחַת הַשּוֹר In place of the ox. Since the attacking animal was known to be dangerous, the victim must receive total reimbursement for his loss. The carcass remains his property and he receives the difference between its present value and its value when it was alive (ibid.).
- 37. One who steals livestock. The Torah decrees that one who steals an ox or sheep and sells or slaughters it must pay five times the value of the ox and four times the value of the

חלף תורא וארבע ענא חלף אמרא: א אם במחתרתא ישתכח גנבא ויתמחי וימות לית לה דם: באם עינא דסהדיא נפלת עלוהי דמא לה שלמא ישלם אם לית לה ויודבו בגנבתה: גאם אשתכחא ישתכח בידה גובתא מתור עד חמר עד אמר כד אנון חיין על חד תריו ישלם: דארי יאכיל גבר חקל או כרם וישלח ית בעירה וייכול בחקל אחרז שפר חקלה ושפר כרמה ישלם: הארי יתפק נור וישכח כוביו וייכול גדישיו או קמתא או חקלא שלמא ישלם דאַדלק יַת דּלקתּא: וארי יתן גבר לַחַבְרֵה בָּסֵף אוֹ מַנִין לִמְשַׁר וִיתַגַּנְבוּן מָבֶּית גַבָרָא אָם יִשְׁתְבַח גַנַבָא יִשְׁלֵם עַל חד תרין: זאם לא ישתכח גנבא

בב א תַּחַת הַשּׁוֹר וְאַרְבַּע־צָאן תַּחַת הַשֶּׂה: אִם־בַּמַּחְתֶּבֶת יִּמָצֵא הַגַּנָּב וְהָבָּה וָמֶת אֵין לִוֹ דָּמִים: אִם־זְרָחָה הַשָּׁמֶשׁ י אִם־הִמָּצֵא הָנָּב וְהָבָּה וָמֶת אֵין לִוֹ וְנִמְכַּר בִּגְנַבְּתְוֹּ שלישי דְּשֶׁה חַיִּים שְׁנַיִם יְשַׁלֵּם: כִּי יַבְער־אִישׁ שֹׁרָה אוֹ־בֶּנֶם וְשָׁלֵם אָת־בְּעִירֹה וּבִאֵר בִּשְׁרָה אַחֲר שְׁרָה אוֹ־בֶּנֶם וְשָׁלֵם אָת־בְּעִירֹה וּבִאַר בִּשְׁבָה אַחָר הַמִיטַב שָּׁבָהוּ וּמִיטַב בַּרְמָוֹ יְשַׁלֵם: בִּי־תַצֵּא אִשׁ וּמָצְאָה קֹצִים וְנֵאֶבֶכְל גָּרִישׁ אוֹ הַקָּמָה אוֹ הַשָּׁלָה אַרְהַּ הַשִּׁבְם יְשַבֶּם הַמִּבְעָר אֶת־הַבְּעֵרָה: בִּיּתְּהָא יִמַצָּא הָגַּנַב וְשָׁלֵם הָעָּב הָשְׁבָּם הָמָבְית הָאִישׁ הַשְּׁבָּת הָבִּית הָאִישׁ אַל־רֵעִבהוּ בֶּסֶף אִוֹ־בַלִּים לִשְׁמֹר וְגָנָב מִבֵּית הָאִישׁ אִישׁ אֶל־רֵעִבוּ הָשֵּׁלֶם שְׁנֵים: אָם־לִא יִמַצֵא הַגַּנָב וְשֵׁלֵם שְׁנֵים: אָם־לָא יִמַצֵא הָגַּנָב

לרעהו (להלן פסוק ח; ב"ק סב:): חיים שנים ישלם. ולא ישלס לו מחיס, אלא חייס או דמי חייס (מכילחא): (ד) כי יבער. את בעירה. ובער. כולס לשון בהמה. כמו אנחנו ובעירנו (במדבר כ:ד): בי יבער. יוליך בהמוחיו בשדה וכרס של המה. כמו אנחנו ובעירנו (במדבר כ:ד): בי יבער. יוליך בהמוחיו בשדה וכרס של חבירו ויזיק אוחו באחת משחי אלו, או בשלוח את בעירה או בבעור. ופירשו רבוחינו ושלח הוא נזקי מדרך כף רגל, ובער הוא נזקי השן האוכלת ומבערת (ב"ק בנשדה אחר. בשדה שלח: שמין את הנזק, ואס בל לשלס לו קרקע דמי נזקו ישלס לו ממעכ שדוחי ושלם. שמין את הנזק, ואס כל לשלס לו קרקע דמי נזקו ישלס לו ממעכ שדוחי, אס היה נזקו סלע ימן לו שוה בל לשלט מעידת הימון שמין להס בעידית (מכילחא; בכל קמא בלע"ז: ונאבל גדיש. שלחכה בקולים עד שהגיעה לגדיש או לקמה המחוברת בלע"ז: ונאבל גדיש. שלחכה לת כירו ולריך לניר אותה פעם שניה (מכילחא כל"ק ב.): שלם ושלם המבעיר. אם"פ שהדליק כתוך שלו והיא ילאה מענמה ב"ק מ.): שלם ישלם המבעיר. אם"פ שהדליק כתוך שלו והיא ילאה מענמה ע"י קולים שתלאה הייב לשלס, לפי שלא שמר את גתלתו שלא תלא ומזיק: (ו) וגנב מבית האיש. לפי דכריו: אם ימצא הגגב. ישלם הגנב שנים בעל הבית: (כ"ק קב:): (ו) אם לא ימצא הגגב. וכא השומר הזה שהוא בעל הבית:

(א) אם במחתרת. כשהיה חותר את הבית: אין לו דמים. אין זו רליחה, הרי הוא כמת מעיקרו. כאן למדתך חורה אם בא להרגך השכם להרגו, וזה להרגך בא, הוא כמת מעיקרו. כאן למדתך חורה אם בא להרגך השכם להרגו, וזה להרגך בא, שהרי יודע הוא שאין אדם מעמיד עלמו ורואה שנוטלין ממוטו בפניו ושוחק, לפיכך על מנת כן בא שאם יעמוד בעל הממון כנגדו יהרגנו (סנהדרין עב.): (ב) אם דרחה השמש עליו. אין זה אלא כמין משל. אם ברור לך הדבר שיש לו שלום עמך, כשמש הזה שהוא שלום בעולם כך פשוט לך שאינו בא להרוג אפילו יעמוד בעל הממון כנגדו, כגון אב החותר לגטוב ממון הבן, בידוע שרחמי האב על הבן ואינו בא מעל מבקי נפשות (שם, מכילתא): דמים לו. כחי הוא חשוב ורליחה היא אם יהרגנו על מבקי נפשות עלוהי לו שם שה אחרת, לומר שאם מלאהו עדים קודם שבא בעל הבית וכשבא בעל הבית נגדו התרו בו שלא יהרגהו, דמים לו, חייב עליו אם בעל הבית וכשבא בעל הבית נגדו התרו בו שלא יהרגהו, דמים לו, חייב עליו אם הממון: (ג) אם המצא תמצא בידו. בכשות, שלא טבח ולא מכר (מכילתא): הממון: (ג) אם המצא תמצא בידו. בכשות, שלא טבח ולא מכר (מכילתא): הממון: (ג) אם המצא תמצא בידו. בכשות, שלא טבח ולא מכר (מכילתא): משור עד חמור. כל דבר בכל השלח של שלמה על לבד וגר ישום בו הרו מיים בין שאין בו רוח חיים בין שאין בו רוח חיים. שהרי נאמר במתרא אתר על שכם על כל אבדה וגר ישלם שנים

sheep. Thus, in addition to the value of the stolen animal, the thief pays a fine of four times the value of an ox and three times that of a sheep. The Sages (Bava Kamma 79b) explain the difference between these two species. R' Yochanan ben Zakkai says that the Torah reduced the payment for a sheep because the thief suffered the embarrassment of carrying it on his shoulders as he made his escape. If the embarrassment of even a compassionless thief evokes God's pity, how much more so should we be concerned with the feelings of innocent people. R' Meir says that the theft of an ox is more serious because it causes its owner the loss of productive labor in his field. This teaches the importance that the Torah attaches to honest labor (Rashi).

22.

The fact that all editions of the Chumash list this as a new chapter illustrates a problem that came into being many centuries ago. In the Torah, there are no chapters. The division of the Torah into the commonly used chapters is a Christian device introduced into printed editions of the Torah by non-Jewish Italian printers. The Bible scholars re-

sponsible for the divisions did not take into account the interpretations of the Torah as it was transmitted from Sinai. Consequently, one often finds new chapters that should have been continuations of the previous ones, and long chapters that should have been divided into two.

This "chapter" is actually a continuation of the previous one. It continues the laws of thieves and their penalties. This is obvious not only from the general subject matter, but from verse 1, which speaks of **the** *thief*. Clearly, the reference is to the same thief who has been discussed in the earlier verses.

The following passages deal primarily with various cases of damage that one person causes another, whether through theft, negligence, or assault. The sum total of these laws makes plain that the Torah requires one to be scrupulously careful with the property of others. In an amplification of this duty, *Rambam* rules that it is forbidden to buy stolen property, for the purchaser thereby encourages thieves to ply their trade. Thus, the Torah demands not only that people do not sin, but that they not do anything that can encourage or imply approval of dishonesty in others.

in place of the ox, and four sheep in place of the sheep.

22 Self. Defense: Paument

If the thief is discovered while tunneling in, and he is struck and dies, there is no blood-quilt on his account. <sup>2</sup> If the sun shone upon him, there is blood-quilt on his account. He shall make restitution: if he has nothing, he shall be sold for his theft. 3 If the theft shall be found in his for Thefi possession — whether a live ox or donkey or sheep or goat — he shall pau double.

Damages

- <sup>4</sup> If a man permits livestock to devour a field or vineyard whether he set loose his livestock Caused Bu or he grazed it in another's field — from the best of his field and the best of his vineuard shall Livestock he pau.
  - <sup>5</sup> If a fire shall go forth and find thoms, and a stack of grain or a standing crop or a field is consumed, the one who kindled the fire shall make restitution.

Laws of Shomrim

- <sup>6</sup> If a man shall give money or vessels to his fellow to safeguard, and it is stolen from the house of the man, if the thief is found he shall pay double. 7 If the thief is not found, then the house-
- 1-3. Self-defense and payment for theft. Verses 1-2 teach that, when necessary, one may kill to save his own life. but may not kill if only his property is at risk. The Torah illustrates this law through the case of a thief who is caught tunneling into a home. Since it is obvious that a householder will fight to protect his property, it may be assumed that the thief is ready to overpower him and kill, if need be. Conseauently, the householder may act on the principle that הבא if someone comes to kill you, act first and kill him. If the householder kills his presumed pursuer, therefore, he is not quilty of homicide since he is considered to have killed in self-defense. The verse explains this concept by stating that there is no blood-quilt for killing the burglar: it is as if he had no "blood," for he had already forfeited his life (Sanhedrin 72a, Rashi).
- 2. אם־זרחה השמש If the sun shone. According to Rashi. the term is allegorical: If it is as clear that the intruder means no physical harm as it is clear that the shining sun brings healing to the world, then it is forbidden for the householder to kill. An example of such clarity is the case of a father burglarizing his son, for one may be certain that a parent will not murder his child.

Onkelos, however, renders that witnesses observed the thief. Accordingly, the reference to a shining sun suggests figuratively that the event occurred during the day, when there were witnesses who saw the burglar (Ramban). Under such circumstances, he would not dare kill the householder because he would surely be apprehended. Consequently, it is forbidden to kill him.

שלם ישלם — He shall make restitution. The double expression [lit. make restitution shall he make restitution] indicates that in addition to paying for the theft, the thief must pay as well for any damage he may have caused (Sanhedrin 72a).

ונמבר בגגבתו — He shall be sold for his theft. The expression his theft indicates that only a man, but not a woman, may be sold to raise the funds to pay his victim (Sotah 23b).

3. This law is in contrast to the earlier one (21:37), which taught the special penalty for selling or slaughtering an ox or sheep. The general rule of thieves, as taught here and below (22:8), is that they are fined an amount equal to the value of the stolen property, whether it was an animal or any other movable item. From the word alive, the Sages derive that it is the thief's responsibility to return to the victim the full value of the stolen item as it was when it was stolen. If it died or merely suffered a noticeable physical deterioration, the thief keeps the stolen item because it is not considered to be the same animal that he stole. In that case the thief pays its original value, plus the fine (Bava Kamma 64b).

4. Damages caused by livestock. Rashi explains that this verse discusses darnage caused by livestock, as indicated by the root בער, which appears three times and which, as in Numbers 20:4, refers to domestic animals.

This one brief verse contains several major principles of liability for damage. It includes two separate categories of damage in both of which the animal has no intention to cause harm. They are: (a) w, literally tooth, which refers to what an animal eats and, by extension, any damage caused by an act it does for pleasure, such as rubbing against a wall and toppling it in the process; and (b) רגל, literally foot, which refers to damage that it causes in the course of walking or any other normal activity. Since the verse specifies that the damage occurred in someone else's property, the Sages derive that an owner is not responsible if such damage occurred in a public area, where the animal has a right to be and behave in its normal manner. See the second chapter of Bava Kamma.

מיטב שההו — The best of his field. If the responsible party chooses to pay with land, he must give the best of his land (Rashi).

- 5. Fire. One is responsible to tend his fire, even if he set it permissibly in his own field; hence, he must pay for damages if it gets out of control. In addition to crops being destroyed, the verse speaks of a field - implying the land itself being consumed. The case is that the flames swept across a newly plowed field, drying and hardening the earth, so that it must be plowed again. If so, the one who set the fire must pay for the new expense (Rashi).
- 6-14. Laws of shomrim/custodians of other people's property. This passage discusses the laws of people who are entrusted to safeguard someone else's property. If the charge [pikadon] is lost, stolen, or damaged, the liability of

ויתקרב מרי דביתא קדם דיניא אם לא אושיט ידה במא דמסר לה חברה: חעל כל פתגם דחוב על תור על חמר על אמר על כסו על כל אבדתא די יימר ארי הוא דין לקדם דיניא ייעול דין תרויהון די יחיבון דיניא ישלם על חד תַּרֵין לְחַבָּרָה: טאַרֵי יְתֵּן גָּבַר לחברה חַמַר או תור או אמר וכל בעירא למטר וימות או יתבר או ישתבי לית דחזי: אם לַא דִייַ תַּהֵי בַּין תַּרְנִיהוֹן אָם לַא. אושיט ידה בּמַא דמסר לַה חַברה ויקבל מרה מנה מומתא ולא ישלם: יאואם אתגנבא יתגנב מעמה ישלם למרוהי: יב אם אַתַבַרַא יִתְבַר יַיְתִינֵה סהיד דתבירא לא ישלם: יגוארי ישאל גבר מן חברה ואיתבר או מית מרה לית עמה שלמא ישלם: ידאם מרה עמה לַא יַשַלָּם אָם אַגירַא הוּא על בּאַגרַה: טונאַרי ישדל גבר בתלתא דּלָא מאַרסא וישׁכּוּב עמה קימא וְנְקְרָב בַּעַל־הַבַּיִת אֶל־הָאֱלֹהִים אִם־לְּא שָׁלֶּח יָדָוֹ הַבְּמְלֵאכֶת רֵעְהוּ: עַל־כָּל־דְּבַר־פָּשַע עַל־שׁוֹר עַל־חֲמוֹר עַל־שְׁלְמָה עַל־כָּל־דְּבַר־פָּשַע עַל־שׁוֹר עַל־חֲמוֹר עַל־הָאֶל הִים יָבָא דְּבַר־שְׁנִיהֶם אֲשֶׁר יַרְשִׁיעֻן אֱלֹהִים יָבָא דְּבַר־שְׁנִיהֶם אֲשֶׁר יַרְשִׁיעֻן אֱלֹהִים יְבָא דְּבַר־שְׁנֵיהֶם אֲשֶׁר יַרְשִׁיעֻן אֱלֹהִים רְּרֵעְהוּ: בְּיִרְשִׁנִיהֶם אֲשֶׁר יִרְשִׁיתְן אִישׁ אֶל־רְשְׁנֵיהֶם אְבִּיך אִוֹ־נִשְׁבָּה אֵין רֹשֶׁה: שְׁבָעַת יהוֹה תִּהְיֶה בְּיָן הַעְּלֵיו הַּעְלֵיו הַּעְּבָּר וְיִבְּיָה בְּעָלֵיו: אִם־יְעְלֵיו יְשָׁבֵּם לִבְעָלֵיו: אִם־יִּבְּעָלִיו עִמְוֹ לְא יְשַׁלֵם: יְאִם־גָּנְב יִעָּבְּה לְּא יְשַׁלֵם: יִבְּאָהוּ עֵרְ הַשְּׁבָּה לְּא יְשַׁלֵם: יִבְּאָהוּ עֵר הַשְּׁבְּה לְא יְשַׁלֵם: יִבְּאָהוּ עֵר הַנְּבְּבְּר אוֹ־בֵּעְת בְּעָלֵיו עִמְוֹ לְא יְשַׁלֵם: יִבְּעָהוּ יִשְׁלֵם יִשְׁלֵם: אִם־בְּעָלֵיו עִמְוֹ לְא יְשַׁלֵם אִם־יִיִּשְּׁאֵל אֵישׁ מֵעָם רַעָהוּ וְנִשְׁבֵּר אוֹ־בֵּעְת בְּעָלֵיו אִם: יְ אֲבִר יִשְׁלֵם: אִם־בְּעָלֵיו עִמְוֹ לְא יְשַׁלֵם אִם־בּעָלָיו עִמְוֹ לְא יְשַׁלֵם אִם יִשַּלֵם: אִם־בְּעָלֵיו עִמְוֹ לְא יְשַׁלֵם אִם־בּעָלִיו עִמְוֹ לִי אִנְשְׁבָּם יִשְׁבָּם יִשְׁבָּם: אִם־בְּעָלָיו עִמְוֹ לְא יְשַׁלֵם אִם יִשַּלֵם: אִם־בְּעָלֵיו עִמְוֹ לְא יְשַׁלֵם אִם יִשְׁלֵם בִּעְבָּיוֹ בִּעְלֵיו עִמְוֹ לְא יְשַׁלֵם אִם בִּי שְׁבָּב בִּעְבָּיוֹ עִמְוֹ לִי אִי שְׁבָּב הִישְׁבָּב בְּעָבְיוֹ בּיתְּוֹ בְּבּוֹ בְּעַבְּיוֹ בְּבָּב בְּעַבְיִי בִּבּיר הִוּא בָּא בִּשְּבָּרוֹ בִּי בְּבּב בְּעָבְיוֹ בִּתְּהְיִבּב בְּעַבְיוֹ בְּבּיוֹ בְּבִּי בְּבָּב בְּעָבְיוֹי בְּבּיוֹ בְּבּי בְּבָּב בְּעָבְיוֹי בְּעָּיוֹ בְּיִבּי בְּבְּבְּי בְּיִבְּעָּבְיוֹ בְּבְּבְי בְּבָּב בְּעִבְּיוֹ בְּבּי בְּבָּב בְּיוֹב בְּעָבְיוֹם בְּבְּיבְּבְּי בְּבִּבְים בְּבְּבְים בְּיבְים בְּבְּב בְּעָבְיוֹי בְּיִבּים בְּיבְיבְים בְּבְּבְיבְים בְּבִּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבִּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּים בְּיִבְּעְם בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבִים בְּבְּבְיבְּים בְּבִּים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְּים בְּבְיבְּבְים בְּבִּבְים בְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבִים בְּבִּבְיבְיים

איש בתולה אשר לא־ארשה ושבב עמה

מת מעלמו או נשבר או נשבה נחזקה ע"י לסטים. ואיז רואה שיטיד כדכר: (י) שבעת ה' תהיה. ישכע שכן הוא כדכריו והוא לא שלח כה יד להשתמש כה לעלמו. שאם שלח בה יד ואחר כך נאנסה חייב באונסים (ב"מ מ:־מא.): ולכח בעליו. השבועה (ב"ה הו.): ולא ישלם. לו השומר כלום: (יב) אם טרף יטרף. ע"י חיה רעה: יבאהו עד. יביח עדים שנטרפה בחונם ופטור (מכילחת: ב"ה י:ית): הטרפה לא ישלם. אינו אומר טרפה לא ישלם אלא הטרפה, יש טרפה שהוא משלם ויש טרפה שאינו משלם. טרפת חתול ושועל ונמיה משלם. טרפת זאב ארי ודוב ונחש אינו משלם. ומי לחשר לדוו כז. שהרי כתיב ומת או נשבר או נשבה ולעיל פסוה ט) מה מיתה שאיז יכול להליל אף שבר ושביה שאין יכול להליל (מכילתא): (יג) ובי ישאל. בא ללמד על השואל שהוא חייב באונסין: בעליו אין עמו. אם בעליו של שור אינו עם השואל במלאכחו (ככל מליעל לה:): (יד) אם בעליו עמו. כין שהול בלוחה מלחכה כין שהול במלחכה אם אחרת. היה עמו בשעת שאלה אינו לריך להיות עמו בשעת שבירה ומיתה (שם): אם שביר הוא. אם השור אינו שאול אלא שכור, בא בשברו ליד השוכר הזה ולא בשאלה, ואין כל הנאה שלו שהרי ע"י שכרו נשתמש. ואין לו משפט שואל להתחייב באונסין. ולא פירש מה דינו אם כש"ח או כש"ש, לפיכך נחלקו בו חכמי ישראל שוכר כילד משלם, רבי מחיר חומר כשומר חנם רבי יהודה חומר כשומר שכר (שם פ:): (טו) ובי יפת ה. מדבר על לבה עד ששומעת לו, וכן תרגומו וארי ישדל, שדול בלשון ארמי כפחוי בלשון עברי:

מהר

ונסרב. אל הדייניו לדוו עם זה ולישבע לו שלא שלח ידו בשלו (שם): (ח) על בל דבר פשע, שימלא שהרו בשבועתו שיעידו עדים שהוא עלמו גנבו וירשיעוהו אלהים על פי העדים: ישלם שנים לרעהו. למדר הכתוב שהטועו בפהדון לומר נגנב הימנו ונמנח שהוח שלמו גנבו משלם חשלומי כפל. וחימחי, בזמן שנשבע וחח"כ בחו עדים. שכד דרשו רבותינו. ונהרב בעל הבית אל האלהים. הריבה זו שבועה היא. אתה אומר לשבועה או אינו אלא לדין, שכיון שבא לדין וכפר לומר נגנבה מיד יתחייב בכפל אם באו טדים שהוא בידו. נאמר כאן שליחות יד ונאמר למטה שליחות יד. שבוטת ה' תהיה בין שניהם אם לא שלח ידו (להלן פסוה י) מה להלו שבועה אף כאן שבועה (ב"ה סג:): אשר יאמר בי הוא זה. לפי פשוטו, חשר יחמר העד כי הוח זה שנשבעת עליו הרי הוח אללר. עד הדיינין יבא דבר שניהם ויחקרו את העדות. אם כשרים הם וירשיעוהו לשומר זה ישלם שנים, ואם ירשיעו את העדים שנמנאו זוממין ישלמו הם שנים לשומר. ורז"ל דרשו כי הוא זה, ללמד שאין מחייבין אותו שבועה אלא אם כן הודה במהלת לומר כך וכך אני חייב לך והמוחר נגנב ממני (מכילתא; ב"ק קו:): (ט) בי יתן איש אל רעהו חמור או שור. פרשה רחשונה נחמרה בשומר תנם, לפיכך פטר בו חם הגובה. כמו שכחוב וגונב מבית החיש אם לא ימלא הגנב ונקרב בעל הבית (לעיל פסוקים ו־ז) לשבועה, למדה שפוטר עלמו בשבועה זו. ופרשה זו אמורה בש"ש, לפיכך אינו פטור אם נגנבה, כמו שכחוב ואם גנוב יגנב מעמו ישלם (פסוק יא; ב"מ לד:). אבל על האונם, כמו

the custodian varies according to whether he was compensated for the task. An unpaid custodian [מַשְמַר חַבּשׁלַ] is responsible only if he was negligent [מַשְמַר חַבּשׁלַ]. A paid custodian מַשְּלֵי is expected to be more vigilant and therefore has more liability. He is responsible for loss or theft, unless the occurrence was beyond his control and can be regarded as accidental. Therefore, if they claim that the loss was one for which they are not liable, and they have no witnesses to substantiate their claim, they are required to come to the court and swear that their claim is true. They also must swear that they had not used the item for themselves and that it is indeed not in their possession. Both of the above custodians are forbidden to make personal use of the charge; if they had made such unauthorized use, they would

be considered thieves and liable in all cases, even accidental ones

A borrower (שאַאל), however, is responsible for every manner of loss, unless it occurred in the course of his normal (but not abusive) use; for example, a hammer cracked while driving a nail or an ox died during normal plowing. Ramban explains that in such a case it is the owner who is at fault, for he is the one who authorized its use for those purposes; if the item could not stand the rigors of ordinary usage, the owner should not have made it available.

For the law of a renter [שובָר], see below, verse 14.

As in all cases of monetary arrangements, however, the parties have the right to agree in advance that their responsibilities will be either more or less than the Torah stipulates.

holder shall approach the court that he had not laid his hand upon his fellow's property. § For every item of liability — whether an ox, a donkey, a sheep, or a garment — regarding any lost item about which he says, "This is it!" to the court shall come both their claims. Whomever the court finds guilty shall pay double to his fellow.

<sup>9</sup> If a man shall give his fellow a donkey or an ox or a sheep or any animal to safeguard, and it died or was broken or was looted, without an eyewitness; <sup>10</sup> an oath of HASHEM shall be between them both that he did not lay his hand upon the property of his fellow; the owner shall accept it and he shall not pay. <sup>11</sup> If it shall be stolen from him, he shall pay to its owners. <sup>12</sup> If it shall be torn to death, he shall produce a witness; for a torn animal he does not pay.

A 13 If a man shall borrow from his fellow and it shall become broken or shall die — provided Borrower its owner is not with him — he shall surely make restitution. 14 If its owner is with him, he shall not make restitution. If he was a renter, it came in return for his rental.

Seduction 15 If a man shall seduce a virgin who was not betrothed and lie with her, he shall provide her

- 7. וְנְקְרֵב בְּעֵּל־הַבְּוּיִת Then the householder shall approach the court. The householder of this verse is not the owner but an unpaid custodian who claims that he is not responsible for the loss of the charge. He comes to court to swear that he had not laid his hand, i.e., made unauthorized personal use, on the item (Rashi).
- 8. בי-הוא זָּה "This is it!" After the custodian swore that he was innocent, witnesses came and refuted his oath by testifying, "This is it," i.e., they identify an item in his possession as the one he swore was stolen. Thus, the custodian became a "thief," since he took someone else's property, defining his own act as theft and even swearing on it. Consequently, he must not only return the item, but his restitution must include the fine double payment of a common thief.

אַשר יַרְשִּיאָן אֵלְהִים Whomever the court finds guilty. This phrase implies that even after the testimony of the witnesses, there is a possibility that the court may find someone else guilty of the theft. As in every court case, the witnesses must be interrogated carefully by the judges, and if it emerges that they testified falsely and are engaged in the specific kind of conspiracy described in *Deuteronomy* 19:16-19 [ערים ווּמְמִים], it is they who must make the double payment to the custodian, whom they tried to wrong (*Rashi*).

- 9-12. A paid custodian. This passage refers to a paid custodian who is held to a higher degree of responsibility than the one discussed above. Consequently, if the charge had been stolen or lost, a paid custodian would be required to pay, because he should have sheltered it more securely. Thus, the cases in verses 9 and 12, where a custodian is held blameless, all involve accidents that he could not have prevented. Similarly, if the animal had been stolen in an armed robbery, for example, the custodian would not have to pay, for that is considered beyond his control.
- 12. קיר Torn by a wild animal. This is considered an accident, provided it would have been dangerous for the custodian to resist the attacking animal.

In this verse the Torah introduces the new law that it is not necessary for a custodian to swear if he shall produce witnesses, i.e, he has witnesses who corroborate his account.

13-14. A borrower. As noted above, a borrower is responsi-

ble for every sort of loss (unless the borrowed animal or item died or broke in the course of its normal use).

14. אם־בְּעַלֶּי עמּה — If its owner is with him, i.e., at the time of the loan, the owner of the borrowed item is working with the borrower, either for pay or voluntarily. This passage is an exception to the general rule: The Torah decrees that if the owner is working with the borrower, the borrower is not responsible for any damage that may occur to the item, even if it occurred because of his own negligence (Rashi; Bava Metzia 95a).

אמישליר הוא — If he was a renter. A renter is the last of the four custodians. By saying it came in return for his rental, the Torah indicates why his liability is less than that of a borrower, even though both benefit from the use of someone else's property. A borrower derives all the benefits at no cost, while a renter pays for his use. However, the verse does not specify the extent of a renter's responsibility. According to R' Meir, he has the same liability as an unpaid custodian, so that he pays only if he was negligent. The Halachah follows R' Yehudah, that a renter has the status of a paid custodian, who is responsible unless the loss was beyond his control (libid. 80b).

- 15-16. Seduction. The Torah goes from instances of property theft to "theft of the heart" (Chizkuni). If a man seduces a girl below the age of twelve and a half, he should marry her, but he is not required to do so. Both the girl and her father have the right to refuse the marriage (Kesubos 39b). If the marriage is vetoed by any of the three parties, the seducer is required to pay a fine to the girl's father, or, if she has no father, to her. In addition to the fine, he must pay for monetary damage [pt] and the humiliation [nt/12] he inflicted upon her.
- 15. אָשֶׁר לֹא־אֹרְשֶׁא Who was not betrothed. The monetary punishment of this passage can apply only if betrothal [kiddushin] had not taken place. This betrothal/kiddushin is familiar nowadays as the first portion of the marriage ceremony, when the groom presents his bride with a ring, but in ancient times, kiddushin was performed many months before the marriage ceremony [chuppah]. Following kiddushin, although the couple may not live together, they are

יְקְנְּמְנָה לֵאָפָר לְאָנְתְּוּ: יוּ אָם מְצְבָּא לָא
יִּצְבְּי אֲבוּהָא לְמִתְנָה לַה בַּסְפָּא יִתְקּוֹל
יִּצְבִּי אֲבוּהָא לְמִתְנָה לַה בַּסְפָּא יִתְקּוֹל
יִּנְבְי אֲבוּהָא לְמִתְנָה לַה בַּסְפָּא יִתְקּוֹל
יִתְּקְטֵל יְּתְכוֹן בְּשַׁרְאַא יְתִּלְיוֹ נְתְּמֵיל לְבִּלְתַה: כּנְוְיִתְקָּף רוּנְּוִי
יִתְּקְטֵל אֶלְהֵן לְשְׁמָא דִייָ בּלְחורוֹה:
יִּתְקְטֵל אֶלְהֵן לְשְׁמָא דִייָ בּלְחורוֹה:
אַרְמְלָא וְיִּמָם לָא תְעַנוּן וְלָא תְעִיקּוּן אֲבִי
יִּתְקָטֹל אֶלְהֵן לְשְׁמָא דִייָ בּלְחורוֹה:
אַרְמְלָא וְיִּמָם לָא תְעַנוּן וְלָא תְעִיקּוּן אֲבִי
יִּמְבָּל וְיִּבְּבָּת הַּצְּבָּא וְיִמְּוֹם לְּצָבְייִ
אַרְמָלְא וְיִמָּם לָא תְעַנוּן וְלָא תְעִיקּוּן אֲבִירוּ
אַרְמֶלְא וְיִבָּם לָּצְבָּיִי יִּמְרָּבָּא וְיִבְּיִם לָּבְּיִי יִּתְבָּוֹן בְּעַבִּיי
אַרְמְלָּוֹ וְבִּיִיִים לֵּא תְעֵּיִוֹן וְּיִיִּשְׁהוֹי בִּיִּאם עָּנָּאָה
הַיִּבְיוֹן בְּוִיתְרָא לָא תוֹנוּן וְּלָא תְעִייִין

יי יִמְהָרֶנָה לְּוֹ לְאִשָּׁה: אִם־מָאֵן יְמָאֵן אָבֶיהָ לְתִתָּה לְוֹ בֶּטֶף
יי יִשְׁלְל בְּמָהַר הַבְּתוּלְת: מְכַשַׁבָּה לְא תְחַיֶּה:
יי יִשְׁלְל בְּמָהַר הַבְּתוּלְת: מְכַשְׁבָּה לָא תְחַיֶּה:
בּ יְחֲרֶם בִּלְתִּי לֵיהֹוּה לְבַדְּוֹ: וְגִר לְא־תוֹנֶה וְלְא תִלְחָצֶנוּ
בּ תְעַנְּוּן: אִם־עַנָּה תְעַנֶּה אֹתוֹ בְּי אִם־צָּעְקׁ יִצְעַלְ אֵלֵי
בּ תְעַנְּוּן: אִם־עַנָּה תְעַנֶּה אֹתוֹ בְּי אִם־צָּעְקׁ יִצְעַלְ אֵלֵי
וְהָיוּ נְשִׁיכֶם אַלְמָנוֹת וּבְנִיכֶם יְתֹמִים:
וְהָיִוּ נְשִׁיכֶם אַלְמָנוֹת וּבְנִיכֶם יְתֹמִים:
בּ אִם־כּסף ו תַּלְנֵה אָת־עַמִּי אָת־הַעַנִּי עַמַּרְ לִא־תִהַיָה

והמרבז והמגפף והמנשה. אינו במיסה אלא באזהרה (מכילחא: סנהדריו ס:): (ב) וגר לא תונה. חונחת דברים (מכילחח: ב"מ נת:). הונטרחריחי"ר בלע"ז. כמו והחכלתי את מוניד את בשרם (ישעיה מטוכו): ולא תלחצנו. בגזילת ממון (מכילתא: כ"מ נט:): בי גרים הייתם. אם הוניתו אף הוא יכול להונותר ולומר לר אף אתה מגרים באת. מום שבר אל תאמר לתברך (שם ושם). כל לשון גר אדם שלא נולד באותה מדינה אלא כא ממדינה אתרת לנור שם: (כא) כל אלמנה ויתום לא תענוז. הוא הדיו לכל אדם, אלא שדבר הכתוב בהווה, לפי שהם תשושי כת ודבר מלוי לענותם (מכילתא): (בב) אם ענה תענה אתו. הרי זה מקרא קלר. גזס ולא פירש ענשו. כמו לכן כל הורג קין (בראשית ד:פו) גזם ולא פירש ענשו. אף כאן אם ענה תענה אותו לשון גזום, כלומר סופר ליטול את שלד, למה, כי אם צעה יצעה אלי וגוי: (כג) והיו נשיכם אלמנות. ממשמע שנחמר והרגחי חחכם חיני יודע שנשיכם חלמנות ובניכם יתומים. אלא הרי זו הללה אחרת. שיהיו הנשים לרורות כאלמנות [חיות], שלא יהיו עדים למיתת בעליהן ותהיינה אסורות להנשא, והבנים יהיו יתומים, שלא יניתום בית דין לירד לנכסי אביהם לפי שאיו יודעים אם מתו אם נשבו (מכילתא: כבא מליעא לת:): (בד) אם בסף תלוה את עמי. כבי ישמעאל אומר כל אם ואם שבתורה כשות חוז מג'. וזה א' מהן (מכילחת): את עמי. עמי וגוי, עמי הודס. עני ועשיר, עני הודס. (ענייך ועניי עירך, ענייך קודמין.] עניי עירך ועניי עיר אחרת, עניי עירך קודמין. וזה משמעו, אם כסף חלוה, את עמי חלוהו הודם לגוי. ולאיזה מעמי, את העני. ולאיזה עני, לאוחו שעמר (מכילחא: ב"מ עא.). וד"א את העני, שלא תנהוג בו מנהג בזיון בהלואה. שהוא עמי: את העני עמך. הוי מסחכל בעלמך כאילו אחה עני (חנחומא פו)]: מהר ימהרנה. יפסוק לה מוהר כמשפט איש לאשחו, שכותב לה כתובה וישאנה (מכילחל): (טז) כמהר הבתולות. שהוא הלוב נ' כסף אלל החופס את הכחולה ושוכב עמה באונס, שנא' ונתן האיש השוכב עמה לאבי הנערה חמשים כסף (דברים כב:כט: מכילחל: כחוכות י.): (יו) מכשפה לא תחיה. אלא חומת ככ"ד. ואחד זכרים ואחד נקבות, אלא שדבר הכחוב בהווה, שהנשים מלויות מכשפות (מכילחא: סנהדריו סו.): (ויח) כל שוכב עם בהמה מות יומת. כסהילה (מכילחל) רוכע כנרבעת שכתוב בהן דמיהם בם (ויהרת כנטז: סנהדרין סו.):] (יט) לאלהים. לעבודה זרה. אילו היה נקוד לאל הים היה לריך לפרש ולכחוב אחרים, עכשיו שאמר לאל הים אין לריך לפרש אחרים. שכל למ"ד ובי"ח המשמשות בראש התיבה, אם נקוד בחטף. כגון למלד למדבר לעיר, לריד לפרש לחיזה מלד לחיזה מדבר לחיזה עיר. וכן למלכים ולרגלים (ר"ה ב.) בחיר"ה, לריך לפרש לחיזה, ואם אינו מפרש כל מלכים במשמע. וכן לאל הים כל חלהים במשמע חפי' הודש. חבל כשהיח נהודה פחח. כמו למלך למדבר לעיר, נודע באיזה מלך מדבר, וכן לעיר נודע באיזה עיר מדבר, וכן לאלהים לאותם שהוזהרתם עליהם במקום אחר. כיולא בו אין כמוך באלהים (חהלים פונח) לפי שלא פירש הולרך לינהד פתח: יחרם. יומת. למה נאמר יחרם והלא כבר נאמרה בו מיתה במקום אחר, והולאת את האיש ההוא או את האשה ההיא וגו' (דברים יז:ה). אלא לפי שלא פירש על איזו עבודה חייב מיחה. שלא חאמר כל עבודות במיחה. בא ופירש לך כאן זובח לאלהים. לומר לך, מה זביחה עבודה הנעשית בפנים לשמים. אף אני מרבה המקטיר והמנסך שהם עבודות פנים ותייבין עליהם לכל עבודה זרה. בין שדרכה לעבדה בכך בין שחין דרכה לעבדה בכך. אבל שאר עבודות, כגון המכבד

considered to be "married" to the extent that adultery is a capital offense, and the rule is that no monetary payments are assessed where a capital offense is involved (קם לֵה בְּרֶרָבָּא).

... קוד — He shall provide ... a marriage contract. If he marries her, he must provide her with the same marriage contract [kesubah] that every husband must give his wife (Rashi). Ramban renders he should send her gifts, as a groom customarily sends his bride. According to either interpretation, the Torah informs us that the seducer must treat her as respectfully as every husband must treat his bride.

16. בְּפֶּףְ יִשְׁכְּל — He shall weigh out silver. If the marriage does not take place, the seducer is fined. The Sages derive exegetically that the amount of the fine is fifty silver shekels, which equals two hundred zuz, the amount stipulated in the marriage contract of virgins (see Kesubos 10a).

17. מְכְשְׁמָה — A sorceress. The court-inflicted death penalty applies equally to male and female sorcerers, but the verse uses the feminine because this activity was more common

among women (Rashi).

The Talmud teaches that מָּבְחִישִּין is a contraction of מָּבְּחִישִּין מֶּבְּלָיִה שֶׁל מֶעְלָה they deny the Divine retinue (Sanhedrin 67b). By definition, sorcery is an attempt to assume control of nature through the powers of impurity and thus to deny God's mastery.

לא תְחֵיֶה You shall not permit . . . to live. This is a stronger expression than simply stating that she incurs the death penalty. Those who engage in sorcery are extremely dangerous to others, because of the corrosive and enticing nature of such activity. Regarding such greater dangers, the Torah exhorts the nation to root them out zealously (Ramban).

19. בְּחֵ לְאֵלֹהִים — One who brings offerings to the gods, i.e., idols (Rashi). According to Ramban, elohim in this verse refers to angels, for it is a capital offense to worship any force or combination of forces, even the angels of Hashem. Sfomo adds that it is forbidden even if one worships Hashem as well as idols.

יְחֶרֶם — Shall be destroyed. Cherem , this unusual term for the

with a marriage contract as his wife, 16 If her father refuses to give her to him, he shall weigh out silver according to the marriage contract of the virgins.

- 17 You shall not permit a sorceress to live.
- 18 Anyone who lies with an animal shall surely be put to death.
- 19 One who brings offerings to the gods shall be destroyed only to HASHEM alone!

Sensitivitu Helpless and Aban-

<sup>20</sup> You shall not taunt or oppress a stranger, for you were strangers in the land of Equpt. <sup>21</sup> You to the shall not cause pain to any widow or orphan, 22 If you [dare to] cause him pain ...! — for if he shall cru out to Me. I shall surely hear his outcry, 23 My wrath shall blaze and I shall kill you doned by the sword, and your wives will be widows and your children orphans.

<sup>24</sup> When you lend money to My people, to the poor person who is with you, do not act toward

death penalty, indicates that the transgressor is so beyond the pale that he is not worthy of existence. By assigning the status of deity where it does not belong, the worshiper has forfeited his own right to exist (Ramban).

20-23. Sensitivity to the helpless and abandoned. Just as there is a lamentable tendency for the powerful — or those who would like to consider themselves powerful — to take advantage of the weak and helpless, there is also a tendency on the part of disadvantaged people to be more sensitive than others to perceived insults. Although it is forbidden to abuse anyone, the Torah frames this prohibition specifically with reference to converts, widows, and orphans, because they are most vulnerable to such mistreatment.

20. וגר — A stranger. The commentators explain the verse as referring to a convert to Judaism, but the sense of the verse applies also to any stranger, even a fellow Jew who is a newcomer to a neighborhood or school, for he, too, feels ill at ease in unfamiliar surroundings.

A native Jew who taunts a convert over his foreign origin invites the retort that "you, too, were strangers in the land of Egupt!" (Rashi).

Or HaChaim explains a deeper sense of the verse. Jews might be tempted to look down on converts, because they lack the sanctity of lineage from Abraham, Isaac, and Jacob. But in response to this, the Torah cautions us that we had once been mired in the spiritual muck of Egyptian contamination, and were no better than the convert had been before his conversion.

22. אם־ענה תענה א'תו — If you |dare to| cause him pain . . . ! Rashi explains that the verse does not say explicitly what will happen to the person who does so. Rather, the Torah implies by this exclamation that anyone who dares cause a widow or orphan to suffer should expect severe retaliation from the Father of orphans and Judge of widows.

The previous verse was in the plural while this one is in the singular. This implies that if the community allows even a single one of its members to mistreat the helpless, God will punish them all (Ibn Ezra). The very fact that a community permits individual members to persecute the helpless is in itself a crowning insult. It shows the downtrodden that even those who do not actively taunt them do not care about them.

אָם־צָּעלק — If he shall cry out. God will avenge their grievance whether or not they cry out to Him, but He will act more quickly if their pain is so great that it causes them to cry out (Maharam).

24-27. The commandment to extend free loans. The Torah commands us to lend money to our fellow Jews and not to charge them interest, even though such payments might be regarded as no more than a "rental charge" for the use of the money. The lender has the right to the return of his money, of course, but he may not embarrass the borrower by acting like a dunning creditor or making it obvious that the borrower is beholden to him. Furthermore, even though the lender has a right to demand collateral, the Torah limits his right to hold onto it, if the borrower is in need.

Not only is a loan a required form of charity, it is one of the highest forms, because it preserves the self-respect of the borrower and allows him to rebuild his own financial stability, so that he will not be dependent upon others.

24. DX — When. This is one of three cases in Scripture where the word אם means when, and not if [cf. 20:22 and Leviticus 2:14). To assist the poor with a loan is not optional, but obligatory (Rashi).

- אלוה - You lend. R' Hirsch notes that the root of this word can also connote attachment. Accordingly, the Torah informs us that by lending money to a needy person, we attach ourselves to him and his plight. He is not alone, because we take it upon ourselves to help him cope with and overcome the obstacles to his self-sufficiency.

עמי . . . העני עמַך — My people . . . the poor person who is with you. These two expressions reflect major reasons why people of means should be anxious to lend their money to those in need. The borrowers are My people — God's nation whose livelihood is His responsibility. Therefore, any Jew who assists them can be sure that God will recompense him. Secondly, as the Sages teach, poor people provide the rich with a priceless opportunity, for those who give charity are richly rewarded by God; thus the giver gains even more than the receiver. This is implied by the reference to the poor as with you; the person you help is with you, for you are partners. You help him and, by giving you the opportunity to do so, he helps you (Kli Yakar).

25-26. In the event the borrower did not pay by the stipulated date, the lender may ask the court to order that personal effects be given him as collateral. In this case, however, the lender must return them to the borrower at the times when he must have them. This passage speaks of

לה כרשיא לא תשווו עלוהי חבוליא: כה אם משכונא תסב כסותא דחברה עד מיעל שמשא תתיבנה לה: כו ארי היא כסותה בלחודה היא תותבה למשכה במה ישכוב ויהי ארי יקבל קדמי ואקבל קבלתה ארי חננא אנא: כו דינא לא תקיל ורבא בעמה לא תלוט: כחבכורה ודמעה לא תאחר בּוּכְרַא דבנַר תַפְּרֶשׁ קַדְמֵי: כט כַּן תַעבר לתורך לענר שבעא יומין יהי עם אמה ביומא תמינאה תפרשנה קדמי: לוַאַנַשׁין קַדִּישִׁין תַהוֹן קַדַמי וּבַשַּׁר תַּלִּישׁ (נ״א דּתַלִּישׁ) מן חיוא חיא לא תיכלון לכלבא תרמון יתה: אלא תקבל שמע דשקר לא תשוי ידר עם חיבא למהוי לה סהיד שקר: כלא תהי בתר סגיאין לאַבאשא ולא תמנע (נ״א תחמנע) מַלאַלַפַא מַא דבעינה על דינא בתר סגיאי שלים דינא: גועל מסכינא לא תרחם בדינה: דארי תפגע תורא דסנאך או ַחַמַרָה דָתַּעִי אַתַבָא תִּתִיבְנָה לֵה: האַרִי

בה לו פנשה לא־תשימון עַלֵיו נֵשֶׁר: אִם־חַבְּל תַּחִבְּל בּ שַׂלְמֵת רֶעֶךְ עַד־בְּא הַשָּׁמֶשׁ תְשִׁיבֵנוּ לְוֹ: כִּי הָוֹא כְסוּתהֹ לְבַלֵּה הָוֹא שִמְלֶתְוֹ לְעֹרָוֹ בַּמֶּה יִשְׁבָּב וְהַיָהׁ כִּי־יִצְעַק יחצו החפר בפסולים אלהים לא תקלל בו אלי ושַמַעתִי כֵּי־חַנְּוּן אָנִי: רביעי רם וַנַשֵּׁיא בָעַמַךְ לָא תַאָר: מִלֶאָתְרֶּ וַדִמְעַךְּ לְא תַאַחֵר רִם בט בָּבוֹר בַּנֵיךְ תִתֶּן־לֵי: בֵּן־תַּעֲשֵה לִשְׁרְךְּ לִצֹאנֵךְ שִׁבְעַת ל ימֵים יָהָיָה עָם־אָמוֹ בַּיִּוֹם הַשָּׁמִינֵי תִּתְנוֹ־לֵי: וְאַנְשֵׁי־ קרש תהיון לי ובשר בשבה טרפה לא תאבלו לבבב לא תשא שמע שוא אל־תשת א תשלכון אתו: בג ב ידך עם־רַשַּׁע לְהִיָּת עֵד חַמֵּס: לא־תַהָנָה אַחַבֵּי־רַבָּים לַרַעֹת וַלֹא־תַעַנָה עַל־רָב לְנָטֵת אֲחֲרֵי רַבִּים לְהַטְּת: כי תפגע שור גד וַדָּל לָא תֻהַדָּר בָּרִיבִוּ: ה אַיִבְרָּ אַוֹ חַמֹרוֹ תֹעָה הַשָּׁב תִּשִּׁיבנוּ לוֹ:

יום אלא שדבר הכתוב בהווה. ואונהלום תרגם ובשר דתליש מו חיוא חיא. בשר שנתלש ע"י טרפת זאב או ארי מן חיה כשרה או מבהמה כשרה בחייה: לבלב תשליבון אתו. אף העכו"ם ככלב. או אינו אלא כלב כמשמעו, חלמוד לומר בנבלה או מכר לנכרי (דברים יד:כא) קל וחומר לטרפה שמוחרת בכל הנאות. אם כן מה חלמוד לומר לכלב. ללמדר שהכלב נכבד ממנו. ולמדר הכחוב שחיו ההב"ה מהפח שכר כל בריה. שנאמר ולכל בני ישראל לא יחרז כלב לשונו (לעיל יא:ז) אמר הקב"ה חנו לו שכרו (מכילחל): (א) לא תשא שמע שוא. כחרגומו. לל חקבל שמע דשקר. לזהרה למקבל לשון הרע (מכילתא; פסחים קיח.) ולדיין שלא ישמע דברי בע"ד עד שיבא בע"ד חבירו (מכילחה; סנהדרין ז:): אל תשת ידך עם רשע. הטוען חח חבירו חביעת שקר, שקבטיחהו [ס"ח שהבטיחהו] להיות לו עד חמס: (ב) לא תהיה אחרי רבים לרעות. יש כמקרא זה מדרשי חכמי ישראל אכל אין ל' המקרא מיושב בהן על אפניו. מכאן דרשו שאין מטין לחובה בהכרעת דיין אחד. וסוף המקרא דרשו, אחרי רבים להטות, שאם יש שנים מחייבין יותר על המזכין הטה הדין על פיהם לחובה, וכדיני נפשוח הכחוב מדבר (סנהדרין ב.). ואמלט המקרא דרשו, ולא תענה על רב, על רב, שאין חולקין על מופלא שכב"ד. לפיכך מחחילין בדיני נפשוח מן הגד, לקטנים שבהן שואלין תחלה שיאמרו אח דעתם (שם לב.). ולפי דברי רבותינו כך פתרון המקרא. לא תהיה אחרי רבים לרעות. לחייב מיחה כשכיל דיין אחד שירכו מחייבין על המזכין. ולא תענה על רב. לנטוח מדבריו, ולפי שהוא חסר יו"ד דרשו בו כן. אחרי רבים להטת. ויש רבים שאתה נומה אחריהם. ואימחי. בזמו שהו שנים המכריעין במחייבין יותר מן המזכין. וממשמע שנה' לה תהיה החרי רבים לרטוח שומע אני אבל היה עמהם לסובה, מכאן אמרו דיני נפשוח מטין ע"פ אחד לזכוח ועל פי שנים לחובה. ואונהלום חרגם לא תחמנע מלאלפא מה דמחבעי לד ום"א דבעינד) על דינא. ולשון העברי לפי התרגום כך הוא נדרש. לא תענה על רב לנטות. אם ישאלר דבר למשפט לא חענה לנטוח ללד אחד [ס"א אחר] ולסלק עלמך מן הריב, אלא הוי דן אוחו לאמיתו. ואני אומר לישבו על אפניו כפשוטו, וכך פתרונו. לא תהיה אחרי רבים לרעות. אם ראית רשעים מטין משפט לא חאמר הואיל ורבים הם הנני נוטה אחריהם. ולא תענה על רב לנטות וגוי. ואם ישאלך הנדון על אוחו המשפט אל תעננו על הריב דבר הנוטה אחרי אוחן רבים להטוח את המשפט מאמיחו, אלא אמור את המשפט כאשר הוא, וקולר יהא תלוי בלואר הרבים: (ג) לא תהדר. לא חחלוק

לא תהיה לו בגשה. לא מתבענו בחזקה. אם אתה יודע שאיו לו אל תהי דומה עליו כאילו הלויחו אלא כאילו לא הלויחו, כלומר לא תכלימהו (מכילתא: ב"מ עה:): גשר. רבית. שהוא כנשיכת נחש. שנחש נושר חבורה הטנה ברגלו ואינו מרגיש ופתאום הוא מבלבן ונופח עד קדקדו, כך רביח אינו מרגים ואינו נזכר [ס"א ניכר] עד שהרביח עולה ומחסרו ממון הרבה (ש"ר לחיו): (בה) אם חבול תחבל. כל לשון סבלה חינו משכון בשעת הלוחה חלא שממשכניו את הלוה כשמגיע הזמן ואינו פורע (בבא מליעא קיד:): [חבול תחבול. כפל לך כחבלה עד כמה פעמים. אמר הקב"ה, כמה אחה חייב לי, והרי נפשך עולה אללי כל אמש ואמש ונותנת דין וחשבון ומתחייבת לפני ואני מחזירה לך. אף אחה סול והשב סול והשב (תנחומא סו)]: עד בא השמש תשיבנו לו. כל היום חשיבנו לו עד בא השמש, וכבוא השמש חחזור וחטלנו עד שיבא בקר של מחר. ובכסות יום הכתוב מדבר שחין לריך לה בלילה (מכילתח: ב"מ שם): (בו) בי הוא כסותה. זו טלית: שמלתו. זה חלוק: במה ישכב. לרכוח חת המלע (מכילחת): (בו) אלהים לא תקלל. הרי זו אזהרה לברכת השם ואזהרה לקללת דיין (שם; סנהדרין סו.): (בח) מלאתך. חובה המועלת עליך כשתתמלא תבואתר להתבשל, והם בכורים: ודמער. התרומה (מכילתא: תמורה ד.). ואיני יודע מהן לשון דמע: לא תאחר. לא תשנה סדר הפרשתן לאחר את המוקדם ולהקדים את המאוחר. שלא יקדים תרומה לבכורים ומעשר לתרומה (שם ושם): בבור בניך תתן לי. לפדוחו בחמש סלטים מן הכהן. והלא כבר לוה עליו במקום אחר, אלא כדי לסמוד לו כו חעשה לשורך ללאנד. מה בכור אדם לאחר ל' יום פודהו שנאמר ופדוייו מבן חדש תפדה (במדבר יח:עוז) אף בכור בהמה דקה מטפל בו ל' יום ואח"כ נוחנו לכהן (מכילחת: ככורות כו:): (בט) שבעת ימים יהיה עם אמו. זו חזהרה לכהן, שחם בא למהר את קרבנו לא ימהר קודם שמנה לפי שהוא מחוסר זמן (מכילתא): ביום השמיני תתנו לי. יכול יהא חובה לבו ביום, נאמר כאן שמיני ונאמר להלן ומיום השמיני והלאה ירלה (ויקרא כב:כז) מה שמיני האמור להלן להכשיר משמיני ולהלן אף שמיני האמור כאן להכשיר משמיני ולהלן. וכן משמעו, וביום השמיני אתה רשאי ליתנו לי (מכילחה): (ל) ואנשי קודש תהיון לי. אם אחם קדושים ופרושים משקולי נבלוח וטרפות הרי אתם שלי, ואם לאו אינכם שלי (שם): ובשר בשדה טרפה. אף בבית כן, אלא שדבר הכחוב בהווה, מקום שדרך בהמוח ליטרף. וכן כי בשדה מלאה (דברים כב:כז), וכן אשר לא יהיה שהור מקרה לילה (דברים כג:יא) הוא הדין למקרה

items that are needed during the daytime, such as garments or even bedspreads. The lender may take them every evening, but he must return them by morning, so that the borrower will not be deprived of their use. This is yet another

instance of the Torah's compassion for the needy — not only for their physical needs, but their right to self-respect.

27. The Sages derive that the word Elohim in this verse refers to judges, as well as to God. Thus, although it is

mandment to Extend Free Loans

The Com- him as a creditor; do not lay interest upon him. <sup>25</sup> If you take your fellow's garment as security. until sunset shall uou return it to him, <sup>26</sup> For it alone is his clothing, it is his garment for his skin — in what should he lie down? — so it will be that if he cries out to Me. I shall listen, for I am compassionate.

- <sup>27</sup> You shall not revile God, and you shall not curse a leader among your people.
- 28 Do not delay your fullness-offering or your priestly heave-offering; the firstborn of your sons shall you present to Me. 29 So shall you do to your ox, to your flock; for a seven-day period shall it be with its mother, on the eighth day you may present it to Me, 30 People of holiness shall you be to Me: uou shall not eat flesh of an animal that was torn in the field; to the dog shall you throw it.

23

- Integrity of the Judicial Process
- $^{1}$   $\bigcap$  o not accept a false report, do not extend your hand with the wicked to be a venal witness. <sup>2</sup> Do not be a follower of the majority for evil; and do not respond to a grievance by yielding to the majority to pervert Ithe lawl, 3 Do not glorify a destitute person in his grievance.
  - <sup>4</sup> If you encounter an ox of your enemy or his donkey wandering, you shall return it to him repeatedlu.

forbidden to curse anyone, the Torah singles out judges and leaders, because their responsibility to render decisions and enforce judgment makes them vulnerable to the imprecations of those whom they rule against.

28. מלאתך – Your fullness-offering, i.e., bikkurim, the first fruits, which are picked when they become full and ripe, and are presented to the Kohanim (Rashi).

ורמער — Or your priestly heave-offering, i.e., terumah, the portion of crops that must be given to the Kohanim. Although this is the Talmud's interpretation of the term (Temurah 4a). Rashi states that he does not know how it fits the word. According to Ramban, the word derives from קמעה, teardrop, and refers to the terumah tithes from wine and oil. which, because they are liquids, drip like tears.

It is natural for a person to feel special affection for his first acquisitions, such as the first of his crops that become ripe and certainly his firstborn children. This verse, however, urges us to realize that whatever we have is God's gift and we should devote everything to His service before we think of ourselves.

- 30. ואַנשי־קרש People of holiness. The Torah uses the common case of an animal that was killed in the field to allude to every form of forbidden food. The Torah's introduction to this prohibition puts it in perspective: The consumption of forbidden foods deter a Jew from the attainment of holiness, the goal which God sets for His people. Thus, the mention of holiness is intended to introduce the following clause (Ramban). Sfomo comments otherwise. Holiness derives from the observance of the previous commandment that families should devote their firstborn and first crops to God's service. When the nation has an elite corps of scholars and righteous people, they will spread holiness to others as well.
- To the dog. It is permitted to dispose of such meat in other ways as well, but the Torah teaches us to show gratitude, just as God does not let any good deed go unrewarded. During the Exodus, the dogs did not howl (11:7); therefore,

where practicable, we show our appreciation by throwing forbidden meat to them (Rashi).

# 1-3. Integrity of the judicial process.

- 1. ... לא תשא Do not accept .... i.e., believe, It is forbidden to believe unverified gossip about another person. This applies both to an individual, who is forbidden to believe לשוו הרע. evil talk, and to a judge, who is forbidden to listen to a disputant unless the second party is present (Rashi).
- רשע The wicked. According to Rashi, this refers to a wicked litigant who seeks to enlist a witness to support his contention. According to Ibn Ezra and Sfomo, the wicked one is a false witness, who needs a second witness to corroborate his testimony.

This is also an admonition not to testify with a disqualified witness, even if what he is saving happens to be true; an honest witness is forbidden to associate his testimony with a dishonest person.

- 2. The Sages derive several laws from this verse by means of Talmudic exegesis. Our translation follows Rashi's interpretation of the plain meaning, as follows: A judge must voice his opinion according to his understanding of the law and the evidence. Even if he is heavily outnumbered by others, he must not change his opinion to agree with them, if he considers them to be mistaken or intentionally perverting the law.
- 3. לא תהדר Do not glorifu. Despite the temptation to ease the plight of the poor by allowing them to win their case and thereby receive money with dignity from the rich — who will not miss it in any case — it is forbidden to pervert the law, no matter how noble the intention.

Or HaChaim comments homiletically that the pauper's grievance is against God: "If He created me, why doesn't He give me a decent livelihood?" If so, the judge may reason that he is "protecting" God by his incorrect ruling. This, too, is forbidden. The law is incontrovertible.

4. The Torah requires one to return a lost item "repeatedly"

י"נס

תחזי חמרא דסנאר רביע תחות טוענה ותמנע מלמשבק (נ״א מלמשקל) לה משבק תשבוק מה דבלבר עלוהי ותפרק עמה: ולא תצלי דיו מסבינה בדינה: ימפתגמא דשקרא הוי רחיק ודוכי ודי נפק (דכי) מן דינא לא תקטול ארי לא אזכי חיבא: חושוחדא לא תקבל ארי שוחדא מעור חבימיו ומקלקל פתגמיו תריציו: טוגיורא לא תעיקון ואתון ידעתון ית נפשא דגיורא ארי דירין הויתון בארעא דמצרים: יושית שנין תורע ית ארער עללתה: יא ושביעתא ית ותכנוש תשמטנה ותרטשנה וייבלוז מסכני עמר ושארהון תיכול חיות ברא כן תעבד לכרמה לזיתה: יבשתא יומין תעבד עובדיר וביומא שביעאה תנוח בדיל דינום תורך וחמרך וישקוט בר אמתך וגיורא: יגובכל די אמרית לכוז תסתמרוז

יִּ בִּן־אַמָתְךָּ וִחַגֵּר: וּבְכֵּל אֲשֶׁר־אָמֵרְתִּי אֲלֵיכֵם תִּשְׁמֵּל רָנִים תְּעָשֶׁר תִּעֲלָב תִּמְלָב תִּעָלָב תִּמְלָב תִּעָלָב תִּמְלַב תִּעְלָב תִּעְלֶב תִּעְלָב תִּעְלֶב תִּעְלֶב תִּעְלָב תִּעְלֶב תִּעְלָב תִּעְלָב תִּעְלָב תִּעְלָב תִּעְלָב תִּעְלֶב תִּעְלֶב תִּעְלֶב תִּעְלֶב תִּעְלָב תִּבְּל עְּעָב תַּעְעָשָׁה לְבַּרְעְבָּל עְצְּבְּר עְּעָבְיעִי בְּבְּיוֹב בְּעִיעְיִּב תִּעְעָשָׁה לְבִּילְ עָבְילְב תְּעְעָשְׁה לְבִילְם הָּעְעָשָׁה לְבְּלְעְעָם תְּבְּלְעְעָי תִּעְלָב תִּעְלָב תִּעְלָב תִּעְלָב תִּעְעָשָׁה לְבִיל עִּעְלְּב תְּעְעָשָׁה לְבִּיל עִּעְלִיב תִּעְעָּעָי הִּעְּעָב תִּעְעָּעָם הְּבִּע עִּעְּיב תִּעְעָשָׁה לִּבְיל תִּעְלְּב תְּעְעָּעָם הִּעְעָּב תִּעְעָּעָם הְבִּל עִּעְיִים הְּבִּעְיִים הְּבִּעְיִבּע תִּעְּיִּב לְּעִיעוֹ תָּבְעִים הְּעִּעְם הִּעִּעְם הְּבּעּעְם בּבּיל הַעְּבְּב תְּעִבְּעִים הְּבִּעְים הִיּעִבּים תִּעְּעִבּים הִּעְּעִים בְּבּע תְּבְּב בְּעִבּעוֹ תִּעְבְּב לְּבּע תְּבְּב לְבְּעִים בְּבּעוֹם הְּבּעב בְּעִבּע תְּבִּיל בְּב לְבִּע תְּבְּב לְּבִּע תְּבְּב לְבוּב בְּעִבּעוּב בְּבּע תְּבְּב בְּעב בְּבְּב לְבִּים הְּבּבּיל בּבּע תְּבְּב לְבוּב בְּבְּעוּב בְּבְּב לְבּב לְבוּב בְּבּע תְּבְּב בְּבְּב לְבוּב בְּבְּב לְבוּב בְּבְּב לְבוּב בְּבְּבּב ל בִּבּב לְבוּב בְּבּב בְּבּב בּבְּב בּבּב בּבּב לבּבּיל בּבּב בּבּב בּבּיי בְּבּב בְּבְּבּים בּבּבּים בּבּבּב בּבּב

שתטרף דעתו עליו וישתכת תלמודו ויכהה מאור עיניו (מכילתא; כתובות שס):
ויסלף. כתרגומו ומקלקל: דברי צדיקים. דכרים המלודקים, משפטי אמח. וכן
תרגומו, פתגמין תרילין, ישרים: (ט) וגר לא תלחץ. בהרכה מקומות הזהירה תורה
על הגר מפני שסורו רע (בכא מליעא נט:): את גפש הגד. כמה קשה לו כשלומלים
על הגר מפני שסורו רע (בכא מליעא נט:): את גפש הגד. כמה קשה לו כשלומלים
אומו: (י) ואספת את תבואתה. לשן הכנסה לבית, כמו ואספסו אל חוך ביתך
מוסילתא). דכר אחר, תשמטנה. מעבודה: ונטשתה. מאכילה אחר זמן הביעור
(מכילתא). דכר אחר, תשמטנה מעבודה גמורה, כגון חרישה וריעה. ונטשה מלובל
ומלקקש, (מועד קטן ג.): ויתרם תאבל חית השדה. להקיש מאכל אביון
ומלקשקש (מועד קטן ג.): ויתרם תאבל חית השדה. להקיש מאכל אביון
למאכל חיה, מה חיה אוכלת בלא מעשר אברער. וחחלם המקרא מדבר בשדה
אלין מעשר בשביעית (מכילתא): בן תעשה לברער. וחחלם המקרא מדבר בשדה
הלבן, כמו שאמר למעלה הימנו חזרע את ארלך: (יב) וביום השביעי תשבת. אף
קרויה שבת לא מעהר באם בכראשים ממקומה. שלא מחמר הואיל וכל השנה
בנית הלבן מהור שולש ולאוכל עשבים מן הקרקע. או אינו אלא יתבשנו בחוך
קרויה שהם איו זה נייח אלא לער (שס: בז אמתר. בעבד על הכחוב

ודברים טוניט: כתובות הה.): יעור מכחים. אפילו חכם בתורה ונוטל שוחד סוף

לו כבוד לזכוחו בדיו ולומר דל הוא אזכנו ואכבדנו: (ה) כי תראה חמור שונאר וגוי. הרי כי משמש בל' דלמה שהוה מד' לשונות של שמושי כי (רחש השנה ג.). וכה פתרונו, שמא תראה חמורו רוכן תחת משאו, וחדלת מעזוב לו. בתמיה: עוב תעזב עמו. טזיכה זו לשון טזרה, וכן טלור וטזוב (דברים לב:לו: מלכים א יד:י). וכן ויטובו ואתן ירושלים עד החומה (נחמיה ג:ח) מלאוה עפר לעזור ום"א לעזוב] ולסייע. את חוזה החומה. כיולא בו כי תאמר בלבבד רבים הגוים האלה ממני וגו' (דברים ז:יז) שמא תאמר כן, בתמיה, לא תירא מהם. ומדרשו כך דרשו רבותינו, כי תראה וחדלת. פעמים שאתה חודל ופעמים שאתה עוזר. הא כילד, זהן ואינו לפי כבודו, וחדלת. או בהמת טובד כוכבים ומשחו של ישרחל וחדלת (מכילתה: ב"מ לב.): עוב תעוב עמו. לפרק המשא (מכילתא). מלמשהל ליה, מליטול משאו ממנו: (ו) אבינר. לשון אובה. שהוא מדולדל וחאב לכל טובה (שם): (ז) ונקי וצדיק אל תהרג. מנין ליולא מב"ד חייב וחמר חחד יש לי ללמד עליו זכוח שמחזירין חוחו. ח"ל ונהי חל חהרוג, וחע"פ שאינו לדיק, שלא נלטדק בב"ד, מ"מ נקי הוא מדין מיחה שהרי יש לך לזכוחו. ומנין ליולא מב"ד זכאי ואמר אחד יש לי ללמד עליו חובה שאין מחזירין אותו לב"ד. תלמוד לומר ולדיה אל תהרג, וזה לדיה הוא, שנלטדה בב"ד (שם: סנהדריו לג:): בי לא אצדיק דשע. אין טליך להחזירו כי אני לא אלדיקנו בדיני. אם ילא מידך זכאי ים לי שלוחים הרבה להמיתו במיתה שנתחייב בה: (ח) ושחד לא תכח. אפילו לשפוט אמת, וכ"ש כדי להטוח את הדין, שהרי להטוח את הדין נאמר כבר לא תטה משפט

meaning that even it it is lost time after time, it must still be returned. The finder may not ignore it on the grounds that the owner is apparently careless (Bava Metzia 31b).

מדכר: והגר. זה נר חושב (שם): (יג) ובבל אשר אמרתי אליבם תשמרו.

לעשות כל מלות עשה באזהרה, שכל שמירה שבתורה אזהרה היא במקום לאו (שם):

5. พะพัท — Someone you hate. Under ordinary circumstances, it is forbidden to hate a fellow Jew (Leviticus 19:17). Therefore the Sages explain that the verse speaks about someone whom it is permitted to hate, meaning someone who persists in committing sins despite warnings that he refrain from doing so. Such a person should be hated until he repents. Nevertheless, the Torah commands that he be helped under the circumstances described in this verse (Rambam, Hil. Rotze'ach 13:13). Furthermore, if one finds both his good friend and this hated person in the same predicament, he must first go to the assistance of the hated one, in order to subdue the evil inclination that encourages one to let an enemy suffer (Bava Metzia 32b-33a).

וָהָרֶלְהָּ — Would you refrain . . . ? The Torah asks incredu-

lously how someone could consider letting his hatred take precedence over the need to help the owner and his suffering animal (Rashi).

שור שור שור שור You shall help repeatedly with him. The Sages derive from the repetition of the verb form that one must render assistance time and time again if the animal continues to collapse. If the owner is not present or if he is unable to participate in the task, the passerby must do it himself, but if the owner refuses to help and expects the passerby to do it himself, because it is a mitzvah, he is excused, because the Torah qualified the commandment by saying that it must be performed with him, i.e., the animal's owner (Bava Metzia 32b).

## 6-9. Fair dispensation of justice.

**6.** לא תְשֶה — Do not pervert. A judge may not act in such a way that he seems to be playing favorites. He may not speak harshly to one litigant and respectfully to another, nor may

Fair Dispensation of Justice

Sabbaths

I and and

of the

- <sup>5</sup> If you see the donkey of someone you hate crouching under its burden, would you refrain from helping him? — you shall help repeatedly with him.
- <sup>6</sup> Do not pervert the judament of your destitute person in his grievance, <sup>7</sup> Distant yourself from a false word: do not execute the innocent or the righteous, for I shall not exonerate the wicked <sup>8</sup> Do not accept a bribe, for the bribe will blind those who see and corrupt words that are just 9 Do not oppress a stranger: you know the feelings of a stranger, for you were strangers in the The land of Egupt. 10 Six years shall you sow your land and gather in its produce. 11 And in the seventh, you shall leave it untended and unharvested, and the destitute of your people shall eat, and the wildlife of the field shall eat what is left; so shall you do to your vineyard and the Week your olive grove. 12 Six days shall you accomplish your activities, and on the seventh day uou shall desist, so that uour ox and donkeu may be content and your maidsenant's son

and the sojourner may be refreshed. 13 Be careful regarding everything I have said to you.

he let one party sit and have the other one stand (Sforno). אבינה — Your destitute person. This prohibition applies even to someone who is not righteous — he is destitute in the performance of commandments. That is no reason to rule against him if he is right (Rambam).

7. חרחק — Distance yourself. Regarding no other transgression does the Torah say that one should distance himself. So much does God abhor falsehood that we are commanded to stay far away from even an appearance of a lie (R' Bunam of P'shis'cha).

ונקי וצדיק — The innocent or the righteous. The words are not synonymous. The Talmud (Sanhedrin 33b) refers this verse to people who have been charged with a sin that would have incurred the death penalty. The innocent person is one who was found quilty, but then someone claimed to have new evidence or a legal argument that would acquit him. Although the court had decided that he is not righteous, he may turn out to be innocent. The righteous person is someone who was acquitted, but then new evidence of quilt came to light. Once he was found not quilty, the case may not be reopened. The Torah says do not execute! However, lest one complain in the latter case that the guilty are going free, the verse assures us that the ultimate Dispenser of justice is God. Who will punish those who deserve it: for I shall not exonerate the wicked (Rashi).

Ibn Ezra comments that even if the judge knows that this defendant is wicked and worthy of death because of other things that he had done, it is forbidden to rid society of a menace by finding him guilty of a crime that he did not commit. The judge should rely on God's pledge that if this criminal should die. He will not exonerate him.

10-12. The Sabbaths of the land and the week. The Torah juxtaposes the very basic laws of the Sabbatical Year [Shemittah] and the weekly Sabbath because both represent man's testimony that God created the universe in six days and rested on the seventh. These verses contain only the general laws; the details are given in later chapters. R' Bachya notes that in discussing Shemittah and the Sabbath. the Torah speaks of your field and your work, but in speaking of the Jubilee Year, it speaks of its, the field's, produce, not your produce (see Leviticus 25:11-12). The seventh year and the seventh day are interruptions of man's activity, when he is called upon to stop his material concerns and activities. but his property remains his to return to when the sabbatical respites are over. The Jubilee, however, which the Torah calls לעלם, forever, symbolizes the end of time, when everything will revert back to God's sovereignty. In the Jubilee Year, the produce is not man's any more.

11. והשביעת — And in the seventh. The laws of the seventh year are found in Leviticus 25:1-7. According to Rashi, as understood by Mizrachi, the passage alludes to the duty of the Rabbis to impose whatever regulations are needed to safeguard the year's rest from agricultural work. Thus, Rashi's interpretation includes such Rabbinic prohibitions as not fertilizing or loosening the earth around trees. This is similar to the limitations on work during Chol HaMoed, the Intermediate Days of festivals, which the Torah left to the Rabbis to formulate.

12. תשבת — You shall desist. On the Sabbath, one should desist not only from labor that is technically forbidden, but from anything that requires exertion, such as one does on weekdays (Sforno). As Rambam expressed it, otherwise, people could spend their Sabbath strenuously rearranging heavy furniture. Such indoor activities do not fall under the thirty-nine categories of forbidden labor, but they are not in keeping with the spirit of the Sabbath (Hil. Shabbos 21:31).

שנות — Be content. The verse does not require that animals rest, which would imply that they must be restrained from all the labors that are forbidden to people. Animals should be content, meaning that they should not be confined, but should be permitted to graze freely on the Sabbath (Rashi).

וומש - Be refreshed. The verse refers to non-Jewish slaves who have not yet been circumcised and to gentiles who reside in the Land. It could not refer to Jews because they have their personal obligation to observe the Sabbath (Rashi). By not requiring them to perform work that is forbidden on the Sabbath, their master or employer will permit them to become refreshed.

13. וּבְבל — Everything. A Jew must zealously observe all the positive and negative commandments without exception, but especially vital is the need to avoid any semblance of worship or activity that gives credence to other gods. Even to mention them or to cause others to do so [such as

ושום טעות עממיא לא תדכרוו לא ישתמע על פומכוו: ידתלת זמניו תחוג קַדַמֵי בְּשָׁתַא: טוֹיָת חַגָּא דפטיריא תטר שבעא יומיז תיכול פּטידא כמא דפקידתה לזמן ירחא דאביבא ארי בה נפקת ממצרים ולא יתחזון קדמי ריקנין: טוחגא דחצדא בכורי עובדיה די תורע בַּחַקַלַא וחַגַּא דכנשא במפּקא דשתא בַּמְכַנְשַׁךְ יַת עובַדֵיךְ מֵן חַקּלֵא: יּיּתִּלַת זמניו בשתא יתחזוו כל דכורה קדם רבוו עלמא יי: יח לא תכּוֹס על חמיע דם פּסחי ולא יביתון בר מן מדבחא תרבי נבסת חַגָּא עָד צַפְּרָא: יטרֵישׁ בּבּוּרי ארעה תַּיָתי לבית מקדשא דֵייַ אלהך לא תיכלון בַּשַר בַּחַלַב: בהַא אַנא שׁלַח מלאכא קַדַמַך לִמִּטָּרַךּ בָּאַרְחַא וּלְאַעַלוּתַר

וְשֵׁם אֱלֹהֶים אֲחַרִים ׁ לְא תַוְּבִּירוּ לְא יִשָּׁמֵע עַל־פִּיךּ:

שִּׁרְעַת יְמִים תּאבֻׁל מַצׁוֹת בַּאֲשֶׁר צִּוִּיתִׁךְ לְמוֹעֵד חְדֶשׁ

הַּבְּעַת יָמִים תּאבַׁל מַצׁוֹת בַּאֲשֶׁר צִּוִּיתִּךְ לְמוֹעֵד חְדֶשׁ

הָּבְּעַת יָמִים תּאבַׁל מַצׁוֹת בַּאֲשֶׁר צִּוִּיתִּךְ לְמוֹעֵד חְדֶשׁ

הַּבְּצִיר בִּבּוּרֵי מַעֲשֶׂיךְ אֲשֶׁר תִּוְרַע בַּשְּׁדֶה וְחַג הָאָסְףְ

הְּבְּצֵאת הַשְּׁלָה בְּאָסְפְּּךְ אֶת־מַעֲשֶׂיךְ מִן־הַשְּׁדֶה: שָׁלְשׁ

הְלֹא־תִוְבַּח עַל־חָמֵץ דַּם־וִבְּחִי וְלְא־יָלִין חֵלֶּב־חַגִּי עַר־

לְא־תִוְבַּח עַל־חָמֵץ דַּם־וִבְחִי וְלְא־יָלִין חֵלֶב־חַגִּי עַר־

לְא־תְבַשָּׁל גְּדָי בַּחֲלֵב אִמְּוֹי:

לְאַרְתְבַשָּׁל גְּדָי בַּחֲלֵב אִמְּוֹי:

ב הֹנֹה אַנֹב׳ שֹלֵחַ מִלִּאַרְ לִפָּנֵיךְ לִשְּמֶרְךָ בַּדֶּרֶךְ וְלַהַבְּיאֲךְ

ששי

חמץ וגוי. לא משחט את הפסח בי"ד בניסן עד שתבער החמן (מכילחא; פסחים סג.): ולא ילין חלב חגי. חוץ (מזכח: עד בקר. יכול אף על המערכה יפסל בלינה, ח"ל על מוקדה על המזבת כל הלילה (ויקרא ו:כ; ח"כ שם; מכילחא): ולא ילין. אין לינה אלא בעמוד השחר, שלאמר עד בקר, אבל כל הלילה יכול להעלוחו מן הרלפה לינה אלא בעמוד השחר, שלאמר עד בקר, אבל כל הלילה יכול להעלוחו מן הרלפה למזבת (זבחים פז.): (יט) [ראשית בבורי אדמתך. אף השביעית חייבת שבכורים, לכך נאמר אף כאן:] ראשית בבורי אדמתך. כילד, אדם נככו לחוץ שדהו, רואה מאנה שבכרה, כוכך עליה גמי לפימן ומקדישה (בכורים גיא). ואין בכורים אלא משבעת המינין האמורין במקרא ארץ חטה ושעורה וגו' (דברים חזמ; בכורים אלא מולא בכוה מקומות במורה שלו בל בין. שאין גדי אלא ל' ול דך. ממה שאחה מולא בכמה מקומות בתורה שבור גדי השים (שם כ) שני גדי שוים (שם כ) שני גדי שוים (שם כושב), ללמדך שכל מקום שלאתר גדי מסח אף עגל וכבש במשמע. ובג' מקומות ככתב בתורה (כאן; להלן לד:כו; דברים יד:כא), א' לאיסור אכילה וא' לאיסור המאה מלו מכילה) וא' לאיסור מכילה וא' לאיסור המאה שתפידין לחטוא, ושכילה אומרת להם כי לא אעלה בתכרב (להלו לגיג: ש"ר לב:א). האו"ר להכור (להלו לגיג: ש"ר לב:א). האור בעריק לתטוא, ושכילה אומרת להם כי לא אעלה בתכבר (להלו לגיג: ש"ר לב:א). הו"ר

לא תזבירו. שלא יאמר לו שמור לי כלד ע"ז פלונים או מטמוד עמי ביוס ע"ז פלונים (מכילחל; סנהדרין סג:). דבר אחר, ובכל אשר אמרחי אליכס חשמרו ושס אלהיס אחרים לא חזכירו, למחך ששקולה עבודת כוכבים כנגד כל המלוח כולן והנזהר בה אחרים לא חזכירו, למחך ששקולה עבודת כוכבים כנגד כל המלוח כולן והנזהר כה כשומר את כולן וחולין ה.): לא ישמע. מן הגוי: על פוך. שלא מעשה שותפוח עם גוי וישכע לך בעבודה זרה שלו, נמלאת שאחה גורם שיזכר על ידך (סנהדרין שם): (יד) רגלים. פעמים, וכן כי הכיתני זה שלש רגלים (במדבר כב:כח): (טו) חדש האביב. שהתבואה מממלאת בו כאביה. [ד"א,] אכיב לשון אב, בכור וראשון לבשל פירות: ולא יראו פני ריקם. כשתכאו לראות פני ברגלים הביאו לי עולות מכילתלן חגיגה ז.): (טו) וחג הקציר. הוא חג שבועות: בבורי מעשיך. שהוא זמן הבלא בכורים. ששמר הלחם הבליון בעלכת היו מתירין החדש למנחות ולהביא מתן הבלא מתובים בשותי הלור את מעשיך. שכל ימות החמה התבואה מתייבשת בשות, ובתג אוספים אותה אל הבית מפני הגשמים: (יז) שלש פעמים וגרי. לפי שהענין מדכר בשרשית הולרך לומר שלא יסתרסו (כ"א יתעברן על מתחמו (כ"לא יתעקרו שבש) כל מום מכומות (מכילתא): בל זבורר. הזכרים שבר; (יח) לא תזבח על שלש בל) רגלים ממקומן (מכילתא): בל זבורר. הזכרים שבר; (יח) לא תזבח על

requiring gentiles to swear by their deities] is forbidden (Sfomo).

The 613 commandments are parallel to the total of the organs and major blood vessels, because the performance of every commandment safeguards one of them. Thus, by observing the commandments, one safeguards his own health and survival — but the denial of God through idol worship is tantamount to the transgression of the entire Torah (Or HaChaim).

לא חַזְּבְּרִּרּ – You shall not mention. Sfomo notes the contrast between the two halves of the verse. In the case of all the other commandments of the Torah, one must beware of violating them in deed. But idol worship is so serious that one is forbidden even to speak of idols or be the cause of others mentioning them.

A Jew may not say "I will meet you near the idol," nor may he go into partnership with a non-Jew on the understanding that, in case of a dispute, the gentile will be required to swear by the name of his idol (Rashi).

14-19. The three Pilgrimage Festivals. The concepts

symbolized by these festivals — freedom, the seasons, and prosperity — are at the root of human existence and happiness. By celebrating them in Jerusalem at the resting place of God's Presence and by bringing offerings to mark the occasions, we acknowledge Him as the Lord (v. 17), Who controls all aspects of life (Sfomo).

- 14. אַחָּג לי אַחָּג שְׁ Shall you celebrate for Me. The three festivals are times of great joy, for, as described in verse 15-16, they commemorate freedom from slavery [the Festival of Matzos, or Pesach], the Festival of Harvest [Shavuos], and the Festival of the Ingathering [Succos], which is the end of the year's agricultural cycle. That joy should be dedicated to God through the performance of His festival-related commandments (Chizkuni), and the realization that all good for tune emanates from His kindness.
- 15. פּאָשֶׁר צְּוּיִּתְּ As I have commanded you. This is an allusion to various requirements of matzah that the Oral Law derives from the verses in chapter 12 (Or HaChaim).

— Empty-handed. All who come to Jerusalem for any of the Pilgrimage Festivals are enjoined to offer elevation-of-

The name of strange gods you shall not mention, nor shall your mouth cause it to be heard.

The Three Pilgrimage Festivals <sup>14</sup> Three pilgrimage festivals shall you celebrate for Me during the year. <sup>15</sup> You shall observe the Festival of Matzos; seven days shall you eat matzos, as I have commanded you, at the appointed time of the month of springtime, for in it you left Egypt; you shall not be seen before Me empty-handed. <sup>16</sup> And the Festival of the Harvest of the first fruits of your labor that you sow in the field; and the Festival of the Ingathering at the close of the year, when you gather in your work from the field. <sup>17</sup> Three times during the year shall all your menfolk appear before the Lord, HASHEM. <sup>18</sup> You shall not offer the blood of My feast-offering upon leavened bread; nor may the fat of My festive-offering remain overnight until moming. <sup>19</sup> The choicest first fruit of your land shall you bring to the House of HASHEM, your God; you shall not cook a kid in the milk of its mother.

<sup>20</sup> Behold! I send an angel before you to protect you on the way, and to bring you

ferings (Rashi).

17. הְאָרִי — The Lord [lit. Master]. After speaking of the festivals as the commemorations of all the blessings of the agricultural cycle that Israel would enjoy in its own land — all of which were unknown in the arid wilderness — the Torah commands the nation to recognize that it must thank the Lord Who will have presented them with all this goodness (Rashbam).

18. א חובת 'You shall not offer. It is forbidden to slaughter the pesach offering until the afternoon of 14 Nissan, when all chametz has been destroyed (Pesachim 5a). One who brings the offering with chametz still in his possession is in violation of this commandment (ibid. 64a).

תּלְבּ־חַבּּה — The fat of My festive-offering. Among the commandments associated with a pilgrimage festival is that everyone bring a chagigah [festival-offering], which is a peace-offering brought in celebration of the festival. Although the sacrificial service must be done during the day, the entire night is valid for the burning of the sacrificial parts — the fats — on the Altar. Our verse teaches that if the fats are not placed upon the Altar before dawn, they become invalid (Rashi).

19. בְּאשׁיה — The choicest. The commandment of the first fruits [bikkurim] applies to the seven species for which Eretz Yisrael is known: wheat, barley, figs, grapes, pomegranates, olives, and dates. The owners bring them to the Temple, where they present them to the Kohen (see Deuteronomy 26:1-11). At the very beginning of the Torah, the Midrash (Bereishis Rabbah 1:1) mentions this mitzvah as one of the reasons for which God created heaven and earth.

Because bikkurim symbolize the Jew's readiness to devote the first fruits of his labors on earth to the service of God, the trip to Jerusalem was celebrated in every town and city along the way with music and parades.

Tou shall not cook. The prohibition of cooking meat and milk together applies to all sheep [and cattle; not only kid meat in the milk of its own mother. Rabbinic law extended the prohibition to all other kosher meat and fowl]. The Torah gives this prohibition three times [here, 34:26, and Deuteronomy 14:21], from which the Sages derive that there are three elements of the prohibition against a mixture

of meat and milk: It is forbidden to cook it, to eat it, and even to benefit from it (Rashi).

R' Hirsch suggests a reason for the prohibition and for its insertion in this passage. Meat represents the animal portion of life, the muscle and sinew. Milk represents the reproductive capacity of animal life, for milk is the nourishment that supports new life. In animals, these two aspects of life are inseparable; animals instinctively eat and reproduce. Man has a higher calling. He must not mingle these aspects of his nature. To the contrary, he must learn to differentiate between his activities and — primarily — to subjugate them all to his duty to grow in the service of God and to put Godliness into all his activities. This higher duty is symbolized in the prohibition against mixing milk and meat. Its proximity to the laws of the festivals and the first fruits conveys the teaching that one who succumbs to his animal instincts destroys the holy nature of the seasons and God's blessings of prosperity.

20-33. The promise of swift passage to, and conquest of, the Land. God promises Moses that the Jews will be led into *Eretz Yisrael*, and that He would assist them in their conquest of the Canaanite nations. But He cautioned them that they would not persevere in their country unless they resisted the allure of the culture and religion of the nations they were about to conquer.

20. אַבֹּנִי שׁלַחְ מֵּלְאָךְ — I send an angel. God alluded to the future sin of Israel in building the Golden Calf, as a result of which the people forfeited God's personal providential care. Even after they repented, God told Moses (33:2) that He would withdraw His Presence from them and send an angel to lead them to the Land (Rashi). There, Moses protested the decree and begged that God Himself accompany the people, and God relented. Here, however, Moses accepted it because God did not convey the news to him as a punishment. Rather, in the context of our verse, it was presented as the triumphant manner of Israel's entry into Eretz Yisrael (Be'er BaSadeh).

Ramban notes that this prophecy was not fulfilled in Moses' lifetime, for Moses pleaded with God not to withdraw from the people, and God acceded to his request (33:15-17). After Moses' death, however, an angel appeared to Joshua and identified himself as the head of Hashem's legion

לאתרא דאַתקנית: כאאַסתַמּר מן קדמוהי ותקבל במימרה לא תסרב לקבלה ארי לא ישבוק לחוביכון ארי בשמי מימרה: כב אַרי אם קבּלא תקבּל למימרה ותעבד כל האמליל ואסני ית סָנָאַר ואַעִיק לִדְמָעִיקִין לַרְ: בּג אַבִי יְהַרְ מַלְאַכִי קַדָּמָר וְיַעַלְנַּךְ לְוַת אַמוּרָאִי וחתאי ופרואי וכנענאי חואי ויבוסאי וַאַשַצַנוּן: בּד לַא תִסְגוּד לְטַעַוַתְהוּן וַלַא תַפַלְחַנּוּן וַלַא תַעָבֵּר כַּעוֹבַדֵיהון אַרִי פגרא תפגרנון ותברא תתבר קמתהון: בהותפלחון קדם יי אלהכון ויברה ית מֵיכָלַךְ וָיַת מִשְׁתִּיַךְ וָאַעָדִי מַרְעִין בִּישִׁין מבּינה: בולא תהי מתכּלא ועקרא בַּאַרְעַרְ יַת מַנְיַן יוֹמֵיךְ אַשְׁלִים: בּוֹיַת אימתי אשלח קדמר ואשגש (נ״א וָאַתַבַּר; נ״א וָאָתִּפַּר) יַת כַּל עַמַא דְאַתַּ אתי לאגחא בהון ואמסר ית כל בעלי דבַבַר קַדַמַר מְחַזְרֵי קַדַל: כּחַ וָאֶשְלַח יַת עַרַעִיתַא קַדַמַך וּתְתַרֵך יַת חַנַּאֵי יַת פנענאי ויַת חתאי מן קדמר: כטלא אַתַרַכנוּן מִן קֶדָמָך בְּשַׁתָא חַדָּא דִילִמָא תָהֶי אַרָעָא צַרָיַא וָתִסְגַי עַלַרְ חֵיוַת בַּרַא: לוֹעֵיר וְעֵיר אָתַרְכְנוּוֹן מֵן קַדְמַךְּ עד דתסגי ותחסן ית ארעא: לאואשוי יַת תְחוּמַך מִיָּמֵא דְסוּף וְעַד יַמַא ַדְפַּלְשָׁתַּאֵי וּמִמַּדְבָּרָא עַד פָּרַת אַרֵי אָתָן בִּידִיכוֹן יַת יַתְבֵּי אַרְעָא וּתְתַרַכְנוּן מִן קַדַמַר: לב לַא תִגְוַר לְהוֹן וּלְטַעַוַתְהוֹן

בא אל־הַמַּקוֹם אַשֵר הַכִנְתִי: הִשַּׁמֵר מִפַּנֵיו וּשְׁמֵע בִּקּלוּ בב אל-תמר בו כי לא ישא לפשעבם כי שמי בקרבו: כַּי אָם־שַמוּעַ תִּשְׁמַעֹ בָּקלוּ וָעַשִּׁיתַ כָּל אֲשֵׁר אַדַבֵּר בּג וְאָיַבְתִּיֹ אֶת־אְיְבֶּׁיךּ וְצַרְתֵּי אֶת־צְרְרֶיךּ: כִּי־וֵלֵךְ מַלְאַכִּוֹ לפניר והביאר אַל־הַאַמרִי וְהַחָּתִּי וְהַפְּרִזִּי וְהַכְּנַעַנְיִי בּר הַחַנִּי וְהַיִבוּסֵי וָהָכְחַדְתֵּיוּ: לְא־תִשְׁתַחַנֵה לַאלְהֵיהֵם בּ תַעשָה כִּמֵעשִיהָם בה תהרסם ושבר תשבר מצבתיהם: ועבדתם את יהוה אַלְהֵיבֶׁם וּבַרֶךְ אָת־לַחִמְךְ וְאֵת־מֵימֵיךְ וָהַסֶּרתִי מַחַלָּה ַלא תַהַיָה מִשַּבֶּלַה וַעַקַרַה בָּאַרָצֵךָ אֶת־ בּ מִסְפַּר יַמֵיך אֲמַלֵּא: אֶת־אֵימָתִי אֲשַׁלַח לְפַּנִּיך וְהַמֹּתִי אָת־כַּל־הַעָּם אָשֵׁר תַּבָא בַּהָם וְנַתַתֵּי אָת־כַּל־אִיבִיךְ -ה אֱלֵיךּ עָרֵף: וְשֶׁלַחָתִּי אֶת־הַצִּרְעָה לְפָנֵיךּ וְגֵרְשָּׁה אֶת־הַ בּט הַחִנֵּי אֶת־הַכְּנַעֲנַי וְאֶת־הַחִתַּי מִלְפָנֵיך: לְא אֲגַרִשֵׁנוּ מַפַּנֵיך בִּשַׁנַה אָחָת פֶּן־תַּהָיָה הַאַבִץ שְׁמַמָּה וָרַבָּה עַלֵיך ל חַיַּת הַשַּׂרֵה: מִעֲט מִעֲט אָגַרְשֵׁנוּ מִפָּנֵיךְ עַד אָשֵר תִפְרֵה י לא וְנַחַלְתַּ אָת־הַאַרֵץ: וְשַׁתֵּי אָת־גָּבֵלְךָּ מִיַּם־סוּף וְעַד־יַם פָּלְשָׁתִּים וּמִמְּדָבָּר עַד־הַנַּהַר כִּי וֹ אָתַן בְּיֵדְכָם אַת יִשְבֵי לב הָאַרץ וְגַרְשָׁתַמוֹ מִפַּנֵיך: לְא־תִכְרת לַהַם וַלֵאלהיהם

רטותי (שמואל א יביג) מגזרת רלך מזב דלים (איוב כניט). והמתרגם והמותי ואקטל מעה הוא, שאילו מגזרת מיתה היתה אין ה"א שלה בפת"ח ולא מ"ם שלה מודגשת ולא מ"ם שלה מודגשת ולא מ"ם שלה מודגשת ולא מ"ם שלה במתיה, לאלא וְהַמַּתָּי, כגון והמתה את העם הזה (במדבר ידיטו) והתי"ו מודגשת לפי שתבא במקום ב' תוי"ן, האחת נשרשת, לפי שאין מיתה בלא תי"ו, והאחרת משמשת, כמו אמרתי, תשאתי, עשיתי. וכן ונתתי התי" ומודגשת שהיא באה במקום שתים, לפי שהיה לריך שלשה תו"ן, שתים לימוד כמו ביום תח ה' (יהושע ייד) מתת אלהים היא (קהלת גייג), והשלישית לשמש: עורף. שינום מלפניך ויהפט לידם מרפה (בח) הצרעה. מין שרן השף, והיתה מכה אותם בשיניהם ומטילה בהם מרפה מתו מנחומא שם). והלרעה לא מלה הירדן, והתים והכנעני הם ארך מיון ומוג, לפיכין מכל ז' אומות לא מנה כאן אלא אלו. וחיי, אמ"פ שהוא מעבר הירדן מחדה ורקה בהם מרה: (בט) שממה. כיקנית מבני אדם, לפי שאתם מדין בכם כדי למלאות אותה: (בט) שממה. כיקנית מבני אדם, לפי שאתם מדי, כם פרו לכו בו בבה עליך. ותרבה עליך. ותרבה בלין ולא השר תברה. תרבה, לשון פרי, כמו פרו וכרו בכראשית איכוב: (בלא) ושתר. לשון השתה. והתי"ו מודגשת מפני שבאה תחת שחים. וכראשית איכוב: וגרשתמו. ותנרשם: שאין שיתה בלא תי"ו, והאתת לשמש: עד הגהר. פרת: וגרשתמו. ותנרשם:

אשר הבנתי. חשר זמנחי לחת לכס, זהו פשוטו. ומדרשו, אל המקום אשר הבינותי כבר, מקומי [ניכר] כעדו. זזה חחד מן המקרחות שחומרים שבהמ"ק של משלה מכוון כעד בהמ"ק של משה (מנחומת יח): (בא) אל תמר בו. ל' המרחה, משלה מכוון כעד בהמ"ק של משה (מנחומת יח): (בא) אל תמר בו. ל' המרחה, כמו חשר ימרה חת פיך (יהושע ח:יח): בי לא ישא לפשעבם. חינו מלומד בכך, שהות מן הכת שחינן חומתין. ועוד, שהות שלה משני כשים משוחף בו (שם). שהות מן הכת שמי משוחף בו (שם). ורבותינו אתרו זה מעטרון בשמו כשם כל ומנחלה משלה וה מעטרון בשמו כשם כל ומנחלה משלה ואביו ובבותי הם. תבנים בה מלובין להשתהיה משבלה. חם משבר לוני: משבלה. מפלח נפלח מון קובר שוני בשוע שלה בכפל חות המחדב משלה ומון המשלה לדבר בלשו משלחי נו כל מיבה שפוע שלה בכפל חות חרונה, במחהפך לדבר בלשו משוחי שומל חות הכפולה ומדנים את החות ונוקדו במתהפך לדבר בלשו משלחי יש מקומות שטום לותו הכפולה ומדנים את החות ונוקדו במתחפו"ם. כגון והמותי מצודת והמם גלגל מצלחו (ושני מכלים מכוכת). וסבותי (קהלת בנים) מבזרת וסבר בכים חותרך (שם מטנים) מנזרת חקקי לב (שפטים המוו). לומן מר כים: ח. מנוכים מקוחיך (שם מטנים) מנזרת חקקי לב (שפטים המוו). לום מי ימיו). מל כפים חקוחיך (שם מטנים) מנזרת חקקי לב (שפטים המוו). לום מי

(Joshua 5:13-15). That was the angel announced in this verse, who had been held in abeyance during Moses' lifetime, but was dispatched to lead Israel after his death.

In an esoteric interpretation, Ramban and Or HaChaim comment that the angel spoken of in this verse was not the one that God announced after the sin of the Golden Calf.

Rather, this was the highest of all angels, the one through whom God guided and protected the Patriarchs, and the one upon whom God rests His Name (v. 21), the highest manifestation of His Presence. *Ibn Ezra*, too, comments that this was an august angel that was to bring the nation into *Eretz Yisrael* while it was still in its lofty state, before the sin of the Golden Calf.

Promise of Swift Passage of, the

The to the place that I have made ready. 21 Beware of him — hearken to his voice, do not rebel against him, for he will not forgive your willful sin — for Mu Name is within him, 22 For if you hearken to his voice and carry out all that I shall speak, then I shall be the enemy of your enemies to and persecute your persecutors. 23 For My angel shall go before you and bring you to the Conquest Amorite, the Hittite, the Perizzite, the Canaanite, the Hippite, and the Jebusite, and I will annihilate them. 24 Do not prostrate yourself to their gods, do not worship them, and do not act according to their practices; rather, you shall tear them apart, and you shall smash their pillars <sup>25</sup> You shall worship HASHEM, your God, and He shall bless your bread and your water, and I shall remove illness from your midst.

<sup>26</sup> There shall be no woman who loses her young or is infertile in your land: I shall fill the number of your days. 27 I shall send My fear before you and I shall confound the entire people among whom you shall come; and I shall make all your enemies turn their back to you. 28 I shall send the hornet-swarm before you and it will drive away the Hivvite, the Canaanite and the Hittite before you, 29 I shall not drive them away from you in a single year, lest the Land become desolate and the wildlife of the field multiply against you. 30 Little by little shall I drive them away from you, until you become fruitful and make the Land your heritage.

31 I shall set your border from the Sea of Reeds to the Sea of the Philistines, and from the Wilderness until the River, for I shall deliver the inhabitants of the Land into your hands and you shall drive them away from before you. 32 You shall not seal a covenant with them or their gods.

. אל־המקום אשר הבנתי — To the place that I have made readu. i.e., the land that I have designated for you. Midrashically, the term refers to something that had actually been prepared, in the sense that it had been constructed. This is an allusion to the Heavenly Temple that corresponds to the future Temple in Jerusalem (Rashi, according to Gur Aryeh).

- 21. השמר מפניו Beware of him. Since an angel carries out God's command, without adding to it or detracting from it, the people were warned to beware, for he would not tolerate their sins (Ibn Ezra).
- 23. . . אַל־הַאַמרי To the Amorite. . . The Girgashites are not mentioned because they were the smallest and least significant of the seven Canaanite nations (Ibn Ezra. Chizkuni), or because they fled the land rather than face the Israelite armies (R' Bachya).
- 24. לאיתשתחוה Do not prostrate yourselves. Modern man finds it inconceivable that the Israelites who had experienced prophecy could have been deluded enough to worship idols. History, however, shows that the idols and their priests had certain powers and that the temptation to believe in them as deities was so strong that not only did the Torah warn against it constantly, but that after occupying the Land, Israel succumbed to idolatry time and again. Therefore, God admonished them not to imitate the Canaanite rituals and to dismantle and destroy the idols themselves.
- 25. יועברתם את הי You shall worship HASHEM. The more "enlightened" idol worshipers held that by honoring God's "ministers," such as the sun and the power of vegetation, they would be blessed. The Torah promises, therefore, that no such intermediaries are needed or permitted. Worship HASHEM, and He will provide all the blessings you need
- 26. מְסְפַּר יַמֵּיך The number of your days. When people live

- out their days, society will be improved, because they will live long enough to pass on their wisdom and experience to grandchildren (Sforno).
- 27. אַלִיךְ ערֵף Turn their back to you, i.e., they will turn around and flee from you.
- 28. הצרעה The homet-swarm. This was a species of poisonous insect that stung the Canaanites in the eyes, causing them to become ill and die. It affected the Hivvites and Canaanites, the nationalities that dwelt in the lands of Sichon and Og, east of the Jordan. As for the Hittites, they lined the west bank of the Jordan and the tzirah miraculously spewed its poison across the river at them (Rashi). In the plain sense, Ramban comments that God dispatched swarms of these insects to rout those that took refuge in fortified cities.
- 29-30. God told the Jews that they would conquer the Land in the way that would be most beneficial for them, which would be slowly and gradually. If the country were to become emptied of its inhabitants too quickly, it would become desolate and filled with wildlife. Therefore, the conquest would proceed at a pace that would enable the Jews to settle the Land bit by bit, as it became evacuated.
- 31. The Sea of the Philistines is the Mediterranean, and the River is the Euphrates. Ibn Ezra comments that this verse, which describes the great extent of the Land, explains why it would have to be conquered gradually.
- 32. ברית ברית You shall not seal a covenant. Israel was forbidden to conclude a treaty that would permit the Canaanites to inhabit the Land or that would permit them to retain their idols. Alternatively, it was forbidden to let them remain in the Land as long as they continued to worship idols, but if they renounced their gods the Jews could make peace with them (Ramban).

בד

קים: לג לא יתכון בארעה הילמא יחיבון יתר קדמי ארי תפלח ית טעותהוו ארי יהון לַךְ לְתַקּלֵא: אוּלְמשָה אַמֵּר סָק לקדם יי את ואהרן נדב ואבהוא ושבעיו מסבי ישראל ותסגדוו מרחיק: בויתקרב משה בלחודוהי לקדם יי ואנון לא יתקרבון ועמא לא יסקון עמה: גואתא משה ואשתעי לעמא ית כל פתגמיא דיי וית כל דיניא ואתיב כל עמא קלא חד ואמרו כל פתגמיא די מַלִּיל יָיַ נַעָבֶּר: דּוּכְתַב משַה יַת בַּל פַּתְגַמַיַא דַייַ וַאָקדַם בְּצַפְרַא וּבְנַא מדבחא בשפולי טורא ותרתא עשרי :המא לתרי עסר שבטיא דישראל הושלח ית בוכרי בני ישראל ואסיקו עלון ודבחו נכסת קודשין קדם יי תורין: וּונָסִיב משַה פַּלגוּת דּמא ושַוּי בּמוּרְקַיַא ופַלגות דַּמַא זְרַק עַל מַדְבָּחַא: זוּנְסִיב ספרא דקימא וקרא קדם עמא ואמרו בל די מליל יי נעבד ונקבל: חונסיב משה יַת דַּמָא וּזָרַק עַל מַדְבָּחַא לְבַפַּרַא עַל עַמַא וַאַמַר הָא (דֵין) דַם קִיָּמָא דְּגְוַר יָיַ עַמָּכוּן עַל כַּל פָּתַגַמַיַּא הַאָּלֵין: טוסליק משה ואַהרן נַדַב וַאָבִיהוּא ושבעין מסבי ישראל: יוחזו ית

לג בְּרִית: לָא יֵשְׁבוּ בְּאַרְצְךְּ פֶּן־יַחֲטִיאוּ אִתְךָּ לֵּי כִּי תַעֲבדׁ את־אַלֹהַיהֵם כֵּי־יִהָיָה לָךָּ לִמוֹקֵשׁ:

יְּאֶל־מֹשֶׁה אָמֵׁר עֲלֵה אֶל־יהוֹה אַתָּה וְאָהָרֹן נָדָבּ
וְאֵבִיהׁוּא וְשִׁבְעִים מִזְּקְנִי יִשְׂרָאֵל וְהִשְׁתַּחְוֹיָתֶם מֵרָחְקּ:
וְאֵבִיהׁוּא וְשִׁבְעִים מִזְּקְנִי יִשְׂרָאֵל וְהִשְׁתַּחְוֹיָתֶם מֵרָחְקּ:
יְעְמְוּ: וַיָּבְא מֹשֶׁה וַיְסַפֶּר לָעָם אֵת כָּל־דִּבְרֵייהוֹה וְאֵת כָּל־דִּבְרֵייהוֹה וְאֵת כָּל־דִּבְרֵייהוֹה וְאֵת כָּל־דִּבְרֵייהוֹה וְאֵת כָּל־דִּבְרֵיי יהוֹה וַיִּשְׁם בַּאַנְים מֹשֶׁה אַת כָּל־דִּבְרֵיי יהוֹה הַנִּשְׁבָּם בַּבֹּקר וַיְּכָּן מִוְבָּחְ מִשְׁרֹה בְּבֶרִי יהוֹה וְיִשְׁרָאֵל וַיִּשְׁרַ אַנְים עְשְׂרִה בְּבֶרִי יהוֹה וְיִשְׁרָאֵל וַיִּשְׁם בָּבֹּלְים עָשְׁרִה בְּבֶרִי יהוֹה וְיִשְׁרָאֵל וַיִּשְׁם בְּבֹּרִית וְחָצִי הַדָּם וֹיִשְׁם בַּאַנָּים וַיְשְׁרָשׁ מִשְׁר בְּבְרִיי הִוֹּבְחְ מִשְׁרֹב מִשְׁרִם וְיִשְׁבָּח מִשְׁר בְּבְרִי יִהְוֹה בְּבְרִיי הְנִבְּים וְיִשְׁרָ עִלְוֹ עִלְת וַיִּוְבְחוֹ וְנִשְׁתְּח מִשְׁר בְּבְרִים וְיִשְׁתְּח מִשְׁר בְּבָר יהוֹה וְנְשְׁבְעִם וֹיִשְׁת בְּבְרִים הָאָבְים וַיִּשְׁם בַּבְּרִים הָבְּרִים הְאָבְיִם וְיִשְׁבְעִם וֹיִשְׁת מִשְׁר בְּבָר יהוֹה וְנְשְׁמֵע וֹיִקְּם מִשְׁר בְּבְרִים הָבְּיִים הְאָבְיִם וְיִשְׁבְעִם מִיּבְּל מִיְם בְּיִבְיה וּנִישְׁל מִים וְיִשְׁבְעִם הְיֹבְּבְים הָּבְּרִים הָאָבְים הִיּשְׁב מִּים עַלְיה בְּבָּר יִיִּבְּים הְּבְּבְיִם הְּלְבְים וְנִישְׁל מִים וְיִישְׁת מִשְׁר בְּבְרִים הְאָבְיִם הְּבְּרִים הְאָבְירִים הְאָבְיה וְשְׁרָאל מִישְׁה וְנִיבְל מֵאָב בִיהֹוּא וְשִׁבְעִם מִוּקְבְיִים הְאָבְיים הְאָבְיוֹם הְאָבְיה וְשְרָאל: וַיִּרְאָל מִיּב וְיִבְּב וְבִּיב וְאָבִיהֹוּא וְשִׁבְעִם מִוֹנִיים מִוּקְבּיי וְשְׁרַאֵל: וַיִּרְאלוּ מִישְׁה וּעִּל מִישְׁה וּנִים מָּאָביוֹם הְיִבְּבְּים בְּיִבּים הָּבְּיה וּשְרְבּאוֹים מִיּבְּבְים הְבּיב וְנִירְאָם מְבּיהוֹנִים מְּבְּים מִיּבְים הְיּבּב וְיִבְיאֹם וּיִרְאָם מִּבְיה וְתְּבְים מְיבּים הְבּבּים הְיּבְּים מְיִים בְּיִּבְים בְּיבְּים מְּבְּים מִים בְּיִים הְבְּבְים בְּיִבְּים מִיּבְים בְּיִים הְבְּבְים בְּיִים הְבְּבּים בְּיִים בְּבְּים מִּיְבְים מְיִים בְּיִּבְּים מְיִבְּים מְּבְּים מִיּבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְים מְיִבְּם מְיִים בְּיִים בְּבְּים מִיּבְים מְיִּבְּים מִייְיְם בְּיִים מְּיְבְי

(ר) ויבתוב משה. מבראשים וטד מסן חורה (מכילחא דרשב"י) וכתב מלוח שנלטוו במרה: וישבם בבקר. בממשה בסיון (מכילחא שס; שכח פת): (ה) את גערי. הככורות (במדבר רבה ד:ח; זכחים קטו:): (ו) ויקח משה חצי הדם. מי חלקו, מלאך בא וסלקו (ויקרא רבה ו:ה): באגנות. שתי אנטת. אחד לחלי דם טולה ואחד לחלי דם שלמים להזות אותם על הטם. ומכאן למדו רבוחינו שככום אבוחינו לברית למלי דם שלמים להזות אותם על הטם. ומכאן למדו רבוחינו שככום אבוחינו לברית במילה וטבילה והזאת דמים, שאין הזאה בלא טבילה (יבמום מו:; כריסות ט.): (ז) ספר הברית. מבראשית וטד מתן חורה ומלות שלטוו במרה (מכילתא שס; מכילחא דרשב"): (ח) ויזרוק. ענין הזאה. ותרגומו וזרק [על מדבחא לכפרא] על מכילחא דרשב"): (ח) ויזרוק. ענין הזאה. ותרגומו וזרק [על מדבחא לכפרא] על

(לג) בי תעבד וגוי [בי יהיה לך למוקש]. הרי חלו כי משמשין במקום חשר, וכן בכמה מקומות. וזהו לשון חי שהוח חחד מד' לשונות שהכי משמש (כ"ה ג.). וגם מלינו בהכבה מקומות. וזהו לשון חשר מדי לשונות שהכי ממתם בכורים (ויקרת ביד?) בהכבה מקומות חם משמש בלשון חשר. מכן ווא מתר בכורים (ויקרת ביד? בסיון שהיח חובה: (א) ואל משה אמר. פכשה זו נחמר קודם עשרת הדברו, חל הערפל נחמר לו עלה (מכילתת בחדש פ"ג; שבת פת.): (ב) ונגש משה לבדו. חל הערפל (מכילתת דכשה"; פסיקתת זוטרתת): (ג) ויבא משה ויספר לעם. כו כיום: את בל דברו ה'. מלות פרישה והגבלה: ואת כל המשפטים. שכע מלות שנלטוו כני כן, ושבת וכבוד חב וחם ופרה חדומה ודינין שניתנו להם במכה (סנהדרין נו:):

From the beginning of the Books of the Prophets to the Destruction of the First Temple, there are repeated instances of Israel succumbing to the temptation of idol worship — and the resultant disasters. This, more than any rationalization, shows the power of ancient idolatry over people's minds, and why it was necessary for God and Moses to warn repeatedly against it.

## 24.

This chapter shifts from the laws, that have been the subject of the Sidrah up to now, back to the revelation at Sinai. God instructed Moses regarding his ascent up Mount Sinai where he would remain for forty days to be taught the Torah in its entirety, and regarding the covenant that the Jewish people would seal with God, signifying their acceptance of the Torah and their eternal responsibility to study and uphold it.

There is a disagreement among the commentators regard-

Ramban, Ibn Ezra, Rashbam, among others, maintain that these events took place after Israel had received the Ten Commandments and Moses had taught them the laws of the previous three chapters [see notes to verses 3-4]. Although they agree that some portions of the Torah are not in chronological order, they avoid such an interpretation unless it is demanded by the context. In this chapter, they do not find it necessary to interpret it out of order.

<sup>33</sup> They shall not dwell in your Land lest they cause you to sin against Me, that you will worship their gods, for it will be a trap for you.

<sup>1</sup>To Moses He said, "Go up to HASHEM, you, Aaron, Nadab and Abihu, and seventy of the elders of Israel, and you shall prostrate yourselves from a distance. <sup>2</sup> And Moses alone shall approach HASHEM, but they shall not approach, and the people shall not go up with him."

<sup>3</sup> Moses came and told the people all the words of HASHEM and all the ordinances, and the entire people responded with one voice and they said, "All the words that HASHEM has spoken, we will do."

<sup>4</sup> Moses wrote all the words of HASHEM. He arose early in the morning and built an altar at the foot of the mountain, and twelve pillars for the twelve tribes of Israel. <sup>5</sup> He sent the youths of the Children of Israel and they brought up elevation-offerings, and they slaughtered bulls to HASHEM as feast peace-offerings to HASHEM. <sup>6</sup> Moses took half the blood and placed it in basins, and half the blood he threw upon the altar. <sup>7</sup> He took the Book of the Covenant and read it in earshot of the people, and they said, "Everything that HASHEM has said, we will do and we will be obey!" <sup>8</sup> Moses took the blood and threw it upon the people, and he said, "Behold the blood of the covenant that HASHEM sealed with you concerning all these matters."

<sup>9</sup> Moses, Aaron, Nadab and Abihu, and seventy of the elders of Israel ascended. <sup>10</sup> They saw

- 1. יְאֶל־מּשָה אָמֵר To Moses He said. God said this to Moses on the fourth of Sivan (Rashi). According to the other commentators mentioned above, this command came after the Ten Commandments had been uttered, either on the sixth or the seventh day of the month, depending on the two views of which day the Revelation at Sinai took place (see 19:15).
- 2. לְבֵּרוּ Alone. The others accompanied Moses part of the way up the mountain, and he went alone into the cloud where God had rested His Presence.
- 3-4. According to Rashi, Moses instructed the people to encircle the mountain and desist from sexual relations (19:12-15). He repeated the previously given ordinances, i.e., the seven universal Noachide laws and the laws that had been taught in Marah: the Sabbath, honor of parents, the Red Cow, and civil laws. Then he wrote the Torah from the beginning until that point in chapter 20, and he wrote the above laws. The next morning, the fifth of Sivan, he erected an altar.

According to Ramban, et al., he taught and wrote all the teachings of the last three chapters, which God had taught him at Mount Sinai, and on the next morning he erected the altar.

- 4. רְשְׁתִּים עְשְׁרָה מַצְבָּה And twelve pillars. These were to symbolize that all twelve components of the nation accepted the covenant (Rashbam). As the final blessings of Jacob and Moses demonstrated, each of the tribes has its own unique role in carrying out the destiny of the Jewish people. By setting up twelve separate monuments, Moses alluded to this and showed that each tribe accepted its own responsibility as part of God's nation.
- 5. יְצֵרֵי The youths. These were the firstborn, who performed the sacrificial service until Aaron and his sons were appointed as Kohanim.

They were called youths in comparison with the elders, mentioned above. Alternatively, Moses literally chose young men, who were pure and had not yet experienced lust (Ramban).

7. סְפֶּר הְבְּרִית — The Book of the Covenant, i.e., the portions of the Torah that he had written previously (verse 4).

### שלא ונשמע € עשה ונשמע. We will do and we will obey!

Rashi to Genesis 37:27 renders נשמע as obey, based on Onkelos to our verse. Thus, the Jews declared their resolve to do and obey whatever God would command — even before the commandments were issued. This declaration has remained for all time the anthem of Israel's faith in God and devotion to His word. To a Sadducee who wished to heap scorn on the Torah and its people, this pledge was the height of folly. He taunted Rava, saving, "You are an impetuous people, for you put your mouth before your ears [by saying that you would do before you even knew what the commandments would bel." Rava replied simply that we Jews are wholesome people who love God and know that He would never command the impossible. The Sadducees and their ilk, Rava continued, are devious and corrupt, so they project their own malevolent distrust onto others, assuming that God cannot be trusted 1" (Shabbos 88a-b, according to Rashi).

Jews had faith in God, and because of that, God likened them to the angels, for they, too, are totally submissive to God, unquestionably so. The Sages teach (Shabbos ibid.) that when God heard Israel proclaim, "We will do and we will obey," He exclaimed, "Who revealed this secret to My children, the secret that the ministering angels use for themselves [for the angels have the same order of priorities, they are called], strong warriors who do His bidding to obey the sound of His word (Psalms 103:20)?"

Admittedly, when the Jews built themselves a Golden Calf, they lost the crowns of We will do and we will obey, but it remains our goal. More than that, there is a principle that

יקר אלהא דישראל ותחות ברסא יקרה כעובד אבן טבא וכמחזי שמיא לברירו: יאולרברבי בני ישראל לא הנה נוקא נַחַזוֹ יַת יָקַרָא דִייַ נָהַווֹ חַדֵן בְּקַרְבַּנֵיהוֹן דאתקבלו (בַּרַעָוָא) כָּאַלוּ אַכְלִין ושַתַּן: יב נאַמַר יִיַ לִמשָה סָק לְקַדַמִי לְטוּרָא וְהוִי תמן ואתן לך ית לוחי אבנא ואוריתא ותפקדתא דכתבית לאלופיהוו: יגוקם משה ויהושע משמשנה וסלק משה לטורא דאתגלי עלוהי יקרא דיי: ירולסביא אמר אוריכו לנא הכא עד דנתוב לנתכון והא אהרן וחור עמכון מן דאית לה דינא יתקרב לקדמיהון: טווסליק משה לטורא וחפא עננא ית טוּרא: טוּ ושרא יקרא דיי על טוּרא דסיני וחפהי עננא שתא יומיו וקרא למשה ביומא שביעאה מגו עננא: יו וחיזו יקרא דַייַ כָּחֲזוּ אֲשַׁא אַכָלַא בָּרֵישׁ טוּרַא לְעֵינֵי בני ישראל: יח ועל משה בגו עננא וסלק לטורא נהנה משה בטורא אַרבּעין יִמַמִין וָאַרָבְּעִין לֵּילַוַן:

אֶלהֵי יִשְׂרָאֵל וְתָחַת רַגְלָיו בְּמֵּץשׁה לִּבְנָת הַפַּפִּיר יִשְׂרָאֵל וְתָחַת רַגְלָיו בְּמֵּץשׁה לִבְנָת הַפַּפִּיר יִבְּעָצֶם חַשָּׁמִיִם לָּטְהַר: וְאֶל־אָצִילִי בְּנִי יִשְׂרָאֵל לִא שָׁלַח יהוֹה אֶל־מֹשֶׁה עֲלֵה אֵלֵי הָהָרָה וְהְיֵה־שָׁם וְאָהְנָה לְּךְּ בִּיִּקְם מֹשֶׁה וְיהוֹשֻׁעַ מְשֶׁרְתְוֹנִיְעַל מֹשֶׁה אֶל־הָרָ וְיִבְּעַל מִשֶׁה אֶל־הָרָ וְיִבְּעַל מִשֶׁה אֶל־הָרָ וְיִבְּעַל מִשֶׁה אֶל־הָרָ וְיִבְעַל מִשֶׁה אֶל־הָרְ וְיִבְּעַל מִשֶׁה אֶל־הָרָ וְיִבְעַל מִשֶׁה אֶל־הָרָ וְיִבְעַל מִשֶׁה בְּיִרִם הַשְּׁבִיעִי מִתְּוֹךְ הָּעָנָן שֵּשְׁת יָמִים יוּ וְיָבְים אָהַרְן וְחוּר עִמָּבֶם מִי־בַּעַל הְּבָּרִים עִּיִּבְּל מִשֶּׁה אֶל־הָרָן וְחוּר עִמָּבֶם מִי־בַּעַל הְּבָּרִים יִּיְשְׁר הְנָבְעַ הְנִיבְּם הִיּשְׁבִיעִי מִתְּוֹךְ הָעָנָן שֵּשְׁת יָמִים יוּ וְיִבְּים הְשְׁבִיעִי מִתְּוֹךְ הָעָנָן שִּשְׁת יָמִים כּי וְיִבְיִבְּע אֶל־הָרָן וְחוּר עְמָבֶּי הְנִיבְּע הְיִבְּעַל הְּבָּיים אָמֵר שְׁבִיעִי מִתְּוֹךְ הָעָנָן וִיְעָל מִשֶּׁה בְּיִנִם הְשְׁבִיעִי מִתְּוֹךְ הָּעָנָן: וּמְעָבָן וִיְשְׁלָּוֹ בְּעָבְים מִשְׁה בְּיִנִם הְשְׁבִיעִי מִתְּוֹךְ הְעָנָן: וּמְעָבָן וִיְשְׁלָם מִשְׁה בְּתִוֹךְ הְבָּעָם הִיּשְׁבִי בְּיִבְּים הְיִבְּנִים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּבִים הְיִבְּעִים הְיִבְּבְּי וִישְׁרְאֵל בְּבִיים הְיּבְּבָּוֹם הְיּשְׁבִּים מִּשְׁה בְּנִינְן וְיִבְיּעִי מִיּעְה בְּנִינְי וְשְׁרָאֵל בְּיִבְי יִשְׂרָאל בְּיִבְי יִשְׂרָאל אָל־הְרָבְים מִישְׁה בְּעִים לִילה: פִיח פּיִם הְּבִּים מִיים לִּוּם הִייִבּם לִים לִילה: פִיח פּיִים לִּים הִייִּב בְּיִבְים לְּיִבְים לִייִבְים בְּיִבְּעִינִי מְּבָּבְיוֹ בְּעְעִבְייִם לְּעִבְינִי מְשְׁבְּיוֹ בְּבְּעְבִים וְּבִּיבְּעִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיוֹ בְּבְּעִבְיבִי מְשְׁבְּבּית הַבְּיבְים בְּיבּים הְיבִּים בְּיבְּים בְּיִבְיבְית הְישְּרְבּעים בְּיבְּבְּית הְיבּיבּים בּיוֹבְית הְיבִיבְים בְּיבְּבְּית הְּבְּיבְים בְּיבְּיבְיתְיבִי בְּיבְּבְּית הְבְּיבְיבְיבְי בְּיבְּבְית הְיבְּבְּבְּים בְּיבְּיבְיבְיבְים בְּיבְּבְּבְּבְּים בְּיבְּבְיבְּים בְּיבְּיבְיבְיבְיבְים בְּיבּים בְּיבְּים בְּיבְּיבְּבְּיבְּיבְיבְיבְיבְיבְיבְיבְיבְים בְּיבְּים בְּיבְּיבְיבְיבְּים בְּיבְּיבְי

,//p==

ויקם משה ויהושע משרתו. לא ידעתי מה מיבו של יהושע כאן. ואומר אני שהיה התלמיד מלוה לרב עד מקום הגבלת תחומי ההר שאינו רשאי לילך משם והלאה, ומשם התלמיד מלוה לרב עד מקום הגבלת תחומי ההר שאינו רשאי לילך משם והלאה, ומשם ויעל משה לבדו אל הר האלהים ויהושע נמה שם אהלו ונחעכב שם כל מ' יום. שכן מלינו כשירד משה וישמע יהושע את קול המם ברעה (להלן לב:יז), למדנו שלה יהישע עמהם: (יד) ואל הזקנים אמר. בלאתו מן המחנה: שבו לנו בזה. התעכבו כאן עם שאר העם במחנה להיות נכונים לשפוע לכל איש ריבו: חור. בנה התעכבו כאן עם שאר העם במחנה להיות נכונים לשפוע לכל איש ריבו: חור. בנה ולדרי היה ואביו כלב כן יפנה, שנאתר ויקח לו כלב את אפרת וחלד לו את חור (דברי הימים א בנים). אפרת זו מרים כדלה' בסומה (יא): מי בעל דברים. מי שיש שלו דין: (טז) ויבסחו הענן. רבותינו חולקים בדבר. יש מהם אומרים אלו שבה מיום שמר"ח [עד עלרת יום מתן תורה]: ויום הוח והענן. להר: ויקרא אל משה ביום בשלה משה לחור עשלה הכלל לחות (יומה ה' מומרים שלה בכול למחנה שונה בעון פרישה שלה משה לו הקב לוחות (יומה בתוך הענן. ענן זה כמין עשן מוח ושבה לו הקב"ה למשה שביל בתוכו (שם ז:): (יח) בתוך הענן. ענן זה כמין עשן הוא ועשה לו הקב"ה למשה שביל בתוכו (שם ז:): (יח) בתוך הענן. ענן זה כמין עשן הוא ועשה לו הקב"ה למשה שביל בתוכו (שם ז:):

עמא: (י) ויראו את אלהי ישראל. נסתכלו והגילו ונחחייבו מיחה, אלא שלא הלה הקב"ה לערבב שמחת התורה והמחין לנדב ואביהוא עד יום חנוכת המשכן, ולוקנים עד ויהי העם כמתאוננים וגו' ותבער כם אש ה' ותאכל בקלה המחנה ולוקנים עד ויהי העם כמתאוננים וגו' ותבער כם אש ה' ותאכל בקלה המחנה (כמדבר יא:א) בקינים שבמחנה (תנחומא בהעלותך עיז): במעשה לבנת הספיר. היא היתה לפניו בשעת השעבוד לזכור לנקו של שהר. משנאלו היה אור במעשה לבנים (ויקרא רכה כנ:א): ובעצם השמים לשהר. משנאלו היה אור וחדא לפניו (שם): ובעצם. כתרגומו, לשן מתאה: לשהר. לשון ברור וללול: (יא) וחדא ביל ביל (שם): ובעצם. כתרגומו, לשן מתאה: לשה דר. מכלל שהיו למליל בהיו לחליים ושחיה, כך מדרש תנחומא (שם). ואונקלום לא קרגם כן. איליל לשון גדולים, כמו ומאליליה קראתיך (ישטי מא:ט) ואונקלום לא תרגם כן. איליל לשון גדולים, כמו ומאליליה קראתיך (ישטי מא:ט) ואולל מן הרות (במדבר יא:כה) שש אמות אלילה ההרה ומאליליה קראתיך (ישטי מא:ט) ואומה. לאחר ממן חורה: עלה אלי ההרה והיה שם. מ' יוס: את לחת האבן והתודה והמצוה אשר בתבתי להורתם. כל שש מאות ושל שברה מלות בכלל דבור ודבור מלוות הפלויות בו: (יג)), ורבינו מעדיה פיכש באזהרות שיכד לכל דבור ודבור מלוות הפלויות בו: (יג)), ורבינו מעדיה פיכש באזהרות שיכד לכל דבור ודבור מלוות הפלויות בו: (יג)), ורבינו מעדיה פיכש באזהרות שיכד לכל דבור ודבור מלוות הכלויות בו: (יג)), ורבינו בעדיה פיכש באזהרות שוב היב באבתי ולבות ודבור מלוות הפלויות בו: (יג)

the spiritual greatness of our ancestors, including the Patriarchs and the generation that stood at Sinai, is our national legacy. People fall short of their aspirations, but they are shaped by their longings nonetheless. We are the heirs of those who expressed their devotion so wholeheartedly that more than 1,500 years later Sadducees still considered them the epitome of impetuosity. No matter. God considered us on a par with His ministering angels. That was once our plateau, and it remains our goal.

According to the above Talmudic passage, the monumental declaration we will do and we will obey was made on the fifth of Sivan, before the Ten Commandments were given, which supports Rashi's interpretation of the chronology of the chapter.

10-11. Prophecy at the mountain. All commentators agree that Moses and his companions saw a sublime

prophecy, but they differ in their interpretation of how the elders reacted to the prophecy and whether or not they sinned. The following is a brief selection of a few views.

Rashi cites Vayikra Rabbah that they saw a vision of God throughout the period of slavery in Egypt. During that time, God kept a sapphire brick at His feet, as it were, as a constant reminder of Israel's servitude with brick and mortar. But when the Jews were freed, His joy was as radiant as the very essence of heaven.

### • Reactions of the elders.

According to Rashi, citing Tanchuma, the onlookers — with the exception of Moses, of course — sinned grievously in that they gazed at the sacred vision while irreverently indulging in food and drink. For that, they deserved to die immediately, but God did not stretch out His hand to harm them, in order not to mar the joy of the giving of the Torah. There-

Mountain

Prophecu the God of Israel, and under His feet was the likeness of sapphire brickwork, and it was like the at the essence of the heaven in puritu. 11 Against the great men of the Children of Israel. He did not stretch out His hand — they gazed at God, yet they are and drank.

12 HASHEM said to Moses, "Ascend to Me to the mountain and remain there, and I shall give you the stone Tablets and the teaching and the commandment that I have written, to teach them." <sup>13</sup> Moses stood up with Joshua, his servant; and Moses ascended to the Mountain of God. 14 To the elders he said. "Wait for us here until we return to you. Behold! Aaron and Hur are with you: whoever has a grievance should approach them."

15 Moses ascended the mountain, and the cloud covered the mountain. 16 The glory of HASHEM rested upon Mount Sinai, and the cloud covered it for a six-day period. He called to Moses on the seventh day from the midst of the cloud. 17 The appearance of the glory of HASHEM was like a consuming fire on the mountaintop before the eyes of the Children of Israel 18 Moses arrived in the midst of the cloud and ascended the mountain; and Moses was on the mountain for fortu daus and fortu nights.

### THE HAFTARAH FOR MISHPATIM APPEARS ON PAGE 1156.

When Parashas Shekalim coincides with Mishpatim, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Parashas Shekalim: Maftir, page 484 (30:11-16): Haftarah, page 1212.

During leap years, if Rosh Chodesh Adar I coincides with Mishpatim, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the Shabbas Rosh Chodesh readings: Maftir, page 890 (28:9-15); Haftarah, page 1208. If Erev Rosh Chodesh Adar I coincides with Mishpatim, the regular Haftarah is replaced with the reading for Shabbas Erev Rosh Chodesh, page 1207.

fore the punishments of Naday, Abihu, and the elders were deferred until later on. In line with this view, Tur comments that God purposely did not send Elazar and Issamar, Aaron's younger sons, with the group so that they would not incur the death penalty, like their brothers. Had they, too, died, Aaron would have been left childless.

Onkelos interprets the eating and drinking favorably: Their joy upon seeing the vision was as great as if they had been enjoying the utmost physical pleasure.

Ramban, too, has a favorable interpretation of their reaction. After their vision they ate the flesh of offerings and drank in grateful celebration of the great spiritual privilege God had awarded them.

According to Onkelos and Ramban that they did not sin. the verse speaks in their praise, saying that they suffered no harm even though they had a profoundly holy prophetic vision that would ordinarily have been far beyond a human being's capacity to endure.

12. עלה אלי — Ascend to Me. This command was given to Moses the day after Israel received the Ten Commandments. ואתנה לך — And I shall give you. The verse specifies Tablets, teaching, and commandment — what were they? According to Rashi, citing R' Saadiah, all 613 commandments are subcategories of the Ten Commandments, so that all three categories are implied in the Tablets. Ramban comments that the Tablets were the Ten Commandments that I have written, and the rest of the Torah was not written by God, but would be transmitted to Moses to teach them, i.e., to the people. Sforno defines teaching as the philosophical, intellectual aspects of the Torah, and commandment as the rituals that must be performed.

13. ייהושע משרתו — With Joshua, his servant. Joshua was not commanded to go, nor did he have any function at the mountain. He was the loval student and servant accompanying his teacher and waiting for him at the foot of the mountain until he returned, forty days later (Rashi). The Sages teach that this sort of lovalty earned Joshua the privilege of being Moses' successor.

14. ואל־הוקנים — To the elders. Moses instructed the elders to remain behind to share in the leadership of the people, but that the primary responsibility would be in the hands of Aaron and Hur, a son of Miriam and Caleb (Rashi).

16. ששת ימים — A six-day period. The Sages (Yoma 4a-b) differ regarding which days these were. Some say that these six days were at the beginning of Sivan, when Moses and the people prepared to receive the Ten Commandments. If so, God called to the entire nation, but only Moses is mentioned, in tribute to his greatness. The other view is that these six days were after Moses went up for his forty-day sojourn on Mount Sinai. This teaches that before someone can enter God's own precinct, as it were, he must seclude himself for six days to prepare for such spiritual exaltation (Rashi).

שליים סימן. חננייו סימן פשם — This Masoretic note means: There are 118 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics חנניי and עזיא"ל.

The word עויא״ל, God is mu strength, can be interpreted two ways in the context of Mishpatim: (a) The Sages refer to the Mishnaic order of Nezikin, which deals with civil law and torts, as ישועות, salvations, because God shows his strength to Israel when it observes the laws of Mishpatim. (b) God expresses His greatest strength through the rigorously rational laws of Mishpatim and their application to daily life.

The word חנניי, My graciousness, suggests that adherence to the laws as expressed by the subjects of Mishpatim, leads to the gracious human behavior that goes beyond the letter of the law (R' David Feinstein).

## אונקלוס

א וּמַלִּיל יָיָ עם מֹשֶׁה לְמִימָר: בּ מַלֵּיל עם בְּנִי יִשְׁרָאל וְיַפְרְשׁוּן קֵּרְמֵי אַפְּרָשּוּתָא מִן בְּלָ יְנָפְרְשׁוּן קֵרְמֵי אַפְּרָשּוּתָא מִן בָּלְ גְּבָר דִּיִתְרְעִי לְבֵּה תִּסְבוּן יָת מְּבְּרָשׁוּתָא דְּתַכְּבוּן יָת מְבְּרָשׁוּתָא דְּתַכְּבוּן יָת וְאַרְיְבָּיִ אְבָּרְשׁוּתָא דְתַכְּבוּן יְתְרְלָא וְאַבְיִ שְּׁטְיוּ: מְשְׁבֵי שְּׁכְיוּ וְמִשְׁבֵי שְׁסְגוּנָא וְאַבְיִ שְּׁשְׁרָוּ: מְשְׁבֵי שְּׁיַוּ: מְשְׁבִי שְּׁיַבְּיוּ מִשְׁבִי שְּׁסְנִּיָּא וְאַבְּיִ אְשְׁלְמוּתָא לְשַׁקָּעָא זְאַבְּיִרוּן מֵלְיָם בּוּכְּמַיָּא וּאַבְיִי אַשְּלְמוּתָא לְשַׁקָּעָא וְאַשְּׁרָי שְׁבְּרִמִּי שְׁבְּיִבְיוּוּן מֵלְרָמִי זְאַבְּבִּיוּוּן מֵּלְבִי בְּצִבְּיוֹרְ מִוּן מֵּבְיִי מְשְׁבְּיִא וְאַשְׁרָא וְשַבְּעָא וְאַשְׁרָי שְׁכְנְתִי בִּינִיהוּן: טִּ כְּכֹל מְמָּתְּי שְׁכְנְתִי בִּינִיהוּן: טְּכְכִל מְקְּבְּעָא וְאַשְׁרֵי שְׁכְנְתִי בִּינִיהוֹן: טְּכְכֹל מְאַבְּיִי שְׁכְנְתִי בִּינִיהוֹן: טִּכְכֹל מְאַבְּיִא שְׁבְיִי שְׁכְנְתִי בִּינִיהוֹן: טִּכְכִּלְ

## פרשת תרומה

בה איב נִיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: דַבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְבֵּנִי יִשְׂרָאֵל בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּנִי יִדְּבֶנוּ לְבִּוֹ בְּבִּר וְאַבְּיִים וְעָבִי וְזֹאת הַתְּרוּמָה אֲשֶׁר יִדְּבֶנוּ לְבִּוֹ בְּעָתְר בְּשָׁמִים וְעָבִי וְעִרת אֵילְם מְאָדָמִים וְעִרְת בִּישְׁמִים נְעָצִי שִׁטִּים: שֶׁמֶן לַפָּאְר בְּשָׁמִים לְעֶעְת בְּמְשְׁמִים נְעָצִי שִׁטִּים: שֶׁמֶן לַפָּאְר בְּשָׁמִים לְעֶעְת בְּמָשְׁיִם וְעָבְנֵי שִׁטִּים: שֶׁמֶן לַפָּאְר בְּשָׁמִים לְעֶעְת בְּמִשְׁים: שְׁכָּוֹ יִשְׁבָּנֵי מִלְּצָעִים וְעַרְת בִּמְּשְׁיִם וְאָבְנֵי מִלְּאָעִם בְּנִיים וְעִרְת בִּמְּמִים וְעִרְת בִּמְשְׁמִים לְשָׁמֶן בְּמָּאְר בְּשָּמִים לְעָבְנִי שְׁמֶּן בַּמְּאָר בְּשָׁמִים לְשָׁמֶן בְּמָבְּעִים וְאַבְנֵי מִלְּאָתִים בְּעָבְנִי שִׁטְּיִם: שְׁמֶן לַפְּאָר בְּשָׁמִים וְאַבְנֵי מִלְּאָתִים בְּעָבְיים וְעָבְנִי שִׁמְּבְּנִי מִּלְבָּעִים וְעָבְים בְּעָבְּתִים וְעָבְים בְּעָבְנִי שְׁמְּים בְּעָבְיים וְעָבְּת בְּמָבְים וְעָבְיִים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעְבְּבִי מִלְּאָבְים בְּבְּבִי מִלְּאָבְים בְּבְבִי מִלְּבְּבִיים וְעָבְּים בְּבְבִיים בְּעָבְעִים בְּיִבְּבְּי מִיקְבָּבְיי בְּבְבִיים בְּעָבְּעִים בְּנִבְּבִיים בְּבְּבִיים בְּעָבְּעִים וְעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּנִיים בְּבִּבְיים בְּעָבְּיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּיִּבְיים בְּבִּיִים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּבִּים בְּיִבְּיִים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעְבִיים בְּיִים בְּעָּבְיוֹים בְּעְבִּיִים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּיִבְּיִים בְּיבִּים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִים בְּבִּיים בְּעִבְּיִים בְּעִים בְּיִבְים בְּיבִּים בְּיִים בְּיבְּיבִיים בְּיִים בְּיבִיים בְּיִים בְּיבִּים בְּיבִיים בְּיבִּיי בְּיבְּיבְיי בְּיִים בְּיִים בְּיבִיים בְּיִים בְּיבִּיי בְּיִיבְיי בְּיבְיבִּיים בְּיבְייִים בְּיבְּיבִיים בְּיבְיבִּיים בְּיבְּיבְיים בְּיבְּיבְיים בְּיבְּיבְּיים בְּיבְּיבְּיבְיים בְּיבְייִים בְּיבְּיבְּיבְּיִים בְּבְּיבְּיבְּיבְּיבְּיים בְּיבְּיבְּיבְייִים בְּיבּבְּיוּבְיּים בְּיבְּיבְּיבּים בְּיבּיבְיים בְּיבְּיבְיבְּיבְּיבְּיבְּיבְּיבּ

עלמן, שחרגוס של עזים עזיה: (ה) מארמים. לכועות היו אדוס לאחר עכודן:
תחשים. מין חיה ולא היחה אלא לשכה, והרכה גוונים היו לה, לכך מתרגם
ססגולא, ששש ומתפאר כגוונין שלו (מנחומא ון שכח כת.־כח:): ועצי שטים. ומאין
היו להם במדכר, פירש רכי חנחומא, יעקב אכינו לפה כרוח הקדש שטים. ומאין
היו להם במדכר, והכיא ארזים למלכים ונשעם, ולוה לכניו לישלם עמהם כשילא
לכנות משכן כמדכר, והכיא ארזים למלכים ונשעם, ולוה לכניו לישלם עמהם כשילא
ממלכים (תנחומא ט): (ו) שמן למאור. שמן זית זך להעלות כר חמיד: בשמים
לשמן המשחה. שנשבה למשות כלי המשכן והמשכן לקדשו, והולכיו לו כשמים,
כמו שמפורש ככי תשא (להלן ל:כגרכה): ולקטורת והשמים. שהיו מקטירן ככל
מער ובקר, כמו שמפורש לוחתה מלה (להלן ל:זרת). ולשון קשכת העלא קיטור
וממרות עשן: (ז) אבני שהם. שתים הולרכו שם ללורך האפוד האמור בואחה תלוה
ומסרות עשן: (ז) אבני שהם. שתים אכני מלואים, ומקום המושב קרוי משבלה!
לאפוד ולדוושן. אכני השהם לאפוד ואכני ממלואים לחשן. ולשו לשמי כתן מוחרם כואתה תלוה המים תני תכשים: (ח) ועשו לי מקרש. ועשו לשמי כת קדושה:
נואחה תלוה והם מיני תכשים: (ח) ועשו לי מקרש. ועשו לשמי כת קדושה:

(ב) ויקחו לי תרומה. לי לשמי (מנחומא א): תרומה. הפרשה, יפרישו לי מממונס נדבה: ידבנו לבו. לשון נדכה (כמו ינדכנו), והוא לשון כלון טוב, פרישנ"ט בלע"ז: תקחו את תרומתי. אמרו רבוחינו ג' מרומוח אמורוח כאן. אחת תרומתי בלע"ז: תקחו את תרומתי. אמרו רבוחינו ג' מרומוח אמורוח כאן. אחת תרומת החובת בקע לגלגלת שנששו מהם האדנים כמו שמפורש באלה פקודי (להלן לחיכו). ואחת מרומת המזבח בקע לגלגלת לקופות לקנות מהן קרבנות לבור. ואחת חרומת המשכן נדבת כל א' וא' שהתנדבו י"ג דברים האמורים בענין (ירושלמי שקלים אוא; מגילה כטי). (זהב וכסף ונחשת ובני. כלם באו כלבה איש איש מה בהונה בשחדקדק בהם: (ג) זהב ובסף ונחשת ובני. כלם באו כלבה איש איש מתכן שהולרן מו הכסף שבא בשוה מחלית השקל לכל אחד. ולא מלינו בכל מלאכת המשכן שהולרך שם כסף יותר, שלאמר וכסף פקודי העדה וגו' בקע לגלגלת וגו' (להלן לחיכה־כו). ושאר הכסף הבא שם בנדבה (היכד) עשאיהו לכלי שרת: (ד) ותבלת. למר לבוע בדם תלזון ולבעו ירוק (מנחות מד.; תוספתא מנחות שנו): וארגמן. למר לבוע מתין לבע ששמו ארגמן: ושש. הוא פשחן (תוספתא שוי כינות דו): ועדים. נולה צל עזים, לכד מ"א ומעיי. דבר הבא מו העוים ולא עזים לה מויי. לבר הבא מו העוים ולא עזים לה בנותר הבל הבל מו העוים ולא עזים. לבר הבא מו העוים ולא עזים לא מינות בלה בלא מו העוים ולא עזים.

### PARASHAS TERUMAH

◆§ The Tabernacle — a resting place for God's Presence.

With the exception of the tragic incident of the Golden
Colf (co.c.b. 32.33) the sect of the Book of Fundamin dependent

With the exception of the tragic incident of the Golden Calf (see ch. 32-33), the rest of the Book of Exodus is devoted to the preparations for and the construction of the 194m, Mishkan [lit., dwelling place] or Tabernacle. Even the account of the Golden Calf is not unrelated to the Tabernacle for, according to Sfomo (20:21, 25:9, 31:18), the very construction of the Tabernacle was made necessary only because of Israel's lapse into virtual idolatry. He maintains that ideally no "Temple" should have been needed after the Revelation at Sinai, because the entire nation achieved the level of prophecy and every Jew was worthy for the Shechinah [Divine Presence] to rest upon him, as it later did on the Tabernacle and the Temple. Only after Israel toppled from that high level of spirituality, as a result of the worship of the Golden Calf, did it become necessary for it to have a "central" Sanctuary.

Indeed, Rashi (31:18) comments that the instructions regarding the erection of the Tabernacle were transmitted only after the incident of the Golden Calf. The fact that they are given in this chapter is an instance of the common principle that the Torah is not always written in the chronological order in which the events occurred (Pesachim 6b). The commandments regarding the Tabernacle are given here be-

cause the Tabernacle and the Sanhedrin — the seats of so-called ritual and law — are interrelated. The headquarters of the Sanhedrin stood on the Temple Mount and the instructions for erecting the Tabernacle were inscribed right after the civil laws of *Mishpatim*, because in Judaism the laws of Temple offerings and those of bondsmen and dangerous livestock are equally expressions of God's will.

Thus, a major part of *Exodus*, which *Ramban* calls the Book of Redemption, discusses the Tabernacle. He explains that the redemption from Egypt was not complete with the physical departure from the land of Israel's enslavement, nor was it complete even with the giving of the Ten commandments, even though the Revelation at Sinai was the goal of the Exodus (see note to 3:11-12). The Exodus had not achieved its purpose until the heights that the nation had achieved temporarily at Sinai were made a permanent part of existence by means of the Tabernacle, for *Ramban* shows in his commentary that the Tabernacle, as a whole and in its many parts, was symbolic of the historic experience at Mount Sinai. So, too, it was from the Holy Ark that God spoke to Moses, just as He had spoken to him from atop Mount Sinai, when giving him the Torah.

In this light, the Tabernacle was intended to be the central rallying point of the nation — ringed by the tribes and

## PARASHAS TERUMAH

25

<sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Speak to the Children of Israel and let them take for Me a portion, from every man whose heart motivates him you shall take My portion.

The Tahemacle: Place for

<sup>3</sup> This is the portion that you shall take from them; gold, silver, and copper; <sup>4</sup> and turguoise. A Resting purple, and scarlet wool; linen and goat hair; 5 red-dued ram skins, tachash skins, acacia wood;  $^6$  oil for illumination, spices for the anointment oil and the aromatic incense:  $^7$  shoham stones Presence and stones for the settings, for the Ephod and the Breastplate.

 $^{8}$  They shall make a Sanctuary for Me — so that I may dwell among them —  $^{9}$  like everything

topped by the cloud of God's Presence — and the place to which every Jew would go with the offerings through which he hoped to elevate himself spiritually. The function of the Tabernacle in the Wilderness was carried forward by the Temple in Jerusalem. Throughout the long and bitter exile - which alternates between grinding oppression and spiritually debilitating affluence — the centrality of God's Presence is represented by the miniature sanctuaries (Ezekiel 11:16) of synagogues and study halls (Megillah 29a), for it is in them and through them that Jews hark back to the sounds of Sinai and the radiance of the Temple.

Ibn Ezra, in a slightly different vein, comments that while Moses was on Mount Sinai, God commanded him concerning the Tabernacle so that it would be a permanent place among the people for the glory that had rested on the mountain and so that Moses would not be required to ascend the mountain when God wished to communicate with him.

R' Hirsch sees the key to the Tabernacle and its relationship to Israel's calling in verse 8: They shall make a Sanctuary for Me - so that I may dwell among them. That Sanctuary represents Israel's obligation to sanctify itself in its personal life, as expressed in many verses (Leviticus 11:44, 19:2, 20:7, et al.). When the nation carries out that primary responsibility, God responds by dwelling among them.

Many of the commentators discuss at length the symbolism of the various components of the Tabernacle. Such discussions are beyond the scope of this commentary, which will attempt to elucidate the plain meaning of the text.

25.

- 1-7. Contributions for the Tabernacle. The Tabernacle, its vessels, and the priestly garments were made from the thirteen types of raw materials that are listed here. With only two exceptions (see note to v. 3), everything was to be given voluntarily. So anxious were the people to have a share in creating a resting place for the Shechinah, and so prompt and enthusiastic was their free-willed response, that those in charge of the work had to appeal to Moses to order a halt to the contributions (36:3-6). Once these materials were in hand, people appointed by God were put in charge of fashioning them into the various final products.
- 2. ויקחורלי And let them take for Me. Rashi comments that the term for Me indicates that people should contribute for the Tabernacle purely for the sake of God's Name, not because of social pressure or in quest of honor.

Since the people were asked to contribute, why does the

verse say take instead of give? Sform comments that this command was directed to the leaders, who were directed to take, i.e., make collections, from the masses - not to levy a tax on them, but to request voluntary contributions. However, as noted above, the people did not wait to be asked: they flooded the treasurers with their generous contributions.

Homiletically, many comment that by contributing to God's causes, a Jew truly takes for himself, for personal benefit of generosity is far greater than its cost.

תרומה — Portion. The true sense of the word has no English equivalent. It implies a separation of a portion of one's resources to be set aside (Rashi) for a higher purpose. The root of the word is r., to uplift (R' Hirsch). Thus, the effect of these contributions was to elevate the giver and his concept of the purpose of the wealth with which God had blessed him.

- 3. ובסף Silver. There were three separate portions of silver. two of which were obligatory. They were: a half-shekel portion from every Jew that was used to make the sockets for the Tabernacles planks (38:26), and an annual half-shekel portion that went into a fund to purchase communal offerings for the Tabernacle service. The optional gifts of silver were used to make vessels for the Tabernacle (Rashi to v. 1).
- 4. . . . הבלת And turquoise . . . wool . The first three items in this verse are different colors of wool. Techniles, the first of the three, was made from the secretion of a rare amphibious animal known as chilazon (Menachos 44a), whose exact identity has become forgotten with the passage of time. The Talmud describes its color as similar to that of the sea.
- וערת תחשים. Tachash skins. The tachash was a beautiful, multi-colored animal that existed only at that time and then became extinct (Shabbos 28a), Its hide was used to make a Cover for the Tabernacle (26:14).
- 6. בשמים Spices. Spices were needed as ingredients in the anointment oil for the Tabernacle and its vessels, kings and Kohanim (30:25-30), and for the daily incense offerings [30:7] (Rashi).
- 7. אבני Stones. Various precious and semi-precious stones were used in the vestments of the Kohen Gadol [High Priestl. They will be discussed in chapter 28, where his garments are described.
- 8. ועשוּ לי מְקרַשׁ They shall make a Sanctuary for Me. The Sanctuary was to be a structure dedicated to God's service (Rashi). Elegant synagogues are meaningless unless they are built for the sake of God.

די אנא מחזי יתר ית דמות משכנא וית דמות כל מנוהי וכו תעבדוו: י ויעבדוו ארונא דאעי שטיו תרתיו אמיו ופלגא ארכה ואמתא ופלגא פותיה ואמתא ופלגא רומה: יאותחפי יתה דהב דכי מגו ומברא תחפנה ותעבד עלוהי זיר דדהב סחור סחור: יב ותתיה לה ארבע עזקן דרהב ותתן על אַרבַּע זויַתָה וַתַרתִין עַזְקוֹ עַל סטרה חד ותרתין עוקן על סטרה תנינא: יגותעבד אריחי דאעי שטין ותחפי יה ותעל ית אריחיא בּעוַקתַא על סטרי אַרוֹנַא למטל יַת אַרוֹנַא בָּהוֹן: שּ בְּעִזְקַתַא דַּאַרוֹנא יָהוֹן אָרִיחַיַּא לַא יִעִדוּן מִנָּה: זוּ וְתְתֵּן ַלַאַרוֹנַא יַת סַהֵדוּתַא דִּי אַתַּן לַרְּ:

אָשֶׁר אָנִי מַרְאָה אִוֹתְךּ אָת תַּבְנִית הַמִּשְׁבָּן וְאָת תַּבְנִית הַמְּעָר הָנִית הַמְּעָר רְּבָּנִית וְמָבְּנִית וְמָבְּנִית וְמָבְּנִי וְעָשְׂים אָמָתֹים נָחַצִי אָרְבּוֹ וְאָמֶּה נָחַצִי רָחְבּוֹ עַבְּנִי וְעָשְׂית עָלֶיוֹ זְר זָהָב סָבִיב: וְיָצִקְּתְּ לוֹ אַרְבַּע בַּעָמְתִיו וּשְׁתִּי טַבְּעֹת עַל־צַלְעוֹ הַשָּׁתִים וְצִפִּית עַל צַלְעִת תַּלְבִּנִי וְעָשְׂית שָּבָּעֹת אַתְם זָהָב: וְהַבָּאתָ עַל צַלְעִת הַאָּרֶן לְשָּאת אָת־עִּר הָאָרֶן בָּבְּעִת הַאָּרְן וְהָיִוּ הַבַּנִים לְּא יָסֶרוּ אַעְּיִים הָאָרְן בְּשְּׁאת אָת־י הָאָרְן בְּהָאַרְן הָאָרְן אָתְּהְלְּאַת הַאָרְן הָאָרְן אָתִּן אָתַר אָתִּן אָתַר אָתִּן אָת הַעָּרָת הָאָרְן הַשְּּבִים לְא יָסֵרוּ הַּמְּנִינִּי וְנִרְתַּ אָלִירְן אָתְּר הָאָרְן אָתְּן אָלִיךְּי, אָבִּים לִא יִסְרוּ הַבְּיִים הִיּאָרן בְּבָּרִים בְּעִית הַאָּרְן אָתְּן אָתְר הַאָּרְן הָאָרְן הָאָרְן אָתְּן אָתְר הַאָּרְן אָתְּן אָתְּיִם וְיִּיְיִם בְּיִבְּעִית הָּמְלִּין הָאָרְן הָאָרְן הָאָרְן אָתְּיִבְּת הַעָּבְּעִת הַבְּבְית הַאָּרְן אָתְּיִם לְאִר יִבְּבִית אָּתְּר אָנִייְם בְּנִית הַאָּרְן אָשְּיִּת הָבְבִית הַּמְּבִּית הַיּבְּרִית הַבָּבְית בְּבִּית הַיּבְּית בְּבִּית הַיּבְּית בְּבִית בְּיִים לְא יָסֵרוּ הָּהְבָּית הְיִבְּבְּים בּיִּים לְא יָסְרוּ הַּבְּבִים בְּיִבּים לִיא יִבְּית בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים לִיא יִבְּית בּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בּיּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיִים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיים בְּיִים בְּיִבּים בּיּים בְּיִים בְּיִבּים בּיּים בּיּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בּיִבּים בּיּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים

הכפורת ולמעלה הימנו משהו וכשהכפורת שוכב על טובי הכתלים טולה הזר למעלה מכל עובי הכפורת כל שהוא (יומא עב:). והוא סימן לכתר חורה (שם; ש"ר לד:ב): (יב) ויצקת. לשון התכה, כתרגומו: פעמותיו. כתרגומו זויחיה. ובזויות העליונות סמוך לכפורת היו נחונות, שחים מכאן ושחים מכאן לרחבו של ארון, והבדים נחונים בהם, וארכו של ארון מפסיק בין הבדים אמתים וחלי בין בד לבד, שיהיו שני בני אדם הנושאין את הארון מהלכין ביניהם. וכן מפורש במנחות בפ' שחי הלחם (לת:): ושתי טבעות על צלעו האחת. הן הן ד' טבעות שבחתלם המקרא ופירש לך השבי והוו"א זימירה היא המתונו מים לבלים בה כן ושחי מן המבטות האלו על ללעו האחת: צלעו. לדו: (יג) בדי. מוטות: (טו) לא יסורו ממגר. לטולם (יומא עב.): (טז) וגדת אל הארך. כמו בארון: העדת. התורה שהיא לעדות ביני וביניכם שליות אתם מלות הכתובות בה ופסיתת אוטרא):

בזהב נמלא מלופה מביח ומחון (שקלים טו:; יומא עב:): זר זהב. כמין כחר מוקף לו סביב למעלה משפחו. שעשה הארון החילון גבוה מן הפנימי עד שעלה למול עובי the Ark, ארךה, derives from ארף, light, for the Torah is the light of the world.

Logically, the Ark should not have been built until there was a structure in which to house it, and, indeed, Bezalel, the

וט) בכל אשר אני מראה אותר כאן את תבנית המשכז. המקרא הזה מחובר

למהרת שלמעלה הימנו. ועשו לי מהדש ככל חשר חני מרחה חותר: ובז תעשו.

לדורות (סנהדריו טו:). אם יאבד אחד מו הכלים, או כשתעשו לי כלי בית עולמים כגון

שולחנות ומנורות וכיורות ומכונות שעשה שלמה, כתבנית אלו תעשו אותם. ואם לא

היה המהרא מחובר למהרא שלמעלה הימנו לא היה לו לכחוב וכן תעשו אלא כז תעשו.

והיה מדבר על עשיית אהל מועד וכליו: (י) ועשו ארוז. כמיו ארונות שעושים בלא

רגלים עשוים כמין ארגז שקורין אישקרי"ן, יושב על שוליו: (יא) מבית ומחוץ

תצפנו. ג' ארונות עשה בללאל. ב' של זהב וא' של עז, ד' כחלים ושולים לכל אחד

ופחוחים מלמעלה. נחן של עץ בחוך של זהב ושל זהב בחוך של עץ וחפה שפחו העליונה

8-9.... וְשְׁבָּנְתִּי בְּתוֹבְם: בְּכֹל אֲשֶׁר אֲנִי מִרְאָה אוֹתְּךְ. — So that I may dwell among them — like everything that I show you... In the same manner that I rested My Presence on Mount Sinai, I shall rest it among Israel, on the Ark and the Cherubim to accept the nation's prayers. The structure and design of the Tabernacle symbolized the centrality of the Torah that was given on the mountain, for the zenith of the Tabernacle's holiness was the Holy of Holies, which contained the Tablets and the Torah, and the Cherubim perched atop the Ark gazed downward, toward the Ark, to show that Israel's focus is always upon the Torah (Sforno).

אָשֶּר אָנִי מִרְאָה — That I show. The verse is in the present tense to indicate that God showed Moses the form of each vessel as He gave him the commandments that are detailed in the following passages (Rashi).

10-22. The Ark and its Cover. The central feature of the Tabernacle was the Ark, which housed the Tablets of the Law. This is easily understood because, in the memorable expression of R' Saadiah Gaon, Israel is a nation only by virtue of the Torah. This focus on the Ark is even sharper in the light of Ramban's thesis, cited in the introduction to the Sidrah, that the entire Tabernacle was a symbolic representation of Mount Sinai. That being so, the Ark containing the Ten Commandments naturally assumed prime importance. R' Bachya writes that the very name of

Logically, the Ark should not have been built until there was a structure in which to house it, and, indeed, Bezalel, the builder of the Tabernacle, asked Moses how he could make an Ark before its shelter. Moses agreed that he was right — that the Tabernacle should be built first (Berachos 55a) — and in actual practice, the components of the building were made (ch. 36) before the Ark (ch. 37). In this chapter Moses was speaking not as an architect, but as a teacher of values. He spoke first about the Ark because the word of God is infinitely more important than the building where it is stored. The Tablets are the reason for the building, not vice versa (Ramban).

10. וְיָשׁוּ אָרוֹן — They shall make an Ark. The plural they refers to the entire nation, to which God's command was directed in verse 2. It is significant, however, that only here do we find the plural; the rest of the chapter is in the singular. This indicates that all the people must have a share in the Torah. As the Sages teach (Shemos Rabbah 33:3), let everyone be involved in the Ark, so they will merit a share in knowledge of the Torah (Ramban).

אָמְחֵים — Two cubits. Estimates of a cubit in inches range from eighteen to twenty-four inches. For the sake of simplicity, it is common to refer to a cubit as being two feet.

that I show you, the form of the Tabernacle and the form of all its vessels; and so shall you do.

The Ark

10 They shall make an Ark of acacia wood, two and a half cubits its length; a cubit and a half its width; and a cubit and a half its height. 11 You shall cover it with pure gold, from within and from without shall you cover it, and you shall make on it a gold crown all around. 12 You shall cast for it four rings of gold and place them on its four corners, two rings on its one side and two rings on its second side. 13 You shall make staves of acacia wood and cover them with gold; 14 and insert the staves in the rings on the sides of the Ark, with which to carry the Ark. 15 The staves shall remain in the rings of the Ark; they may not be removed from it. 16 You shall place in the Ark the Testimonial-tablets that I shall give you.

11. יְצְפֵּית — Shall you cover. The wooden Ark was to be covered within and without with gold. As a practical matter, Rashi explains that three boxes were made: The primary one was of acacia wood. A second, larger box of gold was made, into which the wooden one was placed, and a third, smaller golden one was made, which was put inside the wooden one. Thus, the main box was covered with gold, inside and out.

קבית המחץ — From within and from without. This arrangement symbolized the Talmudic dictum that a Torah scholar must be consistent; his inner character must match his public demeanor, his actions must conform to his professed beliefs (R'Chananel). Homiletically, Bais Halevi derives from this inner-outer coating of gold that the community should feel a responsibility to provide an adequate livelihood to its teachers of Torah: They should be prosperous inside their own homes, as well as in their outer service of the public.

יְרְיִב — A gold crown, i.e., a golden rim projecting upward and encircling the top of the Ark. This attachment symbolizes the "crown of Torah" (Yoma 76b).

12. אַרְבֵּע טְבְּעִחְ — Four rings. There were a total of four rings, two of which were on one side and two of which were on the other, and the staves were inserted into them. The rings were placed near the top of the width of the Ark, so that its two-and-a-half-cubit length was between the staves (Rashi). Thus, when the Ark was carried, its bearers stood along the Ark's length, with the staves on their shoulders.

15. יְהֵיוּ הְבְּרִים — The staves shall remain. The staves of the Ark had to be left in the rings permanently, and one who removed them was in violation of both the positive and negative commandments that are in this verse. The Talmud teaches that although its bearers held the staves on their shoulders and seemed to be carrying the Ark, in reality the Ark bore them; when it moved, they were lifted with it (Sotah 35a), for it is the Torah that sustains the Jewish people.

R'Hirsch comments that the eternal presence of the staves symbolized the concept that the Torah is not tied to any one place; wherever Jews go, willingly or otherwise, their Torah goes with them, for the means of its transport are always attached to it.

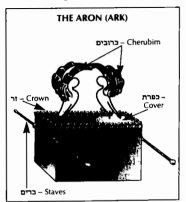
16. הְּעָרָה — The Testimonial-tablets [lit. witnesses]. These are the Tablets of the Law, which are called witnesses because they testify that God has commanded Israel to keep the commandments of the Torah (Rashi).

As Ramban sets forth at length in his introduction to this Sidrah, the Tabernacle was the embodiment of the Revela-

tion at Sinai. Consequently, the Ark was the source of the Tabernacle's sanctity, since it contained the Tablets of the Ten Commandments. This explains why, when the Philistines captured the Ark in the time of Eli and Samuel (see *I Samuel 4*:17-18), the Jewish people were thrown into such despair that both Eli and his daughter-in-law died from the shock. The capture of the Ark represented the loss of Torah — and the Jewish people depend on the sanctity of Torah. This is why the Torah study of children may not be disturbed even to build the Temple (*R' Aharon Koller*).

17-22. The Cover. Sforno writes at length about the symbolism of the Ark Cover and the Cherubim, which were hammered from the same ingot of gold. Following are some highlights of his exposition. The Cover was made of solid gold to represent the human soul, which is the image of God. Although it was made to cover the Ark, the Cover was a separate unit, just as the heavenly soul is detached from the body with which it is united. The Cover had Cherubim upon it, and images of Cherubim were a recurring theme in the Tabernacle, being woven into the Curtain that faced the Most Holy (26:31) and on the curtains that were attached together to form the ceiling of the Tabernacle (26:1). The Cherubim were reminiscent of the angels whom Isaiah (ch. 6) and Ezekiel (ch. 1 and 10) saw in their vision of the heavenly court. All of these curtains were connected, to teach that the great men of Israel should unite themselves with the rest of the nation in the service of God.

The Cherubim had the faces of a male and a female child and the wings of birds. Their wings stretched upward to



that Man teach must aspire to raise himself upward to understand God's wisdom and excel in His service. Their faces were directed downward toward the Ark and also toward each other, to symbolize that the only true source of wisdom is Torah, and that Man must use his wisdom to interact with his fellows.

ייותעבד כפרתא דדהב דכי תרתיו אמיז ופלגא ארכה ואמתא ופלגא פתיה: יח ותעבד תרין כרובין דדהב נגיד תעבד יתהון מתרין סטרי כפרתא: יט ועבד כרובא חד מסטרא מכא וכרובא חד מסטרא מכא מו כפרתא תעבדון ית כרוביא על תרין סטרוהי ב ויהון כרוביא פריסן גדפיהון לעלא מטַלין בּגַדפָהון על כַּפַּרתַא ואַפּיהון חַד לַקַבֶּל חַד לַקָבֶל כַּפָּרְתַא יְהוֹן אַפֵּי כרוביא: כא ותתו ית כפרתא על ארונא מַלְעַלָּא ובַאַרוֹנָא תַתוֹ ית סהַדותא די אתן לה: בב ואזמן מימרי להתמן ואמלל עמה מעלוי כפרתא מביז תריז כרוביא די על ארונא דטהדותא ית כל די אפקד יַתַךְ לְנַת בְּנֵי יִשַּׂרָאֵל: בּג וַתַעַבֵּד פַּתוֹרָא דאעי שטין תַרתין אמין ארכה ואמתא פותיה ואמתא ופלגא רומה: כד ותחפי יתה דהב דכי ומעבד לה זיר דדהב סחור סחור: כה ותעבד לה גדנפא רומה פשבא סחור סחור ותעבד זיר דדהב לגדנפה סחור סחור: בו ותעבד לה אַרבּע עזַקן דּדַהַב וַתַתַּן יַת עזַקַתא עַל אַרבּע זווָיָתָא דִּי לְאַרבּע רַגְּלוֹהִי: בו לַקַבל גַדַנפָּא יָהוּיַן עוֹקָתַא לְאַתרָא יבּוֹיַן לַאַרִיחַיַּא לִמְטַל יַת פַּתוֹרַא: כּח וְתַעַבֵּר יַת אַריחַיַא דאַעי שׁטִין וַתַחַפִּי יַתְהוֹן

יוּ וְעָשִׂיתָ כַפְּּרֶת זָהָב טָהָוֹר אַמָּתָיִם וָחֵצִי אָרְכָּהּ וְאַמָּה יוּ וָחָצִי רָחְבֵּהּ: וְעָשֶׂיתָ שְׁנִים בְּרֶבִים זָהֶב מִקְשָׁהֹ תַּעֲשֶׂה יוּ וָחָצִי רָחְבַּהּ: וְעָשֶׂיתִ שְׁנִים בְּרֶבִים זָהֶב מִקְשָׁהֹ תַּעֲשֶׂה מַנֶּה וּכְרְוּב־אָחָד מִקּצָה מִזֶּה מִן־הַכַּפּּרֶת וּפְנִיהֶם אָישׁ אֶל־ בּא אָחֶיו אֶל־הַכַּפּּרֶת יְהְיִוּ פְּנֵי הַבְּרָבִים: וְנֵתַתָּ אֶת־הַבַּפּּרֶת בּא אָחֶיו אֶל־הַכַּפּּרֶת יְהְיִוּ פְּנֵי הַבְּרָבִים: וְנֵתַתָּ אֶת־הַבַּפּּרֶת בּב אֶתֵּן אֵלֶיך: וְנִוּעַרְתִּי לְךְּ שָׁם וְדַבַּרְתִּי אִתְּךְ מֵעַל הַכַּפּּרֶת בּב אֶתֵּן שְׁנֵי הַכְּרֶבִים אֲשֶׁר עַל־אָרְוֹן הָעֻדֶת אֶת בָּל־אֲשֶׁר מְבֵּין שְׁנֵי הַכְּרֶבִם אֲשֶׁר עַל־אָרְוֹן הָעֻדֶת אֶת בָּל־אֲשֶׁר אַצַּנֶה אְוֹתְךָּ אֶל־בְּבִים אֲשֶׁר עַל־אָרְוֹן הָעֻדֶת אֶת בָּל־אֲשֶׁר אַצַּנֶה אְוֹתְךָּ אֶל־בִּים אֲשֶׁר עַל־יִשְרָאֵל:

בּג וְעָשֶׂיתָ שֻׁלְחָן עֲצֵי שִׁשֶׁים אַמָּתַיִם אָרְכּוֹ וְאַמֵּה רָחְבּׁוֹ בּר וְאַמֶּה וָחֵצִי קְמָתוֹ: וְצִפִּיתָ אֹתוֹ זָהָב טָהְוֹר וְעָשִׂית לָּוֹ זִר בּה זָהָב סָבִיב: וְעָשִׁית לָּוֹ מִסְגֵּנֶרת טָפַּח סָבֵיב וְעָשִׂית זֵר־זָהָב בּוֹ לְמִסְנַּרְתִּוֹ סָבִיב: וְעָשִׁית לוֹ אַרְבַּע טַבְּעִת זָהָב וְנָתַשִּׁית אֶשֶׁר לְאַרְבַּע רַגְּלֶיו: לְעָמֵת בּוֹ מְסְנֶּנֶרת תִּהְיֶין הַטַּבָּעִת לְבָתִים לְבַהִים לְאֵאת אֶת־ בּח הַשִּׁלְחָן: וְעָשִּׁיתָ אֶת־הַבֵּּרִים עֲצֵי שִׁטִּים וְצִפִּיתָ אֹתָם

ונועדתי. כשאקבע מועד לך לדבר עמך אותו מקום אקבע למועד, שאבא שם לדבר אליך: ודברתי אתר מעל הכפורת. וכמקום אחר הוא אומר וידכר ה' אליו מאהל מועד לאמר (ויהרא א:א). זה המשכן מחוז לפרכת. נמלאו שני כחובים מכחישים זה את זה. בא הכתוב השלישי והכריע ביניהם, ובבא משה אל אהל מועד וישמע את הקול מדבר אליו מעל הכפרת וגו' (במדבר ז:פט), משה היה נכנם למשכו, וכיון שבא בחוד הפחח קול יורד מן השמים לבין הכרובים, ומשם יולא ונשמע למשה באהל מועד (ספרי כשל נק): [ואת כל אשר אצוה אותר אל בני ישראל. הכי וי"ו זו יקיכה וטפלה. וכמוהו הרבה במהרא, וכה תפחר. ואת אשר אדבר עמד שם את כל אשר אלוה אותך אל בני ישראל הוא:] (בג) קמתו. גובה רגליו עם עובי השולחן: (בד) זר זהב. סימן לכתר מלכות (יומא עב:) שהשולתן שם עושר וגדולה, כמו שאומרים שולחן מלכים (יבמות כד:): (בה) מסגרת. כתרגומו גדנפת. ונתלהו תכמי ישראל בדבר. י"ת למעלה היתה, סביב לשולחן, כמו לבזבזין שבשפח שולחן שרים. ויש אומרים למעה היחה, חקועה מרגל לרגל בארבע רוחות השולחן, ודף השולחן שוכב על אוחה מסגרת (מנחות לו:): ועשית זר זהב למסגרתו. הוא זר האמור למעלה, ופירש לך כאן שעל המסגרת היה: (בז) לעמת המסגרת תהיין הטבעות. ברגליס, תקועות כנגד ראשי המסגרת: לבתים לבדים. אותן טבעות יהיו בחים להכנים בהן הבדים: לבתים. לנורך בחים לבדים, כתרגומו לחתרא לאריחיא:

(יז) בפורת. כסוי על הארון, שהיה פחוח מלמעלה ומניחו עליו כמין דף: אמתים וחצי ארבה. כארכו של ארון, ורחבה כרחבו של ארון ומונחת על עובי הכתלים ארבעתם. ואע"פ שלא נחו שיעור לעוביה פירשו רבוחינו שהיה עוביה טפח (סוכה ה.): (יח) ברבים. דמות פרלוף תינוק להם (שם ה:): מקשה תעשה. שלא תעשם בפני עלמם ותתברם בראשי הכפורת לאתר עשייתם כמעשה לורפים שהוריז שולדי"ר. אלא הטל זהב הרבה בתחלת עשיית הכפורת, והכה בפטיש ובקורנם באמלע וראשין בולטין למעלה, ולייר הכרובים בבליטת הלוחיו: מקשה. בטדי"ן בלע"ז, כמו דא לדא נקשן (דניאל ה:ו): קצות הכפורת. ראשי הכפורת: (יט) ועשה ברוב אחד מקצה. שלא חאמר שנים כרובים לכל קלה וקלה, לכך הולרך לפרש כרוב אחד מקלה מזה: מן הבפורת. עלמה תעשה את הכרובים. זהו פירושו של מקשה תעשה אותם. שלא תעשם בפני עלמס ותחברם לכפורת: (ב) פורשי בגפים. שלא תעשה כנפיהם שוכבים אלא פרושים וגבוהים למעלה אלל ראשיהם, שיהא י' טפחים בחלל שבין הכנפים לכפורת, כדחיתה בסוכה (ה:): (בא) ואל הארון תתן את העדת. לה ידעתי למה נכפל, שהרי כבר נאמר ונחת אל הארון את העדות (לעיל פסוק טז). ויש לומר שבא ללמד שבעודו ארון לבדו בלא כפורת יתן תחלה העדות לחוכו ואתר כך יתן את הכפורת עליו (ירושלמי שקלים ו:א). וכן מלינו כשהקים את המשכן נאמר ויתן את העדות אל הארון ואח"כ ויתן את הכפורת על הארון מלמעלה (להלן מ:כ): (בב)

17. בְּבְּרָת — Cover. The Cover was made of solid gold, and was made to lay flat on top of the four walls of the Ark. The Sages (Succah 5a) give its thickness as one handbreadth [lefach] (Rashi), which is three to four inches.

18. שְׁנֵים בְּרֶכִים — Two Cherubim. There were a total of two Cherubim, one for each end of the Cover. They had large wings, and the faces of young children.

The Cherubim were not made separately and then attached to the Cover. Instead, the entire Cover, including the Cherubim, had to be מִּקְשָׁה, hammered out, of one large ingot of gold (Rashi).

20, בּרְשֵׁי רְנָפֵים — With wings spread upward. The wings of each Cherub were thrust upward, pointing toward the wings of the one on the opposite end of the Cover, so that the four

The Cover

<sup>17</sup> You shall make a Cover of pure gold, two and a half cubits its length; and a cubit and a half its width. <sup>18</sup> You shall make two Cherubim of gold — hammered out shall you make them — from both ends of the Cover. <sup>19</sup> You shall make one Cherub from the end at one side and one Cherub from the end at the other; from the Cover shall you make the Cherubim at its two ends. <sup>20</sup> The Cherubim shall be with wings spread upward, sheltering the Cover with their wings with their faces toward one another; toward the Cover shall be the faces of the Cherubim. <sup>21</sup> You shall place the Cover on the Ark from above, and into the Ark shall you place the Testimonial-tablets that I shall give you. <sup>22</sup> It is there that I will set My meetings with you, and I shall speak with you from atop the Cover, from between the two Cherubim that are on the Ark of the Testimonial-tablets, everuthing that I shall command you to the Children of Israel.

The Table

<sup>23</sup> You shall make a Table of acacia wood, two cubits its length, a cubit its width, and a cubit and a half its height. <sup>24</sup> You shall cover it with pure gold and you shall make for it a gold crown all around. <sup>25</sup> You shall make for it a molding of one handbreadth all around, and you shall make a gold crown on the molding all around. <sup>26</sup> You shall make for it four rings of gold and place the rings upon the four corners of its four legs. <sup>27</sup> The rings shall be opposite the molding as housings for the staves, to carry the table. <sup>28</sup> You shall make the staves of acacia wood and cover

outspread wings formed a canopy that was ten handbreadths (30-40 inches) over the Cover (Rashi from Succah 5b).

21. אַל־הָאַרן תְּחֶלֶּשְרְהְעָּדְרּה — And into the Ark shall you place the Testimonial-tablets. This seems to be a repetition of the commandment given in verse 16. Rashi and Ibn Ezra, as explained by Mizrachi and Gur Aryeh, explain that it was forbidden to place the Cover on the Ark unless the Tablets were in it first. The Torah indicates this requirement by repeating this rule; otherwise, it would have been permitted to have an empty Ark in the Holy of Holies if the Tablets were missing. Indeed, during the Second Temple Era, the Jewish people did not have the Tablets of the Law, and because of that, they were forbidden to have an empty Ark in the Temple.

22. יְדְבֶּרְתִּי אִתְּךְ — And I shall speak with you. When God spoke to Moses, the Voice would come from heaven to the top of the Cover, and from between the Cherubim it would emanate to where Moses stood, in the outer chamber of the Tabernacle (Rashi).

23-30. The Table. The Table, which was placed near the north wall of the Tabernacle's outer chamber, had twelve specially baked loaves of "show-bread" on it at all times, in two columns of six loaves each. They were baked on Friday, and put on the Table on the Sabbath when the old loaves were removed and divided among the Kohanim. (The bread is described in Leviticus 24:5-9.] Like the Ark, the Table had a "crown," this one symbolizing the "crown of kingship" (Yoma 76b). Just as it is the king's responsibility to insure the safety and prosperity of his country, the Jewish people would enjoy prosperity because of

the merit of the Table.

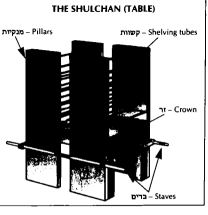
Ramban explains the process of this miracle of prosperity. He writes that from the time when God brought the universe into existence from an absolute vacuum, He does not create any-



thing from absolute nothingness. Instead, when He wishes to bring about a miraculous increase, He causes it to flow from something that is already in existence, as we find in the case of the prophet Elisha, who caused a single jug of oil to give an unceasing flow for as long as there were empty jugs to be filled (I Kings 17:16). So it was with the Table. By virtue of the bread that was placed on it weekly, prosperity flowed to the entire nation. In another more visible manifestation of this miracle, the Talmud teaches that a Kohen who ate even a tiny piece of the previous week's show-bread from the Table would be fully satisfied. In the expression of the Sages, it became blessed within his innards (Yoma 39a).

23. אַמָּה וְחָצִי קְּמְּח — And a cubit and a half its height. The height included the legs and the thickness of the tabletop (Rashi).

25. מטגרת טפח — A molding of one handbreadth. Some say that the molding was above the tabletop; others say it was under the tabletop. Either way, the crown, which is mentioned in this verse for a second time, was above the molding (Rashi). According to Sfomo, however, there were two crowns, one symbolizing a king's responsibility to provide for prosperity and order, and the second symbolizing his role as the defender of the land. Accordingly, the Table represented God as Israel's Defender, as well as its Provider.



דהבא ויהון מנטליו בהון ית פתורא: בט ותעבד מגיסוהי ובזכוהי וקסותה ומכילתה דיתנסך כהן דהב דכי תעבד יַתָהוֹן: לּוָתָתֶּן עַל פַּתוֹרָא לְחֵם אַפּיַא קדמי תדירא: לא ותעבד מנרתא דהב דכי נגיד תתעבד מנרתא שדה וסנה כלידהא חזורהא ושושנהא מנה יהון: לבּ וַשְׁתַא קָנִין נַפָּקִין מַסְטַרֵהַא תַּלַתַא קני מנַרָתַא מִסְּטִרַה חַד וּתַלַתַא קנֵי מַנַרָתַא מִסְטָרֵה תַנַיַנַא: לּג תַלַתַא בַלִּידִין מְצַיָּרִין בָּקַנָיַא חַד חֲווּר וְשׁוֹשַׁן וּתַלַתַא כַלִּידִין מְצַיָּרִין בְּקַנְיֵא חַר חוור ושושן כו לשתא קניו דנפקיו מו מְנַרְתַּא: לּדּ וֹבְמְנַרְתַּא אַרְבְּעַא כַלִּידִין מצַיָּרִין חַזוּרַהָא וַשׁוֹשַנָּהָא: להּ וַחַזוּר תַּחוֹת תַּרֵין קנִין מִנָּה וְחַזוּר תַּחוֹת תַּכֵין קַנָין מִנַּה וְחֵזוּר תִּחוֹת תַּכֵין קַנַין מַנַה לְשַׁתַּא קָנִין דְּנַפְקִין מִן מְנַרְתַא:

יַנְשָּׁא־בָם אֶת־הַשָּׁלְחָן: וְעָשִּׁיתָ קְּצֶרתִּיוֹ וְכַפּּתִּיוֹ וְכַפּּתִּיוֹ וְכַפּּתִּיוֹ וְכַפּּתִּיו וּקְשוֹתִיוֹ וּמְנַקּיתִּיוֹ אֲשֶׁר יָשַּךְ בָּהֵן זְהָב טָהְוֹר תַּצְשֶׁה אֹתֵם: וְנָתַתְּ עַל־הַשֶּׁלְחָן לֵחֶם פָּנִים לְפָנִי תִּמִיר:

לא וְעָשִׁיתִ מְנֹרָת זָהָב טָהְוֹר מִקְשָׁה מֵיעָשֶׂה הַמְנוֹרָה יְרֵכֶה
 לב וְקָנָה גְּבִיעֶיהָ כַּפְּתֹרָיהָ וּפְּרָחֶיהָ מִמֶּנָה זְהִיוֹּ: וְשִׁשְׁה קָנִים יִבְּהָה יְבְּיִהְיּ יְבְּלִים יִבְּבָּה מְצְּדָּה הַשֵּׁנִי: שְׁלֹשָׁה גְּבִעִים לּג וֹשְׁלְשָׁה הְבָּעְה גְּבִעִים מְעָּדָה הָשָּנִי: שְׁלֹשָׁה גְבִעִים מְשָׁקּרִים בַּקּנְה הָאֶחָד כַּפְּתְּר וָפֶּרַח כַּן לְשַשׁת הַקּנִים מְשָׁקּרִים בַּקּנְה הָאֶחָד כַּפְּתְר וָפֶּרַח כַּן לְשַשׁת הַקּנִים מְשָׂנָים מְשָׂקּרִים לְּשְׁקּרִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר תַחַת שְׁנֵי הַכְּבְּתֹר תַחַת־שְׁנֵי הַקְּנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר תַחַת־שְׁנֵי מִנְּנָה וְכַפְּתֹר תַּחַת שְׁנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר תַחַת שְׁנֵי הַקְּנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר תַּחַת שְׁנֵי הַקְּנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר תַחַת־שְׁנֵי הַקְּנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר תַחַת־שְׁנֵי הַקְּנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר תַחַת־שְׁנֵי הַקְּנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר הַחַת שְׁנִי הַקְּנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר הַחָּתְרְשְׁה הַקְּנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר הַחָּת שְׁנִי הַקְּנִים מְמֶּנָה וְכַפְּתֹר הַחַת הְשְׁנִי הַקּנִים מְמֶּנָה וְכַבְּתְּת הַקְּנִים מְמֶּנָה וְבַפְּתֹר הְחָבְּבְּה וְנִבְּבְּתֹר הְחָבְּה וְנִבְּה וְנִיים מְשְּבִּים מִמְּנָּה וְשִׁשְׁת הַקּנְים מְמֶּנָה וְיִבְיִים מְנְיִים הְּבָּבְּתְּר הְבָּבְּתְּים מִקְּנִים מְשְּבָּים מְמְבָּבּים מְמְּנָבְים מְמְבָּים מְמְּנִים מְמְבָּים מִבְּיִּים בְּבְּבְּת הְעָבְיִים מְתְּבְּיִבּים מְמֶּנְים בְּיִבְּיִים מְבְּבִּים מְיִבְּיִים מְּבְּבּים מְבְּיִבּים מְבְּבְּיִים מְּנִבְּים מְּבְּיִים מְּנִבְּים מְיִבְּיִים מְּנִבְּים בְּבְּתְרְיִים בְּיִים מְּבְּיִים מְיִבְּיִים מְיִבְּיִים מְּנִבְּיִים מְיִבְּיִים מְיִבְּים מְּנִבְּים מְבְּיִים מְיִים מִּיְּיִבְּים מְיּבְּים מְּבְּיִים מְּיִבְּים מְּיִבּים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּבְּיִים מְּיִּבְיּים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִבְּים מְיּיבְּים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיּבְּים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּיִבּים מְּיִים מְּיִּים מְּיּבְּים מְיּבְּיִים מְיּיִים מְּיְים מְּיְים מְּיֹבְיּים מְּיִים מְּיְים מְיּים מְּיִים מְיּים מְיּי

3<sup>77</sup>F >

שממשיך את האיברים מן העשת לכאן ולכאן בהקשת הקורנם. ולשון מקשה מכת קורנס, בטדי"ן בלע"ו, כמו דא לדא נקשן (דניאל ה:ו): תיעשה המגורה. מאליה [ס"א מלא]. לפי שהיה משה מחקשה בה, אמר לו הקב"ה השלך את הככר לאור והיא נעשית מאליה, לכך לא נכתב תעשה (תנחומא בהעלתר ג): ירבה. הוא הרגל של מעה העשוי כמין תיבה, ושלשה רגלים יולאין הימנה ולמטה: ופגד. הקנה האמלעי שלה הטולה באמלט הירך זקוף כלפי משלה, ועליו נר האמלטי ששוי כמין בזך ללוק השמן לתוכו ולתת הפתילה: גביעיה. הן כמין כוסות שעושין מזכוכית ארוכים וקלרים, והורין להם מדירנ"ש בלע"ז, ואלו עשויין מזהב ובולטין ויולאין מכל הנה והנה כמנין שנתן בהם הכתוב, ולא היו בה אלא לנוי: בפתוריה. כמין תפוחים היו עגולין סביב, בולסין סביבות הקנה האמלעי, כדרך שעושין למנורות שלפני השרים, וקורין להם פומיל"ש בלש"ז, ומנין שלהם כחוב בפרשה כמה כפחורים בולטין ממנה וכמה חלק שבין כפתור לכפתור: ופרחיה. ליורין עשוין בה כמין פרחין: ממגה יהיו. הכל מקשה [יהיה,] יולא מחוך חתיכת העשת, ולא יעשם לבדם וידביקם: (לב) יוצאים מצדיה. לכאן ולכאן באלכסון, נמשכים ועולין עד כנגד גובהה של מנורה שהוא הנה האמלעי, ויולאין מתוך קנה האמלעי זה למעלה מזה, התחתון ארוך ושל מעלה קלר הימנו והעליון קלר הימנו, לפי שהיה גובה ראשיהן שוה לגובהו של קנה האמלעי השביעי שממנו יולאים הששה הנים: (לג) משכדים. כתרגומו, מלויירים היו, כדרך שעושין לכלי כסף וזהב שקורין ניילי"ר בלע"ז: ושלשה גבעים. בולטין מכל קנה וקנה: כפתוד ופרח. היה לכל קנה וקנה: (לד) ובמנרה ארבעה גבעים. בגופה של מנורה היו ארבעה גביעים. אחד בולט בה למטה מן הקנים והשלשה למעלה מן יליאת הקנים היולאין מלדיה: משקרים בפתוריה ופרחיה. זה אחד מחמשה מקראות שאין להם הכרע. אין ידוע אם גביעים משוקדים או משוקדים כפחוריה ופרחיה (יומח נכ:): (לה) ובפתור תחת שני הכנים. מחור הכפחור היו הקנים נמשכים משני לדיה אילך ואילך. כך שנינו במלאכת המשכן (פרק י; מנחות כח:), גובהה של מטרה י"ח שפחים. הרגלים והפרח ג' שפחים, הוא הפרח האמור בירך שנאמר עד ירכה עד פרחה (במדבר חוד). טפחיים חלק. וטפח שבו גביע מהארבעה גביעים וכפתור ופרת משני כפתורים ושני פרחים האמורים במנורה עלמה שנאמר משוקדים

(בח) ונשא כם. לשון נפעל, יהיה נשת כם את השלחן: (בט) ועשית קערותיו ובפותיו. קערותיו זה הדפום, שהיה עשוי כדפום הלחם (מנחות לו.). והלחם היה פשוי כמיז תיבה, פרולה משתי רוחותיה, שולים לו למטה (שם לד:), וקופל מכאן ומכאן כלפי מפלה כמין כוהלים. ולכך קרוי לחם הפנים, שיש לו פנים רואין לכאן ולכאן ללדי הבית מזה ומזה. נותן ארכו לרחבו של שולחן, וכותליו זקופים כנגד שפת השולחן. והיה פשוי לו דפום זהב ודפום ברזל. בשל ברזל הוא נאפה, וכשמוליאו מן התנור נותנו בשל זהב עד למהר, בשבה, שמסדרו על השולחן, וחותו דפום קרוי קערה (שם לו.): ובפותיו. בזיכין שנותנין בהם לבונה. ושתים היו לשני קומלי לבונה שנותנין על שתי המערכות, שנח' ונהת על המערכה לבונה זכה (ויקרא כד:ז; מנחות לז.): וקשותיו. הן כמין הלאי הנים הלולים הנסדקין לארכן, דוגמתן עושה של זהב ומסדר ג' על ראש כל להם, שישב להם האחד של גבי אותן הקנים, ומבדילין בין לחם ללחם כדי שתכנם הרוח ביניהם ולא יתעפשו (מנחות לו). ובלשוו ערבי כל דבר חלול הרוי הס"וא: ומנקית יו. הרגומו ומכילתיה. הן סניפים, כמין יתדות זהב טומדין בחרץ וגבוהים עד למעלה מן השלהן הרבה כנגד גובה מערכת הלחם. ומפוללים ששה [ס"א שלשה] פצולים, זה למעלה מזה, וראשי הקנים שבין לחם ללחם סמוכין על אותן פצולין כדי שלא יכבד משה הלחם העליונים על התחתונים וישברו. ולשון מכילחיה, סובלוחיו, כמו לאיהי הכיל (ירמיה וגיא), אבל לשון מנקיות איני יודע איך נופל על סניפין. ויש מחכמי ישראל אומרים קשוחיו אלו סניפין, שמקשין אותו ומחזיקים אותו שלא ישבר, ומנקיותיו אלו הקנים, שמנקין אוהו שלא יתעפש (מנחות לו.). אבל אונקלום שתרגם מכילחיה היה שונה כדברי החומר מנקיות הן סניפין: אשר יסך בהן. אשר יכוסה בהן. ועל קשותיו הוא אומר אשר יוםך, שהיו פליו כמין סכך וכסוי, וכן במקום אחר הוא אומר ואת קשות הנסך (במדבר ד:ז), וזה וזה, יוסך והנסך, לפון סכך וכסוי הס: (ל) לחם הפנים. שהיה לו פנים כמו שפירשתי. ומנין הלחם וסדר מערכוחיו מפורשים באמור אל הכהנים (ויקרא כדובדו): (לא) מקשה תיעשה המנורה. שלא יעשנה חוליות, ולא יעשה קניה ונרותיה איברים איברים ואח"כ ידביקם כדרך הצורפים שקורין שולדי"ר, הלה כולה בהה מחתיכה החת, ומקיש בקורנם וחותך בכלי האומנות ומפריד הקנים הילך וחילך (ברייתה דמלהכת המשכן ט): מקשה. תרגומו נגיד, לשון המשכה,

29. ... יְּמֶּרְתִּיוּ – Its dishes ... The verse lists the utensils that were used in conjunction with the Table itself. There were twelve dishes , which were the forms in which the breads were kept from the time they were baked until they were placed on the Table. There were two spoons of frankincense

that rested on the uppermost loaves throughout the week (see *Leviticus* 24:7).

**<sup>30.</sup>** See Leviticus 24:5-9.

**<sup>31-40.</sup>** The Menorah. The symbolic and esoteric interpretations attached to the Menorah are virtually endless. In its

them with gold, and the Table shall be carried through them, 29 You shall make its dishes its spoons, its shelving tubes, and its pillars, with which it shall be covered; of pure gold shall you make them. 30 On the Table shall you place show-bread before Me, always

The

31 You shall make a Menorah of pure gold, hammered out shall the Menorah he made its Menorah base, its shaft, its cups, its knobs, and its blossoms shall be [hammered] from it. 32 Six branches shall emerge from its sides, three branches of the Menorah from its one side and three branches of the Menorah from its second side: 33 three cups engraved like almonds on the one branch, a knob and a flower; and three cups engraved like almonds on the next branch, a knob and a flower — so for the six branches that emerge from the Menorah, 34 And on the Menorah shall be four cups, engraved like almonds, its knobs and its flowers. 35 A knob shall be under two of the branches from it, a knob under two of the branches from it, and a knob under two of the branches from it — for the six branches emerging from the Menorah

simple sense, the ornate, gold Menorah served to demonstrate the majesty of the Tabernacle. It was placed in the outer chamber so that it would be visible — and inspirational - to everyone, and it was outside of the Holy of Holies to show that the Ark and all that it represented did not require light: the Torah is its own light (R' Bachua).

The Menorah, whose flames were fed by the purest oil of the olive, symbolized the illumination of the intellect, It was placed near the southern wall of the Tabernacle, opposite the Table on the north. The Ark, hidden behind the Paroches (26:33-35), was equidistant from both. Thus, the Ark, containing the word of God, cast its spiritual emanations, as it were, upon the Menorah and the Table, which represented intellectual achievement and material prosperity. This symbolized the conviction that both our spiritual and temporal lives must be guided by, and work to serve, the dictates of the Torah. Jewish life cannot be compartmentalized in the realms of sacred and temporal, or, in the modern vernacular, Church and State: the Torah regulates all aspects of life, and demands purity in all of them, Indeed, the requirement that the entire, very intricate Menorah had to be hammered out of one ingot of gold (vs. 31, 39) symbolized the indivisibility of the Torah; a Jewish life must be constructed entirely from one set of values. It may not be a hodge-podge of separate bits and pieces, grafted together to suit anyone's convenience. All areas of life must derive

As Sforno comments, the law that the flames on the six side branches of the Menorah had to point toward its central stem (v. 37) teaches that all intellectual achievements must be directed toward the central authority of the Torah.

from the same set of values.

The Menorah also represents another dimension of the Torah: the Oral Law that is the God-given companion of the Written Torah. By using the principles and methodology taught to Moses at Sinai, man exercises his own creative, inquisitive abilities to derive new knowledge and apply eternal wisdom to new situations. Just as the Menorah's illumination was created by man-made wicks, oil. and flame, so the Oral Torah is man's contribution to the Torah itself (R' Gedaliah Schorr).

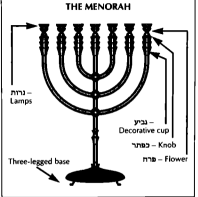
31. מכשה תיעשה — Hammered out shall . . . be made. Although the Menorah consisted of many shapes and forms, all of them had to be hammered from the same ingot; nothing could be made separately and then attached. Midrash Tanchuma teaches that so difficult was this feat that Moses could not visualize how the Menorah should appear, so God showed him a Menorah of fire. Even then, Moses despaired of actually being able to make it properly, whereupon God instructed him to throw the ingot into a fire — and the completed Menorah emerged (Rashi). That this miracle occurred is suggested by the term shall be made, rather than you shall make, indicating that the Menorah came into being without human intervention.

Gur Arueh explains that once God showed Moses how the Menorah was to be made, he actually began to make it otherwise, what was the purpose of the commandment and the demonstration? - but then God assisted him, so that when the ingot was cast into the fire as part of the normal process of crafting it, the work was completed miraculously. This is how God typically performs miracles: First Man must do what he can, and then God comes to his aid. Similarly, at the time of the Splitting of the Sea, God commanded Moses

to split the waters by raising his staff (14:16), and it was only after Moses had done so that God performed the awesome miracle. In Egypt and throughout the years in the Wilderness. Moses performed acts that resulted in miracles; clearly, only God makes miracles, but He wants man to initiate them.

33. משקדים — Engraved like almonds. The surface of the cup was grooved like an almond (Rashbarn).

34. ובמנירה — And on the Menorah. In this context, the Torah refers to the central shaft of the Menorah, from which the arms branched out (Rashi).



בו

לו חזוריהוז וקניהוו מנה יהוז כלה נגידא חדא דרהב דכי: א ותעבד ית בוצינהא שָׁבַעַא וַאַדְלָק יַת בּוֹצִינַהַא ויהוֹן מנהרין לקבל אפהא: לח וצבתהא (נ״א וצביתהא) ומחתיתהא דדהב דכי: לט כַּכָּרָא דִּדְהַב דָּכֵי יַעָבֶּד יַתַה יַת כַּל מניַא הַאַלִּין: מּ וַחַוֹי ועבר כּרמוּתהוֹן דאַת מתחוי בטורא: אויַת משבנא תַּעָבֶּר עָשַר יִרִיעַן דְּבוּץ שָׁזִיר וַתְּכְלַא וארגונא וצבע זהורי צורת כרוביו עובר אַמַן תַּעָבֶּד יַתְהוֹן: בּאַרְכָּא דִּירִיעָתַא חַרָא עַשִּׁרִין וְתַמְנֵי אַמִּין ופּוּתְיַא אַרבּע אַמין דיריעתא חַדַא משחתא חדא לכל יריעתא: ג חמש יריעו יהויו מלפפן חדא עם חדא וחמש יריעו מלַפּפן חַדא עם חַדא:דותעבּד ענוּביוַ דתכלא על שפתא דיריעתא חרא דסטרא בבית לופי וכן תעבד בשפתא דיריעתא בסטרא דבית לופי תניתא: ה חַמשין עַנובין תַעבּד ביריעתא חדא וַחֲמַשִּׁין עַנוּבִין תַּעַבָּד בַּסְטָרֵא דִירִיעַתַא דבית לופי תְנֶיֵתָא מְכַוּנֵן עֵנוּבַיַא

לַּפְּתְּרֵיהָם וּקְנֹחָם מִמֶּנָּה יֵהְיִּוֹ כֻּלֶּה מִקְשָׁה אַחַת זָהָב טְהְוֹר: וְעָשִׁית אֶת־נֵרְשָׁה שִׁרְאָה וְהָאֶלָה שִׁהְעָה אָחָת זָהָב טְהְוֹר: וְעָשִׂית אֶת־נֵרְשָׁיה שִׁרְאָה וְהָאֶלָה שָׁה זָהָב טְהְוֹר: וְעָשִׂית אֶת־נֵרְשָׁיה שִׂרְאָה וְהָאֶלָה אָת־נֵרְשָׁיה אָתְהּאָת בְּלֵּים הָאֵלֶה: וּרְאָה בְּבֶּרְ זָהָב טְהְוֹר: וְעָשִׂיה עְשֶׁה אֶל־אֲחֹת בְּבֶּרְ זְהָב טְהְוֹר: וְאָשְׁה אֲשֶׁר יְרִיעָת שֲשׁ מִשְׁיָּוֹר וּתְבֵלֶת וְאַרְגָּמְוֹ הַבְּעָשֶׁה אֲשֶׁר יְרִיעָת שֲשׁ מִשְׁיָר וּתְבֵלֶת וְאַרְגָּמְוֹ הַבְּעָשֶׁה אֶל־אֲחֹת מְבָּר וְנְעשִׁים לֻלָּאֹת הְבֶּעֶשְׁה הִיְרִיעָה הָאֶחָת מִבְּה אֲשָׁה אֶל־אֲחֹת הְּבֶּלְת וְמִבְּית וְמְשְׁים לֻלָּאֹת הַבְּעָשְׁה בְּשְבְּת הַשְּׁבָּת הַשְּׁבָּוֹת הַשְּׁבָּת הַשְּבָּת הַשְּׁבָּת הַשְּׁבָּת הַבְּעָשְׁה בִּקְבָּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַשְּׁבָּת הַשְּׁבָּת הַבְּלְּתְה הְבָּעְשְׁה בְּקְבָּת הַשְּׁבָּת הַשְּׁבָּת הַשְּׁבָּת הַשְּׁבָּת הַשְּׁבָּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַבְּבְּת הַשְּבָּת הַבְּיִבְית הַבְּעְשְׁה בִּקְבְּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַשְּבָּת הַבְּעִים הְאָשָׁה בְּיְרִיעָה הְקְבָּת הְשָׁה אֶל־בְּח הְשָּבְית הַשְּׁה אָלְלְאֹת הַלְּעְשְׁה בִּיְרִיעָה הָבְּעְשְׁה הָבְּירִעה הְאָשָׁה אָל־בְּחְתְה הַשְּבְּת הַשְּבִילת מִקְבָּשְׁה בִּקְבְּת הַשְּבָּת הַבְּעָשְׁה בִּיְרִיעָה הְאָשָׁה אָלָר אַחְתָּה הָּבְּתְה הַבְּעְשְׁה בְּיִרִיעָה הְאָשָׁה הָאָטָה הַאָּחָת הַשְּבְּר הַשְּבְּילת הַאָּבְּלְה הְיִבְּעְשְׁה בְּיִרִיעָה הְאָשֶׁה אָלָר אֲחָת הְשְּבְּר הְבְּבְּעְה הַיְּבְעְשְׁה הַיְרִיעָה הְבָּבְּת הְבָּשְׁהְתְּים הְנְעְשְׁה בְּנְבְילת הְבָּעְיִה הְיִבְיתְה הְבְּתְּהְבְּעָם הְבָּבְּתְּתְּבְּילת הְבְּעָּבְּה הְיִרְיעָה הְנְבְעְהְה הְיְרִיעָה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְה הְּבְּבְּתְה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְּה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְּבְּבְּת הְבְּבְּתְּבְּבְּת הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְּה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְּה הְבְּבְּתְה הְבְּבְּתְּבְּבְּת הְבְבְּתְּבְּבְּת הְבְבְּבְּת הְבְּבְּתְה הְבְּבְּיה הְבְּבְּבְּתְבְּבְּבְתְּבְּבְּתְּבְּב

פרחים שנים, ואחד האמור בפרשת בהעלוקך עד ירכה עד פרחה (שם). ואם חדקדק במשנה זו הכחובה למעלה תמלאם כמנינם איש איש במקומו: (לד) את גרותיה. כמין בזיכין שנותנין בתוכן השמן והפחילות: והאיר על עבר פניה. עשה פי ששח הכרות שבראשי הקנים היולאים מלדיה מוסבים כלפי האמלעי, כדי שיהיו הכרות כשחליקם מאירים על עבר פניה, מוסב אורם אל לד פני הקנה האמלעי שהוא גוף כשחליקם מאירים על עבר פניה, מוסב אורם אל לד פני הקנה האמלעי שהוא גוף המעורה: (לח) ומלקחיוה. הם הלבחים העשויין ליקת בהם הפחילות מחוף השמן לישבן ולמשבן בפי הכרות. ולש בם לנו"ח: משחרותיה. הם כמין בזיכין קענים שחותה לישנות שלפו אחר בבקר בבקר, כשהוא משיב את הכרות מאפר הפחילות שדלקו הלילה וכבו. ולשון מתחה פושידור" א בע"א, כמו לחתות אש מיקוד (ישניה לייד): הלילה וכבו. ולשון מתחה פושידור" א בע"א, כמו לתחות אש מיקוד (ישניה לייד):

כפחוריה ופרחיה, למדנו שהיו בקנה שני כפחורים ושני פרחים לבד מן הג' כפחורים שהקנים נמשכין מחוכן, שנאמר וכפחור חחח שני הקנים וגו'. וטפחיים חלק. וטפח כפחור, ושני קנים יולאים ממנו אילך ואילך נמשכים ועולים כנגד גובהה של מנורה. טפח חלק. וטפח כפחור ושני קנים יולאים ממנו. וטפח יולק. וטפח כפחור ושני קנים יולאים ממנו. וטפחיים חלק. נשחייום שם ג' יולאים ממנו ונמשכים ועולין כנגד גובהה של מנורה. וטפחיים חלק. נשחייו שם ג' אחד ואחד, וארבעה בגופה של מנורה, הרי כ"ב. ואחד עשר כפחורים, ו' בששח אחד ואחד, וארבעה בגופה של מנורה, הרי כ"ב. ואחד עשר כפחורים, ו' בששח הקנים, וג' בגופה של מנורה שהקנים יולאים מהם, ושנים עוד במעורה, שנל' משוקדים כפחוריה ומיעוע כפחורים שנים, האחד למטה אלל הירך והאחד בג' טפחים העליונים עם ג' הגביעים. וחשעה פרחים היו לה, ו' לששח הקנים, שלאמר בקנה האחד כפחורים ופרחיה ומיעוע בפחים הוול לה, ו' לששח הקנים, שלאמר בקנה האחד כפחורים ופרח, וג' למנורה, שלא' משוקדים כפחורים ופרחיה ומיעוע

37.  $_{ ext{ir}, ext{ir}}$ — Its lamps, i.e., the cups at the tops of the branches. They were called lamps because they contained the oil and wicks that produced the flame (Rashi).

קּיֵעְלֶּה אָת־בּרְהָּיִהְ — He shall kindle its lamps. As is common in Scripture, the antecedent of the pronoun he is not specified. It refers to whichever Kohen is kindling the Menorah on any given day (Rashbam). When he kindles the lamps, he shall place the respective wicks on the six arms of the Menorah pointing toward the central stem, so that all the flames will be directed toward the center (Rashi).

Sforno comments that the three flames on the right symbolize intellectual ideas, and those of the left symbolize thought applied to one's livelihood. All should be guided and directed by the centrality of the Torah's light, as symbolized by the flame of the central shaft.

38. בּמֵלְקְחֵיהָ וּמַּחְתְּיְהִיהְ - Its tongs and its spoons. These were the implements that were used to clean and prepare the lamps. With the tongs, the Kohen would grip the wicks to

place them in the oil. The *spoons* were used to remove the previous day's ash and other residue so that the lamps could be prepared for the new day's lighting (*Rashi*).

**39.** בְּבֶּר — A talent, i.e., the weight of three thousand shekels, or approximately 2400 ounces.

26.

1-14. Covers of the Tabernacle. The Tabernacle had three or four covers (see notes to v. 14), one on top of the other, two of them made of fabric and the other(s) of animal hide. They were known as "Tabernacle," "Tent," and "Cover," as will be seen below. It is noteworthy that the one that rested immediately atop the structure's air space was known simply as 13\text{y}\text{m}, Tabernacle (v. 1), implying that that Cover represented the function of the entire structure of the same name: Tabernacle. By covering the walls and air space of the building, this Cover unified everything that was inside the Tabernacle, meaning that the Ark, Table, Menorah, and Golden Altar were not unrelated vessels, each performing its own separate

<sup>36</sup> Their knobs and branches shall be of it; all of it a single hammered piece of pure gold. <sup>37</sup> You shall make its lamps seven; he shall kindle its lamps so as to give light toward its face 38 lts tongs and its spoons shall be of pure gold. 39 Of a talent of pure gold shall he make it, with all these vessels. 40 See and make, according to their form that you are shown on the mountain

26

 $^{1}\mathbf{V}$ ou shall make the Tabernacle of ten curtains — twisted linen with turquoise, purple, and scarlet wool — with a woven design of cherubim shall you make them. 2 The length of a single curtain twenty-eight cubits, and the width four cubits for each curtain, the same Tabemacle measure for all the curtains. <sup>3</sup> Five curtains shall be attached to one another, and five curtains attached to one another. 4 You shall make loops of turquoise wool at the edge of the single curtain at the end of one set, and you shall make the same on the edge of the outermost curtain on the second set. 5 Fifty loops shall you make on the first curtain and fifty loops shall you make on the end of the curtain that is on the second set; the loops shall correspond

מכוונות במדה אחת הבדלתן זו מזו, וכמדתן ביריעה זו כן יהא בתברתה. וש)כשתפרוש חוברת אלל חוברת יהיו הלולאות של יריעה זו מכוונות כנגד לולאות של זו. וזהו לשון מהבילות. זו כנגד זו. תרגומו של נגד ולעיל יני) להבל. היריעות ארכו כ"ח ורחבו ארבע. וכשחבר חמש יריעות יחד נמלא רחבו כ' וכן החוברת השנים. והמשכז ארכו שלשים מן המזרח למערב, שנאמר עשרים הרשים לפאח נגב חימנה ולהלו לו:כג) וכן לנפון. וכל הרש אמה וחלי האמה (להלן פסוק טו) הרי שלשים מן המזרח למערב. רוחב המשכו מו הלפון לדרום עשר אמוח. שנא' ולירכתי המשכו ימה וגו' ושני קרשים למקולעות (שם פסוקים כביכג) הרי עשר. ובמקומם אפרשם למקראות הללו. נותן היריעות ארכן לרתבו של משכן, עשר אמות אמלעיות לגג חלל רוחב המשכן. ואמה מכאן ואמה מכאן לעובי ראשי הקרשים, שעוביים אמה, נשחיירו ע"ז אמה. ח' ללפון וח' לדרום מכסוח קומות הקרשים שנבהן עשר, נמלאו שתי אמות התחחונות מגולות. רחבן של יריעות ארבעים אמה כשהן מחוברות. עשרים אמה לחוברת. שלשים מהן לגג חלל המשכן לארכן. ואמה כנגד עובי ראשי ההרשים שבמערב. ואמה לכסות עובי העמודים שבמזרח, שלא היו הרשים במזרח אלא ארבעה (ס"א חמשה)

עמודים שהמסך פרוש ותלוי בווין שבהן כמין וילוז. נשתיירו ח' אמות החלויין על אחורי

המשכן שבמערב ושתי אמות התחחונות מגולות. זו מלאתי בברייתא דמ"ט מדוח. אבל

במסכת שבת (לח:) אין היריעות מכסות את עמודי המזרח, וע' אמות חלויות אחורי המשכו. והכחוב בפרשה זו מסיישנו. ונחת את הפרוכת חחת ההרסים ולהלו פסוה

לג), ואם כדברי הברייתא הזאת נמנאת פרוכת משוכה מן הקרסים ולמערב אמה:

החוברת: (ה) מסבילות הלולאות אשה אל אחותה. שמור שתעשה הלולחות

task, but were parts of a united whole. Indeed, this represents the Torah's philosophy of Jewish life: Learning, ritual, business, and so on do not spin in separate orbits, but work together toward a single spiritual goal. In this sense, the first covering was the Tabernacle, because it joined them all together.

According to Or HaChaim, the ten curtains of the Tabernacle symbolized the ten sayings with which God created the world (Avos 5:1). This corresponds to the thesis that the curtains of the Tabernacle symbolized the unification of all elements of the Tabernacle in the common service of God, just as all parts of Creation fused into one universe in consonance with God's overriding will.

In order to understand how the covers were placed upon the Tabernacle, it is necessary to know the dimensions of the structure and the thickness of it walls. These computations will be seen below (vs. 15-30). Thereafter, we will discuss the placement of the covers.

1. שש משור — Twisted linen. The Sages derive that all four

והככר של חול ששים מנה ושל קדש היה כפול, ק"ך מנה (בכורות ה.). והמנה הוא ליטרא ששוהליו בה כסף למשהל הולוני"א והם ה' זהובים, כ"ה סלעים, והסלע ארבעה זהובים: (מ) וראה ועשה. ראה כאן בהר חבנים שאני מראה אותך. מגיד שנחקשה משה במעשה המנורה עד שהראה לו הקב"ה מנורה של אש (מנחוח כע.): אשר אתה מראה. כסכנומו. דחם מסחזי בטוכח. חילו היה נהוד מראה בפח"ח היה פחרונו אחה מראה לאחרים. עכשיו שנקוד חטף קמן פחרונו דאת מתחזי. שחחרים מרחים לד ושהנהוד מפריד בין עושה לנעשהו: (א) ואת המשבו תעשה עשר יריעות. להיוח לו לגג ולמחילות מחוז לקרשים, שהיריעות תלויות מחחוריהן לכסוחן: שש משזר ותכלת וארגמן ותולעת שני. הרי חרבעה מינין יחד בכל חוט וחוט. א' של פשחים וג' של למר. וכל חוט וחוט ום"א וכל מיו ומיו חוטו) כפול ו'. הרי ד' מיניו כשהו שצוריו יחד כ"ד כפלים לחוט ויומא עא:: ברייחא דמלאכח המשכו ב): כרובים מעשה חושב. כרוכים היו מנויירין כהם באריגתן, ולא כרקימה שהוא מעשה מחט אלא באריגה בשני כוחלים. פרלוף אחד מכאן ופרלוף אחד מכאן. ארי מלד זה ונשר מלד זה (יומה עב:). כמו שאורגין הגורות של משי שהורין בלע"ז פיישי"ש: (ג) תהיין חוברות. חופרן כמחט זו כלד זו, חמם לכד וחמם לכד: אשה אל אחותה. כך דרך המקרא לדבר בדבר שהוא לשון נקבה. ובדבר שהוא לשון זכר אומר איש אל אחיו, כמו שנא' בכרובים ופניהם איש אל אחיו (לעיל כה:כ): (ד) לולאות. לני"לש בלע"ז, וכן ח"א ענובין, לשון עניבה: מקצה בחוברת. באותה יריעה שבסוף החבור. קבולת חמשת היריעות קרויה חוכרת: וכן תעשה בשפת היריעה הקיצונה במחברת השנית. נאוחה יריעה שהיא קילונה, לשון קלה, כלומר לפוף

materials mentioned in this verse - linen and the three colors of wool — were spun the same way. Six strands of each type were spun into a single thread, and then four threads, one of each material, were twisted together to make twentyfour-stranded yarn. The curtains were then woven from those thick threads of yarn (Rashi).

ברבים מעשה חשב — A woven design of cherubim. The yarn was woven in such a way that different forms would appear on the two sides of the material. Had the forms been embroidered, through needlework, the same form would have appeared on both sides of the fabric. In addition to the image of cherubim, which are mentioned specifically, the images of a lion, eagle, and ox were woven into the curtains. Thus, it contained the four images that the prophet Ezekiel (Ezekiel ch.1) saw in his vision of God's Throne of Glory (Rashi, according to Maskil L'David, Minchas Yehudah).

2-3. When the ten four-by-twenty-eight curtains were sewn together in sets of five each, each set was twenty by twentyeiaht cubits.

חַרָא לַקַבֶּל חַרָא: וּוַתַעַבָּד חַמִשִׁין

פוּרפִין דָּדָהַב וּתַלַפֵּף יַת יְרִיעַתַא חַדַא

עם חַדָא בָּפוּרְפַיָּא וִיהֵי מַשְׁכָּנָא חָד:

ּי וְתַעְבֵּד יְרִיעָן דִּמְעַזֵּי לִפְּרָסָא עַל מַשְׁבָּנַא חָדָא עָסְרֵי יִרִיעַן תַּעְבָּד יַתִהוֹן:

האָרְכָּא דִּירִיעָתַא חֲדָא תַּלַתִין אַמִּין ה

וּפוּתְיָא אַרְבַּע אַמִּין דִּירִיעֲתָא חֲדָא מַשַּחתָא חַדָא לַחַדָא עַסְרֵי יִרִיעַן:

שותלפף יַת חַמשׁ יָרִיעַן לְחוֹד וַיַת שׁית שׁית

יְרִיעָן לְחוֹד וְתֵיעוּף יָת יְרִיעָתָא שָׁתִיתָאָה לָקָבֶל אָפֵּי מַשְׁבָּנַא: יְתַעבֶּד

חַמִשִּׁין עַנוּבִין עַל שַׂפָּתַא דִירִיעַתַא

חַרַא דְּסָטָרָא בְּבֵית לוֹפֵי וְחַמְשִׁין

אָנוּבִין עַל שִּׁפְּתָא דִּירִיאָתָא דְּבֵית לוֹפֵי תִּנְיֵתָא: יא וִתַעִבֵּר פּוּרְפִין דִּנְחַשָּא

חַמִשִין וְתַעֵיל יַת פוּרְפַיָּא בַּעַנוּבַיָּא

וּתְלָפֵף יָת מַשְׁכְּנָא וִיהֵי חָד: יבּ וְסִרְחָא דִּיַתִּיר בִּירִיעָתָא דִמַשְׁכָּנָא פַּלְגוּת

יִרִיעַתָא דְּיַהִּירָא תִּסְרַח עַל אַחֹרֵי

מַשְׁכְּנָא: יג וְאַמְּחָא מִכָּא וְאַמְּחָא מִכָּא בִּדְיַתִּיר בָּאֻרְכָּא דִירִיעָתָא דְמַשְׁכְּנָא

יָהֵי סָרִיחַ עַל סָטְרֵי מַשִּׁבָּנָא מַכָּא וּמַבָּא

לְכַסָּיוּתֵה: ידּ וְתַעְבֵּד חוֹפָאָה לִפְּרָסָא מִשְבֵי דִדְבָרֵי מִסְמִקֵי וְחוֹפַאָה מַשְׁכֵי

דְסַסְגוֹנַא מִלְעַלַא: טוּ וְתַעַבֵּד יַת דַּפַּיָא

רָמַשִּׁבְּנָא דָאָעֵי שִׁטִּין קָיְמִין: יוּ עֲשַׂר

אַמִּין אָרְכָּא דְדַפָּא וְאַמְתָא וּפַלְגוּת אַמְתָא פּוּתִיַא דְּדַפָּא חָד: יי תַּרְתַּין

צירין לְדַפָּא חַד מְשַׁלְבִין חֲדָא לָקָבֵל

, אשה אל-אַחתַה: וַעַשִּׁיתַ חַמִשִּים קַרְסֵי זָהָב וִחַבַּרְתָּ את-הַיָרִיעֹת אָשֶה אֶל־אֱחתָה בַּקּרָסִים וָהָיָה הַמִּשְׁבָּן ּ, אֵחָד: וְעָשִּׁיתָ יִרִיעָת עִוֹּים לְאֻהֶל עַל־הַמִּשְׁבָּן עַשְׁתִיּי עשרה יריעת תַּעשה אתַם: אָרֶך וֹ הַיִּרִיעָה הָאַחַת חַ שַׁלשִׁים בַּאַמֶּה וָרֹחֵב אַרבַּע בָּאַמָּה הַיְרִיעָה הָאֶחֶת ָּט מַדֵּה אַחַת לִעַשְׁתֵּי עַשְּׂרָה יִרִיעִת: וְחַבַּרְתָּ אֶת־חֲמֵשׁ ַבּיְרִיעֹת לְבָּד וְאֶת־שֵׁשׁ הַיְרִיעַת לְבֶד וְבָפַּלְתָּ אֶת־ הַיְרִיעַת לְבֶד וְבָפַּלְתָּ אֶת־ הַיִרִיעַה הַשְּשִׁית אֱל־מְוּל פָּנֵי הָאָהֵל: וְעָשִׁיתָ חֲמִשְׁים -לַלַאֹת עַל שָׁפָּת הַיִּרִיעָה הָאֵחָת הַקּיצנָה בַּחֹבָרֶת וָחָמשֵׁים לֵלָאת עַל שִׁפֶּת הַיִּרִיעָה הַחבֶּרֶת הַשִּׁנִית: ּא וָעָשֵׂיתָ קַרְסֵי נְחֻשֶׁת חֲמִשָּׁים וְהֵבֵאתָ אֶת־הַקּרָסִים אֹ ַבַּלֶּלָאֹת וְחַבַּרְתָּ אֶת־הָאֻהֶל וְהָיָה אֶחָד: וְטֶּרַח הַעֹבֹף בּיַ בֵּירִיעָת הַאָהֵל חֵצֵי הַיִּרִיעָה הָערֶבֶּפֶת תִסְרַח עַל אֲחֹרֵי ָרִיעִת יְרִיעִת הָשָּׁה מָנֶּה וְהָאַמָּה מִנֶּה בְּעֹבֵׁף בְּאָֹבֶף יְרִיעִת יַ הַאָהֶל יִהָיֶה סַרוֹחַ עַל־צָדֵי הַמְּשָבֵן מְזֵה וּמְזֵה לְכַסּתְוּ: יר ועשית מכסה לאהל ערת אילם מאָדָמִים ומכְסֵה ערת תִּחָשִׁים מִלְמָעְלָה:

װּ וְעָשַׁיֹתָ אֶתֹ־הַקְּרָשָׁים לַמִּשְׁבֵּן עֲצֵי שִׁטָּים עְמְדִים: װּ עֶשֶׂר אַמָּוֹת אָרֶךְ הַקָּרֶשׁ וְאַפָּה וַחֲצִי הָאַמָּה רְחַב װּ הַאֶּחָד: שְׁתֵּי יָדוֹת לַלֶּלֶשׁ הָאֶחָד מְשְׁלָּבֹת אָשָׁה אֶל-אַחֹתָה בַּן תַּעֲשֶׂה לְכֻל קַרְשֵׁי הַמִּשְׁבָּן:

חַרָא כֵּן תַעבּר לכל דַפֵּי מַשְׁכְּנָא: לאהל. לאוחו גג של יריעות עזים עשה עוד מכסה אחד של עורות אילים מאדמים, ועוד למעלה ממנו מכסה עורות תתקים. ואותן מכסאות לא היו מכסין אלא את הגג, ארכן ל' ורחבן י'. אלו דברי רבי נחמיה. ולדברי רבי יהודה מכסה אחד היה, חליו של עורות אילים מאדמים ותליו של עורות תחשים (שבת כת.): (טו) ועשית את הקרשים. הל"ל ועשית קרשים, כמו שנאמר בכל דבר ודבר, מהו ההרשים, מאותן העומדין ומיוחדין לכך. יעקב אבינו נטע ארזים במלרים וכשמח לוה לבניו להעלוחם עמהם כשילחו ממלרים, וחמר להם שעחיד הקב"ה ללוות חותן (ם"א חתכם) לעשות משכן במדבר מעלי שטים, ראו שיהיו מזומנים בידכם (תנחומא ע). הוא שיסד הבבלי בפיוט שלו, טם מטע מזורזים קורות בחינו ארזים (יולר ליום ראשון של פסח), שנזדרזו להיות מוכנים בידם מקודם לכן: עצי שטים עומדים. אישטנטיב"ש בלע"ז, שיהא אורך הקרשים זקוף למעלה בקירות המשכן, ולא תעשה הכתלים בקרשים שוכבים להיות רותב הקרשים לגובה הכתלים קרש על קרש (סוכה מה:): (טז) עשר אמות אורך הקרש. למדנו גבהו של משכן עשר אמות: ואמה וחצי האמה רוחב. למדנו ארכו של משכן לכ' קרשים שהיו בלפון וכדרום מן המזרת למערב ל' אמה: (יז) שתי ידות לקרש האחד. היה חורץ את הקרש מלמטה כאמלעו בגובה אמה, ומניח רביע רחבו מכאן ורביע רחבו מכאן והן הן הידות, והחריץ חלי רוחב הקרש באמלע. ואותן הידות מכניס באדנים שהיו תלולים, והאדנים גבהן אמה ויושבים רלופים ארבעים זה אלל זה. וידות הקרש הנכנסות בתלל האדנים תרולות משלשה לדיהן, רוחב החריץ כעובי שפת האדן שיכסה הקרש את כל ראש האדן, שאל"כ נמלא ריוח בין קרש לקרש כעובי שפת שני

(ו) קרסי זהב. פירמייל"ש בלע"ז. ומכניסן ראשן אחד בלולאות שבחוברת זו וראשן חחד בלולחות שבתוברת זו ומחברן בהן: (ז) יריעות עזים. מנולה של עזים (שבת לט.): לאהל על המשכן. לפרום חותן על היריעות התחתונות: (ח) שלשים באמה. שכשנותן חרכן לרוחב המשכן, כמו שנתן חת הרחשונות, נמלחו חלו עודפות אמה מכאן ואמה מכאן לכסות אחת מהשתי אמות שנשארו מגולות מן הקרשים. והאמה התחתונה של קרש שאין היריעה מכסה אותו היא האמה התתובה בנקב האדן, שהאדנים גבהן אמה: (ט) וכפלת את היריעה הששית. העודפת בחלו העליונות יותר מן התחתונות: אל מול פני האהל. חלי רחבה היה חלוי וכפול על המסך שבמזרח כנגד הפחח, דומה לכלה לנועה המכוסה בלעיף על פניה: (יב) וסרח העודף ביריעות האהל. על יריעות המשכן. יריעות החהל הן העליונות של עזים שקרוים אהל, כמו שנאמר בהן לאהל על המשכן (לעיל פסוק ז) וכל אהל האמור כאן אינו אלא ל' גג, שמאהילות ומסככות על התחתונות. והן היו עודפות על התתחונות חלי היריעה למערב, שהחלי של יריעה אחת עשרה היחירה היה נכפל אל מול פני האהל, נשארו ב' אמות רוחב חליה עודף על רותב התחתונות: תסרח על אחורי המשכן. לכסות ב' חמות שהיו מגולות בקרשים: אחורי המשבן. הוא לד מערבי. לפי שהפתח במזרת שהן פניו, ולפון ודרוס קרויין לדדין לימין ולשמחל: (יג) והאמה מזה והאמה מזה. ללפון ולדרוס: בעודף באורך יריעות האהל. שהן עודפות על חורך יריעות המשכן שתי חמות: יהיה סרוח על צדי המשכן. ללפון ולדרוס כמו שפירשתי למטלה. למדה תורה דרך ארץ שיהא אדם חם על היפה (ברייתא דמ"ע מדות: ילקוע פקודי תכד): (יד) מבסה

to one another. <sup>6</sup> You shall make fifty hooks of gold, and you shall attach the curtains to one another with the hooks, so that the Tabemacle shall become one.

<sup>7</sup> You shall make curtains of goat hair for a Tent over the Tabernacle; eleven curtains shall you make them. <sup>8</sup> The length of a single curtain thirty cubits, and the width of a single curtain four cubits; the same measure for the eleven curtains. <sup>9</sup> You shall attach five of the curtains separately and six of the curtains separately, and you shall fold the sixth curtain over the front of the Tent. <sup>10</sup> You shall make fifty loops on the edge of the first curtain at the end of one set, and fifty loops on the edge of the curtain of the second set. <sup>11</sup> You shall make fifty hooks of copper; you shall bring the hooks into the loops and attach the Tent, so that it shall become one. <sup>12</sup> As for the extra overhang of the curtains of the Tent — half of the extra curtain shall hang over the back of the Tabernacle. <sup>13</sup> And the cubit on one side and the cubit on the Other side, that are extra in the length of the curtains of the Tent, shall hang over the sides of the Tabernacle on one side and the other, to cover it.

14 You shall make a Cover for the Tent of red-dyed ram skins, and a Cover of tachash skins above.

<sup>15</sup> You shall make the planks of the Tabernacle of acacia wood, standing erect. <sup>16</sup> Ten cubits the length of each plank, and a cubit and a half the width of each plank. <sup>17</sup> Each plank should have two tenons, parallel to one another — so shall you do for all the planks of the Tabernacle.

Walls of the Tabernacle

י"בס

בחוך עמודי הסולם: אשה אל אחתה. מכוונות זו כנגד זו, שיהיו תריליהם שוים זו כמדת זו, כדי שלא יהיו שתי ידות זו משוכה ללד פנים וזו משוכה ללד חוך בעובי הקרש שהוא אמה. ותרגום של ידות ליריו, לפי שדומות ללירי הדלת הככנסים בתורי המפח: האדנים שיפסיקו ביניהם, וזהו שנאמר ויהיו תואמים מלמטה (להלן פסוק כד) שיחרוץ את לדי הידות כדי שיתחברו הקרשים זה אלל זה: משולבות. עשויות כעין שליבות סולם מובדלות זו מזו ומשופין ראשיהם ליכנס בתוך חלל האדן כשליבה הנכנסת בנקב

- 6. אָחָה הַמּשְׁבֵּן אַחָּה So that the Tabernacle shall become one. The two curtains were connected at the point where the Holy of Holies was separated from the Holy, and the Paroches [Curtain] that divided the two sections of the Tabernacle was hung there (v. 33). Both sections of the Tabernacle the one over the Holy of Holies and the one over the Holy had cherubim woven into them, symbolizing that all degrees of holiness in the Heavenly spheres come together in God's service (Sforno). Thus, the concept that the Tabernacle shall become one is an indication that all elements of Creation Heavenly and human alike should work together toward a common goal.
- 7. לְאֹהֶל For a Tent. This second covering, called a "Tent," was placed directly on the previously described "Tabernacle." There was no space between the two.
- 9. nyspi And you shall fold. Each of these eleven curtains was four cubits wide, so that when they were attached, they measured forty-four cubits. Thus, when this "Tent" was placed on top of the Tabernacle, i.e., the previously described forty-cubit Cover, there were two extra cubits at the front and at the back. The two cubits at the front were "folded over," meaning that they hung over the front of the structure. The other two cubits hung over the back of the building, covering its west wall (v. 12). See further explanation at the end of this chapter.
- 13. קערה That are extra. Each section of the Tabernacle curtains was four by twenty-eight cubits; each section of the Tent curtains was four by thirty. Of these extra two cubits of length, one hung over on either of the two sides of the Tabernacle.
- 14. מְכֶּטֶה A Cover. According to R' Nechemiah (Shabbos 28a), the verse requires that two Covers be made, one of ram

skins and the other of *tachash* skins. Each of them was ten by thirty cubits and they were placed on the goat-hair Tent. According to R' Yehudah, there was one ten by thirty Cover, made of ram and *tachash* skins (Rashi).

**15-30.** Walls of the Tabernacle. The Tabernacle's walls were made of huge wooden planks of acacia wood. According to *Midrash Tanchuma* cited by *Rashi* (v. 15), the Patriarch Jacob anticipated the need for such lumber and he knew that it would be impossible for Israel to find wood in the barren Wilderness. He planted these trees in Egypt and instructed his children that when they left their exile, they should take the wood with them.

Unlike normal building planks that are laid horizontally, these planks were stood on the ground vertically (v. 15). Or HaChaim writes that this position — reaching, as it were, upward from the earth heavenward — symbolizes man's spiritual goal to bind together the earthly and heavenly realms, his lower nature with his higher potential and aspirations.

Each of the planks was ten cubits long, one-and-a-half cubits wide and one cubit thick. Thus, the Tabernacle was ten cubits high, and, since its north and south walls were made of twenty planks, it was thirty cubits long. On the west and east, the Tabernacle was ten cubits wide. How we arrive at this figure will be seen in verses 22-23.

- 15. עמרים Standing erect. The Sages interpret this term homiletically as a guarantee of Jewish survival in the worst of times: "Perhaps you will say that their hope of return is gone and their expectation is frustrated? But it is written acacia wood standing erect they will stand forever!" (Yoma 72a).
- 17. אְהֵי יְדוֹת- Two tenons. A tenon is a projection from a plank that is shaped to fit into a socket. In the case of the

יח וְתַעבֵּד יָת דַּפַּיָא לְמַשְׁבָּנָא עַסְרִין הי דַּפִּין לָרוּחַ עַבָּר דָּרוֹמָא: יי וָאַרְבִּעִין סָמַכִּין דָּכַסָף תַּעָבֶּד תַּחוֹת עַסְרַין דַּפִּין תַּרֵין סַמָּכִין תַּחוֹת דַּפָּא חַד לִתְרֵין צַירוֹהָי וּתָרֵין סָמְכִין תַּחוֹת דַּפַּא חַד לְתְרֵין צִירוֹהִי: בּ וְלְסְטֵר מַשְׁכָּנָא תְּנִיַנָא לְרוֹחַ צִפּוּנָא עַסְרִין רַפִּין: כא ואַרבּעין סַמְכֵיהוֹן דְּכְסַף תְּרֵין סַמְכִין תִּחוֹת דַפַּא חַד ותְרֶין סָמִכִין תְחוֹת דַפַּא חַד: בב וַלְסִיַפֵּי מַשְׁכָּנָא מַעַרבָא תַּעַבֵּד שָׁתָּא דַפִּין: בּג וּתְרֵין דַפִּין תַּעְבֵּד לְזַוְיָת מַשְׁכָּנָא בָּסוֹפֵיהוֹן: כר וִיהוֹן מְכַוּנִין מְלְרֵע וְכַחֲדָא יְהוֹן מְכַוּנִין עַל רֵישֵה לְעִזְקָתָא חֲדָא כֵּן יִהֵי לְתַרְנֵיהוֹן לְתְרֵין וַוָיַן יְהוֹן: כה וִיהוֹן תִּמַנְיָא דַפִּין וְסַמְכֵיהוֹן דְּכָסַף שְׁתַּא עַשַּׁר סָמְכִין תָּרֵין סַמְכִין תַחות דַפַּא חַד וּתְרֵין סְמַכִין תַּחוֹת דַּפַּא חַד: כּוּ וְתַעָבֵּד עַבַּרִי דָּאַעִי שׁטִין חַמשַא לְדַפִּי סָטַר מַשְׁכִּנַא חַד: בּוֹ וְחַמְשַׁא עַבְּרִין לְדַפֵּי סָטַר מַשְׁכָּנַא הַנְיַנַא וְחַמְשַא עַבָּרִין לִדַפֵּי סִטַר מַשִּׁבָּנָא לְסופִיהון מַעַרְכָא: רח וְעַבְּרָא מְצִיעָאָה בְּגוֹ דַפַּיָּא מַעבַר מון סוָפֵי לִסְיָפֵי: בּט וְיָת דַפַּיָא תַּחַפֵּי דַהַבָּא וִיָּת עִוֹקָתִהוֹן תַּעִבֵּר ַדַהָבָא אַתְרָא לְעַבְּרַיָּא וְתַחֲפֵי יָת עַבְּרַיָּא דַהֲבָא: לּוּתְקִים יָת מַשְׁכְּנָא

יַּתְשָׁיתָ אֶת־הַקְּרָשָׁים לַמִּשְׁבָּן עֶשְׂרִים לֶּכֶשׁ לִפְאַת גֵגבָה ייַ ָרִים אַקְנִים אַדְנִי־כֶּסֶף תַּגְשֶּׂה תַּחַת עָשְׂרִים אַ תֵימֶנָה: וְאַרְבָּעִים אַדְנִי־כֶּסֶף תַּגְשָׁה תַּחַת הַקָּרֵשׁ שְנֵּי אֲדָנִים תַּחַת־הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד ׁ לִשְׁתַּי יְדֹּתִּיו ר וּשָׁנֵי אָדַנֵים תַּחַת־הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד לִשְׁתֵּי יְדֹתָיו: וּלְצֶלַע בּ וּשָׁנֵי אָדַנִים תַּחַת־הַקֶּרֶשׁ כא הַמַּשָׁבֵּן הַשָּׁנֵית לִפָּאַת צָפָוֹן עַשִּׂרֵים קָרֶשׁ: וְאַרְבָּעִים כֹּ אַדְנֵיהֵם כָּסֵף שִׁנֵי אֲדָנִים הַתַּחַת הַקֵּרֵשׁ הָאֵחָד וּשְׁנֵי בּב אַדַנִּים תַּחַת הַקָּרֵשׁ הָאַחָד: וּלְיֵרְכְּתֵי הַמִּשְׁבָּן יָמֵה בּג תַּעֲשֶה שִׁשָּה קְרָשִׁים: וּשְׁנֵי קְרָשִׁים תַּעֲשֶה לִמִקְצִעְת בּר הַמַּשָׁכֵּן בַּיַרַכַתַיִם: וְיָהִיוּ תְאֵמִם מִלְמַּטָה וְיַחְדָּו יְהִיִּוּ תמים על־ראשו אַל־הַשַּבַּעַת הַאָחַת בָּן יָהְיָה לִשְׁנֵיהֶם בַּה לִשְׁנֵי הַמִּקְצִעָת יָהִיוּ: וִהָיוּ שִׁמנָה קְרָשִׁים וְאַדְנֵיהֶם בֶּׁסֶף ָשִׁשֵּׁה עָשֵר אָדָנֵים שִׁנֵי אֲדָנִים הַתַחַת הַכֶּּכֶרֶשׁ הָאֶחָׁד וּשְׁנֵי ים אָדָנִים הַּחָת הַקָּרֶשׁ הָאָחָר: וְעָשִׂיתָ בִרִיחִם עַצֵי שְׁטֵים בּיַ בּ חַמִשָּׁה לְקַרְשֵׁי צֵלֵע־הַמִּשְׁבָּן הָאֶחָד: וַחֲמִשָּׁה בְרִיחִׁם בּי ּלְקַרָשֵׁי צֵלֶע־הַמָּשָׁכָּן הַשַּׁנֵית וַחַמִּשָּה בִרִיחִם לְקַרִשֵׁי בּה צֵלֵע הַמִּשְבָּן לֵיַרָכָתַיִם יָמָה: וְהַבְּרִיחַ הַתִּיכָן בְּתְוֹךְ פּ הַקְּרָשֶׁים מַבְרָת מִן־הַקָּצֶה אֶל־הַקָּצֶה: וְאֶת־הַקְּרָשִׁים כּי וָאָת־טַבּּעְתֵיהֵם הַּגַעֲשֵׂה וָהָב ל לַבָּרִיחֶם וִצְפִּיתָ אֵת־הַבִּרִיחֶם זָהָב: וַהֲקֵמתָ אֵת־הַמִּשְבָּן י

באמלע. ועשה לו שחי ידוח כמין שני חמוקין, ולי נראה שהגרסא כמין שני חווקין, כמין שתי שליבות סולם המובדלות זו מזו ומשופות להכנם בחלל החדן כשליבה הנכנסת בנקב עמוד הסולם, והוא לשון משולבות, עשויות כמין שליבה, ומכניסן לחוך שני אדנים, שנאמר שני אדנים שני אדנים. וחורץ את הקרש מלמעלה אלבע מכאן ואלבט מכאן ונותנן לחוך טבטח אחת של זהב כדי שלא יהיו נפרדין זה מזה, שנא' ויהיו חואמים מלמטה וגו'. כך היא המשנה, והפירוש שלה הלעתי למעלה בסדר המקראות: (כו) בריחם. כתרגומו, עכרין, וכלע"ז חשפרי"ש: חמשה לקרשי צלע המשבן. אלו תמשה ג' הן, אלא שהבריח העליון והתחתון עשוי משתי חתיכות, זה מבריח עד חלי הכוחל וזה מבריח עד חלי הכוחל. זה נכנם בעבעות מלד זה וזה נכנם בטבעות מלד זה עד שמגיעין זה לזה. נמלא שעליון ותחתון שנים שהן ארבעה, אבל האמלעי ארכו כנגד כל הכוחל ומבריח מקלה הכוחל ועד קלהו שנא' והבריח החיכון וגו' מבריח מן הקלה אל הקלה. העליונים והתחתונים היו להן טבעות בקרשים לכנס לחוכן, שתי טבעות לכל קרש, משולשים בחוך עשר אמות של גובה הקרש. חלק אחד מן הטבעת העליונה ולמעלה וחלק אחד מן התחחונה ולמטה, וכל חלק הוא רביע אורך הקרש, ושני חלקים בין טבעת לטבעת, כדי שיהיו כל הטבעות מכוונות זו כנגד זו. אבל לברית התיכון אין טבטות אלא הקרשים נקובין בטובים והוא נכנס בהם דרך הנקבים שהם מכוונין זה מול זה, וזהו שנח' בחוך הקרשים. הבריחים הטליונים והתתחונים שבלפון ושבדרום אורך כל אחד ט"ו אמה, והחיכון ארכו ל' אמה, וזהו מן הקלה אל הקלה מן המזרת ועד המערב. וה' בריחים שבמערב אורך העליונים והתתתונים ו' אמות והתיכון ארכו י"ב כנגד רוחב ת' קרשים. כך היא מפורשת במלאכת המשכן (פרק א): (בט) בתים לבריחים. העבעות שתעשה בהן יהיו בתים להכנים בהן הבריחים: וצפית את הבריחם זהב. לא שהיה הזהב מדובק על הבריחים, שאין עליהם שום לפוי. אלא בקרש היה קבוע כמין ב' פיפיות

(יח) לפאת נגבה תימנה. אין פאה זו לשון מקלוע אלא כל הרוח קרויה פאה. כתרגומו, לרוח עיבר דרומא: (בב) ולירבתי. לשון סוף כתרגומו ולסיפי. ולפי שהפתח במזרח קרוי מזרח פנים והמערב אחורים, וזהו סוף, שהפנים הוא הראש: תעשה ששה קרשים. הרי ט' חמות רוחב: (בג) ושני קרשים תעשה למקצעות. אחד למקלוט לפונית מטרבית ואחד למטרבית דרומית. כל שמנה קרשים בסדר אחד הן, אלא שאלו השנים אינן בחלל המשכן אלא חלי אמה מזו וחלי אמה מזו נראות בחלל להשלים רחבו לעשר, והאמה מזה והאמה מזה באות כנגד אמות טובי קרשי המשכן הלפון והדרום כדי שיהא המקלוע מבחוץ שוה: (בד) ויהיו תואמים מלמטה. כל הקרשים חואמים זה לזה מלמטה, שלא יפסיק עובי שפת שני החדנים ביניהם להרחיקן זו מזו. זהו שפרשתי שיהיו לירי [ס"ח לדי] הידות חרולים מלדיהן, שיהא רוחב הקרש בולט ללדיו חוץ לידי הקרש לכסות את שפת האדן, וכן הקרש שאללו, ונמלאו חואמים זה לזה. וקרש המקלוע שבסדר המערב חרון לרחבו בעביו כנגד חרין של לד קרש הלפוני והדרומי כדי שלח יפרידו החדנים ביניהם: ויחרו יהיו תמים. כמו תחומים (ס"ח תוחמים): על ראשו. של קרש: אל הטבעת האחת. כל קרש וקרש היה חרון מלמעלה ברחבו שני חרילין בשני לדיו כמו עובי טבעת ומכניסו בטבעת אחת נמלא מתאים לקרש שאללו. אבל אותן טבעות לא ידעתי אם קבועות הן אם מטולטלות. ובקרש שבמקנוע היחה טבעת בעובי הקרש הדרומי והלפוני וראש קרש המקלוע שבסדר מערב נכנם לחוכו נמלאו שני הכתלים מחוברים: בן יהיה לשניהם. לשני הקרשים שבמקלוט, לקרש שבסוף לפון ולקרש המערבי. וכן לשני המקלועות: (בה) והיו שמנה קרשים. הן החמורות למעלה חעשה ששה קרשים ושני קרשים חעשה למקולטות, נמלא שמנה קרשים בסדר מערבי. כך שנויה במשנה מעשה סדר הקרשים במלאכת המשכן (פרק א). היה עושה את האדנים חלולים, וחורץ את הקרש מלמטה רביע מכאן ורביע מכאן והחריץ חליו

<sup>18</sup> You shall make planks for the Tabernacle, twenty planks for the south side. <sup>19</sup> You shall make forty silver sockets under the twenty planks; two sockets under one plank for its two tenons, and two sockets under the next plank for its two tenons. <sup>20</sup> For the second wall of the Tabernacle on the north side — twenty planks. <sup>21</sup> Their forty silver sockets: two sockets under one plank and two sockets under the next plank. <sup>22</sup> For the back of the Tabernacle on the west, you shall make six planks. <sup>23</sup> You shall make two planks for the corners of the Tabernacle, in the back. <sup>24</sup> They shall be even at the bottom, and together shall they match at its top, for a single ring, so shall it be for them both, for the two corners shall they be. <sup>25</sup> There shall be eight planks and their silver sockets, sixteen sockets — two sockets under one plank and two sockets under the next plank.

<sup>26</sup> You shall make bars of acacia wood; five for the planks of one side of the Tabernacle, <sup>27</sup> and five bars for the planks of the second wall of the Tabernacle, and five bars for the planks of the Tabernacle wall at the back, on the west. <sup>28</sup> The middle bar inside the planks shall extend from end to end.

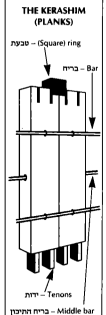
<sup>29</sup> You shall cover the planks with gold, and its rings shall you make of gold as housing for the bars, and you shall cover the bars with gold. <sup>30</sup> You shall erect the Tabernacle accord-

והבריחים הללו מבחוץ היו בולטות הטבטות והפיפיות לא היו נראות |ם"א בליטת הטבטות והפיפיות לא היתה נראית) בתוך המשכן אלא כל הכותל חלק מבפנים (ברייחא דמלאכת המשכן א): (ל) והקמות את המשבן. לאתר שיגמר הקימהו: של זהב כמין ב' סדקי קנה חלול וקובען אלל הטבטוח לכאן ולכאן, ארכן ממלא אח רוחב הקרש מן הטבטח לכאן וממנה לכאן, והבריח נכנס לחוכו וממנו לטבטח ומן הטבטח לפה השני. נמלאו הבריחים מלופים זהב כשהן חחובין בקרשים.

Tabernacle planks, they rested flush against one another and, at their base, the tenons were inserted into silver sockets, as set forth in verse 19.

18. Names of directions. It is obvious that the word מזכח is derived from חדו, the shining of the sun, and מערב, west, is derived from ערב, evening or setting of the sun, Ramban explains the derivation of the other names for the various directions. (Unlike the commonly used secular system that uses north as the primary point of reference, so that all maps have north on top, the Torah's system assigns this role to the east, as will be seen below.] East is primary because it is natural for people to look toward the sun, which rises in the east, and for this reason the east is nicknamed קרם, forward. Conversely, west is nicknamed nink, rear, because it is in back of someone facing eastward. The west is also nicknamed by, sea, because the Mediterranean Sea is the western boundary of Eretz Yisrael. The proper name for south is חימו; and it is nicknamed נגב (which means dru, after the southern desert of Eretz Yisrael]. Its other name, דרום is a contraction of the words דר רום, dwelling on high, because as one goes south from Eretz Yisrael, the sun is higher in the sky. North is called עפון. hidden, because as one goes toward the north, the sun is seen less and less, and in the extreme north it does not rise at all for part of the year. The south is also called ימין, right, and the north שמאל, left, because they are on those sides of a person facing east, the primary direction.

23. ישני קרשים — Two planks. The six planks mentioned in verse 22 accounted for a width of nine cubits along the west wall. One more plank was added to its north and south corners. Since the north wall was one cubit thick, it covered one cubit of the corner plank, leaving half a cubit exposed. The same was true of the plank on the south corner. Thus, the entire west wall consisted of eight planks, measuring twelve



cubits, of which ten cubits were open space on the inside of the Tabernacle, and two cubits were flush against the thickness of the north and south walls. Consequently, the inner dimensions of the Tabernacle were ten by thirty cubits.

24. חְהָּהֵּה חְאֵמֵם מְּלְמְשָׁה – They shall be even at the bottom. Even though the planks were fitted into sockets, the planks had to remain flush against one another. Consequently, the cubit-high length of tenon that was inserted into the sockets was trimmed on all sides, so that there would be no space between the planks (Rashi).

nman אָל־הַשְּבְּיֵה For a single ning. The "rings" (actually square) held the planks snugly together at the top. Two slots were carved into each plank, and a ring was fitted into the slots of two adjoining planks. Thus, the right side of plank A and the left side of plank B would be fastened by a ring; the right side of plank B and the left side of plank C by a ring, and so on. Thus, each two planks would

be held together by a single ring (Rashi).

25. שמנה קרשים — Eight planks. Six for the west wall [v. 22], and two at the north and south corners [v. 23] (Rashi).

**26-28.** The bars. Bars were made to strengthen the walls and keep the planks together more firmly. The bars were held in place by rings attached to the planks, one-fourth of

פהלכתה בטורא: די אתחזיתא לא ותעבד פרכתא תכלא וארגונא וּצָבַע זָהוֹרִי וּבוּץ שְׁזִיר עוֹבַד אֲמֵן יַעְבֵּד יתה צורת כרוביז: זב ותתו יתה על ארבעא עמודי שטין מחפן דהבא וויהון דַהַבָּא על אַרבּעא סמכין דכסף: לג וָתָתָּן יָת פַּרָכָתָא תַּחוֹת פּוּרְפַיָּא ותעל תמן מגו לפרכתא ית ארונא דסהדותא ותפרש פרכתא לבון בין קודשא ובין לדש קודשיא: לד ותתן ית בַּפַרתַא על אַרונא דסהדותא בקדש קוּדְשַׁיַא: לה וֹתְשַׁוּי יַת פַתוֹרָא מַבַּרָא לפרכתא וית מנרתא לקכל פתורא על סטר דמשפנא דרומא ופתורא תתן על סטר צפונא: לו ותעבד פרסא לתרע מַשַּבָּנָא תַּכָלַא וָאַרגּוַנַא וּצָבַע זַהוֹרי ובוץ שויר עובד ציר (נ״א ציור): לו ותעבד לפרסא חמשא עמודי שטין ותחפי נתהון דַּהַבָּא נַניהון דַּהַבָּא וַתַתּיך לָהוֹן חַמִשָּא סַמְכֵי נָחָשָא: א וְתַעְבֵּד יָת מַרְבָּחַא דָאַעֵי שִׁטִין חֲמֵשׁ אַמִּין אַרְבָּא וַחֲמֵשׁ אַמִּין פּוּתִיַא מְרַבָּע יָהֵי מַדְבָּחַא וּתְלַת אַמִּין רוּמֶה: בּ וְתַעְבֶּד קַרְנוֹהִי עַל אַרַבָּע זַנַיַתָה מַנָּה יָהַנַיַן קַרנוֹהִי וַתְחַפִּי יתה נחשא: גותעבד פסכתרותה

ועשית פרכת יחמישי לא כּמשׁפַּטוֹ אֲשֵׁר הָרְאֵיתָ בָּהָר: תִבֵלֶת וְאַרְגָּמֶן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר מִעֲשֵׂה חשֵב לב יָעֶשֶׁה אֹתָהּ כְּרָבִים: וְנֵתַתָּה אֹתָהּ עַל־אַרְבָּעָה עַמוּבֵי שטים מצפים זַהָב ווֵיהֶם זַהָב עַל־אַרְבָּעָה אַדְנִי־כֵּסֶף: לַּגַ וְנֶתַתָּה אֶת־הַפָּרֹכֶת תַחַת הַקְּרָסִים וְהֵבֵאתַ שָׁמָה מְבֵּית לַפַּרֹבָת אָת אָרוֹן הַעַרִוּת וִהִבְדִּילֵה הַפָּרֹבֵת לָבֶם בֵּין לַרָּשׁ וּבֶּין קּדֶשׁ הַקֶּדָשִׁים: וְנֵתַתָּ אֶת־הַכַּפּׁרֵת עַל אַרְוֹן 🕁 הַלֶּדֶשׁ לה הַעֶרֶת בָּקָרֵשׁ הַקַּרַשִּׁים: וִשַּׂמִתַּ אֵת־הַשִּׁלְחַוֹ מְחוּץ לַפַּרֹכֵת וָאֶת־הַמִּנֹרָה נִכַח הַשְּלְחָן עֵל צֵלַע הַמִּשְׁכֵּן ָל תֵימֵנַה וָהַשְּׁלְחַן תִּתֵּן עַל־צֵלַע צַפון: וַעַשִּית מַסַך 🕁 לְפֶתַח הַאֹהֶל תְּבֶלֶת וְאַרְגָמֵן וְתוֹלֵעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזֵר ל מַעשה רַבָּם: וַעֲשִּׁיתַ לַמַּסַׁךְ חֲמִשָּׁה עַמּוּדֵי שִׁטִּים לּ וְצִפִּיתַ אֹתַם ֹ זַלָּב וַוֵיהֵם זָהָב וְיָצֵקָתָ לָהֶׁם חֲמִשָּׁה אַרְגֵי ָועשית אַת־הַמִּוֹבֵּחַ עַצֵי שִׁטֵים חַמֵשׁ אַמות אֹרֶך וִחַמֵשׁ אַמִּוֹת רֹחַב רַבִּוּעַ יָהַיֵה הַמִּוֹבֶּחַ ַר ושַלש אַמות קמַתוּ: ועשִית קרנתיו עַל אַרבַע פּנתיו ב ושַלש אַמות בּ ָג מָמֵנוּ תִּהְיֵין ַקַרְנֹתַיו וִצְפִּיתַ אֹתוֹ נִחְשָׁת: וַעֲשִׁיתַ סֵּירֹתַיוֹ

האומנות, ותרגומו עובד לייר ולא עובד ליור. מדת המסך כמדת הפרוכת י' אמוח על י' חמות: (א) ועשית את המזבח וגו׳ ושלש אמות קומתו. דברים ככתבו. דברי ר' יהודה. ר' יוסי אומר, נאמר כאן רבוע ונא' בפנימי רבוע (להלן ל:ב), מה להלו גבהו פי שנים כארכו אף כאן גבהו פי שנים כארכו, ומה אני מקיים שלש אמוח הומחו, משפח סוכב ולמעלה (זכחים נט:־ם.): (ב) ממנו תהיין קרנותיו. שלח יעשם לבדם ויחברם בו: וצפית אותו נחשת. לכפר על עזוח מלח, שנחמר ומלחך נחושה (ישעיה מח:ד: תנחומא יא): (ג) סירות יו. כמין יורות: לדשנו. להסיר דשנו לתוכם. והוא שתרגום אונקלום למספי קטמיה, לספות הדשן לתוכם. כי יש מלות בל' עברית מלה אחת מתחלפת בפתרון לשמש בנין וסתירה, כמו ותשרש שרשיה (תהלים פ:י) אויל משריש (איוב ה:ג). וחלופו ובכל תבואתי חשרש (שם לא:יב). וכמוהו בסעיפיה פוריה (ישעיה יז:ו), וחלופו מסעף פארה (שם י:לג) מפשח סעיפיה. וכמוהו וזה האתרון עלמו (ירמיה נ:יז) שבר עלמותיו. וכמוהו ויסהלוהו באבנים (מלכים א כא:יג) וחלופו סקלו מאבן (ישעיה סב:י) הסירו אבניה, וכן ויעזקהו ויסקלהו (שם ה:ב). אף כאן לדשנו להסיר דשנו, ובלע"ז אשלנדרי"ר: ויעיו. כתרגומו, מגרפות שנוטלים בהם את הדשן. והן כמין כסוי קדרה של מתכת דק ולו ביח יד, ובלע"ז ווד"יל: ומזר קותיו. לקבל בהם דם הזבחים: ומזלגותיו. כמין אונקליות כפופים, ומכה בהם בבשר ונתחבים בו ומהפכו בהן על גחלי המערכה שיהח ממהר שריפתן. ובלע"ז קרולי"ש, ובלשון חכמים לנוריות (יומא יב.): ומחתותיו. בית קבול יש להם ליטול בהן גחלים מן המזבח לשאתם על מזבח הפנימי לקטרת. וע"ם חתייתו הרויים מחתוח. כמו לחחות אם מיהוד (ישעיה ל:יד) לשון שחיבת אש ממקומה, וכן היחתה חים חם בחיקו (משלי ו:כו): לבל בליו. כמו וכל כליו:

הראית בהר. קודם לכן. שאני עתיד ללמדך ולהראותך סדר הקמתו: (לא) פרוכת. לשון מחילה הוח, ובלשון חכמים פרגוד (ברכוח יח:; חגיגה מו.) דבר המבדיל בין המלך ובין העם: תבלת וארגמז. כל מין ומין היה כפול בכל חוט וחוט ו' חוטין (יומא עא:): מעשה חושב. ככר פרשתי (לעיל פסוה א) שזו היא אריגה של שני הירות והליוריו שמשני עבריה חינו דומיו זה לזה: ברבים. ליוריו של בריות יששה נה: (לב) ארבעה עמודי. ד' שמודים תקושים נחוך ד' חדנים, וחונקליות קבועין בהן עקומין למעלה להושיב עליהן כלונס שראש הפרוכת כרוך בה. והאונקליות הן הווין שהרי כמין ווין הן עשוים. והפרוכת ארכה י' אמות לרחבו של משכן ורחבה י' אמות כגבהן של קרשים, פרוסה בשלישו של משכן שיהא הימנה ולפנים עשר אמות והימנה ולחוץ כ' אמה. נמלא בית קדשי הקדשים עשר על עשר, שנאמר ונחת את הפרכת תחת הקרסים (פסוק לג) המחברים את שתי חוברות של יריעות המשכן, רוחב החוברת כ' אמה, וכשפרשה על גג המשכן מן הפתח למערב כלתה בשני שלישי המשכן, והחוברת השנית כסתה שלישו של משכן, והמותר תלוי לחחוריו לכסות את הקרשים: (לה) ושמת את השלחו. שלחו בלפון, משוד מו הכותל הלפוני שתי אמות ומחלה, ומנורה בדרום, משוכה מן הכותל הדרומי שתי אמוח ומחלה, ומזבח הזהב נחון כנגד אויר שבין שלחן למנורה משוד המעא כלפי המזרח. וכלם נחונים מן חלי המשכן ולפנים. כילד, אורך המשכן מן הפחח לפרוכח עשרים אמה, המזכח והשלחן והמנורה משוכים מן הפתח ללד מערב עשר אמות (ברייתא דמלאכת המשכן כ; יומא לג:): (לו) ועשית משך. וילון, הוא משך כנגד הפחח, כמו סכת בטדו (איוב א:י) ל' מגין: מעשה רוקם. הלורות עשויות בו מעשה מחט, כפרלוף של עבר זה כך פרלוף של עבר זה (יומא עב:): רוקם. שם האומן ולא שם

the way down from the top and one-fourth of the way up from the bottom. The bars at the top and bottom were half the length of the respective walls: four bars of fifteen cubits for the north and south walls, and two bars of six cubits for the west wall. The bars along the middle of each wall extended for the full length of the wall. These middle bars were not attached by rings, but were inserted into holes bored through the middle of the planks, (Rashi).

31-33. The Paroches/Partition. The Tabernacle was divided into two chambers, the בַּישָּׁ שְׁחָבָּ שִּׁ אָרָ אַ Holy of Holies,

ing to its manner, as you will have been shown on the mountain.

The Paroches/ Partition

- <sup>31</sup> You shall make a Partition of turquoise, purple, and scarlet wool, and linen, twisted; he shall make it with a woven design of cherubim. <sup>32</sup> You shall place it upon four pillars of acacia wood, plated with gold with hooks of gold, upon four silver sockets. <sup>33</sup> You shall put the Partition under the hooks. You shall bring there, inside the Partition, the Ark of the Testimonial-tablets, and the Partition shall separate for you between the Holy and the Holy of Holies.
- <sup>34</sup> You shall put the Cover upon the Ark of the Testimonial-tablets in the Holy of Holies. <sup>35</sup> You shall place the Table outside the Partition, and the Menorah opposite the Table on the south side of the Tabernacle, and the Table you shall place on the north side.
- <sup>36</sup> You shall make a Screen for the entrance of the Tent, of turquoise, purple, and scarlet wool, and twisted linen; the work of an embroiderer. <sup>37</sup> You shall make for the Screen five pillars of acacia wood and cover them with gold, and their hooks shall be gold; and you shall cast for them five sockets of copper.

**27**The Altar

<sup>1</sup>You shall make the Altar of acacia wood, five cubits in length and five cubits in width — the Altar shall be square — and three cubits its height. <sup>2</sup> You shall make its horns on its four corners, from it shall its horns be; and you shall cover it with copper. <sup>3</sup> You shall make its pots

which no one may ever enter except for the Kohen Gadol on Yom Kippur, and the  $\psi$ ,  $\psi$ , which may be entered by any Kohen who is not in a state of spiritual contamination, and who enters either to perform the Service or to prostrate there. The divider between the two domains was the *Paroches*, or Partition, which was hung from a bar attached to the tops of the pillars described in this passage. The Partition was ten cubits from the rear wall, so that the Holy of Holies was ten by ten cubits, and the Holy was ten by twenty.

- 37. הְמְשָׁה עָּמוּרְי Five pillars. There was no wall at the east of the Tabernacle, only the Screen hanging from the pillars.
- →§ Position of the covers. As noted above, the inner dimensions of the Tabernacle were thirty by ten, and each of the walls was one cubit thick. Of the covers of the building. the lowest was the "Tabernacle" (vs. 1-6) which, when sewn together and attached, had an area of forty by twenty-eight. Its twenty-eight-cubit width was draped over the width of the building, so that twelve cubits of material were at the top (ten to cover the Tabernacle's inner width and two to cover its north and south walls), leaving eight cubits of material hanging over each wall. As for the forty-cubit length, thirty covered the inner space of the Tabernacle, one covered the thickness of the west wall, and nine hung down over the rear wall. The next cover, known as the "Tent," was forty-four by thirty (vs. 7-13). The thirty-cubit width went over the width of the Tabernacle, leaving nine cubits hanging down over both the north and south walls. Thus all the wood of those walls was covered, and only the one-cubit-high silver sockets were exposed. As for the forty-four-cubit length, it covered the entire ten-cubit height of the rear wall, one cubit of its thickness at the top, thirty cubits of the Tabernacle's interior and one of the thickness of the wooden pillars in front. This made for a total of forty-two cubits, leaving two cubits to hang over the front of the Tabernacle. As for the other cover(s), see note to verse 14. All of the above is based on Rashi.

27.

- 1-8. The Altar. The Tabernacle complex included two Altars. The one described in this passage was located in the וְצֵּלְהִתְּמִשְׁתִּן, Tabernacle Courtyard; the other one (30:1-6) was inside the Tabernacle. The Altar discussed here, known simply as "the Altar" [Mizbe'ach], had three other names: תְּמִלְּה, Altar of the Elevation-offering, because the sacrificial parts were burned on it; הְשִׁרְּחָה חִבְּיִם, Copper Altar, because it was coated with copper (v. 2); and מְצִּים, חַבְּיִם, Outer Altar, because it was outside of the Tabernacle. No offering was valid unless at least the most essential part of its service the blood service was performed on the Altar. Because the atonement provided by the Tabernacle and later the Temple depended on the Altar, its role in Israel's life was extremely important.
- 2. אָרָנְהָיוּ אַרְנְהָיוּ בּרְנּהָיוּ אַרְנּהָיוּ. Although this is a literal translation, it provides no sense of what these so-called homs actually were. They were box-like protrusions at the four corners of the Altar. In the larger Altar of the Temple, they were one cubit square and five handbreadths high (Rambam, Hil. Bais HaBechirah 2:5), and blood of sin-offerings [חַשְאַתוּ] was placed on them.
- From it. The horns were to be made from the Altar itself, not made separately and then attached to the Altar (Rashi).
- $3.\ldots$  קיר'תִּיוּ Its pots  $\ldots$  The vessels mentioned in this verse served the following purposes: When ashes accumu-

שביעי

לְרַשִּׁנֹוֹ וְיָעָיוֹ וּמִזְרְקֹתָיו וּמִזְלְגתָיו וּמַחְתֹּתָיו לְכָל־בֵּלֵיו תעשה נַחָשָת: וְעַשֵּיתַ לּוֹ מִכְבָּר מַעַשָּה רֵשֵׁת נִחְשֵׁת ועשית על־הַרָשָׁת אַרבַּע' טַבּעת נְחֹשָׁת עַל אַרבַּע ה קצותָיו: וְנֶתַתָּה אֹתָה תַּחַת כַּרְכָב הַמִּוְבֵּחַ מִלְמֵטָה ו והיתה הַרֶּשֶׁת עָד חָצֵי הַמִּזְבֵּחַ: וִעָשִׁיתַ בַּדִּים לַמִּזְבֵּחַ י בַּדֵי עַצֵי שִׁטֵּים וְצִפִּיתָ אֹתָם נִחְשֵׁת: וְהוּבֶא אֶת־בַּדָּיו בַּטַבַעת וְהַיִּוֹ הַבַּדִּים עַל־שְׁתֵּי צַלְעָת הַמִּזְבֵּחַ בִּשְּׁאֵת אתו: נָבָוֹב לְחָת תַּעֲשֵׁה אתוֹ בַּאֲשֶׁר הֶרָאָה אִתְךָּ בָּהָר בֵּן 🗖 ֿוָעָשִּׁיתָ אָת חֲצַר הַמִּשְׁכָּן לִפְאַת נֶגֶב־ ֿתַּימַנָה קַלַעִּים לֱחַצֵּר שֵשׁ מַשִּוֹר מֵאָה בָאַמָּה אֹרֶךְ ּ לַפֵּאָה הָאֵחָת: וִעַמָּדָיו עַשְּׂרִים וְאַדְנִיהֵם עֵשִּׂרִים נִחְשֵׁת אָרֶרְ הָעַמֶּדֶים וַחֲשְׁקֵיהָם בָּסֶף: וְבֵּן לִפְאַת צָפוֹן בָּאֹרֶךְ יִּא ָקלָעָים מֵאָה אָרֶך וְעַמֶּדֵו עֶשְׂרִים וְאַדְנֵיהֶם עֶשְׂרִים ָרַ נְחֹשֶׁת וָוֵי הָעַמֻּדִים וַחֲשֻׁקִיהֶם כָּסֶף: וְרְחַב הֶחָצֵרֹ - בְּחָצֵרֹ לְפָאַת־יָּם קַלָּעִים חַמִּשִּים אַמָּה עַמֶּדֵיהֶם עֲשָׁרָה י ואַדניהָם עַשָּׂרָה: וִרְחַב הַחָצִׁר לִפְאַת קַדִּמָה מִזְרָחָה יּ ר חַמשִׁים אַמָּה: וָחֲמֵשׁ עַשְׁרֵה אַמָּה קָלָעִים לַבָּתֵף 🕝 ע מַדִיהַם שָׁלֹשָׁה וָאַרְנִיהַם שָׁלֹשָׁה: וָלַכַּתֶף הַשִּׁנִית וְסַמְבֵיהוֹן תַלָּתָא: טוּוֹלְעָבַרָא תִנְיָנָא

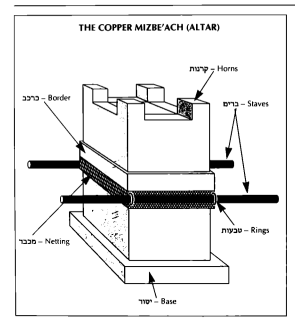
למספי קטמה ומגרופיתה ומזרקתה וצנוריתה ומחתיתה לכל מנוהי תעבד נחשא: רותעבר לה סרדא עובר מצַרתַא דנָחַשַא וְתַעבֵּר עַל מצַדתַא אַרבָּע עִזְקַן דְּנָחֲשָׁא עַל אַרבַּע סִטְרוֹהַי: ה וַתָּתֵּן יַתַה תַּחות סוֹבַבֵּי מַדַבַּחַא מלְרַע ותהי מצדתא עד פלגות מדבחא: וְוַתַעָבֶּד אֲרִיחַיָּא לְמַרְבָּחַא אַרִיחֵי דָאַעִי שִׁטִין וָתַחֵפֵי יַתְהוֹן נָחַשַא:זּ וַיַעַל יַת אַריחוֹהִי בּעזקתא ויהוֹן אַריחוּא על תַרֵין סָטָרֵי מַדְבָּחַא בָּמִטַּל יַתֵה:ח חֵלִיל לוחי (נ״א לוחין) תַּעבֶּד יַתֵה כָּמַא דִי אַחַזי יַתַרְ בַּטוּרָא כַּן יַעבְּדוּון: סּ וַתַעבּד יַת דַּרַת מַשְּכָּנָא לְרוּחַ עָבַר דַרוּמָא סַרַדִין לִדָרתָא דְבוּץ שְזִיר מְאָה בְאַמִין אָרַכַּא לְעָבַר חַד: וִעַמוּדוֹהִי עַשְּׁרִין וְסַמְכֵיהוֹן עַשַּׂרִין נְחַשַא וַוֵי עַמּוּדַיָּא וֹכְכּוּשֵׁיהוֹן כְּסַף: יא וְכֵן לְרוּחַ צְפּוּנָא בָּאַרָכַּא סְרַדִין מָאַה אָרָכַּא וְעַמּוּדוֹהַי עשרין וְסַמְבֵיהוֹן עשרין נְחָשָא וַוֵי עמודיא וכבושיהון דכסף: יב ופותיא דַרַרַתַּא לָרוּחַ מַעַרְכַא סְרַדִין חַמִּשִׁין אַמִּין עַמוּדֵיהוֹן עַשִּׂרָא וְסַמְּכֵיהוֹן עשַרַא: יג ופוּתִיַא דְדַרְתַּא לְרוּחַ קִּדּוּמַא מַדִּינְחָא חַמְשִׁין אַמִּין: יר וַחַמֵשׁ עַשִּׁרִי אַמִּין סְרָדִין לְעִבְרָא עַמוּדֵיהוֹן תְּלָתָא

טבעות שנעשו למכבר: (ח) גבוב לוחות. כתרגומו, חליל לוחין, לוחות עלי שטים מכל לד והחלל באמלט, ולא יהא כלו עץ אחד שיהא טביו ה' אמוח על ה' אמוח כמין סדן: (ט) קלעים. עשויין כמין הלעי ספינה נקבים נקבים מעשה קליעה ולא מעשה חורג. ותרגומו סרדיו כתרגום של מכבר המחורגם סרדת, לפי שהן מנוקבין כככרה: לפאה האחת. כל הרוח קרוי פחה: (י) ועמודיו עשרים. חמש חמוח בין עמוד לעמוד: ואדניהם. של העמודים נחשת. החדנים יושבים על החרץ והטמודים תקועין לחוכן. היה עושה כמין קונדסין שקורין פל"ש, ארכן ו' טפחים ורחבן ג' וטבעת נחשת קבועה בו בחמלעו, וכורך שפת הקלע סביביו במיחרים כנגד כל עמוד ועמוד. וחולה הקונדם דרך טבעחו באונקליות שבעמוד העשוי כמין וי"ו רחשו זקוף למעלה ורחשו חחד חקוע בעמוד כחוחן שעושין להליב דלחוח שקורין גונ"ש, ורחב הקלע חלוי מלמטה והיא קומת מחילות החלר (ברייחא דמלאכת המשכן ה): ווי העמודים. הם האונקליום: וחשוקיהם. מוקפות היו העמודים בחוטי כסף סביב. ואיני יודע אם על פני כולן אם בראשם ואם באמלעם, אך יודע אני שחשוק לשון חגורה, שכך מלינו בפילגש בגבעה ועמו למד חמורים חבושים (שופטים יט:י) תרגומו חשוקים: (יג) לפאת קדמה מזרחה. פני המזרח. [קרוי] קדם לשון פנים. אחור לשון אחורים. לפיכך המזרח קרוי קדם שהוא פנים, ומערב קרוי אחור, כמה דאת אמר הים האחרון (דברים יא:כד) ימא מערבא (אונקלום שם): חמשים אמה. אותן נ' אמה לא היו סחומים כולם בקלעים, לפי ששם הפחח, אלא ע"ו אמה קלעים לכחף הפתח מכאן וכן לכתף השניח. נשאר רוחב חלל הפחח בנחים כ' אמה, וזהו שנאמר ולשער החלר מסך עשרים אמה, וילון למסך כנגד הפתח כ' אמה חורך, כרוחב הפתח: (יד) עמדיהם שלשה. חמש חמות בין עמוד לעמוד. בין עמוד שבראש הדרום העומד במקלוע דרומיח מזרחית עד עמוד שהוא מן הג' שבמזרח ה' אמות, וממנו לשני חמש אמות, ומן השני לשלישי חמש אמוח, וכן לכתף השנית, וארבעה עמודים למסך. הרי י' עמודים למזרח כנגד י' למערב:

י"בס (ד) מכבר. ל" ככרה שהורין הריבל"ח. כמין לכוש עשוי לו למזכח, עשוי חורין חורין כמין רשת. ומקרא זה מסורם, וכה פחרונו, ועשית לו מכבר נחושת מעשה רשת: (ה) ברבב המזבח. סובב. כל דבר המקיף סביב בעגול קרוי כרכב, כמו ששנינו בהכל שוחטין אלו הן גולמי כלי ען כל שעחיד לשוף ולכרכב (חולין כה.), והוא כמו שעושין חרילין עגולין בקרשי דפני החיבות וספסלי העץ, אף למזבח עשה חריץ סביבו והיה רחבו אמה בדפנו לנוי, והוא לסוף שלש (ס"א שש) אמות של גבהו כדברי האומר [גבהו פי שנים כארכו (זבחים נט:), הא] מה אני מקיים וג' אמות קומתו, משפת סובב ולמעלה. אבל סובב להלוך הכהנים לא היה למזבח הנחשת אלא על ראשו לפנים מקרנוחיו. וכן שנינו בזבחים (סב.) איזהו כרכוב, בין קרן לקרן, והיה רוחב אמה, ולפנים מהן אמה של הלוך רגלי הכהנים, שחי אמוח הללו קרויים כרכוב. ודקדקנו שם, והכחיב חחת כרכוב המזבח מלמטה [ס"א תחת כרכבו מלמטה (להלן לח:ד)], למדנו שהכרכוב בדפנו הוא ולבוש המכבר תחחיו. ותירן המתרן תרי הוי, חד לנוי וחד לכהנים דלא ישחרגו, זה שבדופן לנוי היה ומתחתיו הלבישו המכבר והגיע רחבו עד חלי המזבח. נמלא שהמכבר רחב אמה, והוא היה סימן לחלי גבהו להבדיל בין דמים העליונים לדמים התחתונים, וכנגדו עשו למזבח בית עולמים דוגמת (ס"א חגורח) חוט הסקרא באמלטו (מדות ג:א). וכבש שהיו עולין בו אע"פ שלא פירשו בענין זה כבר שמענו בפרשת מזבח אדמה מעשה לי ולא חעלה במעלות (לעיל כ:כב) לא תעשה לו מעלות בכבש שלו אלא כבש חלק, למדנו שהיה לו כבש. כך שנינו במכילחא (בחדש פרשה יא). ומזבח אדמה הוא מזבח הנחשת שהיו ממלחין חללו אדמה במקום חנייחן (שם). והכבש היה בדרום המזבח מובדל מן המזבח מלא חוט השערה, ורגליו מגיטין עד אמה סמוך לקלטי החלר שבדרום, לדברי האומר עשר אמות קומחו. ולדברי החומר דברים ככתבן שלש אמוח קומחו, לא היה אורך הכבש אלא עשר אמות. כך מלאחי במשנח מ"ט מדות. וזה שהיה מובדל מן המזבח מלא החוט במסכת זבחים (סב:) למדוהו מן המקרא: (ז) בטבעות. בארבע

to clear its ashes, its shovels, its basins, its forks, and its fire-pans; you shall make all its vessels of copper. <sup>4</sup> You shall make for it a netting of copper meshwork and make upon the meshwork four copper rings at its four edges. <sup>5</sup> You shall place it under the surrounding border of the Altar from below, and the meshwork shall go to the midpoint of the Altar. <sup>6</sup> You shall make staves for the Altar, staves of acacia wood, and you shall plate them with copper. <sup>7</sup> Its staves shall be brought into the rings, and the staves shall be on two sides of the Altar when it is carried. <sup>8</sup> Hollow, of boards, shall you make it; as you were shown on the mountain, so shall they do.

The Courtyard <sup>9</sup> You shall make the Courtyard of the Tabernacle: On the south side the lace-hangings of the Courtyard, of twisted linen, a hundred cubits long for one side; <sup>10</sup> and its pillars twenty and their sockets twenty, of copper, the hooks of the pillars and their bands silver. <sup>11</sup> So, too, for the north side in length, lace-hangings a hundred long: its pillars twenty; and their sockets twenty, of copper; the hooks of the pillars and their bands, silver. <sup>12</sup> The width of the Courtyard on the west side, lace-hangings of fifty cubits, their pillars ten; and their sockets ten. <sup>13</sup> The width of the Courtyard on the eastern side, fifty cubits; <sup>14</sup> and fifteen cubits of lace-hangings on a shoulder, their pillars three; and their sockets three. <sup>15</sup> And the second shoulder,



lated on the Altar, they were removed with shovels, which looked like dustpans, and placed in the pots. After a sacrificial animal was slaughtered, its blood was accepted in basins, from which it was placed on the Altar. In order to properly burn the parts that went on the Altar, they were turned over and placed on the flames with forks. The incense that was placed twice a day on the Inner Altar had to be burned on coals that were taken from the Outer Altar. These glowing coals were taken on fire-pans (Rashi).

4-5. Two decorative features surrounded the Altar; one was

- a copper netting that was attached to it and the other was a border that was carved into the Altar wall. The netting delineating the midpoint was crucial to the Altar's function, because the blood of some offerings had to be placed on the lower half of the Altar, while others had to be on its upper half (Rashi).
- 8. בּוּב לְּחֹת Hollow, of boards. The Altar was not a solid wooden square, but a hollow box. Its interior was filled with earth whenever the people encamped and reassembled the Tabernacle (see Rashi to 20:21).
- 9-19. The Courtyard. The Courtyard was made of linen curtains that were suspended from rods attached to wooden pillars, one pillar for every five cubits of curtain. These rods were attached to six-by-three-handbreadth wooden boards that were suspended from the pillars with silver hooks. Silver bands were wound around the pillars, but it is not clear if they were wound around their entire length from top to bottom, or if there was merely a silver band that was placed at the top or middle. The Courtyard's dimensions were one hundred cubits along the north and south walls, and fifty cubits along the east and west (Rashi). Certain offerings could be eaten only within the Courtyard.

According to R' Yehudah, who says the Altar was three cubits high, the height of the curtains was five cubits, literally as stated in verse 18. According to R' Yose, who says the Altar was ten cubits high, the intent of that verse is that the curtains were five cubits higher than the Altar, for a total height of fifteen cubits (Zevachim 59b-60a).

14-16. The entrance to the Courtyard was on the east. On that side the curtains were in three sections: On its north and south shoulders, there would be fifteen cubits of curtain. that were hung exactly like those of the other three walls, leaving twenty cubits in the center. This space was covered by an ornate screen that was set back toward the east, allowing people to enter from either side.

מפטיר

חַמֵּשׁ עֶשְׁרֵי סְרָדִין עַמּוּדֵיהוּן הְּלָתָא נְסָמְבִיהוּן הְּלֶתָא: מּיּ וְלִּהְרַע דַּרְתָּא נְּסָמְבִיהוּן הְּלָתָא: מּיּ וְלִהְרַע דַּרְתָּא נְצְבַע וְהוּרִי וּבּוּץ שְׁוִיר עוֹבֵּר צֵיָּר (נ״א צִיוּר) עַמּוּדֵיהוּן אַרְבְּעָא וְסַמְבֵיהוּן אַרְבָּעָא: יוּ בָּל עַמּוּדֵי דַרְתָּא סְחוֹר מְאָה בְאַמִּין וּפּוּתְיָא חַמְשִׁין בְּחַמְשִׁין מְאָה בְאַמִּין וּפּוּתְיָא חַמְשִׁין בְּחַמְשִׁין נְחַמְבֵיהוּן נְחָשָא: יִּטּ לְכל מָאנִי מַשְׁבָּנָא וְסִמְבֵיהוּן נְחָשָא: יִּט לְכל מָאנִי מַשְׁבָּנָא בְּכל פָּלְחָנֵה וְּכָל סְכּוֹהִי וְכָל סְבֵּי דררתִא נַחָשָא:

הַמֶּשׁ עֶשְׂרֶה קְלָעֶים עַמֶּדִיהֶם שְׁלֹשָׁה וְאַרְנִיהֶם שְׁלֹשָׁה:

יוּ וּלְשַׁעַר הָחָצֵר מָסֶךּ וֹ עֶשְׂרִים אַפָּׁה תְּבֵּלֶת וְאַרְנָּמָּן

יוּ וְאַרְנִיהֶם אַרְבָּעָה: בָּל־עַמּוּדֵי הֶחָצֵר סָבִיב מְחֻשְּקִים תַּאָרִ מַאָּה וְלָפָת עַמָּדִיהֶם אַרְבָּעָה

יוּ בָּסֶף וְוַיִּהֶם בָּסֶף וְאַרְנִיהֶם וְקְמָה חָמֵשׁ אַמְּוֹת שֲשׁ

בָאַפְּׁה וְרְחַבוֹ חֲמִשְׁים בַּחֲמִשִּׁים וְקְמָה חָמֵשׁ אַמְּוֹת שֲשׁ

בָאַפְּׁה וְרָחַבוֹ חֲמִשְּים בַּחֲמִשִּׁים וְקְמָה חָמֵשׁ אַמְּוֹת שֲשׁ

בָאַפְּׁר וְאַרְנֵיהֶם נְּחְשֶׁת: לְכֹל בְּלֵי הַמִּשְׁבָּן בְּכָל עְבְּדָתְוֹ שְׁשׁ

וְכָל־יְתֵדֹתְיִיוֹ וְכָל־יִתְּדָת הָחָצֵר וְחְשָׁת:

צייו פסוקים. יעיייו סימו. סל"ו סימו:

י"בח

(יז) בל עמודי החצר סביב וגוי. לפי שלא פירש ווין וחשוקים ואדני נחשח אלא ללפון ולדרום אבל למזרח ולמערב לא נאמר ווין וחשוקים ואדני נחשח, לכך בא ולמד ללפון ולדרום אבל למזרח ולמערב לא נאמר ווין וחשוקים ואדני נחשח, לכך בא ולמד כאן: (יח) ארך החצר. הלפון והדרום שמן המזרח למערב מאם באמים, שהמשים בחמשים. חלר שבמזרח היחה מרובעת חמשים על חמשים, שהשרק ארכו שלשים ורמנו עשבר, העמיד מזרח פתחו בשפת ל' החילונים של אורך החלר, נמלא כול המחשים הפנימים, וכלה ארכו לסוף ל', נמלא כל' אמה ריוח לאחוריו בין הקלעים שבמערב ליריעות של אחורי המשכן. ורוחב המשכן עשר אמות באמלע רוחב החלר, נמלאו לו עשרים אמה ריוח ללפון ולדרום מן קלעי החלר ליריעות המשכן, וכן למערב, וחמשים על חמשים חלר לפניו (בכייתא דמלאכת המשכן ה; המשכן, וכן למערב, וחמשים על חמשים חלר לפניו (בכייתא דמלאכת המשכן ה;

עירובין כג:): וקומה חמש אמות. גובה מחילות החלר והוא רוחב הקלעים:
ואדניהם נחשת. להביא אדני המסך. שלא תאמר לא נאמרו אדני נחושת אלא
לעמודי הקלעים אבל אדני המסך של מין אחר. כך נראה בעיני שלכך חזר ושנאן:
(יט) לבל בלי המשבן. שהיו לריכין להקמתו ולהורדתו כגון מקבות לתקוט
יחדות ועמודים: יתדות. כמין נגרי נחושת ששויין ליריעות האהל ולקלעי החלר
קשורים במיתרים סביב סביב בשפוליהן כדי שלא תהא הרות מגביהתן. ואיני יודע
אם תחובין בארץ או קשורין ותלויין וכובדן מכביד שפולי היריעות שלא יועו ברות.
ואומר אני שאמן מוכית עליהם שהם תקושים בארץ, לכך נקראו יחדות. ומקרא זה
מסייעני. אהל בל ילעו כל יסע יתדותיו לנלת (ישעיה לגיב):

18. וְרֹחֶב הְמְשִׁים בַּחְמִשִּים — The width fifty by fifty. This refers to the western half of the Courtyard, in which the Tabernacle stood. If we imagine the Courtyard to be divided in two, its western half was fifty by fifty cubits. The front of the Tabernacle was at the very beginning of this area. Since the Tabernacle was thirty by ten, there were twenty cubits of open space on its west, south, and north sides (Rashi).

19. יְחֵדְיהֵי — Its pegs. In order to keep the Courtyard curtains from flapping in the wind, they were secured by ropes tied to pegs that were driven into the ground (Rashi).

This Masoretic note ש"ו מסוקים. ועו"ו סימן של יין סימן ש This Masoretic note means: There are ninety-six verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics יע"ו and סל"ו סל"ו

The word "ענ"יו, his shovels, refers to the utensils that were used to remove ashes from the Altar, alluding to the idea that God grants sustenance in return for the offerings (see Rashi; Kesubos 10b). This concept carries over to the mnemonic יט, his basket, an allusion to the colloquial "breadbasket," that represents livelihood (R' David Feinstein).

fifteen of lace-hangings; their pillars three; and their sockets three. <sup>16</sup> At the gate of the Courtyard, a Screen of twenty cubits: turquoise, purple, and scarlet wool, and twisted linen, work of an embroiderer, their pillars four; and their sockets four.

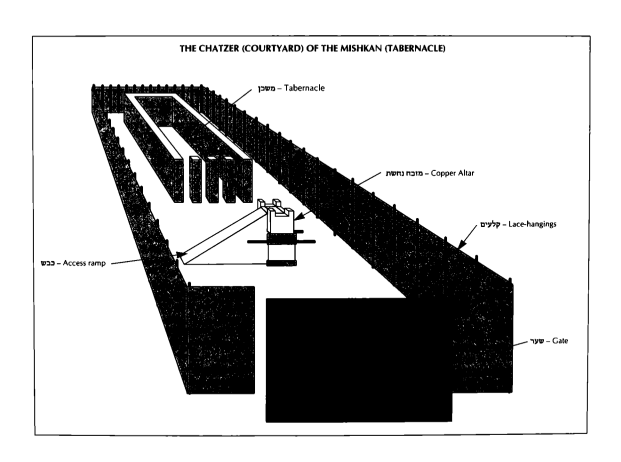
<sup>17</sup> All the pillars of the Courtyard, all around, banded with silver; their hooks of silver, and their sockets of copper. <sup>18</sup> The length of the Courtyard a hundred cubits; the width fifty by fifty; and the height five cubits of twisted linen; and their sockets of copper. <sup>19</sup> All the vessels of the Tabernacle for all its labor, all its pegs and all the pegs of the Courtyard — copper.

### THE HAFTARAH OF TERUMAH APPEARS ON PAGE 1157.

When Parashas Shekalim or Parashas Zachor coincides with Terumah, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Parashas Shekalim — Maftir, page 484 (30:11-16), Haftarah, page 1212; or Parashas Zachor — Maftir, page 1066 (25:17-19), Haftarah, page 1214.

During non-leap years, if Rosh Chodesh Adar coincides with this Shabbos, Terumah is divided into six aliyos; the Rosh Chodesh reading (page 890, 28:9-15) is the seventh aliyah; and the Parashas Shekalim readings follow — Maftir, page 484 (30:11-16); Haftarah, page 1212.

During leap years, if Rosh Chodesh I Adar coincides with this Shabbos, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings of Shabbas Rosh Chodesh: Maftir, page 890 (28:9-15); Haftarah, page 1208.



# אונקלום

בואַת תפקד ית בני ישראל ויסבון לך משח זיתא דכיא כתישא לאנהרא לארלקא בוציניא תדירא: כאבמשכן זמנא מברא לפרכתא דעל סהרותא יסדר יתה אהרו ובנוהי מרמשא עד צפרא קדם יי קים עלם לדריהון מן בני יִשְרָאַל: אַ וָאַתְּ קַרֵב לְנַתַרְ ית אהרן אחוּה וית בנוהי עמה מגו בני ישראל לשמשא קדמי אהרן נדב ואביהוא אלעזר ואיתמר בני אהרן: בותעבד לבושי קורשא לאהרן אחור ליקר ולתשבחא: גואת תמלל עם כל חכימי לבא דאשלמית עמהוו רוח חכמתא ויעברוו ית לבושי אַהַרן לקדשותה לשמשא לבושיא חושנא ואפורא ומעילא וכתונא

## פרשת תצוה

וְאַכָּה הַבְּגָּרִים אֲשֵׁר יַצְשׁר יִשְׂרָאֵל וְיִקְחׁוּ אֵטֶׂיך שְׁמֶל וַיִּתְּנֶת הַבְּנָת הְעָבֶּר וֹאָתְהָר וֹאָתְהָר וֹאָתְהָר וֹאָתְהָר וֹאָתְהָר וֹאָתְהָר וֹאָתְהָר וֹאָתְהַר וֹאָתְהַר וֹאָתְהַר וֹאָתְהַר וֹאָתְה בְּנִי יִשְׂרָאֵל וֹיִקְר וֹאָתְהָר בְּנִי יִשְׂרָאֵל וֹבְרַוֹ וּלְתִּפְאָרֵה בִּגְי יִשְׂרָאֵל לְבַהַּנוֹ תְּתְּוֹך בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְבַהְּנוֹ יִתְּה חָפֻּת עוֹלָם לְרְרֹתָם מֵאָת בְּנֵי יִשְׁרָאֵל לְבַהְּנוֹ אִתְוֹ מִתְּוֹך בְּנֵי יִשְׁרָאֵל לְבַהְּנוֹ בְּנִי יִשְׁרָאֵל לְבַהְּנוֹ בְּעִי יִשְׂרָאֵל לְבַהְּנוֹ בְּנִי יִשְׁרָאֵל לְבַהְּנוֹי לִיּי.
 וְאַהָּרְן אָחִיךְ לַפָּבְר אָלְיָת נְר וְאִיתָמֶּר בְּנִי יִשְׁרָאֵל לְבַהְּנוֹי לְנִיתְ בְּנִי יִשְׂרָאֵל לְבַהְנוֹי בְּנִי יִשְׁרָאֵל לְבָהְנוֹי לְנִיתְ בְּבְּי יִשְׁרָאֵל לְבַהְנוֹי לִיְיִבְּעוֹ אִתְּיֹב בְּאָתְיוֹ לְבָּבְנוֹי אָלְיִם בְּלְרִרְתָם מֵאֵת לְבָּבְרוֹ אָלְיִם בְּלְרְרְתָם מְאֵבְיוֹ יִבְּיְם אֲשֶׁר וְאָשְׁרְאַלְוֹך וְאָחָיְךְ לְפָבְּרוֹ אָלִיך וְאָחָיְךְ לְפָבְּרוֹ אָלְיִבְי יִשְׁרָאֵל לְבִיבְּנוֹ יִשְׁרָאֵל לְבָּבְּרוֹ אִלְּעִוֹר וְיְאָחָיִיךְ לְפָבְּרוֹי אָלְיִרְ בְּנִיי יִשְׁרָאֵל לְפְבָּרוֹי וְשְׁרָאֵל לְבִיבְּרוֹ אִלְּעִוֹר וְאָחָיְךְ לְפָבְּרוֹי אְלִיוֹר וְיְאָחָיךְ לְפָבְּר אִבְּיוֹ שְּבְּר יִשְׁרָאוֹי אָלְיוֹן לְבִיבְּנִי יִשְׁרְאֵל לְבִיבְּנוֹי יִשְּבְבוֹי וְשְׁבְבּיוֹ יִשְׁרְאַבְּר וֹיִבְּי יִשְׁרְבּב וְאָבְיוֹם אֲשָׁר וְצְשָׁיוֹ חְיִשְׁר בְּבְּיִים אָשְׁר וְצְשָׁיוֹ חְיִבְבְּי יִשְׁרְאָל בְּבְּבְיוֹם אָשְׁבְיוֹ בְּעְבְיי יִשְּׁרְאָב בְּיוֹ יִשְּבְבוֹי וְבְּבְייִים אָבְיּים אָשְׁר וְצְשָׁיוֹ חְיִישְׁר בְּבְייִים אָּבְיּיִים אֲשְׁר וְעְשָׁיוֹ חְיִישְׁי בְּבְייִים אָבְיּים בְּיִבְיי יִשְּבְבּיי יִשְּבְבּיוֹ בְבְייִים אָבְייִים אָבְייִים אָבְייִים אָבְייִים אָבְייִים אָבְייִים בְּבִיי יִשְּבְבוּיוֹ בְּבְייִים אָבְיוֹים בְּיִיים בְּבְיי יִשְּבְבוֹי וֹיְבְייִים בְּבְיי יִשְּבְּבוֹי בְּייִים בְּבְייִים אָּבְייים בְּבְּבְיי וְבְּבְייוֹים בְּיִיים בְּבְייִים אָבְיוֹבוּים בְּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְייִים בְּבְייִים בְּבְיבְיים בְּבְייִים בְּבְיים בְּבְייִים בְּיִבְיים בְּבְייִים בְּבְּיים בְּבְייוֹים בְּבְ

אכל חמיד האמור כלחם הפנים (לטיל כה:ל) משבת לשבת הוא: (בא) מערב עד בוקר. חן לה מדתה שחהא דולקת מערב ועד בוקר. ושיערו חכמים תני לוג לניני טכת הארוכין, וכן לכל הלילות, ואם יוותר אין ככך כלום (מנחות פט.): (א) ואתה הקרב אליך. לאחר שהגמור מלאכת המשכן: (ג) לקדשו לבהגו לי. לקדשו להכנים: בכחונה ש"י הבגדים שיהא כהן לי. ולשון כהונה שירות הוא, שירוועמרי"א להכנים: בכחונה מי"ז העבדים שיהא כהן לי. ולשון כהונה שירות הוא, שירוועמרי"א כלש"ז: (ד) חושץ. תכשיט כנגד הלב: ואפוד. לא שמעתי ולא מלאתי בכרייתא פי" תבנימו. ולבי אומר לי שהוא מגור לו מאחריו. כחבו כרותב גב איש. כמיו שינר

(ב) ואתה תצוה. זך. כלי שמרים, כמו ששנינו במנחות (פו.) מגרגרו כראש הזית וכו': בתית. הזיתים, היה כוחש במכחשת, ואינו טוחנן בריחים, כדי שלא יהו בו שמרים, ואחר שהיליא טפה ראשונה מכניםן לריחים וטוחנן, והשמן השני פסול מנורה וכשר למנחות, שלאחר כחית למאור, ולא כמית למנחות (שם): להעלות בר תמיד. מדליק עד שההא שלהבת טולה מאליה (שבת כל): תמיד. כל לילה ולילה ונילה מיד מיד במו שאתה אומר טולת חמיד (במדבר כתוי) ואינה אלא מיום ליום, וכן במנחת חביפיו נאמר מיד וויהרא צינו ומלים, בכך ומתליחה במכר. במנחת חביפיו נאמר מיד וויהרא צינו ואינה אלא מחליחה בבתר ומתליחה במכר.

### PARASHAS TETZAVEH

י"בח

The Sidrah deals almost exclusively with the Kohanim: their selection, their vestments, and the inauguration service by means of which they and their offspring would become confirmed for all time as the special ministers of God.

**20-21.** The oil. Having completed the commandments regarding the actual construction of the Tabernacle, the Torah now turns to those who will perform the service within it. It begins by teaching that the oil for the Menorah must be absolutely pure, without any admixture of a foreign substance or even olive sediment. This requirement of absolute purity is a fitting prelude to the selection of Aaron and his sons as Kohanim, for they, too, must remain pure and separate from the rest of the nation, in the sense that they may not permit unauthorized people to take part in the service (*lbn Ezra*).

20. אָאָה – Now you. Regarding the commands up to now to build the various parts of the Tabernacle, Moses had been instructed to convey the instructions to those who would do the work, but he had no personal involvement in the labor. In the first three commands of this Sidrah, however, Moses is told now you, implying that he was to involve himself personally with these tasks. The three were: (a) the preparation of the oil; (b) the designation of the Kohanim; (c) and selection of the wise and talented people who would make

the vestments and build the Tabernacle (Ramban, Sfomo).

The importance of these three commandments may be that the oil represents the light of wisdom and holiness illuminating Israel's pursuits, the Kohanim are the living embodiment of our role in the sacred service, and the construction of the Tabernacle and the vestments in which the Kohanim serve demonstrate Israel's capacity to elevate human activity to a Godly level.

יוֹקְחָה אַלֵּיךְהְ — That they shall take for you. In the Wilderness, oil for the Menorah could not be produced in the manner prescribed by the Torah (see below) because no olive trees were available; consequently, they had to use oil that had been prepared in Egypt. That oil had to be brought to Moses for his inspection, to certify that it was of the necessary purity (Ramban). The future tense indicated that oil would have to be brought continuously, because the commandment to kindle the Menorah was ongoing, and not merely during the Inauguration ceremonies of the Tabernacle (Sforno).

זָרְ בְּתִּית — Pure, pressed. Only oil for lighting had to be pressed rather than crushed, because this oil had to be absolutely pure, without olive particles or sediment. Even though such impurities could be filtered out later on, the sense of the verse is that the oil had to be absolutely pure from the start. Therefore, the oil was made by pressing each

בח

## **PARASHAS TETZAVEH**

The Oil <sup>20</sup> Now you shall command the Children of Israel that they shall take for you pure, pressed olive oil for illumination, to kindle the lamp continually. <sup>21</sup> In the Tent of Meeting, outside the Partition that is near the Testimonial-tablets, Aaron and his sons shall arrange it from evening until moming, before HASHEM, an etemal decree for their generations, from the Children of Israel.

28
The
Kohanim
and Their
Vestments

Pring near to yourself Aaron your brother, and his sons with him, from among the Children of Israel — Aaron, Nadab and Abihu, Elazar and Ithamar, the sons of Aaron — to minister to Me. <sup>2</sup> You shall make vestments of sanctity for Aaron your brother, for glory and splendor. <sup>3</sup> And you shall speak to all the wise-hearted people whom I have invested with a spirit of wisdom, and they shall make the vestments of Aaron, to sanctify him to minister to Me. <sup>4</sup> These are the vestments that they shall make: a Breastplate, an Ephod, a Robe, a Tunic of

olive gently, until only one drop of pure oil emerged. Afterwards, the olives could be crushed and the remaining oil used for meal-offerings (*Rashi*).

תְּמִיד — Continually. The Menorah had to remain lit only from evening until morning, as stated in the next verse, but it was continual in the sense that it was kindled every single day, without exception, even on the Sabbath (Rashi). Ramban, however, cites Sifri and Toras Kohanim that the "western lamp" of the Menorah was indeed aflame continuously, while the other lamps burned only at night. The identity of this lamp is the subject of a dispute in Menachos 98b.

#### 28.

### 1-2. The Kohanim and their vestments.

- 1. וְאָח־בְּנָיוּ And his sons. The four sons are specified by name, because only they and Aaron were to be anointed as Kohanim. Thus, any children born to them later would be Kohanim automatically. However, any of Aaron's already living grandsons, such as Phineas, were not included in this appointment; they would remain Levites (Ramban). Later, God appointed Phineas as a Kohen in his own right (Numbers 25:13).
- 2. לְּבְבוֹר וּלְחְמְּאֶרֶת For glory and splendor. The vestments were to honor the Kohanim, for these garments were similar to the garb of royalty (Ramban). According to Sfomo, the vestments were for the glory of God and to lend splendor to the Kohen Gadol as the teacher of the nation, so that he would be revered by the tribes, whose names he bore on his breast and shoulders (see below).

Glory accrues to a person even because of God-given abilities, while *splendor* refers to the regard he has earned through his own accomplishments. The vestments signified both: the *glory* that was due the Kohanim as a result of their appointment as ministers of the Tabernacle service, and the spiritual *splendor* that would result from their own efforts (Malbim).

3. The wise artisans. Moses himself was to speak to the artisans, because only he could evaluate them to know who had been endowed with God-given wisdom, as prescribed by the verse (Ramban). Indeed, the wisdom and spiritual attainments of the artisans was thanks to Moses, for his own exalted nature had filtered down to the people (Kli Yakar).

**4-43.** The vestments. While performing the Temple service, a Kohen had to wear the vestments, otherwise, any service he performed was invalid. As gleaned from many of the commentators, the special nature of the vestments served to set the Kohanim apart from others when they performed the service. The nation had to recognize that Aaron and his sons were on a high spiritual level and that this was why only they could perform the service. The special and unusual nature of the vestments helped make this apparent to all onlookers, as well as to the Kohanim themselves, for the way that a person approaches a task influences how he will perform it. In addition, many commentators speak at length of the spiritual symbolism of the individual vestments of both the Kohen Gadol, or High Priest, and the ordinary Kohanim.

That the Kohanim could perform the service only in garments bespeaking the sacred nature of what they were doing suggests also that the Jew who prays or involves himself in the performance of other commandments — our own service of God — should take care to dress and conduct himself with dignity and respect for the One before Whom he stands.

The Kohen Gadol usually wore eight vestments, which were called the בְּנְרִי חַבּּ, Eight Vestments, or the בְּנָרִי חַבּ, Eight Vestments, or the בּנְרִי חַבּ, Gold Vestments (since some of them contained gold). During certain parts of the Yom Kippur service, the Kohen Gadol wore only four vestments, all made of white linen, and called the בְּנָדִי לְבָּין Amite Vestments. The יַנְדִי חָבָּי, ordinary Kohen, wore these same four vestments at all times during the service, but the Sash of the ordinary Kohen also contained wool.

All the priestly vestments had to be made of materials that were the property of the nation and had been contributed by the people for the Temple service (Yoma 35b). This symbolized that the Kohanim were not private parties engaged in a lofty endeavor to better themselves; they submerged their own personalities and became representatives of

מרַמצא מצנפתא והמינא ויַעבּדוּן לבושי קודשא לאהרן אחור ולבנוהי לְשַׁמּשָׁא קַדמי: הואנּוּן יסבוּן ית דהבא וית תכלא וית אַרגונא וית צבע זהורי וַנָת בּוּצַא: וּוַנַעבְּדוּן נַת אֲפוֹרָא דַּהַבָּא תְּבָלָא וָאַרְגָּוַנָא צָבַע זְהוֹרִי וּבוּץ שׁזִיר עובר אַמַן: יתַרְתִּין בַּתִפּין מַלַפּפן יהון לָה מַתַּרין סטרוהי ויתלפף: חוהמין תקונה די עלוהי כעובדיה מנה יהי דַהַבָּא תַּכָלַא וָאַרגוַנַא וּצָבַע זְהוֹרי ובוץ שויר: טותסב ית תדתין אבני בורלא ותגלוף עליהן שמהת בני יִשְרַאֵל: ישִתַא מִשְּמֵהַתְהוֹן עַל אַבְנַא חַרַא וְיַת שָׁמַהַת שׁתַּא רָאשׁתַּאַרוּ על אַבְנַא תִנְיֵתָא כְּתוּלְדֻתְהוֹן: יא עוֹבַד אַמַן אָבֵן טָבָא כָּתַב מִפָּרַשׁ כִּגִּלף דְעִזְקַא תגלוף יַת תַּרְתֵּין אַבְנַיַּא עַל שׁמַהת בְּנֵי יִשְׁרַאֶל מִשַּקעו מְרַמִּצון דְּדְהַב

תַּשְׁבֵּץ מִצְנֵפֶת וְאַבְנֵט וְעָשׁׁוּ בִגְּדֵי־לְּדֶשׁ לְאַהַרָן אָחֶיךְּ

ַּ וּלְבָנָיו לְבַהְנוּ־לֵי: וְהֵם יִקְחָוּ אֶת־הַזָּהָב וְאֶת־הַשְּׁשּׁׁ:

ַּ וְעָשִׁוּ אֶת־הַאֲפִּר זְיָהֶב הְּבֵלֶת הַשָּׁנִי וְאֶת־הַאָּשּׁׁ:

ַ מְשְׁנֵּוּ יְהְיָהְ זָהָב הְּבֵלֶת וְאַרְנָמֶן וְתִּלְעַת שָׁנִי וְאֶת־הַשָּׁשּׁׁ:

בּנְנִי יִשְׂרָאֵל: שְׁשָׁה חִשֵּׁב: שְׁתֵּי כְתַפְּת חְבְּרֹת יְהְיָהֶר עָלָיו בְּמַעֲשֵׁהוּ מְשְׁנֵי וְחָבֶּר: וְחֵשֶׁב אֲפָּדָתוֹ אֲשֶׁר עָלָיו בְּמַעֲשֵׁהוּ בְּנְי יִשְׂרָאֵל: שְׁשָׁה חִשֵּב: שְׁמֵּי כְתַפְּת חְבָּרֵוֹ אֲשֶׁר עָלָיו בְּמַעֲשֵׁהוּ בְּנְי יִשְׂרָאֵל מַסְבָּת שְׁנִייְ וְשֵּׁשׁ מִשְׁזֵר:

בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: שִׁשָּׁה הַנְּוֹתְרֵים עַל הָאֶבֶן הַשָּׁנְית בְּתִּלְּתְם: שְׁמָוֹת בְּנִי יִשְׂרָאֵל מַסְבָּת מְשִׁבְּצוֹת וְאָת־שְׁתְּה בְּנִי יִשְׂרָאֵל מֵסְבָּת מִשְׁבְּצוֹת זָהָב בְּתִּלְים: אֶל־שְׁבְּוֹת מְשְׁבְּצוֹת מִשְׁבְּצוֹת מִשְׁבְּצוֹת זָהָב בְּתְּבָּים שְׁמְיֹת בְּנִי יִשְׂרָאֵל מֵסְבָּת מְשָׁבְּצוֹת זְהָבְּתְּיִי שְׁבְּיִם עַל הָאָבָן הַשְּׁבְּית מְשְׁבְּצוֹת וְשָּׁת בְּנִייִי שְׁרָבְים עַל הָאָבן הְשָּבְיוֹת בְּעִבְּים שְׁבְּיוֹ בְּחְבִּים עִל בְּתְּבִיי יִשְׂרָאֵל מֵסְבָּת מְשָׁבְּצוֹת הַשְּבִּיוֹת זְבָּבְּבִּת מְשְׁבְּיִם עַל־שְׁמָב בְּיִים עַלְיִם בְּבִייִישְׁהְבָּיוֹם עַלְבִים בְּבִּים עַלְיִבְּבְּים בְּעִבְּיִם עַלְבִים בְּבִיים עַלְבִים בְּנִיים עַלְיִבְּים בְּעִבְיִם בְּבִייִים בְּבִייִם בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִייִם בְּבִייִּם בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיּבְים בְּבִּיים בְּיִים בְּבִייִם בְּבִיים בְּבִּיִבְּיִם בְּבִייִים בְּבִיים בְּבִיּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִייִּם בְּבִיים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִיּים בְּבִיי בְּבִייִּים בְּבִייִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִּבְּים בְּבִּייִים בְּבִייִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִייִבּיוּבְּים בְּבִיי בְּבִּים בְּבִּים בְּבִיּבְים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּים בְּבְּבְּים בְּבִּבְּים בְּבִּים בְּבָּבִיי בְּבְּבִים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּיוּבְּבְּבְּבְּים בְּבָּבְּים בְּבְּבִּים בְּבְ

וכנגדם שתי טבעות בשתי כתפות האפוד מלמטה בראשו התחתון המחובר בחשב, טבעות החשן אל מול טבעות האפוד שוכבים זה על זה. ומרכסן בפתיל תכלת תחוב בטבעות האפוד והחשן שיהא תחתית החשן דבוה לחשב האפוד, ולא יהא נד ונבדל, הולך ותוזר: זהב תכלת וארגמן תולעת שני ושש משזר. חמשה מינים הללו שזורין בכל חוט ותוט. היו מרדדין את הזהב כמין טסים דקין וקוללין פתילים מהם, וטווין אותן חוט של זהב עם ששה חוטין של תכלת וחוט של זהב עם ששה חוטין של ארגמן וכן בחולטת שני וכן בשש, שכל המינין חוטן כפול ששה וחוט של זהב עם כל אחד ואחד. ואח"כ שוזר את כלם כאחד, נמלא חוטן כפול כ"ח. וכן מפורש במם' יומא (עב.), ולמד מן המקרא הזה, וירקעו את פחי הזהב וקלן פחילם לעשות [את פחילי הזהבן בחוד התכלת ובחוד החרגמן וגו' (להלן לש:ג). למדנו שחוט של זהב שזור עם כל מין ומין: מעשה חושב. ככר פרשתי (לפיל כו:ח) שהוח חריגת שתי קירות שחין לורת שני טבריה דומות זו לזו: (ז) שתי בתפות וגו׳. הסינר מלמטה. וחשב האפוד היא החגורה, ולמודה לו מלמעלה דוגמת סינר הנשים. ומגבו של כהן היו מחוברות בתשב שתי תתיכות כמין שתי רלוטות רחבות, אחת כנגד כל כתף וכתף. וזוהפן של שתי כתפותיו עד שנקפלות לפניו כנגד החזה. וע"י חבורן לעבעות החשן נחחזין מלפניו כנגד לבו שאין נופלות, כמו שמפורש בענין, והיו זקופות והולכות כנגד כתפיו ושתי אבני שהם קבועות בהן, אחת בכל אחח: אל שני קצותיו. אל רחבו של אפוד, שלא היה רחבו אלא כנגד גבו של כהן, וגבהו עד כנגד האלילים שקורין קודי"ם, שנא' לא יחגרו ביזע (יחזקאל מד:יח) אין חוגרין במקום זיעה, לא למעלה מאליליהם ולא למטה ממתניהם אלא כנגד אליליהם (זכחים יח:): וחבר. האפוד עם אותן שתי כתפות האפוד, יחבר אותם במחט למטה בתשב. ולא יארגם טמו, אלא אורגס לכד ואח"כ מחברס: (ח) וחשב אפרתו. וחגור שעל ידו הוא מאפדו ומתקנהו לכהן ומקשמו: אשד עליו. למעלה בשפת הסינר היא החגורה: במעשהו. כאריגת הסינר מעשה חושב ומחמשת מינים כך אריגת החשב מעשה חושב ומחמשת מינים: ממנו יהיה. עמו יהיה ארוג ולא יארגנו לבד ויחברנו: (י) בתולדותם. כסדר שנולדו, ראובן שמעון לוי יהודה דן נפתלי על האחת, ועל השנית גד אשר יששכר זבולן יוסף בנימין, מלא, שכן הוא כתוב במקום תולדתו (בראשית להניח). כ"ה אותיות ככל אחת ואחת (סומה לו.): (יא) מעשה חרש אבן. ממשה אומן של אבנים. חרש זה דבוק הוא לחיבה שלאחריו ולפיכך הוא נקוד פתח בסופו, וכן חרש עלים נשה קו (ישעיה מד:יג) חרש של עלים, וכן חרש ברזל מעלד (שם פסוק יב), כל חלה דבוקים ופתוחים: פתוחי חותם. כתרגומו, כתב מפרם כגלף דעזקא, חרולות האותיות בתוכן כמו שחורלין חותמי טבטות שהם לחתום אגרות, כחב ניכר ומפורש: על שמות. כמו בשמוח: מסבות משבצות. מוקפוח החבנים במשבלות זהב. שעושה מושב האבן בזהב כמין גומא למדת האבן ומשקעה במשבלת, נמלאת המשבלת סובבת את האבן סביב, ומתבר המשבלות בכתפות האפוד:

שהוריז פורני"נט בלע"ז שחוגרות השרות כשרוכבות על הסוסים. כך מעשהו מלמעה. שנאמר ודוד חגור אפוד בד (שמואל ב וניד) למדנו שהאפוד חגורה היא. וא"א לומר שאיז בו אלא חגוכה לבדה. שהכי נאמר ויתן עליו את האפוד ואח"כ ויחגור אותו בחשב האפוד (ויקרא ח:ז) ותרגם אונקלום בהמיין אפודא, למדנו שהחשב הוא החגור, והאפוד שם תכשיט לבדו. וא"א לומר שעל שם שתי הכתפות שבו הוא הרוי אפוד. שהרי נאמר שתי כחפות האפוד (להלן פסוק כז), למדנו שהאפוד שם לבד והכתפות שם לבד והחשב שם לבד. לכך אני אומר שעל שם הסינר של מטה קרוי אפוד ע"ש שאופדו ומקשטו בו, כמו שנאמר ויאפד לו בו (ויקרא חוז). והחשב הוא חגור שלמעלה הימנו, והכחפות הבועות בו. ועוד אומר לי לבי שיש ראיה שהוא מין לבוש, שתרגם יונתן ודוד חגור אפוד כד (שמואל ב ו:יד) כרדוט דבוז. ותרגם כמו כן מעילין כרדוטין במעשה חמר אחות אבשלום, כי כן תלבשנה בנות המלך הבתולות מעילים (שם יג:יח): ומעיל. הוא כמין חלוק, וכן הכתונת, אלא שהכתונת סמוד לבשרו ומעיל קרוי חלוק העליון: תשבץ. עשויין משכלות לנוי. והמשכלות הם כמין גומות העשויות בתכשיםי זהב למושב הביעת אבנים טובות ומרגליות. כמו שנאמר באבני האפוד מוסבות משבלות זהב (להלן פסוק יא), ובלש"ז הוראין אותו השטונ"ש: מצגפת. כמין כיפת כובע שקורין קויפ"א, שהרי במקום אחר קורא להם מגבעות (להלן כט:ט) ומתרגמינן כובעין: ואבנט. היא חגורה על הכחונת, והאפוד חגורה על המעיל, כמו שמלינו בסדר לבישחן, ויתן עליו את הכתונת ויתגור אותו באבנט וילבש אותו את המעיל ויתן עליו את האפוד (ויקרא ח:ז): בגדי קדש. מתרומה המקודשת לשמי יעשו אותם (ת"כ אחרי פרק א:י): (ה) והם יקחו. אוחם חכמי לב שיעשו הבגדים יקבלו מן המחנדכים את הזהב ואת התכלת לעשות מהן את הבגדים: (ו) ועשו את האפוד. אם באתי לפרש מעשה האפוד והחשן על סדר המקראות הרי פירושן פרקים, וישגה הקורא בלרופן. לכך אני כותב מעשיהם כמות שהוא למען ירון הקורא בו, ואח"כ אפרש על סדר המקראות. האפוד עשוי כמין סינר של נשים רוכבות סוסים, וחוגר אוחו מאחוריו כנגד לבו למטה מאליליו. רחבו כמדת רוחב גבו של אדם ויותר, ומגיע עד עקביו. והחשב מחובר בראשו על פני רחבו מעשה אורג, ומאריך לכאן ולכאן כדי להקיף ולחגור בו. והכחפות מחוברות בחשב אחת לימין ואחת לשמאל (מרותקות זו מזו כשיעור הבדלת כחפים) מאחורי הכהן לשני קלות רחבו של סינר, וכשזוקפן שומדות לו של שני כתפיו. והן כמין שתי רלושות ששויות ממין האפוד, ארוכות כדי שיטור לזקפן אלל לוארו מכאן ומכאן ונקפלות לפניו למטה מכתפיו מטט. ואבני השהם קבועות בהם אחת על כתף ימין ואחת על כתף שמאל, והמשבלות נתונות בראשיהם לפני כתפיו, ושחי עבוחות הזהב תחובות כשתי עבעות שבחשן בשני קלות רחבו העליון אחח לימין ואחת לשמאל, ושני ראשי השרשרת תקועים במשבלת לימין, וכן שני ראשי השרשרת השמחלית תקופין במשבלת שבכתף שמחל, נמלא התשן חלוי במשבלות האפוד של לבו מלפניו. ועוד שתי טבעות בשני קלות החשן בחחחיתו,

The a box-like knit, a Turban, and a Sash. They shall make vestments of sanctitu for Aaron your Vestments brother and his sons, to minister to Me. 5 They shall take the gold, the turquoise, purple, and scarlet wool, and the linen.

The Ephod

6 They shall make the Ephod of gold; turguoise, purple, and scarlet wool, and twisted linen with a woven design. 7 It shall have two shoulder straps attached to its two ends, and it shall be attached. 8 The belt with which it is emplaced, which is on it, shall be of the same workmanship, it shall be made of it, of gold: turquoise, purple, and scarlet wool, and twisted linen. 9 You shall take the two shoham stones and engrave upon them the names of the sons of Israel: 10 six of their names on one stone, and the names of the six remaining ones on the second stone, according to the order of their birth. 11 With a jeweler's handiwork, engraved like a signet ring, shall you engrave the two stones with the names of the sons of Israel: encircled with gold settings

Israel, carrying out the nation's urge to raise itself to ever higher spiritual plateaus in the service of God. It is noteworthy that a Kohen was not permitted to wear anything in addition to the prescribed vestments while performing the service; not even a bandage was permitted to interpose between his flesh and his vestments (Zevachim 19a). He and his vestments were like a single unified vessel performing the Divine will.



4. This verse lists six of the Kohen Gadol's eight garments. Those that are omitted are the breeches (v. 42), because they were worn for modesty, rather than as a visible garment of honor (Rashbam), and the gold Head-plate (v. 36), because it was not a garment, but a symbol of holiness.

Most of the vestments are described below, and all unattributed descriptions in the commentary will follow Rashi. Other commentators disagree on some of the details.

ומעיל וכתנת — A Robe, a Tunic. These were similar, except that the Robe was an outer garment and the

Tunic was worn directly on the skin. The Tunic was knitted in such a way that there were box-like indentations in the material, which looked like the settings of jewels.

- 5. והם יקחו They shall take. The artisans were so completely trustworthy that it was not necessary for them to make an account of the materials. What had been contributed previously, they were to take from Moses, and any future contributions were to be brought directly to the artisans (Ramban).
- 6-12. The Ephod. The Ephod was a garment that Aaron wore over his



tunic and robe. It was similar to an aprop that he wore on his back, coming around in front over his hips and part of his stomach. It extended from below the rib cage to the ground. Rashi describes it as similar to the garment worn by women riding on horses. The Ephod and Cheishev - its sash-like belt atop the Ephod — were a single woven piece of material. Aaron tied the belt in front, between his waist and heart. The Ephod's two shoulder straps were made of the same material. They were sewn to the top of the belt at Aaron's back, and extended upward, just cover-



ing his shoulders in front. On the tops of the straps, on his shoulders, were two gold settings, which contained precious stones known as the aunei shoham. Onto these stones were engraved the names of the twelve tribes. Attached to the tops and bottoms of the two shoulder straps was the Breastplate, or Choshen Mishpat (vs. 15-30), which was held in place by means of rings, gold chains, and woolen cords, as will be described below.

- 6. The ornate yarn from which the Ephod was woven consisted of five different materials. Six strands of turquoise wool and one of gold were twisted together to make a sevenstrand thread. The same was done with purple wool, scarlet wool, and linen: Six strands of each were twisted with one strand of gold. Then all four seven-strand threads were twisted together to make a thick thread of twenty-eight strands, from which the Ephod was woven. The weave was such that there were different designs on the two surfaces of the material.
- 7. וְחָבֶּר And it shall be attached. The shoulder straps shall be attached, i.e., sewn, to the Ephod.
- 8. ממנו Of it. In contrast to the shoulder straps that were sewn to the Ephod (v. 7), the belt of the Ephod had to be woven as one piece with the Ephod.

תַּעְבֶּד יַתְהוֹן: יכּ וּתְשַׁנִּי יַת תַּרְתֵּין אַבְנַיַא על כַּתַפִּי אַפּוּדָא אַבנִי דַכַרַנָא לבני ישראל ויטול אהרו ית שמהתהוו קדם יָיָ עַל תָּרֵין כָּתִפּוֹהִי לְדַכְרַנַא: יי וַתְעבר מרמצן דדהב: ידותרתין תכין דהב דכי מְתַחְמָן תַּעְבֵּד יָתְהוֹן עוֹבַד גְּדִילוּ וְתְתֵּן יַת תִּכַּיַא גִדִילַתַא עַל מִרַמִּצַתַא: יוּתַעָבֶּד חשון דִּינַא עוֹבַד אָמַן כְּעוֹבַד ייַ יוֹתַעַבָּד חשון דִּינַא אַפוֹדָא תַּעבִּדְנָה דַּהַבָא תִכְלַא וָאַרְגָּוַנָא וצבע זהורי ובוץ שזיר תעבד יתה: טומַרַבַּע יָהֵי עִיף זֶרְתַּא אַרְכֵּה וָזֵרְתַּא פתיה: יותשלם בה אשלמות אבנא אַרבָּעָא סִדְרִין אֲבֵן טַבָא סִדְרַא קַדְמַאַה סַמִקַן יַרְקַן וּבַרְקָן סְדְרָא חַד: יח וְסִדְרָא תִנָיַנָא אָזִמֶרַגִּדִין וִשְׁבִזִיז וְסִבְהַלוֹם: יטוָסָדָרָא תַּלִיתַאָה קַנָבּרי טַרקיא ועין יי עַגַלַא: כּוִסְדְרָא רְבִיעָאָה כְּרוּם יַּמָא ובורלא ופַנְטֵרֵי מְרַמְצָן בִּדְהַב יְהוֹן בָּאַשְלֵמוּתִהוֹן: כּאוֹאַבְנַיַּא יְהֵוֹיַן עַל שְׁמָהָת בְּנֵי יִשְׁרָאֵל תַּרְתַּא עַסְרֵי עַל שְׁמָהָתָהוֹן כְּתַב מְפָּרֵשׁ כִּגְלוֹף דְּעִוֹקָא גָבַר עַל שִמָה יִהֶּוְיָן לִתְרֵין עֲסֵר שִׁבְטִין: בבותעבד על חושנא תכין מתחמן עוֹבַד גָּדִילוּ דָּהַב דָּבֵי: כגוַתַעבֵּד עַל חושנא תַרתִין עוָקן דִּדָהָב וִתְתֵּן יָת תרתין עזקתא על תרין סטרי חושנא: כרותתו נת תַרתין גִּדִילַן דִּדְהַב עַל לסטרי עזקתא בהוְיָת תַּרְמֵין גְּדִילָן דְעַל תַּרְמֵין ָסָטָרוֹהִי תִּתֵּן עַל תַּרָתֵּין מְרַמִּצַתָא וִתְתַּן על כַּתַפֵּי אַפּוֹדָא לַקַבֶּל אַפּוֹהִי: בוותעבר תַרְתִּין עוֹקן דְּדְהַב וּתְשַׁוִּי יָתָהוֹן עַל תְּרֵין סִטְרֵי חוּשְׁנָא עַל סִפְּתֵה דִּי לְעָבָרָא דָאֵפּוֹדָא מִלְגַיו: כּוּוְתַעְבֵּר

בּ תַּצֶשֶׂה אֹתָם: וְשַׁמְתָּ אֶת־שְׁתֵּי הָאֲבָנִים עַל כּתְפִּת הָאֵפֹׁד - בַּעָשֶׂה אֹתָם: וְשַׁמְתָּ אֶת־שְׁתֵּי הָאֲבָנִים אַבני זַכַּרו לָבנִי יִשְׁרָאֵל וְנָשָׁא אַהַרוֹ אֶת־שְׁמוּתָם לִפְנֵי יג יהוָה עַל־שָׁתֵּי כִתַפָּיו לִזְכָּרְן: ָר מִשְׁבְּצָת זָהָב: וּשְׁתִּי שַׁרְשְׁרת זָהָב טָהוֹר מִגְבָּלֶת תַּעְשֶׂה יי אתם מַעשה עָבָת וְנָתַתָּה אֶת־שַׁרְשְׁרָת הָעֲבֹתָת עַל־ וְעָשִׁיתָ חְשֶׁן מִשְׁפָּט' מַעַשֵּה חשֶׁב כָּמֵעשָה אָפִּד תַּעֲשָנוּ זָּהָב תַּכֵּלֶת וְאַרָּנָמָן וִתוּלַעַת ֿשָנֵי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר תַּעֲשֶׂה אֹתְוֹ: רָבִוּעַ יִהְיֶה כָּפִּוּל זֶכֶת אָרְכִּוּ 🕫 שָׁנֵי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר תַּעֲשֶׂה יַ וָזֶרֶת רָחִבָּוֹ: וּמִלֵּאתָ בוֹ מִלֶּאַת אֶבֶן אַרְבָּעָה טוּרִים אָבֶן - וַזֶרֶת רָחִבָּוֹ: וּמְלֵּאתָ בוֹ מִלֶּאַת אֶבֶן יור אָדֵם פִּטָדָה וּבָרֵקת הַשִּוּר הָאֶחָד: וְהַשָּוּר הַשֵּגֵי נְפֶּךְ 🗝 טור אָדֵם פִּטָדָה וּבָרֵקת ים סַפֵּיר וְיָהַלְם: וְהַטְּוֹר הַשְּׁלִישָׁי לֻשֶׁם שְׁבָוֹ וְאַחְלֶמָה: ּ וָהַטוּר הָרָבִיעִׁי תַּרְשִׁישׁ וְשְׁהַם וְיָשְׁבָּה מְשָׁבָּצִים זָהָב יִהְיַוּ בא בִּמִלְוּאתָם: וְּוָהָאֻבָנִּים תְהְיֶּין עַל־שְׁמְת בְּנֵי־יִשְּׁרָאֵל שָׁתֵּים עֶשְׂרָה עַל־שְׁמֹתָם פָּתוּחֵי חוֹתָם אֵישׁ עַל־שָׁמֹוּ ב- תַהַיָּיוַ לִשְנֵי עַשָּר שָבָט: וְעַשִּיתַ עַל־הַחְשֵן שַרִשְׁת גַּבְלֶת בּ בּג מַצְשֵּה עֲבָת זָהָב טָהור: וְעָשִּׁיתָ עַל־הַחֹשֵן שִׁתִי טַבְּעוֹת בּג זָהָב ונָתַתָּ אֵת־שָׁתֵּי הַשַּבָּעוֹת עַל־שָׁנֵי קּצְוֹת הַחְשֵׁן: ר וְנָתַתָּה אֶת־שָּׁתֵי עַבֹּתְת הַזָּהָב עַל־שָׁתִי הַטַּבָּעָת אֱל־ ה קצות הַחְשֵׁן: וָאֵת שִׁתֵּי קצות שִׁתֵּי הָעֻבתת תִּתָּן עַל־ 🙃 שְׁתֵּי הַמִּשְׁבְּצִוֹת וְנֶתַתָּוֶה עַל־בִּתְפָוֹת הָאֵפָּד אֶל־מִוּל ים פָּגָיו: וְעָשִׁיתָ שְׁתֵי טַבְּעִוֹת זָהָב וְשַמְתָ, אתָם עַל־שָׁגֵי קצות יַ ַר הַחְשֵׁן עַל־שִּפָּתוֹ אֲשֵׁר אֵל־עֵבֵר הַאֵפְוֹד בַּיִתַה: וְעַשְּׁיתַ - בַּ

מעט, והחשן חלוי בהן בשרשרות וטבעות כמו שמפורש בענין: (יז) ומלאת בו. על שם שהאבנים ממלאות גומות המשבלות המתוקנות להן קורא אותן בלשון מלואים: (ב) משבצים זהב יהיו הטורים במלואתם מוקפים משכלות זהכ כטומק שיטור שיתמלא בעובי האבן. זהו לשון במלואותם, כשיעור מלוי עביין של אבנים יהיה עומק המשבלות, לא פחות ולא יותר: (בא) איש על שמו. כסדר תולדותם סדר האבנים, אודם לראובן, פטדה לשמעון, וכן כלם: (בב) על החושן. בשביל החשן, לקבעם בטבעוחיו, כמו שמפורש למטה בענין: שרשות. לשון שרשי אילן המאחןי)זין לאילן להאחז ולהתקע בארץ, אף אלו יהיו מאתני]זין לחשן, שבהם יהיה תלוי באפוד. והן שתי שרשרות האמורות למעלה בענין המשבלות. ואף שרשרות פתר מנחם בן סרוק לשון שרשים, ואמר שהרי"ש יתירה כמו מ"ם שבשלשם (בראשית לא:ב) ומ"ם שבריקם (שם מב). ואיני רואה את דבריו, אלא שרשרת בלשון עברית כשלשלת בל' משנה (כלים יד:ג): גבלת. הוא מגבלות האמור למעלה, שתתקעם בטבעות שיהיו בגבול החשן. וכל גבול ל' קנה, חשומי"ל כלע"ו: מעשה עבות. מעשה קליעה: (בג) על החושן. לנורך החושן, כדי לקבעם בו. ולא יתכן לומר שתהא תחלת עשייתן עליו, שא"כ מה הוא שחוזר ואומר ונחת את שתי הטבעות, והלא כבר נחונים בו, היה לו לכחוב בתחלת המקרא ועשיח על קלות החשן שתי טבעות זהב. ואף בשרשרות לריך אתה לפתור כן: על שני קצות החושן. לשתי פאות שכנגד הנואר לימנית ולשמאלית הבאים מול כתפות האפוד: (בר) (יב) לזברון. שיהא רואה הקב"ה את השבטים כתובים לפניו ויזכור לדקתם (ש"ר לח:ח): (יג) ועשית משבצות. מיעוט משכלות שחים. ולח פירש לך עתה בפרשה זו חלא מקלת לרכן, וכפרשת החשן גומר לך פירושן: (יד) שרשרות זהב. שלשלאות: מגבלות. לסוף נכול החשן חעשה אוחס: מעשה עבות. מעשה קליעת חוטין. ולא מעשה נקבים וכפלים כחותן שעושין לבורות (ס"ח ללורות), חלח כחותן שעושין לערדסקחות שקורין חינלינשייר"ש: ונתתה את שרשרות. של עבותות העשויות מעשה עבות על משבצות הללו. ולא זה הוא מקום לוואת עשייתן של שרשרות ולא לוואת קביעתן, ואין תעשה האמור כאן ל' לווי ואין ונתחה האמור כאן ל' לווי אלא ל' עתיד, כי בפרשת החשן חוזר ומלוה על עשייחן ועל קביעתן. ולא נכתב כאן אלא להודיע מקלת לורך המשבלות שלוה לעשות עם האפוד, וכחב לך זאת לומר לך המשבלות הללו יוזקקו לך, לכשתעשה שרשרות מגבלות על החשן תתנם על המשבלות הללו: (טו) חושן משפט. שמכפר על קלקול הדין (זבחים פח:). ד"ח, משפט, שמברר דברו והבטחחו אמח, דריישנמנ"ט בלע"ז. שהמשפט משמש ג' לשונות, דברי טענות בעלי הדין, וגמר הדין, ועוגש הדין, אם עוגש מיתה אם עוגש מכות אם עוגש ממון. וזה משמש לשון בירור לברים, שמפרש ומברר דבריו: במעשה אפוד. מעשה חושב ומחמשת מינין: (שז) זרת ארבו וזרת רחבו. כפול ומוטל לו לפניו כנגד לבו, שנאמר והיו על לב אהרן (להלן פסוק ל). חלוי בכחפות האפוד הבאות מאחוריו על כתפיו ונקפלות ויורדות לפניו

shall you make them. 12 You shall place both stones on the shoulder straps of the Ephod. remembrance stones for the Children of Israel. Aaron shall carry their names before HASHEM on both his shoulders as a remembrance.

The

**Breastplate** Judgment

13 You shall make settings of gold; 14 and two chains of pure gold — make them at the Settings edges, of braided craftsmanship — and place the braided chains on the settings.

15 You shall make a Breastplate of Judgment of a woven design, like the craftsmanship of of the Ephod shall uou make it. of gold; turquoise, purple, and scarlet wool; and linen — twisted together — shall you make it. 16 Square shall it be, folded, its length a half-cubit and its width a half-cubit, 17 You shall fill it with stone mounting, four rows of stone: a row of odem, pitdah and barekes — the one row: 18 the second row: nophech, sapir, and yahalom; 19 the third row: leshem, shevo, and achlamah; 20 and the fourth row: tarshish, shoham, and uashfeh; set in gold shall they be in their mountings. 21 The stones shall be according to the names of the sons of Israel, twelve according to their names, engraved like a signet ring, each according to its name shall they be, for the twelve tribes.

<sup>22</sup> For the Breastplate you shall make chains at the edges, of braided craftsmanship, of pure gold. 23 For the Breastplate you shall make two rings of gold, and you shall place the two rings on the two ends of the Breastplate. <sup>24</sup> You shall place the two golden ropes on the two rings, at the ends of the Breastplate. 25 And the two ends of the two ropes, you shall place on the two settings, which you shall place on the shoulder straps of the Ephod, toward its front. 26 You shall make two rings of gold and place them on the two ends of the Breastplate at its bottom, on its inner side, toward the Ephod. 27 You shall make

האפוד מחזיהיו את החשו שלא יפול, ובהו הוא חלוי. ועדייו שפת החשו התחתונה הולכת ובאה ונוקשת על כריסו ואינה דבוקה לו יפה. לכד הולרד עוד ב' טבעות לתחתיתו כמו שמפרש והולר: אל מול פניו. של אפוד. שלא ימן המשבלות בעבר הכתפות שכלפי המעיל אלא בעבר העליון שכלפי החוץ, והוא הרוי מול פניו של אפוד, כי אוחו עבר שאינו נכחה חינו הכוי פנים: (בו) על שני קצות החושו. הן שתי פחותיו התחתונות ניתיו ולשמחל: על שפתו אשר אל עבר האפוד ביתה. הכי לך שני סימנין. החתד שיתנם בשני הלות של תחתיתו שהוא כנגד האפוד. שעליונו אינו כנגד האפוד. שהרי סמוך לנוחר הוח והחפוד נחון על מחניו. ועוד נחן סימן שלח יהבעם בעבר החושן ונתתה את שתי עבותות הזהב. הן הן שרשות גבלות הכתוכות למעלה, ולא פירש מקום קבוטן בחשו, עכשיו מפרש לד שיהת תוחב חוחו בטבעות. וחדע לד שהו הו הרחשונות, שהרי בפרשת חלה פקודי לח הוכפלו: (בה) ואת שתי קצות של שתי העבותות. כ' כאשיהם של כל אחת ואחת: תתן על שתי המשבצות. הן הן הכתובות למעלה בין פרשת החשן ופרשת האפוד, ולא פירש את לרכן ואת מהומן, עכשיו מפרש שיחקע בהו ראשי העבוחות התחובות בטבעות החשו לימיו ולשמאל אלל הלואר. שני ראשי שרשרת הימנית חוקע במשכלת של ימין. וכן בשל שמאל שני ראשי שרשרת השמחלים: ונתתה המשכנות על בתפות האפוד. חחם כזו וחחם כזו, נמנחו כתפום

12. לוברן — As a remembrance . The names of the tribes were engraved on the stones so that God will see them and recall their righteousness.

13-14. Settings and chains. This brief passage is a bridge of sorts between that of the Ephod above and that of the Choshen, which follows. Verse 25 will tell what should be done with the two settings and two braided chains mentioned here: The settings would be attached to the shoulder straps and the chains to the settings, in order to anchor the Choshen in place.

15-30. The Choshen Mishpat of Judgment. On his chest. Aaron wore an ornament that was called the Breastplate of "Judgment" for two reasons: (a) It atoned for erroneous decisions made by courts of judgment; and (b) in itself it provided clear rulings for the nation, as will be described in the commentary to verse 30. Made of the same material as the Ephod, it measured one cubit by a half a cubit, and was folded over in half, forming a pouch, into which a parchment bearing the Ineffable Name of God was inserted.

17-21. . . . ומלאת בו — You shall fill it . . . On the front of the Breastplate would be twelve precious stones, each in its own

setting, with the names of the tribes engraved on the stones. Thus, the surface of the Breastplate would be filled with these settinas.

22-25. This passage tells how the Breastplate was to be held in place at the top. Two gold rings would be attached to its two upper corners. The gold-braided chains mentioned in verse 14 would be drawn through the rings and attached to the two settings mentioned in verse 13, which had been attached to the front of the Ephod's shoulder straps.

26-28. The Breastplate's bottom was secured by means of two gold rings attached to its lower, inner flap. Two other rings were attached to the bottom of the Ephod's shoulder straps, at the point where they were sewn onto the belt. The



תרתין עזקן דדהב ותשוי יתהוו על תרתיו כתפי אפודא מלרע מלקבל אפוהי לקבל בית לופי מעלוי להמין אפורא: כחויחדון ית חושנא מעזקתה לעזקתא דאפורא בחוטא דתבלתא למהוי על המיו אפודא ולא יתפרק חושנא מעלוי אפורא: כטויטול אהרו ית שמהת בני ישראל בחשן דינא על לבה במעלה לקודשא לדוכרנא קדם ייַ תַּדִירַא: לוַתְתַּן בַּחֹשֶׁן דִּינַא ית אוריא וית תמיא ויהוו על לבא דאהרו במעלה קדם יי ויטול אהרו ית דינא דבני ישראל על לבה קדם יי תדירא: לאותעבד ית מעילא דאפודא גמיר תכלא: לבויהי פום רישה בפיל לגוה תורא יהי מקח לפומה סחור סחור עובד מחי בפום שריו יהי לה לא יתבוע: מותעבר על שפולוהי רמוני תכלא וארגונא וצבע זהורי על שפולוהי סחור סחור

שְׁתֵּי טַבְּעִוֹת זָהָב וְנֶתַתָּה אֹתָם עַל־שְׁתֵּי כִתְפּוֹת הָאֵפְּוֹד מְלְמַשָׁה מִמְוֹל פָּנָיו לְעָמַת מִחְבַּרְתִּוֹ מִמַּעַל לְחֵשֶׁב הַ מָמְוֹל פְּנָיו לְעָמַת מִחְבַּרְתִּוֹ מִמַּעַל לְחֵשֶׁב הַ מֵעָל הְבֵּלֶת לְהִיְּיֹת עַל-חֲשֶׁב הָאֵפְּוֹד וְלְא־יִזְח הַחֹשֶׁן מִשַּבְעתָוֹ אֶל־טַבְּעָת הָאֵפּוֹד בְּמְלֵּת הְבָּעִית וְנָתַתָּ אַל־חֲשֶׁב הָאֵפְוֹד וְלְא־יִזְח הַחֹשֶׁן בִּמְשְׁפָּט אֶת־הָאָנִת בְּנִי־יִשְׂרָאֵל בְּבֹי וְנְעָשְׁי אֶת־הְעָלְ עַל־לְבִּי אָהַרוֹ בְּבִיּוֹ לְפְנֵי יהוֹה וְנָעֲיִת אָת־הְעָיִל הָאַרֹן בְּבֹאוֹ לִפְנֵי יהוֹה וְנָשְׁיתָ אַת־הְעָשְׁל עַל־לְבִּ אַבְּיוֹ לְבְּבִיי יהוֹה וְנָשְׁיתְ אָת־הְמְעִיל הָבְלְיל הְבֵלֶת: יְהְנָהִי לְּבִי יהוֹה וְנָשְׁיתְ אָת־מְעִיל הָאֵבְיוֹ בְּבִיּוֹ לְבְבִּיִי יהוֹה וְנְעָשִׁית אָת־מְעִיל הָאַבְיֹל הְבֵלֶיל הְבַלֶּת: יְנְעִשְׁית אָת־מְעִיל הְבָּלִיל הְבַלֶּת: יְנְשְׁיתִ עַל־שִׁרָּיוֹ סְבִיב מֵעְשֵׂה בְּיִר הְבִּיִּי תִחְרָב, וְנִשְׁית עַל־שׁוֹלִיו סביב רמִנִי תִּקְרָת וֹתוֹלעת שׁנִי עַל־שׁוֹלִיו סביב רמִנִי תִחְרָב, וֹת וֹתוֹלעת שׁנִי עַל־שׁוֹלִיו סביב בּיִבְּיִי וְתִּבְּבִי וֹתוֹלְעת שׁנִי עַל־שׁוֹלִיו סביב בּיִ הְחָבִין מִבְּיִם מִוֹבִי מִחְרָב בְּיִי תִחְרָב בְּיִי וְתִיל וֹתְרִים שִׁלִּי וְתִּיל אָת בּלֹת וִארגִּמוֹ וּתוֹלעת שׁנִי עַל־שׁוֹליו סביב בּיִבּי בִּיוֹל בְּיִים בְּבִּיי תִחְרָב בְּיִּת וְתִּבְיֹם בְּבִיי תִחְרָב בְּיִבּי וְתִּבְּיִים בְּבִיים בְּבִיים בְּיִבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבִיים בִּים בְּיִבְיִּים בְּבִּים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִבְיִים בְּיִבְיִם בְּיִבְּיִים בְּיִבְיִים בְּבִיים בְּבִּים בִּים בְּיִבּים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּבִּים בְּבִיים בְּיִבְבִיים בְּעִבְּיִים בְּבִים בְּיִבְיּבְיִים בְּיִבְיּבְיִים בְּבְבִיים בְּבְבְיִים בְּבְּבִיים בְּיבּבְים בְּבְבְּבִיים בְּבְבִיים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבּים בְּבְּבְיוּים בְּיִבְּבְּיוּ בְּבְּבְיּים בְּבְבְּיוּ בְּבְיּבְים בְּבְּיוּבְיוּ בְּבְיּבְיּבְיּים בְּבְּבְּיוּם בְּבְּבְיּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּיוּים בְּבְּיוּ בְּבְּבְּיוּים בְּבְּבְיּים בְּבְיוֹים בְּבְּבְּיוּ בְּבְּבְּיוּים בְּבְּבִיים בְּבְּבְיוּים בְּבְ

,"--

יוח. לשון ניתוק. ולשון ערבי הוא, כדכרי דונש כן לברט: (ל) את האורים ואת התמים. הוא כתכ שם המפורש שהיה נותנו בתוך כפלי החשן (תרגום יונתן), שעל ידו החמים. הוא כתכ שם המפורש שהיה נותנו בתוך כפלי החשן (תרגום יונתן), שעל ידו הוא מאיר דבריו ומתמם את דבריו (שם; יומא שג:). ובמקדש שני היה החשן, שאי אפשר לכהן גדול להיות מתוסר בגדים, אבל אותו השם לא היה בתוכו (שם כא:). ועל שם אותו הכתב הוא קרוי משפט, של 'ושאל לו במשפט האורים (במדבר כז:כא): את משפט בגי ישראל. דבר שהם נשפטים ונוכחים על ידו אם לעשות דבר או לא לעשות. ולפי מדרש אגדה שהחשן מכפר על מעותי הדין נקרא משפט ע"ש סליתה המשפט וירושלתי יומא זגג, ויק"ר יזו; זבתים פת:): (לא) את מעיל האפוד. שהאפוד ניתן עליו מורה: בליל תבלת. כולו תכלת (זבתים שם, שאיר: בתרגותו כפיל לתוכן לחוכו להיות לו לשפה כפילתו. והיה מעשה אורג ולא במחט: בפי הערע. למדנו שהבריונים שלהם פירם כפול לתוכן (אונקלום): לא יקרע. כדי שלא לקרע (שם). והקורעו עובר בלאו, שזה ממנין לאוין שבתורה. וכן לא יזה החשן (נעל פסוק כת). וכן לא יסורו (עול הסור). וכן לא יסורו (עול הסור). וכן לא יסורו (עול השור). וכו לא יסורו (עול הכור) בפוק כת). וכן לא יסורו ממנו (עול כהנים) הנאמר בבדי הארון (יומא עב.):

שכלפי החוץ אלא בעבר שכלפי פנים, שלאמר ביחה. ואוחו העבר הוא לגד האפוד, שחשב האפוד חוגרו לכהן ונקפל הסינר לפני הכהן על מתניו וקלח כריסו מכאן ומכאן שד בתבב האפוד חוגרו לכהן ונקפל הסינר לפני הכהן על מתניו וקלח כריסו מכאן ומכאן עד כנגד קלוח החשן, וקלוחיו שוכבין עליו: (בז) על שתי בתפות האפוד מלמטה. שהמשבלות נתונות בראשי כתפות האפוד העליונים הבאים על כתפיו כנגד גרונו ונקפלות ויורדות לפניו. והטבעות לוה ליתן בראשן השני שהוא מחובר לאפוד, והוא שלמתר לעמת מחברתו, ממוך למקום חבורן באפוד למעלה מן התגורה מעט, שהמחברת לעמת החגורה, ואלו נתונים מעט בגובה זקיפת הכתפות, הוא שלמתר ממעל לחשב האפוד, והן כנגד סוף החשן. ונותן פתיל חכלת באותן הטבעות ומוצר לאחור ונוקש על כריסו, וכמלא מיושב על המעיל יפה: ממול פניו. בעבר התילון: (בח) וירבסו. לשון חבור. וכן מרוכםי אם למהלים לאה להוא אפשר לירד רשיים. וכן והרכסים לבקעה (ישטיה מד) הרים הסמוכים זה לזה שאי אפשר לירד רשיטר נותה לילר: להיות על חשב האפוד. להיות התשן דכות אל תשכ האפוד. ולא משור נותה לילר: להיות על חשב האפוד. להיות החשן דכות לתשכה לאפוד. ולא

two sets of rings on each side were tied together with lengths of turquoise wool cord, so that the Breastplate would remain firmly in place.

- 29. לְּלְכֶּרוֹ As a . . . remembrance. Whenever the Kohen Gadol entered the Sanctuary bearing on his breast the names of Jacob's twelve sons, God would remember their righteousness and bring blessing upon their offspring in their merit (Sfomo).
- 30. The Urim and the Tumim. As noted above, the Breast-plate was folded in half to form a pouch-like pocket. Into it Moses was to insert a slip of parchment containing the Ineffable Name [according to Ramban, there was more than one Name]. This Name was called Urim, from the word חוא, light, because it would cause individual letters of the tribal names on the Breastplate to light up; and it was called Tumim, from the word שיאף, completeness, because, if read in the proper order, these luminous letters presented complete and true answers to the questions of national import that the Kohen



Gadol would ask of God (Rashi from Yoma 73b).

Ramban gives an example of how this process took place. When the Jewish people crossed the Jordan and had to undertake the conquest of the Land, the question arose which tribe should begin the war against the Canaanites. Phineas the Kohen Gadol entered the Tabernacle and posed the ques-

tion. The name Judah lit up, and also the letters n, v, . The Kohen had to know what this combination of letters represented, because they could be placed in several orders, thus forming different combinations of words. A Divine spirit gave him the wisdom to know that the message of the *Urim* 

two rings of gold and place them at the bottom of the two shoulder straps of the Ephod toward its front, opposite its seam, above the belt of the Ephod. 28 They shall attach the Breastplate from its rings to the rings of the Ephod with a turquoise woolen cord so that it will remain above the belt of the Ephod, and the Breastplate will not be loosened from upon the Ephod. 29 Aaron shall bear the names of the sons of Israel on the Breastplate of Judgment when he enters the Sanctuary, as a constant remembrance before HASHEM, 30 Into the Breastplate of Judgment shall you place the Urim and the Turnim, and they shall be on Aaron's heart when he comes before HASHEM; and Aaron shall bear the judgment of the Children of Israel on his heart constantly before HASHEM.

Robe of

<sup>31</sup> You shall make the Robe of the Ephod entirely of turquoise wool, <sup>32</sup> Its head-opening the Ephod shall be folded over within it, its opening shall have a border all around of weaver's work — it shall be for it like the opening of a coat of mail — it may not be tom, 33 You shall make on its hem pomegranates of turquoise, purple, and scarlet wool, on its hem all around.

"Tumim was יהודה יעלה, [the tribe of] Judah shall go forth [to wage warl (see Judges 1:1-2).

Vilna Gaon gives a classic interpretation of how the message of the Urim v'Tumim could be misunderstood. When Hannah, the future mother of the prophet Samuel, entered the Tabernacle to pray for a child, the Kohen Gadol Eli saw her unusual demeanor and reckoned her to be a drunkard. rather than a supremely righteous woman (I Samuel 1:13). The Gaon contends that Eli consulted the Urim v'Turnim regarding Hannah, and the letters ש, ב, ר, ה lit up. Instead of reading them correctly as בְּשֶׁרָה, a worthy woman, Eli mistakenly read the letters in the wrong order as שכרה, a drunken woman.

Ramban adds that Moses himself wrote this Name [or Namesl, because only he had the spiritual knowledge and greatness to know what had to be done. This is why the Urim v'Tumim is not mentioned among the vestments and artifacts of the Tabernacle that were made by artisans or contributed by the people.

During the waning years of the First Temple Era, King Josiah realized that Eretz Yisrael would be conquered and, fearing that the most sacred parts of the Temple would fall into profane hands, he removed the Urim v'Turnim from the Breastplate and hid it, and he also hid the Ark containing the Tablets, and the anointment oil. None of them were found during the period of the Second Temple. While their absence denoted a diminished degree of holiness, it did not prevent the performance of the Temple service. It did mean, however, that from that time onward, the Kohen Gadol could not present Israel's urgent questions for God's response.

על-לבו On his heart. The knowledge that he bore the names of the tribes on his heart inspired the Kohen Gadol to pray for the welfare of the nation (Sforno). This suggests that those who bear the responsibility of Jewish leadership must always pray for those who depend on them, for they cannot succeed without God's help.

Netziv notes that in verse 4, where the vestments are first listed, the Breastplate comes first, but in the passages describing them in detail, the Ephod precedes it. He contends that the two vestments served different purposes, each of which is of vital importance. The breastplate. as implied by its appellation of "Judgment," symbolized an appeal to God to vindicate and defend Israel against its enemies. This is why most instances in Scripture where it was consulted dealt with potential national calamity. such as war. The importance of situations where survival is at stake naturally overrides all else. The Ephod symbolized national prosperity. While less important than victory in battle, prosperity is a continuous need and, if attained, makes possible success in most other endeav-

31-35. The Robe (see illustration, page 467). Aaron was to wear a Robe, a full garment, from the neck to the around. It is described as the Robe of the Ephod (v. 31) because the Ephod, which was worn over it, kept it snug by means of its belt. The Robe was made entirely of turquoise wool, a color that is reminiscent of heaven, and which symbolizes God's heavenly Throne of Glory. Consequently, like the Breastplate and the Ephod that were worn over it, the Robe caused God to remember His people (Rashbam). Alternatively, since the Robe atoned for the sin of evil speech (Zevachim 88b), its color caused people to reflect on the sea that stays within its bounds and the heavenly bodies that never diverge from their assigned orbits and tasks. Man, therefore, should surely learn from them and not stray from his Divinely ordained role as a creature who must keep his power of speech pure and holy (Kli Yakar). The bells that were attached to its hem and that rang whenever the Kohen Gadol walked (v. 35) reminded listeners that some kinds of speech should never be heard.

32. מיראשו — Its head-opening. The neck of the Robe was required to be very sturdy so that it would not tear; in fact, if anyone tore it intentionally, he was in violation of the negative commandment in this verse, and subject to lashes. The verse commands, therefore, that the material at its neck be folded inward to provide a double layer of material at the neckline, after the manner of coats of mail, which are made in the same way so that they will be resistant to slashina.

ווגין דדהבא ביניהון סחור סחור: לדוגא דדהבא ורמונא וגא דדהבא ורמונא על שפולי מעילא סחור סחור: להויהי על אהרן לשמשא וישתמע קלה במעלה לקודשא קדם יי ובמפקה ולא ימות: לוותעבד ציצא דדהב דכי ותגלוף עלוהי בתב מפרש לדש ליי: לו ותשוי יתה על חוטא דתבלתא ויהי על מצנפתא לקבל אפי מצנפתא יהי: לחויהי על בית עינוהי דאהרן ויטול אַהַרן יַת עויַת קוּדשיא די יקדשון בני ישראל לכל מתנת קודשיהון ויהי עַל בֵּית עִינוֹהִי תִּדִירָא לְרַעַוָא לְהוֹן קדם יי: לטותרמץ כתונא בוצא וַתַעַבֶּד מִצְנַפָּתַא דְבוּצֵא וַהָמִינַא תַּעבּר עובד ציַר (נ״א ציוּר): מולבני אהרן תַּעָבֶּד כָּתוּנִין וַתַעָבֵּד לְהוֹן הַמִינַין ובובעין תעבד להון ליקר ולתשבחא: מאותלבש יתהון ית אהרן אחור וית בנוהי עמה ותרבי יתהוו ותקרב ית קרבנהון ותקדש יתהון וישמשון

סליחה. ואע"פ כן אינו זו ממשמעו. אהרן נושא את המשא של עוו. נמלא מסולה העון מן הקדשים: את עון הקדשים. לרלות על הדם ועל החלב שקרבו בטומחה. כמו ששנינו. אי זה עון הוא נושא. אם עון פגול הרי כבר נאמר לא ירלה (ויקרא יע:ז) ואם עון נותר הרי נאמר לא יחשב (שם ז:יח). ואיז לומר שיכפר על עון הכהן שההריב טמא. שהרי טון הקדשים נאמר ולא טון המקריבים, הא אינו מרלה אלא להכשיר הקרבן (פסחים טו:; מנחות כה.): והיה על מצחו תמיד. אי אפשר לומר שיהא על מלחו תמיד. שהרי אינו עליו אלא בשעת העבודה. אלא תמיד לרלות להם, אפילו אינו על מלחו. שלא היה כהן גדול עובד באותה שעה. ולדברי האומר עודהו על מלחו מכפר ומרלה ואם לאו אינו מרלה, נדרש על מלחו חמיד, מלמד שימשמש בו בעודו על מלחו. שלא יסית דעתו ממנו (יומא ז:): (לט) ושבצת. עשה אותם משבלות משבלות, וכולם משבלות של שש: (מ) ולבני אהרן תעשה. ארבעה בגדים הללו ולא יותר. כחונת ואבנט ומגבעת. היא מלנפת. ומכנסים כחובים למטה בפרשה: (מא) והלכשת אותם את אהרן. לותס הלמורין בלהרן, חשן ולפוד ומעיל וכתונת תשבן מלנפת ואבנט ולין ומכנסים הכתובים למטה בכולם: ואת בניו אתו. אותם הכתובים כהם: ומשחת אותם. את אהרן ואת בניו בשמן המשחה: ומלאת את ידם. כל מלוי ידים לשון חנוך הוא, כשהוא נכנס לדבר להיות מוחזה בו מאוחו יום והלאה [הוא מלוי]. ובלשון לע"ז כשממנין אדם על פקודת דבר נותן השליט בידו בית יד של טור שקורין גאלש ועל ידו הוא מחזיקו בדבר, וקורין לאוחו מסירה

(לג) רמוני. טגולים וחלולים (ס"ח עגלגלים) היו כמין רמונים העשויים כבילת תרנגולת: ופעמוני זהב. זגין עם ענכלין שבחוכם: בתוכם סביב. כיניהם סביב, בין שני רמונים פעמון אחד דבוק וחלוי בשולי המעיל: (לד) פעמון זהב ורמון וגוי, פעמוז זהב ורמוז חללו: (לה) ולא ימות. מכלל לחו חתה שומע הו. חם יהיו לו לא יתחייב מיתה, הא אם יכנס מחוסר אחד מן הבגדים הללו חייב מיתה בידי שמים (סנהדרין פג.־פג:): (לו) ציץ. כמין טם של זהב היה, רוחב ב' אלבטוח, מקיף על המנח מאוזו לאוזו (שבת סג:): (לז) על פתיל תבלת. ובמהום אחר הוא אומר ויסנו עליו פחיל חכלת (להלן לעולת). ועוד, כחיב כחן והיה על המלנפת, ולמטה הוח אומר והיה על מלח אהרן (פסוק לח). ובשחיטת קדשים (זבחים יע.) שנינו שערו היה נראה בין לין למלנפת ששם מניח תפלין, למדנו שהמלנפת למעלה בגובה הראש ואינה עמוקה ליכנס בה כל הראש עד המנח, והליץ מלמטה. והפחילים היו בנקבים, וחלויין בו בשני ראשים ובאמלטו, ששה. בג' מקומוח הללו פחיל מלמטלה, אחד מבחוץ ואחד מבפנים כנגדו, וקושר ראשי הפחילים מאחורי העורף שלשחן. ונמלאו בין אורך הטם ופחילי ראשיו מקיפין את הקדקד, ופחיל האמלעי שבראשו קשור עם ראשי השנים והולך על פני רוחב הראש מלמעלה, נמלא עשוי כמין כובע. ועל פחיל האמלעי הוא אומר והיה על המלנפת, והיה נותן הליץ על ראשו כמין כובע על המלנפת והפתיל האמלטי מחזיקו שאינו נופל, והטם חלוי כנגד מלחו. ונחקיימו כל המקראות, פחיל על הלין, ולין על הפחיל, ופחיל על המלנפח מלמעלה: (לח) ונשא אהרן. לשון

33. רְמוֹנֵי ... וּפְּעָמוֹנֵי — Pomegranates ... and bells. Hanging all around the Robe's hem were pomegranate-shaped tassels; and among the pomegranates were golden bells, each with a ringer.

There were seventy-two bells and seventy-two pomegranates, alluding to the seventy-two possible shades of

THE THE THE

white that could make someone a metzora (Negaim 1:4; see Leviticus 13). Since the Robe atoned for the sin of evil speech, it was appropriate that it reminded people of tzaraas, the disease that was a penalty for such gossip (Baal HaTurim).

Ramban, however, cites a Midrash that the bells were to announce the Kohen Gadol's arrival on Yom Kippur, when no one — not even angels — could be present during the solemn moments when he sought forgiveness for Israel.

**36-38.** The Head-plate. On his forehead the Kohen Gadol wore a narrow gold plate, two fingerbreadths wide, upon which were inscribed the words קרש לוה; Holy to HASHEM. It served to gain Heavenly favor for blood or sacrificial parts that were offered on the Altar in a state of contamination. Thanks to the merit of the Head-plate, such offerings would be accepted by God. Or HaChaim explains why the two words engraved on the Head-plate had this effect. The word holy is a synonym for the Jewish nation, for they are so de-

and gold bells between them, all around; 34 a gold bell and a pomegranate, a gold bell and a pomegranate on the hem of the robe, all around. 35 It must be on Aaron in order to minister. Its sound shall be heard when he enters the Sanctuaru before HASHEM and when he leaves, so that he not die.

Head-plate

36 You shall make a Head-plate of pure gold, and you shall engrave upon it, engraved like a signet ring. "HOLY TO HASHEM." 37 You shall place it on a cord of turquoise wool and it shall be on the Turban, opposite the front of the Turban shall it be, 38 It shall be on Aaron's forehead so that Aaron shall bring forgiveness for a sin regarding the sacred offerings that the Children of Israel consecrate for any gifts of their sacred offerings; and it shall be on his forehead always. to bring them favor before HASHEM.

<sup>39</sup> You shall make a linen Tunic of a box-like knit. You shall make a linen Turban and you shall make a Sash of embroiderer's work.

Vestments of the Ordinaru

40 For the sons of Aaron uou shall make Tunics and make them Sashes: and uou shall make them Headdresses for glory and splendor, 41 With them you shall dress Aaron your brother and Kohanim his sons with him. You shall anoint them, inaugurate them and sanctify them, and they shall



scribed by Jeremiah (2:3). The words to HASHEM imply that the nation is completely devoted to Him and His service - and this is sufficient cause for God to accept offerings that would normally be ineligible for placement on the Altar

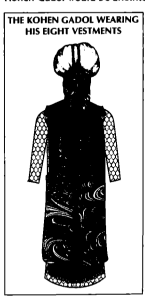
37. The Head-plate was secured to Aaron's forehead by means of turquoise cords that were tied together at the back of his head. One of the cords was draped over the Turban that he wore. The Turban was set slightly back on his head so that there would be space between the Turban and the Headplate for his tefillin. The Head-plate itself was on his forehead opposite the front of the Turban.

על-מצחו תמיד .38 — On his forehead always. It was impossible for Aaron to wear it literally at all times, since he was not permitted to wear his vestments when he was not engaged in the service. The Sages (Yoma 7b) differ regarding the meaning of the phrase. One holds that the Head-plate always performed its function of atonement, even when the Kohen Gadol was not wearing it. The other holds that it provided atonement only while he wore it, but at those times he was required always to be aware that it was on his head, meaning that at frequent intervals he would put his hand on it (Rashi).

The above views may be taken homiletically to teach that one may never take holiness for granted; constant awareness of it is a prerequisite of its efficacy. On the other hand, once someone carries out his responsibility in this regard, the effects of the holiness remains with him even when he returns to his mundane pursuits.

39. ישבעת — You shall make . . . a box-like knit. This sort of pattern is known as a basket knit. The boxes were like settings, receptacles for things that were to be placed within them. This signified the Kohen Gadol's constant readiness to receive positive influences that would improve him as a person and a servant of God (R' Hirsch).

41. For Aaron and his sons to become Kohanim, they had to be inaugurated by Moses. As part of the vesting ritual. Moses had to first dress them in their vestments and then anoint them. This anointment of ordinary Kohanim did not have to be done ever again; henceforth, their newborn children would automatically be Kohanim simply by virtue of their descent from the priestly family. In the future only a Kohen Gadol would be anointed.



יהלבשת — You shall dress. According to Rashi, Moses had to dress them in all their garments, even the breeches, which are not mentioned until the next verse. Or HaChaim, however, contends that since the breeches are not mentioned until later, it must mean that the Kohanim put on the breeches before they came to Moses - for it would have been immodest for them to appear before him completely unclothed and he dressed them in the other garments. Ramban (29:9) says the same, proving his point from the fact that the breeches are not mentioned in the next chapter, when Moses was told to dress them.

ומלאת אָת־יַרָם — Inaugurate them [lit. fill their hands]. Rashi and Ramban differ on the origin of this figure of speech. Rashi comments that in olden times newly inaugurated officials were given a gauntlet as a symbol of their new author-

כט

רריעי

קדמי: מבועבד להון מכנסיו דבוץ לכסאה בשר עריתא מחרצו ועד ירפן יהוז: מגויהוז על אהרו ועל בנוהי במעלהון למשכן זמנא או במקרבהון למרבחא לשמשא בקורשא ולא יקבלון חובא וימותון קים עלם לה וַלְבַנוֹהֵי בַתַרוֹהִי: אורן פּתגמא די תַעָבֶּר לְהוֹן לְקַרֲשָׁא יַתְהוֹן לְשַׁמַשָּא קדמי סב תור חד בר תורי ודכרין תרין שלמיז: בולחם פטיר וגריצן פטירן במשח ואספוגין פּטִירין דמשיחין במשח סלתא חטין תעבד יתהוו: גותתו יתהוו על סלא חד ותקרב יתחון בְּסֵלֵא ויַת תוֹרָא ויַת תרין דיכרין: דוית אהרן וית בנוהי תקרב לתרע משכן זמנא ותסחי יתהוו בְּמַיָּא: הַּוְתַסֶּב יַת לְבוּשְיֵא וְתַלְבַשׁ יַת אהרן ית כתונא וית מעיל אפודא וית אפורא וית חושנא ותתקן לה בהמין אַפורַא: וותשוּי מצוַפַתַא על רישה ותתון יַת כָּלִילַא דַקוּדְשַא עַל מִצְנַפְתַא: ּוֹתְסֶב יַת מִשְׁחַא דְרָבוּתַא וּתְרִיק עַל רישה ותרבי יתה: חוית בנוהי תקרב ותַלבּשנוּן בּתוּנין: טוּתזרז יַתהוֹן המינין אַהַרֹן וּבָנוֹהִי וַתַּתָקוּ לְהוֹן כּוֹבַעִין

מב לי: וַעֲשַׂה לַהָם מִכְנָסֵי־בַּד לְכַסִּוֹת מ מִמַּתנַיִם ועַד־יִרַכַיִם יִהִיוּ: וְהָיוּ עַל־אַהַרֹן ועַל־בָּנַיוּ בבאם ו אל־אהל מועד או בגשתם אל־הַמּוֹבֶּחַ לְשַׁרֵת בּקרש וַלָא־יִשְאוּ עָוֹן וַמֵּתוּ חַקַּת עוֹלֵם לוּ וּלְזַרְעוֹ וֹוֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר תַּעֲשֵׂה לַהַם לְקַדִּשׁ אֹתֶם לְכַהֶן לֵי יُלָקָח פַּר אָחֶד בֶּן־בָּקָר וְאֵילֶם שְׁנֵיִם ב תמימם: ולחם מצות וחלת מצת בלולת בשמן ורקיקי ג מַצְוֹת מִשֶּׁחִים בַּשָּׁמֵן סְלֵת חָטִים תַּעַשֵּה אֹתַם: וְנַתַתַּ אותם עַל־סֵל אֱחָד וִהְקָרֵבְתַּ אֹתָם בַּסֵּל וִאֵת־הַפַּיר וָאַת רְ שְׁנֵי הָאֵילֶם: וְאֶת־אַהֲרָן וְאֶת־בָּנָיוֹ תַּקֹרִיב אַל־פֵּתַח ה אָהֶל מוֹעֶד וְרָחַצְתָּ אֹתָם בַּמֵּיִם: וְלֵקַחְתַּ אֵת־הַבְּגַּדִים וָהַלְבַּשָׁתַּ אֲת־אָהַרן אֵת־הַכִּתֹּנֵת וָאֵת' מִעֵיל הַאֵפֹּד וָאֵת־הָאֵפָּר וָאֵת־הַחְשֵׁן וָאַפַּרָתַ לוֹ בְּחַשֵּׁב הַאַפִּר: ּ וָשַׂמִתַּ הַמִּצְנָפָת עַל־רֹאשׁוֹ וְנָתַתָּ אֵת־נָזֵר הַקּּרֵשׁ עַל־ ּ הַמִּצְנַפָּת: וְלַקַחָתַ אֶת־שֶמֶן הַמִּשִׁחָה וְיָצַקָתַ עַל־ראשׁוּ - ומַשַחָתָ אתו: וָאֶת־בַּנֵיו תַקָרִיב וְהַלְבַּשְׁתַּם כַּתַּנַת: י וחגרת אתם אבנט אהרן ובניו וחבשת להם מגבעת

למטה בענין חלח לחם שמן (פסוק כג) ע"ש שנוחן שמן ברבוכה כנגד החלוח והרקיקין (מנחוח פט.). וכל המינין בחים עשר עשר תלוח (שם עו.): בלולות בשמן. כשהן (מנחוח פט.). וכל המינין בחים עשר עשר תלוח (שם עו.): בלולות בשמן. כשהן קמח יולק בהן שמן וכוללן (שם עה.): משחים בשמן. חחר חפייתן מושחן כמין כ"ף [ס"ח כ"י] יוניח שהיח שמויה כנו"ן שלנו (שם עד:עה.): (ג) והקרבת אותם. חלר המשכן ביום הקמחו: (ד) ורחצת. זו טבילח כל הגוף: (ה) ואפדת. קשט וחקן החגורה והפינר סביבוחיו: (ד) גדר הקדש. זה הליך: על המצגפת. כמי שפיכשה למעלה (כת:לו), על ידי הפחיל החמלטי ושני פחילין שברחשו הקשורין שלשחן מחחורי למעלה (כת:לו), על ידי הפחיל החמלטי ושני פחילין שברחשו אותו. חף משיחה זו כמין העורף הוח לותו של המלנפת כמין כובע: (ז) ומשחת אותו. חף משיחה זו כמין (כריחות ה:):

רווישטי"ר, והוא מלוי ידים: (מב) ועשה להם. לאהרן ולבניו: מבנסי בד. הרי
שמונה בגדים לכהן גדול וארבעה לכהן הדיוט: (מג) והיו על אהרך [ועל בגיו.
והיו]. כל הבגדים האלה: על אהרך. הראויין לו: ועל בגיו. האמורין כהם:
בבואם אל אהל מועד. להיכל וכן למשכן: ומתו. הא למדק שהמשמש מחוסר
בבואם אל אהל מועד. להיכל וכן למשכן: וחקת עולם לו. כל מקום שנאמר
בגדים במיחה (מנחומא אחרי ו; סנהדרין פג.): חקת עולם לו. כל מקום שנאמר
חקת עולם הוא גזירה מיד ולדורות לעכב כו (מנחות יע.): (א) לקח. כמו קח. ושקי
גזרות הן, אחת של קרי (חנחומא י): (ב) ולחם מצות וחלת מצות ורקיקי
מעשה הענל שהוא פר (תנחומא י): (ב) ולחם מצות וחלת מצות ורקיקי
מצות. הרי אלו ג' מינין, רבוכה וחלות ורקיקי (מנחות עת.). לקם מלות היא ההכויה

ity; thus, their hands were filled in the literal sense. According to Ramban, the term is figurative. One who is not qualified to perform a service associated with a higher status is left "emptyhanded," as it were. When he is invested with authority, his hands are filled. Similarly, the sacrificial service that conferred sanctity on the Tabernacle and the Kohanim (next chapter) was known as מלואם, literally becoming full, because it invested them with sanctity.

אַתָּם And sanctify them. Onkelos and Targum Yonasan translate that the sanctification took place by means of the offerings enumerated in the following chapter. 43. ייְהָשְׁ — They shall be. This requirement refers not only to the breeches, but to all the vestments that a Kohen Gadol or an ordinary Kohen must wear. Any performance of the service without them subjects the offending Kohen to the Heavenly death penalty.

29.

אלאים / Inauguration ritual. Once the Tabernacle and the priestly vestments were made, the structure and the Kohanim were to be consecrated by means of the rituals described in this chapter. The sacrificial service prescribed here was known as the מלואים, Inauguration or Consecration. It was to be performed every day for seven days, beginning on the twenty-third of Adar, and climaxing on the first of Nissan. During these seven days, the service was performed exclusively by Moses, who had the status of a Kohen Gadol and was garbed in white linen vestments. On the first of Nissan. Aaron and his sons assumed office as the Kohanim for all time. This chapter gives the commandments regarding the Consecration; its actual performance and its climax on the first of Nissan are described in Leviticus, chapters 8-10.

The elements of the sacrificial service, such as the blood

minister to Me. <sup>42</sup> You shall make them linen breeches to cover the flesh of nakedness, from the hips to the thighs shall they be. <sup>43</sup> They shall be on Aaron and his sons when they enter the Tent of Meeting or when they approach the Altar to serve in holiness, and they should not bear a sin and die; it is an eternal decree for him and his offspring after him.

29 Inauguration Ritual

This is the matter that you shall do for them to sanctify them to minister for Me: Take one young bull and two rams, unblemished; <sup>2</sup> with unleavened breads, unleavened loaves mixed with oil, and unleavened wafers smeared with oil; of fine wheat flour shall you make them. <sup>3</sup> You shall place them in a single basket and bring them near in the basket, with the bull and the two rams. <sup>4</sup> Aaron and his sons you shall bring near to the entrance of the Tent of Meeting, and you shall immerse them in the water. <sup>5</sup> You shall take the vestments and dress Aaron with the Tunic, the Robe of the Ephod, the Ephod, and the Breastplate, and you shall girdle him with the belt of the Ephod. <sup>6</sup> You shall place the Turban on his head and place the crown of sanctity over the Turban. <sup>7</sup> You shall take the anointment oil and pour it on his head, and anoint him.

<sup>8</sup> You shall cause his sons to come near, and dress them in Tunics. <sup>9</sup> You shall girdle them with a Sash — Aaron and his sons — and you shall wrap the Headdresses on them. The

service, the placement of the animal parts on the Altar, and so on, are given in detail in the first seven chapters of *Leviticus*, and therefore the commentary will not discuss them here. Rather, we will limit ourselves to matters that are unique to the Consecration and are of special interest in its context.

1. וזה הדבר — This is the matter. The matter refers to the entire service spelled out below. The commentators note, however. that this seemingly superfluous word הדבר [the matter] can also be rendered the word. Accordingly, R' Bachua comments that the verse alludes to the times when Israel is in exile and does not have a Temple where it can bring the offerings mentioned here. At such times, we resort to the "words" of Torah and prayer, by means of which we can gain atonement and earn God's mercy (Shemos Rabbah 38:4). Oznauim LaTorah comments that this term always comes to stress the importance of the spoken word. In the context of this chapter, it emphasizes that offerings alone were insufficient to consecrate the Tabernacle and the Kohanim. Also needed were the words of Moses, his teachings regarding the holiness that followed when God's service is performed in accordance with His will.

וו אינים אינים - One [young] bull . . . The Midrash comments that these animals came to atone for Aaron's involvement in the affair of the Golden Calf (32:1-5). Because of his part in that national tragedy, he and his family would have been destroyed, had it not been for God's mercy. As it was, he and two of his four sons, Elazar and Issamar, were spared. Thus, the bull atoned for Aaron and the two rams for Elazar and Issamar. Although his other two sons, Nadab and Avihu, were still living, no offering was prescribed for them because God foresaw that they would die later (Leviticus 9:2). That Aaron's sons needed atonement is evidenced by the requirement in verse 10 that they, like their father, lean their hands upon the head of the bull, a ritual that implies confession and atonement (Ramban to v.14, R' Bachya vs. 1,14).

2. . . . לחם מצות - With unleavened breads . . . These three

types of unleavened breads are described in *Leviticus* 2:4 and 6:14. There were ten loaves of each (*Rashi*).

All three kinds of bread were unleavened, to symbolize that the Kohanim would not have independent wealth; for their livelihood they were to rely on the largess of the nation. The breads were prepared with varying amounts of oil, from the unleavened breads that were kneaded with twice as much oil as the unleavened loaves, to the wafers that were kneaded without any oil. This symbolized that the Kohanim were to feel proud and content to be servants of God, whatever the degree of their personal wealth and possessions (R' Hirsch).

4. יְרָחַצְּהָ אֹתֶם — And you shall immerse them. Moses was to bring the Kohanim and the parts of the offering — the breads and the animals — and he was to immerse the Kohanim in a mikueh (Rashi).

1. The crown of sanctity. This refers to the Headplate upon which was engraved HOLY TO HASHEM (28:36). It is remarkable that the Kohen Gadol, who had no political or military power, is described as wearing a crown, while a crown is never mentioned in the chapter of the Jewish king. To the contrary, the king's distinguishing characteristic was that he had to write his own Torah scroll and carry it with him at all times. This phenomenon teaches that the source of true power, the crown, is the sanctity of the Kohen Gadol, but the king must derive his values from the Torah (Oznayim LaTorah).

7. וְצְּבְּקְהַ עֵּל־רְאְשׁוּ — And pour it on his head. The commentators disagree on how this was done. According to Ibn Ezra, Aaron's head was anointed before his Turban was put in place. Ramban, however, shows from Leviticus 8:9—12 that Aaron was fully dressed before the oil was applied. Rashi maintains that drops of oil were applied to his head [below the Turban] and between his eyebrows, and then Moses connected them with his finger. Ramban holds that the Turban was wound around Aaron's head, so that the oil could be placed on the bare top of his head.

9. לְחָקֵת עוּלָם — An etemal duty. The sense of the phrase is

ּוָהָיִתָה לָהֶם כְּהָנָּה לְחֻקַּת עוֹלֶם וּמִלֵּאתַ יַד־אַהָרְן וְיֵד־־ ּ בַּנֵיו: וָהַקַּרַבָתַ אַת־הַפָּר לִפְנֵי אְהֶל מוֹעֻד וְסָמַך אַהְרְן ּאַ וּבַנַיו אָת־יִדִיהָם עַל־רָאשׁ הַפֶּר: וְשֻׁחַטִתַּ אֶת־הַפָּר לְפְנֵי יהוה פַּתַח אָהֵל מוער: וְלֻקַחְתָּ מִדַּם הַפָּּר וְנֶתַתָּה עַל־ - יהוה פַּתַח אָהֵל מוער: ַקַרְנָת הַמִּזְבֵּחַ בְּאֶצְבָּעֶךְ וְאֶת־כָּל־הַדָּם תִּשְׁפֹּׁךְ אֶל־יְסִוֹד ָּ הַמִּזְבֵּחַ: וְלֻקַחְתָּׁ אֶת־כָּל־הַחֵּלֶבׁ הַמְכַפֶּה אֶת־הַלֶּּרֶבُ וָאֶת הַיּתֵּרֵת עַל־הַכָּבֶּד וְאֵת שְׁתֵּי הַכְּלָיֹת וְאֶת־הַחֻלֶּב ָרְאָתְר יְצֶלִיהֶן וְהִקְטַרְתָּ הַמִּזְבֵּחָה: וְאֶת־בְּשַׂר הַפָּר וְאֶת־ יִי ערוֹ וְאֶת־פִּרְשׁׁוֹ תִשְּׂרָף בָּאֵשׁ מִחֻוּץ לַמַּחֲנֶה חַטָּאת יו הָוּא: וְאֶת־הָאַיִל הָאֶחָד תִּקָּח וְטָׁמְכֹוּ אַהַרְן וּבָנֵיו אֶת־ רָאשׁ הָאָיִל: וְשָׁחַטְהָ אֶת־הָאָיִל וְלָקַחְתְּ אֶת־הָאָיִל וְלָקַחְתָּ אֶת־ יְבִיהֶם עַל־רָאשׁ הָאָיִל: וְשָׁחַטְהָ אֶת־הָאָיִל וְלָלַקַחְתָּ אֶת־ ּיִ דָּמֹוֹ וְזָרֵקְתָּ עַל־הַמִּזְבֵּחַ סָבִיב: וְאֶת־הָאַיִל תְּנַתֵּחַ ייּ לְנְתָחֶיו וְרֶחַצְתָּ קִרְבּוֹ וּכְרָעָיו וְנֵתַתָּ עַל־נְתָחָיו וְעַל־ ראשו: וָהָקטַרָתַּ אֶת־כַּל־הָאַיִל הַמְזְבֶּחָה עלֶה הְוּא ייַ ראשׁוּ: וָהָקטַרָתַּ אֶת־כַּל־הָאַיִל י בַיהוָה רֵיחַ נִיחוֹחַ אִשֵּׁה לֵיהוָה הָוֹא: וְלֻקַחָתָּ אָת הָאַיִל 🐷 ַהַשַּׁנֵי וִסָּמַרְ אַהַרָן וּבָנֵיו אַת־יִדִיהָם עַל־רָאשׁ הָאָיִל ַר וְשֵׁחַטָתַ אֵת־הַאַיִל וְלָקַחָתַ מִדָּמוֹ וְנָתַתַּה עַל־תִּנוּך אֹזֵן בּ אַהֵרֹן וִעַל־תִּנוֹרְ אָזֵן בָּנָיוֹ הַיִּמָנִית וִעַל־בְּהֵן יָדָם הַיִּמָנִית וְעַל־בָּהֵן רַגָּלֶם הַיְמָנֵית וְזֶרַקָתָּ אֶת־הַדֶּם עַל־הַמִּזְבֵּחַ כּא סָבֵיב: וַלָּקַחָתָּ מִן־הַרָּם אֲשֵר עַל־הַמִּוֹבְּהַ וֹמְשֵׁמֵן ַהַמִּשִּׁחָהֹ וִהְזֵיתָ עַל־אַהַרן וְעַל־בְּגֶדָיו וְעַל־בָּנֵיו וְעַל־ בָּגְדֵי בָנַיו אָתָוֹ וָקָדֵשׁ הוּא וּבְגַּדַיו וּבַנַיו וּבִגְדֵי בַנַיו אָתְוֹ: בּ וָלֶקַחָתָּ מִן־הָאַיִּל הַחֱלֵב וְהָאַלִּיָה וָאֵת־הַחֲלֵב ו הַמְכַפֵּה ָאֶת־הַבֶּּלֶרֶב וְאֵת יֹתֶרֶת הַכָּבֶד וְאֵת וֹ שְׁתֵּי הַכִּּלָית וָאֶת־ ָהַחֶלֶב' אֲשֶׁר עָלֵיהֵן וָאָת שְׁוֹק הַיָּמֶין כֵּי אֵיל מִלֶּאִים הָוּא:

וּתָהֵי לָהוֹן כָּהָנָתַא לְקָיֵם עַלֶם וּתַקָּרֵב וַקַרַכַּנַא דְבָנוֹהָי: קַרַבַּנַא דְאַהַרֹן ותקרב ית תורא לקדם משכן זמנא. וַיִּסְמוֹךְ אַהַרן וּבָנוֹהִי יַת יִבֵיהוֹן עַל רֵישׁ תוֹרַא: יא וָתִכּוֹס יַת תּוֹרַא קַדַם יִיַ בָּתְרַע מַשַּׁכֵּן זִמָנָא: יבּוֹתִסַּב מִדְּמָא דְתוֹרָא ותתו על קרנת מַרְבָּחָא בְּאַצְבָּעֶךְ וְיָת בַּל דִּמַא תֵישׁוֹד לִיסוֹרָא דִּמַרְבָּחָא: יי וְתַסֶב יַת כַּל תַּרְבַּא דְּחַפֵּי יַת גַּנַא וְיַת חצרא דעל כַּבָּרָא ויַת תַּרְתִּין כַּלִיוַ ויַת תַּרָבָּא דִּי עַלִיהוֹן ותַסִּיק למַדבּחַא: ייונת בָּסָרָא דְתוֹרָא וְיַת מַשְׁבַּהּ וְיַת אוּבָלַה תּוֹקִיד בְּנוּרָא מִבָּרָא לְמַשְׁרִיתָא חַטַאתַא הוא: שוויַת דְבַרַא חַד תִּסְב וַיִסְמִכוּן אָהָרן וּבְנוֹהִי יָת יִדֵיהוֹן עַל רֵישׁ דְּכָרַא: מּוֹ וָתְבּוֹס יַת דְּכָרַא וָתְסַב יַת דְּמַה וְתִוֹרוֹק עַל מַדְבָּחָא סְחוֹר סְחוֹר: ייּוְיָת דברא תפלג לאברוהי ותחלל נוה וּבַרַעוֹהַי וַתַתַּן עַל אַברוֹהִי וַעַל רִישַׁהּ: יחות סיק ית כל דברא למדבחא עלתא הוא קַרַם יִיַ לְאַתְקַבַּלָא בְרַעַנַא קּרְבָּנַא קַרָם יִיָ הוּא: יטוֹתִפַּב יָת דְּכָרָא תְנִיָנָא וַיִסְמוֹךְ אֲהָרן וּבְנוֹהִי יַת יִבִיהוֹן עַל בִישׁ דּבָרַא: כּוָתְבּוֹס יַת דְּכָרַא וָתְסֶב מִדְּמַה וִתְתֵּן עַל רוּם אוּרָנַא רָאַהַרן וִעַל רוּם אוּדְנַא דְבָנוֹהָי הָיַמִּינַא וִעַל אָלִיון יִדֵיהון דַיַּמִינַא וְעַל אָלִיוֹן רְגְּלֵיהוֹן דּיַמִּינָא וְתַזְרוֹק יַת דְּמָא עַל מַרְבְּחַא סחור סחור: כאותסב מן דמא די על מַדְבָּחָא וּמִמִּשְׁחַא דִּדְבוּתָא וְתַדֵּי עַל אַהַרן וִעַל לְבוּשׁוֹהִי וִעַל בְּנוֹהִי וִעַל לְבוּשֵׁי בָנוֹהִי עְמֵה וְיָתְקַרֵשׁ הוּא וּלְבוּשׁוֹהֵי וּבָנוֹהַי וּלְבוּשֵׁי בְנוֹהִי עְמַה: בּנְתְסַב מָן דִּכְרַא תַּרְבָּא וְאַלִּיתָא וְיָת תַּרָבָּא דִּחָפֵי יָת גַּנָּא וִיָּת חֲצֵר כַּבְדָּא וִיָּת תַּרְתֵּין כַּלְיָן וְיָת תַּרְבָּא דִי עַלֵּיהוֹן וְיָת שוקא דְיַמִּינָא אֲרֵי דְּכַר קַרְבָּנַיָּא הוּא:

שכנגדה באלכסון, וכל מחנה נראים בשני זדי הקרן אילך ואילך, נמוא הדס נחון בד' רוחות [סביב], לכך קרוי סביב: (יד) על גרחדיו. עם נחחיו. מוסף על שאר הנחחים: (יח) ריח ניחוח. נחת רוח לפני שאמרחי ונעשה רלוני (ח"כ שם פרק ו:מ; זבחים מו:): אשה. לשון אש, והיא הקטרת איברים שעל האש: (ב) תגוך. הוא הסחום, גדר אשה. לשון אש, והיא הקטרת איברים שעל האש: (ב) תגוך. הוא הסחום, גדר האמנטי שבחוך האותן שקורין עודרו"ן בלע"ז: בהן ידם. הגודל, ובפרק האמנטי (ח"כ מלואים כא): (בב) החלב. זה חלב הדקים או הקיבה (שם נדבה פרשחא יד:ז; חולין מט:): והאליה. מין הליות ולמטה, כמו שמטרש בויקרא (ג:ט) שנא' לעמת העלה יסביר וכ, מקום שהכל, ללו מו ולמטה, כמו שמטרש לליה, מאין אליה קריבה אלא בכביר וכ, מקום שהלל, ללו אין עשוני שלליה (חולין יא.): ואת שוק הימין. לא מלואים הוא. שלמים לשון שלמות, שהשלם בכל. מניד הכחוב שהמלואים שלמים, [שמים, [שמים] שלום למדב ולעובד העבודה ולבעלים (ח"כ שם שוצב; תנחומא לו ד), לכך אני מלרים והחות לו כות לעובד העבודה ולבעלים (ח"כ שם שוצב; תנחומא לו ד), לכך אני מלרים החות לויות לו לו לעובד העבודה ולמובר העבודה ולמובר העבודה ולמובר העבודה למנה, וזהו משה ששמש במלואים, והשאר אכון אכלו אהרן

priesthood shall be an eternal duty for them, and you shall inaugurate Aaron and his sons.

<sup>10</sup> You shall bring the bull near before the Terit of Meeting; Aaron and his sons shall lean their hands upon the head of the bull. <sup>11</sup> You shall slaughter the bull before HASHEM, before the entrance of the Tent of Meeting. <sup>12</sup> You shall take some blood of the bull and place it with your finger on the horns of the Altar, and you shall pour all the blood on the base of the Altar. <sup>13</sup> You shall take all the fat that covers the innards, the diaphragm with the liver, the two kidneys and the fat that is upon them; and you shall cause them to go up in smoke upon the Altar. <sup>14</sup> The flesh of the bull, its hide, and its waste you shall burn in fire outside the camp — it is a sin-offering.

<sup>15</sup> You shall take the first ram. Aaron and his sons shall lean their hands on the head of the ram. <sup>16</sup> You shall slaughter the ram, and take its blood and throw it on the Altar all around. <sup>17</sup> You shall cut the ram into its pieces; wash its innards and feet, and place [them] with its pieces and its head. <sup>18</sup> You shall cause the entire ram to go up in smoke upon the Altar — it is an elevation-offering to HASHEM; it is a satisfying aroma, a fire-offering to HASHEM.

<sup>19</sup> You shall take the second ram. Aaron and his sons shall lean their hands on the head of the ram. <sup>20</sup> You shall slaughter the ram. You shall take some of its blood and place it on the middle part of the ear of Aaron and on the middle part of the ear of his sons — the right one — and on the thumb of their right hand and the big toe of their right foot, and you shall throw the blood upon the Altar, all around. <sup>21</sup> You shall take some of the blood that is on the Altar and some of the anointment oil and sprinkle on Aaron and on his vestments, and on his sons and the vestments of his sons with him; he and his vestments, and his sons and his sons' vestments with him, shall become holu.

<sup>22</sup> From the ram you shall take the fat, the tail, the fat that covers the innards, the diaphragm with the liver, the two kidneys and the fat that is on them, and the right thigh — it is a ram of

that the inauguration ritual would confer the status of Kohanim on the priestly family as an eternal duty, so that all descendants of Aaron's line would be Kohanim from birth. See Rashi.

- 10. יְהַקְּרְבְּתָּ אֶת־הָּבָּּר You shall bring the bull near. The bull had been brought before (v. 3), but now it was brought to the Kohanim for them to lean on it [to confess sins and gain atonement] (Ibn Ezra).
- 14. אַבְּירְשְׁהָא You shall burn in fire. Rashi notes that ordinarily the only sin-offering that had to be burned in its entirety was one whose blood-service was inside the Tabernacle, such as the offerings of Yom Kippur. This offering is the only exception to that rule. Ramban offers a reason for this unusual practice. This sin-offering atoned for Aaron (see notes to v. 1), so that it fell under the category of the אַרְשָּׁשְׁהָּחָ, Bull of the Anointed Kohen (Leviticus 4:3-12), which was completely burned because its blood was offered inside the Tabernacle. However, this bull's blood could not be brought inside because the Paroches/Curtain itself did not become sacred until the conclusion of the seven-day Inauguration service.
- 18. הַיחָ בּיחוּת A satisfying aroma. It is not the fragrance that matters. Rather, the aroma of the offering going up in smoke on the Altar gives satisfaction to God, as it were, because it is testimony that He expressed His command and the nation carried it out (Rashi).

- **20.** Through the ear, one hears and understands; through the hand, one acts; through the feet, one moves about. All three are consecrated to show that the Kohen dedicates all his faculties to God's service (*R' Hirsch*).
- 22. אֵל מֵּלְאֵים A ram of perfection. Although this word is rendered as inauguration throughout the chapter, Rashi here changes the translation, commenting that it is synonymous in this verse with שְלֵּמִים, peace-offering, since the roots of the two words שָּלֶמִים, whole, and אלְמִי, full express the same concept of perfection. As verses 22-28 state, this ram was divided among the Altar, Moses who performed the service, and the Kohanim who brought the offering. Thus, the offering represented peace, because it provided a share to everyone involved and gave a feeling of perfection to all.

That the right thigh is burned on the Altar is an exception to the rule, because ordinarily the right thigh of a peace-of-fering was given to the Kohen. Siomo, rendering the word on the series of inauguration, notes that, in the context of the verse, the term is used here to explain the special treatment of the thigh. This exception is due to the special inauguration nature of the offering: Since Kohanim perform the sacrificial service with their right hands (Menachos 10a), it was appropriate that the dedication-offering symbolize their devotion to the service by having the right thigh, which is symbolic of the right hand of humans, placed upon the Altar.

בגופתא דלחם חד וגרצתא דלחם משח חדא ואספוג חד מסלא דפטיריא די קדם יי: כד ותשוי כלא על ידא דאהרן ועל ידא דבנוהי ותרים יתהון אַרמוּתא קָדָם יָיָ: כּהּוָתְסָב יַתָהוֹן מִידֵיהוֹן וָתַסֵּיק למַדבָּחַא עַל עַלַתַא לאַתַקבּלַא בַרַעַנא קֶרֶם יְיָ קַרְבָּנָא הוּא קֶרֶם יְיָ: כּוּ וְתִּסֵב יָת חֵדְיָא מִהְּכֵּר קָרְבָּנַיָּא דִּי לְאָהַרֹן וּתִרִים יָתָהּ אַרָמוּתָא קַדָם יִי וִיהֵי לָךְּ לְחָלָק: בוותקדש ית חדיא דארמותא וית שוקא דאפרשותא די אתרם ודי אָתַפָּרָשׁ מִדְּבַר קַרְבָּנַיַא מִדִּי לְאַהַרן ומדי לבנוהי: כחויהי לאהרן ולבנוהי לקים עלם מן בני ישראל ארי אַפַרשותא הוא ואַפַרשותא יהי מן בני ישראל מנכסת קודשיהון אפרשותהון קַרָם ייַ: כטולבושי קודשא די לאַהָרן יְהוֹן לְבְנוֹהֵי בַּתְרוֹהִי לְרַבּאַה בהוֹן וּלְקַרָבָא בָהוֹן יַת קַרְבָּנָהוֹן: לּשְׁבַעַת יומין ילבשנון כהנא תחותוהי מבנוהי די יעול למשבו זמנא לשמשא בְקוּרְשָׁא: לֹאוֹיָת דְּכַר קַרְבָּנַיָּא תְּסַב וּתְבַשֵּׁל יַת בִּסְרֵה בַּאֲתַר קַדִּישׁ: לכּ וְיֵיכוּל אַהַרוֹ וּבנוֹהִי יַת בַּסֶר דִּכַרָא וַיַת לַחַמא דִּי בְסַלֵּא בִּתְרַע מַשְׁבַּן זִמְנַא: לּגּוְיֵיכָלוּוְ יַתְהוֹן דִּי יַתְכַּפַּר בָּהוֹן לְקַרְבָא יַת קרבּנָהוֹן לְקַרַּשָא יַתִהוֹן וְחִלּוֹנֵי לָא יַיכוּל אַרֵי קוּדְשַא אָנוּן: לדּ וָאָם יְשְׁתַּאַר מבְּסֵר קָרְבָּנַיָּא וּמִן לַחִמַא עַד צַפּרַא וָתוֹקִיד יַת דָּאִשְׁתַּאַר בָּנוּרַא לַא יִתְאֵכֶל אָרֵי קוּרָשַא הוּא: להוִתַעְכֵּד לְאַהַרֹן וַלְכָנוֹהִי כָּדֵין כָּכל דִּי פַּקֶּדִית יַתַּךְ שִׁבְעַת יוֹמִין תְּקַרֶב קָרְבַּנָהוֹן: אוֹתוֹרָא רְחַטָּאתָא תַעְבֵּד לִיוֹמָא עַל כִּפּוּרַיַּא

בּ וַכֹבַּר לָחֵם אַחַת נַחַלֵּת לֵחֵם שֵׁמֵן אַחַת וַרָקִיק אָחָר בר מִסַל הַמַּצות אֲשֶר לִפְנֵי יהוה: וְשַׁמְתָּ הַכֹּל עַל כַּפֵּי אַהַרוֹ בה וַעַל כַּפֵּי כָנֵיו וְהֵנַפְתָּ אֹתֶם תְּנוּפָה לִפְנֵי יהוָה: וְלֵקַחְתָּ אתם מַיַבַם וָהָקטַרָתָ הַמִּוְבֵּחָה עַל־הָעֹלֶה לְרֵיחַ נִיחוֹתַ בּ לִפְנֵי יהוֹה אַשֵּׁה הָוֹא לֵיהוָה: וְלֵקַחְתָּ אֶת־הֶחָוֶה מֵאֵיל הַמִּלְאִים אֲשֶׁר לְאַהֲרֹן וְהֵנַפְתָּ אֹתֶוֹ תִנוּפָה לִפְנִי יהוָה בּ וְהָנֶה לְךָּ לְמָנֶה: וְקִדַּשְׁתָּ אֵת וֹ חֲזֵה הַתְּנוּפָּה וְאֵת שׁוֹק התרומה אשר הונף ואשר הורם מאיל הַמּלְאִים מֵאַשׁר בח לאַהַרן וּמֵאַשֵר לְבַנֵיו: וְהַיָה לְאַהַרוֹ וּלְבַנִיו לְחָק־עוֹלֶם מֵאֵת בַּנֵי יִשְׂרָאֵל כַּי תְרוּמָה הָוּא וּתְרוּמָה יִהְיֶּה מֵאֵת בט בּני־יִשַּׂרָאַל מַזָּבְחֵי שַׁלְמֵיהֶם תַּרִוּמַתַם לֵיהוָה: וּבְגְדֵי הַלֶּבֶשׁ אֲשֶׁר לְאַהָרֹן יִהְיָוּ לְבָנֵיו אַחֲבָיו לְמָשְׁחָה בָהֶׁם ין הַּמָלֵא־בָם אֶת־יָדָם: שִׁבְעַת יָמִים יִלְבָּשֶׁם הַכּהָן תַּחְתָּיו יּ לא מָבָנֵיו אֲשֵׁר יָבָא אֱל־אָהֵל מוֹעֵד לְשָׁרֵת בַּקְּדֵשׁ: וְאֵת אֵיל 😽 לבּ הַמִּלֶאִים תָּקָּח וּבְשַּׁלְתָּ אֵת־בְּשַּׁרָוֹ בִּמָקִם קָּדְשׁ: וְאָבַׁל אַהַרן וּבָנָיוֹ אֵת־בִּשֵּׁר הָאַיִל וִאֵת־הַלֵּחֵם אַשֵּׁר בַּפָּל לּג פַּתַח אָהֶל מוֹעָד: וְאָכְלוֹ אֹתָם אֲשֵׁר כָּפַּר בָּהֶם לְמַלֵּא 🕁 אֶת־יַדָם לִקַדֵּשׁ אֹתָם וְזֵר לְא־יֹאכֵל כִּי־קָדֵשׁ הֵם: וֵאִם־ יָנַתֶּר מִבְּשַׂר הַמִּלְאֵים וּמִן־הַלֶּחֶם עַד־הַבְּקֵר וְשַׁרַפְתַּ אַת־הַנּוֹתַר בָּאֶשׁ לָא יֵאַכֵל בִּי־קְרֵשׁ הָוּא: וְעַשִּׁיתַ 🕁 לְאַבֶּרְן וּלְבָנָיוֹ בָּבָה בְּכִל אֲשֶׁר־צִוַּיתִי אֹתֶכָה שִׁבְעַת לּי יַמֶים תִּמֶלֵא יַדֵם: וּפַּר חַשַּׁאת תַּעֲשֶה לַיּוֹם עַל־הַכְּפַּרִים 🕫

בם את ידם. ע"י הכנדים הוא מתלכש ככהונה גדולה (יומא ה.): (ל) שבעת ימים. רלופין: ילבשם הבהן. אשר יקום מבניו תחתיו לכהונה גדולה, כשימנוהו להיות כהן גדול: אשר יבא אל אהל מועד. חוחו כהן המוכן ליכנס לפני ולפנים ביום הכפורים, וזהו כהן גדול, שאין עבודת יום הכפורים כשרה אלא בו (שם עג.): תחתיו מבגיו. מלמד שאם יש לו לכהן גדול בן ממלא את מקומו ימנוהו כהן גדול תחתיו (ת"כ אחרי פרק ח:ה; יומא עב:): [הבהן תחתיו מבניו. מכאן ראיה כל לשון כהן ל' פועל. עובד ממש, לפיכך ניגון חביר נמשך לפניו:) (לא) במקום קדש. בחלר חהל מועד (ויקרא ו:ט) שהשלמים הללו קדשי קדשים היו (פסוק לג): (לב) פתח אהל מועד. כל החלר קרוי כן: (לג) ואכלו אתם. אהרן ובניו לפי שהם בעליהם: אשר בפר בהם. להס כל זרוח וחיעוב: למלא את ידם. כחיל ולחס הללו: לקדש אתם. שעל ידי המלואים הללו נחמלאו ידיהם ונתקדשו לכהונה: בי קדש הם. קדשי קדשים. ומכאן למדנו אזהרה לזר האוכל קדש[י] קדשים (מכוח יח.), שנתן המקרא טעם לדבר משום דקדם הס: (לה) ועשית לאהרן ולבניו ככה. שנה הכתוב וכפל לעכב, שחם חסר דבר אחד מכל האמור בענין לא נחמלאו ידיהם להיות כהנים ועבודתם פסולה (יומא ה.): אתכה. כמו חותך: שבעת ימים תמלא וגו׳. בענין הזה ובקרבנות הללו בכל יוס: (לו) [ופר חטאת תעשה. לכל יוס]: על הכפרים. בשכיל הכפורים, לכפר על המזבח מכל זרוח ותיעוב. ולפי שנאמר שבעת ימים תמלא ידם אין לי אלא

ובניו שהם בעלים כמפורש בענין: (בג) ובבר לחם. מן החלות: וחלת לחם שמן. ממין הרבוכה (מנחות עת.): ורקיק. מן הרקיקין. אחד מעשרה שבכל מין ומין (שם עו.). ולא מלינו תרומת לחם הבא עם זבח נקטרת אלא זו בלבד, שתרומת לחמי תודה ואיל נזיר נחונה לכהנים עם חזה ושוק. ומזה לא היה למשה למנה אלא חזה בלבד: (בד) על בפי אהרן וגו' והנפת. שניהם עסוקין בתנופה, הבעלים והכהן. הא כילד, כהן מניח ידו תחח יד הבעלים ומניף (שם סח:), ובזה היו אהרן ובניו בעלים ומשה כהן: תגופה. מוליך ומביא למי שארבע רוחות העולם שלו, ותנופה מעכבת ומבעלת פורעגות רוחות רעות. תרומה, מעלה ומוריד למי שהשמים והארץ שלו, ומעכבת טללים רעים (שם סב.): (בה) על העולה. על האיל הראשון שהעלית עולה: לריח ניחוח. לנחת רוח למי שאמר ונעשה רלונו: אשה. לאש נתן: להי. לשמו של מקום: (בז) וקדשת את חזה התנופה ואת שוק התרומה וגוי. קרסס לדוכות להיות נוהגת תרומתם והנפחם בחזה ושוק של שלמים, אבל לא להקטרה, אלא והיה לאהרו ולבניו (פסוק כח) לאכול: תגופה. לשון הולכה והבאה, ווינטלי"ר בלע"ז: הורם. לשון מעלה ומוריד: (בח) לחק עולם מאת בני ישראל. שהשלמים לכעלים, ואת החזה וחח השוק יחנו לכהן: בי תרומה הוא. החזה ושוק הזה: (בט) לבניו אחריו. למי שבא בגדולה אחריו: למשחה. להתגדל בהם, שיש משיחה שהיא לשון שררה, כמו לך נחתים למשחה (במדבר יח:ח; ספרי קיז) אל חגעו במשיחי (תהלים קה:טו): ולמלא

perfection — <sup>23</sup> one cake of bread, one oily loaf, and one wafer from the basket of unleavened loaves that is before Hashem. <sup>24</sup> You shall place it all on the palms of Aaron and on the palms of his sons, and you shall wave them as a waving before Hashem. <sup>25</sup> You shall take them from their hands and cause it to go up in smoke on the Altar, on the elevation-offering, as a satisfying aroma before Hashem; it is a fire-offering to Hashem. <sup>26</sup> You shall take the breast of the inauguration ram that is Aaron's, and you shall wave it as a waving before Hashem. Then it shall be your portion. <sup>27</sup> You shall sanctify the breast of the waving and the thigh of the raising-up, that was waved and that was raised up, from the inauguration ram that was for Aaron and for his sons. <sup>28</sup> It shall be for Aaron and his sons as an eternal portion from the Children of Israel, for it is a portion and it shall remain a portion from the Children of Israel from their peace-offering feasts, their portion to Hashem.

<sup>29</sup> The holy vestments of Aaron shall belong to his sons after him to become elevated through them, to become inaugurated through them. <sup>30</sup> For a seven-day period, the Kohen who succeeds him from his sons, who shall enter the Tent of Meeting to serve in the Sanctuary, shall don them,

<sup>31</sup> You shall take the inauguration ram and cook its flesh in a holy place. <sup>32</sup> Aaron and his sons shall eat the flesh of the ram and the bread that is in the basket before the entrance of the Tent of Meeting. <sup>33</sup> They — who received atonement through them — shall eat them, to inaugurate them, to sanctify them; an alien shall not eat for they are holy. <sup>34</sup> If anything shall be left over from the flesh of the inauguration-offering or from the bread until the morning, you shall burn the leftover in the fire. It may not be eaten, for it is holy.

<sup>35</sup> You shall do thus for Aaron and his sons, like everything that I have commanded you; for a seven-day period shall you inaugurate them. <sup>36</sup> A bull sin-offering shall you make for each day

- 24. תְּנְנְּמָּה A waving. In his capacity as priest during these seven days, Moses joined the Kohanim in waving these sacrificial parts in all four directions, acknowledging God's mastery everywhere (Rashi).
- 28. לְּאָרֵהוֹ לְּבְנֵיוּ For Aaron and his sons. This verse gives the future, permanent status of the breast and thigh of peace-offerings, in contrast to the unusual procedure of the Seven Days of Inauguration. During this week, as seen above, the breast went to Moses and the thigh was burned on the Altar. In the future, as this verse teaches, both would be the gifts to the Kohanim (Rashi, Ramban to v. 26).
- 29. יְלְבָּנִי אַחֵּרָי To his sons after him. . Whichever of Aaron's sons shall be chosen to succeed him as Kohen Gadol will wear his eight vestments and they will cause him to become elevated, i.e., attain the status of Kohen Gadol (Rashi). This applied especially during the era of the Second Temple, when there was no anointment oil and the High Priests assumed their positions by means of wearing the vestments of the office. According to Sforno, the verse also teaches that offerings of the Seven Days of Inauguration, which invested Aaron, would not apply in the future.
- 30. שׁבְּעֵח יִמִּים A seven-day period. Rashi explains the flow of the verse as follows. Whenever a new Kohen Gadol is appointed and if a son of the previous Kohen Gadol is worthy of the post, he has precedence over all others he must don the eight vestments for seven consecutive days, whether or not he will be performing the Temple Service during those days. In this context, the verse teaches that a "Kohen Gadol" is the one who enters the Holy of Holies on Yom Kippur. a

service that cannot be performed by anyone else.

33. אָשֶׁר בָּבֶּר בָּהֶה — Who received atonement through them. By means of the inauguration service, the Kohanim would be elevated from their previous alien status (Rashi). The word "atonement" need not refer to atonement for actual sin, for there is nothing sinful about being Levites instead of Kohanim. Rather, as in this case, it can refer to leaving behind an inferior spiritual status and moving up to a higher one.

The verse teaches that they achieved this elevation and sanctification by means of eating the portions of the offering that were allotted to them. This follows the principle that those who bring an offering gain atonement when the Kohanim consume its flesh, for it is to their merit that the servants of God enjoy the offering as God had commanded. In this case, too, the Kohanim who brought the offering gain atonement and consecration by performing the *mitzvah* of eating their portion of the offering.

even though a layman may eat from ordinary peace-offerings — he may not eat from this one. Ordinary peace-offerings are of a lower degree of sanctity, but the inauguration-offerings were different: they are holy, meaning that they had a more sacred status, and therefore a layman, i.e., a non-Kohen, was not permitted to eat them. From this, we derive that any layman who eats the most holy offerings is in violation of a negative commandment (Rashi).

35. שְׁבְעֵּת יְמִים — A seven-day period. The above ritual was to be repeated every day for seven days (Rashi).

ותדפי על מדבחא בכפרותה עלוהי ותרבי יתה לקדשותה: משבעת יומיו תכפר על מדבחא ותקדש יתה ויהי מדבחא לדש קודשיו כל דיקרב בַּמַדְבָּחַא יַתְקָבַשׁ: לחובין די תַעבר על מדבחא אמרין בני שנא תרין ליומא תדירא: לטיַת אמרא חד תעבד בצפרא וית אמרא תנינא תעבד בין שמשיא: מועסרונא סלתא דפילא במשח כתישא רבעות הינא ונספא רבעות הינא חמרא לאמרא חד: מא וית אמרא תנינא תעבד ביו שמשיא כמנחת צפרא וּכָנָסְבָּה תַּעָבָּד לַהּ לְאָתַקַבַּלַא בָרַעַוָא קרבנא קדם ייַ: מגעלתא תדירא לָדֶרֶיבוֹן בָּתָרֶע מַשְׁבַּן וִמְנַא קַדֶם יִי דאַזַמֵן מִימִרִי לִבוֹן תַּמַן לִמַלְלֵא עִמַּר תַּמַן: מּג וַאָזַמַן מֵימִרִי תַמַן לְבָנֵי יִשְׁרַאַל ואתקדש ביקרי: מרואקדש ית משכן זמנא ויַת מַדְבָּחַא ויַת אַהַרֹן וית בּנוֹהי אַקָּרָשׁ לְשָׁמַשַא קַרַמַי: מה וַאַשָּׁרֵי שְׁכַנָתִי בגו בני ישראל ואהוי להון לאלה: מו ויִדעוּן אַרִי אַנַא יִיַ אַלַהַהוֹן דִּי אַפַּקִית יַתָהוֹן מֵאַרְעַא דִמְצְרַיִם לְאַשְׁרַאַה שַׁכְנָתִּי בֵּינֵיהוֹן אַנַא יִי אַלַהַהוֹן:

וַחְטַאתֵ עַל־הַמְּזְבֶּהַ בְּכַפֶּרְהְּ עַלֵיו וּמַשַּחִתַּ אתו לּ לְקַדְשׁוֹ: שָבְעַת יַמִים תִּכַפֵּר עַל־הַמִּזְבֵּחַ אתו וָהָיֶה הַמִּוְבֶּחַ קְרֶשׁ קַרָשִׁים כָּל־הַנגַעַ בַּמִּובֵּחַ וָזֶה אֲשֵׁר תַּעֲשֵׂה עַל־הַמִּזְבֵּחַ כְּבַשִּים לט בני־שנה שנים לַיּוֹם תַמִיד: אֶת־הַבֶּבֶשׁ הַאָחָד תַּעֲשֵה מ בבּקר ואָת' הַבֶּבֶשׁ הַשָּׁנִי תַּעֲשָה בַּין הַעַרְבַּיִם: וְעְשַּׁרֹן סُלِّת בַּלוּל בָּשֵמֵן כַּתִית רַבַע הַהִּין וְנֶסֶך רִבִיעֵת הַהַין יָיֶן מא לכבש האחד: ואת הַכַּבשׁ הַשֵּׁנִי תַּעֲשָה בֵּין הַעַרְבַּיִם פמנחת הבקר וכנסבה העשה לה לבים ניחם אשה מב לַיהוָה: עלֵת תַּמִיד לְדֹרְתֵילֵם פֵּתַח אָהֵל־מוֹעֵד לְפְנֵי מג יהוה אַשַּׁר אָנַעַד לַכָם שַׁמַה לִדְבֵּר אָלֵיךְ שַׁם: וָנְעַדְתֵּי מּ מר שַמַה לִבְנֵי יִשְרָאֵל וִנְקָּדָשׁ כִּכְבֹדִי: וָקְדַשְׁתֵי אֶת־אָהֶל מועד ואת־הַמִּזְבֵּחַ ואת־אַהַרוֹ ואַת־בַּנֵיו אַקַרֵשׁ לְכַהַן מה לֵי: וַשַּׁבַנָתַּי בָּתוֹךְ בָּנֵי יִשְׂרָאֵל וָהַיֵּיתִי לַהָם לֵאלֹהֵים: מ וידעו כי אַני יהוה אַלהיהָם אַשַּׁר הוצאתי אתם מאַרץ 👊 מצרים לשכני בתוכם אני יהוה אלהיהם:

לספלים כמו ששינינו במסכת סוכה (מח.) שני ספלים של כסף היו בראש המזבח ומנוקבים כמין שני חוטמים דקים, נותן לחוכו והוא מקלח ויולא דכך החוטם ונותןקבים כמין שני חוטמים דקים, נותן היין לחוכו והוא מקלח ויולא דכך החוטם ונותן של גג המזבח, ומשם יוכד לשיחין במזבח בית עולמים, ובמזבח הנחשת יוכד מן המזבח לארך: (מא) לריח ניחוח. על המנחה, שלאמר עולה ומנסה (ויקרא כגילו): וסדר הקרבתם האיברים בתחלה ואח"כ המנחה, שלאמר עולה ומנסה (ויקרא כגילו): משו תמיד. מיום אל יום ולא יפסיק יום בינמיים: אשר אועד לבם. כאקבע מועד לדבר אליך, שם אקבעו לבא. ויש מרבוחינו למדים מכאן שמעל מחבה המועד היה הקב"ה מדבר עם משה משהוקם המשבן. וי"א מעל הכפורת, כמו שנאמה ודברתי אחך מעל הכפורת (עשיל כהיב), ואשר אועד לכם האמור כאן אינו אמור על המובדתי שמה. אחושד עמם בדבור, כמלך הקובע מקום מועד לדבר עם עבדיו המובדתי שמה. אחושד עמם בדבור, כמלך הקובע מקום מועד לדבר עם עבדיו שכו וניקדש. המשכן: בבבודי. שחשרה שכימים בו ומ"א אל חקרי בכבודי אלא במכובדי, ממובד, והיכן דבר, ונקדש בכבודי משה הוא אשר דבר ה' לאמר בקרובי אקדש (ויקרא יוב), והיכן דבר, ונקדש בכבודי משה הוא אשר דבר ה' לאמר בקרובי אקדש (ויקרא יוב), והיכן דבר, ונקדש בכבודי משה הוא אשר דבר ה' לאמר בקרובי אקדש (ויקרא יוב), והיכן דבר, ונקדש בכבודי (מ"כ שם כג; זבחים קטו:): (מו) לשבני בתובם. על מנת לשכון אני בתוכם:

דכר הכא בשכילם, כגון האילים והלחם, אכל הכא בשכיל המזכח, כגון פר שהוא לחטוי המזכח, לא שמעני, לכך הולרך מקרא זה. ומדרש ח"כ (מלואים טו) אומר, כפרח המזכח הולרכה שמא התנדב איש דבר גזול במלאכת המשכן והמזכח: וחטאת. ותדכי. לשון מתנח דמים הנחונים באלבע קרוי חטוי: ומשחת אותו. בשמן המשחה וכדכי. לשון מתנח דמים הנחונים באלבע קרוי חטוי: ומשחת אותו. בשמן המשחה וכל המשיחות כמין כ"ף יונית [ם"א כיז: (לו) והיה המזבח קדש. ומה היא קדושתו, בל הגוצע במזבח יקדש. אפילו קרכן פסול שעלה עליו קדשו המזכח להכשירו שלא ירד. מחוך שלאמר כל הנוגע וגו' יקדש שומע אני בין ראוי בין שלאינו ראוי, כגון דבר שלא הכל להנוגע וגו' יקדש שומע אני בין ראוי בין שלאינו ראוי, כגון דבר שלא חבשם, הסמוך אחריו, מה עולה ראויה אף כל ראויה, שנראה לו כבר ונפשל משבא לעזרה, כגון הלו והיולא והטמא ושנששם במחשבת חון לזמנו וחון למקומו המשבא לעזרה, כגון הלו והיולא והטמא ושנששם במחשבת חון לזמנו וחון למקומו וחוש שלה כלו (וצרה כמים מביתים האיפה, מ"ג בילים וחוש בילה (מנחות שו־עוב): בשמן בתיתו. לא לתובה נאמר כתית אלא להכשיר. לפי שלאמר כחית למאור (על למוסח, כיול לפסלו למנחת, ח"ל כאן כחית. ולא לאמע מנחות שאין לרך כחית, למחות בחים כשר כהי (מנחות ביול בהי בלו כנהי כשר כה (מנחות פו-ביו): רבע ההיון. שלשה לונין: ונסר. שאף השחון ברחים כשר כה (מנחות פו-ביו): רבע ההיון. שלשה לונין: ונסר.

37. הַנֵּעֵע בַּמִּובֶּת Whatever touches the Altar. Disqualified sacrificial parts may not be placed on the Altar, but in certain cases, if they had been put there, they may remain there and be burned. As this phrase implies, once something touches the Altar — even though it should not have been there — it shall become sanctified (see Rashi and Zevachim 83a).

R' Moshe Feinstein notes that in this verse and 40:9, the Outer Altar is described as most holy, while in 40:10 the Inner Altar, which was the holier of the two, and was in the Tabernacle building, is described merely as holy.

These designations teach two ethical lessons:

(a) A scholar who spends most of his time in the "tabernacle" of Torah study must be careful to be even more holy when he is "outside," among ordinary people. So strongly influenced must he be by his Torah study that his behavior should impress others as being so much holier as to be worthy of emulation. (b) Someone who is considered "holy" in the company of his fellow scholars is considered to be a "holy of holies" by outsiders, in the sense that his behavior is scrutinized carefully and critically. Therefore he must be scrupulous to avoid a desecration of God's Name.

**38-46.** The tamid-offering. The offering outlined in this passage was brought every day of the year, and was totally

for the atonements; you shall purify the Altar by bringing atonement for it and you shall anoint it to sanctify it. <sup>37</sup> For a seven-day period shall you bring atonement for the Altar and sanctify it. The Altar shall be holy of holies; whatever touches the Altar shall become sanctified

The Tamidoffering

<sup>38</sup> This is what you shall offer upon the Altar: two sheep within their first year every day, continually. <sup>39</sup> You shall offer the one sheep in the morning, and the second sheep shall you offer in the afternoon; <sup>40</sup> and a tenth-ephah of fine flour mixed with a quarter-hin of beaten oil, and a libation of a quarter-hin of wine for each sheep. <sup>41</sup> You shall offer the second sheep in the afternoon, like the meal-offering of the morning and its libation shall you offer for it, for a satisfying aroma, a fire-offering to HASHEM; <sup>42</sup> as a continual elevation-offering for your generations, before the entrance of the Tent of Meeting, before HASHEM; where I shall set My meeting with you to speak to you there.

<sup>43</sup> I shall set My meeting there with the Children of Israel, and it shall be sanctified with My glory. <sup>44</sup> I shall sanctify the Tent of Meeting and the Altar; and Aaron and his sons shall I sanctify to minister to Me. <sup>45</sup> I shall rest My Presence among the Children of Israel, and I shall be their God. <sup>46</sup> They shall know that I am HASHEM, their God, Who took them out of the land of Egypt to rest My Presence among them. I am HASHEM, their God.

unrelated to the Inauguration ritual. The Torah mentions it here to tell us that it was offered even before the Tabernacle assumed its full sanctity. *Ibn Ezra* and *Chizkuni* note that the *tamid*, like the other offerings of the Inauguration week, was offered by Moses, and the Kohanim assumed their responsibility for it on the first of Nissan.

The offering of the morning tamid was a festive event in the Temple. Citing the Mishnah and Chronicles, R' Bachya records the process. As the service proceeded, the Levites, accompanied by music, sang the Song of the Day (which is recited at the end of our daily morning service), and when the service was over, everyone bowed, even the king, if he was present.

Haamek Davar notes that this passage ends by emphasizing that the Tent of Meeting will be the place where God will "meet" with Moses and the nation, and that it will be the place where God will rest His Presence upon Israel. In the Torah's other passage about the tamid (Numbers 28:1-8), there is no mention of the Tent. On the other hand, that passage describes the offering as My [i.e., God's] food, a reference that does not appear here. Based on these differences, Haamek Davar comments that the tamid-offering in the Wilderness had the unique function cementing the closeness between God and Israel, while the tamid-offerings in Eretz Yisrael — My food — were to bring prosperity to the nation, since food is a metaphor for wealth. The suggestion is that if Israel dedicates its own wealth to God's service, He will reward it with even greater riches.

40. אַישְּדּין מלָּח — And a tenth-ephah of fine flour. Every elevation- and peace-offering, whether communal or private, is accompanied by a meal-offering, which is burned completely on the altar, and a wine libation, which is poured onto the Altar. The wine is known as חָנְח, libation, and the meal-offering is known as חַנְּחָת meal-offering of the libations. The prescribed amounts of flour, oil, and wine vary according the species of animal. In the case of the tamid, which is a sheep, there is a tenth-ephah of flour (about 4.5)

pounds), and a quarter-hin (about 30 fluid ounces) each of oil and wine.

45. יְהָיִיתִי לְּתְּהַ לֵּאלֹהִים — And I shall be their God. God rests among us to accept with favor our prayers and service, and He guides our destiny without recourse to intermediaries. Consequently, Israel need not fear the forces of nature, for we are closer to God than any natural forces, and because of this, the Jewish people is eternal (Sforno). The verse may mean to make us aware that it is not enough for God to rest His Presence among us; we must recognize that He is our God and act accordingly. We dare not take His closeness for granted.

The next verse repeats that HASHEM is our God, an apparent redundancy. This is to imply that even if our sins cause His Presence to desert us, He remains our God and we remain His people (Or HaChairn).

Hey shall know... When God dwells among the nation, as represented in the Wilderness by the Tent of Meeting at the center of the Jewish camp, surrounded by the Levite and Israelite camps, the people will realize that God's purpose in taking us out of Egypt was to be our God and rest among us (Ibn Ezra). This shows that God rests among us not merely for our benefit, but for His, as it were, because only Israel bears witness to His omnipresence and greatness (Ramban, R' Bachya).

30.

1-10. The Incense Altar. The last of the Tabernacle's vessels is the Altar upon which incense was burned, every morning and evening. It was known as מְּשְׁבָּח הָּשְׁשִׁי, the Incense Altar; מְשְׁבָּח הַּשְּׁים, the Golden Altar; and מִּשְׁבָּח הַּשְּׁים, the Inner Altar. The obvious difficulty, which is discussed by many commentators, is why this Altar is not mentioned earlier, together with the Menorah and the Table, its neighbors in the Tabernacle. Ramban explains that the Golden Altar's function was entirely different from that of the Tabernacle as a whole. As stated in the last few verses of the

ל שביעי א וְעָשִׂיתָ מִוְבֶּחַ מִקְטַר קְעָרֶת עֲצִי שִׁשָּׁים תַּגְעֲשֵׁה אֹתְוֹ: בַ אַמֵּה אַרְכֹּוּ וָאַמָּה רָחִבּוֹ רָבְוּעַ יְהְיֶה וְאַמָּתַיִם קְמָתְוֹ ַ מַמֵּנוּ קַרְנֹתֵיוּ: וְצְפִּיתַ אֹתוֹ זָדֶב טָהוֹר אֶת־גַּגְּוֹ וְאֶת־ קֵירתֵיו סָבֶיב וְאֶת־קַרְנֹתֵיו וְעָשִׁיתָ לַּוֹ זֵר זָהָב סָבִיב: ּ וּשִׁתֵּי ּ טַבְעֹת זָדָב תַּעֲשֶה־לְּוֹ ו מִתַּחַת לְזֵרוֹ עַל שְׁתִּי צַלְעתִיו תַּעֲשֶה עַל־שְנֵי צָדֵיו וִהָיָה לְבָתִים לְבַדִּים הַ לַשֵּׁאת אֹתֻוֹ בָּהֵפָּה: וְעָשִׁיתָ אֵת־הַבַּדִּים עַצֵי שְׁטֵּים הַ לַשֵּׁאת אֹתֻוֹ בָּהֵפָּה: ּ וְצִפִּיתֵ אֹתָם זָהָב: וְנֵתַתָּה אֹתוֹ לִפְנֵי הַפָּּרֹבֵת אֵשֵׁר עַל־אַרְן הָעֶדֶת לִפְנֵי הַכַּפֹּרֶת אֲשֶׁר עַל־הָעֵלֶת אֲשֵׁר י אָנַעַד לָּךְ שַׁמַה: וָהָקְטַיר עָלֵיו אַהַרָן קִטְרֵת סַמֶּים י ַהְבַּבֶּקַר בַּבֹּקֵר בְּהֵיטִיבָוֹ אֶת־הַנֵּרָת יַקְטִירֶנָה: וּבְהַעֲלֹת הַ בַּבְּקַר אַהַרְן אֶת־הַנֵּרֶת בִּין הָעַרְבַּיִם יַקְטִירֶנָּה קְטְרֶת תָּמֶיד י לפני יהוה לדרתיבם: לא־תַעלו עָלֵיו קטרת זַרָה ּ וְעֹלֵה וּמִנְחָה וְנֵּסֶךְ לָא תִסְּכָוּ עָלֵיוּ: וְכִפֶּר אַהֲרֹן עַל־קַרִנֹתָיו אַחָת בַּשָּׁנָה מְדַּם חַשַּאת הַכִּפְּרִים אַחַת בַּשַּׁנַה' יִכַפֵּר עַלַיוֹ לְדֹרְתֵיכֵם קֹדֵשׁ־קַדַשִּׁים הוא

אותעבר מַרבּחַא לְאַקּטַרַא עַלוֹהִי אוֹתַעַבּר קטרת בּוּסְמיַא דָאַעִי שְׁטִּין תַּעַבַּד יַתַה: יהַי אַרְבָּה וְאָמְתָא פָתַיַה מְרַבַּע יְהַי יַ ותַרתַין אַמִּין רוּמַה מְנַה קַרנוֹהי: גותחפי יַתָה דָּהָב דָּכֵי יַת אָגַרָה וַיַת בַּתְלוֹהִי סחור סחור וְיַת קַרְנוֹהִי וְתַעְבֵּר לֵה זַיר קּרָהַב סְחוֹר סְחוֹר: - וָתַרְתַּין עַזְקַן דְּרָהַב תַּעָבַּר לַה מִלְּרַע לְזַירָה עַל תַּרְתַּין זִויַתַה תַּעַבֵּר עַל תַּרֵין סָטָרוֹהִי וִיהַי לָאַתַרָא לַאַרִיחַיָּא לִמְטַל יָתַה בְּהוֹן: הוִתַעְבַּר יָת אַריחַיַא דָאַעִי שְטִין וְתַחַפֵּי יַתְהוֹן הַהַבַא: וַוַתְתַּוַ יַתָה קַרָם פַּרְכָתַא דִּי עַל אַרונַא רַסְהַדוּתַא לְקַרֵם כַּפַּרָתַא דִּי עַל ַטְהַרוּתַא דִּי אֲזַמֵּן מִימִרִי לַךְּ תַּמַן: וויַקטר עלוהי אַהַרן קטרת בּוּסְמין יויַקטר בּצָפַר בִּצָפַר בָּאַתְקָנוּתָה יָת בּוֹצִינַיָא יַפֶּקנַה (נ״א יַקטרנַה): חוֹבאַרלַקוּת אַהַרן יַת בּוֹצִינַיַא בַּין שָׁמִשַׁיַא יַסְקּנַה (נ״א יַקְטָרְנַה) קטרַת בּוּסְמֵיַא תִדירַא קַרָם יִיַ לְדַרַיכון: יּלָא תַסְקוּן עַלוהִי קְּטַרֶת בּוּסְמִין נוּכְרָאִין וַעֻלָּתָא וּמִנְחַתַא וָנָסְכַּא לַא תִנָּסְכוּן עַלוֹהִי: יוִיכַפַּר אַהַרן על קרנוהי חַרָא בִּשַׁתַא מִרְמַא חַטָּאת בְּפוּרַיָּא חַרַא בְשַׁתַּא יִכְפַּר עַלוֹהִי לָדַרַתִּיכוֹן קֹדֵשׁ קוֹדשִׁין הוּא קַדַם יִיָ:

ר – Crown

THE GOLDEN MIZBE'ACH (ALTAR)

- Horns

ברים - Staves

י"בס

(א) מקטר קטורת. להעלות (מ)עליו קיטור עשן סמים: (ג) את גגו. זה היה לו גג, אבל מזבח הטולה לא היה לו גג אלא ממלאים חללו אדמה בכל חנייחם (מכילחא ב:כא): זר זהב. סי' הוא לכתר כהונה (יומא עב:): (ד) צלעותיו. כאו הוא לשון איות, כתרגומו, לפי שנאמר של שני לדיו, של שתי איותיו שבשני לדיו: והיה. מעשה הטבעות החלה: לבתים לבדים. כיח תהיה הטבעת לבד: (ו) לפני הפרבת. שמא חאמר משוד מכנגד הארון ללפון או לדרום, ח"ל לפני הבפרת, מכוון כנגד הארון מכחון (ברייחא דמלאכת המשכן ד): (ז) בהיטיבו. לשון נקוי הבדיכין של המנורה. מדשן הפתילות שנשרפו בלילה והיה מטיבן בכל בקר ובקר: הגרות. לולי"ש בלע"ז, וכן כל נרוח האמורות במנורה, חון ממקום שנא' בו העלחה, שהוא לשון הדלקה: (ח) ובהעלות. כשידליקם להעלות להבתן: יקטירנה. בכל יום, פרם מקטיר שחרית ופרם מקטיר בין הערבים (כריתות ו:): (ט) לא תעלו עליו. על מזכח זה: קטרת זרה. שום קטורת של נדבה. כולן זרות לו חון מזו: ועולה ומנחה. ולא שולה ומנחה. שולה של בהמה ושוף, ומנחה היא של לחם: (י) ובפר אהרן. מחן דמים: אחת בשנה. כיום הכפורים. היא שנא' באחרי מוח וינא אל המזבח אשר לפני ה' וכפר עליו (ויקרא טזמית): חטאת הבפרים. הם פר ושעיר של יום הכפורים המכפרים על טומחת מקדש וקדשיו (שבושות ב:): קדש קדשים. המזכח מקודש לדברים הלנו בלבד ולח לפבודה

ליהוה: ק״א פסוקים. מיכא״ל סימן.

30 The

 $^{1}V$  ou shall make an Altar on which to bring incense up in smoke, of acacia wood shall you make it. 2 Its length a cubit: and its width a cubit — it shall be square — and its height two Incense cubits: from it shall its horns be. 3 You shall cover it with pure gold, its roof and its walls all around, and its horns, and you shall make for it a gold crown, all around. 4 You shall make for it two gold rings under its crown on its two corners, you shall make on its two sides; and it shall be housings for the staves, with which to carry it. 5 You shall make the staves of acacia wood and cover them with gold. 6 You shall place it before the Partition that is by the Ark of the Testimonial-tablets, in front of the Cover that is on the Testimonial-tablets, where I shall set Mu meetings with you. <sup>7</sup> Upon it shall Aaron bring the spice incense up in smoke, every morning. when he cleans the lamps he shall bring it up in smoke. 8 And when Aaron kindles the lamps in the afternoon he shall bring it up in smoke, continual incense before HASHEM, for your generations. 9 You shall not bring upon it alien incense, or an elevation-offering or meal-offering: nor may you pour a libation upon it. 10 Aaron shall bring atonement upon its horns once a year. from the blood of the sin-offering of the atonements, once a year, shall be bring atonement upon it for your generations: it is holy of holies to HASHEM.

#### THE HAFTARAH FOR TETZAVEH APPEARS ON PAGE 1159.

When Parashas Zachor coincides with Tetzaveh, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Parashas Zachor: Maftir, page 1066 (25:17-19); Haftarah, page 1214.

previous chapter, the Tabernacle provided an appropriate setting for God to rest His Presence upon Israel. However, His proximity creates the danger that those who do not honor His Presence are subject to the Attribute of Justice, which would not tolerate their infractions. Such was the case of Nadab and Avihu, who lost their lives when they brought an unbidden, and therefore forbidden, offering (see Leviticus 10:1 and notes there.). Therefore, by means of this Altar and the incense service, God provided a means to shelter the nation from such potential danger. When offered in obedience to God's command, incense has the unique property of being able to guench the fire of Divinely inflicted plague. Consequently, once the agency of bringing His Presence to the nation was provided, God now gave Moses the means of protecting the people.

Sforno suggests that the Incense Altar was different from the other parts of the Tabernacle. The Tabernacle structure brought God's glory to the nation (25:8-9) and the sacrificial offering created the "meeting place" of God and Israel (29:43). Once the Tabernacle and its service brought His Presence to Israel, the incense was the prescribed means to welcome the King and show Him honor. Therefore, because the Incense Altar was necessitated by the successful completion of the entire complex, it is mentioned at the very end.

1. אָצֵי שְׁטִּים — Of acacia wood. Unlike the Copper Altar, which was filled with earth, even the roof of this Altar was of wood coated with gold. The fire of the incense was not big enough to damage the gold or set the wood on fire (Sfomo).

- 2. ממנו From it. The square protrusions at its corners are to be molded from the Altar itself, not attached to it.
- 6. ונחתה אתו You shall place it. The section of the Tabernacle outside of the Holy of Holies was ten cubits wide and, as indicated by this verse, the Altar was placed directly in front of the Ark, at the center of the area's width. This part of the building was twenty cubits long, and the Altar was placed at the beginning of its inner half. Thus, the Menorah and the Table were closest to the Curtain, and the Altar was midway between them, but further to the east (Braisa d'Meleches HaMishkan).
- 7-8. Although these verses mention Aaron in connection with both the Menorah and the Altar, neither service is limited to the Kohen Gadol. Perhaps he is singled out because the Yom Kippur service, which is mentioned in verse 10, had to be performed by the Kohen Gadol, or perhaps God wanted Aaron to be the first to kindle the Menorah and burn incense (Ramban).
- ש מימן מיכא״ל סימן פּש This Masoretic note means: There are 101 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic מיכא"ל.

The Kohen Gadol is compared to the great angel מִיכָאֵל, Michael, for the Kohen Gadol is like the greatest angel in God's service (R' David Feinstein).

### אונקלום

יא ומליל יי עם משה למימר: יב ארי תקבל ית חשבו בני ישראל למניניהוו ויתנון גבר פרקו נפשה קדם יי פד תִּמְנֵי יַתָהוֹן וֹלֵא יְהֵי בְהוֹן מותֵא כַּד תמני יתהון: יג דין יתנון כל דעבר על מניניא פלגות סלעא בסלעי קודשא עסריו מעין סלעא פּלגות סלעא אַפּרשותא קדם ייַ: יו כל דעבר על מניניא מבר עסריו שניו ולעלא יתו אפרשותא קדם יי: טו דעתיר לא יסגי וּדִמְסְבֶּן לַא יַוָעָר מִפַּלְגוּת סְלְעַא לְמַתַּן יַת אַפַרשוּתַא קַדָם יִי לְכפּרָא על נפשתיכון: מו ותסב ית כסף כפוריא מן בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וַתְתֵּן יַתָה על פּלחו משכו זמנא ויהי לבני ישראל לַדַכַרנַא קַדַם ייַ לְכַפַּרָא עַל נַפְשַׁתִיכוּן:

# פרשת כי תשא

יא־ינ נַיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: כִּי תִשְּׁא אֶת־(ְאשׁ בְּנֵי־
יִשְׁרָאֵל לִפְּקָדִיהֶם וְנָתְנֹוּ אִישׁ בְּפֶר נַפְּשָׁוֹ לֵיהוָה בִּפְּקָר
יג אֹתֶם וְלֹא־יִהְיָה בָהֶם נֶגֶף בִּפְּקֹר אֹתָם: זֵה וֹ יִתְנֹוּ כָּל־
הַעְבֵר עַל־הַפְּקְרִים מַהֲצִית הַשֶּׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקְּרָשׁ
הַעְבֵר עַל־הַפְּקְרִים מִבָּן עָשְׁרִים שָׁנָה וָמֵעְלְהִיתִּן תְּרוּמָת הַיּשְׁבֶּל לְא יַמְעִיט מְמַּחְצִית הַשְּׁבֶל לְא יַמְעִיט מְמַּחְצִית הַשְּׁבָר עַל־הַפְּקְרִים מִבֶּן עָשְׁרִים שָׁנָה וְהַבְּל לְא יַמְעִיט מְמַּחְבָּיִת הַיּיִבֶּל לְא יַמְעִיט מְמַּחְצִית הַשְּׁבֶּל לָא יַמְעִיט מְמַּחְבָּית הַיּיִבְּ אָתִוּ הַבְּיִי עִּיְבִיה מְמָּבְרִים מֵאֵת בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְנָתַתָּ אֹתוֹ הַיִּי עַלְיבָּרוֹן לִפְבָּי עַל־בְּבָּרוֹן לִפְבָּי יִשְׂרָאֵל לְוִבָּתְּ אֹתוֹ לִפְבִּי עַל־עֲבַרָּת אְהֶל מוֹעֵר וְהָיָה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל לְוִבָּתוֹ לְפִבְּיוֹ מִעְרָ לְיבָּרוֹן לִפְּנִי יִשְׂרָאֵל לְוִבָּת לְבָּבְּרוֹן לִפְּנִי יִשְׂרָאֵל לְוִבָּת עִּלְּהִיתְ וְהָיָה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל לְוִבְּת אְהָל מוֹעֵר וְהָיָה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל לְוִבְּת לְּבִּי עִלְבִּין לִבְּרִוּן לִבְּבָּר עַל־בָּנִי יִשְׂרָאֵל לְוִבְּתוֹ לְּבְּעִית וְהָיִה לִבְנִי יִשְׂרָאֵל לְוִבְּתוֹ לְבָּשְׁת וֹיבְם בּיִי הִישְׁרָאל לְוִבְּרוֹן לְפִבְּיוֹ מִילִים מִיּבְי וְחָבְיִי הְשָּבְּל לְנִבְּרוֹן לְנְבָּרוֹן מִיּבְיּבְיִי יִשְׂרָאל לְוֹבְּרוֹן לִפְבָּיוֹ מִייִי בְּבָּי יִשְּׁרָבוֹי בִּי בְּבִיּים מֵּיִבּים בִּיּי בְּיִים בְּבִּי יִשְּירָבוֹי בְּיִים בִּיּים מִּיבּים בִּיִי בְּבִיי וִשְּירָבְיּים בּיִּבּי בְּיִים בְּיִים בּיִים בְּיִים בְּיִבּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְיים בְּיִיבְיוּים בְּיִים בְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוּים בְּיוּים בְּיִים בְּיוּים בְּיוּים בְּיִים בְּיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיבְיבְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיב

על נפשותיכם שהקרבנות לכפרה הם באים. והשלישית היא תרומת המשכן, כמו שנאמר כל מרים תרומת כסף ונחשת (להלן לה:כד), ולא היתה יד כלם שוה בה אלא אים אים מה שנדכו לכו (שהלים ב:): (טו) ונתת אותו על עבודת אהל מועד. למדת שנלטוו למנותם בתתלת נדבת המשכן אתר מעשה הטגל מפני שנכנם בהם מגפה, כמו שנאמר ויגוף ה' את הפס (שם לבולה). משל ללאן החביבה פל בפליה שנפל בה דבר, ומשפסק אמר לו לרועה בבקשה ממך מנה את לאני ודע כמה נותרו בהם, להודיע שהיא חביבה עליו (תנחומא ע). וא"א לומר שהמנין הזה הוא האמור בחומש הפחודים. שהרי נאמר בו באחד לחדש השני ובמדבר א:א). והמשכו הוהם באחד לחדש הראשון. שנאמר ביום החדש הראשון באחד לחדש חהים וגו' (להלן מ:ב). ומהמנין הזה נעשו האדנים משקלים שלו, שנאמר ויהי מאת ככר הכסף ללקת וגו' (שם לח:כו). הא למדת ששנים היו, אחד בתחלת נדבתן אחר יום הכפורים בשנה ראשונה, ואחד בשנה שנייה באייר משהוקם המשכן. וא"ח וכי אפשר שבשניהם היו ישראל שוים ו' מאות אלף וג' אלפים וה' מאות ונ'. שהרי בכסף פקודי העדה נאמר כן ובחומש הפקודים אף בו נאמר כן, ויהיו כל הפקודים שם מאות אלף ושלשת אלפים וחמש מאות וחמשים (במדבר א:מו). והלא בשתי שנים היו, וא"א שלא היו בשפח מניז הראשון בני י"ט שנה שלא נמנו ובשנייה נטשו בני כ'. חשובה לדבר. אגל שנות האנשים בשנה אחת נמנו. אבל למנין יציאת מלרים היו שתי שנים. לפי שליציאת מלרים מונין מניסן, כמו ששנינו במס' ראש השנה (ב:), ונבנה המשכן בראשונה והוקם בשנייה שנתחדשה שנה באחד בניסן. אבל שנות האנשים מנויין למנין שנות טולם המתחילין מתשרי, נמלאו שני המנינים בשנה אחת, המנין הראשון היה בחשרי לאחר יום הכפורים. שנחרלה המהום לישראל לסלוח להם ונלטוו על המשכן. והשני בחחד בחייר (במדבר רבה ח:ח): על עבודת אהל מועד. הו החדנים שנעשו בו:

ויב) בי תשא, לשון הבלה. כתרנומו, כשתחפוז להבל סכום מנינם לדעת כמה הם אל חמנם לגלגולח. אלא יחנו כל אחד מחלים השקל, וחמנה את השקלים וחדע מנינס: ולא יהיה בהם נגף. שהמנין שולט בו עין הרע והדבר כח עליהס, כמו שמלינו בימי דוד (שמואל ב כד:ארי): (יג) זה יתנו. הראה לו כמין מטבע של אש ומשהלה מחלים השהל ואמר לו כזה יסנו (סנסומא ט): העובר על הפכודים. דרך המונין מעבירין את הנמנין זה אחר זה, וכן כל אשר יעבור תחת השבט (ויקרא כזולב). וכן מעבורנה הלאן על ידי מונה (ירמיה לג:יג): מחצית השכל בשכל הקדש. במשקל השקל שקלבתי לך לשקול כו שקלי הקדש, כגון שקלים החמורין בפרשת ערכין ושדה חחוזה (ויהרא כז:גרת, טודיט): עשרים גרה השכל, עכשיו פירש לך כמה הוא: גרה. לשון מעה, וכן בשמואל, יבא להשתחות לו לאגורת כסף וככר לחם (שמואל א ב:לו): עשרים גרה השקל. השלם. שהשקל ד' זוזים, והזוז מתחלחו חמש מעוח. אלא באו והוסיפו עליו שתות והעלוהו לשש מעה כסף. ומחצית השקל הזה שחמכתי לד יתנו תרומה לה": (יד) מבן עשרים שנה ומעלה. למדך כאן שאין פחוח מבן משרים יולא ללבא ונמנה בכלל אנשים: (טו) לבפר על נפשותיכם. שלא חנגפו על ידי המנין. ד"א, לכפר על נפשוחיכם, לפי שרמז להם כאן ג' תרומות. שנכתב כאן תרומת ה' ג' פעמים. אחת תרומת אדנים. שמנאן כשהחחילו בנדבת המשכן שנחנו כל אחד ואחד מחלית השקל ועלה למאת הככר, שנאמר וכסף פקודי העדה מאת ככר (להלן לח:כה), ומהן נעשו האדנים, שנא' ויהי מאת ככר הכסף וגו' (שם פסוק כז). והשנים אף היא ע"י מנין שמנאן משהוקם המשכן, הוא המנין האמור בחחלת חומש הפקודים באחד לחדש השני בשנה השניח (במדבר א:א), ונתנו כל אחד מחלית השקל והן להנות מהן הרבנות לבור של כל שנה ושנה, והושוו בהם עניים ועשירים, ועל אותה תרומה נאמר לכפר

#### PARASHAS KI SISA

11-16. The census. The Torah teaches that it is forbidden to count Jews in the ordinary manner, and that when it is necessary to conduct a census, it should be done by having the people contribute items, which would then be counted. In the case of the census in the Wilderness, the people, rich and poor alike, were called upon to contribute half a shekel each, for the construction and upkeep of the Tabernacle [see below]. The status of Israel is elevated by its contributions to charitable causes, and this is why they were counted by having the entire nation join in contributing to a sacred cause. This concept is indicated by the literal

meaning of the commandment in verse 12: When you elevate the heads of the Children of Israel . . . (Bava Basra 10b, Pesikta Zutresa), implying that the function of these contributions was not only to facilitate a census and to provide for the Tabernacle, but to raise the level of the contributors.

The equal participation of all the people symbolizes that all Jews must share in achieving the *national* goals, that everyone should *pass through the census* (v. 14) by giving up his selfish, personal interests for the sake of the nation. One who does so gains infinite benefit, because the

## PARASHAS KI SISA

The 11 HASHEM spoke to Moses, saying: 12 "When you take a census of the Children of Israel Census" according to their numbers, every man shall give HASHEM an atonement for his soul when The Three counting them, so that there will not be a plaque among them when counting them, 13 This shall Terumos they give — everyone who passes through the census — a half shekel of the sacred shekel, the shekel is twentu geras, half a shekel as a portion to HASHEM, 14 Everyone who passes through the census, from twenty years of age and up, shall give the portion of HASHEM, 15 The wealthy shall not increase and the destitute shall not decrease from half a shekel — to give the portion of HASHEM, to atone for your souls, 16 You shall take the silver of the atonements from the Children of Israel and give it for the work of the Tent of Meeting; and it shall be a remembrance before HASHEM for the Children of Israel, to atone for your souls."

mission of Israel is dependent on the unity of the whole (R'

The verses also speak in terms of atonement that is achieved by the participation in this half shekel assessment. There is great power in the unity of a nation striving toward a common goal. When everyone joins in a constructive cause, the spiritual merits of all the individuals become merged, as it were, so that not only their funds, but their personal attainments come together to assist one another [see Avos 2:2]. A solitary human being can seldom survive Divine scrutiny: what person is free of sins and shortcomings? But when a nation becomes one, it ascends to a higher plane, because all its individual members merge their virtues with one another. As a result, the national collective is judged far more benevolently. [Kuzari explains that this is also why it so important to pray with a quorum. rather than individually.) This is why the Shunamite woman (Il Kings 4:3) who displayed extraordinary kindness to the prophet Elisha refused his offer to pray for her or intercede with the authorities on her behalf. She explained that if she were singled out, she would be judged more strictly in the heavenly scales, especially since, as the Zohar teaches, that incident took place on Rosh Hashanah, the Day of Judgment (R' Bachya).

### ◆§ The three terumos.

The word terumah, or portion, is mentioned three times in the passage (vs. 13.14.15), from which the Sages derive that there were three separate gifts of silver (Shekalim 1:1, Megillah 29b). Two of them were required gifts of a half shekel each, and the third was a voluntary contribution of any amount of silver. The two compulsory gifts were an annual contribution to cover the cost of all communal Temple offerings, and a one-time contribution of silver for the sockets upon which the walls of the Tabernacle rested (26:19). The voluntary gift was part of the general contributions for the construction of the Tabernacle and its utensils (Rashi).

The compulsory gifts are further illustrations of the theme discussed above: Everyone, whatever his social or economic status, had to be an equal partner in the Tabernacle that existed to bring together God and His people, and in the offerings that represented the nation in achieving that paramount goal (R' Hirsch).

The annual half shekel gift to pay for the communal offerings were collected during the month of Adar, so that the funds would be ready in time for the month of Nissan. Consequently, this chapter was read in synagogues the Sabbath before Rosh Chodesh Adar, a practice that is still I followed in commemoration of the Torah's commandment. to participate in the offerings. In further commemoration of this commandment, on Purim, which falls in Adar, it is customary to contribute half of one's host country's standard coin to a communal charity, as an expression of the concept that everyone has an equal responsibility to participate in meeting the community's needs.

12. בפקד א'תם — When counting them. This phrase is repeated twice in the verse, to teach that this manner of counting was decreed not only for Moses' census, but that it is forbidden for all time to make a head-count of Jews (Or HaChaim). King David erred in this regard, thinking that this passage applied only to Moses' time (Berachos 62b). He violated this prohibition by ordering a regular head-count, a sin for which the nation was struck by a plaque (Il Samuel 24:1-15), and for which he repented (I Chronicles 21:8) when he realized his error (Ramban). Another interpretation of David's sin is that it is inconceivable that so great a scholar could have erred in the interpretation of a Scriptural passage. He did indeed use coins or some other method to avoid a direct count, but he was punished because he did not have a compelling reason to conduct any sort of census, and therefore he should not have conducted it, no matter what the method (Ramban, Numbers 1:3).

13. זה יְתְנוּ — This shall they give. God showed Moses a coin of fire and said to him, "Like this shall they give" (Tanchuma; Rashi). The commentators find homiletic insights in this Midrash. Among them are:

- God showed Moses that money is like fire. Both can be either beneficial or destructive, depending on how they are used (Noam Elimelech).

 If one seeks atonement through giving funds for charity, the good deed should be done with fire and enthusiasm (R' Mendel of Kotzk).

בּשְׁקֵל הַ מָּחֲצִית הַשְּׁקֵל — A half shekel. The shekel was a specific weight of silver that Moses instituted as the standard coinage. The verse goes on to specify that a full shekel

יי ומליל יי עם משה למימר: ייותעבד ביורא דנחשא ובסיסה נחשא לקדוש ותתן יתה בין משכן זמנא וביו מרבחא ותתן תמן מיא: יט ויקדשון אהרז ובנוהי מְנָה יַת יְדֵיהוֹן וְיַת רָגְלֵיהוֹן: כּבְּמִיעַלהוֹן למשכן זמנא יתקדשון מיא ולא ימותון או במקרבהון למדבחא לשמשא לאסקא קרבנא קרם יי: כאויקרשון ידיהון ורגליהון ולא ימותון ותהי להון קים עלם לה ולבנוהי לדריהוו: כבומליל יי עם משה למימר: בנואת סב לַך בּוּסְמִין רֵישַא מֵירַא רַכַיַא מַתקל חמש מאה וקנמן בשם פלגותה מתקל מַאתַן וַחַמִּשִׁין וּקנה בוּסמא מתקל מַאתַן וחַמִשִין: כדוּקצִיעָתַא מַתְקַל חַמֵשׁ מָאָה בָּסְלְעֵי קוּרְשַא וּמִשַּח זֵיתַא מלא הינא: כהותעבד יתה משח רבות קורשא בסם מבסם עובד בוסמנו משח רבות קודשא יהי: מותרבי בה ית מַשְׁכַּן וְמְנַא וַיַת אֱרוֹנַא דְסָהַדוּתַא: בוווֶת פַּתוּרָא וְיַת כַּל מַנוֹהִי וְיַת מַנַרְתַּא

יייח נִיְדַבְּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: וְעָשִׁיתָ כִּיִּוֹר נְחָשֶׁת וְכַנִּוֹ נְחֻשֶׁת וְכַנִּוֹ נְחֻשֶׁת וְכַנִּוֹ נְחֲשֶׁת וְכַנִּוֹ מִשֶּׁת לְרָחְצָה וְנֵתַתְּ אֹתוֹ בֵּין־אָהֶל מוֹעֵד וּבְין הַמִּוְבֵּחַ יּשׁ וְבַנִּוֹ מִמֶּנוּ אֶת־יְדִיהֶם בּ וְבָאָם אֶל־אְהֶל מוֹעֵד יִרְחֲצוּ־מַיִם וְלָא בּ וְאֶת־רַגְּלֵיהֶם: בְּבאָם אֶל־אְהֶל מוֹעֵד יִרְחֲצוּ־מַיִּם וְלָא יָמֻתוּ וְהָיְּתָה לְהָקְטִיר אִשֶּׁה בְּיהוֹה: וְרָחֲצִּוּ יְדִיהֶם וְרַגְלֵיהֶם וְלָא יָמֻתוּ וְהַיְּתָה לָהֵם בּא לִיהוֹה: וְרָחֲצָוּ וִיְרָבְוֹ לְדְרֹתָם:

חָק-עוֹלֵם לְוֹ וּלְזַרְעִוֹ לְדְרֹתָם:

ב-כג נִיְדַבֶּּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמְר: וְאַתָּה לַח־לְךְּ בְּשָׁמִים רֹאשׁ מָר־דְּרוֹר חֲמֵשׁ מֵאוֹת וְקּנְּמֶן־בֶּשֶׁם מַחְצִיתְוֹ בּי חֲמִשׁ מֵאוֹת וְקּנְּמֶן־בָּשֶׁם מַחְצִיתְוֹ בּי חֲמִשִׁים וּמָאתָיִם: וְקְנָּה בְּשֶׁם חֲמִשִׁים וּמָאתָיִם: וְקְנָּה בְּשֶׁם חֲמִשִׁים וּמָאתָיִם: וְקְנָּה בְּשֶׁם חֲמִשִׁים וּמָאתָיִם: וְקְנָּה בְּשֶׁמֶן זַיִת הְין: וְעָשִית אֹתוֹ בָּשֶׁמֶן מִשְׁתַת מְעֲשֵׁה רֹקָח שָׁמֶן בּי מִשְׁתַר וְאָת בְּשֶׁמֶן בִּי מִתְר הְשָׁלְחָן וְאֵת־בָּלּבְּיוֹ וְאֵת־בָּלֹיוֹ וְאֵת־בָּלְּהָלְ וֹאֶת־בָּלֹיוֹ וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלְּהַן וְאֵת־בָּלִּוֹ וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלְּהַן וְאֵת־בָּלִּוֹיִ וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלְּהַן וְאֵת־בָּלְיוֹן וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלְּהַן וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלִיוֹן וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלִיוֹ וְאֵת־בָּלְּהָן וֹ וְאֵת־בָּלְּהָן וֹ וְאֵת־בָּלְּהַן בִּי אָתְר בְּמָּוֹים בּי בְּיִים וּמְיִים וּמְיִים וּמְיִים וְּמִים וּמְיִים וְּמִים וּמְיִבְּבְּיִם וְיִהְיָּה וְּמִים בְּמִים וּמְיִים וְּמְיִם וְּמְיִים וְמָיִם וְּמְיִים וְּמְשִׁחְתּלְּתְּיִם וְּמְשְׁלְחָן וְאֵת־בְּבָּים בְּמִים בּיִים וְּמִים וְּמִים בּיִים וְּמִים וְּמִים וְּמִים וְמִים וְּמִיּים וְּמְיִים וְּמְיִים וְּמָיִים וְּמָיִים וְּמְיִים וְּמִים וְּמִיים וּמְיִים וְּמָים בּיִים וְּמָים בּיִים וְּמָּים בּיִים וְּמָים בּיִים וְּעָשְׁיִים וֹיִים בּיִים וְּמָים בּיִּים בּיִבְּים בְּיִים בּיִּים וְּמָת־בּבּים בּיִים בּיִּים בּיִים וְחִיבְּים בּיִּים בּיִים בּיִים וְיִים בּיִים בּיִים בּיּים בּיִים בּיִים בּיִים בּיּים בּיבּבּי בְּיִבְבְּיִים וְיִיבְים בּיִים וְּמִיתְים בּיִּים בְּיִים בְּיִים בּיוֹים בְּיִים בְּים בְּיִים בּיּים בּיוֹים בּיים בּיוּים בּיים בּיים בּיוֹים בּיּבְּים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיּים בּיים בּיוֹים בּיּים בּיים בְּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּייבְיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּייִּים בּיים בְי

רש"י . כעז. לכד הול

כעץ, לכך הולרך לומר קנמן בשם, מן הטוב: מחציתו חמשים ומאתים. מחלים הבחתו חהא חמשים ומאחים, נמלא כלו חמש מחות כמו שישור מר דרור. א"כ למה נחתר בו חלחין, גזרת הכחוב היא להביאו לחלאין, להרבות בו צ' הכרשות, שאין שוקלין שין בשין. זכך שנויה בכריחות (ה.): וקנה בושם. קנה של בשם. לפי שיש קנים שאינן שין בשין. זכך שנויה בכריחות (ה.): וקנה בושם. קנה של בשם. לפי שיש קנים שאינן של בשם הולרך לומר כשם: חמשים ומאתים. סך משקל כולו: (בר) וקדה. שם שוכש שב, ובלשון חכמים קלימה (מששרות בזון כריחות וו): היין. ""ב לוגין, ומחלקו בו חכמי ישראל. ר' מחיר וחמר בו שלקו את השקרין. אמר לו ר' יהודה והלא לסוך את השקרין אינו סיפף, אלא החלות בחלים לשל יבלטו חבים, וחליות יה): (בה) השמן עד שקלם כריח, וקפחו לשמן מעל השקרין (כריחות ה:, הוריות יה): (בה) השמן עד שקלם כריח, וקפחו לשמן להכלם מו רוגע הים (ששיה נאים) וכמו רוקע הארץ (שם מב:ה) בהעם למטה. וכל דבר המעורב בחבירו עד שה קופת תוקע הארץ (שם מב:ה) שהטעם למטה. וכל דבר המעורב בחבירו עד שה קופת ממרוב (פ"א ומעם הרו מרקחת. רקח המשוי ש"י אומנות בו. כל ממיתו כמין כור (מרום ה) ומשחת בו. כל המשיחות כמין כור (כריחות בו. כל המשיחות כמין כור (כריחות בו. כל המשיחות כמין כור (כריחות בו): משחת בו. כל המשיחות כמין כור (כריחות בה): המשיחות כמין כור (כריחות בה): המשיחות כמין כור (כריחות בה):

(יח) ביור. כמין דוד גדולה ולה דדים המריקים בפיהם מים: ובנו. כתרגומו, ובסיסיה. מושב מחוקן לכיור: לרחצה. מוסב על הכיור: ובין המזבח. מזכח הטולה, שכחוב בו שהוא לפני פתח משכן אהל מועד. והיה הכיור משוך קמעא וטומד כנגד אויר שבין המזכח והמשכן ואינו מפסיק כלל בנחיים, משום שלאמר ואת מזכח כנגד אויר שבין המזכח והמשכן ואינו מפסיק כלל בנחיים, משום שלאמר ואת מזכח הטולה שם פתח משכן אהל מועד (נהלן מוכט), [כלומר,] מזכח לפני הלא מועד ואין המשר לכלי הדרום. כך שניהי בזכחים (נט): כיור לפני אל מועד, הא כילד, משוך קמעא כלפי הדרום. כך שניהי בזכחים (נט): כוצחים ואת דיהם ואת רגליהם. בכת אחת היה מקדש ידיו ורגליו. וכך שנינו בזכחים (יט), כילד קדוש ידלים ורגלים, מניח ידו הימנית על גבי רגלו הימנית וידו שחרית ובין הערבים קשרת, או להזות מדם פר כהן המשיח ושעירי עבודת כוכבים שחרית ובין הערבים קטרת, או להזות מדם פר כהן המשיח ושעירי עבודת כוכבים שחמ הן: אל המזבח. התילון, שאין כאן ביאת אל מועד אלא בתלכ: (בא) ולא ימרתו. לחיב מיהה על המשמש במזכח ואינו רחן ידים ורגלים, שהמיחה הראשונה לא שהכנים וקנמן בליפת שהקומון קליפת ען הוא, יש שהאו טוב ויש כו ריח טוב וטעם, ויש שאינו לאלו לכיכה ואלו ליים שהיות וכן בשמים ראש. תשובים: וקנמן בשם. לפי שהקנמון קליפת ען הוא, יש שהיא טוב ויש כו ריח טוב וטעם, ויש שאינו אלא לפינה שהיות לוני שבין מום בו כיח טוב וטעם, ויש שאינו אלה לכי

consisted of twenty gerah. A gerah was a coin that, in Talmudic Aramaic, was known as a ma'ah (Onkelos). In contemporary weights, Chazon Ish (Yoreh De'ah 182:19) calculates a shekel of the Torah as 16 grams, or .51 troy ounces, of pure silver. This follows the halachically accepted view of Rambam and the Geonim. According to Rashi and Ramban, however, the shekel of the Torah is 13.33 grams, or .43 troy ounces (Sheurin shel Torah). It should be noted, however, that in the time of the Second Temple, the silver content of the shekel was increased to 24 gerah [see Appendix 1 to ArtScroll Mishnah Shekalim].

Many commentators interpret homiletically that the requirement of half a coin alludes to the concept that no Jew is complete unless he joins with others; as long as we are in isolation, each of us is only "half" of our full potential.

17-21. קיוד / The Laver. In the Courtyard of the Tabernacle stood a large, copper water-filled utensil from which the Kohanim were required to wash their hands and feet before performing the service. It was like a cauldron or basin that was set upon a copper base, and it had two spouts at the bottom, through which the water would flow (Rashi).

The purpose of this washing was for sanctity, rather than cleanliness; indeed, Onkelos renders the word אָקְידִּישׁ – literally for washing (v. 18) — as אַקְדִּישׁ, for sanctification. The hands and feet represent the upper and lower extremities of the human body, and by sanctifying them, the servients of God symbolize their total devotion to the service they are about to perform. For the same reason, the Sages instituted that Jews should wash their hands before prayer (Ramban).

The Laver

<sup>17</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>18</sup> "You shall make a copper Laver and its base of copper, for washing; place it between the Tent of Meeting and the Altar, and put water there. <sup>19</sup> From it, Aaron and his sons shall wash their hands together with their feet. <sup>20</sup> Whenever they come to the Tent of Meeting, they shall wash with water and not die, or when they approach the Altar to serve, to raise up in smoke a fire-offering to HASHEM. <sup>21</sup> They shall wash their hands and feet and not die. It shall be for them an eternal decree, for him and his offspring for their generations."

Anointment

nent <sup>22</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>23</sup> "Now you, take for yourself choice spices: five hundred Oil shekel-weights of pure myrrh; fragrant cinnamon, half of which shall be two hundred fifty; two hundred fifty of fragrant cane; <sup>24</sup> five hundred of cassia — in the sacred shekel-weight, and a hin of olive oil. <sup>25</sup> Of it you shall make oil of sacred anointment, a blended compound, the handiwork of a perfumer; it shall remain oil of sacred anointment. <sup>26</sup> With it you shall anoint the Tent of Meeting and the Ark of Testimonial-tablets; <sup>27</sup> the Table and all its utensils, the Menorah

The Laver [Kiyor] is not mentioned with the other utensils in the previous chapters because its function was different from theirs. The other parts and vessels caused the Divine Presence to rest on the Tabernacle, whereas the Laver served to prepare the Kohanim to carry out their mission (Sforno).

- 19. וְאַח־רְגְּלֵּיְהָּם Together with their feet. The conjunction הְאָן indicates that the hands and feet must be washed at the same time (Or HaChaim). Consequently, the Kohen places his right hand on his right foot and washes them, and then follows the same procedure with his left hand and foot (Rashi from Zevachim 19b). This symbolizes the idea that the proper service of God requires that all of man's faculties be directed toward the same goal. Thus, the highest part of the body i.e., the hands, because they can be raised upward and the lowest part of the body, the feet, must be sanctified equally and simultaneously.
- 20. אַלְּא יָּמָתוּ And not die. The Torah does not say directly that transgressors will die, because that would imply that the death would take place immediately. This is not the case, however, because a heavenly death penalty is weighed in God's scales and it is He Who decides whether and when to impose it or defer it. A human court, however, is totally different. Where the Torah requires that it administer a punishment, it has no discretion to delay or commute (Gur Arueh).
- 22-34. שְׁמֶּן הַמּשְׁחָה / Anointment oil. Moses was commanded to compound a mixture of oil and spices that would be used to anoint and consecrate all the vessels of the Tabernacle, and also Aaron and his sons, for their tasks. In the future, this same oil would be used to anoint the kings of the Davidic dynasty and Kohanim Gedolim, until the waning days of the First Temple.

The manufacture of the anointment oil was unique among the needs of the Tabernacle, in that it had to be made by Moses himself (Or HaChaim). Since its function was to achieve a high degree of dedication to God's will, it is understandable that the oil should be made by Moses, the instrument of that will. Indeed, this first supply of oil made

by Moses was the only anointment oil ever used, and its whereabouts will be revealed again with the coming of Messiah. It is forbidden to manufacture an exact duplicate of this oil or to use either the original or a copy for one's own purposes (v. 33), for it would be a desecration of God's will, as if this formulation could be used with impunity by anyone at will (R' Hirsch).

It should be noted that the exact translation of all the spices in this and the next passages is not definitely known.

- 23. יְאַתָּה קַח־לְּךָּ Mow you, take for yourself. Of all the artifacts of the Tabernacle, only regarding the anointment oil does God tell Moses, "Now you." This indicates that, although spices are listed among those that were to be contributed for the Tabernacle (25:6), Moses himself was to contribute and mix those that were needed for the anointment oil (Or HaChaim).
- בּיְתְּצִּיתוּ Half of which. The total amount of fragrant cinnamon was five hundred shekel-weights, but it was to be weighed in two separate portions, each of which was to be 250 shekels. The next item in this verse, however, was 250 in total. It was a Scriptural decree that only this spice be weighed this way (Rashi from Kereisos 5a).
- 24. הְין Hin. A hin is at minimum just under a gallon. According to some opinions, it is almost two gallons.
- 25. שְּמֵּן מְשְׁמָּחְ Oil of sacred anointment. The word שְּקָּי is used to denote two concepts: (a) Separation. Thus, God is called holy in the sense that He is so superior to all else that He is totally separated from them. This concept is symbolized by the olive oil, for it does not mix with other liquids. At the other end of the spectrum, a prostitute is called a kedeishah because she is removed from the concept of human decency. (b) The term שִקף also implies the positive idea of total devotion to a higher purpose. The anointment process combined both of these ideas: The Kohanim and the Tabernacle were withdrawn from mundane existence and dedicated to the service of God (R' Hirsch).

וית מנהא וית מדבחא דקטרת בוסמיא: כחוית מדבח דעלתא וית כל מנוהי וית כיורא וית בסיסה: כסותקדש יתהון ויהון לדש קודשיא בל דיקרב בהון יתקדש: לוית אהרן וית בנוהי הְרַבִּי וֹתְקַדֵּשׁ יָתִהוֹן לֹשֵׁמַשַּׁא קַרַמי: לא ועם בני ישראל תמלל למימר משח רבות קודשא יהי דין קדמי לדריכון: לבעל בַּסָרַא דַאַנַשַא לַא יִתַנַסָּרְ ובדמותה לא תעבדון פותה קודשא הוא קודשא יהי לכון: לג גבר די יבסם דַּבְוַתַה וַדִי יָתַן מִנָּה עַל חַלוֹנֵי וַיִשְׁתַצִי מעמה: לדואמר יי למשה סב לך בּוּסְמִין נָטוֹפַא וָטוּפַרֵא וְחֵלְבָּנַתַא בּוּסְמִין וּלְבוּנָתַא דַכיתַא מַתַּקַל בּמתקַל יהי: להותעבד יתה קטרת בוסמין בסם עובר בוסמנו מעדב דכי קודשא: אַוַתשַחוֹק מַנָּה וָתַדִּיק וָתְתַּן מַנַּה קַדַם סהַדוּתַא בַּמשַׁכּן זִמנַא דִּי אַזַמּן מימרי לַךְ תַּמֵּן לְדֵשׁ קוּרְשִׁין תְּהַי לְכוּן: אוקטרת בוסמין די תעבר ברמותה לא תַעְבָּרוּן לְכוֹן קּוּרְשַא תִּהַי לַךְּ קַּדָם יִיַּ: להגבר דיַעבּד דכותה לַאַרַחַא בַה וִישְׁתַצִי מַעַמַה: אוֹמַלִּיל יַיַ עם משַה לְמֵימַר: בּ חַזֵי דָּרַבַּיתִי בְשוּם בְּצַלְאַל בַּר אורי בר חור לשבטא דיהורה: גוָאַשַלַמִית עַמַהּ רוּחַ מון קַדַם יִיַּ

רם ואת־כֶּלֵיהָ וְאָת מִוְבַּח הַקּטְרֶת: וְאֶת־מִוּבַּח הַעֹלֵה וְאֵת־-בט כּל־כַּלִיוֹ וְאֶת־הַכִּיִּר וְאֶת־כַּנְוֹ: וִקְדַשְׁתָּ אֹתָם וְהָיֵוֹ קְדֶשׁ ל קַדְשֵׁים כַּל־הַנֹּגֵעַ בַּהָם יִקְדָשׁ: וְאֵת־אַהַרְן וְאֵת־בַּנַיוּ א תַּמְשֵׁח וָקָדַשָּׁתַ אֹתָם לְכַהַן לֵי: וָאֵל־בָּנַי יִשְׁרָאֵל תִּדַבֵּר לאמר שמו משחת לבש יהיה זה לי לדרתיבם: על־ בָּשֵר אַדַם לָא יִיסָּך וּבִמַּתִכְּנִתוֹ לָא תַעַשוּ כַּמְהוּ קֹדֵשׁ לג הוא קרש יָהִיַה לַכֵם: אִישׁ אֲשֵׁר יִרְקַח כַּמֹהוּ וַאֲשֵׁר יְתַן + מַמֵּנוּ עַל־זֵר וְנִכְרָת מֵעַמַּיוּ: יהוֹה אַל־משָׁה קַח־לָךָ סַמִּים נַטַף ו וִשְׁחֶלֶת וְחֵלְבְּנַה לה סַמֵּים וּלְבֹנֵה זַכֵּה בַּד כְּבֵּד ַיַהָיַה: וְעַשִּׁיתַ אַ קְטֹרֶת רָקַח מַצְשָׁה רוֹקֻם מְמֻלָּח טָהְוֹר אָבִשׁ: וְשֵׁחַאָתַּ הַדָּקָּ וְנֵתַתַּה מְמֶּנָה לִפְנֵי מוֹעֶד אֲשֶׁר אָנָעַד לְךָּ שֶׁמָה קַנֶישׁ קָּדָשִׁים תִּהְיָה לַכֶם: וְהַקָּטֹרֵת אֲשֶׁר תַּעֲשֶׂה בְּמַתַכְּוָתַה לְא תַעֲשִוּ לַכֵם 🕁 לה קדש תַהַיַה לָךָ לֵיהוָה: אַישׁ אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂה כַמְוֹהַ לְהַרִיחַ וַיִּדַבֵּר יהוָה א בַּה וְנִכְרַת מֵעַמֵּיו: ב אָל־משָה לֶאמָר: רָאָה קַרַאתִי בָשָם בְּצַלְאַל בַּן־אוּרַי -

ג בן־חור למטה יהודה: ואמלא אתו רוח אלהים

.7---

(בט) וקדשת אתם. משיחה זו מקדשתם להיות קדש קדשים. ומה היא קדושתם, כל הטגע וגו', כל הרחוי לכלי שרת משנכנם לחוכו קדוש קדושת הגוף להפסל ביולח ולינה וטבול יום, ואינו נפדה ללאח לחולין, אבל דבר שאינו ראוי להם אין מקדשין. ושטיה היא משנה שלימה אלל מזבח, מחור שנא' כל הנוגע במזבח יקדש (לפיל כפילו) שומע אני בין ראוי בין שאינו ראוי, ח"ל כבשים, מה כבשים ראויים אף כל ראויים (זבחים פג:). כל משיחה משכז וכרגים ומלכים מתורגם לשוו רבוי. לפי שאיז עורד משיחתן אלא לגדולה, כי כן יסד המלך שזה חנוד גדולתן. ושאר משיחות, כמו רהיהין משוחין (שם פסוק ב) וראשית שמנים ימשחו (עמום וגו), ל' ארמית בהן כל' עברית: (לא) לדורותיכם. מכחן למדו רבוחינו לומר שכולו היים לעתיד לבח, זה בגימטריא חריסר לוגיז הוו (הוריות יא:): (לב) לא ייסך. בשני יודי"ן. ל' לא יפעל, כמו למען ייטב לך (דברים ה:טו): על בשר אדם לא ייסך. מן השמן הזה עלמו: ובמתכנתו לא תעשו כמוהו. נסכום סממניו לא תעשו אחר כמוהו במשקל סממנין הללו לפי מדת הין שמן, אבל אם פחת או רבה סממנין (הללו) לפי וחשבון ולפי) מדת הין שמן מותר. ואף העשוי במתכונתו של זה אין הפך ממנו חייב אלא הרוקחו (כריחות ה.): ובמתכנתו. לשון חשבון, כמו מתכונת הלבנים (לעיל ה:ת) וכן במתכנתה (להלן פסוק לז) של קטורת: (לג) ואשר יתן ממנו. מחותו של משה (כריתות ה.): על זר. שאינו לוכך כהונה ומלכות (שם ו:): (לד) גטף, הוא לרי. ועל שאינו אלא שרף הטשף מעלי הקשף קרוי נשף (שם ו.) ובלע"ז גומ"א (והלרי קורין לו טריאק"ה: ושחלת. שורש בשם חלק ומלהיר כלפורן, ובלשון המשנה קרוי לפורן (שם). חהו שתרגם אנקלום וטופרא: וחלבנה. בשם שריתו רע וקורין לו גלבנ"א

[ס"א גלמ"א]. ומנאה הכתוב בין סממני הקטורת ללמדנו שלא יקל בעינינו ללכף פמנו באגודת תפניותינו ותפלותינו את פושפי ישראל שיהיו נמנין פמנו (שם ו:): סמים. אחרים: ולבונה זבה. מכאן למדו רבותינו י"א סממנין נאמרו לו למשה בסיני. מעום סמים שנים. נטף ושחלת וחלבנה ג', הרי ה'. סמים, לרבות עוד כמו אלו, הרי עשרה. ולבונה, הרי י"א. ואלו הן, הגרי והגפורן החלבנה והלבונה מור והליעה שבולת נרד וכרכום הרי ח', שהשבולת ונרד אחד שהנרד דומה לשבולת, ההושט והקלופה והקנמוז. הרי י"ח. בורים כרשינה חינו נקטר חלח בו שפין חת הלפורן ללכנה שתהא נאה (שם ו.): בד בבד יהיה. אלו הארבעה הנוכרים כאן יהיו שוין משקל במשקל, כמשקלו של זה כך משקלו של זה, וכן שנינו הלרי והלפורן והחלבנה והלבונה משקל שבעים שבעים מנה (שם). ול' בד נרחה בעיני שהוח ל' יחיד, אחד באחד יהיה זה כמו זה: (לה) ממולח. כתרגומו, מערב, שיערב שחיקתן יפה יפה זה עם זה. ואומר אני שדומה לו וייראו המלחים (יונה א:ה) מלחיך וחובליך (יחזקאל כזוכז), על שם שמהפכין את המים במשוטות כשמנהיגים את הספינה כאדם המהפך בכף בילים טרופות לערבן עם המים, וכל דבר שאדם רולה לערב יפה יפה מהפכו בחלבע חו בבזר: ממולח טהור קדש. ממולח יהיה, וטהור יהיה, וקדש יהיה: (לו) ונתתה ממנה וגוי. היא קטרת שבכל יום ויום שעל המזכח הפנימי שהוא באהל מועד: אשר אועד לך שמה. כל מועדי דבור שאקבע לך אני הוכעם לחותו מקום: (לז) במתכנתה. במנין סממניה: קדש תהיה לך לה'. שלא חמשנה אלא לשמי: (לח) להריח בה. אבל משה אתה במחכנתה משלך כדי למסרה ללכור (כריתות ה.): (ב) קראתי בשם. לעשות מלאכתי, את בצלאל:

means that if a sacred utensil is filled with a substance that would normally be placed in that vessel as part of the Tabernacle procedure — such as oil or flour that were placed in

and its utensils, and the Incense Altar; <sup>28</sup> the Elevation-offering Altar and all its utensils; and the Laver and its base. <sup>29</sup> You shall sanctify them and they shall remain holy of holies; whatever touches them shall become holy.

<sup>30</sup> "You shall anoint Aaron and his sons and sanctify them to minister to Me.

<sup>31</sup> "You shall speak to the Children of Israel, saying: 'This shall remain for Me oil of sacred anointment for your generations. <sup>32</sup> It shall not be smeared on human flesh and you shall not duplicate it in its formulation; it is holy, it shall remain holy for you. <sup>33</sup> Anyone who shall compound its like or who shall put it upon an alien shall be cut off from his people.' "

Incense.

<sup>34</sup> Hashem said to Moses: "Take yourself spices — stacte, onycha and galbanum — spices and pure frankincense: these shall all be of equal weight. <sup>35</sup> You shall make it into a spice-compound, the handiwork of a perfumer, thoroughly mixed, pure and holy. <sup>36</sup> You shall grind some of it finely and place some of it before the Testimonial-tablets in the Tent of Meeting, where I shall designate a time to meet you; it shall remain holy of holies to you. <sup>37</sup> The incense that you shall make — in its proportion you shall not make for yourselves; it shall remain holy to you, for Hashem. <sup>38</sup> Whoever makes its like to smell it shall be cut off from his people."

31 ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> "See, I have called by the name: Bezalel son of Uri, son of Hur, of the tribe of Judah. <sup>3</sup> I have filled him with a Godly spirit, with

vessels used for the preparation of a meal-offering — the substance gets the status of sacrificial holiness. However, if an object is not eligible for holiness — for example, pebbles were placed in the vessels of a meal-offering — they would not become holy (*Rashi*).

31. לי... לי... לי... לי... 31. לי... לי... לי... לי... לי... 31. לי... לי... לי... לי... 41. Tather than saying that the oil would be in the custody of the Kohanim, the verse stresses that the oil is God's — for Me — because the oil is being preserved by Him to anoint the king Messiah, when he arrives. The next two verses prohibit the use of the anointment oil on people other than Kohanim and kings whose anointment is required by the Torah (Ramban).

יְהְיֶה זָה לִי י This shall remain for Me, i.e., Moses' oil will remain intact forever, so that no other oil need ever be made (Rashi; Sforno).

**32-33.** These two verses contain several prohibitions and punishments. It is forbidden under pain of *kareis*, or spiritual excision, for anyone to use Moses' oil on himself or anyone else. It is also forbidden even to make an exact replica of Moses' formula, and one who does so is liable to *kareis*. The latter prohibition applies only to its manufacture; once it has been made, however, it is not forbidden to use it. Furthermore, it is permitted to use the same spices in different proportions than those given in this passage (*Rashi*).

34-38. קטרת / Incense. The Sages derive exegetically that there were eleven ingredients in the incense. It was offered twice a day, morning and afternoon, on the Golden Altar, inside the Tabernacle. The fragrance of the incense represented Israel's responsibility and desire to serve God in a manner pleasing to Him. One of the spices listed here, galbanum, had a foul aroma, from which the Sages (Kereisos 6b) derive that sinners should be included with the commu-

nity in its prayers (Rashi). Thus, the incense expresses the idea of Jewish unity, that everyone — the righteous and the sinner — has a share in the service of God.

36. לְּבְּגֵי הְעֵּיָה — Before the Testimonial-tablets. The incense was to be burned twice daily on the Inner Altar of the Tabernacle, directly in front of the chamber that housed the Ark. The Tabernacle was known as the Tent of Meeting, because it was designated as the place where God "met" with Moses (Rashi). Alternatively, the verse also alludes to the Yom Kippur service, during which the Kohen Gadol would bring incense directly into the Holy of Holies, in front of the Ark (Ramban).

31.

1-11. The designation of Bezalel. The instructions for the construction of the Tabernacle having been given, God now designated Bezalel, who was only thirteen years old at this time (Sanhedrin 69b), to supervise the construction. That he could have mastered the wide array of crafts needed to build the Tabernacle was remarkable, if not miraculous, for the backbreaking labor to which Israel had been subjected in Egypt was hardly conducive to the development of such skills. Moreover, Bezalel had a Godly spirit, wisdom, and insight (v. 3). In designating him, God said, See, I have proclaimed, for the miracle of a future Bezalel had been "proclaimed" from the days of Adam (see Ramban, R' Bachya). Thus, God showed Israel that He had not merely redeemed them from slavery, He had endowed them with the capacity to serve Him beyond their ordinary human potential. If they showed their desire to do His will, He would respond by giving them the ability and the human resources to do so.

The Sages expounded that Bezalel knew the art of combining the sacred letters with which heaven and earth were created, and that he possessed a degree of wisdom similar to that with which God created the universe

בחכמתא ובסוכלתנו ובמדע ובכל עבידא: דלאלפא אומנוז למעבד בדהבא ובכספא ובנחשא: הובאמנות אבן טבא לאשלמא ובנגרות אעא למעבד בכל עבידא: וואנא הא יהבית עמה ית אהליאב בר אחיסמר לשבטא דדן ובלבא כל חכימי לבא יהבית חכמתא ויעבדון ית כל די פקדתר: זית משכו זמנא וית ארונא לסהדותא וית כפרתא די עלוהי וית כל מני משכנא: חונת פתורא וית מנוהי וית מנרתא דַכִּיתַא ווֶת כַּל מַנָהַא ווֶת מִדבּחָא דקטרת בּוּסְמַיַא: טויַת מַדבּחַא דעלתא וית כל מנוהי וית כיורא וית בסיסה: וית לבושי שמושא וית לבושי קודשא. לאהרו כהנא וית לבושי בנוהי לְשַׁמַשַא: אַנִיַת מִשְׁחַא דַרְבוּתַא ניַת קטרת בוסמיא לקודשא ככל די פקדתך יעבדון: יב ואמר יי למשה למימר: יגואת מלל עם בני ישראל למימר ברם ית יומי שביא די לי תטרוז אַרי אַת הַיא בּין מימרי וּביניכון לדריכון למדע ארי אנא יי מקדשכון: ירותטרון ית שבתא ארי קודשא היא לכון מחללנה אתקטלא יתקטל ארי בַּל דָּיַעַבַּר בַּה עבידַא וִישַׁתַצִי אַנַשַא ההוא מגו עמה: שושתא יומין יתעבד עבידא וביומא שביעאה שבת שבתא קוּרְשַא קַרַם יִיַ כַּל דְּיַעְכַּד עָבָרְתַא

בְּבָרֶל אֲשֶׁר בְּנִיתָךְ נַאֲשָׁוּ: בַּנְרָל הְשָׁבָרוֹ הַבְּּנָרָת הַפַּמִּים לַקְרָשׁר בְּנִיתָךְ נַאֲשְׁוּ בִּנְיִתָרְ נַבְּכֶּלְיתְלָאבָה: לַחְשָׁב בְּנְרָל הְשָׁבְּר וּבִבְּכָל הְמָלָאת וּבְּחָרְשֶׁת בַּזְּהָב וּבַכֶּסֶף וּבַּנְיִחְשָׁתְ וּבְּחָרְשֶׁת בַּזְּהָב וּבָכֶּסֶף וּבַּנְיחְשָׁתְ הְּבְּלִר מְעָשֵׁר וּבְּהָרוֹ וְאֶת־הַבְּשְׁלְחָן וְאֶת־הַבָּּנְי וְאֶת־הַבְּּלְי וְאֶת־הַבְּּלְי וְאֶת־הַבְּּלִי וְאֶת־הַבְּּלִי וְאֶת־הַבּּנְי וְאֶת־הַבּּנְי וְאֶת־הַבְּנִי וְאֶת־בְּנְי וְאֶת־הַבְּנְי וְאֶת־הַבְּנְי וְאֶת־הַבְּנִי וְאֶת־הַבְּנְי וְאֶת־הַבְּנִי וְאֶת־הַבְּנְי וְאֶת־הַבְּנִי וְאֶת־הַבְּנִי וְאֶת־בְּנְי וְאֶת־הַבְּנְי וְאֶת־הַבְּנְי וְאֶת־הַבְּנְי וְאֶת־בְּנְי וְאֶת־בְּנְי וְאֶת־בְּנְי וְאֶת־בְּנְי וְאֶת־בְּנְי וְאֶת־בְּנְיוֹ וְאֶת־בְּנְי וְאֶת־בְּנְיוֹ וְאֶת־בְּנְי וְאֶת־בְּנְיוֹ וְאֶת־בְּנִיוֹ וְאֶת־בְּנְיוֹ וְאֶת־בְּנְיוֹ וְאֶת־בְּנְיוֹ וְאֶת־בְּנִי וְלְבָהָוֹי וְאֶת־בְּנִי וְאָת־בְּנִיוֹ וְאֶתְרֹבּנְיוֹ וְאֶתְרֹבְיְיִי בְנָיוֹוֹ לְבָהְוֹי וְלְבָבְיוֹ וְאֶת־בְּנִי וְאָת־בְּנִי וְאָת־בְּנִישְׁבְּיוֹ וְאֶת־בְּנִי וְאָת־בְּנִישְׁבְּוֹי וְאָת־בּנְיוֹ וְאֶת־בְּנִישְׁבְּיוֹ וְאָתְרִיתְרְבּנְיוֹן וְבְבַבְּוֹי וְאָתְרִיבְּנִישְׁתְּבּיוֹ וְאָתְרִיבְיְיִילְבְיּיוֹ וְאָתִרְיִבְּיִיוֹ וְלְבַבְּוֹי וְאָתְבּיוֹי וְאָבְיִי וְאָתְיִבּיוֹ וְאָתִיים בְּנִישְׁבְּיוֹי וְאָתְבּיוֹי וְלְבַבְּיוֹי וְאָבְבִיוֹי וְבְבִּיוֹי וְלְבָבְיוֹי וְבְבְבִיוֹי וְבְבְיוֹי וְבְבְבִיוֹי וְבְבְבִיוֹי וְבְבְבִיוּיוֹ בְבְבִייוֹי וְבְבְיוֹי וְבְבְיוֹי וְבְבְבִיוֹי וְבְבְבִיוֹי וְבְבְבִיוֹי בְבְיוּיוֹבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְיוֹי בְּבְיוֹי וְבְבְיוּיוֹי בְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי בְּבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבּבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי בְבְּבְיוֹי בְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְבְבְבְיוֹי וְב

יבייג וַיִּאֹמֶר יהוָהֹ אֶל־מֹשֶהֹ לֵּאמְר: וְאַתְּה דַּבֵּר אֶל־בְּגִי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר אַךְּ אֶת־שַׁבְּתֹתֵי תִּשְׁמְרוּ כִּי אוֹת הִוֹא בֵּינְי וּבִינִיכֶם לְדְרַתֵיכֶם לָדַעַת כַּי אֲנִי יהוָה מְקַדִּשְׁבֶם: יד וּשְׁמַרְהָם אֶת־הַשַּׁבָּת כַּי לְדָע הָוֹא לָכֶם מְחַלְּלֶיהָ מוֹת יוּמָת כִּי כָּל־הָעשָׁה בָה מְלָאכָה וְנִכְרְתָה הַגַּפָּש יוֹ הַהָּוֹא מִכֶּרֶב עַמֶּיהָ: שֲשֶׁת יָמִים יֵעָשֶׂה מְלָאכָה וּבַיִּוֹם הַשְּׁבִיעִי שַבָּת שַבָּתוֹן קְרֶשׁ לֵיהוֹה כָּל־הָעשֶׁה מְלָאכָה

לבושי שמושא, ואין לו דמיון במקרא. ואני אומר שהוא לשון ארמי כתרגום של קלעים (לעיל כז:ע) ותרגום של מכבר (שם ד) שהיו ארוגים במחע, עשויים נקבים נקבים, לגדי"ן בלע"ו: (יא) ואת קטורת הסמים לקדש. לטרך הקטרת ההיכל שהוא הדש: (יג) ואתה דבר אל בני ישראל, ואתה. אע"פ שהפהדתיד לטותם על מלאכת המשכן, אל יהל בעיניד לדחות את השבת מפני אותה מלאכה: אך את שבתותי תשמורו. חף על פי שחהיו רדופין וזריזין בזריזות המלחכה, שבת אל תדחה מפניה. כל אכין ורקין משוטין (ירושלמי ברכות טוז; ר"ה יה) למעט שבת ממלחכת המשכן: בי אות היא ביני וביניכם. חות גדולה היח בינינו שבחרתי בכם, בהנחילי לכם את יום מטחתי למטחה: לדעת. האומות בה בי אני ה' מקדשבם: (יד) מות יומת. אס יש עדים והתראה: ונכרתה. כלא התרחה (מכילתח): מחלליה. הנוהג נה חול נקדושתה: (טו) שבת שבתון. מנוחת מרגוע ולא מנוחת עראי: [שבת שבתון. לכך כפלו הכתוב לומר שאפור בכל מלאכה אפי' אוכל נפש, וכן יוה"כ שנאמר בו שבת שבתון היא לכם (ויקרא כגולב) אסור בכל מלאכה. אבל יום טוב לא נאמר בו כ"א ביום הראשון שבתון (שם פסוק לט) וביום השמיני שבתון אסורים בכל מלאכת עבודה ומוחרים במלחכם חוכל נפשן: כדש להי. שמירם קדושחה לשמי ובמטחי:

י"בס (ג) בחבמה. מה שאדם שומע (דברים) מאחרים ולמד: ובתבונה, מבין דבר מלכו מחוך דברים שלמד (ספרי דברים א יג): ובדעת. רוח הקדש: (ד) לחשוב מחשבות. חרינת מעשה חשב: (ה) ובחרושת. לשון חומנות. כמו חרש חכם (ישעיה מ:כ). ואונהלום פירש ושינה בפירושו. שחרש (ס"א שאומו) אבנים הרוי חומן וחרש ען קרוי נגר: למלאות. להושיבה במשבנת שלה במלוחה לעשות המשבלת למדת מושב החכן ועוכיה: (ו) ובלב כל חבם לב וגו׳. ועוד שחר חכמי לב יש בכס (ס"ח שבכס), וכל חשר נתתי בו חבמה ועשו את בל אשר צויתיך: (ז) ואת הארון לעדות. לנוכך לוחות העדות: (ח) הטהרה. על שם זהב שהור (לשיל כה:לא): (י) ואת בגדי השרד. חומר אני לפי פשוטו של מקרא שא"א לומר שבבגדי כהונה מדבר, לפי שנאמר אללם ואת בגדי הקדש לאהרן הכהן ואת בגדי בניו לכהן. אלא אלו בגדי השרד הם בגדי התכלת והארגמו ותולעת שני האמורים בפרשת מסטות ונתנו אל בגד תכלת (במדבר ד:יב) ופרשו טליו בגד ארגמן (שם פסוק יג) ופרשו עליהם בגד חולעת שני (שם פסוק ח). ונראין דברי, שנאמר ומן החכלת והארגמן וחולעת השני עשו בגדי שרד לשרת בקדש ולהלן לט:א) ולא הוזכר שם עמהם, ואם בבגדי כהונה מדבר לא מלינו באחד מהם ארגמן או תולעת שני כלא שש: בגדי השרד. י"מ לשון עכודה ושירות כתרנומו

<sup>(</sup>Berachos 55a). This shows that the Tabernacle, as a setting for God's service and an abode for His Presence, was equivalent to the Creation of the universe. Indeed, Ramban and others show that the Tabernacle was the universe in microcosm, and its components symbolized the major elements of Creation.

<sup>3.</sup> הְּדְכְּמָה וּבְּתְבּוּנְה וּבְּרָעָה וּבְּרָעָה וּבְּרָעָה וּבְּרָעָה וּבְּרָעָה וּבְּרָעָה וּבְּרַעָּה וּבִּרְעָה וּבִּרְעָּה וּבִּרְעָה ! Wisdom consists of the knowledge one acquires from others; insight is the derivation of new ideas and deductions from one's wisdom; and knowledge [in the context of building the Tabernacle] is Divine inspiration [מַרַרַש] (Rashi).

of Rezalel and Oholiab

Designation wisdom, insight, and knowledge, and with every craft; 4 to weave designs, to work with gold. silver, and copper: 5 stone-cutting for setting, and wood-carving — to perform every craft

6 "And I. behold. I have assigned with him Oholiab son of Ahisamach of the tribe of Dan, and I have endowed the heart of every wise-hearted person with wisdom, and they shall make all that I have commanded you: 7 the Tent of Meeting, the Ark of the Testimonial tablets and the Cover that is upon it, and all the utensils of the Tent; 8 the Table and its utensils, the pure Menorah and all its utensils, and the Incense Altar; 9 the Elevation offering Altar and all its utensils, the Laver and its base; 10 the knit vestments, the sacred vestments of Aaron the Kohen and the vestments of his sons, to minister; 11 the anointment oil and the incense-spices of the Sanctuans. Like everything that I have commanded you shall you make."

Sabbath

12 HASHEM said to Moses, saying: 13 "You shall speak to the Children of Israel, saying: However, you must observe My Sabbaths, for it is a sign between Me and you for uour generations, to know that I am HASHEM, Who makes you holu. 14 You shall observe the Sabbath, for it is holy to you; its desecrators shall be put to death, for whoever does work on it, that soul shall be cut off from among its people. 15 For six days work may be done and the seventh day is a day of complete rest, it is sacred to HASHEM; whoever does work

10. בגדי השרד — The knit vestments. According to Rashi, Ibn Ezra, and Rashbam, these are the large cloths that were used to cover the vessels of the Tabernacle while it was being transported from place to place (see Numbers 4:8). Ramban renders this term as vestments of uniqueness, referring to the vestments of the Kohen Gadol, which the verse then goes on to define as the vestments of Aaron, in tribute to him and his successors. These vestments were singled out because only one man in every generation was permitted to wear them.

12-17. The Sabbath. Although the commandment of the Sabbath was part of the Ten Commandments (20:8), it is repeated here to caution the nation that the construction of the Sanctuary does not override the Sabbath: Israel must observe the Sabbath even while it is fashioning the resting place of God's glory. This emphatically contradicts those who claim that the laws of the Sabbath must be pliable enough to be relaxed for "valid spiritual considerations."

R' Bachua explains that "the Sabbath is the principle of faith and it is equivalent to all of the commandments, for through the commandment of the Sabbath one expresses his belief in the creation of the world, that it was created in six days and He rested on the seventh. The Sages expound that Jerusalem was destroyed only because they desecrated the Sabbath ... and that if Israel would but observe two Sabbaths, they would be redeemed immediately.'

אָד – However. In the plain sense, the word however means to say that despite its importance, the work of the Tabernacle may not be done on the Sabbath (Rashi).

The Sages teach that the word are always indicates an exception to the principle previously enunciated. In this verse, it is a limitation on the rule of Sabbath observance, indicating that there are times when it is required that labor be performed. Instances of such exceptions are to save a life and to perform a circumcision on the eighth day after birth (Ramban). As a reason for the requirement to save a life on the Sabbath even at the cost of violating it, the Sages argue that it is better to transgress one Sabbath so that one may live and observe many Sabbaths (Yoma 84b), Or HaChaim reads this logic into our verse: However - this is the exception to Sabbath observance - so that you shall observe My Sabbaths, in the plural.

שבחתי — Mu Sabbaths. In the simple sense, the plural refers to all of the Sabbaths of the year. In the deeper sense, it refers to the two aspects of the Sabbath: וכור ושמור, Remember, which refers to the positive commandment to honor the Sabbath; and Observe, which refers to the negative commandment not to desecrate the day. These twin themes are then developed. It is a sign between Me and you in the positive sense that Israel will honor the Sabbath, and You shall observe the Sabbath and those who desecrate it are liable to death (v. 14), in the negative sense of not desecrating it (Ramban).

14. יוְנְכְרְתָה ... אוֹתָ - Shall be put to death ... shall be cut off. These are two different, mutually exclusive penalties. One who violates the Sabbath despite a warning from witnesses that he is committing a capital offense is liable to the death penalty imposed by the court. But one who does so intentionally, without being warned or witnessed, is punished by God with kareis, i.e., his soul is cut off from the nation (Rashi).

Sformo explains that this verse gives the reasons that the Tabernacle may not be built on the Sabbath. To rest on it is too important to justify such labor, for one who desecrates the Sabbath is unworthy of having a Sanctuary for God's Presence.

15. שַׁבַּתוֹן — A day of complete rest. It is not enough to refrain only from halachically prohibited activities. One must rest completely, so that he will be free for sacred activities in honor of His Creator. It is because the Sabbath is sacred to HASHEM that one who desecrates it is worthy of the death penalty (Sforno).

23177

לב

בְּיוֹמָא רְשַבְּתָא אִתְקְטֶלֶא יִתְקְטֵלּ יוּ יְיִּשְׁרוּן בְּנֵי יִשְׁרָאַל יָת שַׁבְּתָא לְמֶעְבֵּר יַת שַּבְּתָא לְרָרִיהוּן קִיִם עָלָם: ייבִין מִימְרִי וּבִין בְּנֵי יִשְׁרָאַל אָת הִיא לְעֻלֶם אָרָי שׁתָּא יוֹמִין עָבַר יְיָ יָת שְׁמַיָּא וְיָת אַרְעָא וּבְיוֹמָא שְׁבִיעָאָה שְׁבָּת וְנָח: בְּטוּרָא דְסִינֵי הְּרֵין לּוֹחֵי סַהְרוּתָא לּוֹחֵי אַבְנָא בְּתִיבִין בְּאֶצְבְּעָא דַייָ: אַנַחָּן עַפָּא אָרַי אוֹחַר משָה לְמַחַת מִן טוּרָא עַפָּא אָרַי אוֹחַר משָה לְמַחַת מִן טוּרָא

יי בְּיוֹם הַשַּׁבָּת מִוֹת יוּמֵת: וְשָׁמְרוּ בְנֵי־יִשְׁרָאֵל אֶת־הַשַּׁבֶּת הְּלַעֲשְוֹת אֶת־הַשַּׁבָּת לְדְרֹתָם בְּרִית עוֹלֵם: בִּינִי וּבִיןֹ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אָוֹת הָוֹא לְעָלֶם בִּי־שֲשֶׁת יָמִים עָשֶׂה יהוה אֶת־הַשָּׁמִים וְאֶת־הָאָבֶץ וּבִיוֹם הַשְּׁבִיעִי שָׁבַת הַנִּבְּשׁׁ: נִיּתְן אֶל־מֹשֶׁה בְּכַלֹתוֹ לְדַבֵּר אִתוֹ בְּהַר סִינִי שְׁנֵי לְחִת הָעֻדֶת לְחִת אֶבֶן בְּתֻבִים בְּאֶצְבַּע א אלהִים: נִיּרָא הַעָּם בִּי־בֹשֵשׁ מֹשֵׁה לַרֵּדֵת מִז־הַהַּר

.//...

שהיה משה שומע מפי הגבורה וחוזרין ושונין את ההלכה שניהם יחד (שמו"ר מאזה): לחת. לחת כתיב שהיו שתיהן שוות (שם ו): (א) בי בשש משה. כתרגומו לשון איתור. וכן בשש כביר כבו (שפיה שהיהן שוות (שם ו): (א) בי בשש משה. כתרגומו לשון איתור. וכן בשש רכביר כו ושפטים הזכח) ויחילו עד בוש (שם גזכה). כי כשעלה משה להר להם למוף ארבעים יום איל בוש (שפורים הם שאותו יום שעלה מן המנין הוא, והוא אמר להם שלימים, ארבעים יום ולילו עמו, ויום עלייתו אין לילו עמו, שהרי בז' בסיון עלה, נמלא יום ארבעים בשבעה עשר בתמוח. בע"ז בא השטן וערבב את המנין ומרה במין בא השון ואפלה וערבוביא, לומר ודאי מת משה לכך בא ערבוביא לעולם והראה דמות חשך ואפלה וערבוביא, לומר ודאי מת משה לכך בא ערבוביא לעולם. אמר להם מת משה, שכבר באו שש שעות ולא בא וכו' כדאיתא במס' שבה (פע). וא"א לומר שלא שעו אלא ביום המשנן בין קודם תלות בין לאחר חלות, שהרי לא ירד משה עד יום המתכת, שלא' וישכימו ממתרת ועלו שלות (להלן פסוק ו):

(וד) ויגפש. כתרגומו ונת. וכל לשון נופש הוא לשון נפש, שמשיב נפשו ונשימתו בהרגיעו מטורח המלאכה. ומי שכהוב בו לא ייעף ולא ייגע (ישטיה מזכח) וכל פעלו במאתר הכהיב מטחה בעלמו, לשבר האוזן מה שהיא יכולה לשמוע (ילק"ש יתרו רלו): במאתר הכהיב מטחה בעלמו, לשבר האוזן מה שהיא יכולה לשמוע (ילק"ש יתרו רלו): (יח) ויתן אל משה וגוי. אין מוקדם ומאוחר בתורה (פסחים ו:) מעשה העגל קודם לצווי מלאכה המשכן ימים רבים היה, שהרי ב"ז בממוז נשחברו הלוחות וביום הכעורים נהרלה הקב"ה לישראל, ולמחרה התחילו בנדבח המשכן והוקם באחד בנישן הכוחות לא): בבלתו. ככלפו כהיב, חסר, שנמסרה לו תורה במחנה ככלה לחקן, של היה יכול ללמוד כולה בזמן מושט כזה (תומותא יות). ד"א, מה כלה מתקשטת בכ"ד קשוטין, הן האמורים בספר ישני (נוידכד), אף ח"ח לריך להיות בקי בכ"ד מפכרים (סף מו): לדבר אתו. מלמד

16. יְשְׁמְרוּ - Shall observe. Israel shall scrupulously count the days until the Sabbath, so that no error in calculation will cause the wrong day to be observed as the Divinely ordained day of rest (Ibn Ezra, Chizkuni).

בּישְשוֹת אָת־הַשְּבּה — To make the Sabbath. It is a token of respect for the Sabbath that one prepare for it ahead of time so that he will have fine food for the day (R' Bachya), and to avoid the danger that one will perform forbidden work on the day itself (Chizkuni). Thus, one "makes" the Sabbath by preparing for it so that it will be observed properly when it arrives. According to the Midrash, one who observes the Sabath in this world makes the Sabbath in Heaven, i.e., he elevates its spiritual standing, by abstaining from forbidden activity and thereby affirming his faith in the Creator (R' Bachya).

17. יְּנְּפְשׁ - And was refreshed. The verse describes God in human terms, as one who needs rest after six days of work (Rashi). According to Sforno, the term refers to the Sabbath and derives from שָּםְ, soul: The Sabbath was endowed with an extra degree of spirituality to better enable Jews to realize the goal for which God created man in His image.

18. Moses receives the Tablets. Having completed the instructions regarding the Tabernacle and the Kohanim, the Torah goes back to the narrative of the Giving of the Law at Mount Sinai. According to Rashi, this is an instance of the principle that the Torah is not always written in chronological order: The above commandments regarding the Tabernacle were given to Moses on the day after Yom Kippur, over three months after the Ten Commandments were given, and it was then that Moses commanded the nation to begin the contributions for its construction (35:1). But the episode of the Golden Calf, which begins in the next chapter, took place on the seventeenth of Tammuz — only forty days after the

Revelation. Ramban (ibid.), however, holds that the commandment to build the Tabernacle was given to Moses during his first forty days on the mountain, but its transmission to the nation was delayed because of the sin of the Eigel.

S/orno explains the sequence of the chapters. as follows: In God's original plan there would have been no need for a Tabernacle, for every Jew was to have the status of a Kohen. would have been worthy of building his own altar, and being a resting place for the Divine Presence. If so, why did this potential not come to fruition? Why was God's intent replaced by the preceding chapters about a central Tabernacle and why was it necessary to designate a priestly family? The Torah will now explain that Israel fell from its spiritual pinnacle because of the Golden Calf. No longer could it be a nation of individual priests and tabernacles. From that point onward, Israel needed a central Tabernacle toward which it would direct its aspirations, and a holy, priestly family that would be dedicated to God's sacrificial service.

יתון אל־מְשָׁה — He gave Moses. Throughout the forty days that Moses was on Mount Sinai, God taught him the Torah. but he constantly forgot. Finally. God presented it to him as a gift, as if it were his bride (Rashi). If it was impossible for a human being, even one as great as Moses. to absorb God's wisdom without Divine assistance, why didn't God present it to him immediately, without forcing him to go through forty days of frustrating failure? Chiddushei HaRim explains that the Torah can be understood only with God's help. but the gives such assistance only to someone who tries his utmost to master it on his own. Thus, Moses earned the Divine gift by means of his effort. The same is true of every student of the Torah. It is up to us to try to the limit of our ability: then we can hope for God's help.

דער הערה - The two Tablets of Testimony. The vav is

on the Sabbath day shall be put to death.'

16 "The Children of Israel shall observe the Sabbath, to make the Sabbath an etemal covenant for their generations. 17 Between Me and the Children of Israel it is a sign forever that in a six-day period HASHEM made heaven and earth, and on the seventh day He rested and was refreshed."

Receives
18 When He finished speaking to him on Mount Sinai, He gave Moses the two Tablets of the Tablets
Testimonu, stone tablets inscribed by the finger of God.

The people saw that Moses had delayed in descending the mountain, and the people

omitted [nin] so that the word can be read as if it was in the singular [nn], tablet. This teaches that the two Tablets were identical in size (Rashi). Yefeh Toar explains that although in the plain sense, this refers to the actual size of the Tablets, it has a deeper meaning, as well. The five commandments on the first Tablet speak of Man's relationship with God, while the five commandments on the second Tablet refer to Man's relationship to his fellow human beings. By indicating the two Tablets were equal, the Torah teaches that both kinds of commandments are equally important; the Torah does not recognize the primacy of "ritual" over "social" laws and vice versa. Both are necessary parts of the Divine scheme.

That the Ten Commandments were inscribed on two Tablets instead of one was because they "testified" that God rested His Presence upon Israel, and testimony must be rendered by two witnesses. The two Tablets also allude to their dual nature: The stone was from the earth and the script was from heaven (R' Bachua).

32.

1-6. עֵּלֶל הַזָּהָב ' The Golden Calf. If the sin of the Golden Calf [Eigel] was one of mass idol worship, as a cursory reading of the verses seems to indicate, the entire affair is incomprehensible, both from the standpoint of Aaron, who fashioned it, and Israel, which demanded and worshiped it. Indeed, the consensus of commentators, such as Ramban, Ibn Ezra, Kuzari, and others, agrees on an entirely different interpretation.

It is inconceivable that Aaron could have created an idol, even if he had been threatened with death. The Torah requires a Jew to give up his life rather than worship idols; can one believe that God's chosen anointed Kohen Gadol would fail to withstand a test that countless thousands of Jews have withstood over the centuries? If he had been guilty of idolatry, he would have been the first one to be liable to the death penalty; instead he was virtually whitewashed; he went on to serve in the Tabernacle for the next forty years and was Moses' partner in leading the nation and receiving many of the commandments from God. Furthermore, the only sin with which the Torah charges him is that he joined with Moses in striking the stone, rather than speaking to it (Numbers 20:12). Clearly, therefore, Aaron was not a party to the sin of idolatry.

The people, too, did not deny Hashem. They said explicitly that they needed a replacement for *Moses*, not for Hashem. Had they truly believed that the Golden Calf was some sort of god, they would not have melted away when Moses returned, and they would not have permitted him to destroy their new deity. Rather, their enthusiasm for the Golden Calf

was only because it was a substitute for their vanished leader; but once Moses was back they recognized that their allegiance to the new "god" had been a terrible and foolish mistake. Even the Jews who truly worshiped it as an idol were a tiny minority of only three thousand people, just about one half of one percent of the grown male population, and even they were the Egyptian rabble, Eirev Rav, that flocked to join the Jews when they left Egypt. These erstwhile Egyptians proclaimed when the new god emerged from the flames, "This is your god, O Israel." They did not refer to it as our god, because they were outsiders who were addressing the Jews.

What, then, was the reason for this outrageous sin? It began with an error of fact and mushroomed into a grievous misunderstanding of Israel's relationship with God. The people thought that Moses was dead (see v. 1) and they had been left without a leader and intermediary between themselves and God. They thought that just as they had addressed God through Moses when they needed salvation at the sea or when they had no food or water, and just as Moses had led them to Sinai and directed them in battle, so too they needed some tangible presence to take his place. This was not a denial of God; it was an erroneous belief that a Moses was needed to represent them before God and convey His teachings and beneficence to them. This is why Aaron acquiesced to them though he knew they were wrong. Since their error did not involve idolatry, he felt that it would be best for him to appear to yield until he could wean them from their mistake. This idea will be developed in the course of the chapter and the commentary.

Bals Halevi asserts that their error was one that, in a different form, is not uncommon even today. The people knew that their sacrificial service was performed by a specific person, Aaron, and in a specific place, the Tabernacle. They thought, therefore, that they had the right and the need to create another such vehicle for their service — in effect, to design their own "tabernacle" that would suit their needs, as they saw them. Here lay their mistake. Jews cannot custom-tailor their religion or their Sanctuary. The Tabernacle's specifications are based on Divine mysteries that are beyond human understanding, and it is impossible for anyone to use the Tabernacle, the Temple or any of the Torah's commandments as the prototype for a man-made religious practice.

1. בּשֶשׁ מּשֶׁה — Moses had delayed. The catastrophe of the Golden Calf was precipitated by a tragic error. Moses went up to Mount Sinai on the seventh of Sivan and said that he would be there for forty days and return in the morning. The people thought that the day of his ascent counted as the first

ואתפנש עמא על אהרו ואמרו לה קום עבד לנא דחלו די יהכוו קדמנא ארי דין משה גברא די אסקנא מארעא דמצרים לא ידענא מא הוה לה: בואמר להון אהרן פריקו קדשי דדהבא די באודני נשיכון בניכון ובנתיכון ואיתיו לותי: גואתפריקו כל עמא ית קדשי דדהבא די באודניהון ואיתיו לאהרן: רונסיב מידיהון וצר יתה בזיפא ועבדה עגַל מַתַּכַא נַאַמַרוּ אליז דחלתר ישראל די אַסְקוּך מַאַרעַא דִמְצְרַים: הוחזא אהרן ובנא מדבחא קדמוהי וּקַרַא אַהַרן וַאַמר הַגא קדם יי מְחַר: וּוָאַקָּדִּימוּ בִּיוֹמֵא דבתרוהי ואַסִּיקוּ עַלַווַ וַקַרִיבוּ נַכְסִין וַאַסחַר עמא למיכל ולמשתי וקמו לחיכא: ומליל יי עם משה אזל חות ארי חביל עַמַּךְ דִּי אַסַּקתַא מַאַרעא דמצרים: הַסָטוֹ בַּפָּרִיעַ מון אוֹרְחַא דִּי פַקּרתְנוּון

נִיּקֶבֵּל הָעָם עַל־אַהָּרֹן נִיְּאמְרָוּ אֵלָיוֹ קָּוּם ו עֲשֵׁה־לֵנוּ אֱלהִים אֲשֶׁר יַלְכוּ לְפָּנִינוּ כִּי־זֵה ו מֹשֶׁה הָאִישׁ אֲשֶׁר בְּהֶעֲלָנוּ מֵאֶבֶץ מִצְרַיִם לְא יָדַעְנוּ מֶה־הָיָה לְוּ: וַיִּאמֶה הְנִיבֶם בְּנִיכֶם בְּנִיכֶם וְהָבֶּיאוּ אֵלָיּ נִיְּמְלּוּ בְּאָזְנִי נְשִׁיכֶּם בְּנִיכֶם וְיָבֶיאוּ אֵלָי בַּיְבְּיִם נִיָּבֶיאוּ אֶל־אַבְּרֹן: וַיַּקַח מִיּדָם בְּנִיבֶר אִתוֹ בַּחֶרֶט וַיִּעֲשָׂהוּ עֵגֶל מַפַּבֶּה וַיִּאמְרוּ אֵלֶה מָתָרן נִיּאמְרוּ אֵלֶה מִיּבָרן נִיּאמְרוּ אַבְּרוּ מִיָּבֶר אִתוֹ בַּחֶבְי וְיִּבְּלוּ עִנִּי תְנִיבֶּלוּ עִנְי עִלְּת וַיִּגְשׁוּ שְׁלָמִים וַיִּשֶּׁב הָעָם נְיִשְׁבֹּימוֹ מִשְּׁב הָעָם בְּנִינְם וְיִבְּעָב הְעָבְּל וְשָׁתוֹ וַיָּקְמוּ לְנְיָבְוֹ עִלֹת וַיִּגְשׁוּ שְׁלָמֶים וַיִּשֶּׁב הָעָם בְּנִישְׁב הָעָם בְּיִבְּיִם וְשָּׁבְּר וְשָׁתוֹ וַיְּבֶּלְוּ עִלֹת וַיִּגְשׁוּ שְׁלָמֶים וַיִּשֶּׁב הָעָם בְּנִישְׁב הָעָם בְּיִבְּים בְּיִבְּים וְיִּשְׁב הָעָם בְּיִבְּים בְּעָבוֹ מִיְבָּבְם בְּעִבְּים בְּיִבְּים בְּעִבְּים בְּיִבְּבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּבְּים בְּיִבְּבְּים בְּעָבְים וְיִבְּבְּים בְּיִבְּיבְיוֹ נִיִּבְּבְּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִים בְּיִבְּים בְּיִבְּיבוֹ בִּיְבְּבְים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְיּים בְּיִבְּיִבּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּעִים בְּיִבְּים בְּבְּבְיּבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּבְים בְּבְּבְיּבְים בְּבִּים בְּיבְּבּים בְּיבְבּים בְּיבְּבְיּבְים בְּיבְּבְים בְּיבְּבּים בְּיבְבּים בְּיִבְיבְּיבְּים בְּיִבּים בְּיִבְּים בְּיבְּבּים בְּיבְבּים בְּיבְּבְּיבּים בְּיבְיבְּיבּים בְּיבְּבְיבּים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבּים בְּבְּבְיבְיבְּבְים בְּיבְּבְיבְים בְיבְּבְיבְיוּבּים בְּיבְּבְיבּים בְּיבְּבּיבְיבּים בְּבְּבְיבוּיב בְּיבְיבְּים בְּיבְבְים בְּיבְּבְיבּים בְּבְּבְּבְּיבּים בְּבְבְיבּים בְּבְּבְיבָּים בְּבְיבְיבּים בְּיבְּבְּים בְּיבְבּים בְּבְבּיבּים בְּבְּבְיבְּיבְּבְּים בְּבְיבְּבּים בְּיבְבִּים בְּבְיבְיּבְיבְיבְּבְיבּים בְּבְבּיבְּבְּיבְיבָּים בְּבְיבְּבְּבְּיבְּיב

ּ, וַיְרַבְּרִ יהוָה אֶּל-משֶׁה לֶּךְ־רֵּר כִּי שִׁחַת עַמְּךְ אֲשֶׁר הַ הַעַלִּיתַ מֵאָרִץ מִצְרֵיִם: סֵרוּ מַהֵּר מִן־הַבְּרֵרְ אֲשֵׁר צִוּיתִם

"T

מסבה. לשון מתכת, ד"ח, הכ"ה הנטרין זהב היו בו כגימטריא של מסכה (שס): אלה אלהיך. ולא נאמר אלה אלהינו. מכאן שערב רב שעלו ממלרים הם שנקהלו על אהרן והם שעשאוהו, ואח"כ העעו את ישראל אתריו (שם): (ה) וירא אהרץ. שהיה בו רוח חיים, שנאמר כתבנית שור אוכל עשב (תהלים קונכ), וראה שהללית מעשה שען ולא היה לו פה לדחותם לנמרי: ויבן מזבח. לדחותם: ויאמר חג לה׳ מחר. ולח היום, שמא יבא משה קודם שיעבדוהו. זהו פשוטו. ומדרשו בויקרא רבה (י:ג) דברים הרבה ראה אהרן. ראה חור בן אחותו שהיה מוכיחם והרגוהו, וזהו ויבן מזבח לפניו, ויבן מזבוח לפניו (סנהדרין ז.). ועוד ראה ואמר מוטב שיתלה בי הסרחון ולא בהס. ועוד רחה ואמר אם הם בונים את המזבח זה מביא לרור וזה מביא אבן ונמלאת מלאכתו עשויה בבת אחת, מתוך שאני בונה אותו ומתעלל במלאכתי בין כך ובין כך משה בא: חג להי. בלבו היה לשמים. בטוח היה שיבח משה ויעבדו את המקום (ויק"ר שם): (ו) וישבימו. השטן זרום כדי שיחטאו: לצחק. יש במשמע הזה גלוי עריות, כמו שנאמר ללחק כי (בראשית לט:יז). ושפיכות דמים, כמו שנאמר יקומו נא הנערים וישחקו לפנינו (שמואל ב ב:יד), אף כאן נהרג חור (חנחומא כ): (ז) וידבר. לשון קושי הוא, כמו וידבר אתם קשות (בראשית מכ:ז): לך רד. רד מגדולתך, לא נחתי לך גדולה אלא בשבילם (ברכות לב.). באותה שעה נתנדה משה מפי ב"ד של מעלה (ש"ר מב:ג): שחת עמך. שחת העם לא נאמר אלא עמך, ערב רב שקבלת מעלמך וגיירחם ולא נמלכת בי, ואמרת שוב שידבקו גרים בשכינה, הם שחתו והשחיתו (שם י):

אשר ילבו לפנינו. אלהות הרבה איוו להם וסנהדריו סנ.): בי זה משה האיש. כמין דמות משה [ם"א מטה] הראה להם השטן שנושאים [אותו] באויר רקיע השמים (ש"ר מח:ז; שבת פט.): אשר העלנו מארץ מצרים. והיה מורה לנו דרך חשר נעלה בה, עקה לריכין אנו לאלהות אשר ילכו לפנינו: (ב) באזני נשיבם. אמר אהרן בלבו הנשים והילדים חסים על תכשישיהן שמא יתעכב הדבר ובתוך כך יבא משה. והם לא המתינו ופרקו מעל [ק"א משל] עלמן (תנחומא כא): פרקו. לשון לווי מגזרת פרק ליחיד, כמו ברכו מגזרת ברך: (ג) ויתפרקו. לשון פריקת משא, כשנטלום מאזניהם נמלאו הם מפורהים מנומיהם, דישקרי"ר בלע"ו: את גומי. כמו מנומי. כמו כלאחי חת העיר (לעיל ש:כש) מן העיר: (ד) ויצר אותו בחרט. יש לתרגמו בשני פנים. האחד וילר לשוו השירה. בחרט ל' סודר. כמו והמטפחות והחריטים (ישעיה ג:כב) וילר ככרים כסף בשני חריטים (מלכים ב ה:כג: תרגום יונחן). והב' וילר לשון לורה. בחרט כלי אומנות הלורפין, שחורליו וחורטיו בו לורות בזהב כעט סופר החורט אותיות בלוחות ופנקסין, כמו וכחוב עליו בחרט אנוש (ישעיה ח:א). וזהו שת"א ולר יתיה בדיפת, לשון זיוף, הוא כלי אומנות שחורלין בו בזהב אותיות ושקדים שקורין בלע"ז ניי"ל ומזייפין על ידו חוחמות: עגל מסבה. כיון שהשליכו לחור בכור כחו מכשפי ערב רב שעלו עמהם ממלרים ועשאוהו בכשפים. ויש אומרים מיכה היה שם שילא מתוך דמוםי בנין שנחמעך בו במלרים, והיה בידו שם וטם שכחב בו משה עלה שור עלה שור להעלות ארונו של יוסף מתוך נילום, והשליכו לתוך הכור וילא העגל (תנחומא יט):

day of the forty, and therefore Moses would be back on the sixteenth of Tammuz. That was a mistake. Moses meant that he would be away for a full forty days and forty nights, which meant that he would be back on the *seventeenth*. When noon of the sixteenth came and went without Moses' return, the people became fearful. Satan seized the opportunity and created an illusion of darkness and turmoil, and showed them an image of a dead Moses being carried in heaven (*Rashi*).

Recanati explains that the spiritual level of the nation was so high after the revelation of the Ten Commandments that if Moses had come down bearing the Tablets, the goal of Creation would have been fulfilled and there would have been no more death or temptation to do evil, as we know it.

The world would have reverted to the stage of perfection that existed at the beginning of Creation. Satan, whose mission it is to tempt people to evil, fought this threat to his power and succeeded in deceiving the people.

אַשָּׁר יִלְכּגּ — That will go. This reference to the requested god is in the plural, implying that they desired many gods (Rashi).

This is not to say that the people denied the omnipotence of Hashem, for the rest of the verse makes clear that they wanted a replacement for Moses, whom they described as the one who had brought them up from Egypt. Since they obviously knew all along that Moses was not an independent redeemer, but the messenger of God, they could not possibly have thought that Moses would be replaced by a

The gathered around Aaron and said to him, "Rise up, make for us gods that will go before us, for Golden this man Moses who brought us up from the land of Egypt — we do not know what became Calf of him!"

- <sup>2</sup> Aaron said to them, "Remove the rings of gold that are in the ears of your wives, sons, and daughters, and bring them to me."
- <sup>3</sup> The entire people removed the gold rings that were in their ears, and brought them to Aaron. <sup>4</sup> He took it from their hands and bound it up in a cloth, and fashioned it into a molten calf. They said, "This is your god, O Israel, which brought you up from the land of Equpt."
- <sup>5</sup> Aaron saw and built an altar before him. Aaron called out and said, "A festival for HASHEM tomorrow!"
- <sup>6</sup> They arose early the next day and offered up elevation-offerings and brought peace-offerings. The people sat to eat and drink, and they got up to revel.

God's 7 HASHEM spoke to Moses: "Go, descend — for your people that you brought up from Egypt Anger has become corrupt. 8 They have strayed quickly from the way that I have commanded them.

pantheon of deities to the exclusion of Hashem. Rather, they thought that God assigns powers and responsibilities to subordinate powers, as it were. In their view, Moses was one such power [others were the pillars of smoke and fire that led the nation (Ramban; R' Bachya)]; now they wanted other such surrogates of God. This philosophy, known as name, Partnership with God, is heretical, but it is not equivalent to idol worship (Maharsha to Sanhedrin 63a).

- 2-3. Aaron knew that they were grievously mistaken, but he calculated that if he defied them they would kill him, and if they did, that would make their sin and rebellion even worse. Indeed, Hur, whom Moses had assigned to share the leadership with Aaron in his absence, had resisted and been killed (Rashi to v. 6). Aaron, therefore, stalled for time. He asked for the gold jewelry of the women and children. He was certain that they would refuse to surrender it immediately, and by the time the rebels succeeded in seizing the gold, Moses would probably be back, squelching the panic. Aaron miscalculated, for the people were so enamored of the prospect of a new god that they had the gold in hand without delay (Rashi). This is a classic example of the power of crowd psychology, in which a mob is capable of excesses beyond the imagination of any of its individual members.
- 4. אַנְשְּשְׁהוּ And [he] fashioned it. Aaron bound up the gold and threw it into the fire [hoping that a shapeless mass would emerge, thus causing further delay until Moses' return], but the Egyptian sorcerers of the Eirev Rav exercised their occult powers to cause the calf to emerge (Rashi). Although Aaron did not fashion the calf in the literal sense, he is described as its maker since he was the one who threw the gold into the fire (v. 24), the act that resulted in the creation of the Golden Calf (Or HaChaim).
- 5. Again, Aaron played for time. He built an altar for a major religious festival the *next* day, in the hope that their enthusiasm would dissipate or that Moses would be back. He specified that the festival would be for *HASHEM*, not the calf, for his real, though hidden, intention was that when Moses returned with the Tablets there would indeed be a joyous celebration (*Rashi*). According to *Sforn*o, he mentioned Hashem as a rebuke to the rebels.

- 6. לְצְחֵק To revel. The term implies the three cardinal sins of idolatry, licentiousness, and murder. In addition to their worship of the Golden Calf, they committed immoral acts and they had murdered Hur, who attempted to restrain them (Rashi). This was the nadir of the tragic episode, the point at which error turned to wantonness.
- **7-10. God's anger.** With the spiritual downfall of his people, Moses was dismissed from his lofty perch, for he had been elevated to a heavenly status only for Israel's sake; now that they had become unworthy, God ordered him to descend from Sinai (*Rashi*). It is a general rule of Jewish leadership that the merit of the community is indispensable to the success of those who serve it. As the Sages teach, "the merit of the community's forefathers aids them, and their righteousness [i.e., that of the forefathers] endures forever" (*Auos* 2:2).

It is true, as noted above [introduction to vs. 1-6], that the original intent in making the calf was not to worship it as a god, that the initiators of the project were the Eirev Rav, and that only an infinitesimal proportion of Jews actually worshiped it. However, the sin was most grievous, nonetheless. As is clear from verse 27, there were Jews, few though they were, who were guilty of idolatry. The rest of the people did not resist the Eirev Rav or the Jewish worshipers. This constituted either silent acquiescence or lack of faith, which was a condemnation of the nation as a whole.

Had God sent Moses back to the nation a day sooner, this tragedy would have been prevented, but He did not do so because the events of the *previous* day did not constitute idolatry, as explained above (*Ramban*). Or HaChaim contends that God did not send Moses back before the situation deteriorated because the Divine word had declared that he would be atop the mountain for forty days and forty nights (24:12, 18), and God's word is inviolate, or because the full extent of God's teachings to him required a full forty days.

7. עמף — Your people. This was an implied rebuke to Moses, as if to say, "Those who caused the sin are your people, the Egyptian Eirev Rav, whom you accepted without consulting God" (Rashi).

עבדו להוו ענל מתכא וסנידו לה ודפחו לה ואמרו אליו דחלתר ישראל די אַסְקוּךְ מַאַרְעָא דמצרַיִם: טואַמר ייַ למשה גלי קדמי עמא הדין והא עמא סשי סדל הוא: יוכעו אנח בעותה מו קדמי ויתקף רוגזי בהון ואשצנון ואעבד יתר לעם סגי: יאוצלי משה קדם יי אַלַהה וַאַמַר לִמָא יִי יִתקף רוּגזַרְ בּעמּרְ די אפקתא מארעא דמצרים בחיל רב ובידא תקיפא: יבלמא יימרוז מצראי למימר בבישתא אפקנון לקטלא יתהוו ביני טוריא ולשציותהון מעל אפי אַרעא תּוֹב מתַקוֹף רוֹגוֹך ואתיב מן בישתא דמללתא (נ״א דחשבתא) למעבר לעמר: יגאדפר לאברהם ליצחק ולישראל עבדיה די קימתא להון במימרה ומללתא עמהון אסגי ית בּנֵיכוֹן כַּכוֹכַבִי שַׁמַיַא וַכַל אַרעא הַרא די אמרית אתן לבניכון ויחסנון לעלם: ידותב יי מן בישתא די מליל למעבר לעמה: טו ואתפני ונחת משה מן טורא וּתַבִין לוּחֵי סַהַרוּתַא בִּירה לוּחֵי כַּתיבין מתַרֵין עבריהון מבא ומכא אנון פתיבין: סולוחיא עובדא דיי אנון וכתבא כתבא דיי הוא מפרש

יוּ וַיִּבֶּׁן וַיֵּבֶר משׁה מִן הְּהָּה וּשְׁנֵי לְחִת הָעֵדֶת בְּיָדְוֹ לְחֹת יּ נְּעָבֶת בְּיָדְוֹ לְחֹת יּ בְּתָבִים: וְהַלְּחֹת יּ בְּתָבִים: וְהַלְּחֹת יּ בְּתָבִים: וְהַלְּחֹת יּ בְּתָבִים: וְהַלְּחֹת יִם בְּתְבִים הָשָּׁנִי עָבְרֵיהָם מִנְּה וִמְּה מִכְתַּב אֱלֹהִים הוֹא חָרָוּת מַנְעַשֵּׁה אֱלֹהִים הוֹא חָרָוּת

י"בס

רגלים אינו שומד לפניך בשנח כעסך ק"ו לכסא של רגל אחד (ברכוח לב.): אשר בשבעת להם בך. לא נשבעת להם בך. לא נשבעת להם בדבר שהוא כלה, לא בשמים ולא בארך, [לא בהרים ולא בגפנות,] אלא בך שאתה קיים, ושבועמך קיימת לעולם [ם"א וכן שבועמך התקיים), שלמר (לאברהם) בי נשבעתי נאם ה' (בראשים כבנימי), ולילחק שבועמך הקימותי את השבועה אשר נשבעתי לאברהם אביך נשם כוגוג, וליעקב נאמר אני אל שדי פרה ורבה [וגו'] (שם לה:יא) נשבע לו באל שדי (ש"ר מד:בנג): (שו) משני עבריהם. היו האומיות נקראות, ומששה נסים היה (שבת קר.): (שו) מעשה אלהים המה. כמשמעו, הוא בכבודו שאון. ד"א, כאדם האומר לחברו כל שסקיו של פלני במלחכה פלונית, כך כל ששוטיו של הקב"ה בעורה (תנחומא כל שסקיו של פלני במלחכה פלונית, כך כל ששוטיו של הקב"ה בעורה (תנחומא שי): חרות. לשן חרק וחרק וחד הוא, שניהם לשון חיקוק, אכללי". בלע"ו:

(ט) קשה עורף. מחזירין קשי ערפס לנגד מוכיחיהם וממאנים לשמוע: (י) הגיחה לי. עדיין לא שמענו שהחפלל משה עליהם והוא אומר הגיחה לי. אלא כאן פתח לו לי. עדיין לא שמענו שהחפלל משה עליהם והוא אומר הגיחה לי. אלא כאן פתח לו פתח והודיעו שהדבר חלוי בו, שאם יחפלל עליהם לא יכלם (ש"ר מבנו: (יב) והגחם. התעשם הי יחדה אפך. כלום מחקלא אלא חכם בחכם בכו בנבור: (יב) והגרחם. התעשה מחשבה אחרת להיעיב להיכה להיה עברום ליבון לא קבל מסי עברו על עשרת הדברות, אברהם ליצחק ולישראל. אם שכרו. תכה לא ולא עשר בעשר (ש"ר מד:): לאברהם ליצחק ולישראל. אם שכרפה הם, זכור לאברהם שמסר עלמו לישרף עליך באור כשדים. אם להריגה, לשכפה הם ליצחק שבלה לחרן עם מד:ה). זכור לילחק שפש לאלו (שק בשבלה לחרן (שם מד:ה). זכור לילחק שפשם לאלו (שכה שלה) אול לאלין כזכוחן, מה אחה אומר לי ואששה אוחך לגוי גדול, אם כשא של שלש

9. עם־קשה־ערף הוא — It is a stiff-necked people. This is the familiar simile for stubbornness, referring to one whose neck is too stiff to turn; consequently, he will never look backward once he has embarked on a course (Ibn Ezra; Sformo). Such a person will refuse to listen to criticism or admit a mistake. This was the trait that nearly doomed Israel. Even after describing their sin in the starkest terms (v. 8), God did not say that they should be destroyed; error can always be corrected if the will is there. But if the people are too stubborn to listen to reason, what hope is there for them?

10. הַּנְיּחָה לי — Desist from Me. But Moses had not even responded to God's indictment of Israel; from what was he to desist? God was implying to Moses that Israel's fate was in his hands, for he had the power to pray for their salvation

— which he did immediately (Rashi). Until then, Moses apparently felt that Israel's sin was so great that he had no right to pray for them. Since the Jews had never committed a sin of this magnitude, Moses could not have known that prayer was an appropriate or even possible response.

11-14. Moses' successful prayer. According to *lbn Ezra*, this passage is not in chronological order, for Moses would not have prayed for Israel while it still harbored an idol in its midst. Rather, he prayed after he returned to the people and destroyed the *Eigel*, but the Torah mentions it here because the reason he prayed later was in response to God's implication in the previous verse that it was up to him to save the nation. *Ramban* disagrees. Having been told that the nation faced imminent destruction, he had to intercede immediately. Moses' opening question, however, was seem-

They have made themselves a molten calf. prostrated themselves to it and sacrificed to it and they said. 'This is your god. O Israel, which brought you up from the land of Egypt.'" HASHEM said to Moses. "I have seen this people, and behold! it is a stiff-necked people, 10 And now. desist from Me. Let Mu anger flare up against them and I shall annihilate them: and I shall make uou a great nation."

Moses' Prauer

11 Moses pleaded before HASHEM, his God, and said, "Why, HASHEM, should Your anger Successful flare up against Your people, whom You have taken out of the land of Egupt, with great power and a strong hand? 12 Why should Egypt say the following: 'With evil intent did He take them out, to kill them in the mountains and to annihilate them from the face of the earth'? Relent from Your flaring anger and reconsider regarding the evil against Your people. 13 Remember for the sake of Abraham, Isaac, and Israel, Your servants, to whom You swore by Yourself, and You told them, 'I shall increase your offspring like the stars of heaven. and this entire land of which I spoke. I shall give to your offspring and it shall be their heritage forever.' "

14 HASHEM reconsidered regarding the evil that He declared He would do to His people.

15 Moses turned and descended from the mountain, with the two Tablets of the Testimonu Moses Descends in his hand. Tablets inscribed on both their sides: they were inscribed on one side and the other, 16 The Tablets were God's handiwork, and the script was the script of God, engraved

inaly incongruous, implying that the outrage of the Eigel was not ample reason for God to be angry. Ramban explains that since the Exodus included a remarkable display of God's Attribute of Mercy on behalf of Israel and His Attribute of Judgment on behalf of Egypt, it was not proper for Him to turn His judgment against Israel just when they needed His mercy.

Or HaChaim comments that Moses' prayer appealed to God to find some way other than annihilation to deal with the sin. He made four points that, in combination, pacified God's anger: The nation was His, and if they were to disappear, the loss would be His; by taking them out of Egypt, He had designated them as the means to make His sovereignty known to the world; the Egyptians should not be given an opening to deride God's feat in liberating Israel: and, finally, the merit of the Patriarchs and God's oath to them should be enough to save Israel.

13. . . . זכר — Remember . . . If they have violated the Ten Commandments, think of Abraham who endured ten tests for the sake of Your glory. If the people deserve to be destroved by fire, think of Abraham who let himself be thrown into a blazing furnace for Your sake. If they deserve the sword, think of Isaac who stretched out his neck on the altar of the Akeidah. If they deserve to be exiled, think of Israel (Jacob) who was exiled to charan, under Laban (Rashi).

בָּהְ -By Yourself. [To strengthen the veracity of an oath, it is taken on something sacred, such as a Torah Scroll, or the oath-taker will say, "I swear by the Name of God," or "by my life." Thus Moses now made the following point to Hashem: You expressed Your oath to the Patriarchs not by means of transitory items, or even by heaven and earth, all of which it is in Your power to bring to an end. You swore by Your own essence - thus Your oath to the Patriarchs remains valid for eternity (Rashi).

14. יינחם הי — HASHEM relented. God relented from His intention to destroy the nation immediately and replace it with Moses, but this does not mean that the sin of the Golden Calf was forgotten. To the contrary, as we will see below, those who worshiped it as an idol were put to death, Moses led the people in repentance, he went back to Mount Sinai to pray on their behalf continuously for forty days, and even after all of that, the residue of that sin remains with us.

15-19. Moses smashes the Tablets. The passage describes poignantly the conflict facing Moses. On the one hand he held the Tablets that were incomparably sacred, that were the physical embodiment of the word of God; on the other hand he encountered a people that had demonstrated itself unworthy of receiving them. He resolved the contradiction by smashing the Tablets in the sight of the people — a spectacle that shocked them into recognition of the enormity of their sin.

15. . . . בתבים — Inscribed . . . The very manner in which the Tablets were inscribed was testimony to their Divine origin, for even though they were inscribed through and through, on both their sides. The writing was miraculous in two ways: It was not reversed on either side, and, as the Sages teach (Shabbos 104a), the middle of the letters v and the final p remained suspended in mid-air (Or HaChaim).

16. חָרוּת — Engraved. The Sages teach that this word can be pronounced הַרוּח, freedom, as if the verse is saying that the Jew's path to freedom is inscribed on the Tablets. This teaches that the only truly free person is one who engages in the study of the Torah (Avos 6:2). The only real freedom is to live as God created man to live. Otherwise, one is subject to his own passions, the mores of society, or the despotism of dominant or fashionable cultures.

על לוחיא: ייושמע יהושע ית כל עמא פד מיבביו ואמר למשה כל כרבא במשריתא: יחואמר לא קל גברין דנצחין בקרבא ואף לא קל חלשין דמתַבָּרין קל דמחַיכין אַנא שמע: יש נהנה כד קריב למשריתא נחוא ית עגלא וחנגין ותקיף רוגוא דמשה ורמא מידוהי ית לוחיא ותבר יתהון בשפולי טורא: כונסיב ית עגלא די עבדו ואוקר בנורא ושף עד דהוה דקיק ודרא על אפי מיא ואשקי ית בני ישראל: אַנאַמַר משה לאַהַרן מה עבד לַךְּ עמּא הַבין אַרי אַיַתִיתַא עלוהי חובא רבּא: בבואמר אַהרן לא יתקף רוגוא דרבוני את ידעת ית עמא ארי בביש הוא: בגואמרו לי עבד לנא דחלן די יהכון קדמנא ארי דין משה גברא די אסקנא מארעא דמצרים לא ידענא מה הוה לה: כד ואמרית להון למן דהבא פריקו וִיהַבוּ לִי וּרִמִיתָה בְּנוּרָא וּנְפַּק עָגַלַא הַדֵין: כהוַחַוַא משָה יַת עַמַּא אַרִי בטיל הוא אַרי בַטֵּלנוּן אַהַרן לְאַפָּקא (נ״א לאסבותהוו) שום ביש לדריהוו:

יו עַל־הַלְּחָת: וַיִּשְׁמֵע יְהוּשֶׁעַ אֶת־קּוֹל הָעָם בְּרֵעִה וַיֹּאמֶר אָין קוֹל מְלְחָמָה בַּמַּחֲנֶה: וַיֹּאמֶר אִין קוֹל עְנְוֹת אָנֹכִי שֹׁמֵע:

יי עַל־מֹשֶׁה קּוֹל מִלְחָמָה בַּמַּחֲנֶה: וַיֹּאמֶר אִין קוֹל עְנְוֹת הָיָרָ שָׁמָר: וַיִּשְׁלֵך אַלִּית חֲלוּשֶׁר קְוֹל אַת־הָעֻגֶּל יִּמְשֶׁר עָשׁוֹ וַיִּשְׁלְף בָּאֵשׁ וַיִּישְׁלֵך מִיּשְׁר אָשְר־אַף מֹשֶׁר הָשָׁל וְחָלְת אֶת־הָעֵנֶל אֲשֶׁר עָשׁוֹ וַיִּשְׁלְף בָּאֵשׁ וַיִּישְׁתְר מִשֶּׁר עָל־פְּנְי הַמִּיִם וַיִּשְׁלְף בָּאֵשׁ וְיִישְׁלְת עָל־בְּנִי הַמַּיִם וְיִישְׁקְ אֶת־בְּנִי הַמַּיִם וְיִישְׁקְ אֶת־בְּנִי הַנִּישְׁתְ אָשֶׁר הָנָי עַלִּי מְשָׁר עָלִין חֲטָאָה גְּרֹלֵה: וְיָּאמֶר אָהָרן אַל־כּב הַתְּפָּרְקוּ וַיִּישְׁלְת עָלִין חֲטָאָה גְּרֹלְה וְיִשְׁלְת עָלִין חַטָּאָה גְּרֹלָה: וְיִּאמֶר אָהָרן אַל־כּב הַתְפָּרְקוּ וַיִּישְׁרְ אָלִין חֲטָאָה גְּרֹלְה מְעָב הְּרָב הְנִישְׁרְ אָשְׁרְאָר לְּהָי עָשְׁר הָנְיִם לְאִילְר לְּעָב בְּרָעוֹ אַלְיּת בְּיוֹם לִיא יָדִעְנוּ מָה־עַת מְשָׁר הָעֶב לְנִי עְשָׁה־לְנִוּ הְּלָנוֹ מֵאֶבֶרן מְשְׁלְבִיה לְמִי עְשָׁר בְּעָל הְעָב בְּרְעָה אָתְר לְנָה לְנִי עְשָׁה בְּתְבּלְנִי מְאֶבֶר לְנִים לְאָשְׁלְבָהוּ בְּאֵשׁ וַיִּצְא הָעֶבֶל הַנְּה וְבְּלְי מְשְׁר בָּבְּת הְנִייִם לְּא יָבְרְעוֹ הְוֹלְישִׁת בְּיוֹב לְא יִבְיְעִה בְּתְר לְנִים לְּשְׁלְב בְּהוֹ בְּאָשׁ הְבָּב בְּתְר לְבְּלְיוֹ בְּלְעָה בְּבָּבְיוֹ הְלִית בְּיוֹב לְיִשְׁתְבּר בְּשְׁת וַיֵּצְא הָעֵבֶל הְנִבּי וְנִילְ הָעָב בְּרְע הְוֹל בְּעִב בְּיבְית בְּבְּעִיה בְּבְעִיה בְּבְּרְעה אָהְרֹן לְשְׁמְצֵב בְּבְיעִה בָּבְּעְה בָּבְיתְיה בָּי בְּרָע הְנִים בְּיִים בְּי בְּרָע הְוֹב בְּעָב בְּיִים בְּע הְוֹב בְּעָב בְּיבְרְעה בְּבְּבְער בְּבְּבְיוֹל בְּיִבְיוֹ בְּיִים בְּיִים בְּי בְּיִבְית בְּבְית בְּבּית בְּבְית בְּבּיל בְּבְרְע הְבִּבּית בְּבְעִים בְּבּי בְּבְע הְוֹיל בְּבְית בְּבְית בְּבְית בְּבְית בְּבּית בְּבְית בְּבּית בְּבּית בְּבּית בְּבְית בְּבּית בְּבְית בְּבּית בְּבְּבְית בְּבְּבְית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְּבְית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְית בְּבְית בְּבּית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְיתְים בְּיבְיתְים בְּבְיתְים בְּבְּים בְּבְּית בְּבְּבְית בְּבְּית בְּבְית ב

נדונו שם. אם יש עדים והתראה, כסייף, כמשפט אנשי מיר הנדחת שהן מרובין. מדים בלא התראה, במגפה, שנאמר ויגוף ה' את המם (להלן פסוק לה). לא מדים ולא התראה, בלא התראה, במגפה, שנאמר ויגוף ה' את המם (להלן פסוק לה). לא מדים ולא התראה, בהדרוקן, שבדקום המים ולבו במניהם (יומא סו:): (בא) מה עשה לך העם. כמה יסורים סבלת שיסרוך עד שלא תביא עליהם חטא זה: (בב) בי ברע הוא. בדרך רע הם הולכין חמיד ובנסיונות לפני המקום: (בד) ואומר להם. דבר אחד, למי זהב לכד, והם מהרו והתפרקו ויתנו לי: ואשלבהו באש. ולא ידמתי שילא העגל הדד, ויצא: (בה) פדע. מגולה, נתגלה שמלו וקלונו, כמו ופרע את ראש האשה הדד, ויצא: (בה) פדע בממיהם. להיות להם הדבר הזה לגנות בפי כל הקמים (כמדבר היית): לשמצה בקמיהם. להיות להם הדבר הזה לגנות בפי כל הקמים

(יז) ברעה. בהריעו, שהיו מריעים ושמחים ולוחקים (פ"ח ולועקים): (יח) אין קול ענות גבורה. חין קול הזה נרחה קול עניים גבורים הלועקים נלחון. ולח קול חלשים שנות גבורה. חין קול הזה נרחה קול עניים גבורים הלועקים נלחון. ולח קול חלשים שלועקים ווי חו ניסה: קול ענות. קול חרופין וגדופין המענין חח נפס שומען כשלחמרין לו (ש"ר מחילה): (יש) וישלך מידו וגרי. חמר, מה פסח שהוח חחד המלוח חמרה חורה כל בן נכר לח יחלל בו (לשיל יבימג), החורה כולה כחן וכל ישרחל משומדים וחמנה להם (שבת פח): תחת ההר. לרגלי ההר: (ב) וידר. לשון נפוך. וכן יורה על נוהו גפרית (חיוב יחשר). וכן כי חנם מזורה הרשת (משלי חייו) שזורין בה דגן וקטניות: וישק את בגי ישראל. נחכוין לבדקם כסוטות (ע"ז מד.). שלש מיקות וקטניות (ע"ז מד.). שלש מיקות

17-18. Joshua, Moses' loyal servant and student, did not leave the foot of Mount Sinai during the entire forty days that Moses was away. It was not merely that he chose to follow Moses dutifully wherever he went; the point was that Joshua — more than any other Jew — truly belonged in the closest possible proximity to his teacher. As proof of this, the Talmud teaches that the manna of each individual fell at the place where he belonged. Thus, if there was a dispute regarding the ownership of a slave, Moses settled it by seeing at which master's tent the slave's manna appeared. During these forty days, Joshua's manna fell for him at the foot of Sinai, proving that he alone belonged with Moses [and thus alluding to his future role as Moses' successor] (Yoma 76a).

בּרְעה — In its shouting. The sound of celebration around the Eigel was so loud that it was heard even at the foot of the Sinai. Joshua heard, but mistook it for a response to an aggressive attack. Moses corrected him, saying that it was clear from the sound that the noise represented something else entirely. Ramban cites a Midrash that Moses' answer was an implied rebuke to Joshua, as if to say that the future

leader of Israel must be able to detect the people's mood by the way they sound (*Ramban*).

It was a sound that was distressing to Moses, because it indicated that the people were enjoying and celebrating the blasphemous and immoral behavior to which they had sunk as they sang and gyrated around their new god (Rashi). Indeed, Sfomo (to v. 19) comments that it was the rejoicing that most disturbed Moses. He despaired of changing and perfecting people who were wildly enjoying sin.

19. אַח־הַאָּה... אַח־הַאָּה... He threw down the Tablets. It is astounding that someone of Moses' awesome stature would destroy God's handiwork out of pique, no matter how justified his anger. Clearly he knew that he had to do so; following are some of the reasons offered for his decision:

— Moses reasoned that if it is forbidden for a heretic to eat the pesach-offering (12:43), surely a nation of heretics [meaning the masses of the nation that stood by complacently in the face of organized idolatry] cannot be given the entire Torah (Rashi from Shabbos 87a). Gur Aryeh adds that this reasoning applied only to Israel before they received the commandments in the form of the Tablets; once the Torah

on the Tablets.

- <sup>17</sup> Joshua heard the sound of the people in its shouting, and he said to Moses, "The sound of battle is in the camp!"
- <sup>18</sup> He said, "Not a sound shouting strength nor a sound shouting weakness; a sound of distress do I hear!"

Moses Smashes the Tablets

- <sup>19</sup> It happened as he drew near the camp and saw the calf and the dances, that Moses' anger flared up. He threw down the Tablets from his hands and shattered them at the foot of the mountain. <sup>20</sup> He took the calf that they had made and burned it in fire. He ground it to a fine powder and sprinkled it over the water. He made the Children of Israel drink.
- <sup>21</sup> Moses said to Aaron, "What did this people do to you that you brought a grievous sin upon it?"
- <sup>22</sup> Aaron said, "Let not my master's anger flare up. You know that the people is disposed toward evil. <sup>23</sup> They said to me, 'Make us a god that will go before us, for this man Moses who brought us up from the land of Egypt we do not know what became of him.' <sup>24</sup> So I said to them, 'Who has gold?' They removed it and gave it to me. I threw it into the fire, and this calf emerged."
- <sup>25</sup> Moses saw the people, that it was exposed, for Aaron had exposed them to disgrace among those who rise up against them.

was given, however, heresy and lack of faith do not free Jews from their responsibilities to carry out the commandments. — God commanded him to smash them (Avos d'R' Nassan 2:3).

- Given the size and weight of the Tablets, it was only through a miracle that Moses could carry them. When he came within sight of the sinful revelry, the letters of the Tablets floated back to heaven, and the stone without its holiness became unbearably heavy. This was a sign to Moses that they should be broken (Yalkut 393).
- The Tablets signified a new and higher stage in Israel's spiritual standing, one that would be reflected in its physical life, as well. The Tablets represented freedom from the Evil Inclination and from the Angel of Death, because at Sinai Israel had elevated itself to the level of Adam before his sin. Now, with the Eigel, the earlier condition of spiritual weakness had returned, making it impossible for them to have the Tablets (Or HaChaim).

R' Yaakov Kamenetsky offers an insight into why Moses smashed the Tablets only after seeing the people dancing around the idol. When he first heard that the Jews had made themselves a Golden Calf, he tried to give them the benefit of the doubt. A huge nation felt stranded in the Wilderness—what would they feed their children the very next morning? Without a leader and an intermediary to God, how would they survive? Surely, he thought, they made the idol only out of desperation and wished they had not been forced to do so. But when he saw them dancing, he realized that they had not done so reluctantly at all—they enjoyed their worship of the ido!! Then he realized that there could be no justification for their deed and they did not deserve to have the Tablets.

**20-29.** Atonement. Moses had to rid the nation of its sin before he could beseech God to let them regain the Tablets and the spiritual role they had forfeited. First he had to purge the nation of the sinners, who, though relatively few,

had had an influence on the nation as a whole.

- 20. וישק He made Itheml drink. There were three categories of sinners and hence corresponding categories of punishments (Yoma 66b); (a) Those who had been warned by witnesses not to serve the idol and did so anyway were liable to a judicially imposed death by the sword (vs. 26-28); (b) those who did so intentionally before witnesses, but had not been warned — and therefore could not be punished by the court — died in a plaque (v. 35); (c) the punishment of the rest of the people is described here. The unfaithfulness of this last group to God was like that of an adulterous wife, so Moses imposed upon them a test like that given a sotah, a wife accused of adultery (see Numbers 5:16-28). He had them drink from water mixed with the particles of the ground-up Golden Calf (Avodah 44a). Only those who had worshiped it died, like the sotah who was quilty of the charge (Rashi).
- 21. Moses turned to Aaron, appalled that Aaron could have brought such a calamity upon the people. "What suffering did they impose on you to force you to do it to them?" (Rashi). "What did they do to cause you to hate them so that you did this to them?" (Ramban). "Granted that you may have had no choice but to make the Eigel, but the worst part of the sin was that they rejoiced with it, and that happened because you proclaimed a festival (v. 6). Why did you have to compound the sin by causing them to celebrate it?" (Sforno). "Granted that — because you were making an idol for others, not yourself (see above) - you were not required to die rather than comply, but still, to make an idol is liable to lashes. How could you have done it?" (Or HaChairn). "Your sin against God is given to repentance and atonement, but you were also guilty of a sin against people; only they can forgive you for that" (Oznaim LaTorah).

**22-25.** First, Aaron put the sin into the perspective that the long years of exposure to Egyptian idolatry had predisposed the nation toward such disgraceful behavior. Then he re-

כווקם משה בתרע משריתא ואמר מז החליא דיי ייתון לותי ואתפגשו לותה בל בני לוי: כונאמר להון כדנן אמר יי אלהא דישראל שוו גבר חרבה על ירכה עברו ותובו מתרע לתרע במשריתא וקטולו גבד ית אחוהי וגבר ית חברה ואנש ית קריבה: כח ועבדו בני לוי כפתגמא דמשה ונפל מן עמא בִּיוֹמֵא הַהוֹא כִּתְלַתֵא אַלְפִין גַברַא: כט ואמר משה קדיבו ידכון קרבנא יוֹמַא רֵין קַדֶם יִיַ אַרֵי גָבַר בְּבַרָה וּבָאַחוּהִי וּלְאַיָתַאַה עַלֵּיבוֹן יוֹמֵא דין פַרַבַן: לַנַהָנָה בִּיוֹמַא דְבַתְרוֹהִי נַאֲמֵר משָה לִעַמָּא אַתוּן חַבְתוּן חובָא רַבָּא וּבַעַן אַסַּק קָּדָם יִי מאים אבפּר על חוביבון: לא ותב משה קדם יי ואמר בַבעוּ חַב עַמַּא הַדִין חוֹבא רַבָּא ועבדוּ להון החלן דדהב: 35 ובען אם שבקת לחוביהוו ואם לא מחני כעו מספרה די בָתַבְתַּא: לּג נַאֲמַר יָיַ לְמֹשֶׁה מַן דִּי חַב קדמי אמחנה מספרי: לד וכעו איזל דבר ית עמא לאתר די מללית לה הא מַלאַבִי יָהַךְ קַדַמַךְ וּבִיוֹם אַסְעַרוּתי ואַסער עליהון חוביהון: לה ומחא יי יַת עַמַא עַל דִּי אַשְׁתַעבַּדוּ לעגלַא די עבד אהרן: אומליל יי עם משה אַיוַל סַק מַכַּא אַתּ ועַמַא דאַסַקתַא

ני וַיַּעַמָר מֹשֶׁה בָּשָׁעַר הַמַּחַנֶּה וַיֹּאמֵר מֵי לֵיהוָה אַלֵי בי ויאספו אליו כל-בני לוי: ויאמר להם כה־אמר יהוה אלהי ישראל שימו איש־חַרבּו עַל־יָרֶכָו עָבְרוּ וַשׁוּבוּ משער לַשַּׁעַר בַּמַחֵנָה וָהָרגוּ אִיש־אָת־אַחֵיו וָאֵישׁ ם את־רעהו ואיש את־קרבו: וַיַּעשוּ בְנֵי־לֵוֵי כִּדְבַר מֹשֵה בט ויפל מן־העם בַּיוֹם הַהוֹא כִשְלשֶת אַלְפֵי אֵישׁ: וַיִּאמֵר משה מלאו ידכם היום ליהוה כי איש בבנו ובאחיו ל ולתת עליכם הַיּוֹם בַּרַכַה: וַיָּהֵי מַמַּחַרֶּת וַיָּאמֶר מֹשֵה אַל־הַעַּם אַתֵּם חַטַאתָם חַטַאָה גָדֹלָה וְעַתַּהֹ אֵעֵלֵה אֵל־ לא יהוה אולי אַכַפּרָה בָּעַד חַטַאתְכֵם: וַיַּשַׁב משַה אַל־ יהוה וַיֹּאמֵר \*אַנַּא חַטָּא הַעָם הַוָּה' חַטַאָה גִּדלָה וַיַּעֲשִׂוּ לב לַהָם אֱלֹהֵי וַהָב: וִעַתַּה אָם־תִּשַּׂא חַטַאתַם וִאִם־אַיִוּ לּג מָחֵנִי נַּא מִסְפִּרְךָּ אֲשֵׁר כַּתָבְתָּ: וַיָּאמֵר יהוָה אֱל־מֹשֶׁה מֵי לר ונחה את־העם 🕁 אשר חטא־לי אמחנו מספרי: ועתה לר ונחה את־העם אַל אָשֶׁר־דַּבַּרָתִי לַדְ הָנָה מַלְאַכִי יֵלֵךְ לְפַנֵיךְ וּבִיוֹם פַּקּדִי אַ ופַקרתי עלהם חַטַאתם: וַיָּגָף יהוָה אָת־הַעָם עַל אַשֵּר 🕁 🔠 אַ עשר אַת־הַעָגל אַשר עשה אַהרו: «עשר אַתר לג יהוה אַל־משה לַך עַלֵה מוֹּה אַתַה וְהָעָם אַשֵּר הֵעַלִית

אין, מחני. וזה מקרא קלר, וכן הרכה: מספרך. מכל החורה כולה, שלא יאמרו שלי שלא הייתי כדאי לבקש עליהם רחמים: (לד) אל אשד דברתי לך. יש כאן לך אלל הייתי כדאי לבקש עליהם רחמים: (לד) אל אשד דברתי לך. יש כאן לך אלל היותי כמקים אליך. וכן לדכר לו על אדוניהו (מלכים א בייע): הנה מלאבי. ולא אני: וביום פקדי וגר'. עחה שמעתי אליך מלכלותם יחד. וחמיד חמיד כשאפקד עליהם עונותיהם ופקדתי עליהם מעט מן העון הה עם שאר העונות. ואין פורענות באה על ישראל שאין כה קלת מפרעון עון העגל (סנהדרין קב.): (לה) ויגוף הי את העם. מיתה בידי שמים לעדים כלא התראה (יומא סו:): (א) לך עלה מזה. א"י גבוהה מכל הארלות (זכחים נד:) לכך נאמר עלה. ד"א כלפי שאמר לו בשעת הכעם הלך כל (מלעל לב:)) א"ל בשעת רלון לך עלה מוה. א"ל לך כל (מעל לב:)) א"ל בשעת רלון לך עלה מוה. א"ל בשת הרשם. כאן לא לאמר

עליהס: (בו) מי לה: אלי. יכא אלי: כל בני לוי. מכאן שכל השכט כשר (יומא סו:):
(בז) בה אמר וגוי. והיכן אמר. זוכח לאלהים יתרס (לעיל ככייט). כך שטייה
במכילתא: אחיו. מאמו, והוא ישראל (יומא סו:): (בט) מלאו ידבש. אתם ההורגים
אותח, בדבר זה תחתכו להיות כהנים למקום: בי איש. מכם ימלא ידו בבנו
ובאחיו: (ל) אבפרה בעד חטאתבש. אשים כופר וקנוח וסתימה לנגד חטאתכם
להבדיל ביניכם ובין החטא: (לא) אלהי זהב. אתה הוא שגרמת להס, שהשפעת
להם זהב וכל חפלם, מה יעשו שלא יחטאו. משל למלך שהיה מאכיל ומשקה את כנו
ומקשטו ותולה לו כים כלוארו ומעמידו כפחת כית זונות, מה יעשה הכן שלא יחטא
ומקשטו ותולה לו כים כלוארו ומעמידו כפחת כית זונות, מה יעשה הכן שלא יחטא
(כרכות לב.): (לב) ועתה אש תשא חטאתש. הכי טוב, איני אומר לר מתני: אש

viewed their demand and his attempt to stall for time. Although Aaron did not wish to describe the catalogue of sins that ensued, Moses had already seen enough. Aaron had exposed the shame of the people, for not only the sinners were at fault, but those whose failure to respond had made it possible. This revealed the ignominy of the nation, for they had been disloyal to God and Moses.

26. אָלָהי שׁ — Whoever is for HASHEM, join me! Moses asked the Jews to make a decision and stop straddling the fence. Their response showed the depth of their spiritual fall, for only the Levites stepped forward; though the rest of the people were loyal to God, they would not dedicate them selves uncompromisingly to His service. Haamek Davar accounts for the relatively poor response to Moses' plea. By calling upon these volunteers to carry out death sentences

against the idolaters, Moses was about to expose them to great physical danger. Only those who were absolutely loyal to God would receive Divine protection, and the Levites were the only ones confident enough to accept the risk.

27. מהיאָמֶר ה' — So said HASHEM. Moses referred to 22:19, which says that those who bring offerings to idols will be destroyed (Rashi). Alternatively, Moses meant that when God agreed not to destroy the nation, He said that the overt idolaters must be executed (Ramban).

Moses now commanded the Levites to kill the guilty parties, regardless of who they were — even if it meant that they would have to execute close relatives. *Sforno* comments that this would give the rest of the people a chance to atone for their sin of apathy in having permitted the sinners to go unmolested; now they would permit the Levites to

<sup>26</sup> Moses stood at the gateway of the camp, and said, "Whoever is for HASHEM, join me!" and all the Levites gathered around him, 27 He said to them, "So said HASHEM the God of Israel Fivery man, put his sword on his thigh and pass back and forth from gate to gate in the camp I et every man kill his brother, every man his fellow, and every man his near one."

28 The Levites did as Moses said, and about three thousand men of the people fell that day <sup>29</sup> Moses said. "Dedicate yourselves this day to HASHEM — for each has opposed his son and his brother — that He may bestow upon you a blessing, this day."

Moses

33

30 On the next day. Moses said to the people, "You have committed a grievous sin! And now Prays I shall ascend to HASHEM — perhaps I can win atonement in the face of your sin." 31 Moses returned to HASHEM and said, "I implore! This people has committed a grievous sin and made themselves a god of gold. 32 And now if You would but forgive their sin! — but if not, erase me now from Your book that You have written."

33 HASHEM said to Moses, "Whoever has sinned against Me, I shall erase from Mu book. 34 Now, go and lead the people to where I have told you. Behold! My angel shall go before you. and on the day that I make My account. I shall bring their sin to account against them."

35 Then HASHEM struck the people with a plaque, because they had made the calf that Aaron had made.

<sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses, "Go, ascend from here, you and the people whom you brought up carry out the judgment - also unmolested.

29. מלאו ידכם — Dedicate yourselves. By their courage and loyalty, the Levites earned the right to replace the firstborn and be designated as God's chosen tribe, which would serve Him in the Temple (Rashi).

Moses called upon the Levites to carry on the task they began that day - to serve God bravely and unselfishly. even when it meant standing against quilty parties who were loved ones. To do that, no special title is necessary. When God's service is derided, it is the responsibility of evervone to take up the cudgels and fight for principle. Moreover, no one can battle for God unless he maintains within his family and dear ones the same standards that he demands of others. Thus Moses emphasized that the greatness of the Levites lay in their readiness to move even against their closest relatives, if necessary (R' Hirsch).

- 30-35. Moses prays. Moses' first priority had been to prevent the threatened destruction of the people, but his ultimate goal was to regain their chosen status. Now that the nation had rid itself of the overt sinners, Moses could go back to Mount Sinai and pray for forgiveness.
- 31. זהב Of gold. By stressing that the idol was made of gold. Moses implied a defense of the Jews. God had given them so much gold when they left Egypt that the temptation to sin was unbearable. Had God not given them the gold, they would not have sinned (Rashi).
- 12. ועתה And now. Moses, the loyal and loving leader of Israel, "confronted" God, as it were: "If You forgive Israel, good! But if not, take my life and remove any mention of me from the Torah, for I cannot be a leader who failed to gain mercy for his people" (Rashi). According to Sfomo, Moses was saying, "Whether or not You forgive them, take

away my personal merits from Your ledger and assign them to the credit of Israel."

34. ועתה לר נחה – Now, go and lead. In his appeal that God forgive Israel's sin completely, Moses had said, "Now" (v. 32). God now used the same term in telling him that this could not and need not be, for the sin had been committed and its effects could not be completely erased. Nevertheless. Moses would lead them to Eretz Yisrael. Instead of God's clearly obvious Presence accompanying them, however, He would dispatch His angel, meaning that natural events would take place in such a way as to make possible the achievement of Israel's needs and God's goals. This would not be a new phenomenon, for it was the manner in which God guided the destiny of the Patriarchs, but it was not what Moses and the people had hoped for in the aftermath of the Revelation at Sinai (R' Hirsch).

וּבְיוֹם פֶּקְדִי -- And on the day that I make My account. Mercifully, God consented not to punish the entire nation at that time, but He declared that whenever they would sin in the future, they would suffer some of the punishment that they should have received in retribution for the sin of the Eigel (Rashi). The sense of this teaching is that the sin of the Golden Calf cannot be completely erased, because it left an indelible stigma on the people. Thus, whenever national sins are committed, they are due in part to the spiritual residue of the Golden Calf. Sin does not take place in a vacuum; we are heirs of our history.

1-6. Aftermath of the Golden Calf. Expanding on the earlier commandment (32:34) that Moses was to lead the people to the Land, God said that He would carry out His pledge to the Patriarchs and drive out the Canaanite nations. However, God was still displeased with the nation, for the refer-

מארעא דמצרים לארעא די קימית לאברהם ליצחק וליעקב למימר לבניר אתננה: ב ואשלח קדמר מלאכא ואתרה ית כנענאי אמוראי וחתאי ופרזאי חואי ויבוסאי: לארעא עבדא חלב ודבש ארי לא אסלק שכנתי מכינה ארי עם קשי קדל את דילמא אשצנד בארחא: רושמע עמא יַת פּתגַמא בִישַא הַרִין ואתאבלו ולא שויו גבר תקון זינה עלוהי: הואמר יו למשה אמר לבני ישראל אתון עם קשי קדל שעה חדא אסלק שכנתי מבינה ואשצנה וכען אעדי תקון זינה מנה וגלי קדמי מא אעבד לה: וואעדיאו בני ישראל ית תקון זיניהון מטורא דחורב: ומשה נסיב ית משכנא ופרסה לה מברא למשריתא ארחיק מן משריתא וקרי לה משכו בית אולפנא ויהי כל דתבע אולפו מן קדם יי נפק למשכן בית אולפנא דמברא למשריתא:ח והוה בד נפק משה למשבנא יקומון כל עמא ומתעתדיו (בא וָקַיִמִין) גָבַר בְּתַרַע מַשִּׁכְנִיה וּמסתַכּליו אַחוֹרֵי משָה עַד דּעַלֵל למשכנא: יי והוה פר עלל משה למשכנא יחית עמודא דעננא וקם לתרע משכנא ומתמלל עם משה: יוחזן כּל עמא ית עמורא רַענַנָא קאם לתרע משכנא וקימין כל עמא וסגדין גבר בתרע משכנה:יא ומתמלל יי

מארץ מצרים אל־האֹרץ אַשֶּר נְשְבַּעְתִּי לְאַבְרָהַם ב ליצחק וליעקב לאמר לוַרעה אַתְנֵנַה: וְשֵׁלֶחְתֵּי לְפַנֵיך מלאר וגרשתי את־הַבָּנַעָנִי הַאָמֹרִי וְהַחַתִּי וְהַפְּרַוִֹּי הַחְוּיִ ָ, והיבוּסִי: אַל־אַרץ זַבַת חַלָב וּרָבֵש כִּי לֹא אֵעֻלֵּה בִּקּרבִּרְ ר כּי עַם־קשָה־עֹרֶף אַתַּה פָּן־אַכֵּלְךְ בַּדַּרֵך: וַיִּשְׁמֵע הַעַּם -אָת־הַדַּבֵר הָרֶע הַזֶּה וַיִּתְאַבָּלוּ וִלֹא־שֵׁתוּ אִישׁ עֵדִיוֹ ָּה עלַיו: וַיֹּאמֵר יהוֹה אֵל־מֹשַׁה אֲמֹר אַל־בַּנֵי־יִשְׁרָאֵל אַ אתם עם־קשה־ערף רגע אחד אַעלה בַקרבָּר וְכַלִּיתֵיךְ וערוה הוֹבֵד עַרִיר מֶעָלֵיך וָאַרָעָה מָה אֶצֶשֶׂה־לֶּךְ: ויתנצלו בני־ישַראַל אַת־עַריָם מֶהַר חוֹרֶב: ומשָה יְלַח 🗂 את־האהל ונטה־לו ו מחוץ למחנה הרחל מן־המחנה ַוְקַרָא לִּוֹ אָהֶל מוֹעֵד וְהַיָה' כַּל־מִבַקֵשׁ יהוֹה יֵצֵא' אֵל־ אָהַל מוער אָשֵר מָחוץ לַמַּחַנָה: וְהַיַּה כָּצֵאת משָה אֶל־ 🗖 הַאהל יַלָּוּמוֹ כַּל־הַעָּם וָנָצְבוּ אִישׁ פֵּתַח אָהֵלְוֹ וָהַבְּיטוֹ ש אחרי משה ער־באו האהלה: והיה כבא משה האהלה ירד עמוד הענו ועמד פתח האהל ורבר עם־משה: ורַאַה כַל־הַעַם אַת־עַמִּוּד הֵעַנָּן עמֵד פֵּתַח הָאָהֶל -א וקם כל־העם והשתחוו איש פתח אהלו: ודבר יהוה

,"--

אמר, מנודה לרב מנודה לחלמיד (חנחומה כו): הרחק. אלפים אמה, כענין שלחמר אך רחוק יהיה ביניכם ובינו כאלפים אמה במדה (יהושע ג:ד): וקרא לו. והיה קורה לו אחד מועד, הוא ביח ועד למבקשי חורה: בל מבקש הי. מכאן והיה קורא לו אחד מועד, הוא ביח ועד למבקשי חורה: בל מבקש הי. מכאן למבקש פני זקן כמקבל פני שכינה (חנחומה כו): יצא אל אחד מועד. כמו יולא. ד"א, והיה כל מבקש ה', אפילו מלאכי השכח כשהיו שואלים מקום שכינה חבריהם אומרים להם הרי הוא באהלו של משה (שם): (ח) והיה. לשון שכינה חבריהם אומרים להם הרי הוא באהלו של משה. משה. מן המחנה ללכח אל האהל: יקומו בל העם. עומדים מפניו ואין יושבין עד שנחכם מהכי והביטו אחרי משה. לשכח. אשרי עומדים ששה במו מדבר עם משה. כמו מדבר עם משה. כמו מדבר עם מקול מדבר בינו לבין עלמו וההדיוט שומע מאליו. כשהוא וישמע אח הקול מדבר בינו לבין עלמו וההדיוט שומע מאליו. וכשהוא קורא מדבר משמע שהמלך מדבר בינו לבין עלמו וההדיוט שומע מאליו. וכשהוא קורא מדבר משמע שהמלך מדבר בינו לבין עלמו וההדיוט שומע מאליו. וכשהוא קורא מדבר משמע שהמלך מדבר עם ההדיוט: (י) והשתחוו. לשכינה:

ועמך: (ב) וגרשתי את הבגעני וגוי. ו' לומוס הן, והגרגשי טמד ופנה מפניהם מלוי (ויק"ר יז:ו): (ג) אל ארץ זבת חלב ודבש. אני לומר לך מפניהם מלוי (ויק"ר יז:ו): (ג) אל ארץ זבת חלב ודבש. אני לומר לך להעלוסס: בי לא אעלה בקרבך. לכן אני לומר לך ושלחסי לפניך מלאך: בי עם קשה עורף אתה. וכשפילוסי בקרככם ולחם ממרים כי מרכה אני עליכם זעם: אבלך. ל' כליון: (ד) הדבר הרע. שלין השכינה שורה ומהלכת עמם: איש עדיו. כתרים שניתנו להם כחורב כשלמרו נעשה ונשמע (שכת פת): (ה) רגע אחד אעלה בקרבך ובליתיך. לם לעלה בקרבך ולחם ממרים כי בקשיות ערפכ זאטום עליכם רגע לחד, שהול שיעור זעמי, שלמר חבי כמעט הגע עד ישכר זעם (ושסיה כו:ם), ולכלה לחכם (בכרום ז.), לפיכך טוב כמטע שחשה לך. בפקודת שלר מעון אני יודע מה שכלבי לעשוח לך: (ו) את מה אעשה לך. בפקודת שלר שהיה כידם מהר חורב. לת העדי שהיה כידם מהר חורב: (ז) ומשה. מלותו מון והללה: יקח את האהל. לשון הווה הול, לוקח להלו נוטפו מחון למוכה.

ence to the oath implied that the people were still not worthy of inheriting the Land on their own merits. Despite Moses' pleas, the executions of sinners by the Levites, and the plague, the residue of sin had only been diminished, but not eliminated.

- 2. ... הַּבְּנֵעֵנִי The Canaanite ... The list of Canaanite nations omits the Girgashite, because they fled the country, so they did not have to be driven out (Rashi).
- 3. בי לא אֶעֶלֶה בְּקְרְבֶּךְ Because I shall not ascend among you. Because you are a stiff-necked people and are there-

fore always in danger of sinning and incurring My wrath, I cannot remain in your midst. Therefore I must send My angel with you. This declaration included two aspects of Divine displeasure: that God would not accompany them, and that even the angel would be with them only until they occupied the Land; then he would leave them (Ramban).

4. עריז — His jewelry. The jewelry was figurative. The Sages teach that in proclaiming their willingness to accept unquestioningly God's commandments and teachings, the Jews said, we will do and we will listen. In

Aftermath from the land of Equpt, to the land about which I swore to Abraham, Isaac, and Jacob, sauing. of the 'I shall give it to your offspring,' 2 I shall send an angel ahead of you, and I shall drive out the Canaanite. the Amorite, the Hittite, the Perizzite, the Hivvite, and the Jebusite — 3 to a land that flows with milk and honey, because I shall not ascend among you, for you are a stiff-necked people, lest I annihilate you on the way."

- <sup>4</sup> The people heard this bad tiding and they became grief-stricken, and no one donned his jeweln.
- <sup>5</sup> HASHFM said to Moses. "Sau to the Children of Israel, 'You are a stiff-necked people, If I ascend among uou. I mau annihilate uou in an instant, And now remove uour jewelru from uourself, and I shall know what I shall do to you.'" 6 So the Children of Israel were stripped of their jewelry from Mount Horeb.

Moses'

<sup>7</sup> Moses would take the Tent and pitch it outside the camp, far from the camp, and call it Tent of Meeting. So it was that whoever sought HASHEM would go out to the Tent of Meeting, which was outside the camp. 8 Whenever Moses would go out to the Tent, the entire people would stand up and remain standing, everyone at the entrance of his tent, and they would gaze after Moses until he arrived at the Tent. 9 When Moses would arrive at the Tent, a pillar of cloud would descend and stand at the entrance of the Tent, and He would speak with Moses. 10 The entire people would see the pillar of cloud standing at the entrance of the Tent, and the entire people would rise and prostrate themselves, everyone at the entrance of his tent. 11 HASHEM would speak

recognition of this devotion, angels came and affixed two crowns to their heads, one in honor of we will do and one in honor of we will listen. Now, they lost these two spiritual crowns (Rashi).

R' Bachua maintains that they literally removed their iewelry, to symbolize their pain at the loss of their spiritual crowns.

- 5. הורד עדיף Remove your jewelry. What they had done on their own (v. 4) was not enough; now God told them to remove all the symbols of the spiritual elevation that had been given them at Sinai (Sforno). These ornaments were the garments that had on them the blood of the covenant. which signified their exalted status (R' Bachya). As mentioned above (last note to 32:19), the First Tablets represented freedom from death. Now, recognizing the gravity of their sin, the people realized that they no longer deserved eternal life. This demonstrated the great degree of their remorse for what they had done and demonstrated the great degree of their repentance (Ramban).
- 7-11. Moses' tent. Since the people had fallen from their lofty spiritual perch and God had announced that His Presence would not reside among them, Moses left the camp and set up his tent in isolation from the sinners. There, God would speak to him. Moses' tent was known as the Tent of Meeting, the same title that was later given to the Tabernacle, and for the same reason. Like the Tabernacle, Moses would be available to any Jew who sought the word of God. The nation as a whole had been ostracized, as it were, but no individual Jew could be without the opportunity to approach God.

Rashi and Ramban disagree regarding when this took place. According to Rashi, the chronology was as follows: On 17 Tammuz, Moses broke the Tablets and on the eighteenth he carried out the judgment against the sinners. as described in the preceding passage. On 19 Tammuz, he went back up to Mount Sinai for forty days of pleading for the people (Deuteronomy 9:18) [and he returned to the camp on 29 Av. when God agreed to forgive the people and give them the Second Tabletsl, On Rosh Chodesh Elul, he went back to the mountain for a third and last forty-day period, during which God taught him the entire Torah again. On Yom Kippur, wholeheartedly and joyously, as it were. God became reconciled with Israel, and Moses returned to the camp with the Second Tablets. On the day after Yom Kippur, Moses told the people to begin bringing their gifts for the erection of the Tabernacle, and Moses set up his tent outside the camp until Rosh Chodesh Nissan, when the Tabernacle was inaugurated as the new Tent of Meeting.

Ramban, however, argues that since God had returned His favor to Israel after Yom Kippur, there would have been no need for Moses to move away from the camp then. Rather, Ramban maintains, Moses relocated his tent the day after he smashed the Tablets, because he had no way of knowing how long it would be before the people repented and earned God's renewed favor. His tent remained outside the camp until Rosh Chodesh Nissan, when the Tabernacle was inaugurated and it became the new Tent of Meeting.

7. בל-מבקש הי — Whoever sought HASHEM. Whoever sought closeness to God would go out to Moses' tent and consult him. The Torah does not say "whoever sought Moses," because a righteous person who is the source of God's word is referred to by the Name of God Himself (R' Bachya).

This verse demonstrates that one who seeks to study Torah should be ready to go into exile to find it (Baal HaTurim).

עם משה ממלל עם ממלל במא דממלל גבר עם חברה ותאב (ניא ותב) למשריתא ומשומשנה יהושע בר נון עולימא לא עדי מגו משבנא: יב ואמר משה קדם יוַ חַוַי רָאַתּ אַמַר לִי אַסּיק יַת עמא הדין ואת לא הודעתני ית די תשלח עמי ואת אמרת רביתר בשום ואף אשכחתא רחמין קדמי: יג וכען אם פען אשכחית רחמין קדמר אודעני כען יַת אורָח טוּבַרְ וָאַדָּע רַחַמַךְ בִּדִיל דאַשְבַּח רַחַמין קַרַמַר וּגַלי קַרַמּך אַרי עמר עמא הרין: יד ואמר שבנתי תהר ואַנִיחַ לַר: טו וַאַמַר קַרַמוֹהִי אָם לַית שָׁכָנָתַּךְ מְהַלְּכַא בַינַנָא לַא תַסְקנַנָא מכַּא: טו ובמה יתידע הכא ארי אשכחית רחַמיז קַרָמַר אָנָא ועמר הַלַא בְּמַהַר שְׁבָנַתַּךְ עָמַנָא וִיִתעַבַּדֵן לַנָא פָרִישַן לי וּלְעַמַך מִשַּנַן מבַל עַמַא דִי עַל אַפַּי ארעא: יו ואמר יי למשה אף ית פתגמא הַרִין דִּי מַלְלַתַּא אָעַבַּר אַרֵי אַשְכַּחתּא רַחַמִין קַדָמֵי וַרַבִּיתַרְ בָּשׁוּם: יח וַאַמַר

אֶל-משֶׁה פָנְים אֶל-פָּנִים בַּאֲשֶׁר יְדַבָּר אָישׁ אֶל-רֵעֲהוּ וְשָׁבֹ אֶל-הַמֵּחֲנֶה וּמְשָּׁרְתוֹ יְהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן נַעַר לְ'א יָמֵישׁ מִתוֹךְ הַאָהֵל:

יב וַיֹּאמֶר משֶׁה אֶל־יהוֹה יְרְאֵה אַתָּה אמֶר אֵלֵי הַעַּל אֶת־ יב וַיֹּאמֶר משֶׁה אֶל־יהוֹה יְרְאֵה אַתָּה אֹמֶר אֵלֵי הַשָּׁר אֶתִּי וְעַתְּה יְאַתְּה אָשֶׁר תִשְׁלֹח עִמְּי יִנְעַתְּיךְ בְּשֵׁם וְגַם־מָצֵאת חֵן בְּעִינֵי וְעַתְּה בְּעִינִי וְעַבְּעִר בְּעֵּי וְעַבְּעְר הְוֹּבְעְרְ הְוֹּבְעְרְ הְוֹיִבְעְרְ הְוֹּבְעְרְ הְוֹיִבְעְרְ הְוֹיִבְעְרְ הְוֹיִבְעְרְ הְוֹיִבְעְ אֵפִיא בְּיִיבְּלְּבְּרְ הְלְּכִים בּּעִינִיךְ וְעַמֶּךְ בְּעִינִי אֲנִי וְעַמֶּךְ הְּלְּבִים בִּעִינְיךְ וְעַבְּעְרְ הְוֹיִבְעְתְּי חֵן בְּעִינְיִי וְעַמְּךְ הְוֹּבְעְתְּי חֵן בְּעִינְיךְ וְעָבְּיךְ הְלְּכִים בּיְּעִבְּעְרְ הְעָבְיִי וְעַמְּךְ הְלְּבִים בְּעִינְיִרְ עַלְּבְּרְ הְעָבְיוֹ הָאֶרְמָה אָנִין וְעַמֶּךְ הַלְּבִים בְּעִינְיִרְ עַלִּים הְּלִּים בְּיִבְּעְרְ הְעָבְי הְעַבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְעָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְעָבְיוֹ הְעָבְיוֹ הְעָבְיה וְעָבְּיוֹ הְעָבְיוֹ הְעָבְיוֹ הְעָבְיוֹ הְעָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְעָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְעָבְיוֹ הְעָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹם הְּיִבְּיוֹ הְעָבְיוֹ הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹם הְבִּבְּעִינְוּ הְעָבְיוֹ הְאָבְיוֹם בְּבְּיוֹ הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹם הְיִים בְּעִינְיוֹ וְעַבְּיוֹ הְאָבְיוֹים הְאָבְיוֹ הְאָבְיוֹם הְיִבּיוֹ הְאָבְיוֹם הְיִבְּים הְאָבְיוֹים הְעָבְיוֹים הְעָבְיּים הְאָבְיוֹים הְאָבְיוֹם הְאָבְיוֹים הְאָבְיוֹים הְעָבְייוֹ הְאָבְיוֹם הְיִבְּיִּים הְאָבְיוֹים הְעָבְיוֹים הְעָבְיוֹ הְאָבְיוֹים הְיִבְּיִים הְיִבְּיִים הְּבְּיִבְּיוֹם הְעָבְיוֹ הְאָבְיּבְּיוֹם הְעִבְיּבְיּים הְעָבְיּבְיוֹבְיּבְיּבְיּבְיּהְיּבְיּבְיוֹים הְעָבְייוֹ הְעָבְיּבְיוֹבוּים הְיּבְיּבְיּבְיוֹבוּיה הְעָבְייוֹם הְּבְּיוֹים הְיּבְיּבְיוֹבוּיוֹבְיּבְיּבְיוֹבוּיוֹבוּ בְּבְיּבְיוֹינִיוֹי בְּבְיּבְיוֹבוּה בְּיוֹבוּיוּ הְבְּיוֹבוּיוֹים בְּיוֹבוּי הְבְּיוֹבוּיוֹיוּ בְּבְיוֹיוֹיוּ בְּבְיוֹבוּיוֹ הְעָבְיוֹבוּיוֹיוּ בְּבְיוֹיוּה הְיִיוֹיוֹיוּ בְּיִיבּיוֹ הְעָבְיוֹיוּה בְּיִינְיוֹיוּ בְּיִיבְיוֹיוֹיוֹיוֹיוּ בְּיוֹבוּיוֹבוּיוֹיוּבוּי בְּיוֹבוּיוּ הְבְּיִבּיוֹ הְיוֹב

רייעי יו ניָאמֶר יהוה אֶל־משֶׁה גַּם אֶת־הַדָּבֶר הַזָּה אֲשֶׁר דִּבַּרְתָּ אֵעֵשֵׂה כִּי־מָצָאתָ חֵן בְּעִינִי וָאֵדֶעָךָ בְּשֵׁם: ניאמֵר יוו אֵעֵשֵׂה כִּי־מָצָאתָ

אני חפן כה [ס"א כו] (ס"ר לכ:ח, מה:ד): ואתה אמרת ידעתיך בשם. הכרחיד משאר בני אדם כשם חשיבות, שהרי אמרת לי הנה אנכי בא אליך בעב הענן וגו' וגם בך יאמינו לעולם ולעיל יט:ט): (יג) ועתה, אם אמת שמצאתי חז בעיניר. הודיעני נא את דרביר מה שכר חתה נותו למולחי חו בעיניד: ואדער למעו אמצא חו בעיניך. ואדע כזו מדת תגמוליך מה היא מליאת חן שמלאתי בעיניך. ופתרון למען אמלא חו, למטן אכיר כמה שכר מליאת החו: וראה בי עמר הגוי הזה. שלא תאמר ואמשה אותר לגוי גדול (לפיל לב:י) ואת אלה תמצוב. ראה כי פמד הם מהדם. ואם בהם תמאם איני סומך על היולאים מחללי שיחקיימו. ואת חשלום השכר שלי בעם הזה תודישני. ורבוחינו דרשוהו במסכת ברכות (1.). ואני ליישב המהראות של אופניהם ושל סדרם כאתי: (יד) ויאמר פני ילבו. כתרגומו. לא אשלח עוד מלאך, אני בעלמי אלך, כמו ופניד הולכים בהרב (שמוחל ב יז:יח: ש"ר לב:ח): (טו) ויאמר אליו. בזו חני חפז. כי ע"י מלאך אל תעלט מזה (ש"ר שם): (טז) ובמה יורע אפוא. יודע מליאת התן, הלא בלבתר עמנו. ועוד דבר אחר אני שואל ממך, שלא חשרה שכינחך עוד על אומות הטולם (ברכות ז.): ונפלינו אני ועמר. ונהיה מובדלים בדבר הזה מכל העם, כמו והפלה ה' בין מקנה ישראל וגו' (לעיל ט:ד): (יז) גם את הדבר הזה. שלא משרה שכינתי עוד על אומות העולם אעשה. ואין דבריו של בלעם הרשע ע"י שריית שכינה אלא נופל וגלוי עינים (במדבר כד:ד). כגוז ואלי דבר יגונב (איוב

(יא) ורבר ה' אל משה פנים אל פנים. ומתמלל עס מזה: ושב אל המחנה. לאחר שנדבר עמו היה שב משה אל המחנה ומלמד לזהנים מה שלמד (חרגום יונחן). והדבר הזה נהג משה מיום הכפורים עד שהוקם המשכן ולא יותר, שהרי בשבעה עשר בתמוז נשתברו הלוחוח, ובי"ח שרף את העגל ודן את החוטאים, ובי"ט עלה. שנאמר ויהי ממחרת ויאמר משה אל העם וגו' (לעיל לב:ל), ועשה שם ארבעים יום ובקש רחמים, שנאמר ואחנפל לפני ה' וגו' (דברים ט:יח). ובר"ח אלול נאמר לו וטלית בבהר אל הר סיני (להלו לד:ב) להבל לוחות האתרונות. ועשה שם מ' יום. שנאמר בהם ואנכי עמדתי בהר כימים הראשונים וגו' (דברים יני) מה הראשונים ברלון אף האחרונים ברלון, אמור מעתה אמלעיים היו בכעם. בי' בחשרי נתרלה הקב"ה לישראל בשמחה ובלב שלם. ואמר לו למשה שלחחי כדברך (במדבר יד:כ) ומשר לו לוחוח אחרונות. וירד והתחיל ללווחו [ס"א ללוותו] על מלאכת המשכן (סדר עולם ו; תנחומא לא) ועשאוהו עד א' בניסן. ומשהוקם לא נדבר עמו עוד אלא מאהל מועד: ושב אל המחנה. תרנומו ותאב למשריתא לפי שהוא לשון הווה. וכן כל הענין, וראה כל העם ופסוה י) וחזו, ונלבו ופסוה ח) וקיימין, והביטו (שם) ומסתכלין, והשתחוו (פסוק י) וסגדין. ומדרשו, ודבר ה' אל משה שישוב אל המחנה. אמר לו, אני בכעם ואחה בכעם א"כ מי יקרבם (תנחומא כו): (יב) ראה אתה אומר אלי. ראה, חן שיניך ולבך על דבריך, אחה אומר אלי וגו', ואחה לא הודעתני וגו'. ואשר אמרת לי הנה אנכי שולח מלאך (לעיל כג:כ) אין זו הודעה. שאיז

11. פְּנִים אָל־פְּנְים — Face to face. Unlike other prophets, Moses did not need any sort of intermediary (R' Bachya) and he was fully conscious when God spoke to him (Sforno) — like two people conversing with one another.

בּן־נון — Son of Nun. Although there are other cases in Scripture where the word for son is pronounced bin rather than ben, it is unusual. Ramban offers two suggestions for this usage in connection with Joshua. Since he was Moses' outstanding disciple, the people called him bin, to allude to בְּינָה (binah), understanding. Thus, they combined the words bin Nun to form the word אַבְּינָה person of understanding. Or perhaps the word bin was pronounced that way to indicate understanding, and the word nun, as found in Psalms 72:17, means greatness. Thus, Joshua was someone whose under-

standing led to greatness.

לא ימיש — Would not depart. Joshua earned the right to be Moses' prime disciple and the one to whom he transmitted his Torah because, from his youth, he gave up every comfort to be in the tent of Torah and thereby he earned a sterling reputation (Rashi to Avos 1:1).

דען — A lad. Joshua was 56 (or, according to Seder Olam — 42) years old, but the Torah calls him a lad, because he acted toward Moses as if he were a youthful servant (lbn Ezra), or because it is common in Hebrew for the master to be called a man and his subordinate to be called a lad, whatever his age (Ramban).

12-19. Moses pleads for God's nearness. Moses spent

to Moses face to face, as a man would speak with his fellow; then he would return to the camp. His servant. Joshua son of Nun. a lad. would not depart from within the tent.

Moses Pleads for God's Nearness <sup>12</sup> Moses said to HASHEM, "See, You say to me, 'Take this people onward,' but You did not inform me whom You will send with me; and You had said, 'I shall know you by name, and you have also found favor in My eyes.' <sup>13</sup> And now, if I have indeed found favor in Your eyes, make Your way known to me, so that I may comprehend Your 'you have found favor in My eyes.' But see that this nation is Your people."

14 He said, "My Presence will go and provide you rest."

<sup>15</sup> He said to Him, "If Your Presence does not go along, do not bring us forward from here. <sup>16</sup> How, then, will it be known that I have found favor in Your eyes — I and Your people — unless You accompany us, and I and Your people will be made distinct from every people on the face of the earth!"

<sup>17</sup> HASHEM said to Moses, "Even this thing of which you spoke I shall do, for you have found favor in My eyes, and I have known you by name."

forty days on Mount Sinai praying that God would restore Israel to its previous state of eminence. He began by asking Him to relent from His decision not to accompany them in the Wilderness but to send an angel in His place; instead, Moses wanted the Divine Presence to remain with the Jews, despite their sin. The commentators offer various interpretations of the often mystical dialogue between God and Moses, but all agree on the general theme: Israel had fallen precipitously from its high spiritual standing, and Moses wanted to restore them as much as possible. Then, he went further and sought to increase his own understanding of God's essence and ways.

12. ראה — See. As understood by Rashi, Moses said that he had failed to understand sufficiently what God had told him. and he did not desire a major aspect of it. God had assigned Moses to lead the people from exile to their land, but did not inform him what form of Heavenly guidance would accompany him. As for God's statement in verse 2 that He would send an "angel." Moses contended that this was not the news. that he had wanted to hear, for he did not want that inferior form of spiritual accompaniment; he wanted God Himself to be with Israel. He added that God had promised him, I shall know you by name, meaning that God had distinguished Moses and elevated him over all other people by means of the intimate relationship God had established with him when He said that He would appear to Moses in the cloud and that Israel would believe in his prophecy forever (19:9). Moses continued his plaint in the next verse, saying that he wanted to know the dimensions of this promise; exactly what did God mean when He said that Moses had found favor.

13. יְשָׁתָּה — And now. If it is indeed true that I have found favor in Your eyes, then I must ask for more. I do not know the reward that comes with this favor.

יְאַרֶּיֶלְ לְּמֵּצֵן — So that I may comprehend Your . . . I must understand Your way of bestowing reward so that I will know what You have in store when You tell me, "you have found favor in My eyes." How do You show this favor? This is the plain meaning of the verse according to Rashi. In his commentary to Berachos 7a and Ecclesiastes 8:17, Rashi expounds further

that Moses wanted the answer to the age-old question of why the righteous suffer and the wicked prosper in this world. וּרְאֵּתִּי — But see. Having said that God would show him favor, Moses repeated his earlier insistence that God not destroy Israel and begin a new nation with Moses' offspring. Therefore he stressed now that this nation [Israel] is Your people.

14-15. פְּנֵי יֵלְכֹּוּ — My Presence will go. God acceded to Moses' request, and stated that His Presence, not an angel, would accompany Israel and provide them with security, to which Moses responded (v. 15) by reiterating his contention that unless that were to happen, God should not ask the nation to leave their encampment. Sfomo comments that Moses preferred to remain in the Wilderness of Sinai rather then enter the Land without God's Presence, for in that case they would surely be exiles before long. The tragic reality was, that once the people's sins in the Land caused the Shechinah to depart from the Temple, exile was not long in coming.

Ramban finds difficulty with much of Rashi's interpretation, and states that without an understanding of the mysteries of Creation, the dialogue cannot be understood. Briefly, he explains it as follows: Long before the sin of the Golden Calf. Moses had been told that an angel would accompany the people. That did not trouble him because God had said that His Name would reside in that angel (23:20-21). Now Moses wanted to be reassured of two things: (a) that the angel announced in verse 2 would be that same angel, without a diminution of God's closeness; and (b) since Moses had earned God's favor, he wanted to know how to achieve greater recognition of His Oneness so that he could attain even greater favor. Moses added that he was making these requests for the sake of Israel, and, after all, this nation is Your people (v. 13). God agreed (v. 14) that His Presence would indeed be with the angel, but it would not be as benevolent as Moses had hoped. The angel would represent the Attribute of Judgment, but God would temper His judgment with mercy. Moses appealed again (v. 15), asking that God's Presence with the angel be one of undiluted mercy, and God acceded to that request, as well.

16. וְנְפְלִינוּ — Are made distinct. This is a new request. Moses asked that the Jewish people be placed on a different level

אַחַזיני כען יַת יָקַרַך: יפּ נַאַמַר אַנָא אעבר כל יסרי על אפיה ורביתי בשום יי קרמה ואחון למאן האחון וארחם על מן הארחם: בואמר לא תכול למחזי יַת אַפּי ארי לא יחזנני אנשא ויתקים: כא ואמר יי הַא אַתַר מַתָּקָן קַרָמַי וְתָתַעַתַּד עַל טְנַרָא: כּנ וִיהֵי בְּמַעַבָר יָקַרי ואשונה בַּמערַת טָנַרָא וָאַגֵין בִּמימרי עַלָּרְ דאַעַבַר: כּג ואַעדי ית דברת יקרי ותחזי ית דבתרי ודקדמי לא יתחזון: אואמד יי למשה פסל לר תַּרֵין לוּחַי אַבָנַיַא כָּקַרְמִיתַא וָאֵכָתּוֹב על לוּחיא יַת פּתגַמיַא די הוו על לוחיא קדמאי די תברתא: בוהוי

יש הַרְאָנִי נָא אֶת־כְּבֹדֶך: וַיֹּאמֶר אֲנִי אַעֲבִיר כָּל־טוּבִי עַל־ פָּנֶיךּ וְקָרֵאתִי בְשַׁם יהוָה לְפָנֵיךּ וְחַנּתִי אֶת־אֲשֵׁר אָחֹן בּ וְרְחַמְתִּי אֶת־אֲשֶׁר אֲרַחֵם: וַיֹּאמֶר לָא תוּכֻל לִרְאָת אֶת־ בּ בְּנִקְרַת הַצִּוּר וְשַׂבַּתִי כַפִּי עָלֶיךְ עַד־עָבְרִי: וְהַסְרֹתִי אֶת־ בּ בְּנִקְרַת הַצִּוּר וְשַׂבַּתִי כַפִּי עָלֶיךְ עַד־עָבְרִי: וְהַסְרֹתִי אֶת־ בַּבְּי וְרָאֻיתָ אֶת־אָחַרֶי וּפָנֵי לָא יִרָאוּ:

בָּבְּ יְנְאָתָר יהוה אֶל־מֹשֶׁה פְּסָל־לְךְּ שְׁנִי־לֻחְת אֲבָנִים בָּרָאשׁגִים וְבָתַבְתִּי עַל־הַלֶּחֹת אֶת־הַּדְּבָרִים אֲשֶׁר בַּ הָיָוּ עַל־הַלְּחָת הָרָאשׁגִים אֲשֶׁר שִׁבַּרְיִם אֲשֶׁר בַ הָיָוּ עַל־הַלְּחָת הָרָאשׁגִים אֲשֶׁר שִׁבַּרְיָּ: וְהְיִה

(כ"ר סחומ): (כב) בעבור כבודי. כשחעבור לפניד: בנסרת הצור, כתו העיני האנשים ההם תנהר (במדבר שומד) יהרוה שורבי נחל (משלי למי) אני הרתי ושתיהי מים (מלכים ב ים:כד) גזרה אחת להם. נהרת הטר. כריית הטר: ושבותי בפי. מכאן שנתנה רשות למחבלים לחבל (במדבר רבה יד:יט). ותרגומו ואגין במימרי. כנוי הוא לדרד כבוד של מעלה. שאינו לריד לפוכד עליו בכף ממש: (בג) והסרותי את בפי. וחטדי ית דברה יהרי (חונקטם). כשתסלה הנהגת כבודי מכעד פניך ללכת משם ולהלו: וראית את אחורי. הרחה השר של תפילין (ברכות ז.): (א) פסל לר. הכחהו מתלב סנפרינה מתוד חהלו וחמר לו הפסולת יהיה שלר. משם נחששר משה הרבה (תנחומה כם: ויק"ר לבוב): פסל לך. חתה שברת הראשונות, אהה פסל לך אחרוה. משל למלך שהלך למדינת הים והגית ארוסתו עם השפחות. מתוך הלהול השפחות ילא עליה שם רע. עמד שושבינה והרע כתובחה. אמר. אם יאמר המלד להורגה אומר לו עדייו אינה אשתר. בדה המלד ומלא שלא היה ההלקול אלא מן השפחות. נתרנה לה. אמר לו שושבינה, כתוב לה כתובה אחרת. שנקרעה הראשונה. אמר לו המלך, אתה קרעת אותה, אתה קנה לה נייר אחר ואני אכתוב לה בכתב ידי. כן המלך זה הקב"ה, השפחות אלו ערב רב, והשושבין זה משה, ארוסמו של הקב"ה אלו ישראל. לכך נאמר פסל לך (תנחומא ל): דיב). שומעין ע"י שליח: (יח) ויאמר הראני נא את כבודר. רחה משה שהיה מם רטן הדבריו מתובלים, והוסיף לשחול להרחותו מרחיה כבודו: (יט) ויאמר אני אפביר וגוי. הגיעה שעה שהרחה בכבודי מה שחרשה חותך לרחות, לפי שחני רולה ולריד ללמדד סדר תפלה. שכשנלרכת לבהש רחמים על ישראל הזכרת לי זכות אבות. כסטר חתה שחם המה זכות חשת חין שד תקוה. אני אעביר כל מדת טובי לפנד על הטר וחפה לפון במערה: וכראתי בשם ה׳ לפניר. ללמדך סדר בקשת רחמים אף אם תכלה זכות אבות. וכסדר זה שאתה רואה אותי משושף וקורא י"ג מדום הוי מלמד את ישראל לעשות כן. וע"י שיזכירו לפני רחום וחנוז יהיו נעניז. כי כחמי לא כלים (כאם השנה יו:): וחצותי את אשר אחוו. אותן פעמים שארלה לחה: ורחמתי. עם שאחפת לכחם ותנחומא כגו. עד כאו לא הבטיחו אלא עמים אפנה ועתים לא אענה. אבל בשפה מעשה אמר לו הנה אנכי כורת ברית (להלן לד:י) הבטיחו שאינו מחרות ריהם (כ"ה שם): (ב) ויאמר לא תובל וגוי. אף כשאטביר כל טוכי על פניך חיני טחן לך רשות לראות את פני: (כא) הנה מקום אתי. בהר אשר אני מדבר עמך המיד יש מקום מוכן לי ללרכך שאטמינך שם שלא תזוק, ומשם תראה מה שתראה. זהו פשומו. ומדרשו, על מקום שהשכינה שם מדבר, ואומר המקום אבי ואינו אומר אני במקום, שהקב"ה מקומו של שלם ואין שלמו מקומו

from all other nations; that the Divine Presence in all its holiness, including the higher degrees of prophecy, rest only upon Israel (*Rashi*). In the following verse, God agreed to this request, as well. *Ramban* conjectures that God's acceptance may have come at the end of this forty-day period of prayer [suggesting that Moses advanced steadily along his path of conciliation as his prayers and Israel's remorse found favor with God].

18. Seeing that it was an מח, חוף, time of favor, Moses was emboldened, as it were, to request an even greater degree of perception than he or any other person had ever experienced (Ramban), so that he could understand the full extent of Godliness (Or HaChaim), and so that he could grasp how God conveys the flow of His holy influence to every part of the universe (Sforno).

According to Rashbam, Moses could not have been so presumptuous as to make such a momentous request. Rather, he wanted a sign that God was making a covenant guaranteeing the assurances of the previous verse.

19-23. The limits of Moses' vision. God responded that there were limits to what even the greatest of all prophets could perceive of God's ways. Even the angels, which are

purely spiritual beings, cannot approach the fullness of God's essence; surely it is beyond the capacity of human beings. However, God agreed to show Moses the highest degree of revelation and understanding that man is capable of assimilating. In addition, God taught the most efficacious order of prayer.

19. בְּלֹ־טִּזְּבֵי — All My goodness. The time has come to show you as much Divine goodness as you can comprehend. Specifically, God was about to show Moses the extent of His Attribute of Mercy and how Jews could enlist it in their prayers. In beseeching God to spare the people at the time of the Golden Calf, Moses invoked the Patriarchs, for he thought that only in their merit could there be hope that God would be merciful in the face of great sin. Now, God would show Moses that he was mistaken. He would soon teach Moses the prayer of the Thirteen Attributes of Mercy (34:6), which is always available and effective, for though the merit of the Patriarchs may become depleted, God's store of mercy is infinite (Rashi).

הי בְּשָׁם הי — And I shall call out with the Name HASHEM.
According to Rashi, this was God's promise to teach Moses
the Thirteen Attributes, which begin with the Name HASHEM.

18 He said, "Show me now Your glory."

The Limits

19 He said. "I shall make all Mu goodness pass before you, and I shall call out with the Name of Moses' HASHEM before you; I shall show favor when I choose to show favor, and I shall show mercy when I choose to show mercu."

<sup>20</sup> He said. "You will not be able to see My face, for no human can see My face and live." <sup>21</sup> HASHEM said, "Behold! there is a place near Me; you may stand on the rock. <sup>22</sup> When My glory passes bu. I shall place you in a cleft of the rock; I shall shield you with Mu hand until I have passed. 23 Then I shall remove Mu hand and you will see Mu back, but Mu face may not be seen."

34 1 HASHEM said to Moses, "Carve for yourself two stone Tablets like the first ones, and I shall inscribe on the Tablets the words that were on the first Tablets, which you shattered. <sup>2</sup> Be

Ramban comments that God told Moses that He would allow Moses to hear His Secret Name: Moses would not be able to see it [meaning that the full significance and holiness of the Name is beyond human graspl.

Sformo offers a novel interpretation of the verse. God said he would pass all His goodness before Moses — to which Moses responded. I shall call out ... To "call out" God's Name is to make His existence and goodness known to others. When Moses proclaimed his intention to do so, God responded that He would show Moses all possible favor and mercy, showering upon him the greatest degree of revelation. Although Moses would not be able to grasp it all (v. 20). that would be because of human limitations, but not because of God's lack of generosity.

את־אשר אחן — When I choose to show favor. The Sages teach that God shows favor even to people who are undeserving (Berachos 7a). God showed Moses all the treasuries of reward that were stored for the righteous. Then Moses saw a large, unlabeled storehouse, and he asked whom it was for. God told him that it was reserved for those who did not have their own merits; it was the treasury of Heavenly favor (Yalkut 393). Thus God was illustrating to Moses what He had just told him: Even when there are no merits on which Israel can draw, they can still pray for God's mercy.

20. פני – Mu face. This simile refers to a complete and unadulterated perception of God. To achieve this was impossible, but God would allow Moses to see Him from the back (v. 23), meaning a vague degree of perception. The distinction between these degrees of vision is like the difference between seeing a person's face clearly and merely glimpsing him from behind.

וחי — And live. In the plain sense of the word, a human being can no more survive a direct confrontation with the glory of God than a person's eyesight can remain intact if he stares at the sun. To save Moses from harm, God would place him in a cave, a cleft, in Mount Sinai, as it were, and shield him from a brilliance that would be more than he could bear. Then, when the degree of revelation was dull enough for him to tolerate, God would permit him to see it.

Or HaChaim comments that even a person who is still spiritually alive, i.e., one whose soul has not been contaminated by the temptations of the body, cannot survive the sight of God's Presence.

23. אחרי — My back. Rashi cites the Sages that God showed Moses the "knot of His tefillin" (Berachos 7a). The Talmud there teaches that the passages contained in God's tefillin as it were, speak of the greatness and uniqueness of the Jewish people, just as the passages in our tefillin speak of the greatness and uniqueness of God. Thus, the concept of God's "tefillin" symbolizes His love for His people. The "knot of tefillin" that He showed Moses symbolized that He wishes to remain attached to Israel, and by showing it to Moses. He signified His love for him (R' Gedaliah Schort).

34.

1-4. The Second Tablets. On 29 Av. at the end of Moses' second forty-day period on Mount Sinai. God agreed to give a second set of Tablets to Israel. This time, however, the stone tablets themselves would not be the handiwork of God: instead. Moses was commanded to carve out the stone cubes and bring them to the mountain, whereupon God would inscribe the commandments on them. This change was a reflection of the lowered status of the nation. The first time, they were completely amenable to God's will. They had said נעשה ונשמע. We will do and we will hear (24:7), meaning that they had transformed themselves into instruments of God's will. Because they had reached an exalted spiritual state in which their bodies, not only their souls, were suffused with Godliness, this was reflected in the physical Tablets, which were fashioned by the hand of God. Now, however, despite their repentance and Moses' successful prayers, they were no longer on that level. It would be for them to perfect themselves with constant effort to lift themselves back to where they had been — a task that will be completed when we merit the coming of Messiah. Therefore, Moses was commanded to fashion the new Tablets, and God would then inscribe the Ten Commandments on them.

1. יאמר הי — HASHEM said. As noted several times in the commentaries on the Torah, the root אמר as opposed to דבר suggests a conciliatory, sympathetic tone. Thus, the manner in which God instructed Moses to prepare the new Tablets shows that Moses had succeeded in gaining forgiveness for Israel's sin.

אַשֶּׁר שְבַּרָתַ Which you shattered. The word אֵשֶׁר שְבַּרָתַ is related to אישור, affirmation; thus God was implying to Moses that he had been justified in breaking the First Tablets (Shabbos 87a).

זמיו לצפרא ותסק בצפרא לטורא דסיני ותתעתד קדמי תמן על ריש טורא: ג ואנש לא יסק עמה ואף אנש לא יתחזי בכל טורא אף ענא ותורי לא ירעוז לקבל טורא ההוא: דופסל תרין לוחי אַבניַא כַּקַדמאי ואַקדם משה בצפרא וסלק לטורא דסיני במא דפקד יי יתה ונסב בירה תריו לוחי אבניא:ה ואתגלי יי בעננא ואתעתד עמה תמן וקרא בשמא דיי: וואעבר יי שכנתה על אַפּוהי וּקְרָא יִי יִי אַלָהָא רַחַמַנַא וְחַנַּנא מרחיק רגז ומסגי למעבד טבוו וקשוט: זנטר טיבו לאַלפי דרין שבק לעניו ולמרוד ולחוביו סלח לדתיביו לאוריתה ודלא תיביו לא מזכי מסער חובי אַבַהַן על בְּנִין מַרֵדִין ועל בְּנֵי בניו על דַר תִּלִיתֵי וְעָל דַר רְבִיעֵי:

נְּכְּוֹן לַבְּכֶּר וְעָלִיתָ בַבּּכֶּר אֶל־תַּר סִינֵּי וְנִצַּרְתָּ לִי שָׁם

עַל־רָאשׁ הָהָר: וְאִישׁ לֹא־נִצְלֶה עִפֶּׁרְ וְגַם־אִישׁ אַל־

יַנְרָא בְּכָל־הָהָר נַם־הַצְּאוֹ וְהַבָּכֶּר אַל־יִרְעֹּוּ אֶל־מָוּל

הְבָּבְר הַהְּוּא: וַיִּפְּסֹל שְנִי־לְחֹת אֲבָנִים כָּרְאשׁנִים וַיַּשְׁבֵּם הְּיָבְי שְׁנֵי לְחֹת אֲבָנִים נַיְּשְׁבֵּר יהוֹה בֶּעָלוּ וְיִבְּעָל אֶל־הַר סִינֵּי בַּאֲשֶׁר צִנְּה יהוֹה הְּעָל וְיִבְּלֵח בְּשָׁם יהוֹה: וַיִּנְבר יהוֹה בְּעָלוּ וְיִבְּבְר הְחָה וֹ יהוֹה אֵל רַחִוּם וְחַגְּוֹן אֶנֶרְ עִּלְּים וַאֲמֶת: 'נַצְבר יהוֹה וּ עַל־פָּנִים נִשְּׁא עָנְן אֶבָּוֹת נְפָשָׁע וְחַשָּאָה וְנַבֶּה לְא יְנַבֶּה פַּקֵּר וּ עְלַ־הָבַּעִים: עַל־הָבַּעִים וְעַל־רָבַּעִים: עַל־הָבָּעִים וְעַל־רָבַּעִים: עַל־הָבָּעִים וְעַל־רָבַּעִים: עַל־הָבָּיִים וְעַל־רָבַּעִים: עַל־הָבָּיִים וְעַל־רָבַּעִים: עַל־הָבָּיִים וְעַל־רָבַּעִים: עַל־הָבָּיִים וְעַל־רָבַּעִים:

יוי ררתי

כל כך (כ"ה יז.): ואמת. לשלם שכר טוב לששי רטט: (ז) נוצר חסד. שהאדם ששה לפניו: לאלפים. לשני אלפיס דורות: [עון ופשע.] שונות אלו הדוטת. פשטים אלו המרדים שאדם לשכים לוכי אלפיס דורות: [עון ופשע.] שונות אלו הדוטת. פשטים אלינו המרדים שאדם שהה להכשים (יומא לו:): ונקה לא ינקה. לפי פשוטו משמע שאינו מוחר של השן לנמרי אלא נפרע ממנו מעט מעט. ור"ד מנקה הוא לשנים ולא ינקה לשאינן שבים (שם פו.): פוקד עון אבות על בנים. כשאוחדים מעשה אבוחיהם בידיהם (ברכות ז.), שכבר פירש במקרא אחר לשולא (לעיל כיה): ועל רבעים. דור רביעים. מולה מובה מובה מובה של מדם פוכנים. ממלאת מדה טובה מרובה על מדם פורענות אחת לחמש מאות, שבמדה טובה

(ב) נבון. מזמן: (ג) ואיש לא יעלה עמך. הראשוטח על ידי שהיו נחשולות וקילה שלטה בק שין רעה. אין לך יפה מן הלנישת (תנחומא לא): (ה) ויקרא בשם הי. מתרגמים וקלם בשמא דה': (ו) הי הי. מדת רחמים היא (ספרי ריש ואחת קודם שיחטא ואחת לאחר שיחטא וישוב (ראש השנה יד:): אל. אף זו מדת רחמים, וכן הוא אומר אלי אלי למה עזכתיי (חהלים כב:ב) ואין למה למדת הדין למה עזכתיי. כך מלאםי במכילתא (שירה ג, טווב): ארך אפים. מאריך אפו ואיט ממהר ליפרע שמא יעשה חשובה (סנהדרין קיא): ורב חסד. ללריכים חסד אאין להם זכיות

3. אָישׁ לא־יַצְלָּה No man may ascend. No one — not even the elders — was permitted to go up the mountain with Moses, nor were the people permitted to congregate at its foot, as they had all done at the first Revelation (Ramban). No trait is more desirable than modesty; the First Tablets were subject to the corrosive effects of an "evil eye" because they were given amid great pomp and circumstance (Rashi). If so sacred an event as the giving of the Ten Commandments suffered from notoriety, how much more so must one be restrained in ordinary pursuits.

Ramban comments that the solitary nature of Moses' ascent was to give him honor by making plain that the Second Tablets were being given only thanks to his piety, prayers, and intervention on behalf of Israel.

- 5-7. שְׁלְשׁ שְּשֶׁרָה מְּדָּוֹה (God reveals His Thirteen Attributes of Mercy. When Moses went up the mountain to receive the Second Tablets, God first showed him how to prevent the sort of national catastrophe that had nearly provoked Him to wipe out the nation. He showed Moses the method and taught him the text of the prayer that would always invoke His mercy. This prayer, the Thirteen Attributes of Mercy, is recited in times of crisis when we beseech God to show us mercy: on Yom Kippur, fast days, in times of threatening calamity, and, in Nusach Sefard, every day. It contains thirteen Names and descriptions of God, all of them referring to His compassion in various situations.
- 5. ייִקרא בְּשָׁם הי And He called out with the Name HASHEM. God called out to Moses, teaching him the manner of prayer (Ibn Ezra) as He had promised (33:19)

to do (Rashbam).

6. ויעבר הי — HASHEM passed. The verse in which God assured Moses that He would teach him this prayer states clearly that God Himself would call out the words: / fi. e., God) shall call out (33:19). Our verse, too, states that HASHEM Himself passed before Moses, implying that God appeared to Moses and showed him how Jewish supplicants should conduct themselves when they pray. This is the basis of the following homiletic teaching (Maharal, Be'er HaGolah): R' Yochanan said, Were it not written in Scripture, it would be impossible [for us] to say it. This [verse] teaches that God wrapped Himself (in a tallis) like one who leads the congregation in prayer, and showed Moses the order of prayer. He said to him, "Whenever Israel sins, let them perform before Me this order [of prayer], and I shall forgive them" (Rosh Hashanah 17b). Maharal (ibid.) explains the significance of being wrapped in a tallis. A tallis around the head blocks out outside distractions and helps one concentrate on one's prayers. By appearing to Moses that way, God was teaching that when Jews concentrate on their prayers, God will reciprocate by concentrating on fulfilling their requests. Thus, God showed Moses not only the text of the prayers, but the manner in which they should be recited. Alshich notes that the Talmud speaks of performing, not merely reciting the prayer. This teaches that the key requirement of the Attributes of Mercy is that the Jew who prays must perform acts of mercy with others; lip-service is not enough. Only then will God respond by showing the same kind of mercy to His people.

The prepared in the morning; ascend Mount Sinai in the morning and stand by Me there on the Second mountaintop, 3 No man may ascend with you nor may anyone be seen on the entire mountain. Even the flock and the cattle may not graze facing that mountain."

<sup>4</sup> So he carved out two stone Tablets like the first ones. Moses arose early in the morning and ascended to Mount Sinai, as HASHEM had commanded him, and he took two stone Tablets in his hand.

God Thirteen Attributes

<sup>5</sup> HASHEM descended in a cloud and stood with him there, and He called out with the Name Reveals Hashem, 6 Hashem passed before him and proclaimed: Hashem, Hashem, God, Compassionate and Gracious. Slow to Anger, and Abundant in Kindness and Truth: 7 Preserver of Kindness for thousands of generations, Forgiver of Iniquitu, Willful Sin, and Error, and Who Cleanses — but of Mercy does not cleanse completely, recalling the iniquity of parents upon children and grandchildren. to the third and fourth generations.

- 6-7. There are some disagreements among the commentators regarding how the words and phrases in these two verses should be enumerated as Thirteen Attributes. It should be noted that some of the Attributes may seem to be identical, but the commentators explain that they apply to all sorts of people who have varying degrees of merit to their credit, so that some degrees of mercy apply to the very righteous and some to those less so; some to those who repent out of love for God and some to those who repent out of fear, and so on. We list the Attributes according to the count of Rabbeinu Tam (Rosh Hashanah 17b s.v. שלש עשרה), which is followed by most of the major commentators. We also include the explanation of various others:
- 1. 'a HASHEM. This Name, which denotes mercy, appears twice, because it refers to two different kinds of mercy. The first is that God is merciful before a person sins, even though He knows that future evil lies dormant in the person. Or HaChaim adds that God is merciful even to people who, while they may not have committed sins, have not earned His mercy with good deeds.
- 2. 'T HASHEM. The second mention of this Name denotes that even after someone has sinned, God mercifully accepts his repentance. Without Divine mercy, a sin could not simply disappear from the scales of justice merely because the sinner has repented, just as an assailant cannot free himself from paying for damages merely because he rearets what he did.
- 3. אַל God. This Name denotes power; in the context of the Attributes, it implies a degree of mercy that surpasses even that indicated by the Name HASHEM.
- 4. בחום Compassionate. God eases the punishment of the guilty and does not put people into extreme temptation. He is compassionate in that He helps people avoid distress.
- 5. וְחַנוּן And Gracious. He is gracious even to the undeserving. He saves people from distress once it has overtaken
- 6. אַרָּךְ אָפַּיִם Slow to Anger. With both the righteous and the wicked, God is patient. Instead of punishing sinners immediately, He gives them time to reflect, improve, and re-
- 7. ורב־חַסֶר And Abundant in Kindness. He is kind even to those who lack personal merits. Also, if one's personal behavior is evenly balanced between virtue and sin, God tips

the scales of judament toward the good.

- 8. ואמת And Truth. God never reneges on His word to reward those who serve Him.
- 9. נצר חסד לאלפים Preserver of Kindness for thousands of generations. The kindness in this context refers to the good deeds of people, which God regards as if they had done Him kindnesses, even though the Torah requires them to perform such deeds. He preserves those deeds for the benefit of their offspring, so that newer, less virtuous generations can be rewarded for the good deeds of their forebears, just as we constantly invoke the merit of the Patriarchs.

[God forgives (נשא) three categories of sin, and each forgiveness is reckoned as a separate Attribute:

- 10. אַנן Iniquity, i.e., an intentional sin, which God forgives if the sinner repents.
- ופשע ... Willful Sin. i.e., a sin that is committed with the intention of angering God. Even so serious a transgression will be forgiven, with repentance.
- 12. וחטאה And Error, i.e., a sin committed out of apathy or carelessness. This, too, is a sin, because it would not have been done if the perpetrator had truly felt the gravity of defying God's will. For example, one may carelessly discard a match in his driveway, but he would never throw it into his child's crib, even if he thought the chances were very slight that it could start a fire.
- 13. ונקה And Who Cleanses. When someone repents, God cleanses his sin, so that the effect of the sin vanishes. However, if one does not repent, לא ינקה, He does not cleanse. According to Sforno, God cleanses fully those who repent out of love. Those who repent only out of fear of retribution receive only partial cleansing.

The above is how the Sages interpret the phrase so that the first word, Who Cleanses, can be reckoned as the final Attribute of Mercy. Our translation follows the plain meaning, which teaches that God does not whitewash sin, for to do so would remove the distinction between good and evil, and would encourage evildoers to feel secure that they can act with impunity, for there will be no retribution.

7. על־שֵּלְשִׁים וְעַל־רְבֵּעִים To the third and fourth generations. See notes to 20:5.

But if God does not punish for sins more than four generations into the future, why did He say that He would inflict

חואוחי משה וכרע על ארעא וסגיד: הואוחי משה ט ואמר אם כען אשכחית רחמיז קדמר יי תהה כעו שכנתא דיי ביננא ארי עם קשי קדל הוא ותשבוק לחובנא ולחטאתנא ותחסנננא:י ואמר הא אנא גזר קים לקבל כל עמר אעבר פרישן די לא אתבריאו בכל ארעא ובכל עממיא ויחזי כל עמא די את ביניהון ית עובדא רייַ אַרי דחיל הוא די אַנא עבד עמה: יא טר לר ית די אנא מפקד לר יומא דין הא אַנא מתרך מן קדמך ית אמוראי וּכָנַעַנַאַי וַחַתַּאִי וּפַרזַאַי וַחַוּאַי ויבוּסָאַי: יב אָסְתַּמֵּר לַךְּ דִילְמֵא תְגוַר קִים לְיַתַב ארעא די את עלל עלה דילמא יהי לַתַקּלַא בַּינַך: יגאַרי יַת אַגוֹרִיהוֹן תתרעון וית קמתהון תתברון וית אַשריהון תּקצצון: יד אַרי לא תסגוד לטעות עממיא אַרי יִיַ קַנַּא שמה אַל קַנַא הוא: טו דִילְמֵא תְגַוַר קָיָם לְיַתֵב ארעא ויטעון בתר טעותהון וידבחון ותיכול לטעותהוז לַר ויקרון מַדְּבָחֵיהוֹן: מּי וַתְפֶּב מִבְּנַתֵיהוֹן לְבְנֵיךְ וַיָטָעַיַן בָּנַתֵיהוֹן בַּתַר טַעַוַתְהֵן וַיַטָעַיַן יַת בניה בתד טעותהן: יו דחלא דמתבא לָא תַעַבּד לָךְ: יח יַת חַגָּא דְפַטּירַיַּא תָּטַר שָבָעָא יוֹמִין הַיבוֹל פַּטִירָא כִּמַא דִי פַקַרַתַּךְ לִזְמַן יַרְחַא דָאַבִּיבַא אֲרֵי בַּיַרְחַא דאַבּיבא נְפַקּתַא ממּצְרַיִם:

ריט וַיִּמְהַר מֹשֵׁה וַיִּקָּר אָרִצַה וַיִּשְׁתַּחוּ: וַיֹּאמֵר אִם־נא מצאתי חו בעיניה אַדני ילך־נַא אַדנַי בַּקַרבֵּנוּ כֵּי עַם־ קשָה־עֹרֶף הוא וְסֵלַחָתֵ לַעוֹנֵנוּ וּלְחַטָּאתֵנוּ וּנְחַלְתַנוּ: ויאמר הנה אנכי כרת ברית נגד כל־עמר אַעשה נפלאת אשר לא־נבראו בכל־הַאָרץ וּבְכַל־הַגוּיִם וראה כל־העם אשר־אַתַּה בַקרבו אַת־מַעשה יהוה בראש עפור אַבי בוֹרַא הוא אָשֵר אַנִי עשַה עְמַרְ: שְׁמַר־לְּךְּ אֵת אָשֵר בּירַנוֹרָא הוא אָשֵר אַנִי עשַה עְמַרְ: שׁמַר־לִּךְ אֵת אָשֵר אנכי מצור היום הנני גרש מפּנִיר אֶת־הָאֱמרי והַכְּנַעַנִי יב וַהַחָתִי' וָהַפְּרִינִי וַהַחָנֵי וְהַיִבוּסֵי: הַשַּׁמֵר לְּדְּ פֵּן־תִּכְרַת בּרית ליושב האָרץ אַשר אַתַה בַּא עַלֵיהַ פּּן־יֵהָיֵה יג למוקש בקרבר: כי את־מובחתם תתצון ואת־מצבתם יי תַשַבַּרוּן וָאֶת־אֲשֶׁרֵיו תַּכָרתוּן: כַּי לָא תִשְׁתַחַוֵה לְאֵל יי ש אַחֶר כִּי יהוה קנַא שָמוֹ אֵל קנַא הָוּא: פָּן־תִּכְרָת בָּרֵית ליושב האַרץ וונו ו אַחַרי אַלְהֵיהָם ווַבְחוּ לֵאלְהֵיהָם יו וקרא לַךְּ וָאַכַלְתַּ מוּבְחָוֹ: וַלַקַחָתַּ מִבְּנֹתִיו לְבַנֵיךְ וְזְנִוּ בְנַתִּיו אַחַרֵי אֵלְהַיהָן וְהָזָנוּ אַת־בַּנִּיךָ אַחַרֵי אֵלְהֵיהַן: מַסַבַה לא תַעשה־לַר: אַת־חַג תַשָּׁמר שָבַעַּת יַמִּים תּאבָל מַצוֹת אָשֵר צִוִּיתָׁך לְמוֹעֵד חדש האביב כּי בּחדש האביב יצאת ממצרים:

של זאח: אעשה נפלאות. ל' ונפלינו, שחהיו מוכדלים כזו מכל האומות, שלא חשרה שכינתי שליהם: (יא) את האמורי וגוי. ו' אומות יש כאן כי הגרגשי שמד ופנה מפניהם (ויק"ר יז:ו): (יג) אשריו. הוא אילן שטובדים אוחו: (יד) קנא שמו. מפניהם (ויק"ר יז:ו): (יג) אשריו. הוא אילן שטובדים אוחו: (יד) קנא שמו. מקנא להפרט ואינו מווחר. וזהו כל לשון קנאה, אוחז בנאחונו ופורט מטודיו: (טו) ואבלת מזבחו. כסכור אחה שאין טונש באכילתו ואני מטלה עליך כמודה בטבודתו, שמחוך כך אחה בא ולוקת מכנותיו לכניך (ע"ז ת.): (יח) חדש האביב. מדש

הוא אומר נולר מסד לאלפים (סוספסא סוטה ד:א): (ח) וימהר משה. כשראה משה .
שכינה טוברת ושמט קול הקריאה, מיד וישחחו: (ט) ילך נא ה' בקרבנו. כמו 
שהבטחם, שמאחר שאחה נושא טון, ואם עם קשה עורף הוא וימרדו בך ואמרת טל 
אהבטחם, שמאחר שאחה נושא טון, ואם עם קשה עורף הוא וימרדו בך ואמרת טל 
אחם פן אכלך בדרך (לטיל לג:ג) אחה תסלח לעונינו וגר'. יש כי במקום אם: 
וגחלתנו. וחתננו לך לנחלה (ס"א שחםן לנו נחלה) מיוחדת. זו היא כקשח ופלינו אני 
ונחלתנו. וסמנט לך לנחלה (ס"א שחםן לנו נחלה) מיוחדת. זו היא בקשח ופלינו אני 
ונחלתנו. וסמנט לך לנחלה שכינתר טל האומות (ברכות ז.): (י) בודת ברית. 
ועמר (שם ספוק טי) שלא חשרה שכינתר של האומות (ברכות ז.): (י) בודת ברית.

part of the punishment that was due for the sin of the Golden Calf even after the passage of many generations (see 32:34)? The sin of the Calf was so grievous that even after a delay of four generations, the punishment would have been very severe. To avoid this, God made an exception and spread it out over all of history (Kitzur Mizrachi).

According to R' Bachya, God does not punish for the Golden Calf; He only remembers it, so that the degree of His mercy is diminished from what it would otherwise have been.

### 8-10. Moses' request.

**8.** מְּהֶה מּשָּה Moses hastened. As soon as he perceived the approach of God's Presence — before he heard the above order of prayer — Moses hastened to bow, in token of his complete subjugation to God (Rashi, Sforno).

9. יֵלֶרְ־נָא אָדני — Let my Lord go. Since God had already

agreed to accompany the nation (33:17), why did Moses repeat this request? And why did he justify his plea on the ground that the people were stiff-necked, when it was precisely because of their stubbornness that God had said that it was dangerous for Him to be with them (33:3)? Once God had set forth the immensity of His mercies, Moses argued that only God had the capacity to forgive their sins (Rashi). Earlier, when God was angry with the people, it was dangerous for Him to be with them, but now that He had forgiven them, He would show more mercy than an angel (Ramban).

Or HaChaim notes that here, for the only time in the entire exchange, Moses refers to God as my Lord, instead of HASHEM. Having heard the incredible extent of God's mercy, Moses was afraid. A stiff-necked people is prone to sin, and if it is forgiven too easily because of God's mercy, it might be tempted to sin excessively. Therefore, Moses asked for God's

Moses'

- <sup>8</sup> Moses hastened to bow his head toward the ground and prostrate himself. <sup>9</sup> He said, "If I Request have now found favor in Your eues, my Lord, let my Lord go among us — for it is a stiff-necked people, and You shall forgive our iniquity and error, and make us Your heritage."
  - 10 He said. "Behold! I seal a covenant: Before your entire people I shall make distinctions such as have never been created in the entire world and among all the nations; and the entire people among whom you are will see the work of HASHEM — which is awesome — that I am about to do with uou.

Safe. auarding Promise

- 11 "Beware of what I command you today: Behold I drive out before you the Amorite, the Canaanite, the Hittite, the Perizzite, the Hivvite, and the Jebusite, 12 Be vigilant lest you seal a covenant with the inhabitant of the land to which you come, lest it be a snare among you. 13 Rather you shall break apart their altars, smash their pillars, and cut down its sacred trees.
- <sup>14</sup> For you shall not prostrate yourselves to an alien god, for the very Name of HASHEM is 'Jealous One,' He is a jealous God, 15 Lest you seal a covenant with the inhabitant of the land and strau after their gods, slaughter to their gods, and he invite you and you eat from his slaughter. 16 And uou take their daughters for your sons, and their daughters stray after their gods and entice your sons to strau after their gods!
  - 17 "You shall not make yourselves molten gods.
- 18 "You shall observe the Festival of Matzos: For a seven-day period you shall eat matzos, as I commanded you, at the appointed time in the month of spring, for in the month of spring you went forth from Equpt.

Lordship, which indicates strength and judgment, for he wanted a mixture of judament and mercy.

ונחלתנו — And make us Your heritage. Moses rephrased his request of 33:16, that God make Israel uniquely His own, by not resting His Presence upon any other nation (Rashi).

The next verse clarifies why Moses repeated a request that he had made before and that God had accepted. God answered that He would ratify Israel's special status by sealing a covenant to that effect. Thus, it was the covenant that Moses now sought and received (Oznaim LaTorah).

- 10. נפלא'ת Distinctions. The word cannot mean wonders. as it usually does, because the future history of the nation did not show greater miracles than God had done in Egypt and at the Sea of Reeds (Ramban). Rather, God refers to the distinguished status that He will give to the entire nation (Rashi), or to Moses, who would be recognized as the one with whom God has a special relationship (Ramban).
- 11-26. Safeguarding the promise. Despite the promises and the covenant, Israel would jeopardize its position if it were to sin and thereby break its part of the covenant. In this passage, God tells Moses what sins are particularly threatening and what commandments are especially propitious for safeguarding Israel's spiritual greatness. He begins by reiterating His promise to drive out the Canaanite nations, but then cautions Israel that it must avoid the temptations that would await them in the Land.

The passage begins Beware of what I command you today. meaning that God was emphasizing that the people must not disregard everything that He had commanded them earlier by serving idols, as they had done by worshiping the Eigel. The passage concerning idolatry ends You shall not make yourselves molten gods (v. 17), which is an allusion to the molten Golden Calf, as if to emphasize that not even for "pure motives" — such as the need for a "leader" — dare they repeat their earlier catastrophic mistake (Ramban).

12. למוכש — A snare. To seek peace with the natives of Canaan would be natural for the descendants of the Patriarchs, a nation with a legacy of peace and kindness, and it would seem incomprehensible to them that they would be led astray by the Canaanite nations that were notorious for their debauchery and corruption. Could Israel be seduced by such peoples? Here God warns them that not only could they, they would. And such was the experience of succeeding Jewish generations in Eretz Yisrael that failed to expel the Canaanites.

The snare could take either of the two forms described in verses 15-16. Either the Jews would experiment with idolatry, or they would be tempted by the women of the land (Sfomo).

14. קנא — Jealous One. See 20:5.

15. ברית ברית Lest you seal a covenant. The Torah now explains the reasons for the prohibition given in verse 12.

According to Or HaChaim, the Torah is making a new point. After having destroyed all their idols, as set forth above, you might be ready to seal a covenant with the Canaanites on the basis of their willingness to renounce idol worship and accept the seven Noachide laws. This too is forbidden, for the inevitable result will be your spiritual down-

ואַבְלְתַּ מִזְבַחוֹ — And you eat from his slaughter. He will invite you socially and serve you kosher food, but I will reckon it as if you had worshiped his idol, because the result will be that you will be drawn to his way of life and even intermarriage

ים כל פתח ולדא דילי וכל בעירה הַקדש דכרין בכור תור ואמר: כ ובוכרא דחמרא תפרוק באמרא ואם לא תפרוק ותנקפה כל בוכרא דבניר הַפָּרוֹק וָלָא יִתְחַזוּן קַדַמֵּי ריקנין: כא שתא יומין תפלח וביומא שביעאה תנוח בזרועא ובחצדא תנוח: כב וחגא דשבועיא תעבד לה בבורי חצד חטיו וחגא דכנשא במפקא דשתא: כג תלת זמנין בשתא יתחוון כל דכוריה קדם רבון עלמא יי אַלַהַא דישראַל: בר אַרי אתרך עממין מן קדמך ואפתי ית תחומה ולא יחמד אנש ית ארעה בַּמִּסְקַרְ לָאָתְחַזָּאָה קַרַם יִיַ אַלַהַרְ תּלַת זמנין בשתא: כה לא תכוס על חמיע דם פסחי ולא יביתון לצפרא בר ממדבחא תַּרַבַּי נָכָסָת חַגַּא דְפַסחַא: מּ רִישׁ בַּכּוּרֵי אַרַעָרְ הַיָּתֵי לְבַית מַקּדְשַׁא ביי אַלַהַרְ לָא תִיכַלוּוְ בַּשַּׁר בַּחַלְב:

בּ בָּל־בָּטֶר הָחֶמוֹר תִּפְּדָּה בְשֶׁה וְאִם־לָא תִפְּהָה וַעֻרַפְּתוֹ רְשָׁה:
בּ נְּפֶטֶר חֲמוֹר תִּפְּדָּה בְשֶׁה וְאִם־לָא תִפְּהָה וַעֻרַפְּתוֹ בְּלֹ בּבְּלוֹר בָּנֶיךְ תִּפְּדָּה וְלֹא־יַרְאָוּ פָנֵי רֵיקָם: שֵׁשֶׁת יָמִים בַּבְּרָוֹר בָּנֶיךְ תִּפְּהָה וְלֹא־יַרְאוּ פָנֵי רֵיקָם: שֵׁשֶׁת יָמִים בַּ וְחֵג שֲׁבָעֹת תַּעֲשֶׁה לְךְּ בִּבּוּרֵי קְצְיר חִשְּׁים וְחֵג בַּ בְּרָוֹת שָּׁבְעֹת תַּעֲשֶׁה לְךְ בִּבּוּרֵי קְצְיר חִשְּׁים וְחֵג בִּ בְּלֹרְרְּ שֶׁרְשִׁר וֹ יהוֹה אֱלֹהֵי יִבְאָה יַרָאָה בָּיְרְבְּיִּ בְּיִרְישׁ גּוֹים מִשְּׁבָּה יָבְאָרְן וּ יהוֹה אֱלֹהֵי יִשְּרָאֵל:
בּר בְּי־אוֹרִשׁ גּוֹים מִפְּנָיךְ וְהִרְחַבְּתֵּי אֶת־גְּלֶבְּ וְלְא־יִנְלְּאַר בְּעָלְתְּלְּ לֵּלְעוֹת אֶת־בְּבְּנִי יהוְה בַּשְׁנֵה: לְא־תִשְׁחֵט עַל־חָמֵץ בִּיּי יהוְה בֵּשְׁנֵה: לְא־תִבְשָׁל גְּיִי רִבְּעִּי וְלָא־יִלְין לַבּּכֶּר וֻבַח חֵג הַפָּסַח: רֵאשִׁית בְּשָׁבָּי וְבִיּי וְלָא־בְּעָלְ לְבְּלְּבְּלְ בְּעָלְתְלְּ לֵּלְתוֹת אֶת־בְּעֵנִי יהוְה בִּשְׁנֵה: לְא־תִבְשֵׁל גְּיִי רִבְּעִי יהְנִה בְּשָׁר וְבִיּי תִבְּשָׁל גְּיִי בְּבְּעִי וְבְּיִי בְּבְּבְּיִי וְלִא־יִלְיִן לַבּבֶּית יהוְה אֱלֹהֶיךְ לְא־רְבְשֵׁל גְּיִי בְּתְבִשְׁל גְּיִי בְּבָּת בְּבִי אִמְיִן לַבְּבָּית הִנְה אֵבְיִי בְּבְּבִי אִמְרְ בְּשָׁר בְּיִבְיּ אְמִּוֹ בְּתְיִי וְלְבִיּית בְּשְׁבָּי וְבִּיוֹ בְיִים בְּשְׁבָי בִיתְים בְּשְׁבָּית וְבִישְׁבְשִׁר לְּבִית בְּבְּיִי בְּבְיִים בְּשְׁרָב אִמְרִי בְּבָּיִים בְּבְיִים בְּבִּיים בְּבְּיִים בְּעְבְיִים בְּבְעִים בְּבְּעִבְיוֹ לְבָּבְיּים בְּיִבְיּים בְּיִבְישׁר בְּבִּים בְּיִבְיים בְּבְּיִבְיִים בְּבְּעָבְים בְּיִבְּים בְּעִיבְים בְּיִבּים בְּבִיים בְּבְיּים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְיּבְיִים בְּבְּיבְיוֹ בְּיִים בְּבְּיִבְיים בְּבְּבְיּבְים בְּבְיּבְיּבְיוֹים בְּיִים בְּעִבְיים בְּבְּים בְּעִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיּים בְּיִים בְּעִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹבְיים בְּבְּיוֹים בְּיִים בְּבְּים בְּשְּיֹב בְּעִים בְּבְּבְיוֹים בְּיִים בְּבְּבְיוֹי בְּבְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיִים בְּבְּיְיוֹי בְּבְיוּים בְּבְּים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹבְייִים וּבְּבְיוֹים בְּיבְּיוֹים ב

י"בר

הכיסור, שהסכולה ממככרם (מ"א מכוכרם) ככישולה: (יש) בל פסר רחם לי. כלחס: ובל מקר אשר מזכר כפטר שור ושה, אשר יפטור כלחס: ובל מקבר תובר וגוי. וכל מקר אשר מזכר כפטר שור ושה, אשר יפטור זכר את רחמה: פסר. לאון פסיחה, וכן פטר מים ראשים מדון (משלי יהיד). מי"ו של זכר את רקבה היא, מוסב על החלדם: (ב) ופסר חמור. ולא שאר כהמה טמאה (ככורות ה:): תפדה בשה. טמן שה לכהן והוא חולץ כיד כהן, ופסר חמור מוסר כפטדה לכפלים (שם סב: תר בתבתו. שורש כקופין. הוא הפסד משן כהן לפיכך יופסד ממוט (מכילמא פסחא יח, יגבוג כטורות י:): בל בבור בנוך תפדה. משה יופסד משוט (מכילמא פסחא יוביג; כטורות יובי בל בבור בנוך תפדה. משה מפרי פשומו של מקרא דבר בפיני מלש הוא ואיט מוסב על הכטר, שאין במט בכור ראיים פנים. אלא אהרה אחרם היא, וכשפעל לרגל לראות לא יראו פני ריקם, מטה עליכם לביא שלע ראיית פנים (תגיגה ז). ולפי מדרש בריימא, מקרא יכר הא ומשפ של עבד עברי שהוא מששה סלשים מכל מין ומין כפדיון כטור, כמסכם קהואן (ח.): (בא) בחרישו בכציר תשבות. מכל מין ומין כפדיון כטור, כמסכם קהואן (ח.): (בא) בחרישו בכציר תשבות.

(Rashi from Avodah Zarah 8a). Ramban interprets that they will invite you to eat from a sacrifice to an idol.

18-26. To avoid a future downfall. Having exhorted the people to avoid idolatry or anything that could lead them in that direction, the Torah presents a list of commandments that can help prevent such disasters as the Golden Calf. These commandments include the pilgrimage festivals and other observances that are reminders of the Exodus from Egypt, the momentous event that proved that God created and controls the universe and, consequently, that there is no need or justification for seeking substitutes for Him or intermediaries to Him. Indeed, when King Jeroboam set up his secessionist monarchy of the Ten Tribes after the death of King Solomon, and wanted to prevent the Jews of his kingdom from traveling to Jerusalem for the pilgrimage festivals — where they would be reminded that the House of David was the legitimate ruler — he set up golden statues of calves in his kingdom and established his own festivals for their worship (I Kings 12:28). He realized, as our passage

suggests, that observance of the festivals are the road to faith in God. So, too, is the Sabbath, which bears testimony that God created heaven and earth in six days and rested on the seventh.

Ramban notes a similarity between this passage, which was in conjunction with the giving of the Second Tablets, and the one that followed the giving of the Ten Commandments (23:17). In both cases, the Torah first warned against idol worship, and then taught that a Jew's desire to serve God should be channeled into the Pilgrimage Festivals.

Sforno contends that this passage stresses the agricultural aspect of the festivals and the related commandments. The message is that the road to material success and prosperity is through service of God, not a frantic search for omens and intermediaries.

19. בְּלְּפֶּּמֶר רְחָם לי — Every first issue of a womb is Mine. See 13:2, 12-13. No miracle was greater proof of God's involvement in the most minute affairs of this world than His

<sup>19</sup> "Every first issue of a womb is Mine; as well as any of your livestock that produces a male, the first issue of cattle or sheep. <sup>20</sup> The first issue of a donkey you shall redeem with a lamb or kid, and if you do not redeem it you shall axe the back of its neck. You shall redeem every firstborn of your sons. They shall not appear before Me emptyhanded.

<sup>21</sup> "Six days shall you work and on the seventh day you shall desist; you shall desist from plowing and harvesting. <sup>22</sup> You shall make the Festival of Weeks with the first offering of the wheat harvest; and the Festival of the Harvest shall be at the changing of the year. <sup>23</sup> Three times a year all your males shall appear before the Lord HASHEM, the God of Israel. <sup>24</sup> For I shall banish nations before you and broaden your boundary; no man will covet your land when you go up to appear before HASHEM, your God, three times a year.

<sup>25</sup> "You shall not slaughter My blood-offering while in the possession of leavened food, nor may the feast-offering of the Pesach festival be left overnight until morning. <sup>26</sup> The first of your land's early produce you shall bring to the Temple of HASHEM, your God. Do not cook a kid in its mother's milk."

pinpoint selection of the Egyptian firstborn. Sforno, following the theme cited above, comments that only by dedicating one's first taste of prosperity to God, as in this verse and verse 26, can one be assured of success.

It is a great privilege to be a firstborn. God Himself is the Firstborn of the world, as it were; the sacrificial service was originally performed by the firstborn and Jacob went to great lengths to procure the birthright from Esau. Even though the Kohanim and Levites replaced the firstborn in the aftermath of the Golden Calf, it is a high honor to be a firstborn. The Sages teach that the reason this commandment is mentioned in conjunction with the festivals is because firstborn who have been redeemed can receive God's Presence and see the rebuilt Temple (R' Bachya).

- 20. ולא־ינְרְאוּ פְּנֵּי רִיקְם They shall not appear before Me emptyhanded. This commandment refers back to the Pilgrimage Festivals. When Jews come to the Temple, they must bring an עולַת רְאִיָּה, elevation-offering of appearance, in honor of the occasion (Rashi from Chagigah 7a).
- 21. בְּחָרִשׁ וּבַקְצִּיר From plowing and harvesting. In its plain sense, the verse singles out these two labors because they are essential to one's livelihood; when it is time for either, not a moment can be wasted lest the weather or other conditions change and cause considerable losses. Nevertheless, the laws of the Sabbath outweigh all considerations, for only God gives prosperity (Ramban). The Sages derive exegetically that this phrase refers to the Sabbatical Year, teaching that one must not plow just before or harvest just after that year (Rashi).
- 22. בנרי קציר חשים. The first offering of your wheat harvest. On Shavuos known as the Festival of Weeks because the Torah gives its date only as seven weeks after the second day of Pesach the first Temple offering from the new wheat crop is offered.

קְּתְּפֶּח הָשְׁנָה — At the changing of the year. Succos, when the harvest is gathered in from the fields, comes at the beginning of the new year.

- **23.** See 23:17.
- 24. . . . בי־אוריש גוים For I shall banish nations . . . It is

necessary for you to have set times of the year to come to Jerusalem, because you will be spread out in the Land after the conquest of the Land, and in the normal course of events many of you would never be exposed to the holiness of the Temple (*Rashi*).

This is a blessing. You will not have the unpleasant experience of facing those who hate you, because God will drive them away (*Or HaChaim*).

יְלֹא־יַחְמּר אִישׁ — No man will covet. This is one of the great hidden miracles of the Torah. There is no other way that a vast territory can be left undefended and virtually unpopulated without inviting the aggression of alien predators.

- 25. See 23:18. The reason the Torah repeats these commandments here may be because leavening symbolizes excess and vanity — the idea that one ignores one's essence and becomes bloated (Maharal) - and therefore the avoidance of such characteristics in the service of God is an important means of safequarding oneself from sin. The limitation on how long one may eat sacrificial meat and offer its fats on the Altar suggests the concept that "religion" is whatever the Torah commands, not any observance that one may devise and idealize as a means to come closer to a self-defined spirituality. As Rashi comments to Amos 4:4, the priests of Baal would seek to entice Jews by claiming that their religion is less restrictive than Judaism, in that it permits its adherents much more leeway in when to complete their sacrificial service. Judaism does not don a cloak of permissiveness; its glory is that it is the word of God.
- 26. ראשית בפורי אַדְמָּחְרָּ The first of your land's early produce. This is the commandment to bring the first fruits to the Temple; see Deuteronomy 26:1-11. The Torah climaxes this list of commandments with two expressions of a central theme: Success and prosperity depend on God's blessing. Therefore, one should devote the very beginning of material blessing the first fruits to God. Secondly, the ancient heathens would cook meat in milk as a charm for success [see 23:19 for notes on this law]. Therefore the Torah concludes with a command not to fall into that spurious trap (Sfomo).

ַני ויאמר יהוה אַל־משָׁה כִּתַב־לָךְ אֵת־הַדְּבָרִים הָאַלֵּה בִּי על-פֵּיו הַדְּבַרִים הַאֲלֵה כָּרָתִי אִתְרֶ בְּרָית וְאֶת־יִשְׂרָאֵל: בח ויהי־שם עם־יהוה אַרְבַּעִים יום וְאַרְבָּעִים לַּיִלָּה לֱחֶם לָא אַבַּל וּמֵיִם לִא שָׁתָה וַיִּכְתִּב עַל־הַלְּחֹת אֵת דִּבְרֵי בט הַבְּלִית עֲשֶׂרֶת הַדְּבָרֶים: וַיְהִי בְּרֶדֶת מֹשֵׁה מַהַר סִינִׁי וּשְׁנֵי לְחַת הָעֵרָת בִּיַר־מֹשֶׁה בִּרִרְתִּוֹ מִן־הָהָר וּמֹשֵׁה ל לא־יַלַע כֵּי קָרָן עור פָּנָיו בְּדַבְּרִוֹ אִתְוֹ: וַיַּרָא אַהַרֹן כּ וָכַל־בָּנֵי יִשְׂרַאֵל אָת־מֹשֶׁה וִהְנֵּה קָרָן עוֹר פָּנֵיו וַיִּירְאָוּ לא מִגֶּשֶׁת אֵלֶיו: וַיִּקְרָא אֲלֵהֶם מֹשֶׁה וַיָּשֻׁבוּ אֵלֵיו אַהַרְן לב וכַל־הַנְשַׂאָים בַּעַרָה וַיִּרָבֵּר מֹשֵׁה אַלֶהֵם: וְאַחַרִי־כֵּן נְגָשָׁוּ כָּל־בָּנֵי יִשְׂרָאָל וַיִצַנֵּם אֵת בַּל־אֲשֵׁר דְּבֵּר יהוַה לג אָתוֹ בְּהַר סִינֵי: וַיָּבֶל מֹשֶׁה מִדְבֵּר אָתָם וַיְּתֵן עַל־פָּנֵיו 🕁 מַסְוֶה: וּבְבֹא מֹשֶׁה לִפְנֵי יהוה לְדַבֵּר אִתְּוֹ יַסִיר אֶת־הַמַּסְוֶה עַד־צַאתֶוֹ וְיָצָׁא וְדִבֶּרֹ אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֵת לַ אַער פָנֵיה וְרָאָוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־פָּנֵי מֹשֵׁה כִּי קַרַׁן 🚓 אַשֵּׁר עור פָּנֵי מֹשֵה וְהֶשִּׁיב מֹשֵה אֵת־הַמַּסְוֵה עַל־פַּנַיו עַד־בֹאוֹ לְדַבֶּר אָתוֹ: קל״ט פסוקים. חננא״ל סימן.

בז וַאֲמַר יִיָ לִמשָה כִּתַב לָךְ יָת פִּתְגַמַיָּא האליו ארי על מימר פתגמיא האליו גוַרִית עַמַּך קּיָם ועם יִשְרַאֵל: כח נהַנָה תַּמֵּן עָם יִיַ אַרְבָּעִין יִמְמִין ואַרְבָּעִין לִילַוַן לַחִמָּא לַא אָכַל וֹמִיַא לַא שָׁתִי וכתב על לוחיא ית פתגמי קימא עשַרָא פָּתָגַמִין: כּט וַהַוָה כַּד נְחַת משֵה מטורא דסיני ותרין לוחי סהדותא בירא דמשה במחתה מן טורא ומשה לא ידע אַרי סגי זיו יקרא דאַפּוהי במללותה עמה: לוחוא אַהרן וכל בני ישראל ית משה והא סגי זיו יקרא ראַפּוֹהֵי וּדְחַילוּ מלאַתַקרבַא לותה: לא וקרא להון משה ותבו לותה אהרן וכל רברביא בּכנשתא וּמֵלֵל משה לותהון. לב ובתר כן אתקריבו כל בני ישראל ופַקרנון יַת כַל דִי מַלֵּל יִי עמָה בטורא דסיני: זו ושיצי משה מלמללא עמהון ויהָב עַל אַפּוהי בּית אַפּי: לר וכַד עלל משה לקדם ייַ למללא עמה מעדי יַת בֵּית אַפּוֹהִי עַד מִפְּקָה וְנַפֶּק וֹממֵלֵל עם בָּנֵי יִשְׁרָאֵל יַת דִי מִתְפַּקַד: להּ נַחַזַן בַנִי יִשַרָאַל יַת סבַר אַפַּי משה אַרֵי סגֵי זיו יַקרָא דַאַפִּי משָה וּמַתַב משה יַת בית אפי על אפוהי עד דמיתה למללא עמה:

י"בס

מנין לחוין שבהם ועל מנין עשה שבהם: (בד) אוריש. כתרגומו, אתריך. וכן החל רש (דברים ב:לח) וכן ויורש את האמורי (במדבר כא:לב) ל' גירושין: והרחבתי את גבלך. ואתה רחוה מכים הכחירה ואינד יכול לראות לפני תמיד. לכד אני קוכט לך שלש רגלים הללו: (בה) לא תשחט וגוי. לא תשחט את הפסח ועדיין חמץ קיים. אזהרה לשוחט או לזורה או לאחד מבני החבורה (פסחים סג:): ולא יליץ. כתרגומו. אין לינה מועלת בראש המזבח (מכילתא כג:יח) אין לינה אלא בעמוד השחר (זכחים פז.): זבח חג הפסח. אמוריו. ומכאן אחה למד לכל הקטר חלכים וחכרים: (בו) ראשית בבורי אדמתך. משכעת המינין החמורים כשבח ארלך. ארץ חטה ושטורה וגפן וגו' (דברים חוח) ודכש הוא דכש [ס"א הס] חמרים (כיכורים חוב): לא תבשל גדי. חזהרה לכשר בחלב. ושלש פעמים כחוב בתורה, א' לאכילה וא' להנאה וא' לאיסור בישול (חולין הטו:): גדי. כל ולד רד במשמע ואף עגל וככש. ממה שהולרך לפרש בכמה מקומות גדי עזים (בראשית לח:יז, ועוד) למדת שגדי סתם כל יונקים במשמע (חולין קיג:): בחלב אמו. פרט לטוף שאין לו חלב אם, שאין איסורו מה"ח אלא מדברי סופרים (שם היג.): (בז) את הדברים האלה. ולא אתה רשאי לכתוב תורה שכע"פ (גיטין ס:): (בט) ויהי ברדת משה. כשהכיא לוחות אחרונות כיום הכפורים: כי קרץ. לשון קרנים [מידו לו (חבקוק ג:ד)] שהאור מבהיק וכולט כמין קרן. ומהיכן זכה משה לקרני ההוד, רבותינו אמרו מן המטרה, שנתן הקב"ה ידו על פניו, שנא' ושכותי כפי ולעיל לג:כב; תנחומא לז): (ל) וייראו מגשת אליו. כא וראה כמה גדול

כחה של עבירה. שעד שלא פשטו ידיהם בעבירה מהו אומר. ומראה כבוד ה' כאש אוכלת בראש ההר לעיני בני ישראל (לעיל כד:יז), ולא יראים ולא מזדעזעים. ומשטשו את הטגל אף מהרני הודו של משה היו מרתיטים ומזדעזעים (ספרי נשת ח): (לא) הנשאים בעדה, כמו נשיחי העדה: וידבר משה אליהם. שליחוחו של מקום. ולשון הווה הוא כל הענין הזה: (לב) ואחרי בן נגשו. אחר שלמד לזקנים חוזר ומלמד הפרשה או ההלכה לישראל. חנו רבנן, כילד סדר המשנה, משה היה לומד מפי הגבורה. נכנס אהרן, שנה לו משה פרקו. נסתלק אהרן וישב לו לשמחל משה. נכנסו בניו, שנה להם משה פרקם. נסחלקו הם, ישב חלעזר לימין משה ואיחמר לשמאל אהרן וכו'. נכנסו זקנים, שנה להם משה פרקם. נסחלקו זקנים ישבו ללדדין. נכנסו כל העם, שנה להם משה פרקם. נמלא ביד כל העם אחד, ביד הזקנים שנים, ביד בני אהרן שלשה, ביד אהרן ארבעה וכו' כדאיתא בטירובין (כד:): (לג) ויתן על פניו מסוה. כתרגומו בית אפי. לשון ארמי הוא בגמרא, סוי לבא (כתובות סב:) ועוד בכתובות (ס.) הוה קא מסוה לאפה, לשון הבטה, היה מסתכל כה. אף כאן, מסוה, כגד הניתן כנגד הפרלוף ובית העינים. ולכבוד קרני ההוד שלא יזונו הכל מהם היה נותן המסוה כנגדן, ונוטלו בשעה שהיה מדבר עם ישראל, ובשעה שהמקום נדבר עמו עד לאתו, וכלאחו ילא כלא מסוה: (לד) ודבר אל בני ישראל. וראו קרני ההוד נפניו. וכשהוא מסתלק מהס: (לה) והשיב משה את המסוה על פניו עד בואו לדבר אתו. וכשבא לדבר אתו נוטלו מטל פניו:

Renewal Covenant

<sup>27</sup> HASHEM said to Moses. "Write these words for yourself, for according to these words have of the I sealed a covenant with uou and Israel," 28 He remained there with HASHEM for forty days and fortu nights — he did not eat bread and he did not drink water — and He wrote on the Tablets the words of the covenant, the Ten Commandments.

<sup>29</sup> When Moses descended from Mount Sinai — with the two Tablets of the Testimony in the hand of Moses as he descended from the mountain — Moses did not know that the skin of his face had become radiant when He had spoken to him, 30 Aaron and all the Children of Israel saw Moses, and behold! — the skin of his face had become radiant; and they feared to approach him. 31 Moses called to them, and Aaron and all the leaders of the assembly returned to him. and Moses would speak to them. 32 After that, all the Children of Israel would approach: he would command them regarding everything that HASHEM had spoken to him on Mount The Sinai

Radiance of Moses

33 Moses finished speaking with them and placed a mask on his face, 34 When Moses would come before HASHEM to speak with Him, he would remove the mask until his departure; then he would leave and tell the Children of Israel whatever he had been commanded. 35 When the Children of Israel saw Moses' face, that Moses' face had become radiant. Moses put the mask back on his face, until he came to speak with Him.

#### THE HAFTARAH FOR KI SISA APPEARS ON PAGE 1160.

When Parashas Parah coincides with Ki Sisa, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the Parashas Parah readings: Maftir, page 838 (19:1-22); Haftarah, page 1216.

- 27-35. Renewal of the covenant. Since the Jewish people had abrogated the covenant by creating the Golden Calf, God instructed Moses to write a new covenant, which the people would accept, as they had accepted the original one by saying, "We will do and we will hear," and God would ratify it in the form of a promise not to destroy them (Ramban). God taught Moses the entire Torah anew and gave him the Second Tablets. A further result of the nation's fall from its earlier spiritual plateau was that they could not tolerate the holy glow that shone from Moses' face as a result of his new exposure to God's glory.
- 28. לחם . . . ומים Bread . . . and water. Rather than saying simply that Moses neither ate nor drank, the verse specifies bread and water to imply that it was only physical food that Moses did not enjoy. There was, however, a more significant nourishment that Moses did absorb: the word of God (Or HaChaim).
- 29. בי קרן Had become radiant. The radiance resulted from the Divine hand with which God had sheltered Moses (33:22) when He showed him a glimpse of His glory (Rashi). According to Zohar Chadash (62:2), Moses merited this manifestation of favor because he defended Israel against God's wrath - so much does God value those who speak well of His people! (Be'er Moshe).
- 30. נייראו מגשת אליו And they feared to approach him. Come and see how great is the power of sin. Until they extended their hand in sin [by worshiping the Eigel], what does

- Ithe Torahl say? The appearance of the glory of HASHEM was like a consuming fire on the mountaintop before the eyes of the Children of Israel (24:17), but they neither feared nor trembled. But from the time when they made the Eigel, they shivered and trembled even before the rays of glory of Moses! (Rashi from Sifri, Nasso 1).
- 31-32. These verses contain the sequence of Moses' teaching. First he taught Aaron what God had commanded him. Then Aaron would be seated at his left, and Aaron's sons would enter. After Moses taught it to them, they would be seated flanking Moses and Aaron, and Moses would teach the elders. Then they would be seated at the sides and the people would come to hear the teaching (Rashi).
- 33. ייתן על-פניו מסוה And placed a mask on his face. Moses wore the mask to spare the people the embarrassment of seeing how they had so deprived themselves of closeness to God that they could not even look at his prophet (Be'er Moshe).
- 35. When Moses taught the word of God to the people, he did not wear the mask, so that nothing would interpose between God's teaching and the people of Israel. Then, he would put the mask back on and wear it until God spoke to him again.
- שלייט מסוקים. חננאייל סימן. פש This Masoretic note means: There are 139 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic חננא"ל.

The word חנגא"ל, God was gracious, alludes to the graciousness He displayed in forgiving Israel for the sin of the Golden Calf (R' David Feinstein).

# אונקלוס

אוכנש (נ-אואכנש) משה ית כּל כּנשתא דבני ישראל ואמר להוו אליו פתגמיא די פקד יי למעבד יתהוו: כשתא יומיו תתעבד עבדתא וביומא שביעאה יהי לכוז קודשא שבת שבתא קדם יי כל דיעבד בה עבדתא יתסטל: גלא תבערון אשתא בכל מותכניכון ביומא דשבתא: דואמר משה לכל בנשתא דבני ישראל למימר דין פתגמא די פקד יי למימר: הסיבו מנכון אפרשותא קדם יַיַ כֹּל דִּיִתַרעַי לְבָּה יַיָּתֵי יַת אַפַּרְשוּתַא וכספא ונחשא: קדם ייַ דַּהַבָּא יותכלא וארגונא וצכע זהורי ובוץ וומשכי מסמסי דדכרי ומשכי דססגונא ואעי שטין: הומשחא לאנהרותא ובוסמיא למשח רכותא ולקטרת בוסמיא: פואבני בורלא ואבני אשלמותא לשקעא באפודא ובחושנא: יוכל חכימי לבא בכון ייתון ויַעבּדוּן יַת בַּל דִי פַקָּד יִי: יא יַת מַשַׁבַּנָא יַת פַּרַסָה וַיַת חופאה יַת פּוּרְפּוֹהִי וַיַת הפוהי ית עברוהי ית עמודוהי וית סמכוהי: יבית ארונא וית אריחוהי ית בַּפַרַתַּא וַיַּת פַּרָכַתַּא דִפַרָסַא: ייַיַת פתורא ויַת אַריחוהי ויַת כַּל מַנוֹהִי ויַת לחם אפיַא: דויַת מנרתא דאנהורי וית

# פרשת ויקהל

אַ וַיַּקְהָל מֹשֶּׁה אֶת־כָּל־עֲרַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וַיָּאמֶר אָלֵהֶם בּ אֵלֶה הַדְּבָרִים אֲשֶׁר־צִנָּה יהוָה לַעֲשָׂת אֹתָם: שְׁשֶׁת יָמִים הַּעָשֶׁה מְלָאכָה וּבִיוֹם הַשְּׁבִיעִי יִהְיֶּה לָכֵם קָדֶשׁ שַׁבַּת בִּשְׁבָּתְוֹן לֵיהֹוָה כָּל־הָעשֶׁה בָּוֹ מְלָאכָה יוּמָת: לְא־תְבַעֲרְוּ אַשׁ בְּכָל מְשְׁבְתֵיכֶם בְּיִוֹם הַשַּׁבָּת:

אַש בְּכִּלְ הְשְּׁהְנֵיבֶם בְּיָם חַשַּבֶּוּנְ.

דְּיָאמֶר מֹשֶׁה אֶל־כָּל־עֲרַת בְּנִי־יִשְׂרָאֻל לֵאמֶר זְהְ הַּדָּבָּר יְבְּעָרַת בְּנִי־יִשְׂרָאֻל לֵאמֶר זְהְ הַּדְּבָּר יְבְיָה הְרוּמָת יהֹנְה זָהָב וְכֵּסֶף וּנְּחְשֶׁת:

דְּיְבִיב לְבֹּוֹ יְבִיאֶׁהָ אֵת תְּרוּמַת יהֹנָה זָהָב וְכֶּסֶף וּנְחְשֶׁת:

מְּאָדְּמִים לְשֻׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְלִקְטֻרֶת הַּפַּמִּים: וְשֶׁמֶן לַמָּאֶוֹר יִּאְרָב יִי שִׁשְּׁים: וְשֶׁמֶן לַמָּאִוֹר יִּאְרָב יִּבְעָּת שְׁנִי וְשָׁשִׁים וַעֲצִי שִׁשְּׁים: וְשָׁמֶן לַמָּאִוֹר יִּאְרַב יְבְּעָה וְנְבְּיִם וְעִרָת הַּמָּאָר יִבְּנִיים וְעִרֹת אַבְּיִים לְשָׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְלִקְטֻרֶת הַפַּמְים: וְאָת־בְּבָיִישְׁהַם לְאֵמֶן לַמְּאָר צְנָה יהוְה: אֶת־הַמִּשְׁבָּן אֶת־בְּבְיִיחָוּ אֶת־ וְאָתַל בָּלִים הָבְּבְּיוֹ וְאֶת־בְּבָּיִיוֹ וְאֶת־בְּבָּיִיוֹ וְאֶת־בַּבָּיוֹ וְאֶת־בַּבְּיוֹ וְאָת־בַּבָּיוֹ וְאָת־בַּבָּיוֹ וְאָת־בָּבָיוֹ וְאָת־בַּבָּיוֹ וְאָת־בַּבָּיוֹ וְאָת־בְּבָּיוֹ וְאָת־בְּבָּיוֹ וְאָת־בָּבָיוֹ וְאָת־בְּבָיוֹ וְאָת־בְּבָּיוֹ וְאָת־בַּבָּיוֹ וְאָת־בְּבָּיוֹ וְאָת־בְּבָּיוֹ וְאָת הַפָּלְכָת הַמְּסָּר: אֶת־בְּלָּיוֹ וְאָת־בְּבָּיוֹ וְאָת־בְּבָיוֹ וְאָת־בַּבָּיוֹ וְאָת־בַּבָּיוֹ וְאָתְר בָּבִיי וְאָת־בְּבָיוֹ וְאָת לֵחֵם הַפָּבְנִים: וְאָת־מְבָּבְיוֹ וְאָת לֵּבְיִי וְאָתְל בָּלִי וְאָת לֵחֵם הַפְּבָּנִים: וְאָת־בְּנִיוֹ וְאָת־בַּבָיוֹ וְאָת לֵּבְיִי וְאָתְר בָּבְּיִים: וְאָת־בְּנִי: וְאָת־בְּבָיִי וְאָתְר בְּבָּיִי וְאָת לְבִּיּב בְּנִבּי: וְאָת־בְּבָּיִי וְאָת לְבִּיּי וְאָתְר בְּבִּיִי וְאָת לְבִּיְי וְאָתְר בְּבִּיִי וְאָבְּיִי וְבְּיִי וּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבּייִי וְשִּבְּיִי בְּיִבּי בְּיִי בְּיִבּים: וְאָת־בְּבָּיִי וּ וְאָתְּיִבּיְיִם בְּיִבּיִי וּיִים בְּיִי בְּיִי בְּיִבְּיִי וְּהָּבְּיוֹי בְּבְּבְיים: וְאָת־בּבְּיי וּיִבּיי וּיִבְּיִי וְבְיּבְיּי בְּיִים בְּיִים בְּיִבּיי וְיִיבְּיְיְיִי בְּיִבּיי וְיִבְיּי בְּיִים בְּיִי וְבְיִבּים בְּיִבְּיִי וְבְּיִי וְּבְּיִבְּיִי וְיִבְיְיִים בְּבְּיִי בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְיי בְּיִבְיִי וְבְּיִבְּיִים בְּיִבְּבְּיִיי וּיִבְּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִי בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְיּים בְּבְּיִים בְּבְּבְ

נדבה המזכן ומלאכתו במקום לוואהם: (וא) את המשבן. ירישה החחמונות הכלאות בתוכו קרויים מזכן: את אהלו. הוא אהל ירישת עדים העשוי לנג:
ואת מבסהו. מכסה שרות האילים והתחשים: (יב) ואת פרובת המסך.
פרוכת המחילה. כל דבר המגין בין למעלה בין מכעד קרוי מסך וסכך, וכן שכת
בעדו (אוב אה) הגני שך את דרכך (השע בתו): (יג) לחם הפגים. כבר פירשתי
בעדו (אוב אה) הגני שך את דרכך (השע בתו): (יג) לחם הפגים. כבר פירשתי
(לעיל כהגל) על שם שהיו לו פנים לכאן ולכאן, שהוא עשוי כמין תיבה פרולה:

(א) ויקחל משה. למתרת יום הכפורים כשירד מן ההר (סדר שולם ו). והח ל' הפשיל, שחינו חוסף חנשים בידים חלח הן נחספין של פי דבורו, ותרגושו וחכניש: הפשיל, שחים הימים. הקדים להם חזהרת שבת לצוי שלחכת המשכן. לומר שחינו בששת ימים. הקדים להם חזהרת שבת לצוי שלחכת המשכן. לומר שחינו הבערה דוחה חה השבת מכופיני חומרים לחלק ילחק (שבת ע.): (ד) זה הדבר אשר צדה הי. לי לאמר לכם: (ה) גדיב לבו. של שם שלכו טוודכו הרוי נדיב לבוו. ככר פיכשפי לאמר לכם: (ה) גדיב לבו. של שם שלכו טוודכו הרוי נדיב לבוו. ככר פיכשפי

#### **PARASHAS VAYAKHEL**

י"בר

#### 35.

#### •§ The construction of the Tabernacle.

In this Sidrah, Moses addresses the entire nation and charges them with the privilege of building the Tabernacle, according to the instructions given in the above chapters. Much of the text is a virtual repetition of the directives of Terumah, Tetzaveh, and part of Ki Sisa, which have been explained above; the commentary to this Sidrah will discuss only new material. It is indicative of the great significance of the Tabernacle that most of the last three Torah portions and almost all of Vayakhel and Pekudei are devoted to it. Israel's ability to create a setting for God's Presence is a measure of its greatness and, indeed, a primary reason for its very existence. Its future history would revolve around its worthiness to have the Temple in its midst. When Israel was unfaithful to its trust, God's Presence would depart from the Temple,

leaving it an empty shell, devoid of its inner holiness. Once that happened, destruction and national exile came quickly. The challenge of the exile is for Israel to return to its former estate, and thereby bring about the era of Messiah and the Third Temple. This longing is expressed in our daily prayers that God return us to Jerusalem and the Temple, may they be rebuilt speedily in our days.

The Torah's frequent repetition of the parts of the Tabernacle and mention of the nation's role in its construction indicates God's love of Israel and His regard for its activities to serve Him. Similarly, God's respect for such loyalty is indicated by the attention the Torah lavishes on Eliezer's diligent search for a wife for Isaac (Or HaChaim; see Rashi to Genesis 24:42).

1. מְקְהַל מְשֶׁה — Moses assembled. A day earlier, on Yom Kippur, Moses had come down from the mountain with the Sec-

<u>\_</u>

### PARASHAS VAYAKHEL

35 The Oses assembled the entire assembly of the Children of Israel and said to them: "These are the things that HASHEM commanded, to do them:

<sup>2</sup> "On six days, work may be done, but the seventh day shall be holy for you, a day of complete rest for HASHEM; whoever does work on it shall be put to death. <sup>3</sup> You shall not kindle fire in any of your dwellings on the Sabbath day.'"

Contributions for the Tabernacle

<sup>4</sup> Moses said to the entire assembly of the Children of Israel, saying: "This is the word that HASHEM has commanded, saying: <sup>5</sup> Take from yourselves a portion for HASHEM, everyone whose heart motivates him shall bring it, as the gift for HASHEM: gold, silver, copper; <sup>6</sup> turquoise, purple, and scarlet wool; linen, goat hair; <sup>7</sup> red-dyed ram skins, tachash skins, acacia wood; <sup>8</sup> oil for illumination, spices for the anointment oil and the aromatic incense; <sup>9</sup> shoham stones and stones for the settings, for the Ephod and the Breastplate.'

The Construction of the Tabernacle

<sup>10</sup> "Every wise-hearted person among you shall come and make everything that HASHEM has commanded: <sup>11</sup> the Tabernacle, its Tent, and its Cover, its hooks, its planks, its bars, its pillars, and its sockets; <sup>12</sup> the Ark and its staves, the Cover, the Partition-curtain; <sup>13</sup> the Table, its staves, and all its utensils, and the show-bread; <sup>14</sup> the Menorah of illumination, its

ond Tablets, signifying God's forgiveness and renewed love for the people. Now, they were worthy of carrying out God's command to build the Tabernacle (*Rashi; Ramban*). Moses conveyed this command to an assemblage of the entire nation — men, women, and children — because everyone would have a share in the construction (*Ramban; Or HaChaim*).

אַלָּה הַּדְּבָּרִים — These are the things. This refers to the categories of labor that were needed to build the Tabernacle, and the Sages derive homiletically from this term that there were thirty-nine such categories. From the juxtaposition of the work of the Tabernacle to the next two verses that deal with the Sabbath, the Sages derive that the thirty-nine categories of the Tabernacle's labor are the ones that are forbidden on the Sabbath (Shabbos 97b). Many commentators derive from this connection a frame of reference for life: Labor is of value only if it can have a sacred as well as a secular purpose; otherwise, it is innately trivial. Thus, the Torah teaches us that the primary productive labors in the material world are precisely those that are needed to create an abode for sanctity.

2. שְּשֶׁש — On six days. The commandments of the Tabernacle are introduced with yet another exhortation to observe the Sabbath. In its plain meaning, this was to inform the nation that, despite the transcendent importance of the Tabernacle, it may not be built on the Sabbath (Rashi), because the day that testifies to the existence of God supersedes the Tabernacle, where He is served. Acknowledgment of God must precede service.

Or HaChaim delves more deeply into the commandment of Sabbath observance as a prerequisite to the Tabernacle. The Sages teach that idol worship constitutes a repudiation of all 613 commandments (Horayos 8a); it follows, therefore, that for Israel's repentance to be complete — and for it to merit the Tabernacle in its midst — it had to accept upon it self once again all of the commandments. But the Sabbath, too, is reckoned as equivalent to the entire Torah (Shernos

Rabbah 25:12). Therefore, by reiterating the commandment of the Sabbath at this point, God gave Israel the means to accept all 613 commandments. Verse 1 alludes to this with the seemingly superfluous phrase to do them, which can also be rendered to repair them, for the commandment of the Sabbath was a means to repair the damage of the Golden Calf.

3. לא־הְבַּעְרוּ אֵש — You shall not kindle fire. By singling out fire from all the other forms of Sabbath labor, the Torah alludes to the law that — unlike the Festivals when food preparation is permitted (12:16) — even such work is forbidden on the Sabbath. Since kindling fire is necessary for cooking and baking, the Torah uses it as the prototype labor that is necessary to prepare food. Therefore, by specifying here that fire may not be kindled on the Sabbath, the Torah indicated that since food preparation is forbidden on the Sabbath, surely other work is prohibited, as well (Rashbam).

This prohibition is indicative of the Jewish principle that the Torah can be understood only as it is interpreted by the Oral Law, which God taught to Moses, and which he transmitted to the nation. The Oral Law makes clear that only the creation of a fire and such use of it as cooking and baking are forbidden, but there is no prohibition against enjoying its light and heat. Deviant sects that denied the teachings of the Sages misinterpreted this passage to refer to all use of fire, so they would sit in the dark throughout the Sabbath, just as they sat in spiritual darkness all their lives.

5. יְבְּיאָהָ — Shall bring it. The verse's stress on the motivation of the donor indicates that the primary requirement is not the monetary value of the gift — God is in no need of our contributions — but the giver's sincere inner desire to elevate and unite himself with Him (Or HaChaim).

11. אֶת־הַמְּשְׁבָּוְ — The Tabernacle. As explained above (26:1, 7,14), the structure had three (or four) coverings. The one at the bottom, which served as a ceiling and was visible from inside, was called the מְשָׁבִּוּ, Tabernacle; on top of it was the אַהָּל Tent, and on top of it was the הָרֶטָּה, Cover.

מַנָהַא וְיַת בּוֹצִינָהַא וְיַת מִשְׁחַא דָאַנָהַרוּתַא: סּוּיַת מַדְבָּחַא דְקַטוֹרַת בּוּסְמַיַּא וְיַת אַרִיחוֹהִי וְיַת מֹשַׁחַא דַרְבוּתָא וַיַת קָטרַת בּוּסְמַיָא וַיַת פָּרָסָא דְתַרְעַא לְתָרֶע מַשְּׁבְּנַא: ייַת מַדְבָּחַא דַעַלֶתָא וְיָת סְרָדָא דְנְחַשָּׁא דִּילַה יָת אַרִיחוֹהָי וָיַת כָּל מַנוֹהַי יַת כִּיוֹרָא וָיַת בַּסִיסָה: מַיַת סָרַדִי דְדַרְתַּא יַת עַמּוּדוֹהָי ונַת סַמַּכַהַא וַיַת פַּרַסָא דּתַרַע דַּרַתַּא:יה יַת סָבַּי מַשָּׁבָּנָא וָיַת סָבַּי דְדֶרְתַּא וָיַת אַטוּנֵיהון: יס יַת לְבוּשֵׁי שַׁמּוּשֵׁא לְשַׁמְשַׁא בָקוּדְשַא יַת לְבוּשֵׁי קוּדְשַא לְאַהַרן כַּהַנַא וַיָת לִבוּשֵׁי בִנוֹהִי לִשַּמָשָׁא: כּוּנָפָקוּ כָּל בּנִשְתַא דְבָנֵי יִשְׁרָאֵל מִן קַדֶם משָה: באוַאַתוֹ כַּל גָּבַר דָּאַתַרעַי לְבָּה וַכֹל דִּי אַשִּׁלַמַת רוּחַה יָתָה אַיִּתִיאוּ יָת אַפְּרָשׁוּתָא קַרָם יִיַ לַעַכִירַת מַשָּׁכַּן זְמָנָא וּלְכָל פָּלְחַנַה וֹלְלְבוּשֵׁי קוּדְשָׁא: כבּוּמֵיְתַן גְּבְרַיָּא עַל נְשַׁיָּא כַּל הַאתַרָעִי לְבָּה אַיִתִיאוּ שַׁיריוָ וִשָּׁבָכִין וִעַזָּקָן וּמָחוּךְ כָּל מָן דִּדְהַב וִכָּל גָּבָר ַרִּי אַרַים אַרַמוּת דַּהַבָּא קַרַם יַיַ: כג וְכַל גָּבַר רָאַשָּׁתְכַח עַמַה תִכְלָא וְאַרְגָּוָנָא וּצְבַע וְהוֹרִי וּבוּץ וּמִעַזַּי וּמַשָּׁכֵי דְּדְכָרַי מְסָמְקֵי וּמַשָּׁכֵי סַסָּגּוֹנָא אַיִתִיאוּ: כּרַכָּל דַאַרֵים אַרָמוּת כָּסַף וּנָחַשׁ אַיָתִיאוּ יַת אַפָּרַשׁוּתַא קַרָם יַיָ וְכֹל דִּי אֲשָׁתְּכַח עַמַהּ אָעַי שִׁטִין ּלְכַל עָבִירַת פָּלְחַנַא אַיִתִיאוּ: כּהּוְכַל אַתַּתָא חַכִּימַת לְבָּא כִּידָהָא מְעַזְּלֵא וּמִיִתַן בַּר מִעַזַל יַת תַּכָלָא וְיֵת אַרְגָּוַנָא יַת צָבַע וָהוֹרִי וְיַת בּוּצָא: מּוְכָל נְשַׁיָּא רְּאָתִרְעַי ּלְבָּהַן עִמָּהַן בָּחָכָמָא עַזְּלֵן יָת מְעַזַּיָא: נוןרַכְרְבַיָּא אַיְתִיאוּ יָת אַבְנֵי בּוּרְלָא לִשַׁקַעָא אַשָּׁלַמוּתַא אַכְנֵי בָּאַפּוֹרָא וּבָחוּשְׁנַא: בּחוֹיַת בּוּסְמָא וְיָת משַׁחָא לַאַנָהָרָא וּלְמִשְׁחָא דִּרְבוּתָא וְלְקָטוֹרָת בּוּסְמַיַא: נשּכָּל נְבַר וְאַתְּתָא רַאָתִרעַי לִבָּהוֹן עִמָּהוֹן לְאַיִתָאָה לְכָל עברתא די פַקַר יְיָ לְמַעְבַּר בִּירָא דְמֹשְׁה אַיִתיאוּ בְנֵי יִשְּׂרָאַל נְרַבְּתָא קַּדָם יְיָ:

ָּשׁ בַּלֵיהַוֹאָת־נַרֹתֵיהָוֹאָת שֲׁמֶן הַפָּאְוֹר: וְאֶת־מִזְבַּח הַקְּטֹׁרֶת 💆 בַּלֵיהָוֹאָת יַשְׁמֶן הַפָּאוֹר: וְאֶת־מִזְבַּח הַקְּטֹרֶת ָואָת־בַּדֵּיו וָאֵת שֵׁמֵן הַמִּשְׁחָה וְאָת קְטְרֶת הַפַּמֶּים וְאֶת־ ַם מַסַךְ הַפֵּתַח לִפַּתַח הַמִּשְׁבָּן: אֵת ו מִזְבַּח הָעֹלָה וְאֶת־ יים מַסַרְ מָבָבֵּר הַנְּהֹשֶׁת' אֲשֶׁר־לוֹ אֶת־בַּדָּיו וְאֶת־כָּל־בַּלֶיו אֶת־ ָאַת קַלְעֵי הֶחָצֵׁר אֶת־עַמָּדָיו וְאֶת־ הַבּּיָּר וְאֶת־בַּנְּוֹ: ְאֵת קַלְעֵי הֶחָצֵׁר אֶת־עַמֻּדָיו וְאֶת־ ַר אָדַנִיהַ וָאָת מַסַך שַעַר הֱחָצֵר: אָת־יִתִּרָת הַמִּשְׁבָּן וְאֶת־יִתְרָת הַמִּשְׁבָּן וְאֶת־יִתְרָת הַמִּשְׁבָּן יַתְרָת הֶחָצֵר וְאֶת־מֵיתְרֵיהֵם: אֶת־בּגְרֵי הַשְּׂרָד לְשָׁרֵת יַתְרָת הָחָצֵר וְאֶת־מֵיתְרֵיהֵם: בַּקּרֵשׁ אֵת־בָּגָרֵי הַלְּרֵשׁ לְאַהַרְן הַכַּהַן וְאָת־בִּגְרֵי בָנֵיו ַבְּלְבָהֵן: וַיַּצְאָוּ בָּל־עֲרַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מִלּפְנֵי מֹשֵׁה: ָרוֹחוֹוּ בָּל־אָישׁ אֲשֶׁר־נְשָּאוֹ לְבָּוֹ וָכֹל אֲשֶׁר נֶדְבָּה רוּחוֹוּ אַתוֹ הֶבְּיאוּ אֶת־תִּרוּמַת יהוֹה לִמְלֵאכַת אָהֵל מועַר בּ וּלְכַל־עַבְדַתוֹ וּלְבָגָדֵי הַקְּדֵשׁ: וַיָּבְאוּ הָאַנָשִים עַל־הַנָּשִים בּ וּלְכַל־עַבְדַתוֹ וּלְבָגָדֵי הַקְּדַשׁ: ּכָל ו נָדִיב לֵב הֲבִּיאוּ חֲח וָנֻזֶם וְטַבֵּעַת וְכוּמָוֹ כָּל־כְּלָי זָהָב -ג וְכָל־אִּישׁ אֲשֶׁר הַנַיף הְנוּפַת זָהָב לֵיהוְה: וְכָל־אִֿישׁ אֲשֶׁר־ ָנִמְצֵא אָתוֹ תְּבֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ וְעִזָּים וְעֹרֹת בר אֵילֵם מִאָדַמֵים וִערָת תִּחָשִים הַבִּיאוּ: כָּל־מֵרִים תִּרְוּמַת בַּסֵף וּנָחֹשֵת הַבִּיאוּ אָת תִּרוּמַת יהוָה וָכֹל אֲשֵׁר נִמְצָא ָרָ אָתוֹ עַצֵי שִׁטַים לְכָל־מִלֵאכֶת הָעַבֹּדָה הֵבִיאוּ: וְכָל־אָשָׁה - הַּ חַבְמַת־לֵב בִּיָדֵיהָ טָוָוּ וַיָּבִיאוּ מַטְוֹה אֵת־הַתְּבֵּלֵת וְאֵת־ ָם הָאַרְגָּמָן אֶת־תּוֹלֻעַת הַשָּׁנֵי וְאֶת־הַשֵּׁשׁ: וִכָּל־הַנַּשִּׁים בּי הָאַרָּים ַם אֲשֶׁר נָשָא לְבָּן אֹתָנָה בִּחָכְמָה טָוָוּ אֵת־הָעִזִּים: וְהַנִּשְאַם 🗗 הַּ ָהַבִּיאוּ אָת אַבְנַי הַשַּׁהַם וְאָת אַבְנַי הַמִּלְאָים לֱאֵפָּוֹד רּ וְלַחְשֶׁן: וְאֶת־הַבֻּשֶּׁם וְאֶת־הַשָּׁמֶן לְמָאוֹר וּלְשֵׁמֵן -בּט הַמִּשְׁהָה וְלִקְטָרֶת הַסַּמְים: כָּל־אִישׁ וְאִשָּׁה אֲשֶׁר נָדַב 👓 לְבָּם אֹתָם לְהָבִיא לְכָל־הַמִּלָאבָה אֲשֵׁר צְנָה יהוָה לַעֲשָוֹת בְּיַד־מֹשֶׁה הַבִּיאוּ בִנֵי־יִשְׁרָאַל נִדָבָה לֵיהוָה:

רש"י

(בב) על הנשום. עם הנשים וסמוכין לליהם: חח. הול תכשים של זהב ענול

נתן על הזרוע והול הלמיד: ובומו. כלי זהב הול נתן כנגד לופו מקום ללשה.

: ורבוקיט פירשו שם טמו, כלן מקום זמה (שכם סד.): (בג) ובל איש אשר

: ורבוקיט פירשו חבל תלו ארגמן לו תולעת שני לו עורות אילים לו

: מצא אתו. תבלת לו ארגמן לו תולעת שני לו עורות אילים לו

: מדשים, טלס הביאה (בו) טוו את העוים. היל היפה לומטים יהירה שמפל

: גבי העזים היו עווין לותם (שם עד.): (בו) והגשאם הביאה למכר ל נמן מה

: רלו נשילוים להתנדב נחטבת המזכח בפהלה, ובמללכת המשכן לל התנדע בכהלה.

ללל כך למרו נשילים, יתודנו לצור מה שמתנדנים ומה שמחסרין לו משלימין

לותו. כיון שהשלים לצור לו הכל שלו והמללכה היתה דים (וכלן להו) למכר נשילוים מה מליט לעשת, הביאו את אבני השדם וגוי. לכך התנדע בתוכם

(יד) ואת בליה. מלקחים ומחפום: נרותיה. לול"ם כלפ"ז. בדכים שהשמן והפתילות נחונין בקן: ואת שמן המאור. אף הוא לריך חכמי לב שהוא משונה משאר שמנים, כמו שמשוכ במנחות (פו.) מגרגרו בראש הדת, והוא כתית ווף: משאר שמנים, כמו שמשרש במנחות (פו.) מגרגרו בראש הדת, והוא כתית ווף: (טו) מסך הפתח. וילון שלפני המזרח, שלא היו שם קרשים ולא ירישת: (יד) את עמודיו ואת אדניה. הרי חלר קרוי כאן לשון זכר ולשון נקבה, וכן דברים הרבה: ואת מסך שער החצר. וילון פרוש ללד המזרח ששרים את אמלשיות של רוחב החלר שהיה חמשים רחב, וסתומין הימט ללד לפון ע"ו אתה וכן לדרום, שלאמר וחמש שברה אתה קלשים לכתף (למיל כזידר): (יח) יתרות. לקקום ולקשור בהם סופי הירישות בארן שלא יושו בכוח: מיתריהם. חבלים לקשור: (יש) בגדי השרד. לכשת הארון והשלתן והמטרה והמזכחות בשמת סילוק מסטות:

utensils, and its lamps, and oil for the illumination; <sup>15</sup> the Incense Altar and its staves, the anointment oil and the incense spices, and the entrance-screen for the entrance of the Tabernacle; <sup>16</sup> the Elevation-offering Altar and the copper netting for it, its staves, and all its utensils, the Laver and its base; <sup>17</sup> the curtains of the Courtyard, its pillars, and its sockets, and the screen of the gate of the Courtyard; <sup>18</sup> the pegs of the Tabernacle, the pegs of the Courtyard, and their cords; <sup>19</sup> the knit vestments to serve in the Sanctuary, the sacred vestments for Aaron the Kohen and the vestments of his sons to minister.' "

- <sup>20</sup> The entire assembly of the Children of Israel left Moses' presence.
- <sup>21</sup> Every man whose heart inspired him came; and everyone whose spirit motivated him brought the portion of HASHEM for the work of the Tent of Meeting, for all its labor and for the sacred vestments.
- <sup>22</sup> The men came with the women; everyone whose heart motivated him brought bracelets, nose-rings, rings, body ornaments all sorts of gold ornaments every man who raised up an offering of gold to HASHEM. <sup>23</sup> Every man with whom was found turquoise, purple, and scarlet wool, linen, and goat hair, red-dyed ram skins, and tachash skins brought them. <sup>24</sup> Every man who separated a portion of silver or copper brought it as a portion for HASHEM; and everyone with whom there was acacia wood for any work of the labor brought it. <sup>25</sup> Every wise-hearted woman spun with her hands; and they brought the spun yam of turquoise, purple, and scarlet wool, and the linen. <sup>26</sup> All the women whose hearts inspired them with wisdom spun the goat hair. <sup>27</sup> The leaders brought the shoham stones and the stones for the settings for the Ephod and the Breastplate; <sup>28</sup> the spice and the oil, for illumination and for the anointment oil and the incense spices. <sup>29</sup> Every man and woman whose heart motivated them to bring for any of the work that HASHEM had commanded to make, through Moses the Children of Israel brought a free-willed offering to HASHEM.

21. אַשָּר־נְשָאוֹ לְבוּ — Whose heart inspired him [lit., uplifted him]. This term refers to those who came to do the work of weaving, sewing, building, and so on. Due to the conditions in Egypt, there were no Jewish artisans, since the Egyptians did not train them or permit them to develop their talent for the finer skills. Nevertheless, there were Jews who, though unskilled, had natural ability, and they were inspired and uplifted to volunteer for whatever had to be done, confident that God would help them to do His will properly (Ramban).

There were two types of givers: those whose spirit motivated them to give what they could afford, voluntarily and wholeheartedly. There was an even nobler category of people, whose heart inspired them to do more than they could afford, so great was their desire to share in the building of the Tabernacle (Or HaChaim).

- 22. על־הַנְּשִׁים With the women. According to Ramban, this term implies that the men were secondary to the women. Since the jewelry enumerated in this verse was worn mainly by women, the Torah pays tribute to them, for as soon as they heard that precious metals were needed, they immediately removed their most precious possessions and rushed to bring them (Ramban; Or HaChaim).
- 27-28. בְּחַנְּשִׁאֵם The leaders. When the Jews were about to leave Egypt and Moses ordered them to request various items from the Egyptians, it was natural that everyone would ask for things according to his taste and station in

life. The leaders, therefore, would want precious stones, which they now contributed for the needs of the Tabemacle. It is especially remarkable that after all these months they still had oil of a quality suitable for the Menorah (*lbn Ezra*). Since these stones were to have the names of the tribes inscribed on them to be a remembrance before God, it was natural that the leaders wished to be the ones who would contribute the stones for their own tribes (*Chizkuni*).

Rashi cites R' Nassan (Barnidbar Rabbah 12:16), who notes that the word גשאם, leaders, is spelled without the two uuds that it would normally have (נשיאים). This defective spelling of their title is an implied rebuke of the leaders for not bringing their gifts until everything else had been contributed. Their motive was good. They assumed that the general contributions would not be enough, so they waited to see what would be lacking, with the intention of giving everything that would still be needed, but the national response was so generous that there was almost nothing left for the leaders to give. Because they were "lazy" in not coming immediately, the Torah spells their title defectively. IHad they had as much fervor for the Tabernacle as the "ordinary" people, they would have joined in the general spirit of generosity without delay.] Seeing that they had been remiss in this instance, the leaders did not repeat their mistake when the dedication of the Tabernacle was celebrated. Then, they brought their own generous offerings immediately (Numbers ch.7).

אואמר משה לבני ישראל חזו רבּי יי

בשום בצלאל בר אורי בר חור לשבטא

דיהוּדָה: לא וְאַשְׁלֵם עִמֵּה רוּחַ נְבוּאָה מִן קַדָם יִי בַּחַבַמתַא בַּסוּבַלתַנוּ וּבמַדְע וּבכל

עבידא: לב וּלְאַלַפַא אוּמַנוַן לְמִעבַּד

בְּדַהֲכָא וּבְבַסְפָּא וּבְנְּחָשָׁא: לּגוּבְאוּמָנוּת אָבֵן טַבָּא לָאֵשׁלַמֵא וּבנִגְרוּת אעא

לְמֶעְבֵּד בְּכָל עִבִידַת אוּמַנְוָן: לּרּ וּלְאַלֶּפָא יהב בּלבּה הוּא ואהליאב בּר אחיסמר

לשבטא דדן: להאשלם עמהון חבימות

לְבָּא לְמֶעְבַּד כָּל עבִידַת נַגָּר וָאָמָן וְצֵיָּר בָּתְכָלֵא וְבָאַרְגִונֵא בָּצְבַע וְהוֹרִי וִבְּבוּצֵא

ומחי עבדי כל עבידא ומַלְפֵי אוּמַנְוַן:

אַנַעַבַד בְּצַלְאֵל וְאָהֵלִיאָב וְבָל גְּבַר חַכִּים לָבָּא דִיהַב יִיָּ חַכְמַא וְסוּכְלְתַנוּתַא בְּהוֹן

למדע למעבד יח כל עבידת פלחן

קודשא לכל די פַקּד יְיָ: בּוּקְרָא מֹשֶׁה לְבַצַלָּאָל וּלִאָהַלִּיאָב וּלְכַל גָּבַר חַכִּים

לְבֶּא דִּיהַב יְיָ חָבְּמְתָא בְּלְבֵּה כָּל דְאִתְרְעֵי לְבֵּה לָמָקָרֵב לְעָבְדָתַא לָמֵעָבַּד יַתַה:

גוּנָסִיבוּ מִן קַדַם מֹשֶׁה יַת כַּל אַפְרַשׁוּתַא

דִּי אַיְתִיאוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְעבִידַת פָּלְחַן קוּדְשַא לִמֵעבַּד יַתָה וָאַנּוּן מֵיִתַן לֵה עור

נדַבָתַא בָּצָפַר כָּצָפַר: רְוָאַתוּ כַּל חַכִּימַיַא

דְּעָבְדִין יָת כָּל עִבִידַת קּוּדְשָׁא גְּבַר גְּבַר מֵעבִדתָה דָאנוּן עַבִּדִין: הוַאַמַרוּ לִמשָה

לְמִימֵר מַסְגַּן עַמָּא לְאַיְתָאָה מִפַּת פָּלְחָנָא לְעַבְרָתָא דְּפַקֵּר יִיָ לְמֶעבַּר יָתַהּ: וּוּפַקַּר

משה ואעברו כרווא במשריתא למימר

גְבַר וְאַתְּתָא לָא יַעְכְּדוּן עוד עבְּדְתָּא לאַפרשות קודשא ופּסָקעמא מלאַיתאָה:

יועבדתא הַנַת מַסַּת לְכָל עבדתָא לִמעכַּד

יָתַהּ וִיתֵרַת: הוַעָבָדוּ כָל חַכִּימֵי לִבָּא בָּעַבְדֵי עָכָדְתָּא יַת מַשִּׁכְּנָא עַשַּׁר יִרִיעַן

דְבוּץ שִׁזִיר וְתִכְלַא וְאַרְגְוַנַא וּצְבַע זְהוֹרִי

צוּרַת כְּרוּבִין עוֹבֶד אֲמָן עֲבַד יָתְהוֹן: טאָרָכָּא דִּירָעַתָּא חַדָּא עַשִּׂרִין וִתְמִנֵי

בְּאַמִּין וּפּוּתְיָא אַרְבַּע אַמִּין דִּירִיעֻתָּא חַדֵּא לְכַל יִרִיעַתַא: יוַלְפֵּף חַדָּא מִשְׁחַתָּא חַדַּא לְכַל יִרִיעַתַא: יוַלְפֵּף

יַת חַמֶשׁ יִריעַן חַדָא עם חַדָא וּחַמֵשׁ יִריעָן

לָפֵף חֲדָא עם חֲדָא: יאַנַעַבַּד עֲנוּבִין דַּתְבָלֵא עַל סְפָּחֵא דִירִיעַתָא חַדָא

מִסְטָרָא בֵּית לוֹפֵי כַּן עַכַד בְּסִפְּתָא

ִדִירִיעֲתָא בְּסִטְרָא בֵּית לוֹפֵי תִּנְיָנָא: יב חַמְשִׁין עֲנוּבִין עַכַד בִּירִיעַתָא חַדָא

וְחַמְשִׁין עֲנוּבִין עֲבַד בְּסְטְרָא דִירִיעֻתָּא דְּבֵית לוֹפֵי תִּנְיֵתָא מְכַוּנַן עַנוּבַיָּא שלישי [שני]

י לַּאָמֶר משֶה אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל רְאָוּ לָּגֵרְא יהוָה בְּאֵם לּגַּ מְּשָה אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל רְאָוּ לָגָאָ יהוָה בְּאֵם לּגַ מְּשָׁה בָּנִי יִשְׂרָאֵל רְאָוּ לָגַאָּ יִהוּדָה וַיְמַלֵּא אֹתִוֹ רְוֹחַשְׁב לּגַ מְּחָבְּמָת בַּנְבוּנָה וּבְּדָעַת וּבְּכָל־מְלָאבֶה וְלַחְשָׁב לּגַ מְחֲשָׁבֶת וַבְּעָשׁׁת בָּנָלְאָת וּבַּנְחְשָׁת בְּלָבְלּימְלָאב וּבַבָּטֶף וּבִּנְּחְשָׁת: וּבַחְרְשֶׁת אֶלֶם בְּתְבוּנָה וּבְּדָעַת וּבְּנָחְשָׁת מְחָשֶׁבְּת מְחֲשָׁבֶת: לְמַשְּׁח־דָן:

לְּמַלְאת וּבַחְרְשֶׁת וּבְּלָבְוֹ הִיּא וְאָהָלִיאָב בֶּן־אֲחִיסָמָך לְמַשֵּׁח וְחִשְׁב לְּהְלֹת הַשְּׁנִי וּבִשְּׁשׁ וְאֹרֵג עשִׁי וֹרְשִׁת הַשְּׁנִי וּבִשְּׁשׁ וְאֹרֵג עשִׁי וְרְאָם בַּתְּכַלת וּבִארגמוֹ בּתוֹלעת הַשְּׁנִי וּבִשְּׁשׁ וְאֹרֵג עשִׁי וִרְשִׁר הַשְּׁבּוֹי וּבִשְׁשׁ וְאֹרֵג עשִׁי וּרְשִׁת וּבְּעִר וּבְּשִׁת וְאַרָג עשִׁי וְרָבְּתְרִים בְּשִׁת וְבִּבְּתְרִים בְּשִׁר וְאַרָּג עשִׁי וְבִּשְׁת וְבִּבְּת וְבִּשְׁת וּבְּבִּת וְּבְּעִים בְּחָבְמָת וּבְּשִׁת וּבְּבָּע בְּיִבְּת וּבְּבְּת וְבִּבְּתְּת הְשָׁבְּת בְּעִים בְּּבְּתְרִים בְּבְּתְרִים בְּבְּתְבִיּבְּת וּבְּבְּתְרִים בְּבְּיִי וִשְּׁבְּת בְּשְׁבְּיוֹים בְּחְבִים בְּבְּבְּתְּיִים בְּבְּבְּתְיִים בְּבְּתְבּיִי וִישְׁבְּבּת בְּבְּעִים בּּבְּתְים בְּבְּתְבִיּבְּת וְבְּבְּיִיבְּבְּעִים בּּבְּלְבִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּעוֹים בְּבְּבְיִי וְשִּבְּבְּת בְּשִׁים וְבִּבּבְּבְּבְּעִים וּבְּבְּעִים בּבְּבְיִים בְּבְּבְּבְּת וּבְּשִׁים וְבִּבּבְּבְיִים בְּבְּבְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּבְּיִיבְּבְּיִים בְּבְּבְּבְיִייִים בְּבְּבְיִבְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּבְּבְּיִבְּיִים בְּבְּבְבְּבִייִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּעִים וּבְּבְבְּבְּבְּבְיִים בְּבְּבְבְיּבְיִים בְּבְּבְּבְּבְבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְעִים וּבְּבּבְיבְשִׁים וְבִּבּבְישִׁים וְבִּבּבּייִים בְּבְּבְייִים וּבְּבְבּבּיי בִּבְּבְיבְּבְּבְּבְייִים וּבְּבְבּיבְיי בְּבְּבְּבּיבְיִים וּבְּבְבּבּיי בִּיבְּבְיבְּיבְּבְּבְּבְיבְיבְּבְיּבְּבְּבּיבְיּבְבּיבְיוּבְיבְּבְּבְיבִּיבְּיִבְיוּיוּבְבְּבְיבְּבְּבְיבְּבְּבְּבְּבְבּבּיבְיוּבְּבְבְּיבְּבְּבְּיבְבּיבְיוּבְיבְּבְבְיבְיבְּבְיּבְיוּבְבְּבְיבְבּבְיבְּבְיבְיבְיבְּבְיבּבְי

לו

וָרקָם בַּתִּבֵלֵת וּבָאַרגָּמָן בִּתוּלַעַת הַשָּנֵי וּבַשֵּשׁ וְאֹרֶג עשֵי אַ בַּל־מַלַאלַה וָחָשָבֵי מַחַשַבִּת: וַעֲשַה בְצַלְאֵל וָאָהָלִיאַב 🛪 וָכַל וֹ אֵישׁ חֲכַם־לֶב אֲשֶׁר נַתַן יהוֹה חָכָמָה וּתִבוּנַה בַּהֶּמָּה לָדַעַת לַעֲשֹׁת אֶת־כָּל־מְלֶאכֶת עֲבֹדַת הַקָּדֶשׁ לְכִל אֲשֵׁר־ ַב צָנָה יהוְה: וַיִּקְרָא מֹשֶׁה אֶל־בְּצַלְאֵלֹ וְאֶל־אָהָלִיאָבُ וָאֵל בּ צָנָה יהוְה: וַיִּקְרָא ַכָּל־אֶישׁ חַכַּם־לֵב אֲשֶׁר נָתַן יהוֶה חָכְמָה בְּלִבְּוֹ כַּל אֲשֶׁר בָּלַן יהוֶה חָכְמָה בְּלִבְּוֹ כַּל אֲשֶׁר ג נְשַאוֹ לְבֹּוֹ לְקַרְבָה אֱל־הַמְּלַאבָה לֵעֲשְׂת אֹתָה: וַיִּקְחוֹוּ מַלְפָנֵי משָׁה אָת כַּל־הַתִּרוּמָה אֲשֶׁר הַבִּיאוּ בָּנֵי יִשְׁרָאֵׁל לִמְלֵאבֶת עַבֹּדֶת הַקְּדֶשׁ לַעֲשָׁת אתָה וְּהֵּם הַבְּיאוּ אֲלֵיוּ י עוד נַדַבָה בַּבָּקֵר בַּבָּקָר: וַיַבֹאוֹ כַּל־הַחַכַמִים הַעשִים אָת בַּל־מְלֵאכָת הַקָּדֵשׁ אֵישׁ־אֵישׁ מִמְּלַאכָתִוֹ אֲשֶׁר־הֲמַּה עשִׁים: וַיָּאמְרוּ אֶל־מֹשֶה לֵאמֹר מַרְבָּים הָעָם לְהָבָיא מִדֵּי - עשִׂים: וַיָּאמְרוּ אֶל־מֹשֶה לֵאמֹר מַרְבָּים ּ הָעֲבֹדָה לַמְּלָאכָה אֲשֶׁר־צִוָּה יהוָה לַעֲשְׂת אֹתָהּ: וַיְצֵוּ ַמשֶּׁה וַיָּעֲבִּירוּ קוֹל בַּמַּחֲנֵהֹ לֵאמר אִישׁ וְאִשָּׁה אַל־יַגַשוּי עוֹד מְלָאבָה לִתְרוּמֵת הַקָּבֶשׁ וַיִּכָּלֵא הָעָם מֵהָבִיא: ּ וַהַמִּלָּאכָה הָיִתָה דַיָּם לְכַל־הַמִּלַאבָה לֵעֲשִוֹת אֹתָה ַנִיּצְשׁׁוּ כָל־חֲכַם־לֵב בְּעשִׁי הַמְּלָאבֶה אֶת־ ַהַמִּשְׁבָּן עֲשֶׂר יְרִיעָת שֵׁשׁ מָשְׁוָֹר וּתְבֵּלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלֵעַת י שָׁנִי כְּרֶבֶים מַצְשֵּׁה חשֻב עָשָה אֹתָם: אֹרֶךְ הַיְרִיצָה י ָהָאַחַׁת שְׁמֹנֶה וְעֶשְׂרִים בָּאַמָּה וִרֹחַב אַרִבַּע בָּאַמָּה ּ הַיְרִיעָה הָאֶחָת מִדָּה אַחַת לְכָל־הַיִּרִיעִת: וַיִּחַבֵּר אֶת־ חֲמֶשׁ הַיְרִיעֹת אַחָת אֵל־אָחָת וְחָמֵשׁ יִרִיעֹת חָבַּר אַחַת

אַ אֶל־אָחָת: וַיַּעשׁ לֻלְאָת תְּבֵּלֶת עַל שְׂפֵת הַיְרִיעָה הָאֶחָת יַּ אֶל אַ שְׁבַּת הַיְרִיעָה

רביעי

מֶקָצָה בַּמַּחְבֶּרֶת בֵּן עָשָּׁה בִּשְׁפַת הַיְרִיעָה הַאֶּחָת וַחֲמִשְּׁים לֻלָּאֹת עָשָה בִּיְרִיעָה הָאֶחָת וַחֲמִשְׁים לֻלָּאֹת עָשָה בִּיְרִיעָה הָאֶחָת וַחֲמִשְׁים לֻלָּאֹת עָשָה בִּיְרִיעָה הָאֶחָת וַחֲמִשְׁים לֻלָּאֹת עָשָה בִּיְרִיעָה הָאֶחָת וַחֲמִשִּׁים לֻלָּאֹת עָשָה בִּיְרִיעָה הָאֶחָת אֶרַ-אָחָת: וַיַּעש חֲמִשִּׁים קַרְסֵי בּ בַּמַּחְבָּרֶת הַשֵּׁנִית הַשָּׁנִית מַקְבִּילֹת הַלֶּלָאֹת אַחַת אֶל־אֶחָת: וַיַּעש חֲמִשִּׁים קַרְסֵי

The Craftsmen

<sup>30</sup> Moses said to the Children of Israel. "See. HASHEM has proclaimed by name. Bezalel son of Unison of Hur, of the tribe of Judah. 31 He filled him with Godly spirit, with wisdom, insight, and Selected knowledge, and with every craft — 32 to weave designs, to work with gold, silver, and copper: 33 stone-cutting for setting, and wood-carving — to perform every craft of design, 34 He gave him the abilitu to teach. him and Oholiab, son of Ahisamach, of the tribe of Dan, 35 He filled them with a wise heart to do every craft of the carver, weaver of designs, and embroiderer — with the turquoise. purple, and scarlet wool, and the linen — and the weaver; the artisans of every craft and makers of designs.

36 The Mandate

<sup>1</sup>Rezalel shall carry out — with Oholiab and every wise-hearted man within whom HASHEM had endowed wisdom and insight to know and to do all the work for the labor of the Sanctuaru — everuthing that HASHEM had commanded, <sup>2</sup> Moses summoned Bezalel, Oholiab, and every wise-hearted man whose heart HASHEM endowed with wisdom, everyone whose heart inspired him, to approach the work, to do it.  $^3$  From Moses' presence theu took the entire gift that the Children of Israel had brought for the work for the labor of the Sanctuary, to do it. But they continued to bring him free-willed gifts morning after morning.

- <sup>4</sup> All the wise people came those performing all the sacred work, each of them from his work that they were doing — <sup>5</sup> and they said to Moses, as follows, "The people are bringing more than enough for the labor of the work that HASHEM has commanded to perform."
- <sup>6</sup> Moses commanded that they proclaim throughout the camp, saying, "Man and woman shall not do more work toward the gift for the Sanctuary!" And the people were restrained from bringing. 7 But the work had been enough for all the work, to do it — and there was extra.

The Work Begins:

<sup>6</sup> The wise-hearted among those doing the work made the Tabemacle: ten curtains of linen, twisted with turquoise, purple, and scarlet wool; they made them with a woven design of Curtains cherubs. 9 The length of each curtain was twenty-eight cubits, and the width of each curtain was four cubits, the same measure for all the curtains. 10 He attached five curtains to one another, and five curtains he attached to one another. 11 He made loops of turquoise wool on the edge of a single curtain at the end of one set; so he did at the edge of the outermost curtain on the second set, 12 He made fiftu loops on the one curtain and he made fiftu loops at the end of the curtain that was on the second set, the loops corresponding to one another. 13 He made fifty clasps

תנחומה יג): (ה) מדי העבודה. יותר מכדי לורך העבודה: (ו) ויכלא. לשון מנימה: (ז) והמלאבה היתה דים לבל המלאבה. ומנחכת ההבחה היתה דים של פושי המשכן לכל המלחכה של משכן לעשות אותה ולהותר: והותר. כמו והכבד את לבו (לעיל ח:יא) והכות את מואב (מלכים ב ג:כד):

י"בי המזבח חחילה. ולפי שנתעללו מתחילה נחסרה אות משמם, והנשאם כחיב ובמ"ר יב:טו): (ל) חור. כנה של מרים היה (סוכה יח:): (לד) ואהליאב. משכט דו, מן הירודין שבשבטים. מבני השפחות, והשוהו המחום לבללחל למלחכת המשכו והוא מגדולי השבטים, להיים מה שנאמר ולא נכר שוע לפני דל (איוב לד:יטן

36.

3-6. וַיְקְחוּ מְּלְּחְגֵי מֹשֶׁה — From Moses' presence they took. The contributions for the Tabernacle had been brought to Moses' tent in great quantity on the first day he made the appeal, and he instructed Bezalel and the others to take it to the site where they would be working. In their zeal to have a share in the construction, the people continued to bring their gifts to Moses, who had it taken to the work site. After a few days, the artisans informed Moses that there was already more than enough, so Moses called a halt to the contributions. The sequence of events is a tribute to all concerned. The generosity of the people was unlimited. The artisans were scrupulously honest, refusing to accept more than they needed. And Moses, unlike typical rulers, was uninterested in the self-aggrandizement of amassing huge treasuries that would be at his disposal (Ramban).

7. והותר — And there was extra. What was done with the leftover materials? Furthermore, there is a contradiction in the

חמישי

דָּדָהָב וַלַפָּף יַת יִדִיעָתָא חַדַא עם חַדַא בְּפוּרְפַיָּא וָהָוָה מַשְׁבָּנָא חַד: ידּ וַעַבַד ירִיעַן דמעזי לפרסא על משכנא חד עשר יריען עבד יַתהַן: טו אַרכּא דיריעתא חדא תּלְתין באמיו וארבע אמיו פותיא דיריעתא חדא משחתא חדא לחד עשר יריעו: מז ולפף ית חמש יריעו לחוד וית שית יריעו לחוד: יוועבר ענוביו חמשיו על ספתא דידיעתא בסטרא בית לופי וחמשיו ענוביו עבר על ספתא דיריעתא דבית לופי תניתא: יחועבר פורפין דנחשא חמשין ללפפא ית משכנא למהוי חר: יטועבר חופאה למשכנא משכי דרכרי מסמקי וחופאה משכי דססגונא מלעלא: כועבד ית דפיא למשכנא דאעי שטין קימין: כא עשר אמין אַרכָּא דְדָפָּא וָאַמְתָא וֹפַלגוּת אַמְתָא פותנא דַבַפָּא חַר: ככּתַרתִין צִירִין לְדַפָּא חַר משַלִביו חַרַא עם חַרַא כָּן עַבַד לְכֹל דַפֵּי משכנא: כגועבר ית דפיא למשכנא עסריו דַפָּין לְרוּחַ עַבַר דַּרוֹמַא: כד וַאַרַבְּעין סַמְכִין דָּכְסַף עַבַר תַחות עַסְרִין דַּפִּין תַּרֵין סַמְכִין תחות הַפּא חַד לַתַרֵין צירוֹהִי וּתַרֵין סמכין תחות רפא חד לתרין צירוהי: כהולסטר משכנא תנינא לרוח צפונא עבד עסרין דַפִּין: כּוּוָאַרְבָּעִין סַמְכֵיהוֹן דְּכָסַף תְּרֵין סַמַכִּין תַחות דָּפָּא חֲד וּתְרֵין סַמכִין תַחות דַּפָּא חַד: כּזּוַלְסְיַפֵּי מַשְׁכִּנַא מַעַרְבַא עַבַר שׁתָא דַפִּין: כחוֹתְרֵין דַפִּין עַבַּד לְזֵויַת מַשְׁכָנַא בָּסוֹפֵיהוֹן: כּטוַהֵוֹוֹ (נ״א וִיהוֹן) מבַוּנִין מַלְּרַע וַבַּחָדֵא יָהוֹן (נ״א הַוּוֹ) מִבַוּנִין לַרִישַה בַּעוֹקתא חַבַא כַּן עַבַד לְתַרְנִיהוֹן לתבין זוין: לוהוו תמניא דפין וסמכיהון דכסף שתא עשר סמכין תרין סמכין תרין סמכין תחות דַפָּא חַד: לא וַעַבַד עַבַּרַי דַאַעַי שטין חמשא לרפי סטר משכנא חד: לכּ וְחַמשָא עַבְּרִין לְדַפִּי סְטַר מַשְׁבְּנֵא תִנְיַנַא וחמשא עברין לרפי משכנא לסופיהון מערבא: לנועבד ית עברא מציעאה לעַבָּרָא בְּגוֹ דַפַּיָא מִן סִיָפֵי לְסִיַפֵּי: לרּוֹיַת דַפַּיָא חַפַּא דַהָּבָא וְיַת עִזְקַתְהוֹן עַבַד דַהָּכָא אַתְרַא לְעַבְּרַיָּא וַחֲפָא יַת עַבְּרַיַּא דַּהַבָּא: לה וַעַבַד יַת פַּרכתַא תִכְלַא וָאַרגּוַנַא וּצְכַע זָהוֹרִי וּבוּץ שִׁזִיר עוֹבֶד אֲמֵן עַבַר יַתָה צוּרַת בָּרוּכִין: לּוּנַעֲבָד לַהּ אַרְבָּעַא עַמוּדֵי שְׁטִּין וַחַפַּנְנוּן דַּהָבָא וַוַיהוֹן דַהַכָא ואַתִּיךְ לְהוֹן אַרְבְּעָא סַמְכִין דּכָסָף: לּוּ וַעֲבַד פְּרָסָא לִתְרַע וּצְבַע ואַרגוַנא מַשְׁכְנָא

זַהַב וַיִּחַבֶּר אֵת־הַיִּרִעֹת אַחַת אֶל־אַחַת בַּקְּרָסִׁים וַיְהִי הַמִּשְׁבַּן אֲחָד: ַרַיעָת עוּים לְאָהֶל עַל־הַמִּשְׁבָּן עַשְׁתִּי־עֶשְׂרָה יַ וַיַּעַשׂ יִרִיעָת עוּים לְאָהֶל י יְרִיעָת עָשָה אֹתָם: אֹרֶךְ הַיְרִיעָה הָאַחַת שְלשִׁים בַאַמַּה וָאַרְבֵּע אַמּוֹת רָחַב הַיְרִיעָה הָאֶחֶת מִדֶּה אַחַׁת י לעשתי עשָרָה יְרִיעָת: וַיְחַבֶּר אֶת־חֲמֵשׁ הַיְרִיעָת לְבָּר יֶּ יי וָאָת־שֵש הַיִּרִיעָת לָבָד: וַיַּעַש לֶלָאָת חֲמִשִּׁים עַל שְבַּת יי ַהַיִרִיעַה הַקִּיצנָה בַּמַּחָבָּרֵת וַחֲמִשִּׁים לֻלָּאֹת עָשָה עַל־ יי שַּׁפַּת הַיִּרִיעָה הַחבֵּרֶת הַשַּׁנִית: וַיַּעַשׁ קַרְסֵי נִחְשֵׁת ייִ יי חַמִשֶּׁים לְחַבֵּר אֶת־הָאֻהֶל לְהְיָת אֶחָד: וַיַּעַשׁ מִבְּסֶהֹ לַאהל ערת אֵילֶם מְאָדָמֵים וּמְכְסֵה ערת תְּחָשֶים ַויַּעַשׂ אָת־הַקּרָשִׁים לַמִּשְׁבָּן עֲצִי ב מַלְמֵעלֵה: בא שטִים עִמְדֵים: עֲשֵׁר אַמִּת אָרֵךְ הַקָּרֵשׁ וָאַמָּה וַחֲצִי בּאַ בּ הָאַפָּׂה רֻחַב הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָר: שְׁתֵּי יָדֹת לַלֵּּרֶשׁ הָאֵחָר מִשְּׁלַבֹת אַחַת אֵל־אָחָת בֵּן עָשָּׁה לִכְל קַרְשֵׁי הַמִּשְׁבָּן: בּג וַיַּעַשׁ אֶת־הַקָּרָשִים לַמִּשְׁבָּן עֶשְׂרִים קָרָשִׁים לפְאַת נֵגֶב בּ בּר תֵּימֵנָה: וְאַרְבַּעִים אַדְנֵי־כֶּסֶף עַשַּׁה תַּחַת עֵשְׁרִים בּי הַקְּרָשֶׁים שְׁנִׁי אֲדָנִים תַּחַת־הַקֶּבֶשׁ הָאֶחָד ׁ לִשְׁתֵּי יְדֹתָׁיו ר ושני אַדָנִים תַחַת־הַקּרֵש הָאַחָד לִשְׁתֵי יִדֹתָיו: וּלְצֵלַע - הּ וּשָׁנֵי אַדָנֵים תַחַת־הַקּרֵש הַמִּשָׁבֶּן הַשַּׁנִית לִפָּאַת צָפָוֹן עָשָׂה עֶשְׂרִים קָרָשִׁים: ַר וְאַרְבָּעִים אַדְנִיהֶם בָּסֶף שְׁנֵי אֲדָנִים וַתַחַת הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָר - וְאַרְבָּעִים אַדְנִיהֶם בָּסֶף רּ וּשְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד: וּלְיַרְבְּתִי הַמִּשְׁבָּן יָמָָה 🙃 רו עָשָׂה שִשָּׁה קָרָשִים: וּשְׁנֵי קָרָשִׁים עָשָׂה לִמְקְצְעָת -בּט הַמִּשְׁבֶּן בַּיַרְכָתָים: וְהָיִוּ תְוֹאֲמִם מִלְמַשָּה וְיַחָדָּו יִהִיִּוּ תַמִּים אֱל־רֹאשׁוֹ אֱל־הַטַּבְּעַת הָאֵחָת בֵּן עַשָּה לִשְׁנֵיהֵם ל לִשְנֵי הַמִּקְצִעְת: וְהָיוֹ שְמנֶה קָרָשִׁים וְאַדְנִיהֶם בֶּּסֶף שִׁשָּׁה י ָּעָשָׂר אֲדָגִים שְנֵי אֲדָנִים שְׁנֵי אֲדָנִים תַּחֶת הַקֵּרֵשׁ הָאֶחָד: אַ נַיַּעַשׂ בְּרִיחָי עֲצֵי שִׁשֶּים חֲמִשָּׁה לְקַרְשֵׁי צֵלַע־הַמִּשְׁבָּן 😽 לב הָאֶחֶת: וַחֲמִשֶּׁה בְרִיחִם לְקַרְשֵׁי צֵלַע־הַמִּשְׁכָּן הַשְּׁנִית 🗠 לּג וַחֲמִשָּׁה בְרִיחִם לְקַרְשֵׁי הַמִּשְׁבֶּן לַיַּרָכָתַיִם יָמָה: וַיַּעשׁ אֵת־הַבִּּרִיחַ הַתִּיכָן לִבְרֹחַ בְּתְוֹךְ ל- הַקְּרָשִׁים מִן־הַקָּצֶה אֶל־הַקָּצֵה: וְאֶת־הַקְּרָשִׁים צְפֵּה זָהָב וְאֵת־טַבְּעתָם עָשָה זָהָב בָּתִּים אַר לַבְּרִיחֶם וַיָּצָף אֶת־הַבְּרִיחָם זָהָב: וַיַּעשׂ אֶת־הַפָּרֹכֵת תִבֵּלֵת וְאַרְגָּמֶן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ ָּטְשְׁזֶר מַעְעֵשׁה חֹשֵׁב עָשָׂה אֹתָהּ כְּרֻבִים: וַיַּעַשׁ לָה אַרְבָּעָה עַמּוּדֵי שִׁטִּים וַיְצַפֵּם זָּלָב וָוֵיהֶם 😽 ָּל זָהֶב וַיִּצְק לָהֶם אַרְבָּעָה אַדְנֵי־כָּסֶף: וַיַּעַשׁ מָסָךְ לְפֶתַח הָאֹהֶל תְּבֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלֵעַת 🕁

of gold and attached the curtains to one another with the clasps — so the Tabernacle became one

14 He made curtains of goat hair for a Tent over the Tabernacle; he made them eleven curtains. <sup>15</sup> The length of each curtain was thirtu cubits, and the width of each curtain was four cubits: the same measure for the eleven curtains. 16 He attached five curtains separately and six curtains separately. 17 He made fifty loops on the edge of the outermost curtain of the set, and he made fiftu loops on the edge of the curtain of the second set. 18 He made fiftu clasps of copper to attach the Tent so that it would become one.

Makina the Cover top.

19 He made a Cover for the Tent of red-dued ram hides, and a Cover of tachash hides on

Makina the Planks and Their nents

<sup>20</sup> He made the planks for the Tabernacle of acacia wood, standing erect, <sup>21</sup> Ten cubits was the height of the plank, and a cubit and a half was the width of each plank, <sup>22</sup> Each  $C_{OMDO}$ . plank shall have two tenons, parallel to one another, so he did for all the planks of the Tabernacle, <sup>23</sup> He made the planks for the Tabernacle, twenty planks for the south side. <sup>24</sup> He made fortu silver sockets under the twentu planks, two sockets under one plank for its two tenons, and two sockets under the next plank for its two tenons, 25 And for the second wall of the Tabernacle on its north side, he made twentu planks, 26 Their fortu sockets of silver, two sockets under one plank and two sockets under the next plank. 27 For the back of the Tabernacle on the west, he made six planks. 28 He made two planks for the comers of the Tabernacle, in the back, 29 They were even at the bottom and together they were matching at the top, to a single ring, so he did to them both, at the two corners, 30 There were eight planks and their silver sockets, sixteen sockets, two sockets, two sockets, under each plank. 31 He made bars of acacia wood, five for the planks of one side of the Tabernacle: 32 and five bars for the planks of the second side, and five bars for the planks of the Tabernacle at the back, on the west, 33 He made the middle bar to extend within the planks from end to end.

34 He covered the planks with gold and made their rings of gold as housings for the bars, and he covered the bars with gold.

Making the Partitions 4 8 1

35 He made the Partition of turquoise, purple, and scarlet wool, and linen, twisted; he made it with a woven design of cherubs. 36 He made for it four pillars of acacia wood and plated them with gold, their hooks were gold; and he cast for them four sockets of silver.

Makina the Screen

<sup>37</sup> For the entrance of the Tent he made a Screen of turquoise, purple, and scarlet wool,

verse: If there was enough, then how was there extra?

- There was only a small, insignificant amount of leftover material, and it was put away for future repair work, or it was used to make additional vessels for the Tabernacle service (Ramban).

 Since there was a bit extra, the artisans could do their work without skimping on their use of materials (Sforno).

- In order that every contributor would have his gift used

for the Tabernacle, and not be embarrassed by the return of his gift, a miracle happened and everything that was "extra" was incorporated into the Tabernacle and its parts, without making them any bigger than they were required to be (Or HaChaim).

36:8-38:7. These two chapters describe the construction and the assembling of the Tabernacle and its parts. Commentary can be found above, where these components are first mentioned in the Torah.

וָהוֹרִי וּבוּץ שְׁזִיר עוֹבֵד צַיַר (ניא צִיוֹר):

להונת עמודוהי חמשא ונת נויהון נחפא

רישיהון וכבושיהון דהבא וסמכיהון חַמְשָׁא נְחָשָא: אַנַעַבַּר בְּצַלֹאֱל יַת אַרוֹנא דאַעי שטין תַרתִין אַמִּין וּפַלגַא אַרכה

ואמתא ופלגא פתיה ואמתא ופלגא רומה: בנחפהי דהב דכי מגו ומברא

ועבד לה זיר דדהב טחור סחור:

יוֹאַתִּיך לֵה אַרבַע עוֹקַן דִּדְהַב עַל אַרבַע זונתה ותרתיו עוקן על סטרה חד

ותרתין עוקן על סטרה תנינא: - ועבר אַריחי דאַעי שטין נחפא יַתהון דהבא:

הַוָאַעֵל יַת אַרִיחַיַא בּעוַקַתַא עַל סטרי

אַרונַא לִמְטַל יַת אַרונַא:וּוַעַבַד בַּפַּרַתַא דַהַב דָבֵי תַּרְתִּין אַמִּין וּפַלְגַא ארכּה

וְאַמְתָא וּפַלְגַא פָתַיַה: וּנַעָבַר תְרֵין

פָרוֹבִין הַדְהַב נָגִיד עַבַד יַתְהוֹן מִתְּרֵין סטרי כפרתא: הפרובא חד מסטרא

מָכַּא וּכָרוּבָא חַד מִסְטַרַא מַבָּא מַן פַפַּרְתַא עַבָד יַת כָּרוּבַיַא מִתְרֵין סְטָרוֹהִי:

ינהוו כרוביא פריסן גרפיהון לעלא

נַטְלִין בָּגַרְפֵיהוֹן עַל כַּפָּרְתַּא וָאַפֵּיהוֹן חַד לַקַבֶּל חַד לַקַבֶּל כַּפַּרתַא הַווֹ אָפֵּי

ברוביַא: יוַעַבַד יָת פָּתוֹרָא דּאָעֵי שְטִין

תַרתֵין אַמִין אַרְכָּה וָאַמְתָא פְתַיֵה ואַמַתַא ופַלגַא רוּמָה: יאַנַחַפָּא יַתָה דָּהַב

דכי נעבר לה זיר דרהב סחור סחור: יבועבר לה גדנפא רומה פושכא סחור

סחור ועבר זיר דרהב לגדנפה סחור

סחור: יגואַתיך לה אַרבּע עוַקן דְּדָהַב ויהב יַת עוֹקַתַא עַל אַרבּע וויַתא די

לאַרבּע רַגְלוֹהִי: ייּ לַקַבֶּל גְּדַנְפָא הַנַאַה

עוַקָּתָא אַתרָא לַאַרִיחַיָּא לֹמִטַל יָת פַתוֹרַא: טוּ וַעָבַד יַת אֱרִיחַיַּא דְאַעִי שְׁטִין

נַחַפַּא יַתָהוֹן דַהָבָא לִמְטָל יַת פַּתוֹרַא:

טועבד יַת מניַא די על פתורא יַת מַגִּיסוֹהָי וַיַת בַּוָבּוֹהָי וַיַת מְכִילַתֶּה וַיַת

קשותא דמנסבין בהן דהב דבי: יי וַעַבַּד

יַת מַנַרתַּא דָּהַב דְּכֵי נָגִיד עַבָּד יַת מַנַרתַּא שִׁירָה וּקָנָה כַּלִּירָהַא חֲזוּרָהַא וְשׁוֹשַנָּהַא

מַנַה הַווֹ: יח וִשְׁתָּא קָנִין נָפָקִין מִסְטְרָהָא תְּלַתָא קָנֵי מְנַרְתַּא מִסְּטִרַה חַד וּתְלָתָא

קָנֵי מְנַרְתַּא מִסְטָרַה תִּנְיַנַא: יי תִּלַתַא

בַלִּידִין מָצַיִּרִין בָּקַנְיָא חַר חֵזוּר וְשׁוֹשַׁן וּתֶלֶתָא כַלִּידִין מְצַיָּרִין בְּקַנְיָא חַד חֲזוּר

ּוְשׁוֹשָׁן כֵּן לְשִׁתָּא קְנִין דְּנָפְקִין מִן מְנַרְתָּא:

ַנוּבְמְנַרְתָּא אַרְבְּעָא בַלִּידִין מְצַיְּרִין -חוורָהָא וְשׁוֹשַנָּהָא: כּא וְחֵזוּר תְּחוֹת תְּרֵין

קנין מַנַּה וָחֵזוּר תִּחוֹת תְּרֵין קנין מַנַּה וְחֵזוּר תְּחוֹת תְּרֵין קְגִין מִנַּהּ לְשִׁתָּא קְנִין

ַלַּת יַעֲמוּ דָשָׁשׁ מַשָּׁזָר מַעַשָּׁה רֹקָם: וְאֶת־עַמוּדָיו חֲמִשָּׁה וְאֶת־ הַמוּדָיו חֲמִשָּׁה וְאֶת־ הַ ַנַויהֶם וִצְפֵּה רָאשִׁיהָם נַחֲשֶׁקֵיהָם זָהָב וְאַרְנִיהֶם חַמִּשָּׁה

ּ וַיַּעַשׁ בְּצַלְאֵל אֶת־הָאָרָן עֲצֵי שִׁטֵּים אַפָּתַׁיִם וָחֵצִי אָרְכֹּוֹ אַ וַיַּעַשׁ בְּצַלְאֵל ַ נאַמֵּה וַחֶצִי רַחִבּוֹ נִאַמֵּה וַחֲצִי קּמָתוֹ: וַיִצַפֶּהוּ זָהָב טָהוֹר בּ נַאָמָהוֹ בַיָּבּ ָּ מִבַּיִת וּמִחֶוּץ וַיַּעַשׁ לֶּוֹ זֵר זָהָב סָבִיב:וַיִּצְקׁלוֹ אַרְבַּעֹ טַבְּעָת . זָהָב עַל אַרְבֵּע פַּעֲמתָיו וּשְׁתֵי טַבָּעֹת עַל־צַלְעוֹ הָאֶחָת רוּשָׁתֵּי טַבֵּעֹת עַל־צַלְעוֹ הַשָּׁנֵית: וַיַּעַשׁ בַּדֵּי עַצֵי שְׁטִים -ַהָבָּר אַתָם זָהָב: וַיָּבֵא אֵת־הַבַּדִים בַּטַבָּעת עַל צַלעת הַ וַיָּצַף אַתָם זָהָב: וַיָּבֵא אֵת־הַבַּדִים ָהַאַרְן לַשֵּאת אֵת־הָאָרְן: וַיַּעַשׁ כַּפְּרֵת זָהָב טָהָוֹר אַמָּתַיִם י הַאַרְן לַשֵּאת אַת־הָאָרן: וַיַּעַשׁ כַּפְּרֵת זָהָב טָהָוֹר אַמָּתַיִם ּ וַחֶּצִי אַרְכָּה וָאַמֵּה וָחֵצִי רָחִבָּה: וַיַּעֲשׁ שִׁנֵי כִרְבֵּים זָחָב ה מִקשַה עשַה אתם מִשְׁנֵי קצות הַכַּפְּרֵת: כִּרוּב־אָחַר הַ מִקַצָה מִזָּה וּכִרִוּב־אֲחָר מִקָּצָה מִזֵּה מִן־הַכַּפֶּרֵת עָשָה יָּצְנוּתִיו קּ ט אָת־הַכָּרָבֵים מִשְׁנֵי °קצוותו: וַיָּהִיוּ הַכִּרָבִים פָּרָשֵׁי כָנַפַּיִם יּ לְמַעְלָה סְכָכֵים בְּכַנְפֵיהֶם עַל־הַכַּפֹּרֵת וּפְנֵיהֶם אִיש אֶל־ אָחֵיו אֵל־הַכַּפּרֶת הָיוּ פָּנֵי הַכְּרֶבִים:

ּ וַיַעש אַת־הַשָּלּחָן עַצֵי שִׁטִּים אַמָּתַיִם אָרכּוֹ וִאַמֶּהרָחִבּׁוֹ יִ יא ואַמָּה וָחַצִי קֹמָתוֹ: וַיִּצֵף אֹתוֹ זַהֵב טָהוֹר וַיַּעֲשׁ לֵוֹ זֵר זַהַב 🚾 בַּ סַבֵּיב: וַיַּעַשׁ לְּוֹ מִסְגַרֵת טְפַח סָבָיב וַיַעַשׁ זֵר־זָהָב בּי סַבִּיב: וַיַּעַשׁ לָוֹ מִסְגַרֵת טְפַח י לְמִסְגַּרְתָוֹ סָבֶיב: וַיִּצְק לוֹ אַרְבַּע טַבְּעָת וָהָב וַיִּתֵן אֵת־ יּ ּהַטַּבָּעֹת עַל אַרִבָּע הַפָּאֹת אָשֵׁר לְאַרְבֵּע רַגְלֵיו: לְעָמַת ייַ הַמְּסִגֵּרֵת הָיִוּ הַשַּבָּעָת בָּתִים לַבַּרִים לַשֵּאת אֵת־הַשְּלְחֲן: ַרים עֲצֵי שִׁטִּים וַיָצַף אֹתָם זָהָב לָשֵאת אַתר הַבַּדִּים עֲצֵי שִׁטִּים וַיְצַף אֹתָם זָהָב לָשֵאת אַתר רַשַּׁלְחָן: וַיַּעשׁ אֶת־הַכֵּלִים וּ אֲשֵׁר עַל־הַשָּׁלְחָן אֵת־ יַּעַ אַת־הַכּּלִים וּ אֲשֵׁר עַל־הַשָּׁלְחָן אֵת־ יּי ַקגֶרֹתָיו וְאֶת־כַּפּּתָיוֹ וְאֵתֹ מְנַקִּיֹּתָיוֹ וְאֶת־הַקְשָּׁוֹת אֲשֶׁר יָפַרְ בָּהָן זָהָב טָהְוֹר:

ייַנַעש אֶת־הַמְּנֹרָה זָהָב טָהָוֹר מִקִשָּׁה עַשָּה אֵת־הַמְּנֹרַה ייַ יַרְכָבָה וְקָנָה גָּבִיעֵיהָ כַּפִּתֹרֵיהָ וּפָרָחֵיהַ מְמֵנַּה הַיִּוּ: וְשְׁשֵׁה יִּרְיָּבִי וְשְׁשֵׁה ָקָנִים יְצְאָים מִצְדֵּיהָ שִלֹשָה ו קָנֵי מִנֹרָה מִצְּרָה הָאֵחָר יי וֹשְׁלֹשָׁה קְנְי מְנֹרָה מִצְּדָה הַשַּׁנִי: שְׁלֹשֶׁה גְּבִעִּים מֵשְׁקַדִּים בַּקָּנֶה הָאֶחָר בַּפְּתְר וָפֵּרַח ושִל שַה גִבִּעִים מִשְקַרֵים בְּקָנֶה אֶחָר בַּפְתְּר וָפָרַח בֵּן לִשֵשׁת הַקַּנִים הַיִּצְאָים מִן־

בּ-בּא הַמְּנֹרָה: וּבַמְנֹרָה אַרְבָּעָה גְבעִים מְשָׁקָּדִים בַּפְתֹּרֶיהָ וּפְרָחֶיהָ: וְבַפְתֹּר מַּחַת שְׁנֵׁי הַקָּנִים ַמִּמֶּנָה וְכַפְתֹרֹ תַּחַת שְׁנֵי הַקָּנִים מִמֶּנָה וְכַפְתֹּר תַּחַת־שְׁנֵי הַקָּנִים מִמֶּנָה לְשֵׁשֶׁת הַקָּנִים

[שלישי]

and linen, twisted: work of an embroiderer, 38 Its pillars were five, with their hooks, and he plated their tops and their bands with gold; and their sockets were five, of copper

37 Makina the Ark

ezalel made the Ark of acacia wood, two and a half cubits its length: a cubit and a half its width: and a cubit and a half its height. 2 He covered it with pure gold, within and without, and he made for it a gold crown all around. 3 He cast for them four rings of gold on its four corners: two rings on its one side and two rings on its second side. 4 He made staves of acacia wood and covered them with gold. 5 He inserted the staves in the rings on the sides of the Ark, to carry the Ark.

Makina

<sup>6</sup> He made a Cover of pure gold, two and a half cubits its length, and a cubit and a half its the Cover width. 7 He made two Cherubs of gold — hammered out did he make them — from the two ends of the Cover: 6 one Cherub from the end at one side and one Cherub from the end at the other: from the Cover did he make the Cherubs, from its two ends, 9 The Cherubs were with wings spread upward sheltering the Cover with their wings, with their faces toward one another: toward the Cover were the faces of the cherubs.

Makina the Table

10 He made the Table of acacia wood: two cubits its length; a cubit its width: and a cubit and a half its height. 11 He covered it with pure gold and made for it a gold crown all around. <sup>12</sup> He made for it a molding of one handbreadth all around, and he made a gold crown for its molding all around. 13 He cast for it four rings of gold and placed the rings on the four comers of its four leas. 14 The rings were opposite the molding as housings for the staves, to carru the Table, 15 He made the staves of acacia wood and covered them with gold, to carry the Table, 16 He made the utensils that were on the Table, its dishes, its spoons, its pillars, and its shelving-tubes, with which it was covered, of pure gold.

Makina Menorah

17 He made the Menorah of pure gold, hammered out did he make the Menorah, the its base and its shaft, its cups, its knobs, and its flowers were from it. 18 Six branches emerged from its sides, three branches of the Menorah from its side and three branches of the Menorah from its second side; 19 three cups engraved like almonds on one branch, a knob and a flower: and three cups engraved like almonds, a knob and a flower on the next branch - so for the six branches that emerge from the Menorah. 20 And on the Menorah were four cups, engraved like almonds, its knobs and its blossoms, 21 A knob was under two of the branches from it, a knob was under two of the branches from it, and a knob was under two of the branches from it — for the six branches

י"בר

(א) זיעש בצלאל. לפי שנחן נפשו על המלאכה יותר משאר החכמים נקראת על שמו (תנחומא י):

37.

The Torah ends the account of the Tabernacle's construction with the vessels that represent the essence of the Sanctuary's teaching. In the words of the well-known Sabbath hymn, סוף מעשה במחשבה תחלה, last in deed, but first in thought. These vessels, that are contained in the Tabernacle structure symbolize the concept that in the innermost chambers of human ideals are these: There is an Ark containing God's teachings. There is a Table that reflects man's struggle to sustain his physical being by fighting for his daily bread. And finally, there is a Menorah that reflects man's obligation to spread the light of Torah beyond himself. The Ark that is in the Holy of Holies radiates its holiness to the Table and Menorah, and through them to the entire world.

As Ramban sets forth, these vessels symbolize the purpose of the Exodus, for their holiness was a reflection of the Patriarchs and Matriarchs, whose homes and very beings were suffused with the holiness that must always be central to Jewish life - in the Tabernacle, the Temple and, when they are absent, in the aspirations of every Jew.

דְּנַפְקִין מְנַה: כב חֻזוּרֶיהוֹן וּקְנֵיהוֹן מְנַה הַווֹ כַּלַה נָגִידָא חַדָא דָהַב דָּבֵי: כּגַנַעַבַּד וצביתהא שבעא בוצינהא וּמַחְתִּיַתָהָא דָהַב דָבֵי: כּרַכְּבְּרָא דָהַב דבי עבד יתה וית כל מנהא: כה ועבד ית מַדְבָּחָא דָקָטֹרֶת בּוּסְמַיָּא דָאָעֵי שִׁטִּין אַמָּתָא אָרָכָּה וָאַמָּתַא פָתַיָּה מַרַבַּע וַתַרָתֵּין אַמִּין רוּמָה מְנָה הָוָאַה קַרָנוֹהִי: בונחפא יַתָה דָהָב דָּכֵי יַת אַגַּרָה וְיַת בַּתַלוֹהָי סָחוֹר סָחוֹר וְיַת קַרְנוֹהָי וַעֻבַּד לַה זֵיר דָּדָהַב סְחוֹר סְחוֹר: מּוְתַרְתֵּין עוַקַן הַּדָהַב עַבָּד לֵה מִלְּרַע לְזֵירֵהּ עַל תַּרָתֵּין זְוַיָּתָהּ עַל תִּרֵין סְטָרוֹהִי לְאַתְרָא לַאַרִיחַיַא לִמְטַּל יָתֵה בָּהוֹן: כּח וַעַבַד יַת אַרִיחַיָּא דָאַעֵי שִׁטִין וַחֲפָא יָתִהוֹן דַהַבָא: פּטוַעַבַד יַת מִשְׁחָא דְרַבוּתָא קוּדְשַא וַיַת קטרת בּוּסְמַיָּא דְּכֵי עוֹבַד בּוּסְמַנוּ: אַנַעָבַר יַת מַדְבָּחַא דַעַלַתַא דּאָעִי שִׁטִּין חַמֵשׁ אַמִּין אָרְכֵּהּ נַחַמֵשׁ אַמִּין פַּתַיָה מַרַבַּע וּתַלַתַא אַמִּין רוּמָה: בּוַעָבֵד קַרְנוֹהִי עַל אַרְבַּע זְוִיָּתֶה מִנֵּה הַנָאַה קַרְנוֹהִי נַחֲפָא יַתֶה נַחַשָּא: גוַעַבַר יָת כָּל מָנֵי מַדְבְּחָא יָת פְּסַכְתְּרָוָתָא וְיָת מַגְרוֹפְיָתָא וְיַת מִוֹרְקָתָא יַת צְנוּרִיָתָא ונָת מַחִתּיָתָא כָּל מָנוֹהִי עֲבַד נְחָשָׁא: רַנָעַבָּד לְמַדְבָּחָא סְרָרָא עוֹבַד מִצַּדְתָּא -ַדְנָחַשַא תִּחוֹת סוֹבַבֶה מִלְרַע עַד פַּלְגֵה: רְאַתִּיךְ אַרְבַּע עִוְקָתָא בְּאַרְבַּע וְוָיָתָא ּלִסְרָדָא דִנְחָשָׁא אַתְרָא לַאֲרִיחַיָּא: וַעַבַד יַת אָרִיחַיַּא דְאַעֵי שִׁטִין וַחַפָּא. יַתְהוֹן נְחַשָּא: וּוָאַעֵיל יָת אַרִיחַיָּא בְּעִזְקַתָא עַל סְטָרֵי מַדְבָּחָא לִמְטַל יָתָה בָּהוֹן חֵלִיל לוּחִין עַבָּד יָתַה: הוַעַבַד יָת בִּיוֹרָא נָחָשָא וְיַת בַּסִיסֵהּ נִחָשָׁא בְּמֵחְזָיַת נִשַּׁיָא דְאָתִיַן לְצַלָּאָה בְּתְרַע ַמַשְׁכַּן זִמְנָא: טוַעֲבַד יָת דַּרְתָּא לְרוּחַ עַבַר דָרוֹמָא סְרָדֵי דַרְתָּא דְּכוּץ שְׁזִיר מָאָה בָאַמִּין: יעַמוּדֵיהוֹן עֶסְרִין וְסַמְכֵיהוֹן עֶסְרִין נְחָשָׁא וָוֵי עַמּוּדָיָּא וְכַבּוּשֵׁיהון דְּכְסָף: יא וּלְרוּחַ צִפּוּנָא מְאָה אַמִּין עַמּוּדֵיהוֹן עַסְרִין וָסָמְכֵיהוֹן עַסְרִין נָחָשָא וָנֵי עַמּוּדַיָּא וֹכְבּוּשֵיהוֹן דְּכְסָף:

בב הַיִּצְאָים מִמֵּנַה: כַּפִּתְרֵיהֵם וּקנתָם מִמֶּנָה הָיָוּ כָּלָּה מִקְשָׁה ָבּ, אַחָת זַהַב טָהְוֹר: וַיַּעשׁ אֵת־נֵרֹתֶיהָ שִׁבְעָה וּמַלּקַחֵיה בר ומַחָתֹתִיהַ זָהָב טָהָוֹר: כָּבֶּר זָהָב טָהָוֹר עָשָׂה אֹתָה וְאֻת בַּל־בַּלֵיהַ: ָרָבֶּלָשׁ אָת־מִזְבָּח הַקִּטְרֶת עֲצֵי שִׁטִּים אַמָּה אָרְכּוּ וְאַמָּה הַ הַיָּעָשׁ אָת־מִזְבָּח הַקִּטְרֶת עֲצֵי שִׁטִּים אַמָּה אָרְכּוּ ָר רְבֹּוּעַ וְאַמָּתַׁיִם קְמָתוֹ מִמֶּנוּ דָנִיּ קַרְנֹתָיו: וַיְצַׁף אֹתוֹ 亡 דְבֹּוּ בָרְנֹתָיו: וַיְצַׁף אֹתוֹ זַהַב טַהור אֵת־גַּגוּ וִאֵת־קֵירֹתָיו סָבֶיב וְאֶת־קַרְנֹתָיו ַם וַיַּעֵשׁ לֶּוֹ זֵר זָהָב סָבִיב: וּשְׁתֵי טַבְּעֹת זָהָב עָשָּה־לְוֹ ו מַתַחַת לָזֶרוֹ עַל שָׁתֵּי צַלְעֹלָיו עַל שָׁנֵי צָדָיו לְבָתִּים ָרוּ לָבַרִּים לָשֵּאת אֹתָוֹ בָּהֶם: וַיַּעַשׁ אֶת־הַבַּדָּים עֲצֵי שִׁשֶּים 👊 לָבַרִּים ַכּע וַיִצַף אֹתָם זָהָב: וַיַּעַשׁ אֶת־שֶׁמֶן הַמִּשִּׁחָה קְׁדֵשׁ וָאֵת־ וַיַעש א קטרת הַסַמִּים טָהָוֹר מַעַשָּה רֹקֵחַ: שביעי ורביעיו ָאֶת־מִזְבַּח הָעֹלָה עֲצֵי שִׁשִּים חָמֵשׁ אַמּוֹת אָרִבּוֹ וְחָמֵשׁ־ ב אַמְּוֹת רָחִבּוֹ רָבֿוּעַ וְשָׁלְ שׁ אַמְוֹת קָמָתְוֹ: וַיַּעַשׁ קַרְנֹתָיו עַל ב ג אַרבַּע פִּנֹּתָיו מִמֶּנוּ הָיִוּ קַרְנֹתָיו וַיְצַף אֹתְוֹ נְחְשֶׁת: וַיַּעשׁ גֹּ ַאַת־כַּל־כָּלֵי הַמִּוְבָּהַ אַת־הַסִּירָת וָאַת־הַיָּעִים וָאַת־ הַמִּוְרָלֶת אֶת־הַמִּוְלָגִת וְאֶת־הַמַּחְתָּת כָּל־בֵּלֶיו עָשָה ּ נְחָשֶׁת: נַיַּעַשׁ לַמִּוְבֵּחַ מִכְבָּר מַנְעֲשֻׂה רֶשֶׁת נְחֻשֶׁת תַּחַת הַבַּרבָּבֶּו מִלְמַטָּה עַד־חֵצִיוּ: וַיִּצֹק אַרבַּע טַבָּעֶת בְּאַרבַּע הַ בַּרבָּבֶע הַבָּע הַיַּאַרבַּע ה ּ הַקְצָוָת לְמִכְבַּר הַנְּחֲשֶׁת בָּתִּים לַבַּדִּים: וַיַּעֲשׁ אֵת־ ּ הַבַּדִּים עֲצֵי שִׁשֶּׁים וַיְצַף אֹתָם נְחְשֶׁת: וַיָּבֵא אֶת־הַבַּדִּים בַּטַבָּעֹת עַל צַלְעָת הַמִּוְבֵּהַ לָשָאת אתוֹ בָּהֶם נְבָוב לְחָת וַיַּעשׁ אַת הַכִּיִּוֹר נְחֹשֶׁת וְאָת הַנַּיַוֹר בַּנָּוֹ נְחֲשֶׁת בְּמַראת הַצְּבָאת אֲשֶׁר צָבָאוֹ פֵּתַח אָהֵל ַניַעשׂ אֶת־הֶחָצֵר לִפְאַת וֹנֱגֶב י מועד: ּ תֵימָנָה קַלְעֵי הֶחָצֵר שֲׁשׁ מָשְׁוָֹר מֵאָה בָּאַמָּה: עַמְּוּדֵיהֶם י

ָעֶשְׂרִים וְאַדְנֵיהֶם עֶשְׂרָים נְחֻ שֶׁת נָנֵי הָעַמּוּדֶים וַחֲשָׁקֵיהֶם

וְאַרְנִיהֶם עֶשְׂרָים נְחֻשֶׁת וָנֵי הָעַמּוּדֶים וַחֲשֻׁקֵיהֶם בָּסֶף:

אַ כֶּסֶף: וְלִפְאַת צָפוֹן מֵאָה בָאַמָּה עַמְּוֹדֵיהֶם עֶשְׂרִים אַ

ר (ז) נבוב לוחות. נכוב הוא חלול. וכן ועביו ארבע אלבעות נבוב (ירמיה נכובה לוחות. הלוחות של עלי שטים לכל רות, והחלל באמלע: (ח) במראות הצובאות. בנות ישראל היו בידן מראות שרואות בהן כשהן מתקשטות, ואף אותן לא עכבו מלהביא לנדבת המשכן, והיה מואם משה בהן מפני שעשויים לילר הרע. א"ל הקב"ה, קבל, כי אלו חביבין עלי מן הכל, שעל ידיהם שעשויים לילר הרע. א"ל הקב"ה, קבל, כי אלו חביבין עלי מן הכל, שעל ידיהם

emerging from it. 22 Their knobs and branches were of it, all of a single hammered piece of pure gold. 23 He made its lamps seven, and its tongs and spoons of pure gold. 24 Of a talent of pure gold did he make it and all its utensils.

Makina the Incense

<sup>25</sup> He made the Incense Altar of acacia wood; a cubit its length, and a cubit its width square — and two cubits its height, from it were its horns. <sup>26</sup> He covered it with pure gold, its  $_{Allar}$  roof and its walls all around and its horns, and he made for it a gold crown all around  $^{27}$  He made for it two gold rings under its crown on its two corners, on its two sides, as housings for staves. with which to carru it. 28 He made the staves of acacia wood, and covered them with gold. <sup>29</sup> He made the anointment oil, holy; and the incense spices, pure: a perfumer's handiwork.

38 Making the Elevation-Offerina

<sup>1</sup>He made the Elevation-offering Altar of acacia wood; five cubits its length, and five cubits its width, — square — and three cubits its height, <sup>2</sup> He made its horns on its four corners. from it were its horns, and he covered it with copper. <sup>3</sup> He made all the utensils of the Altar — Aliar the pots, the shovels, the basins, the forks, and the fire-pans — he made all its utensils of copper, 4 He made for the Altar a netting of copper meshwork, below its surrounding border downwards until its midpoint. 5 He cast four rings on the four edges of the copper netting, as housings for the staves, <sup>6</sup> He made the staves of acacia wood and covered them with copper. 7 He inserted the staves in the rings on the sides of the Altar, with which to carru it: hollow, of boards, did he make it.

Makina the Laver

<sup>8</sup> He made the Laver of copper and its base of copper, from the mirrors of the legions who massed at the entrance of the Tent of Meeting.

Making the Courtyard

<sup>9</sup> He made the Courtyard: On the south side, the lace-hangings of the Courtyard, of twisted linen, a hundred cubits. 10 Their pillars twentu, and their sockets twentu, of copper; the hooks of the pillars and their bands of silver, 11 On the north side, a hundred cubits, their pillars twenty and their sockets twenty, of copper; the hooks of the pillars and their bands of silver.

#### 38.

8. במראת הצבאת — From the legions of mirrors. The Laver [Kiyor] was a very large copper basin in the Tabernacle Courtyard from which the Kohanim were required to wash their hands and feet before performing the service. It was not made of copper from the regular contributions, since the Laver is not listed below (vs. 38-39) among the items that were made from that copper. Our verse tells us that the Laver was made exclusively from the brightly polished sheets of copper that women used as mirrors, in those days. When the call went out for contributions, the women came with their copper mirrors and piled them up at Moses' dwelling, which, until the erection of the Tabernacle, was known as the Tent of Meeting (33:7). Moses was reluctant to accept such gifts for the Tabernacle, because they had been used to incite lust. God told him he was wrong, however, because these very same mirrors had been instrumental in the survival of the nation. In Egypt, the men had come home at night exhausted from a long day of backbreaking labor in the fields, and the women had

used their mirrors to help entice them to continue normal family life. Thanks to this, legions of Jewish children were born. To the contrary, God said, not only should the mirrors be accepted, they should be used in their entirety to make the Laver. [The reason the Torah does not give a specific size for the Laver is that every single mirror had to go into it, no matter how big it would become - so sacred were those mirrors (Ibn Ezra). The Laver was unique in that its water would be used in the future to bring peace between husband and wife by proving the innocence of women accused of adultery (see Numbers 5:17,28). Thus, the implements that brought husbands and wives together in Egypt were used exclusively to fashion the utensil that would end suspicion and animosity within families (Rashi).

אשר צבאו — Those who massed. The women massed at Moses' tent to bring their mirrors (Rashi). The women had always massed at Moses' tent to pray and hear the teachings of God (Onkelos), and to rid themselves of the temptations and base pleasures of this world (Ibn Ezra).

יבוּלָרוּחַ מַעַרָבָא סְרַדִין חַמְשִׁין בָּאַמִּין עַמּוּדַיוּזוֹן עַסְרָא וְסָמְכַיוּזוֹן עַסְרָא ווַי עַמּוּדַיָּא וִכְבּוּשִיהוֹן דְּכְסָף: יגוּלְרוּחַ קרומא מַדִינָחַא חַמְשִׁין אַמִּין: -- סְרַדִין חמש עסרי אמין לעברא עמודיהון תַּלֶתַא וְסָמְכֵיהוֹן תַּלֶתַא: שּוּלְעָבְרַא תניַתַא מָכָּא וּמִבָּא לְתְרַע דַרְתַא סְרַדִין חַמַשׁ עַסְרַי אַמין עמודיהון תלתא וְסַמְכֵיהוֹן תִּלָתַא: יוּכַּל סְרַדִי דְדַרְתַא סחור סחור דבוץ שויר: קוסמכיא לעמודיא נחשא ווי עמודיא ובבושיהון דַכְסַף וָחַפּוּי רַישַׁיהון דְכַסַף וָאַנוּן מַכבַשִּׁין כִּסָף בַּל עַמוּדַי דַרְתָא: יחוּפָרָסָא תְּכַלָּא (נ-אַ צִיּוֹר) תְּכַלָּא עוֹבֵר צַיָּר (נ-אַ צִיּוֹר) תְּכַלָּא ואַרְגוַנָא וּצָבַע זְהוֹרִי וּבוּץ שויר ועסרין אָמִין אָרָכָּא וָרוּמָא בָּפוּתְיֵא חֲמַשׁ אַמִּין לָקַבַל סְרָדַי דַרְתָּא: יּיּ וִעַמוּדַיהוּן אַרְבָּעָא וְסַמְבַיהוֹן אַרְבָּעָא נְחַשָּא ווַיהוֹן דְּכְסַף וְחַפּוּי רַישִׁיהוֹן וְכָבּוּשֵׁיהוֹן דְּכְסַף: בּוְכַל סְבַּיָא לְמַשְׁבָּנָא וּלְדַרְתַּא סְחוֹר סְחוֹר דנחשא:

יב וְלִפְאַת־יָם קְלָעִים חֲמִשִּׁים בָּאַפָּה עַמְּוֹדֵיהֵם עֲשָׂרָה וְנִי הָעַמָּדִים וַחֲשְׁוּבֵיהָם עַמְּוֹדֵיהָם עֲשָׂרָה וְנִי הַעַמָּדִים וַחֲשְׁוּבֵיהָם בָּסֶף: וְלִפְּאַת יַ הַּלְעִים חֲמִשׁ־עֶשְׂרָה יַ הַּלָּעִים חֲמִשׁ־עֶשְׂרָה יַ הַּאָבָר הַיָּבָתְף תַּמְּוֹדִיהְם שְׁלְשָׁה וְאַרְנִיהָם שְׁלְשָׁה: כְּלְעִים חֲמֵשׁ־עֶשְׂרָה יַ הַאָּלִים חֲמִשׁ יִּ וְלַבְּתַף הַשִּׁנִית מִזֶּה וּמִזֶּה לְשְׁעַר הֶחָצִר קְלָעִים חֲמֵשׁ יּ וְלַבְּתְף הַשִּׁנִית מִזֶּה וּמִזֶּה לְשְׁעַר הֶחָצִר וְאַדְנִיהֶם שְׁלְשָׁה: כָּל־יּ קְלְעִי הֶחָצֵר סְבֶּיב שְׁשׁ מָשְׁזֵר: וְהָאַדְנִים לֵעְמִּדִיהם תְּקְעִי הָחָצֵר וְמָשְׁרָם בְּסֶף כְּל עַמְּדִי הֶחָצֵר: וּמְסֵּף שַּנִי הָחָצֵר הַבָּלִית שְׁנִי וְשָׁשִּר רְבָּם וְתְשְׁלֵּת שְׁנִי וְשְׁמֵּן וְתוֹלַעַת שְׁנִי וְשָׁשִּר הַבְּלְת וְעִיּתְלָת שָׁנִי וְשְׁמָּוֹת בְּלְשִׁ וְתוֹלַעַת שְׁנִי וְשָׁמֵּן הַחְשָׁבְיהם בְּסְף בְּבִּים וְתִשְׁתְּם בְּסְף כִּלּע וְאַרְנָּמֵן וְתוֹלַעַת שְׁנִי וְשָׁשִׁר הַיְשְׁתְּ וְעִשְׁרִים אַמָּה אֹרֶה וְעָמְּרִים אַמְּה אִנְבְּלְת וְעִיּתְ הָּשְׁבָּוּ וְתְשְׁתְּם בְּסְף בְּעָּבְי וְתְשָׁת וְנִיהֶם בְּטְף וְצִמְּנִי הָחְשָׁת וְנִיהֶם בְּטְף וְצִמְּנִי הְחְשָׁת וְנִיהְם בְּסְף וְנִילְתְּם בְּבְּיִי הְתְשָׁת וְנִיתְם בְּבְּלְתוֹ לְמִיתְּבְּי הְשְׁבְּן וְמְלְעֵת שְׁבְּיר בְּשְׁתוֹית בַּבְּעָה וְחָשָׁת וְנִיהְתְּלֵם בְּכְּלְתִי בְּמְהְנִיל וְתְשְׁבָּן וְנְחָעָּת בְּבְּיב נְחְשָׁת וְנִיתְם בְּבְּיתְרְים בְּבְּשְׁבְּן וְנְחָצָר סָבֶיב נְחְשָׁת: בְּמְרֹב נְחְשָׁת: בְּמִים בְּעִים בְּמִים בְּמְיּבְים בְּעִים בְּעִים בְּעִים בְּבְּיִבְּים בְּעִים בְּיִבּיתְם בְּבּיתְים בְּעָבְיִים בְּעָם בְּעִים בְּבְּים בְּעִבּית בְּים בְּעָבְיתְם בְּעָבְּיתְם בְּבְיּבְּיתְם בְּעִים בְּיתְבּית בְּיתְים בּיִים בְּעִים בְּבְּעְבִּים בְּבְיתְּים בְּבְּעְבִּים בְּעִים בְּיתְּים בְּעְבְּיב בְּעִים בְּבְּעְבּים בְּיבּבּית בְּיתְים בְּבּיתְים בְּעְבְּית בְּיִבּית בְּעִים בְּיבּים בְּעְבִּים בְּעִים בְּעִים בְּבְּיתְים בְּעְבְּבְּים בְּעְעִים בְּיִים בְּעִים בְּבְּיבְּים בְּיבְּים בְּעִים בְּבְּעְים בְּעְבְּים בְּבְּעִים בְּעִים בְּעְבְּים בְּעִים בְּעְבְים בְּבְיוֹם בְּעִים בְּעְבְים בְּב

כמדת קלעי החלר:

מסרנמינן ומחזיחה: אשר צבאו. להכיה נדכסן: (יח) לעמת קלעי החצר.

רש הכיור מהם שהוא לשום שלום בין איש לאשתו, להשקאת ממים שבתוכו למי שקנא לה בעלה ונסתרה. וחדע לך שהן מראות ממש, שהרי נאמר ונחשת התטפה שבעים ככר וגו' ויעש בה וגו' (להלן לח:כטרלא), וכיור וכט לא החזכרו שם, לפדם שלא היה נחשת של כיור מנחשת (ס"א משאר נחשת) התטפה. כך דרש רבי תנחומא

<sup>12</sup> On the west side, lace-hangings of fifty cubits; their pillars ten and their sockets ten; the hooks of the pillars and their bands of silver. <sup>13</sup> And on the eastern side, fifty cubits; <sup>14</sup> fifteen-cubit lace-hangings at the shoulder, their pillars three and their sockets three; <sup>15</sup> and at the second shoulder — on either side of the gate of the Courtyard — fifteen-cubit lace-hangings; their pillars three and their sockets three. <sup>16</sup> All the lace-hangings of the Courtyard all around were of twisted linen. <sup>17</sup> The sockets of the pillars were copper, the hooks of the pillars and their bands were silver, and the plating of their tops were silver. They were banded with silver, all the pillars of the Courtyard.

The Screen

<sup>18</sup> The Screen of the gate of the Courtyard was embroiderer's work, of turquoise, purple, and scarlet wool, and twisted linen; twenty cubits in length and the height, in width, was five cubits, corresponding to the lace-hangings of the courtyard. <sup>19</sup> Their pillars four and their sockets four, of copper; their hooks silver, and the plating of their tops and their bands silver. <sup>20</sup> All the pegs of the Tabernacle and the Courtyard all around were copper.

#### THE HAFTARAH FOR VAYAKHEL APPEARS ON PAGE 1162.

During most years, one of three special Sabbaths coincides with Vayakhel(-Pekudei). In those years the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for either Parashas Shekalim — Maftir, page 484 (30:11-16), Haftarah, page 1212; Parashas Parah — Maftir, page 838 (19:1-22), Haftarah, page 1216; or Parashas HaChodesh — Maftir, page 348 (12:1-10), Haftarah, page 1218.

# אונקלום

משבנא משכנא בא אליו דסהדותא די אתמני על מימרא דמשה פלחן ליואי בידא דאיתמר בר אהרן פהנא: כבובצלאל בר אורי בר חור לשבטא דיהודה עבד ית כל די פקיד יי ית משה: כגועמה אהליאב אַחִיסְמַךּ לִשְׁבָטָא דְדָן נַגַּר נַאַמַן וַצַיִר ובצבע זהורי ובארגונא דהבא דאתעבד כר כל ובבוצא: לעבידא בכל עבידת קודשא והוה דָהַב אַרַמוּתַא עַסְרִין וּתְשַע כּכּרין ושבע מאה ותלתיו סלעיו בּסלעי קודשא: בהוכסף מניני כנשתא מאה כפריו ואַלף ושבע מאַה וַחַמשא וְשַבְעִין סָלְעִין בָּסָלְעַי קוּדְשַא: בּו תִּקּלֵא לגלגלתא פלגות סלעא בסלעי קורשא לכל דעבר על מניניא מבר עסרין שנין ולעלא לשית מאה וּתַלָתַא אַלפין וַחַמַשׁ מאַה וַחַמשין: מונהנה מאַה כּכּרין דּכְסף לאַתַּכָא ית סמכי קודשא וית סמכי דפרכתא

# פרשת פקודי

בּגַ אֲבֶּה פְּקוּדֵי הַמִּשְׁבָּן מִשְׁבַּן הָעֵיֶה אֲשֶׁר פָּקַר עַל־פִּי מֹשֶׁה בּגַ אֲבָרת הַלְּיִּים בְּיֵד אִיתָטָּר בָּן־אָהַרְן הַכּהַן: וּבְצַלְאֵל בּגְן־אִהָרן הַבּהַן: וּבְצַלְאֵל בּגְן־אִהָר בְּן־אָהַרְן הַכּהַן: וּבְצַלְאֵל בּגְן־אוֹר אֶתְּלִיאָב בָּן־אֲחִיסָמֶך לְמַשֵּה־דָּוְ חַבְּשִׁה: וְאִתֹּוֹ אָהְלִיאָב בָּן־אֲחִיסָמֶך לְמַשֵּה־דָּוְ חַרְשׁ וְחִשֵּׁב וְרִאָם בַּתְּבֶלֶת וּבְּאַרְגָּטָן וּבְתּוֹלֵעַת הַשָּׁנִי חְבָשׁים: בְּיְלִּא בְּה בְּעָשִׁים שֶׁקֶל בְּעָשִׁים שֶׁקֶל בְּעָשֶׁל בְּעָשְׁים שֶׁקֶל בְּעָשְׁים שֶׁקֶל בְּעָשְׁים שֶׁקֶל בְּעָבֶע מַאְוֹת וּשְׁלֹשֶׁים שֶׁקֶל בְּעָבֶע בִּיְבְּע מֵאְוֹת וּשְׁלֹשֶׁים שֶׁקֶל בְּעָבֶע בְּבְּעְ בְּעָבְים שָׁבֶל בְּעָבֶע הַמְּבָּע בְּעָבְים בִּבְּלְ בְּעָבֶל בְּעָבֶל בְּעָבֶל בְּעָבֶל בְּעָבֶל בְּעָבְל בְּעָבֶל בְּעָבְל בְּעָבֶל הַמְּבָע מַאְוֹת וְחֲמִשְׁים שֶׁלֶל הַעְּבָע מַאְוֹת וּשְׁבַע מֵאְוֹת וּשְׁבָּע בְּבְּעְ בְּעָבְע בְּבְּעְבִים בְּבָּע בְּעְבִים שָׁבֶל בְּעָבֶל בְּעָבֶל בְּעָבֶל בְּעָבֶל בְּעָבֶל הַמְּבָים וְהַבְּעִים מָבֶּן עְשְּבְים תַּבְּוֹת הַשְּבֵע מֵאְוֹת וְחֲמִשְׁים שְׁבָל הַעְּבֶל הְעָבֶל הְנְבְּעְבִים מִבְּן עְשְּבִים תַּבְּעְבְים שָּבְּל בְּעָבֶל הְנְבִי הַבְּבְים וְחָמִשׁ מֵאְוֹת וְחָבְּעִים מְבְּרָ הִבְּבְּעִים מְבָּן עִשְּרִים מִבְּן עְשְּבְים וְחָמִשׁ מֵאְוֹת וְחָמִשְׁה וְאָבְיִי הַפָּבְר וּתְבְּבִי הַבְּבְּעוֹת מְאָוֹת וְחָמִישְׁב בְּיִבְית הְבָּבְים וְחָמִשְׁב בְּעְבְּל בְּעָבְים וְחָבְמִישְׁת אָלְבִים מִבְּן עָשְּרִים מָחְבְּים תַחְצִים שָּבְּים וְחָבְמִים בְּחְבּע בְּיִבּים בְּיִבְים בְּיּבְּים בְּיִבְים בְּבְּים בְּיִבְיִים מִבְּבְים בְּיִבְּים שָּבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּבְּבְים בְּעִבּים הְנְבְיּבְים בְּיבּבּים וְחָבְּים בְּיבּבּים בְּבְבְּעבּים וְבְבְּבְים בְּבְּבְים בְּיבְבּים בְּבְבְּבּים בְּבְּבּים בְּיבְבּים בְּיבְבּים בְּיבּבּים בְּבְּבְים בְּיבְיבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים מְנְבְים בְּיבְּבְים בְּיבְבּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבְּבּים בְּבְבּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּיבְבְים בְּיבְּבְּבּים בְּיבְבּבְים בְּיבְּבְים בְּיבְבּבְים בְּיבְבְים בְּבְּבְּבּים בְּיבְּבְים בְּבְּבְבְּים

י"בר

הקב"ה. אמר לו משה, בלל אל הייח, כי בודאי כך לוה לי הקב"ה. וכן עשה, המשכן מחלה, ואחר כך עשה כלים (ברכות נה.): (בד) בבד. ששים מנה. ומנה של קדש כפול היה, הרי הככר ק"כ מנה. והמנה כ"ה סלמים, הרי ככר של קדש שלשח אלפים שקלים. היה, הרי הככר ק"כ מנה. והמנה כ"ה סלמים, הרי ככר של קדש שלשח עביטין לככר לפיכך מנה בפרוטרוט כל השקלים שפחוסין במנינם מג' אלפים, שאין מגיטין לככר (בכורות ה.): (בו) בקע. הוא שם משקל של מחלית השקל: לשש מאות אלף וגוי. כך היו ישראל וכך עלה מנינים אחר שהקם המשכן בספר במדבר. ואף טתה בגדבת המשכן כך היו ומנין חלאי השקלים של שח מאות אלף שולה מאח ככר כל אחד של שלשח אלפים שקלים. כילד, שש מאות ומחשים חלאין שלין אלף ושבע מאות וממשה ושבעים שקלים: (בו) לצקת. כתרגומו, לאחכא: את אדני הקדש. וממשה המשכן הכשי השם שהם מ"ח קרשים ולה ו"א הדנים, ואדני הפרסת ארבעה, הרי

(בא) אלה פקודי. בפרשה זו נמנו כל משקלי נדבת המשכן לכסף ולזהב ולנחשת, ונמנו כל כליו לכל עבודתו: המשבן משבן. שני פעמים, רמז למקדש שנתמשכן בשני חוכנין על עונותיהן של ישראל (תנחומה ה): משבן העדות. עדות לישראל שויתר להם הקב"ה על מעמשה הענל, שהרי השרה שכינתו ביניהם (שם): עבודת הלוזם. להם הקב"ה על מעמשה הענל, שהרי השרה ללוים במדבר, לשאת ולהוריד ולהקים איש איש למשאו המופקד עליו, כמו שאמור בפרשת כשל (במן בבא ארתמר. הוא היה פקיד עליהם למסור לכל בית אב עבודה שעליו: (בב) ובצלאל בן אודי וגוי עשה את בל אשר צוה ה' את משה. אשר לזה אותו משה אין כתיב כאן אלל כל לשר לזה ה' את משה. של לזה לור וכר הסכימה דעתו למה של" למשה בסיני. כי משה לזה לבלאל לעשות תחלה כלים בחוכו. אמר לו בללאל, משכר בעול למשר לים בחול. אמר לו, כך שמעתי מפי מתה בעול למחר לים בחולו. אמר לו, כך שמעתי מפי מהנה בעול למה לה בעול לעשר מחלה בים ולח"כ משכו. אמר לו, כך שמעתי מפי

#### PARASHAS PEKUDEI

The Sidrah begins with a detailed listing of the amounts of gold, silver, and copper that were contributed for the construction of the Tabernacle. Despite the fact that the metals were deposited with Moses and were under the supervision of Bezalel — people whose greatness and integrity were indisputable, were known to the people, and attested to by God — Moses made a full accounting of all proceeds and use of the contributions. He would not rely on assumptions, for leaders must be beyond reproach and must keep accounts of the funds that pass through their hands.

Sforno comments that the Tabernacle and its individual parts were of such awesome holiness that they survived intact through time and wars. Unlike the two Temples that were sacked and destroyed, Moses' Tabernacle remained intact and was never captured or desecrated. The four rea-

sons for this are alluded to in the first two verses: (a) It was the Tabernacle of Testimony, where the Tablets, the symbols of God's communion with Israel, were deposited; (b) it was built at Moses' bidding, thus benefiting from his personal majesty; (c) the service of the Levites [who had proven their greatness by their loyal response to Moses after the catastrophe of the Golden Calf] and all the components of the Tabernacle were under the charge of Issamar, a man of great stature; and (d) those who led the work, as represented by Bezalel, were men of distinguished lineage and outstanding righteousness. Because of all these factors, Sformo explains, the Tabernacle was impervious to time and enemies. Solomon's Temple, by contrast, was built [in great measure] by non-Jewish workmen. Consequently, although the Shechinah rested upon it, its parts became worn with time

## PARASHAS PEKUDEI

Reckon-

The 21 These are the reckonings of the Tabernacle, the Tabernacle of Testimonu, which were reckoned at Moses' bidding. The labor of the Levites was under the authority of Issamar. son of Aaron the Kohen. 22 Bezalel, son of Un son of Hur, of the tribe of Judah, did even thing that HASHEM commanded Moses. 23 With him was Oholiab, son of Ahisamach, of the tribe of Dan. a carver, weaver, and embroiderer, with turquoise, purple, and scarlet wool, and with linen.

The Materials Used for the Work

 $^{24}$  All the gold that was used for the work — for all the holy work — the offered up gold was twentu-nine talents and seven hundred thirty shekels, in the sacred shekel.

<sup>25</sup> The silver of the census of the community was a hundred talents, one thousand seven hundred seventu-five shekels, in the sacred shekel; 26 a beka for every head, a half-shekel in the sacred shekel for everyone who passed through the census takers, from twenty years of age and up, for the six hundred three thousand, five hundred fifty, 27 The hundred talents of silver were to cast the sockets of the Sanctuaru and the sockets of the Partition:

and required repair and replacement. The Second Temple was built only thanks to the benevolence of King Cyrus, and it never had the Tablets or the Shechinah. Both Temples fell into enemy hands, were looted, and destroyed.

He comments further that compared to the gold and silver that were used in the Temples of Solomon and Herod. the amounts listed below are insignificant. Nevertheless. the Tabernacle surpassed both Temples in holiness, as noted above. This proves that God rests His Presence not where there is wealth, but where there is righteousness.

21. אלה — These are. This verse suggests homiletically that the only meaningful reckoning is the account one makes of resources that are devoted to building God's sanctuaries and otherwise used for the sake of Heaven. Only such investments are eternal: the others are transitory. As the Sages remark (Bamidbar Rabbah 22:8), the word ממון, money, is a contraction of מה אתה מונה? What are you counting? אינו כָלום It is worthless! (Or HaChaim).

המשכן משכן הערת — The Tabernacle, the Tabernacle of Testimonu. Why the repetition of the word Tabernacle? In this context, the word Tabernacle includes all the vessels and utensils contained in the structure. Collectively they are given the name Tabemacle because it was the abode of the Ark, which contained the Tablets of Testimony (Ibn Ezra). The reason it is necessary for the Torah to tell us here that we are speaking about the entire building and its contents is because the word Tabernacle is also used for one of the cloth coverings of the Tabernacle [see 35:11] (Ramban). Additionally, the double mention alludes to the two Tabernacles, for the Tabernacle on earth was parallel to the Tabernacle in Heaven (R' Bachya).

Midrashically, the two words allude to the two Temples which were taken from us. In a play on words, מְשֶׁבֶּן is pronounced as if it were vowelized משכן, a pledge or collateral, and intimates that the two Temples are collateral for the sins of Israel, and were taken from us until the nation repents and is restored to its former position (Rashi).

הַעֶּרָת — Of Testimonu. Because the Divine Presence was

upon it, the Tabernacle testified that God had forgiven the sin of the Golden Calf (Rashi). Alternatively, the Testimony refers to the Tablets (Ibn Ezra).

22. אשריצוה הי — That HASHEM commanded. So great was Bezalel that he did not act only at Moses' command: Bezalel even intuited instructions that HASHEM had commanded Moses, but that he had not conveyed to Bezalel, Moses taught Bezalel the order of the construction as it is found in chapters 25-26, where the Ark is mentioned before the structure, to which Bezalel argued that a building must be erected before its contents. Moses answered that not only was Bezalel right, even his name reflected his prescience, for Bezalel is a compound word formed of בצל אל. in the shadow of God. "You must have been in God's shadow when He spoke to me," Moses said, "for indeed [although the Ark is mentioned first because of its primary importancel, so did I hear from God that the Tabernacle must come first in terms of actual construction" (Rashi from Berachos 55a).

24. בכר — Talents. A talent, as used in the Tabernacle, was three thousand shekels (Rashi).

בכל מלאבת הקרש — For all the holy work. This seemingly superfluous phrase is included to show the extent of the miracle. In the ordinary course of working with gold, there is always waste, especially when the vessels are as intricately carved and cast as the Menorah and the Cherubim, and the gold had to be cut into slivers to be woven into the threads of the vestments and tapestries. Nevertheless, as our verse states, all of the gold, without any waste, went into the holy work (Or HaChaim).

25-28. רכסף — The silver. This passage lists only the silver that was accumulated through the head tax of a half-shekel, which was used to count the adult males (30:13). The bulk of it was used, as stated in verse 27, to cast the ninety-six sockets that supported the forty-eight planks of the Tabernacle walls and the four sockets that supported the four pillars that held the Partition-curtain in front of the Holy of Holies. The remaining silver was

מַאַה סָמַכִּין לִמָאַה כַכָּרִיז כּכּרא לְסַמְכַא: בּחוֹיַת אַלְפַא וּשְׁבַע מְאַה ושָׁבְעִין וָחַמְשַׁא עָבַר וַוִין לְעַמּוּדַיַּא וַשְׁבְעִין נחפא רישיהון וכבש יתהון: כטונחשא דַאָרַמוּתַא שָבָעִין כָּכָּרִין וּתְרֵין אַלְפין ואַרבַע מאַה סְלעין: וּנַעַבַר בַה יַת סְמִבֵּי תַּרַע מַשְׁבַּן זִמנָא וַיַת מַרבַּחַא דְנָחַשָּא וְיָת סְרָרָא דִנְחַשַא דִּי לֵה וְיַת כַּל מני מַדבּחא: לאנית סמכי דדרתא סחור סחור ויַת סַמְכֵי תָרַע דַּרְתַּא ויַת כּל סְכִּי מַשְבָּנָא וַיַת בַּל סְבֶּי דַרְתַּא סְחוֹר סְחוֹר: אומן תכלא וארגונא וצבע זהורי עבדו לבושי שמושא לשמשא בקורשא וַעַבַרוּ יַת לִבוּשֵי קוּרְשַא דִּי לְאַהַרן בְּמַא דִי פַּקִיד יִיַ יַת משָה: בוַעַבַד יַת אַפורַא רַהַבָּא תִכְלָא וְאַרגִּוְנַא וּצְבַע זָהוֹרִי וּבוּץ שָׁזִיר: גּוָרַדִּידוּ יַת טַפֶּי דַהַבָּא וָקַצִּיצוּ חוּטִין לְמֵעַבַּד בָּגוֹ תַכְלֵא וּבָגוֹ אַרְגָוַנָא וּבְגוֹ צָבַע זְהוֹרִי וּבְגוֹ בוּצַא עובַר אַמַז: - כַּתִפִּין עַבַרו לֶה מִלַפָּפָן עַל תַּרֶין סָטָרוֹהָי מַלַפַּף: הוָהָמַיַן תִּקּוּנָה דִּי עלוהי מְנֵה הוּא כְּעוֹבֶרוֹהִי דְּהָבַא תַכַלָא ואַרגוונא וּצָבַע זהורי וּבוּץ שזיר בָּמַא דִי פַּקִיד יִיַ יַת משה: ווַעַבָּדוּ יַת אַבְנֵי בוּרָלָא מְשַׁקּעָן מְרַמְּצָן דְּרָהָב גָּלִיפַן כָּתַב מִפַּרַשׁ עַל שְׁמַהַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל:זּ וְשַׁוִּי יַתְהוֹן עַל כִּתְפָּא רְאֵפוֹרָא אַבנִי דוּכָרָנָא לְבָנֵי יִשְׁרָאֵל כִּמָא דִי פַקיד יָיַ יַת משה: הוַעַבַד יַת חוּשְנַא עובר אַמַן כּעוברי אָפורַא רַהַבָא תִּבְלַא ואַרגונגא וּצָבַע זְהוֹרִי וּבוּץ שׁזִיר: י מַרַבַּע הָוָה עִיף עַבַרוּ יַת חוּשְׁנַא זֶרתַא יי אַרָכָה ווַרָתַא פָתַיָה עִיף: יוָאַשְלִימוּ בה אַרִבּעַא סְדְרֵי אֱבֵן טָבָא סִרְרָא קַרמָאָה סַמקּן יַרקּן וּבַרקּן סְדְרָא חָד: יאַןסָרָרָא תִּנְיָנָא אָזְמָרַגְּדִּין שַׁבְזֵיז וְסֶבְהַלוֹם: יבּוְסְדְרָא תִּלִיתָאָה קַנְבֵּרִי טרקיַא ועין עגלַא: ייוסדרַא רביעאַה כָּרוֹם יַמַא וּבוּרְלָא וֹפַנְתֵּרֵי מְשַׁקּעָן מָרַמִּצָן דִּדְהַב בָּאַשְׁלָמוּתְהוֹן: יר וְאַבְנַיָּא על שַמַהַת בָּנֵי יִשְרֵאֵל אָנִין תַּרְתֵּי עָסְרֵי על שִׁמַהָתְהוֹן בִּתַב מְפָּרַשׁ בִּגְלוֹף רעוקא גָבַר על שְמֵהּ לִתְרֵין עֲסַר שָׁבָטִין: טּוּנְעָבָרוּ עַל חוּשְׁנָא תִּכִּין ַמְתַחָמַן עובַר גִּדִילוּ דְּהַב דְּכֵי: יוּ נַעַבַרוּ תַּרְתֵּין מְרַמְצָן דִּרְהַב וְתַרְתֵּין עְוְקַן דִּרְהָב וִיהָבוּ יָת תַּרְתֵּין עִזְקָתָא עַל תְּרֵין סטרי חושנא: ייויהבו תרתין גרילן דְרָהַב עַל הַרְתֵין עוְקָתָא עַל סְטְרֵי

רם מְאַת אָדָנִים לִמְאַת הַכָּבֶּר כִּבָּר לָאָדֶן: וְאֶת־הָאֶׁלֶף וּשְׁבַע רם מְאַת אָדָנִים לִמְאַת הַכָּבָּר הַמֵּאוֹת' וַחֲמִשֶּה וְשִׁבְעִים עָשָה וָוִים לֻעַמּוּדֵים וְצָפָּה כט רַאשֵיהָם וְחָשֵּק אֹתָם: וּנְחְשֶׁת הַתְּנוּפָה שִׁבְעִים כִּבֶּר ר וְאַלְפַּיִם וְאַרְבַּע־מֵאֻוֹת שֶׁקֶל: וַיַּעַשׁ בָּהּ אֶת־אַרִנִי בַּתַח אָהֶל מוֹעֶד וָאֶת מִוֹבַּח הַנִּחֹשֶׁת וָאֵת־מִכְבַּר הַנְּחְשֶׁת אַ אֲשֶׁר־לָוֹ וְאָת כָּל־כְּלֵי הַמִּוְבֵּחַ: וְאֶת־אַדְנֵי הֶחָצֵר ׁ סָבִּיב 🚓 ָוְאֶת־אַדְנֵי שַׁעַר הֶחָצֶר וְאֵת כָּל־יִתְדְת הַמִּשְׁכָּן וְאֶת־ ָא כַּל־יִתִרָת הֱחָצֵר סָבִיב: וּמִן־הַתְּבֵלֶת וְהָאַרְגָּמָן וְתוֹלֻעַת אַ בַּל־יִתִרָת הָחָצֵר סָבִיב: לט ָהַשַּׁנִּי עַשִּוּ בִגְדֵי־שָּׁרָד לְשָׁרֵת בַּקְּדֵשׁ וַיַּעֲשׁוּ אֵת־בִּגְדֵי ָהַלְּרֵשׂ אֲשֵר לִאָהַרֹן בַּאֲשֵר צְוָה יהוָה אֶת־מֹשֵה: ַ וַיָּעֲשׁ אֶת־הָאָפָּד זָהָב תִּבֶלֵת וְאַרגָּמֶן וְתוּלֻעַת שָׁנֵי וְשֵשׁ בּ [חמישי] ָג מָשְׁזֶר: וַיְרַקְעוּ אֶת־פַּחֵי הַזָּהָבֹ וְקִצֵץ פִּתִילִם לֵעשׁוֹת גַּיַבְקְעוּ בָּתִוֹךְ הַתִּבֶּבֶתׁ וּבִתְוֹךְ הָאַרְגָּמָן וּבְתֶוֹךְ תּוֹבֻעַת הַשָּׁנִי ּ וּבְתְוֹךְ הַשֵּׁשׁ מֵעֲשָׂה חֹשֵב: כְּתַפְּת עֲשׁוּ־לְוֹ חִבְּרָת עַל־ קצומיו קר שָׁנֵי °קצוותו חָבָּר: וָחֵשֶׁב אֲפָדָתוֹ אֲשֶׁר עָלָיו מִמֶּנוּ הוּאֿ בִּמֵעֲשֵּׁהוֹ זָהָב תִבֶלֶת וְאַרְגָּמֵן וְתוּלֻעַת שָׁנֵי וְשֵשׁ מָשְׁוָר וַיָּעשוֹּ אֶת־אַבְנֵי ּ בַּאֲשֶׁר צְנָה יהוָה אֶת־מֹשֶׁה: הַשֹּׁהַם מֻסַבָּת מִשְּבְצִת זָהָב מְפָתָחת פּתוּחֵי חוֹתָם עַל־ י שִׁמְוֹת בָּנֵי יִשְׁרָאֵל: וַיָּשֶׁם אֹתָם עַל כִּתְפָת הָאֵפֶּׁד אַבְנֵי יִ זָבָּרָוֹן לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל בַּאֲשֶׁר צְנָה יהוָה אֵת־מֹשֵה: ּ נַיְּעַשׂ אֶת־הַחֶשֶׁן מַעֲשֵׂה חֹשֻב בְּמַעֲשֵׂה אֵפָּר זָהָב -י תְבֶלֶת וְאַרְגָּמֶן וְתוּלַעַת שָנִי וְשֵש מְשְוֵר: רָבִוּעַ הָיָה יי בָּפַוּל עָשְׂוּ אֶת־הַחְשֶׁן זֶרֶת אָרְכֶּוֹ וְזֵרֶת רָחְבָּוֹ בָּפְוּל: ּ וַיְמַלְאוֹ־בוֹ אַרְבָּעָה טוֹרֵי אָבֶן טור אָדֵם פִּטִּדָה יא וּבַבֶּקת הַשָּׁוּר הָאֶחָד: וְהַשָּוּר הַשַּׁנֵי נְפֶּךְ סַפִּּיר וְיָהַלְם: יב־יג וְהַטָּוֹר הַשְּׁלִישָׁי לֶשֶׁם שְׁבָוֹ וְאַחְלֶמָה: וְהַטּוּר הָרְבִיעִי תַּרְשָׁישׁ שָׁהַם וְיָשְׁפֶּה מִוּסַבֶּת מִשְׁבְּצָת זָהָב בִּמִלֻאֹתָם: יַד וְהָאָבָנִים עַל־שְׁמֹת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל הֵנָּה שִׁתֵּים עַשְׂרֵה עַל־שְׁמֹתֶם פִּתוּחֵי חֹתָם אִישׁ עַל־שְׁמוֹ לִשְׁנֵים עָשָׂר יי שָבֶט: נַיַּצְשְׂוּ עַל־הַחְשֶׁן שַׁרְשְׁרַת גַּבְלֻת מַצְעֲשָׁה עֲבָת יי זָהָב טָהְוֹר: וַיַּצְשׁׁוּ שְׁתֵי מִשְּבְּצְת זָהָב וּשְׁתֵּי טַבְּעָת ייַ ּזָהֶב וַיִּתְנֹוּ אֶת־שְׁתֵי הַטַּבָּעֹת עַל־שְׁנֵי קִצְוֹת הַחְשֵׁן:

יי וַיִּתְנֹוּ שְׁתֵי הָעֲבֹתִת הַזָּהָב עַל־שְׁתֵי הַשַּבָּעֻת עַל־קְצְוֹת

a hundred sockets for a hundred talents, a talent per socket. 28 And from the one thousand seven hundred seventu-five he made hooks for the pillars, covered their tops and banded them

<sup>29</sup> The offered up copper was seventy talents and two thousand four hundred shekels. <sup>30</sup> With it he made the sockets of the entrance to the Tent of Meeting, the Copper Altar, the copper meshwork that was on it, and all the vessels of the Altar; 31 the sockets of the Courtuard all around, the sockets of the gate of the Courtuard, all the pegs of the Tabernacle, and all the pegs of the Courtuard, all around.

39 Aamn's Vestments Moses.

 $^1oldsymbol{arFigure}$ rom the turquoise, purple, and scarlet wool they made knit vestments to serve in the Sanctuary, and they made the holy vestments for Aaron, as HASHEM had commanded

The Ephod

- <sup>2</sup> He made the Ephod of gold, turquoise, purple, and scarlet wool, and twisted linen. <sup>3</sup> Theu hammered out the thin sheets of gold and cut threads to work the weaver's craft into the turguoise, into the purple, and into the scarlet wool, and into the linen. 4 They made attached shoulder straps for it, attached to its two ends. 5 The belt with which it was emplaced, which was on it. was made from it, of the same workmanship, of gold, turquoise, purple, and scarlet wool, and linen, twisted, as HASHEM had commanded Moses.
- <sup>6</sup> Theu made the shoham stones, encircled with gold settings, engraved like the engraving of a signet ring, according to the names of the sons of Israel. 7 He placed them on the shoulder straps of the Ephod as remembrance stones for the sons of Israel, as HASHEM had commanded Moses.

The

<sup>8</sup> He made the Breastplate of weavers' craft, like the workmanship of the Ephod, of gold, Breastplate turquoise, purple, and scarlet wool, and linen, twisted. 9 It was square, folded over did they make the Breastplate; its length was a half-cubit and its width was a half-cubit, folded over. 10 Theu filled it with four rows of stones; a row of odern, pitdah, and barekes — one row; 11 the second row: nofech, sapir, and uahalom; 12 the third row; leshem, shevo, and achlamah; 13 the fourth row: tarshish, shoham, and uashfeh: encircled with gold settings in their mountings, 14 The stones were according to the names of the sons of Israel, twelve according to their names, like the engraving of a signet ring, each man according to his name, for the twelve tribes.

<sup>15</sup> For the Breastplate they made chains at the edges, of braided craftsmanship, of pure gold. 16 They made two gold settings and two gold rings, and they placed the two rings on the two ends of the Breastplate. 17 They placed the two gold ropes on the two rings, on the ends of the

טסין. היו מרדדין מן הזהב, אישטינדר"א בלע"ז, טסין דקין. כאן הוא מלמדך היאך היו טווין אח הזהב עם החוטין. מרדדים טסין דהין והוללין מהן פחילים לאורך הטס. לעשות חותן פחילים מעורבים עם כל מין ומין בחשן וחפוד שנחמר בהן זהב ולעיל כחנו,טו), חוט אחד של זהב עם ששה חוטין של חכלת, וכן עם כל מין ומין, שכל המינין חוטן כפול ששה והזהב חוט שביעי עם כל אחד ואחד (יומא עב.):

מאה. וכל שאר האדנים נחשת כחיב בהם: (בח) וצפה ראשיהם. של ממודים מהו. שבכולן כחיב ולפה רחשיהם וחשוקיהם כסף: (א) ומן התבלת והארגמן וגוי. שם לא נאמר כאו. מכאו אני אומר שאין בגדי שרד הללו בגדי כהונה. שבבגדי כהונה היה שש, אלא הם בגדים שמכסים בהם כלי הקדש בשעת סלוק מסעות, שלא היה כהם שם: (ג) וירקעו. כמו לרוקע הארץ (מהלים קלו:ו). כתרגומו ורדידו

used for the accessories needed for the pillars (v. 28). If so, however, where was the silver that was voluntarily contributed? According to Ibn Ezra (25:3), no other silver was to be contributed because there was no need for it.

Rashi (ibid.) holds that silver was contributed, and it was used to make utensils, but that silver is not listed in our passage, perhaps because it was not in significant amounts. Or HaChaim maintains here, as above in verse 25, that the Torah means to stress the miracle that there was absolutely no waste in casting the sockets; one talent was allocated for each, and each one weighed exactly a

talent when it was finished.

#### 39.

- 1. בגדי־שרד Knit vestments. These were the coverings in which the Tabernacle's most sacred artifacts were wrapped during journeys (Rashi to 31:10).
- 3. יֵרֶקְעוּ They hammered out. The verse explains how the gold threads were made. Gold was rolled out in very thin sheets and then thin slivers were cut from the sheets. These slivers were used as the threads that were interwoven with the other materials (Rashi).

חוּשְנָא: יחוָיָת הַרְהַיון גִּדִילַן דעל תַּרְתַּין סָטָרוֹהָי יָהַבוּ עַל תַּרְתֵּין מַרַמַצַתַא וִיהַבנון עַל כָּתַפַּי אַפּוּדַא לַקַבַל אַפּוֹהִי: יינַעַבָּדוּ תַּרתִין עִזְקַן דְּדָהַב וְשַׁנִּיאוּ עַל תַּרֵין סְטָרֵי חוּשנא על ספתה די לעברא דאפודא מלגיו: ַנעַבַרוּ תַּרָתַין עוַקו דּדָהַב וִיהַבנוּן על בּנַעַבַרוּ תַּרְתַּין כָּתְפֵּי אָפּוֹדָא מִלְּרֵע מַלַּקַבַל אַפּוֹהִי לַקַבַל בַּית לופַי מַעַלַוַי לְהָמִיַן אַפּוֹרַא: כּאַנְאַחִידוּ יַת חוּשְׁנָא מַעַוְקָתֵה לעוקתא דאַפודא בּחוּטַא דתכַלתּא לִמַהַנִי עַל הַמִּיַן אַפּוּדַא וַלַא יִתְפָּרַק חושנא מעלוי אפורא כמא די פקיד יי יַת משַה: כבּוַעַבַד יַת מִעִילַא דְאָפּוֹדָא עובַד מַחֵי גָּמִיר תִּכָלַא: כגופוּם מִעִילַא בַּפִיל לְגַוָה כִּפוּם שָרָיַן תּוֹרָא מַקַּף לפומה סחור סחור לא יתבוע: כרוַעברוּ על שפולי מעילא רמוני ּתִּכְלֵא וָאַרִגָּוַנַא וּצְבַע זְהוֹרָי שְׁזִיר: בהוַעַבָדוּ זַגַּיָא דָהָב דְּכֵי וִיהַבוּ יַת זַגַּיַא בָגו רַמונַיַא עַל שַפּולֵי מעילַא סחור סְחוֹר בָּגוֹ רְמּוֹנַיַּא: כּוֹזַגַּא וְרְמּוֹנַא זַגַּא וָרָמּוֹנָא עַל שָׁפּוֹלֵי מִעִילַא סְחוֹר סְחוֹר לשַמַשַא כָּמַא דִי פַּקִיד יִיַ יַת משַה: יוַעַבָרוּ יָת כָּתוּנִין דְבוּצָא עוֹבַד מָחֵי לאַהַרון וַלְבַנוֹהַי: כחוַיַת מצְנַפְּתַּא דבוצא ויַת שָבַח כּוֹבַעַיַא דבוצא ויַת מְכָנְסֵי בוּצָא דְבוּץ שְׁוִיר: בּטְוָיָת הַמְיָנָא דְבוּץ שִׁזִיר וְתִכְלָא וְאַרגָּוָנָא וּצְבַע זְהוֹרָי עוֹבַד צֵיָר (נ״א צִיוּר) כִּמָא דִי פַּקִיד יָיַ יַת משֶׁה: לוַעַבָדוּ יַת צִיצָא ַכְלִילַא דְקוּדְשַא דְהַב דְּכֵי וּכְתַבוּ עַלוּהָי גָּלִיפַן כָּתַב מִפַּרַש קדַש לַייַ: לאַנִיהָבוּ עַלוֹהִי חוּטָא תְכַלְתָּא לְמִתַּן עַל מִצְנַפָּתַא מִלְעַלָּא כִּמָא דִי פַּקִּיד יִיַ יַת משַה: לבּוּשְלִים כָּל פָּלְחַן מַשְׁכְּנָא מַשְׁכַּן זִמְנָא נִעָבָדוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל פַכל דִי פַקִיד יְיָ יָת משֶה כֵּן עַבָּדוּ: לגוָאַיִתִיאוּ יַת מַשְׁכָּנָא לִמשֵׁה יַת מַשְׁכְּנָא וְיָת כָּל מָנוֹהִי פּוּרְפוֹהִי דַפּוֹהִי עַבְּרוֹהִי וְעַמּוֹרוֹהִי וְסַמְכּוֹהִי: לרוְיָת חוֹפָאָה מַשְׁבֵי דְדְכְרֵי מְסַמְּבֵי ויַת חופַאַה מַשְׁכֵי דְסָסְגוֹנָא ויַת

ייי הַּחְשֶׁן: וְאֵת שְׁתֵּי קְצוֹת שְׁתִּי הָעֲבֹתֹת נֵתְנִּוּ עַל־שְׁתִּי שְׁתִּי הָאָבּר בִּאְלֵי שְׁתִּי בְּאַבּת הָאָפִר אָל־מְוּל פָּנֵיו: וַיְּצְשׁוּ שְׁתִּי טַבְּעָת וָיָּבְעָת וָיָּבְ וַיָּשְׁימוּ עַל־שְׁתִּי הַאָּפִר אָל־מְּוּל פָּנֵיו: וַיְּצְשׁוּ שְׁתִּי טַבְּעָת הָאָפִר הָאָפָר מִלְמַשָּׁה מִמְּוּל פָּנָיו עַל־בְּעְת הָאֵפְר מִלְמַשָּׁה מִמְּוּל פָּנָיו יַהְיְשֶׁן עַל־בּאְשָׁת מַחְבַּרְתְוּ מִמַּעל לְחֵשֶׁב הָאֵפְר: וַיִּרְכְּסְוּ אֶת־בּא לְעָמַת מַחְבַּרְתְוּ מִמַּעל לְחֵשֶׁב הָאֵפְר: וַיִּרְכְּסְוּ אֶת־בּא לְעָת הָאָבְּר הְאָבֶּער הְאָבְּר הַּאָבְּר בִּאְשָׁר עָּלְיוֹ הָאָבְּר הַאָּבְּר הַאָּמִין הָאָמִר הַאָּבְּר הַאָּבְיר בְּאָשָׁר עָּבְיוּת הַוְה אֶת־מִשֶּׁה:

צְּוָה יהוֹה אֶת־מִשֶּׁה:

בַּבֵּכֵּג נַיַּעֲשׁ אֶת־מְעִיל הָאפָד מַעֲשָׂה אֹרֶג בְּלֶיל תְּכֵלֶת: וּפִּי־ הַמְעִיל בְּתוֹכְוֹ בְּפִי תַחְרָא שָׁפָּה לְפִיו טָבֶיב לִא יִפָּרֵעַ בּר נַיְּעֲשׁוֹ עַל־שׁוּלֵי הַמְּעִיל רְמוֹנֵי תְּכֵלֶת וְאַרְנָּמָן וְתוֹלֵעַת בּר שָׁנְי מָשְׁזֶר: נַיְּעֲשִׁוּ פַּעֲמֹנֵי זָהָב טָהְוֹר וַיִּתְנוּ אֶת־הַפַּעֲמֹנִים בְּתְוֹךְ הָרִמֹנִים בְּתְוֹךְ הָרִמֹנִים בְּתְוֹךְ הָרִמֹנְים: בּר פַּאֲמָן וְרִמֹן פַּעְמָן וְרִמֹן עַל־שׁוּלֵי הַמְּעִיל סָבִיב לְשָׁרֵת בְּיִב לְשָׁרֵת בַּבְּמָנִים בְּעֲמָוֹ וְרָמֹן עַל־שׁוּלֵי הַמְּעִיל סָבִיב לְשָׁרֵת נַיַּעְשוּר צְּנָה יהוֹה אֶת־מֹשֶׁה: בּי בַּאֲשֶׁר צְנָה יהוֹה אֶת־מֹשֶׁה:

ים אֶת־הַכָּתְנָת שֵׁשׁ מַּעֲשָׁה אֹרֶג לְאַהָרֶן וּלְבָנֵיו: וְאֵת הַמִּצְנֶפֶת שֵׁשׁ וְאֶת־פַּצְאֵרִי הַמִּגְבָּעֻת שֻׁשׁ וְאֶת־מִּנְנְסִי הַמִּגְבָּעֻת שֻׁשׁ וְאֶת־מִּנְנְסִי כִּי הַבָּבְעֻת שֻׁשׁ וְאֶת־מִנְים בַּאֲשֶׁר צְּנָה יהוָה וְאַת־מִשֶׁה: וַיְּצְשְׂי אֶת־צִיץ נֵוֶר־הַקְּבָשׁ לְּבָשׁ לִּבְשׁ בִּאֲשֶׁר צְנָה יהוֹה לְּבָשׁ לִּבְשׁ בִּאֲשֶׁר צְיָין וְוֹלְעַת שָׁנִי מַנְעֲשִׁה רֹקָם בַּאֲשֶׁר צְנָה יהוֹה לְּבָשׁ לִּבְשׁ לִּבְשׁ מִשְׁהוֹר וַיִּכְתִּבִּוּ עַלֵּיו מִכְתַּבֹ פְּתּוּחֵי חוֹתַם לְּבָשׁ זְהַבְּשׁ תַּהְוֹר וַיִּכְתִּבִּוּ עַלֵּיו מִכְתַּבֹ פְּתּוּחֵי חוֹתַם לְּבָשׁ

לא לֵיהוְה: וַיִּתְּנְוּ עָלָיוֹ פְּתְיל הְבֵּבֶּעת לָתִת עַל־הַּמִּצְנֵבֶּפֶת לּבּ מִלְמֵעְלָה בַּאֲשֶׁר צִנְּה יהוָה אֶת־מֹשֶׁה: וַמֵּבֶל כָּל־עֲבֹרַת מִשְׁבַּן אְהֶל מוֹעֵד וַיִּעֲשוּ בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּבֹל אֲשֶׁר צְנָה יהוָה אֶת־מֹשֶׁה בֵּן עַשִׁוּ:

לּ וַיָּבְיאוּ אֶת־הַמִּשְׁכָּן אֶל־מֹשֶׁה אֶת־הָאִהֶל וְאֶת־כָּל־ לּ בַּלֶיוֹ קְרָסָיוֹ קְרָשָׁיוֹ בְּרִיחָוֹ וְעַמֻּדָיוֹ וַאֲדָנֵיוֹ: וְאֶת־מִּרְסֵה עוֹרָת הָאֵילִם הַמְאָדָּמִים וְאֶת־מִּרְסֵה עֹרְת הַמְּחָאֵים הּ וְאֵת פָּרָכֶת הַמָּסֶךְ: אֶת־אֲרָוֹן הָעֵדֶת וְאָת־בַּדָּיוֹ וְאֵת

**<sup>&</sup>quot;**בח

<sup>(</sup>בח) [ואת] **פארי המגבעות.** חפארת [המגבעות] המפוארות! שפרו היה נראה בין גיץ למלנפת ששם מנית חפילין, והגיץ היה נחון של המלח. הרי (לא) לתת על **המצגפת שלמעלה**. וש"י הפחילים היה משיבו של המלנפת למשלה והגיץ למשה, ומהו של המלנפת מלמשלה. ושד הקשיחי בה, כאן הוא כמין כתר. וא"א לומר הגיץ של המלנפת, שהרי בשחישת קדשים (זבתים ישי) שנינו

Breastplate. 18 The two ends of the two ropes they placed on the two settings, and placed them on the shoulder straps of the Ephod, toward its front. 19 They made two gold rings and placed them on the two ends of the Breastplate, at its edge, which is on its inner side, toward the Ephod. <sup>20</sup> They made two gold rings and placed them at the bottom of the two shoulder straps. toward the front, opposite its seam, above the belt of the Ephod. 21 They attached the Breastplate from its rings to the rings of the Ephod with a turquoise woolen cord, so that it would remain above the belt of the Ephod, and the Breastplate would not be loosened from above the Ephod, as HASHEM had commanded Moses.

Robe of the Ephod

<sup>22</sup> They made the Robe of the Ephod of weavers' craft, entirely of turquoise wool <sup>23</sup> Its head-opening was folded over within, like the opening of a coat of mail: its opening had a border all around, so that it would not tear. 24 On the Robe's hem they made pomegranates of turquoise, purple, and scarlet wool, twisted. <sup>25</sup> They made bells of pure gold. and they placed the bells amid the pomegranates on the hem of the Robe, all around, amid the pomegranates. <sup>26</sup> A bell and a pomegranate. a bell and a pomegranate on the hem of the Robe all around, to minister, as HASHEM commanded Moses.

Tunics of

<sup>27</sup> They made the Tunics of linen, of weavers' craft, for Aaron and his sons: <sup>28</sup> and the Turban of linen, and the splendid headdresses of linen, and the linen Breeches of twisted linen: 29 the Sash of twisted linen, turquoise, purple, and scarlet wool, of embroiderers' work, as HASHEM had commanded Moses.

Head-plate

- 30 They made the Head-plate, the holy crown, of pure gold, and they inscribed on it with script like that of a signet ring. "HOLY TO HASHEM," 31 They placed on it a cord of turguoise wool. to put over the Turban from above, as HASHEM commanded Moses.
- 32 All the work of the Tabernacle, the Tent of Meeting, was completed, and the Children of Israel had done everything that HASHEM commanded Moses, so did they do.

Moses Inspects

33 They brought the Tabernacle to Moses, the Tent and all its utensils: its hooks, its planks, its bars, its pillars, and its sockets; 34 the Cover of red-dyed ram hides, and the Cover of Tabernacle tachash skins, and the Partition-curtain; 35 the Ark of Testimony and its staves, and the

בפתיל תכלת (לעיל כח:כח) וע"כ פחות משנים לא היו. שהרי בשתי קלות החשן היו ב' טבטות החשו ובשתי כתפות החפוד היו ב' טבטות החפוד שכנגדו. ולפי דרד השירה ל' חוטין היו. ומ"מ פחוח משנים חי חפשר: (לב) ויעשו בני ישראל. חת המלחכה בבל אשר צוה ה׳ וגו׳: (לג) ויביאו את המשבן וגו׳. שלא היו יכולין להקימו. ולפי שלא טשה משה שום מלאכה במשכן הניח לו הקב"ה הקמחו, שלא היה יכול להקימו שום אדם מחמת כובד הקרשים שאין כת באדם לזקפן, ומשה העמידו. אמר משה לפני הקב"ה, חיך אפשר הקמחו ע"י אדם. א"ל, עסוק אחה בידך ונראה (לעיל כח:לו). ואומר אני פחיל חכלת זה חוטין הן לקשרו בהן במלנפת, לפי שהלין אינו אלא מאוזן לאוזן ובמה יקשרנו במלחו. והיו קבועין בו חוטי תכלת לשני ראשיו ובאמלפיתו שבהן קושרו ותולהו במלנפת כשהוא בראשו. ושני חוטין היו בכל הלה וקלה, אחת ממעל ואחת מתחת ללד מלחו וכן באמלעו, שכך הוא נות לקשור ואין דרך קשירה בפחוח משני חוטין, לכך נאמר על פחיל תכלח ועליו פחיל תכלח. וקושר ראשיהם השנים כולם יחד מאחוריו למול ערפו ומושיבו על המלנפת. ואל חחמה שלא נאמר פחילי חכלת הואיל ומרובין הן. שהרי מלינו בחשן ואפוד וירכסו את החשו וגו'

- 28. המצופת The Turban. This was the headcovering of the Kohen Gadol. The splendid headdresses were those of the other Kohanim.
- 31. על־הַמְצְנָמָת Over the Turban. The Head-plate was held in place on Aaron's forehead by means of three blue cords, threaded through three holes in the Head-plate. Two of them were in its ends, at his temples. The third was at the top of the Head-plate's center. The center thread was pulled over the Turban, as stated in this verse, and all three cords were tied at the back of Aaron's head (Rashi).
- 33. וַיַביאוּ אַת־הַמּשְׁבָּן They brought the Tabernacle. In this context, the word Tabernacle refers to the covering, not the

building, since they brought the unassembled parts to Moses (Ramban.)

The workmen could not erect the Tabernacle because of its massive weight. Since Moses had not had a share in the actual work of the Tabernacle, God wanted him to have the honor of erecting it. Seeing how heavy it was, he asked God, "How can anyone erect it?" God told him to make the attempt and the Tabernacle would stand on its own, as if he had put it up. Therefore, the Torah states in the passive voice, the Tabernacle was erected (40:17), to imply although Moses tried to erect it, it stood up by itself, miraculously (Rashi).

:דפרסא פרכתא ארונא לה ית דסהדותא ויַת אַריחוהי ויַת כַּפּרתַא: לונת פתורא ית כל מנוהי וית לחם אַפַּיַא: איַת מְנַרְתַּא דַכִיתָא יַת פוצינהא פוציני סדרא וית כל מנהא וית משתא דאַנהַרוּתַא: להוָיַת מַדְבַּחַא דְדָהַבָּא וִיַת משחא דרבוּתא וית קטרת בּוֹסְמַיַּא וְיַת פָּרַסָא דְתַרַע משׁכּנא: לטיַת מַדְבָּחַא דְנְחַשָא ויַת סרדא דנחשא דילה ית אריחוהי וית כל מַנוֹהִי יָת כִּיוֹרָא וְיַת בִּסִיסָה: מיַת סְרַדִי דַרָרַתָּא יַת עַמוּדָהַא ויַת סמכהא וית פַרַסָא לתָרַע דַּרְתַא יַת אַטוּנוהִי וְסְכַּהַא וַיַת כַּל מַנֵי פַּלְחַן משכנא לְמַשְׁכַּן וְמְנַא: מא יַת לְבוּשֵׁי שְמוּשָא לְשַׁמַשַא בקוּדשא יַת לבוּשי קוּדשא לאַהרן כַּהַנָא ויַת לבושי בנוהי לשמשא: מבככל די פקיד יי ית משה בּן עַבַדוּ בְּנֵי יִשְרָאַל יַת כּל פּלחַנא: מינחוא משה יַת כַּל עברתָא והָא עַבַרו יַתָה בָּמַא דִי פַּקִיד יִיַ כֵּן עַבַרוּ וּבַריף יתהון משה: אומַלִּיל יִי עם משה לְמִימַר: בּבִּיוֹמא יַרְחַא קדמאָה בּחַד לְיַרְחָא תִּקִים יַת מַשִּׁבְּנָא מַשְּבָּן זְמִנָא: גוֹתשַנִּי תַפָּן יַת אַרוֹנָא דְסָהַדוּתָא וָתַטֶל עַל אַרונַא יַת פַּרְבָתַא: דּוַתַעַל יַת פַתוֹרַא וִתַסְדֵּר יָת סִרְרֵהּ וִתָּעֵל יָת מַנַרתַא וְתַדְלֵק יַת בּוֹצִינַהַא: הּוְתְתֵּן יַת מַדְבָּחָא דְדַהֵבָא לְקָטֹרֶת בּוּסְמַיַּא קַדַם אַרוֹנָא דָסָהַדוּתָא וּתְשַׁוִּי יַת פָּרַסָא דתַרעָא לִמַשְׁכָּנַא: וְוַתְתֵּן יַת מַדְבָּחַא ָדַעַלַתַא קַרַם תָּרֶע מַשָּכְּנָא מַשְׁכַּן זִמְנַא: וּוָתָתֵּן יַת כִּיּוֹרָא בֵּין מַשְׁכַּן וִמְנַא וּבֵין מַרבָּחַא וִתְתֵּן תַּמַן מַיַא: חוּתְשַׁוּי יָת דַּרָתַא סָחוֹר סְחוֹר וְתָתֵן יַת פָּרָסָא דתרע דרתא: פותסב ית משחא דָרְבוּתָא וּתָרָבִּי יָת מַשְׁכְּנָא וְיַת כָּל דִּי בָה וּתְקַדֵּשׁ יַתָה וְיַת כַּל מַנוֹהִי וִיהֵי קוּרְשַא: יוּתְרַבִּי יָת מַדְבְּחָא רַעֻלָּתָא וְיָת בַּל מַנוֹהִי וּתְקַדֵּשׁ יָת מַדְבְּחָא וִיהֵי מַרְבָּחָא לְרֵשׁ קוּרְשִׁין: יאוֹתְרַבִּי יָת פַיוֹרָא וַיַת בָּסִיסָה וֹתְקַרֵשׁ יָתֵה: לּ הַכַּפְּרֶת: אֶת־הַשֶּׁלְחָן אֶת־כָּלֹ־כֵּלָיו וְאֵת לֵחָם הַפְּנִים:
לּ הָתְרַהְ הַשְּׁרְרָה אֶת־נְרֹּהָ נָרֶת הַפִּנְּרָה וְאֶת־בָּלִּה נָרֶת הַפִּנְּרָה וְאֶת־בָּלִּה וְאֶת מִוְבָּח הַזָּהָב וְאֵת שֲׁמֶן הַפָּאוֹר: וְאֵת מִוְבָּח הַזָּהָב וְאֵת שֲׁמֶן הַפְּאוֹר: וְאֵת מִוְבָּח הַזָּהָב וְאֵת שֲׁמֶן הַפְּאוֹר: וְאֵת מִוְבָּח הַזָּהָב וְאֵת שֲׁמֶן הַפְּאוֹר: וְאֶת־כִּבְּר הַנְּחֹשֶׁת אֲשֶׁר־לוֹ אֶת־כְּבָּר הַנְּחְשֶׁת אֲשֶׁר־לוֹ אֶת־הַבְּלֵיו וְאֶת־בְּנְיִה וְאֶת־הַבְּנְוּ: אֵת כְּלְּבְיִ עְבֹרַת הַבְּלְיִי וְאֶת־בְּנְיִה וְאֶת־בְּנְיִה וְאֶת־בְּנְיִי וְאֶת־בָּנְיִי וְאֶת־בְּנְיִי וְאֶת־בְּנְיִה וְאֶת־בְּנְיִה וְאֶת־בְּנְיִי וְאֶת־בְּנְיִה וְאֶת־בְּנְיִה וְאֶת־בְּנְיִי וְאֶת־בְּנְיִם וְאָתִי וְנְתִּבְּרֵי וְאֶת־בְּנְיִי וְאֶת־בְּנְיִי וְאֶת־בְּנְיִי וְאֶת־בְּנְיִי וְאֶת־בְּנְיִי וְאֶת־בְּנְיִי וְעְיִרְת בַּלְּיִשׁ לְאַהָרו הַבְּוֹן וְאֶת־בְּנְיִי וְעְיִרְּלֵּל אָתְר בְּנְיִי וְשְׁרָאֵל אָתְי בְּנְרִי וְעְשִׁר בְּנָה וְתְּבְּרֵי וְנְשִׁר בְּנָה וֹתְנְבְרָךְ אִמְשְׁר בְּנָה וְבְּבְרִי אְנְבְירִ אְתִיּבְּתְי וְנְשִׁר בְּנָה וֹתְנְבְרָבְּ אֹתְנְבְרָבְי אֹתְּבְּבְר וֹהְנְבְרָבְי אֹתְם מֹשֵׁה: אַנְיֹי בְּנְבְּר אֹתְם מֹשֵׁה: אַנְיֹי בְּנָהְי וֹהְנְבְרָבְּר אֹתָם מֹשֵׁה:

המישי[שביעי] איסי בּיָבֶבֶּּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: בְּיוֹם־הַחְבֶשׁ הָרָאשְׁוֹן מ איב וַיְרַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: בְּיוֹם־הַחְבֶשׁ הָרָאשְׁוֹן

גְּשֶׁחֶת לֵּתְשׁחְתָּ שֶׁת־מִשְׁבַּן אָהֶל מוֹעֵד: וְשַׂמְתָּ
גְּשֶׁחֶת אַת אֲרָוֹן הָעֵרְוֹּת וְטַכּּתְ עַל־הָאָרָן אֶת־הַפְּרְכֶּת:
הְּהֶבָאת אָת־הַשְּׁבָּן וְעָרַכְּתָּ אֶת־עֶרְבָּוֹ וְהָבָאת אֶת־מִוְבַּח הָעָלֶה לְפְנֵּי בָּמִישְׁבָּן הָעָלֶה לְפְנֵּי שָּׁתְדֹן הָעֵרָה וְשֵׁמְתָּ אֶת־מֶרְבָּוֹ וְהָבָאת אֶת־מִוְבַּח הָעָלֶה לְפְנֵּי שָּׁתַח מִשְׁבַּן לְּתָתָּ אֶת־הָמְשַׁבְּן הָעָלֶה לְפְנֵּי וְנְתַתָּה אֶת מִוְבַּח הַעְלֶה לְפְנֵּי בָּתְדֹי וְנְתַתָּ אֶת־הָמְשַׁרְ הַּעְרָה וְמָשַׁחְתָּ אֶת־מָּבְּח הָעָלֶה לְפְנֵּי בָּמִים מִשְׁבַּן יְמֶתְּה אָת מִוְבַּח הָעֶלֶה לְפְנֵי שָּעַר הָמְשַׁרְ הַּמְיֹם אָת־הַמְּלָה לְבְּיִים אָת־מְבְּלְיה וְנָתַתָּ אֶת־הָמְּבָּן וְאֶת־כָּלְּלְבְּיִעְ אֶת־הָמִּוֹבְח הָנְיָה וְנְתָהְ אֶת־הָמִוֹבְח הָעָלֶה וְהָנָה וְנְתָהָ אֶתְרֹ בְּלְּבְישְׁתָּ אֶת־הָמִוֹבְּח הָנְיָה וְנְתָהָ אֶתְר־בְּלְּי, וְנְתָהְ אֶתְרֹבְּיוֹ וְנְתָהְ אֶתְרֹבְיּוֹ וְנְתָהְ אֶתְרֹבְיוֹ וְנְתָהְ אֶתְרֹבְּיוֹ וְנְתָהְ אֶתְרֹבְּיוֹ וְתְּבָּחְתְּ אֶת־הַמְּבְּח וְנְתָהְ אֶתְרֹב וְנְתָהְ אֶתְרֹב וְנְתָהְ אֶתְרֹבְּיוֹ וְנְתָהְ אֶתְרֹב וְנְתָהְ אָתְרֹב וְנְתָהְ אָתְרֹב וְנְתָהְ אָתְרֹב וְנְתָהְ אָתְרֹב וְנְתָהְ אֶבְיוֹ וְהָנְיִם אֶתְרֹבּיְעְתְּ אֶת־הַמְּוֹבְ וְנְתָהְ אֶתְרֹב וְנְבְּשְׁתְּ אֶתְרֹב וְנְבְּיִישְׁתְּ אֶתְרבּבְּלְיוֹ וְהָבְישְׁתְּ אֶת־הַבְּיוֹ וְנְתָבְישְׁתְ אֶתְרֹב וְנְתְּבְשְׁתְּ אֶתְרב בְּנִישְׁתְּ אֶתְרב בְּלְיוֹי וְקְבִּשְׁתְּ אֶתְרב בְּלְיוֹי וְנְבְישְׁתְּ אֶתְרב בְּלְיוֹ וְנְבְּישְׁתְּ אֶתְרב בְּלְיוֹ וְנְבְישְתְּ אֶתְרב בְּלְיוֹ וְנְבְישְׁתְּ אָתְרב בְּעְבְיִי וְנְבְּישְׁתְּיִי בְּבְּישְׁתְּ אָתְרב בְּנְבְישְׁתְּ אָתְרב בְּעְבְיּתְ בְּבְּתְיוֹם בְּעִיבְיוֹ וְנְבְישְׁתְּים אָתְרב בְּעְיִבְּיוֹ וְבְבְישְׁתְּ אֹתְרוּב בְּעְיבְי וְבְבְישְׁתְּ אָבְיוֹ וְבְבְשְׁתְּ אַתְרב בְּלְיוֹם בְּעְתְרב בְּבְיוֹ וְבְבְּשְׁתְ אָבְיוֹים בְּבְּתְיבְּיוֹ וְנְבְבְּשְׁתְּ אָבְרוֹי וְנְבְבְּעְבְּתְּתְ בְּבְיוֹיוֹ וְנְבְבְשְׁתְ אָבְרוֹב בְּבְּיוֹ וְנְבְבְּעְתְּים בְּעְבְּבְיוֹ וְנְבְבְּעְתְּבְּיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּבְּבְיוֹים בְּבְבְיוֹם בְּבְבְּיוֹם בְּיבְיוֹם בְּבְבְּיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּבְ

והוא אחד מ"א מזמורים שבתפלה למשה (עד לדוד מזמור חסד ומשפט) (חהלים לדן, מנחומת יא; כמדבר רכה כנט): (ג) וסבות על הארון. לשון הגנה, שהרי מחילה היחה: (ד) וערבת את ערבו. שחיום) מערכות של לחם הפנים:

כמקימו והוא נזקף וקם מאליו. וזהו שנאמר הוקם המשכן (להלן מ:יז) הוקם מאליו. מדרש רבי מנחומא ניא): (מג) ויברך אותם משה. אמר להם יהי רלון שחשרה שכינה במעשה ידיכם, ויהי נועם ה' אלהינו עלינו (ומעשה ידינו) וגו' (תהלים ל:יז)

<sup>42.</sup> אַת כְּל־הָעֵבְרָה — The entire service. Instead of the word מָלְאַבָּה work, which is used throughout these chapters, this verse uses the same term that is used to describe the sacrificial service [עַבְרַה], to emphasize that they performed the construction work not like laborers, but like Kohanim per-

forming the sacred service (Ramban).

<sup>43.</sup> אָנְיְשְׁיּה — So had they done! This is the third time in the chapter that this expression is used (vs. 32,42, and 43). The apparent redundancy may allude to three elements of the sin of the Golden Calf, for which the Jews atoned by making the

Cover: 36 the Table and all its utensils, and the show-bread: 37 the pure Menorah, its lamps the lamps of the prescribed order — and all its utensils, and the oil of illumination: 38 The Gold Altar, the anointment oil, and the incense spices; and the Partition of the entrance of the Tent <sup>39</sup> the Copper Altar and its copper meshwork, its staves, and all its utensils, the Laver and its base: 40 the curtains of the Courtuard, its pillars and its sockets, the Partition of the gate of the Courtuard, its ropes and its pegs, and all the utensils for the service of the Tabernacle of the Tent of Meeting: 41 the knitted vestments to serve in the Sanctuaru, the sacred vestments of Aaron the Kohen, and the vestments of his sons to minister.

<sup>42</sup> Like everything that HASHEM commanded Moses, so did the Children of Israel perform all Moses the labor. 43 Moses saw the entire work, and behold! — they had done it as HASHEM had Approves commanded, so had they done! And Moses blessed them.

40 to Set Up the

<sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> "On the day of the first new moon, on the first of the month, you shall erect the Tabernacle, the Tent of Meeting. <sup>3</sup> There you shall place the Ark Command of Testimonu and screen the Ark with the Partition. 4 You shall bring the Table and prepare its setting, bring the Menorah and kindle its lamps. 5 You shall place the Gold Altar for incense in Tabernacle front of the Ark of Testimony, and emplace the Curtain of the entrance of the Tabernacle. 6 You shall place the Elevation-offering Altar in front of the entrance of the Tabernacle, the Tent of Meeting, 7 You shall place the Laver between the Tent of Meeting and the Altar, and you shall put water there. 8 You shall emplace the Courtuard all around, and emplace the Curtain at the gate of the Courtuard. 9 You shall take the anointment oil and anoint the Tabernacle and everything that is in it, sanctify it and all its utensils, and it shall become holu. 10 You shall anoint the Elevation-offering Altar and all its utensils; you shall sanctify the Altar, and the Altar shall become holy of holies. 11 You shall anoint the Laver and its stand, and sanctify it.

Tabernacle. They expressed their denial of the Torah in deed [by worshiping the calf]; in speech [by calling it a god]; and in thought (by believing it to have divine power). In performing their duty to make the Tabernacle, they showed their loyalty to God in the same three ways: in deed, by contributing; in thought, by dedicating their intelligence to the task; and in speech, by declaring throughout the work that they were doing it for the sake of Heaven (Or HaChaim).

43. ויברך אתם משה — And Moses blessed them, He said, "May it be God's will that the Shechinah rest upon your handiwork," and the verse, "May the pleasantness of my Lord, our God, be upon us — our handiwork may He establish for us; our handiwork may He establish" (Psalms 90:17), from the psalm composed by Moses (Rashi).

#### 40.

The Midrash teaches that the entire work of fashioning the components of the Tabernacle was completed in Kisley, but God wanted it to be erected on Rosh Chodesh Nissan (verse 2). God waited until Nissan because that was the month when the Patriarch Isaac was born (Tanchuma). This suggests that no Tabernacle in Jewish life can be seen in isolation from the chain of tradition beginning with the Patriarchs and stretching through the generations.

In order to assuage the slight to Kisley, which had been denied the honor of celebrating the Tabernacle's inauguration, God pledged that another Sanctuary would be inaugu-

rated in Kisley. That time came when the miracle of Chanukah took place, and the Temple was rededicated on 25 Kislev.

- 2. ביום־החרש הראשוו באחר לחרש On the day of the first new moon, on the first of the month. As explained by the Sages in various sources, Rosh Chodesh Nissan was the day when the Tabernacle was erected permanently. From then on, it would be disassembled only when the nation traveled. Before that day, however, Moses performed the procedure of sanctification, during which he erected and dismantled the Tabernacle every day for the seven days before the first of Nissan. During that week, Moses served as the Kohen Gadol, performing the entire inauguration service. After these seven days, he assembled it for good and it had its full sanctity, as described at the end of this chapter (Ramban).
- 3. וסבת על-הארן And screen the Ark. After placing the Ark in the Holy of Holies, Moses would shelter it from sight by hanging the Partition, which divided the Holy of Holies from the rest of the Tabernacle (Rashi).
- 10. והֵיָה הַמוֹבָּח קרשׁים And the Altar shall become holy of holies. The Altar was not equal in holiness to the place of the Ark, which is the Holy of Holies, but the Altar is given this description because, with very few exceptions, even the holiest offerings are offered on it. In the previous verse, the Tabernacle itself is referred to only as holy, even though it is holier than the Altar, because the outer section of the Taber-

ינוּתָקַרַב יַת אַהַרן ויַת בְּנוֹהִי לְתַרַע מַשְׁכַּן זִמְנָא וְתַסְחֵי יַתְהוֹן בִּמַיַא: ינותלבש ית אהרן ית לבושי קודשא ותרבי נתה ותקדש נתה וישמש קדמי: ייונת בְּנוֹהֵי תַּקָרֶב וַתַּלְבַּשׁ יַתָּהוֹן בָּתּוּנִין: פּוּוּתָרָבִּי יַתָּהוֹן בָּמַא דִי רַבַּיתַא יַת אַבוּהוֹן וִישָּמִשוּן קַדַמֵי וּתָהַי לִמַהַנִי לָהוֹן רָבוּתָהוֹן לְבָהֵנוּת עַלַם לְדַרֵיהוֹן: שוַעַבר משַה כְּכל דִי פַקִּיר יִי יָתַה כַּן עַבַר: יוַנַהַנָה בְּיַרְחַא קַרְמַאָה בְּשַׁתַּא תניַתָא כִּחַד לְיַרָחָא אָתָּקָם מַשְׁכָּנָא: יחוַאַקָם משָה יַת מַשְׁכָּנַא וִיהַב יַת סְמַכוֹהָי וְשַׁנִי יַת דַּפּוֹהָי וִיהַב יַת עַבָּרוֹהִי וַאַקָם יַת עַמּוּדוֹהָי: ישּוּפָרָס יַת פָּרַסָא על מַשְּבָּנָא וְשַׁוִּי יַת חוֹפַאַה דְמַשְבָּנַא עַלוֹהָי מִלְעַלַּא כְּמֵא דִי פַּקּיד יִיָ יַת משה: בוּנָסִיכ וִיהַב יַת סְהַרוּתַא לַאַרונָא וְשַׁנִּי יָת אֱרִיחַיָּא עַל אַרונַא וִיהַב יַת כַּפַּרָתַּא עַל אַרוֹנַא מִלְעַלָּא: נאוְאַעַל יָת אַרוּנָא למַשְׁכָּנָא וְשַׁוִּי יַת פָּרָכְתָּא דִפְּרָסָא וְאַטֵּל עַל אַרוּנַא רְסָהַרוּתָא כִּמָא רִי פַּקִּיד יִיָ יַת משַה: בבּוִיהַכ יָת פָּתוֹרָא בְּמַשְׁבַּן זִמְנָא עַל צַרָא (נ-אַ שָׁרַא) דְמַשָּׁכְנָא צָפּוּנָא מַכַּרָא לְפַרְכָתַּא: בּג וְסָדֵּר עַלוֹהִי סִידְרִין דְּלְחַם קַרָם יָיַ כָּמָא דִי פַּקִיר יִיַ יַת משַׁה: כּדּ וְשַׁנִּי יַת מַנַרְתַּא בִּמַשְׁכַּן זִמְנַא לַקַבַל פַּתוּרָא על צָרָא (נ-אַ שִׁרָּא) דְמַשְׁבְּנָא לְּדָרוֹמָא: בהוָאַדְלַק כּוֹצִינַיָּא קָרָם וְיָ בְּמָא דִי פַּקִּיד יִיָ יָת משַה: כּוּ וְשַׁוִּי יָת מַרְבְּחָא דְדַהֲבָא בִּמַשְׁבַּן זִמָנָא קַרָם פָּרְבְתָּא: בּז וְאַסִּיק עַלוֹהִי קַטרֶת בּוּסְמִין כְּמָא דִי פַּקִיד יְיָ יָת משה: כחושוי יָת פְּרָסָא דְתַרְעָא לְמַשְׁכָּנָא: כּס וְיָת מַדְכְּחָא דַעֻלַתָא שַׁוִּי תָרַע מַשְבָּנָא מַשְבַּן וִמְנָא וְאַפֵּק עַלוֹהִי יַת עַלַתַא וָיַת מִנָחַתַא כִּמַא דִי פַּקִּיד יִיַ יַת משַה: לּוְשַׁוִּי יָת כִּיוֹרָא בַּין מַשְׁבַּן וְמָנֵא וּבֵין מַדְבָּחַא וִיהַב תַּמַן מַיָא לָקְרוּשׁ: לֹא וִיקָרְשׁוּן (נ-א וֹמְקַרְשִׁין) מְנַהּ משה וְאַהַרן וּכְנוֹהִי יַת יְדֵיהוֹן וְיָת רַגְלַיהוֹן: לבּבְּמֵעַלְהוֹן לְמַשְׁבַּן וִמְנָא וּבָמַקַרָבָהוֹן לְמַדְבָּחָא יְקַדְשוּן בְּמָא

ַרַ וָהָקָרַבְתָּ אֶת־אַהָּרֹן וְאֶת־בָּנָיו אֶל־פֶּתַח אָהֶל מוֹעֵד 👊 יַּ י וְרֵחַצְתָּ אֹתָם בַּפָּיִם: וְהַלְבַּשְׁתָּ אֶת־אַהַרֹן אָת בּּגְּרֵי יי ַר הַקּרֵשׁ וּמֶשַׁחָתָּ אֹתֵוֹ וִקּדַשְׁתָּ אֹתְוֹ וְכִהַן לְי: וְאֶת־בָּנֵיוֹ יִי הַקְּרֵשׁ וּמֶשַׁחָתָּ ּש תַּקּרֵיב וְהַלְבַּשְׁתָּ אֹתָם כָּתָּנְת: וּמָשַׁחְתֵּ אֹתָם כַּאֲשֶׁר שׁ מָשַּׁחְתָּ אֶת־אָבִיהֶּם וְכָהֲנָוּ לֵי וְּהֵיְתָּה לִהְיֹת לָהֵם יי מַשְׁחָתָם לִכְהֻנַּת עוֹלָם לְדְרתָם: נַיַּצֵשׁ מֹשֶׁה בְּכֹּל אֲשֶׁר יי וַיְהִי בַּחְרֵשׁ הַרִאשַׁון י צוָה יהוָה אֹתְוֹ כֵּן עָשָׂה: -יי בַּשַּׁנַה הַשַּׁנִית בָּאָחֶד לַחְדֶשׁ הוּקַם הַמִּשְׁבָּן: וַיָּקֶם משֶׁה 🗝 בַּשַּׁנַה הַשַּׁנִית בָּאָחֶד ָאַת־הַמִּשָׁכַּון וַיָּתֵן אַת־אַדָנַיו וַיָּשֵם אַת־קָרָשָׁיו וַיִּתַן אֶת־ יש בּּרִיחָיו נַיַּקָם אֶת־עַמּוּדָיו: נַיִּפְרָשׁ אֵת־הָאֹהֵל עַל־ הַמִּשְׁבֵּן וַיַּשֵׁם אֵת־מִכְסֵה הָאָהֵל עָלָיו מִלְמָעְלָה בַּאֲשֶׁר ַנִיּקַּח נַיִּתֵּן אֶת־הָעֵדָת אֱל־ ב צוַה יהוָה אַת־משֵׁה: ַהַאַרֹן וַיָּשֵׂם אֵת־הַבַּהֵּים עַל־הָאָרָן וַיִּתֵן אֶת־הַבַּפָּרֶת ַבּא עַל־הַאָרָן מִלְמָעִלָה: וַיָּבֵא אֵת־הָאָרן אַל־הַמִּשְׁכָּן וַיָּשֶׂם בּאַ ָאַת פָּרְכֵת הַמָּטָּךְ וַיָּּסֵךְ עַל אַרְוֹן הָעַדְוּת בַּאֲשֶׁר צְוָה ֿוַיִּתֵּן אֶת־הַשָּׁלְחָן בְּאָהֶל מוֹעֵׁד בב יהוה את־משה: בּג עַל יֵרֶךְ הַמִּשְׁבָּן צָפִנָּה מִחֻוּץ לַפָּרְכֶת: וַיְּעֲרָךְ עָלֵיו עַרֶךְ יַ בר לֵחֶם לִפְנֵי יהוָה כַּאֲשֶׁר צְוָה יהוָה אֶת־מֹשֶׁה: אֶת־הַמְּנֹרָה בְּאָהֶל מוֹעֵד נָכַח הַשָּלְחָן עַל יֵרֶךְ הַמִּשְׁבָּן -ה נֵגָבָּה: וַיַּעַל הַנֵּרָת לִפְנֵי יהוָה כַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוָה אֶת־ ַנַיַשַׂם אֵת־מִּוְבַּח הַנָּהָב בִּאְהֵל מוֹעֵד ם לפְנֵי הַפָּרְבֶת: וַיַּקְטֵר עָלָיו קִטְרֵת סַמֵּים בַּאֲשֵׁר צְוָה יהוְה יּ וַיָּשֵׂם אַת־מָסַך הַפֵּתַח לַמִּשְׁבָּן: בח אֶת־מֹשֶׁה: בּטּ וָאֵת מִוַבַּח הָעלָה שָּׁם פֵּתַח מִשְׁכַּן אָהֶל־מוּאֶד וַיַּעַל בּי ַעָלָיו אֶת־הָעֹלָה וְאֶת־הַמִּנְחָה בַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוָה אֶת־ וַיָּשֵׁם אַת־הַכִּיּר בֵּין־אָהֵל מוֹעֵד וּבַין ל משֶה: לֹא הַמִּוְבֵּחַ נַיִּתַן שָׁמָה מַיִם לְרָחְצָה: וְרֵחֲצְוּ מִמֶּנוּ לבּ מֹשֶׁה וְאַהַרְן וּבָנֵיוֹ אֶת־יְדֵיהֶם וְאֶת־רַגְלֵיהֶם: בְּבֹאָם אֶל־אָהֶל מוֹעֵׁר וּבְקָרְבָתָם אֶל־הַמִּוְבֵּחַ יִרְחֻצוּ בַּאֲשֶׁר

<sup>(</sup>יט) ויפרש את האהל. הן ירישות העדום: (ב) את העדות. הלותות: (בב) על והקריב: ירך. המשבן צפונה. בחלי הלפוני של רותב הבית (יומח לג:): ירך. כתכנומו, לדה, המזכח ו תמיד, כו כירך הזה שהוא בלדו של הדם: (בו) ויקטר עליו קטורת. שתרית וערבית, כמו תמיד, כו שהחרן בלקר בבקר בבקר בהיטיבו האת הנרות וגו' (לפיל ל:זאובהעלות ההרן וגו' (שם ח): ואהרן (בט) ויעל עליו וגו'. הף ביום השמיני למלוחים שהוא יום הקמת המשכן שמש משה

<sup>12</sup> "You shall bring Aaron and his sons near to the entrance of the Tent of Meeting, and immerse them in water. <sup>13</sup> You shall dress Aaron in the sacred vestments and anoint him; you shall sanctify him and he shall minister to Me. <sup>14</sup> And his sons you shall bring near and dress them in tunics. <sup>15</sup> You shall anoint them as you had anointed their father and they shall minister to Me, and so it shall be that their anointment shall be for eternal priesthood for their generations." <sup>16</sup> Moses did according to everything that HASHEM commanded him, so he did.

The Tabernacle is Erected

- 17 It was in the first month of the second year on the first of the month that the Tabernacle was erected. 18 Moses erected the Tabernacle; he put down its sockets and emplaced its planks and inserted its bars, and erected its pillars. 19 He spread the Tent over the Tabernacle and put the Cover of the Tent on it from above, as HASHEM had commanded Moses.
- <sup>20</sup> He took and placed the Testimony into the Ark and inserted the staves on the Ark, and he placed the Cover on the Ark from above. <sup>21</sup> He brought the Ark into the Tabernacle and emplaced the Partition sheltering the Ark of Testimony, as HASHEM had commanded Moses.
- <sup>22</sup> He put the Table in the Tent of Meeting on the north side of the Tabernacle, outside the Partition. <sup>23</sup> He prepared on it the setting of bread before HASHEM, as HASHEM had commanded Moses.
- <sup>24</sup> He placed the Menorah in the Tent of Meeting, opposite the Table, on the south side of the Tabernacle. <sup>25</sup> He kindled the lamps before HASHEM, as HASHEM had commanded Moses.
- <sup>26</sup> He placed the Gold Altar in the Tent of Meeting, in front of the Partition. <sup>27</sup> Upon it he caused incense spices to go up in smoke, as HASHEM had commanded Moses.
- <sup>28</sup> He emplaced the Curtain of the entrance of the Tabernacle. <sup>29</sup> He placed the Elevation-offering Altar at the entrance of the Tent of Meeting, and brought up upon it the elevation-offering and the meal-offering, as HASHEM had commanded Moses.
- <sup>30</sup> He emplaced the Laver between the Tent of Meeting and the Altar, and there he put water for washing. <sup>31</sup> Moses, Aaron, and his sons washed their hands and feet from it. <sup>32</sup> When they came to the Tent of Meeting and when they approached the Altar they would wash, as

nacle has less holiness than the Holy of Holies (Ramban).

- 15. לְכְהְנֵּתְ עוֹלְסֵׁ For eternal priesthood. Before this anointment, the sanctity conferred upon the Kohanim had been only for them, but it would not have been inherited by their children. Now, the anointment made their priesthood eternal, to remain in their family throughout the generations (Haamek Davar).
- 17-38. The Tabernacle assumes its holiness. Up to now, Moses had been commanded to set up the Tabernacle and its components, but until every part was in place, no part had the status of a Tabernacle. For example, until the curtains enclosing the Courtyard were in place, offerings could not be brought on the Altar. This passage, therefore, describes how Moses actually erected the Tabernacle and put all of its parts in place.

The Torah begins the account by summarizing the entire process, the Tabernacle was erected (v. 17). For that, in a few words, stated that a miracle had happened, both physically and spiritually: physically, because they had been able to fashion the building and all its intricate parts in a wilderness; spiritually, because on earth they had been able to create holiness and a resting place for the Shechinah.

The process was climaxed by as phenomenal an occurrence as human beings have ever been able to bring about: The glory of God rested upon the handiwork of Man, in full sight of every Jewish man, woman, and child. Until then, God had shown them His miracles and embraced them in His closeness, but that was an undeserved or barely deserved gift. Now, they would see *their* Tabernacle enveloped in holiness, the Tabernacle that was built with their gifts, made by their hands, erected by their prophet, made possible by their repentance, assuring them that God's Presence would forever remain in their midst — if they would but continue to make it welcome.

18. וְיַכְּמְ מּשְׁה Moses erected. The context of the verse indicates that first Moses put up the cover known as the Tabernacle — for that was the essence of the Tabernacle — and only thereafter did he erect the planks that would support it (Menachos 98a). Until the planks were ready, the cover was held in place either by people or miraculously (Sforno).

Moses erected the Tabernacle. The definite article alludes to the Heavenly Tabernacle; what Moses did below was reflected Above (Baal HaTurim).

- 20. רְיָּפֶּה He took. Moses took the Tablets from a wooden box in his own tent, where they had been stored, and placed them in the Ark (Ramban).
- 29. אֶת־הַּמּנְחָה The elevation-offering and the meal-offering. The first offering Moses brought was the daily

די פַּקּיר יְיָ, יָת מֹשֶׁה: לּינְאֲקֵם יָת דַּרְתָּא יָת פְּרָסֶא דִּתְרַע רְרְתָּא וּשְלִים מֹשֶׁה יָת פְּרָסֶא דִּתְרַע רְרְתָּא וּשְלִים מֹשֶׁה יָת עְבִידָא: לּינַחֲפָא עַנְנָא יִתְמִלִּי יָת מַשְׁבְּנָא יִמְנָא יִיכָּר מִשְׁבְּנָא: לּינִּא יָתְמַלִּי יָת מַשְׁבְּנָא: אָרֵי שְׁרָא יְכִיל מִשְׁבְּנָא: לּיוֹבְאסְתַּלְּקוּת אָרָי עָרָא יְכִיל מַשְּבְּנָא: לּיוֹבְאסְתַּלְּקוּת יִשְרָאֵל בְּכֹל מַשְּׁבָנִיהוֹן: לּיוְאָם לָא יִשְרָאֵל בְּכֹל מַשְּׁבָנִיהוֹן: לּיִיְאָם לָא יַמְתַמְּלְּנִיהוֹן: לִייִנְא יִנָּלָא יִנְּלָא יַמְשְׁרָאֵל בְּכֹל מַשְּׁבָנִיהוֹן: בְּלֵילָיָא בָּהּ לְעִינֵי כָל בֵּית יִשְּׁרָאֵל בְּכַל מַשְּׁלָנִיהוֹן:

ניֶּקֶם אֶת־הֶחָצֵׁר סָבִיב לַמִּשְׁבֵּן וְלַמִּוְבֵּׁחַ וַיִּהֵּוֹ אֶת־מָסַךְ שַׁעַר הַחָצֵר וַיָּכַל משֶׁה אֶת־הַמְּלָאבָה:

לּה הַמִּשְׁבֶּן: וְלְא־יָכְל מוֹעֵד וֹכְבְוֹד יהוֹה מָלֵא אֶת־לּה הַמִּשְׁבֶּן: וְלְא־יָכְל מֹשֶׁה לָבוֹא אֶל־אְהֶל מוֹעֵד בִּי־
שָׁבַן עָלָיו הֶעָנֶן וּכְבְוֹד יהוֹה מָלֵא אֶת־הַמִּשְׁבָּן: וְלְא־יָכְל מֹשֶׁה לָבוֹא אֶל־אָהֶל מוֹעֵד בִּי־
לּה הַבְּלְוֹת הֶעָנֶן מֵעַל הַמִּשְׁבָּן יִסְעָוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּכְל
לּה מַסְעִיהֶם: וְאִם־לִא יֵעָלֶה הֶעָנֵן וְלְא יִסְעוּ עַד־יִוֹם
לּה הַעָלְתְוֹ: כִּי עְנֵן יהוְה עַל־הַמִּשְׁבָּן יוֹמָם וְאֵשׁ תִּהְיֶה
לַה הָנִילְה בְּוֹ לְעִינֵי כָל־בֵּית־יִשְׂרָאֵל בְּכָל־מַסְעִיהֶם:

At the conclusion of each of the five books of of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

חַזַק! חַזַק! וְנְתְחַזֵּק!

ישראל בבל מסעיהם. בכל מסט שהיו נוסטים היה הענן שוכן במקום אשר יחנו שם. מקום חנייתן אף הוא קרוי מסע, וכן וילך למסטיו (בראשית יגוג), וכן אלה מסטי (במדבר לגוא), לפי שממקום התנייה חזרו ונסטו לכך נקראו כולן מסטום:

ר (לה) ולא יכל משה לבוא אל אהל מוער. וכחוב א' אומר ובבא משה אל אל מוכר ובבא משה אל אל מוער וכבא משה אל אל מועד (במדבר זיפט), כי שכן שליו העל מועד (במדבר זיפט), בא הכחוב השלישי והכריע ביניהם, כי שכן שליי העכן. אמור מעחה, כל זמן שהיה עליו העכן לא היה יכול לבוא, נסתלק העכן ככם ומדבר עמו (תורח כהכים י"ג מדות פ"ח): (לח) לעיני כל בית

tamid, or continual offering, which was a sheep as an elevation-offering, accompanied by a meal-offering (Rashi).

35. איַכל משָה לְבוּא — Moses could not enter. This phrase states that the glory of God was so intense that Moses could not enter, but a later verse (Numbers 7:89) states that he would regularly enter the Tent of Meeting. A third verse, the second phrase of this verse, resolves the contradiction: for the cloud rested upon it . . . Thus, when the cloud rested upon

the Tabernacle, Moses could not enter, but when the cloud lifted, he could enter to speak to God (Rashi, from Toras Kohanim). In the plain meaning of the verses, however, when God wished to speak to Moses, He summoned him, and Moses stood outside the Tent of Meeting, so that he did not enter the place that was filled with God's glory (Ramban).

36. וּבְהֵעָלוֹת הֶעָנָן — When the cloud was raised up. Only when

HASHEM had commanded Moses.

33 He erected the Courtuard all around the Tabernacle and the Altar, and he emplaced the curtain of the gate of the Courtuard. So Moses completed the work

The Gloru fills the Tahemacle

<sup>34</sup> The cloud covered the Tent of Meeting, and the glory of HASHEM filled the Tabernacle of Hashem 35 Moses could not enter the Tent of Meeting, for the cloud rested upon it, and the glory of HASHEM filled the Tabernacle. 36 When the cloud was raised up from upon the Tabernacle, the Children of Israel would embark on all their journeus, 37 If the cloud did not rise up, they would not embark, until the day it rose up. 36 For the cloud of HASHEM would be on the Tabernacle by dau. and fire would be on it at night, before the eyes of all of the House of Israel throughout their iourneus.

> At the conclusion of each of the five books of of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

"Chazak! Chazak! Venischazeik! (Be strong! Be strong! And may we be strengthened!)"

#### THE HAFTARAH FOR PEKUDEI APPEARS ON PAGE 1164

During most years, one of three special Sabbaths coincides with Pekudei. In those years the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for either Parashas Shekalim — Maftir, page 484 (30:11-16), Haftarah, page 1212; Parashas Parah — Maftir, page 838 (19:1-22), Haftarah p. 1216; or Parashas HaChodesh - Maftir, page 348 (12:1-20), Haftarah, page 1218.

the nation was being shown that it was to travel did the cloud lift; at all other times it rested on the Tent in all its intensity. This was a greater degree of Godly Presence than was found in the Tabernacle at Shiloh or in either Temple. But in the Third Temple, may it soon be built, the degree of the Shechinah will be even greater (Sforno).

Ramban, in his introduction to the Book of Exodus. writes that this book is the story of the first Divinely ordained national exile and the redemption from it. He concludes:

The exile was not completed until the day they returned to their place and came back to the level of their forefathers. When they left Egypt, even though they had departed from the house of slavery, they were still considered to be exiles. for they were in a foreign land, wandering in the Wilderness. When they arrived at Mount Sinai and built the Tabernacle,

and the Holy One, Blessed is He, returned and rested His Presence among them, then they had returned to the level of their forefathers, who had the secret of God upon their tents - only they were the Chariot [upon which God rested] (Bereishis Rabbah 47:8). Then they were considered to have been redeemed. Therefore this Book ends by concluding the subject of the Tabernacle, when the Glory of Hashem filled it continuously.

-δ The number of verses in each Sidrah is usually recorded in a Masoretic mnemonic at the end of the Sidrah. Inexplicably, no such note appears at the end of Pekudei in most editions. The edition of the Chumash printed with the Malbim's commentary, however, gives the mnemonic צ"ב אצ"א סימן, there are 92 verses, numerically corresponding to the word KYK.



# ספר ויקרא ניש Vayikra/Leviticus

# אונקלוס

אּוּקְרָא לְמשָׁה וּמַלִּיל יְיָ עַמֵּה מִמַּשְׁכֵּן זִמְנָא לְמִימָר: בּמַלֵּל עִם בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וְתֵימֵר לְהוּן אֲנֵש אֲרִי יְקָרָב מִנְּכוּן קְרָבָּנָא קָרָם יִיָּ מִן בְּעִירָא מִן חוֹרֵי וּמִן עָנָא תְּקָרְבוּן יָת קַרְבַּנְכוֹן: נאָם עלתא קרבִּנה מו תּוֹרִי דּכַר שלים עלתא קרבִּנה מו תּוֹרִי דּכַר שלים

# פרשת ויקרא

אַ וַיִּקְרָאָ אֶל־מֹשֶׁה וַיְדַבֶּר יהוה אַלְּיו מֵאָהֶל מוֹעֵד לֵאמְר: בַּדַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וְאָמַרְתַּ אֲלֵהֶם אָדָם בִּי־יַקְרָיב מִכֶּם קַּרְבָּנוֹ מִן־הַבָּּלֶר וְמַך גַּאָת־קּרְבַּנְבֶם: אִם־עֹלֶה מָן־הַבָּּלֶר וֹמִן־הַצֹּאן תַּקְרָיבוּ גַאָת־קָרְבַּנְבֶּם: אִם־עֹלֶה קָרְבָּנוֹ מִן־הַבָּלֶר זָכֵר תָּמֶים

י"בר

למה נא' עד החלר החילונה. שכיון שמגיע שם הי' נפסק (ח"כ פרק ב:י־יא): מאהל מועד לאמר. יכול מכל הבים. ח"ל מעל הכפורם ובמדבר ז:פטו. יכול מעל הכפורם כולה. ת"ל מבין שני הכרובים (שם: ת"כ שם יב): לאמר. לא ואמור להם דברי כבושיו. בשבילכם הוא נדבר עמי. שכן מלינו שכל ל"ח שנה שהיו ישראל במדבר כמנודים, מן המרגלים ואילך, לא נחייחד הדבור עם משה, שנא' ויהי כאשר חמו כל אנשי המלחמה למות (דברים ב:מז) וידבר ה' אלי לאמר (שם יז) אלי הי' הדיבור. ד"א לא ואמור להם דברי והשיבני אם יהבלום. כמו שנא' וישב משה את דברי המם וגו' (שמות ישנת: ת"כ שם יג): (ב) אדם כי יקריב מכם. כשיקריב. בקרבנות נדבה דבר הענין (ח"כ פרשתא ב:ד): אדם. למה נאמר, מה אדם הראשון לא ההריב מו הגזל, שהכל היה שלו. אף אתם לא תהריבו מו הגזל (ויה"ר ב:ז): הבהמה, יכול אף חיה בכלל, ת"ל בקר ולחן (ח"כ שם ו): מן הבהמה. ולח כולה להוליח חח הרובע וחם הנרבע: מן הבכר. להולים חם הנעבד: מן הצאן. להולים חם המוהלה: ומן הצאן. להוליא את הנוגח שהמית ועל פי עד אחד או על פי הבעלים (בכורות מא.)) כשהוא אומר למטה מן הענין מן הבקר (פס' ג) שאין ח"ל, להוליא את העריפה (שם זריא: חמורה כת.רכט.): תבריבו. מלמד ששנים מתנדבים עולה בשוחפות (ח"כ פרק ג:ח): כר בנבם. מלמד שהיח בחה נדבת לבור היח עולח היז המזבח הבחה מו המותרות (שבועות יב א־ב): (ג) זבר. ולא נקבה כשהוא אומר זכר למעה (פס' י) שאין ת"ל, זכר ולא שומשום ואנדרוגינום (ח"כ פרשחא ג:ז): תמים. בלא מום: וא) ויברא אל משה. לכל דברות ולכל חמירות ולכל לוויים הדמה הריחה (ת"כ פרשתת אגרין). לשון חבה, לשון שמלאכי השרת משתמשין בו שנ' וקרא זה אל זה ואמר הדוש (ישעיה ויג), אבל נביאי אומות העולם נגלה עליהו בל' עראי ועומאה שנא' ובמדבר כנ:ד) ויהר אלהים אל בלעם (ב"ר נב:ה): ויסרא אל משה. ההול הולד ומגיע לאזניו וכל ישראל לא שומעין (ח"כ פרק ב:זרט, חנחומא ויהרא א). יכול אף להפסהום היסה הריחה מ"ל וידבר לדבור היסה הריחה ולח להפסהום, ומה היו הפסהות משמשות. ליתו ריות למשה להתבונו בין פרשה לפרשה וביו עניו לעניו. ה"ו להדיום הלומד מו ההדיום (ח"כ פרשתה היחדם): אליו, למעם חת ההרו. ר' יהודה בו בחירה אומר. י"ג דברות נאמרו בתורה למשה ולאהרו וכנגדו נאמרו י"ג מיעוטיו. ללמדר שלא לאהרן נאמרו אלא למשה שיאמר לאהרן (שם פרה ב:א). ואלו הן י"ג מיטוטיו. לדבר אחו (במדבר ז:פט). מדבר אליו (שם). וידבר אליו (שם). ונועדתי לד ושמות כה:כב). כולו בתורת כהנים ושם ב). יכול ישמעו ום"א שמעון את הול הדבור וֹם"א ההריאה). ת"ל הול לו הול אליו. משה שמע וכל ישראל לא שמעו ות"כ פרה ב:ט. יומא ד:): מאהל מועד. מלמד שהי' הקול נפסק ולא הי' יולא חוז לאהל. יכול מפני שהקול נמוד, ח"ל את הקול (במדבר ז:פט), מהו הקול, הוא הקול המתפרש בתהלים, הול ה' בכח (כט:ד) הול ה' בהדר (שם) הול ה' שובר ארזים (שם ה) א"כ למה נא' מאהל מועד, מלמד שהיה הקול נפסק. כיולא בו, וקול כנפי הכרובים נשמע עד החלר החילונה (יחזקאל י:ה), יכול מפני שהקול נמוך, ח"ל כקול אל שדי בדברו (שם), א"כ

#### PARASHAS VAYIKRA

1.

1. מְּקָרְא אֶל־מּשֶּה — He called to Moses. The latter chapters of Exodus relate that the Tabernacle had been built and become a fitting resting place for the Shechinah, God's Presence, and for the sacrificial service. So great and awesome was the glory of God that covered the Tabernacle that even Moses was afraid to enter. Consequently, God "called" Moses [to reassure him that the Tabernacle had been built to benefit him and his people, not to exclude them] (Ramban, et al.).

The Sages expound that this summons to Moses is mentioned to teach that whenever God wished to impart a new command to him, He first summoned him lovingly, saying, "Moses, Moses." In reply, Moses would say, "חַנֵּר, / am at Your service." As the verse implies, the call came exclusively to Moses. God's voice is powerful enough to shatter trees and be heard throughout the world, but it was the Divine will that it be heard only by Moses (Rashi; Sifra).

The Sages teach that God spoke to Moses with a loud, thunderous voice, but only he was able to hear it (Rashi). If the people were not meant to hear God's voice, why was it necessary for Him to speak so loudly? The Sages wish to teach us that even though we know the commandments only from Moses, we should bear in mind that God's voice was loud enough for everyone to hear; it was the people who were not worthy of hearing it. Accordingly, we should

consider ourselves as if each Jew personally had been commanded by God. For the same reason, all future Jewish souls were at Sinai when the Ten Commandments were given. Souls without bodies are not obliged to keep commandments, but God wanted all future generations to know that the Torah was meant for them as much as for those who left Egypt (R' Moshe Feinstein).

#### שּׁהַ The small aleph in the word ייָקרָא.

The word אָיָקרָא, from the root אָרָא, to call, also indicates that God wished to speak to Moses, and purposefully called to him. God's prophecy to Balaam (Numbers 23:16), however, is introduced by יַיִּיּקָר, without an א, a word that has two connotations: chance (מִקְרָה) and spiritual contamination (as in I Samuel 20:26). This implies that, while God had a reason to speak to Balaam, He did not do so lovingly.

In this verse, the summons to Moses is spelled with a miniature  $\kappa$ , as if to make it appear like the word used for Balaam. The commentators find homiletical insights in this usage, among them:

In his monumental humility, Moses wished to describe God's revelation to him with the same uncomplimentary word used for Balaam — without an  $\kappa$  — but God instructed him to include the  $\kappa$  as an expression of affection. Too humble to do so wholeheartedly, Moses wrote a small  $\kappa$  (Baal HaTurim).

The smallness is meant to give prominence to the letter,

## PARASHAS VAYIKRA

1 General Offerings

e called to Moses, and HASHEM spoke to him from the Tent of Meeting, saying: 2 Speak to the Children of Israel and sau to them: When a man among you brings an offening to Rules of HASHEM: from animals — from the cattle or from the flock shall you bring your offering

<sup>3</sup> If one's offering is an elevation-offering from the cattle, he shall offer an unblemished male:

as if it were a separate word. The word אלף means to teach. thus implying that one should learn always to be "small" and humble. No man was better qualified to teach this lesson than Moses, who was not only the greatest of all prophets, but the humblest person who ever lived (R' Bunam of P'schish'cha).

מאהל מועד — From the Tent of Meeting, i.e., the Tabernacle. This was the moment when God wanted to impress upon Israel that they, not Moses, had the responsibility to be worthy of receiving prophecy. It was the first revelation in the new Tabernacle, which had been built with their contributions as the place where God's Presence would rest among them. Now it was important for them to be made aware of their responsibility to maintain a high level of holiness. Thus, the verse's emphasis that this prophecy was aiven in the Tent of Meeting (Be'er Yitzchok).

לאמד — Sauing. The term לאמר usually means that Moses was instructed to convey God's teaching to the nation (Rashi, Ibn Ezra, et al.). In our verse, however, this interpretation is not tenable, because the very next verse specifically instructs Moses to teach these commands (Malbim). If so, what was he to "say" to the people? God wanted Moses to convey the inspiring but sobering message that his awesome degree of prophecy was granted only for the benefit of the people, and only as long as they remained worthy of it (Rashi).

2. General rules of offerings. This verse is a general introduction to the subject of animal-offerings, and the Sages derive from it many laws regarding the sort of animals that are ineligible for the Altar (see Rashi and Sifra).

הַבְּר...וְאַמֶּרָתְ — Speak...and say. The commentators note the apparent redundancy, R' Hirsch explains that, in this context, "speak" denotes brief, concise expression, meaning the Written Torah, which is the revealed Word of God. But the Written Torah can be properly understood only with the illumination of the Oral Torah, the discursive "saying," by means of which God explained the Torah to Moses.

אָרָם — A man. Commonly, Scripture refers to the person bringing an offering as איש, man. Our verse uses אדם, which is also the name of Adam, the first human being, to imply that just as Adam did not bring stolen animals as offerings, since the whole world was his, so too no one may serve God with anything acquired dishonestly (Rashi).

קרבן — An offering. The root of the word קרבן, offering, is קרב, coming near, because an offering is the means to bring ourselves closer to God and to elevate ourselves (R' Hirsch). For this reason, the common translation, sacrifice, does not capture the essence of the word.

- To HASHEM. Throughout the Torah, only this Four-Letter Name of God — the Name representing His Attribute of Mercy — is used in connection with offerings, never the Name Elohim, which represents His Attribute of Judgment (Sifra). Ancient idolaters believed that animalofferings were needed to assuage the anger of a judgmental. bloodthirsty god. This is totally foreign to Jewish belief. The Torah teaches us that offerings are a means to draw closer to HASHEM — the Merciful God (R' Hirsch).

The verse begins by speaking of an offering to HASHEM and concludes with your offering, omitting mention of HASHEM. Homiletically, the verse teaches: If your offering to God comes from yourself [מבם] — i.e., your essential humanity — representing your sincere effort to draw closer to Him, then your offering has the exalted status of an offering to HASHEM. But if you merely go through the motions of performing the physical acts of the service, then, unfortunately, it remains merely your offering (Sh'lah: Tanua).

3. עלה — Elevation-offering. An olah-offering may be brought by someone who has intentionally committed a sin for which the Torah does not prescribe a punishment or who failed to perform a positive commandment, by someone who had sinful thoughts that have not been carried out in deed, and by everyone who ascends to Jerusalem for the Three Pilarimage Festivals, Similarly, it may be brought by anyone who wishes to raise his spiritual level.

There are various versions of the translation of olah, a word whose root, עלה, connotes going up. According to Rashi and Radak, olah means an offering that is completely burned [apparently because it goes up in flames to God].

Ramban, Ibn Ezra, and R' Bachua hold that the name refers to the sin for which one generally brings the offering. It atones for sinful ideas or thoughts, which come up in a person's mind or imagination.

R' Hirsch comments that the offering's name reflects its purpose, which is to raise its owner from the status of sinner and bring him to a state of spiritual elevation.

Tanchuma (Tzav 1) states that it is called olah because it is superior ועליונהן to all other offerings (because it is voluntarily brought and is offered on the Altar in its entirety].

Our translation, elevation-offering, is literal and allows for all of the above connotations.

תמים - Unblemished. The blemishes that disqualify an offering are given in 22:17-25. The completely healthy state of an offering symbolizes that when a Jew seeks to come closer to God, he should do so with all of his faculties, with nothing omitted, nothing missing. In exchange the Torah promises a life in which even pain and death lose their sting (R' Hirsch).

יקרבנה לתרע משכו זמנא יקרב יתה לרעוא לה קדם יי: דויסמור ידה על ריש עלתא ויתרעי לה לכפרא עלוהי: הוַיָּכּוֹס יַת בַּר תּוֹרֵי קַרָם יִיַ ויקַרבוּן בּני אַהַרון כַּהַנַיַא יַת דִּמָא ויזרקון ית דַּמא על מַרבּחַא סחור סחור די בתרע משפו זמנא: ווישלח ית עלתא ויפלג יַתַה לְאֵיכָרָהָא: וּוָיָתְנוּן בְּנֵי אֲהַרן בְּהַנָּא אשתא על מדבחא ויסדרון אעיא על אשתא: חויסדרון בני אהרן כהניא ית אַברַיָּא יַת רַישַא ויַת תַּרבַּא על אעיא די על אשתא די על מדבחא: פוגוה וכרעוהי יחלל בּמֵיא ויַסק כהנא ית כלא למדבחא עלחא קרבן דמתקבל בָּרַעוַא קַדָם יִיַ: יוָאָם מון עַנַא קּרַבַּנַה מו אַמַרַיַּא אוֹ מוַ בְּנֵי עוַיַּא לַעַלַתַא דכר שלים יקרבנה: אויבוס יתה על

יַקְרִיבֶנוּ אֶל־פֶּׁתַח אָהֶל מוֹעֵד יַקְּרִיב אֹתוֹ לִּרְצֹנִוֹ לִפְּנִי הַיְּקְרִיבֶנוּ אֶל־פֶּׁתַח אָהֶל מוֹעֵד יַקְּרִיב אֹתוֹ לִרְצֹנִוֹ לִּפְנֵי יהוְה וְהִקְּרִיבוּ בְּנֵי אַהֲרְן הַבְּהֲנִים אֶת־בָּן הַבָּקָר לִפְנֵי יהוְה וְהִקְּרִיבוּ בְּנֵי אַהֲרְן הַבְּהֲנִים אֶת־הַבָּן הַבְּנָי אַהֲרְן הַבּהָן אָש עַל־הַמִּוְבֵּח אְתָה אָת־הָרָאשׁ וְאֶת־הַבְּּנִי אַהֲרְן הַבְּהָן אָשׁ עַל־הַמִּוְבֵּח אְתָה אֶת־הָרָאשׁ וְאֶת־הַפָּבֶר עַל־הָעֵצִים אֲשֶׁר עַל־הָמָּוֹ וְנְרְרָב אַת־הָרָאשׁ וְאֶת־הַפָּבֶר עַל־הָעֵצִים אֲשֶׁר עַל־הָמָּשׁ אַשֶּׁר עַל־הַמִּוֹבְחָה עְלֶה אִשָּׁר תַּלִּהְיבְנִי מִן־הַבְּעָּעִים וְאַשֶּׁר עַל־הָמָים וְהִקְּטִיר אָמִר־הָרָאשׁ וְאֶת־הַבָּל הַמִּוְבָּחָה עְלֶה אִשָּׁה בִיחַ־נִיחְיחַת הַבּּהָן אֶת־הַבּל הַמִּוְבָּחָה עְלֶה אִשָּׁה בִיחַ־נִיחְיחַת אַמִּרוּה: וְאִם־מִן־הַבְּעַלָּה וְבָרִים וְאָבֵר וְמִיּים לְעַלֶּה וְבָר הָמָים יַקְרִיבֶנִנּי וְּדְבָּנִוֹ מִן־הַבְּשָּבְים יִּאִרוּה:

הזויות, לכך נא' סביב שיהא הדם ניתן בד' רוחות המזבח. או יכול יקיפנו כחוט [ס"א בחוט], ח"ל וזרקו, ואי אפשר להקיף בזריקה. אי וזרקו יכול בזריקה אחת, ח"ל סביב. הא כילד, נותן שתי מתנות שהן ד' (שם ט) : אשר פתח אהל מועד. ולח כזמן שהוח מפורה (שם יד): (ו) והפשיט את העולה. מה ח"ל העולה, לרבות את כל העולות להפשע ונתוח (שם פרק ה:ד): אתה לנתחיה. ולח נתחיה לנתחים (שם ז; חולין יה.): (ז) ונתנו אש. חע"פ שהחש יורדח מן השמים מנוה להביא מן ההדיוט (ת"כ שם י): בני אהרן הבהו. כשהוא בכיהונו הח אם עבד בבגדי כהן הדיוט עבודתו פסולה (שם ע): (ח) בני אהרז הבהגים. כשהם בכיהונם הא כהן הדיוט שעבד בשמונה בגדים עבודתו פסולה (שם): את הנתחים את הראש. לפי שחין הרחש בכלל הפשט שכבר הוחו בשחיטה לפיכך הולרך למנוחו לעלמו (שם פרק וונ; חולין כז.) : ואת הפדר. למה נא' ללמדך שמעלהו עם הראש ומכסה בו את בית השחיטה וזהו דרך כבוד של מעלה (ח"כ שם ב): אשר על המזבח. שלא יהיו הנזיריו יולאיו חוז למערכה (שם ה): (ט) עולה. לשם טולה [יקטירנו]: אשה. כשישחטנו יהא שוחטו לשם האש וכל אשה ל' אש פואיי"ר בלע"ז: ניחוח. נחת רות לפני שאמרתי ונמשה רעוני (שם ט): (י) ואם מז הצאז. וי"ו מוסיף על ענין ראשון. ולמה הפסיק, ליחן ריוח למשה להתבונו בין פרשה לפרשה (ת"כ פרשתת הות): מז הצאז מז הבשבים או מז העזים. הרי אלו ג' מיטוטין, פרט לזקן ולחולה ולמזוהם (שם ב; בכורות מא.):

אל פתח אהל מועד. מטפל בהבחתו עד העזרה ות"כ שס:יג). מהו חומר יהריב יהריב. אפי' נתערבה עולת ראובן בעולת שמעון יהריב כל אחת לשם מי שהוא. וכן טולה בחולין ימכרו החולין ללרכי שולות, והרי הן כולן טולות ותקרב כל אתת לשם מי שהוא, יכול אפי' נחערב בפסולין או בשאינו מינו, ח"ל יקריבנו וח"כ שם: זבחים מ:־עא:): יפריב אותו. מלמד שכופין אותו. יכול בעל כרחו. ח"ל לרלונו. הא כילד. כופין אוחו עד שיאמר רולה אני (ח"כ פרשחא ג:טו; ר"ה ו.): לפני ה' וסמך. אין סמיכה בבמה (ח"כ פרק ד:ח): (ד) על ראש העולה. להביח טולת חובה לסמיכה (שם ג) [ולהביא טולת הלאן (שם ה)]: העולה. פרט לטולת הטוף (שם ז): ונרצה לו לכפר עליו. על מה הוא מרנה לו א"ח על כריחות ומיחות כ"ד או מיחה בידי שמים או מלהות הרי עונשן אמור הא אינו מרלה אלא על עשה ועל לאו שנחק לעשה (שם ח): (ה) ושחט והקריבו הבהנים. מקבלה וחילך מנות כהונה. לימד על השחיטה שכשרה בזר (ח"כ פרשתת דוב: זבחים לב.): לפני ה'. בעזרה: והפריבו. זו הבלה שהיא הראשונה. ומשמעה לשוו הולכה. למדנו שתיהו וס"א ששחיהן בבני אהרון (חגיגה יא.): בני אהרץ. יכול חללים ח"ל הכהנים (ח"כ שם ו): את הדם וזרקו את הדם. מה ת"ל דס דס ב' פעמים. להביח חת שנתערב במינו או בשאינו מינו. יכול אף בפסולים או בחטאות הפנימיות או בתטאות החילוניות שאלו למעלה והיא למעה, ת"ל במקום אחר דמו (פס' יא: ת"כ שם ז־ת): וזרקו. שומד למטה וזורק מן הכלי לכותל המזבח למטה מחוט הסיקרא כענד

יְּקְרְיְבֶּנוּ — He shall offer [lit., he shall bring near]. The term "offer" can refer either to the consecration of the animal or to the sacrificial service. Since the actual service is described below (v. 5), the word offer in this verse must refer to the obligation that an animal set aside for an offering must be sanctified in its unblemished state (Sifra).

לרצוז — Voluntarily. No one can be coerced to bring an offering. If someone is required to bring one but refuses to do so, the court may coerce him until he expresses his willingness (Rashi; Sifra). Rambam (Hil. Gerushin 2:20) explains the seemingly incongruous course of action that someone can be "coerced" to be "willing." The Jewish soul always wants to do the right thing, but external influences and temptations cloud a person's judgment. The coercion applied by the court merely counters those external influences and allows the essential goodness of the soul to come through.

4. יְּמְּחָ — He shall lean his hand. The word אוי also alludes to one's strength. Therefore even though the word is in the singular, the leaning must be done with both hands with all one's strength (Menachos 93a). While doing so, he confesses the sin or shortcoming that prompted him to bring the offering (Rambam, Hil. Maaseh HaKorbanos 3: 13-15).

5. לפני הי — Before HASHEM. In the Tabernacle Courtyard (Rashi), north of the Altar (v. 11).

הַהְבְּנִים אֶת־הַּרְּם תְּהַבְּנִים אֶת־הַּרְּם תְּהַבְּנִים אֶת־הַּרְּם בּח — The Kohanim shall bring the blood. After the slaughter, the Kohanim are to receive the blood in a vessel so that it can be transported to the Altar. This is the first service that must be performed by Kohanim (מְבָּבְּלָה וְאֵילַךְ מִצְּנַת בְּהָבֶּה); the slaughter may be performed by anyone (Rashi; Sifra).

he shall bring it to the entrance of the Tent of Meeting, voluntarily, before HASHEM, 4 He shall lean his hand upon the head of the elevation-offering; and it shall become acceptable for him. to atone for him. 5 He shall slaughter the bull before HASHEM; the sons of Aaron, the Kohanim shall bring the blood and throw the blood on the Altar, all around — which is at the entrance of the Tent of Meeting. <sup>6</sup> He shall skin the elevation-offering and cut it into its pieces. <sup>7</sup> The sons of Aaron the Kohen shall place fire on the Altar, and arrange wood on the fire. 8 The sons of Aaron, the Kohanim, shall arrange the pieces, the head and the fats, on the wood that is on the fire. that is on the Altar, 9 He shall wash its innards and its feet with water; and the Kohen shall cause it all to go up in smoke on the Altar — an elevation-offering, a fire-offering, a satisfying

Flevation-Offerinas from

Sheen

aroma to HASHEM. 10 And if one's offering is from the flock, from the sheep or from the goats, for an and Goats elevation-offering: he shall offer an unblemished male. 11 He shall slaughter it at the

וורקנ — And throw. The Kohen holding the basin of blood stands in front of the Altar and throws blood upon the lower half of its walls (Rashi: Sifra). See notes to Exodus ch. 27 for a diagram of the Altar.

שביב — All around. This term indicates that there must be some blood on each of the Altar's four walls, but since the blood was to be thrown, it could not simply have been smeared in a straight line around the Altar, Rather, the Kohen throws blood on the northeastern corner, so that it spreads onto the northern and eastern walls, and then repeats the process on the southwestern corner (Rashi; Zevachim 53b).

6. והפשיט — He shall skin. The Torah does not specify who is to remove the hide, for it need not be done by Kohanim. Furthermore, the hide itself is not holy and is divided among the Kohanim who are on duty that day.

אתה לנתחיה — It into its pieces. As implied by the word its, there is a precise order of how and into how many parts the offering should be cut (Rashi); the order is described in chapter 4 of tractate Tamid.

7. נתנו. . על־הַאָש — Shall place. . . on the fire. Even though a Heavenly fire was always on the Altar (9:24), the Kohanim are commanded to add fire of secular origin (Rashi; Sifra). Our verse assigns exclusively to the Kohanim the responsibility of placing wood on the Altar and arrang-

בני אָהַרן הַבּהָן — The sons of Aaron the Kohen. The word Kohen is superfluous, since it is well known that Aaron was the Kohen. From the use of the word, the Sages derive that a priest's service is not valid unless he is acting as a Kohen. i.e., that he is dressed in his prescribed priestly vestments (Rashi).

9. וָהַקְטִיר — Shall cause. . . to go up in smoke. After arranging the parts upon the fire, the Kohanim are still responsible to tend the fire until the offering is consumed (Ramban).

Many translate the term וָהָקָטִיר as he shall burn, but this translation loses the significance of the word, because it implies that the purpose of the burning is to consume or destroy the remains of the offering. The Hebrew word for that is וְשֶׁרָף, not וְהַקְּטִיר; the verb in our verse is used only

with reference to a sacrificial service. Our translation follows Radak and Ibn Ezra, who relate the word to השנים column of smoke; thus, the word is related to the purpose of the offering, which is that the parts of the offering rise up to God, as the symbol of the owner's own striving. Onkelos renders it ייַפיק, he shall raise up, referring to the process of elevating the sacrificial parts of the offering to the top of the Altar (Nefesh Hager), R' Bachua derives the word from the Aramaic קטר, knot, thus relating the word to the concept of creating a closer bond between God and the person bringing the offering.

עלה — An elevation-offering. In order for the owner to discharge his obligation to bring the offering, the Kohen who performs the service must have in mind that he is doing it for the purpose of an elevation-offering (Rashi; Sífra).

אשה — A fire-offering. This oft-repeated word indicates that the slaughterer should have in mind that he is slaughtering the offering for the purpose of placing it on the Altar fire (Rashi: Sifra).

ריחיות — A satisfying aroma. As the service comes to an end, the aroma of the offering going up in smoke on the Altar pleases God because, as the Sages express it, "I have spoken and My will has been done" (Rashi; Sifra).

This sentiment is exemplified by Samuel's chastisement of King Saul: Is HASHEM's desire in elevation- and peaceofferings as much as it is in obedience to the word of HASHEM? Behold! — obedience is better than a feast-offering; to heed is better than the fat of rams (I Samuel 15:22).

#### 10-13. Elevation-offerings from sheep and goats.

Abarbanel comments that the Torah lists the three forms of elevation-offerings - herd, flock, and birds in separate paragraphs to imply that if one can afford to bring a bull, it is preferable for one to do so. If not, one may bring a sheep or goat, and if one cannot afford even that, one may bring a bird. As long as a person serves God according to his ability, his offering is appreciated and rewarded. In the dictum of the Sages, אָחָר הַמַּמְרֶבָּה וְאָחָר הַמָּמְעִיט ובלבר שיכניין לפו לשמים, It is the same whether one does more or less, provided he intends it for the sake of heaven (Berachos 5b).

ב

צדא (נ״א שדא) דמדבחא צפונא קדם יי ויזרקוז בני אהרז כהניא ית דמה על מדבחא סחוד סחור: יבויפלג יתה לאַבְרוֹהִי וָיַת רִישָה וְיַת תַּרְבַּה וִיסִרר כהנא יתהון על אעיא די על אשתא די עַל מַדְבָּחַא: יג וַגַנָא וּכְרַענַא יַחַלָּל בּמיַא ויקרב בַּהַנָא יַת בּלַא וַיַּסֶק למַדבּחא עַלַתַא הוא קרבון דמתקבל ברעוא קרם יָיַ: ירַ וָאָם מָן עופַא עַלַתַא קַרַבַּנַה קַרַם ייַ ויקרב מן שפניניַא או מן בני יונתא ית קרבנה: טוויקרבנה כהנא למדבחא וימלק ית בישה ויסק למדבחא ויתמצי דמה על כתל מדבחא: מוויעדי ית ופקה בַּאַכַלֵה וַיַּרָמֵי יַתַה לסטר מַרבּחא קַדּוּמָא לַאַתַר דָּמוֹשָׁדִין קַטַמַא: ייוִיפַרַק יַתָה בָּגַרָפוֹהִי לַא יַפְרָשׁ וַיָּסֶק יּי יַתָה כַּהַנָא לְמַרבָּחַא עַל אַעַיָא דִּי עַל אַשַּתַא עַלַתַא הוא קרבון דִּמתַקבַל בַּרַעַנָא קַדַם יִיַ: אוַאַנַשׁ אַרֵי יִקרַב קָרָבַּן מִנָחַתַא קַדַם יִיַ סְלָתַא יְהֵי קַרבַּגַה וִירִיק עַלַה מִשְׁחַא וִיְתַן עלה לבנתא: כוייתנה לות בני אהרו

יֶּבֶךְ הַמִּּזְבֶּחַ צָפָנָה לִפְנֵי יהֹנָה וְזֵרְלְּוּ בְּנֵי אַהַרֹן הַכְּהַנְים

בּ אֶת־דָּמֶוֹ עַל־הַמִּזְבָּחַ סָבִיב: וְנִתַּח אֹתוֹ לִנְתָחָיוֹ וְאֶת־רִאשׁוֹ וְאֶת־פִּרְרֵוֹ וְעָרֵךְ הַכּהֵוֹ אֹתָם עַל־הָּעִצִים אֲשֵׁר

עַל־הָאֵשׁ אֲשֶׁר עַל־הַמִּזְבֵּחַ: וְהַקֶּכֶרב וְהַכְּּרָעֵיִם יִרְחַץ

בַּמָּיִם וְהִקְּרִיב הַכּּהָן אֶת־הַכּּל וְהִקְּטִיר הַמִּזְבֵּחָה עֹלֵה הַנֹּא אִשֵּׁה רֵיחַ נִיחְחַ לֵּיהוְה:

יר וְאָם מִן־הַעֵּיֹף עֹלֶה ֹקּרְבָּנְוֹ לֵיהוֹה וְהַקְּרִיב מִן־הַתּרִים אָוֹ

יי מִן־בְּנִי הַיּוֹנָה אֶת־קָרְבָּנְוֹ: וְהִקְּרִיבוֹ הַבּּהֵן אֶל־הַמִּוְבֵּחַ

יי מִן־בְּנִי הַיּוֹנָה אֶת־קָרְבָּנְוֹ: וְהִקְּרִיבוֹ הַבּּהֵן אֶל־הַמִּוְבֵּחַ

יי הַמִּוְבֵּחַ: וְהַסְיר אֶת־מֶרְבָּנְוֹ: וְהִקְּעָיר הַמִּוְבֵּחָה וְנִמְצָה דָמוֹ עַל קִיר

יי הַמִּוְבֵּחַ: לְהַלְּיָר אֶתוֹ הַכּּהֵן הַמִּוְבַּחָה עַל־הָעֵצִים אֲצֶל

יי הַמִּוְבָּחַ מְּלְיהָה אֶל־מְקְוֹם הַבְּשָׁן: וְשִׁסֵּע אֹתוֹ בִּכְנָפָיוֹ לְא

יִבְּרִיל וְהִקְטִיר אֹתוֹ הַכּּהֵן הַמִּוְבָּחָה עַל־הָרָה: וְנָבֶּשְׁ

אַל־הָּנֵוֹ עָלֵיהַ לְבַנָה: וַהַבִּיאָה אֵל־בָּנֵוֹ אָהָרֹן

בְעַלֵּיהַ שְּׁמֵן וְנָתַוֹ עָלֵיהַ לְבַנָה: וַהַבִּיאָה אֵל־בְּנֵי אָהַרֹּן

בְּעֵלִיהָ שְׁמֵן וְנָתַוֹ עָלֵיהָ לִבְנָה: וַהַבִּיִּיאָה אֵל־בְּנֵי אָהַרֹן

במים והקסיר (לעיל פסוק ט). בעוף שנזון מן הגזל נא' והשליר. את המעים שאכלו מו הגזל (ויה"ר ג:ד): אצל המובח סרמה. במזרחו של ככש (ת"כ פרק ט:ג): אל מקום הרשון. מקום שנותנין שם תרומת הדשן בכל בוקר ודישון מזבח הפנימי והמנורה, וכולם נבלעים שם במקומן (שם: יומא כא:): (יז) ושסע. אין שיסוע אלא ביד. וכן הוא אומר בשמשון וישסעהן כשסע הגדי (שופטים יד:ו: זבחים סה:): בבגפיו. עם כנפיו אינו לריך למרוט כנפי נולחו: בבגפיו. נולה ממש, והלא אין לך הדיוט שמרית רית [רע של] כנפים נשרפים ואין נפשו הנה עליו. ולמה אמר הכחוב והקטיר, כדי שיהא המזכח שבט ומהודר בקרבנו של טני (ויק"ר ג:ה): לא יבדיל. חינו מפרהו לגמרי לב' תתיכות אלא הורטו מגבו. נא' בטוף ריח ניחות ונאמר בבהמה ריח ניחוח (לעיל פס' ט) לומר אחד המרבה ואחד הממעיט ובלבד שיכוין אח לבו לשמים (ת"כ פרק ט:ז; מנחות קי.): (א) ונפש בי תקדיב. לא נאמר נפש ככל קרבנות נדבה אלא במנחה מי דרכו להתנדב מנחה עני אמר הקב"ה מעלה אני עליו כחלו הקריב נפשו (מנחות קד:): סלת יהיה קרבנו. החומר הרי עלי מנחה סתם מביא מנחת סלח שהיא הראשונה שבמנחות ונקמלת כשהיא סלח כמו שמפורש בענין (שם). לפי שנאמרו כאן ה' מיני מנחות וכולן באות אפויות קודם המילה תוז מזו לכד קרויה מנחת סלת: סלת. אין סלת אלא מן החטין שנאמר סלת חטים (שמות כט:ב) ואין מנחה פחוחה מעשרון שנא' ועשרון סלח למנחה (להלן יד:כא) עשרון לכל מנחה (ת"כ פרק י:חד): ויצק עליה שמן. על כולה: ונתן עליה לבונה. על מקלחה. מניח קומץ לבונה עליה ללד אחד. ומה ראיח לומר כן, שאין ריבוי אחר ריבוי בחורה

(יא) על ירך המזבח. על לד המזכח: צפנה לפני ה׳. וחין לפון ככמה (ת"כ פרק ד:ח: זבחים קיט:): (יד) מז העוף. ולח כל העוף לפי שנחמר חמים זכר בבהר בכשבים ובעזים (להלן כב:ים) חמות וזכרות בבהמה ואין תמות וזכרות בעופות. יכול אף מחוסר אבר, תלמוד לומר מן העוף (ת"כ פרשתא ו:ג): תורים. גדולים ולא הטנים (שם פרה חוג: חולין כב חיב): בגי יונה. הטנים ולא גדולים (ח"כ שם ד: חולין שם): מן התורים או מן בני היונה. פרט לחחלת הליהוב שכזה ושכזה שהוח פסול (ת"כ שם ה; חולין שם), שגדול הוא אלל בני יונה וקטן אלל חורים: (שו) והקריבו. אפי' פרידה אחת יכיא (ח"כ פרשתא ז:א): הבהן ומלק. אין מליהה בכלי חלח בטלמו של כהן, קולן בלפרנו ממול העורף וחוחך מפרקחו עד שמגיע לסימנין וקוללן (שם כיה; זכחים סד:־סה:): וגמצה דמו. ל' מין אפים (משלי ל:לג). כי אפם המן (ישעיה טו:ד). כובש בית השחיטה על קיר המזבח והדם מתמלה ויורד (ת"כ שם ה; זבחים סה.): ומלק והקטיר ונמצה. אפשר לומר כן מאחר שהוא מקטיר הוא מולה, אלא מה הקטרה הראש בעלמו והגוף בעלמו. אף מליקה כן (ח"כ שם ו). ופשוטו של מקרא מסורם הוא, ומלק והקטיר וקודם הקטר' ונמלה דמו כבר: (טוז) מוראתו. מקום הרעי (ס"ח הרחי) וזה הופק (שם ע, זבחים שם): בנצת ה. עם בני מעיה. ונולה ל' דבר המאום כמו (איכה ד:טו) כי נלו גם נטו, וזהו שת"א באוכלי', וזהו מדרשו של אבא יוסי בן חנן שאמר נוטל את הקורקבן עמה (ת"כ שם; זבתים שם). ורז"ל אמרו קודר סביב הזפה בסכין כעין ארובה ונוטלו עם הנולה שעל העור (זבחים שם): בעולת בהמה שאינה אוכלת אלא באבום בעליה נאמר והקרב והכרעים ירחן

#### 14-17. Elevation-offering from fowl.

14. מְּיַהְשׁוּף — Of fowl. Bird-offerings may be either male or female, and they may have a blemish on their bodies. However, the word יח, of [fowl], implies that some, but not all, birds may be used. From this the Sages derive that birds are unacceptable if they are missing an entire limb (Rashi; Sifra). בְּנִי הַיוּנָה — Turtledoves. . . young doves. Turtledoves are acceptable after they become mature, and doves are acceptable only when they are young. In both species, maturity is indicated by the glistening sheen of the feathers

around the neck. Consequently, turtledoves may be used for offerings only after that stage arrives, while doves can be used only until then. During the period when the neck feathers are in the process of changing [הְחַלֶּת הַצִּיהוּב], neither species may be used (Rashi; Chullin 22a).

15. הְּמֵּיְבֶּהְ — To the Altar. The entire service is performed on top of the Altar, at its southeast corner (Zevachim 64b). ומָלֵק — Nip. This refers to a method of slaughter performed with the Kohen's fingernail instead of a knife. It is used only for fowl-offerings. Fowl (other than sin-offerings) slaugh-

northern side of the Altar before HASHEM: and the sons of Aaron, the Kohanim, shall throw its blood on the Altar, all around, 12 He shall cut it into its pieces, its head, and its fats. The Kohen shall arrange them on the wood that is on the fire that is on the Altar, 13 He shall wash the innards and the feet in water; the Kohen shall bring it all and cause it to go up in smoke on the Altar — it is an elevation-offering, a fire-offering, a satisfuing aroma to HASHEM.

Elevation offerina from Fowl

14 If one's offering to HASHEM is an elevation-offering of fowl, he shall bring his offering from turtledoves or from uoung doves, 15 The Kohen shall bring it to the Altar, nip its head, and cause it to go up in smoke on the Altar, having pressed out its blood on the Altar's wall. 16 He shall remove its crop with its feathers, and he shall throw it near the Altar toward the east, to the place of the ashes.  $^{17}$  He shall split it — with its feathers — he need not sever it; the Kohen shall cause it to go up in smoke on the Altar, on the wood that is on the fire — it is an elevation-offering. a fire-offering, a satisfuing aroma to HASHEM.

hen a person offers a meal-offering to HASHEM, his offering shall be of fine flour; he shall pour oil upon it and place frankincense upon it. <sup>2</sup> He shall bring it to the sons of Aaron, 2

tered by this method are forbidden as food.

16. מראתו בנצחה — Its crop with its feathers. The crop is unfit to be offered on the Altar because, unlike animals whose grazing can be controlled with fences, birds fly freely and eat whatever they find, without regard to its ownership. [Since the food in the crop is not fully digested, its contents are recognizable as "stolen" food.] It is unseemly for "stolen" food to be burned on the Altar. Animal-offerings, however, do not present this problem, and their innards are offered on the Altar (Rashi).

אל־מקום הרשו — To the place of the ashes. Ashes were removed from the Altar every morning and placed on the floor of the Courtvard, east of the ramp leading up to the Altar (see 6:3). Also placed there were ashes from the Inner Altar and the Menorah. All were swallowed up miraculously at that spot (Rashi: Yoma 21a).

17. ושפע א'תו — He shall split it. With his bare hands, the Kohen grasps the bird and its wings and bends it backward until its back is broken along its spine; however, its skin and flesh still hold it together in one piece. Then the entire bird is sent up in smoke upon the Altar.

בכנפיי — With its feathers. Even though there is hardly a more repulsive smell than that of burning feathers, the feathers are not removed from the bird before it is burned upon the Altar. Why are the feathers left? Because bird-offerings are commonly brought only by poor people, who cannot afford more than a bird, and if the feathers were removed, the remainder of the bird would be so tiny and insignificant as to embarrass the pauper who offered it. Better to endure the smell and let the Altar be adorned by the poor man's offering (Rashi).

ריח ניחח — A satisfying aroma. It is remarkable that the huge animal offering and the tiny bird-offering are described identically as a satisfying aroma. This is an illustration of the principle noted above, that it matters not to God whether one brings much or little, so long as one's heart is directed sincerely to Heaven (Rashi).

מנחה Meal-offerings. A מנחה meal-offering, consists of nothing more than סֶלֶת שֶׁמֶן וּלְבֹנֶה, finely ground wheat flour, oll, and frankingense (with water added in most cases). This passage lists five varieties of voluntary, personal meal-offerings. All of them consist exclusively of the above ingredients. but the first is merely a mixture of the ingredients, while the others are cooked or baked in various ways. Given the simplicity of its contents, a meal-offering is inexpensive and is most likely to be brought by people too poor to afford anything more. Because such a person extends himself to bring an offering despite his poverty, the Torah assigns special value to his deed, as noted below.

R' Hirsch comments that the name minchah implies a tribute to a superior. As the staple of the human diet, grain represents our very existence; thus the meal-offering proclaims the bearer's acknowledgment that his life is in God's hands. The oil symbolizes comfort, and the frankincense represents joy and satisfaction. By means of his offering, the owner acknowledges that these, too, are from God alone.

1-3. מנחת סלת /Fine flour meal-offering. Since this is the only minchah that is neither cooked nor baked, it is called simply מנחת סלת, fine flour meal-offering. Moreover, verse 1 implies that this is the "standard" meal-offering, since the verse states that if a person wishes to bring a minchah, meal-offering, this is the one he brings. The implication is that if one vowed to offer a minchah without specifying which of the five varieties he wishes to bring, he is to offer this one. Consequently, one who wishes to bring a different variety of meal-offering must specify when making his vow which one he means to offer (Rashi).

1. ינפש — A person [lit., a soul]. Of all who bring voluntary offerings, only someone who brings a meal-offering is described as a "soul." Since this very inexpensive offering would be brought only by poor people, God says, "I will regard it as if he had offered his very soul" (Rashi).

סלת — Fine flour. The flour must be of wheat. The minimum amount of flour in any meal-offering is one issaron, or 1/10 ephah (Rashi), which is equivalent in volume to 43.2 eggs. In modern times, estimates of an issaron vary from 86.4-172.8 fluid ounces.

שמו — Oll. Unlike the oil used for the lamps of the Menorah,

בהניא ויקמוץ מתמן מלי קמצה מסלתה וממשחה על כל לבנתה ויסק כהנא ית אדכרתה למדבחא קרבו דמתקַבַּל בַּרַענָא קַרָם יַנַ: נוּרָאְשְׁתַאַר מו מנחתא לאהרו ולבנוהי קרש קורשין מקרבניא דיי: רואַרי תקרב קרבו מנחתא מאפה תנורא סלתא גריצו פטירו דפילו במשח ואספוגיו פטיריו המשיחיו במשח: הואם מנחתא על מַסְרֵתַא קַרבָּנַךְ סְלְתַא רפילא במשח פטיר תְהֵי: וּבַצַע יָתַה בְצוּעִין וּתְרִיק עַלַה מִשְׁחַא מִנְחַתַא הָיא: זְּנָאם מנחת רדתא קרבּנהְ סלתא במשח תתעבר: חותיתי ית מנחתא די תתעבר מאלין קדם יי ויקרבנה לות בַהַנָא ויקַרבְנַה למדבַחַא: טויפרש כַהַנָא מון מנחתא יַת אַדְכַּרתַה ויַסּק למדבחא קרבו דמתקבל ברעוא קדם יַנ: יוּדָאָשָׁתַאַר מו מנַחַתַא לְאַהַרוּ ולבנוהי קרש קודשין מקרבניא דיי: יאכל מנחתא די תקרבון קָרָם יִי לַא תִתְעַבֶּד חַמִיעַ אַרֵי כַל חַמִיר וְכַל רבש לא תַסְקוּן מְנֵה קרבַּנַא קַדָם ייַ:

הכהנים וַקַמַץ מִשָּׁם מִלָּא קמִצוֹ מִסֵּלְתַה וֹמִשַּמְנַה עַל בּל-לבנתה והקטיר הכּהַן אַת־אַזַבַּרַתַה הַמַּזַבָּחַה אַשַּה ג ריח ניחח ליהוה: והַנּוֹמֶרֶת מוֹ־הַמִּנְחָה לָאַהֶרן וּלְבַנֵיוּ וַכִי תַקָּרָב קַרָבֵּן מִנְחַה - קרש קרשים מאשי יהוה: מַאָפָה תַנור סְלֶת חַלּוֹת מַצֹּת בְּלוּלִת בַּשְּׁמֵן וּרְקִיקִי ואם־מנחה על־המחבת ה מצות משחים בַּשַּׁמון: קרבנה סלת בלולה בשמן מצה תהנה: פַּתוֹת אתה פּתִּים י וַיָצַקּתָּ עָלֵיהָ שָׁמֵן מִנְחָה הָוֹא: ואם-מנחת ה מַרחַשָּׁת קַרַבַּנַךְ סְלֵּת בַּשָּׁמֵן תַעַשַּׁה: וַהַבַאת אַת־ הַמַּנַחָה אָשַר יַעֲשָה מֵאָלֶה לֵיהוָה וָהַקְרִיבַה אֶל־הַכּהֶן ּט וָהָגִישָה אֱל־הַמִּוֹבֶּחַ: וָהֵרִים הַכּהֵן מִן־הַמִּנְחַה אֱת־ אַזַּכַּרַתָּה וָהָקָטֵיר הָמִזְבַּחָה אָשֵׁה רֵיחַ נִיחֹחַ לֵיהוה: ּ וָהַנּוֹתֶּרֶת מָן־הַמָּנְחָה לְאָהֶרְן וּלְבַנֵיו לָרֶשׁ קַרְשִׁים מֵאִשִּׁי א יהוָה: כַּל־הַמִּנָחָה אֲשֶׁר תַּקּרִיבוֹ לֵיהוֹה לָא תַעַשֵּה חַמֵץ 💀 פי כל-שאר וכל-דבש לא-תקטירו ממנו אשה ליהוה:

כל השמו שבלוג. שכל המנחות משונות לוג שמו. וי"א מושחן כמין כ"י (ס"א כ"ף יונית) ושאר השמו נאכל בפני עלמו לכהנים (מנחות עה.). מה ח"ל בשמו בשמו שני פעמים, להכשיר שמן שני ושלישי היולא מן הזיחים (ח"כ שם ו) ואין לריך שמן ראשון אלא למנורה שנאמר בו זך (שמות כז:כ) ושנינו במנחוח (עו.) כל המנחוח האפויות לפני המילחן ונקמלות ע"י פתיחה כולן באות עשר עשר חלות והאמור בה רקיקין בחה עשר רקיקין: (ה) ואם מנחה על המחבת. שחמר הרי עלי מנחת מחבת. וכלי הוא שהיה במהדש שאופין בו מנחה על האור בשמן, והכלי אינו עמוק אלא לף ומעשי המנחה שבחוכו קשין (ח"כ פרק יבוז; מנחוח סג.) שמחוך שהיא לפה החור שורף חת השמן. וכולן שעונות ג' מתנות שמן, יליקה ובלילה ומחן שמו בכלי קודם לפשייתו (ח"כ שם אדב: מנחות עד:): סלת בלולה בשמו. מלמד שכוללן בעודן סלח (מנחות שם): (ו) פתות אותה פתים. לרבות כל המנחות הנחפות קודם המילה לפחיתה (ח"כ שם ה): ויצקת עליה שמן מנחה הוא. לרבות כל המנחות ליליקה, יכול אף מנחה מאפה חנור כן, ח"ל עליה, אוליא את החלות ולא אוליא את הרקיקין, ח"ל הוא (שם ו; מנחות עד:): (ז) מרחשת. כלי הוא שהיה במקדש עמוק, ומחוך שהיא עמוקה שמנה לבור ואין האור שורפו, לפיכך מעשי מנחה העשויין לחוכה רוחשין וח"כ פרק יב:ז; מנחוח סג.). כל דבר רך ע"י משקה נרחה כרוחש ומנענע: (ח) אשר יעשה מאלה. מאחד מן המינים הללו: והקריבה. בעליה אל הבהן: והגישה הכהן אל המזבח. מגיעה (ס"ח מגישה) להרן דרומית מערכית של מזכח (סועה יד:):

אלא למעט (ח"כ פרה יוז). ד"א שמו על כולה מפני שהוא נבלל עמה ונהמז עמה כמ"ם מסלחה ומשמנה (פסוק ב), ולבונה על מקלחה שאינה נבללת עמה ולא נקמלת עמה שנאמר על כל לבונתה, שלאחר שהמז מלהע את הלבונה כולה מעליה ומקטירה (שם ח): ויצק ונתן והביאה. מלמד שיליקה ובלילה כשירים בזר (שם י): (ב) הכהנים וקמץ. מקמילה וחילך מלות כהונה (מנחות כ.): וקמץ משם. ממקום שרגלי הזר שומדות. ללמדך שהקמילה כשירה בכל מקום בעזרה אף בי"א אמה של מקום דריסת רגלי ישראל (זבחים סג.): מלא כמצו. יכול מבורז מבלבז ויולא לכל לד, ח"ל במקום אחר והרים ממנו בקמלו (להלן ו:ח) לא יהא כשר אלא מה שבחוך הקומן. אי בקמנו יכול חסר, ח"ל מלא. הא כילד, חופה ג' אלבעותיו על פס ידו (ח"כ פרשחה טוו) וזהו קומן במשמע לשון העברית: על בל לבונתה. לכד כל הלבוכה יהח הקומן מלח: לבונתה והקטיר. חף הלבוכה בהקטרה (שם י): מלא קמצו מסלתה ומשמנה. הו אם קמן ועלה בידו גרגיר מלח או קורט לבונה פסולה (שם): אזברתה. הקומן העולה לגבוה הוא זכרון המנחה שבו נזכר בעליה לעובה ולנחת רוח (שם יב): (ג) לאהרז ולבניו. כהן גדול נוטל חלק בראש שלא במחלוקת וההדיוט במחלוקת (שם פרק יא:א): קדש קדשים. היא להס: מאשי ה׳. אין להס חלק כה אלא לאחר מתנות האישים (שם ה): (ד) ובי תקריב וגו׳. שאמר הרי עלי מנחת מאפה תנור, ולימד הכתוב שיביא או חלות או רקיקין, החלות בלולות והרקיקין משוחין (שם פרשחא י:ד־ה; מנחות שד:). ונחלקו רבוחינו במשיחתן, י"ח מושחן וחוזר ומושחן שד שיכלה

which could be only of the most superior quality (Exodus 27:20), any olive oil was acceptable for meal-offerings. The quantity of oil for all meal-offerings was one log [115], which is equal to the volume of six eggs, and in modern terms would be from 12-24 fluid ounces.

לְבֹנְה — Frankincense. This is the hardened sap of a tree, in the form of granules that were small, but easy to manipulate. According to Sifra, the amount of frankincense to be used was a kometz, as described in the following verse.

2. אַרְאֵין — His threefingersful. The Kohen cups the three middle fingers of his right hand over his palm and scoops up as much of the flour-and-oil mixture as his hand will hold. His three fingers must be filled to capacity, but none of the mixture may poke out from between or outside his fingers. This amount is called a kometz and the act of scooping is known as kemitzah. Because there is no English equivalent for either word, we have coined the word "threefingersful." The Sages describe kemitzah as one of

Fine Flour the Kohanim. one of whom shall scoop his threefingersful from it, from its fine flour and from Offenng its oil, as well as all its frankincense; and the Kohen shall cause its memorial portion to go up in smoke upon the Altar — a fire-offering, a satisfying aroma to HASHEM. 3 The remnant of the meal-offering is for Aaron and his sons; most holy, from the fire-offerings of HASHEM.

Open-baked

4 When you offer a meal-offering that is baked in an oven, it shall be of fine flour: unleavened Offering loanes mixed with oil, or unleavened wafers smeared with oil.

Pan-baked

<sup>5</sup> If your offering is a meal-offering on the pan, it shall be of fine flour mixed with oil, it shall Offering be unleavened. 6 You shall break it into pieces and pour oil upon it — it is a meal-offering.

Deep-pan

- 7 If your offering is a meal-offering in a deep pan, it shall be made of fine flour with oil & You Offering shall present to HASHEM the meal-offering that will be prepared from these; he shall bring it to the Kohen who shall bring it close to the Altar.
  - 9 The Kohen shall lift up its memorial portion from the meal-offering and cause it to go up in smoke on the Altar — a fire-offering, a satisfuing aroma to HASHEM, 10 The remnant of the meal-offering is for Aaron and his sons — most holu, from the fire-offerings of HASHEM.
  - 11 Any meal-offering that you offer to HASHEM shall not be prepared leavened, for you shall not cause to go up in smoke from any leavening or fruit-honey as a fire-offering to HASHEM.

the most difficult of all the sacrificial services (Rashi).

על בּל־לבנתה — As well as all its frankincense. When the Kohen performs kemitzah, his hand may contain only flour and oil. Therefore the frankincense is not spread over all the flour. Rather it is placed upon one side of the flour and the Kohen takes the kometz from the other side. Then the frankincense is collected and burned on the Altar together with the kometz (Rashi).

אוברתה — Its memorial portion. The kometz and frankincense are called the offering's memorial portion because the owner finds favor before God through them, when they are burned upon the Altar (Rashi).

- 3. קרש קרשים Most holy. A "most holy" offering may be eaten only inside the Courtyard by ritually pure Kohanim.
- 4. מאפה תנור /Oven-baked meal-offering. Two varieties of minchah are included under this heading, since the offering baked in an oven may be of either חלות or רְקִיקִין, loaves or wafers. Loaves are high and fluffy; wafers are low and flat. The amount of flour used in these offerings is an issaron (see v. 1), which is divided into ten loaves (Rashi). Our verse states that they must remain unleavened, and verse 11 states that no meal-offerings may be allowed to become leavened, but both these breads are kneaded with warm water, which has a tendency to make dough become chametz [leavened] rather quickly (Menachos 55a). Nevertheless, the Kohanim were so zealous and efficient that they would complete the preparation of the breads before leavening occurred (Pesachim 36a).

שְּחִים – Mixed . . . smeared. If one chooses to use loaves as the offering, the oil is mixed into the dough, and this abundance of oil helps make the loaves fluffy. In the case of wafers, most of the oil is held back to be smeared on the wafers after they are baked (Rambam, Hll. Maaseh HaKorbanos 13:8).

- 5-6. מְנְחָה עַל־הַמְּחֶכָת/Pan-baked meal-offering.
- 5. הַמְּחֲבַת The pan. This pan was wide and shallow, so

that the oil would burn away in the frying process, leaving fairly hard, flat cakes (Rashi).

6. פתות אחה שתים — You shall break it into pieces. This procedure is followed for all cooked or baked meal-offerings, so that the pieces will be small enough for the Kohen to perform kemitzah (Rashi). Each loaf or wafer is folded and then folded over once again, thus breaking it into at least four parts (Sifra).

### 7. מנחת מרחשת/Deep-pan meal-offering.

מרחשת - Deep pan. The pan used for this offering was narrow and deep. The oil would remain concentrated and the fried offering would be soft (Rashi; Sifra). Rambam adds that the dough was kneaded loosely, so that it would not harden during the frying.

סלת בשמן — Fine flour with oil. Although this phrase is first mentioned here, it describes the first step of all meal-offerings. First, oil was poured into the vessel, and then the flour was poured onto the oil. The next step was to pour oil on the flour and mix them. Finally, oil was poured on the mixture (Rashi, v. 5; Menachos 74b).

- 8. והגישה Who shall bring it close. This commandment applies to all meal-offerings of this chapter. After the minchah was prepared, the Kohen brought the vessel containing it to the southwestern corner of the Altar and touched the vessel to the corner (ibid. 13:12).
- 9. יהרים Shall lift up. The Kohen was to scoop up the kometz, the three fingersful, which would be placed on the Altar fire (Rashi). As noted above, however, the frankincense, too, was burned on the Altar.
- 11. דבש Fruit-honey. The d'vash of this verse is fruit, which can produce a sweet, honey-like nectar (Rashi).

The prohibition against offerings of leaven and fruithoney conveys a moral lesson regarding the full range of man's service of God. Man should not be sluggish, as symbolized by the slow process of leavening; nor should he be obsessed with the pursuit of pleasures, as symbolized by the sweetness of honey (Chinuch).

יב קרבו קדמי תקרבון יתהון קדם יי ולמדבחא לא תסקוו לאתקבלא ברעוא: ינוכל קרבו מנחתה במלחא תִמְלַח וַלַא תַבַשֵּל מְלַח קים אלהיר מַעַל מִנְחַתַר עַל כַּל קרבּנַר תקרב מַלְחַא: יד וָאָם תַקרב מנחת בּכּוּריו קדם יו אביב קלי בנור פרוכו רביכו תַּקָרַב יַת מנחת בּכוּרר: מותתו עלה משחא ותשוי עלה לבנתא מנחתא הָיא: טוּנִיסֶק כַּהַנָא יַת אדכּרתה מפירוכה וממשחה על כל לבנתה קרבנא קדם יי: x ואם נכסת קודשיא קרבַנה אם מן תורי הוא מקריב אם דַּכַר אָם נַקַבַּא שַלִּים יַקַרבנַה קדם יי: בויסמור ידה על ביש קרבנה ויכסנה בָּתַרַע מַשְׁבַּן זִמְנָא וַיַּזַרְקוּן בָּנֵי אֲהַרֹן בַהַנַיַא יַת דָּמַא עַל מַדְבַּחַא סְחוֹר סחור: גויקרב מנכסת קודשיא קרבנא קַדָם יִיַ יַת תַּרְבָּא דְּחֲפֵי יַת גַּנָא וַיַת כַּל תַּרַבָּא דִּי עַל גַּנַא: דּוַיַת תַּרַתִּין כַּלְיַן וַיַת הַּרַבַּא די עליהו די על גססיא

יב קּרְבַּן רֵאשֶׁית תַּקְּרִיבוּ אֹתָם לֵיהוָה וְאֶל־הַמִּזְבַּח לֹא־ יג יֵעֻלְּוּ לְרֵיחַ נִיחְחַ: וְכָל־קְרְבַּן מִנְחָתְךְּ בַּמֶּלַח תִּמְלָח וְלְא

יד תַּשְבִּית מֻלַח בְּרִית אֱלֹהֶיך מַעַל מִנְחָתֶךְ עַל כָּל־קָרְבָּוּךְ

יד תַּקְרִיב מֶלַח:

יד תַּקְרִיב מֶלַח:

יד תַּקְרִיב מֶלַח:

יד בְּבּוּרֵיך: וְנֵתַתָּ עָלֶיהָ שֶׁמֶן וְשַׁמְתַּ עָלֶיהָ לְבֹנֵה מִנְחָת בִּבּוּרָים

יד בְּנוֹרִיך: וְנֵתַתָּ עָלֶיהָ שֶׁמֶן וְשַׁמְתַּ עָלֶיהָ לְבֹנֵה מִנְחָת בִּבּוּרָה מִנְחָת בְּבּוּרָה מִנְחָת בְּבּוֹרִיב אַת בֹּיוֹרָה:

יד בְּנִתְרִיב מָּלְחִיר הַבּּבֹּוֹן אֶת־אַוֹבְּרָתָה מִנְּרְשָׁה וּמִשַּׁמְנְּה עַל בְּירוֹר:

ג רביעי א וְאִם־ֹוֶבַּח שְׁלָמֶים קְרְבָּגְוֹ אָם מִן־הַבָּקֶר ֹ הָוּא מַקְּרִיב
יַ אִם־זָבָר אָם־נְקֵבָּה תָמִים יַקְרִבָּנוּ לִפְנֵי יהוְה: וְסָמֵךְ
יָדוֹ עַל־רְאשׁ קָרְבָּנוֹ וּשְׁחָטוֹ פֶּתַח אָהֶל מוֹעֵד וְזָרְקוֹ בְּנֵי ג אַהְרֹן הַכְּהָנִים אָת־הַדֶּם עַל־הַמִּוְבָּח סָבִיב: וְהִקְּרִיבׂ
מִּבַח הַשְּׁלָמִים אָשֶׁה לֵיהֹוָה אֶת־הַחֵּלֶב הְמְכַּמֵּה
י אֶת־הַלֶּלֶב וְאֵת בָּל־הַחַבֶּל אֲשֶׁר עַל־הַקֶּרָב: וְאֵת שְׁתִּי הַבְּלִית וְאֶת־הַחַבֶּלב אֲשֶׁר עַל־הַקָּרָב: וְאֵת שְׁתִּי

שהיא לחה: גרש ברמל. גרוסה בעודה לחה: גרש. ל' שבירה וטחינה [גסה], גורסה בריחים של גרוסות כמו ויגרס בחלן (איכה גיטי) וכן גרסה נפשי (תהלים קיטיב): ברמל. בעוד הכר מלא (מנתות שס:) שהתבואה לחה ומלאה בקשין שלה ועל כן נקראים המלילות כרמל, וכן כרמל בלקלונו (מלכים ב ד:מב): (א) ועל כן נקראים המלילות כרמל, וכן כרמל בלקלונו (מלכים ב ד:מב): (א) שלמים. שמטילים שלום בעולם (מ"כ פרק מז:א). ד"א שלמים שיש בהם שלום למזכח ולכבעלים (בס ב): (ג) ואת בל החלב וגוי. להביא חלב שעל הקבה, דברי רבי ישמעאל. רבי עקיבא אומר, להביא חלב שעל הקין (שם פרשחא הקבה, דברי רבי ישמעאל. רבי עקיבא אומר, להביא חלב של הכליות כשהבהמה חיה הוא יידו): (ד) הבסלים והם מלמטה, וזהו החלב שחתה המתכים שקורין בלע"ז ולוביל"ש. לובן הנראה למעלה בעובה הכסלים ובתחתיות הבשר חופה: היותרת. הוא דופן המתך שקורין איברי"ש, ובל' ארמי חלרא דכבדא: על הבבד. שישול מן הכבד ממה מעט (מ"כ שם ח), ובמקים אחר הוא לומר ואת היותרת מן הכבד (להגן שכיי): על הבבד על הבליות. לבד מן הכבד ולבד מן הכליות יסיכנה לז:

(ט) את אזברתה. היא הקומן (ח"כ פרשתא מיב): (יא) ובל דבש. כל מסיקת פרי קרויה דבש: (יב) קרבן ראשית תקריבו אותם. מה יש לך להביא מן השאור ומן הדבש, קרבן ראשית תקריבו אותם. מה יש לך להביא מן השאור ומן הדבש, קרבן ראשית תקריבו אותם. מה יש לך השאור, שלאמר חמן האפינה (כלהן כנייז), וככורים מן הדבש, כמו בכורי חאנים וסמרים (מנחות לח.): (יג) מלח ברית. שהברים כרותה למלח מששם ימי בראשית, שהובסחו המים החתסונים ליקרב במזבח במלח, וניסוך המים בחג: על בל קרבנך. על עולם בהמה ועוף ואימורי כל הקדשים כולן (ח"כ פרק ידב; מנחות בבורים. הכי אם משמש בל' כי שהרי אין זה רשות ידב; מיבר מנחת השומר הכחוב מדבר שהיח חנומה המומר הרכוב מדבר היח לובה וכן ואם יהיב לאן אה בורים. במכח השומר הכחוב מדבר, שהיח בלה ליד בשש שמיבשין אוחו באה אביב בשעם בישול החבואה ומן השעורים היא באה, נא' כאן מביב ואל להלו כי השורה אביב (שמות סימות המיכו באש. שמיבשין אוחו על האור באבוב של קלוי באש. שמיבשין אוחו על האור באבוב של הלור באש. שמיבשין אוחו

12. בְּרְבּוֹ רְאשִיה. A first-fruit offering. Leaven and fruit may be used for two offerings, both of which may be described as first-fruit offerings. They are: (a) Bikkurim, which are the first produce of the seven species for which Eretz Yisrael is praised (Deuteronomy 26:1-11); and (b) בְּיִלְּשִׁי שְּׁשִׁי, the Two [leavened] Loaves of wheat flour that are offered on Shavuos (Leviticus 23:17).

There is another "first" offering of grain: the Omeroffering, described below, verses 14-16.

13. הְרֵית מְּלֶּח Covenant of salt. During the second day of Creation, God created a division between the heavenly waters above the firmament and the earthly waters below (Genesis 1:7). The Midrash records that the earthly waters protested that they, too, wished to be close to God. To comfort them, God made a covenant that the water would have a share in the Temple service, for salt, which comes

from the sea, would be placed on sacrificial parts that go on the Altar, and fresh water would be poured on the Altar every Succos.

If the salt was to assuage the wounded feelings of the lower waters, as it were, then why wasn't water poured on the Altar? The answer may be found in how salt is taken from the sea. The water is boiled off or allowed to evaporate, leaving the salt behind. Thus, even the "lower water" rises to heaven in the form of condensation. The only component of the water that is "condemned" to remain in the lower world is its salt, and in this verse God declared that it, too, is needed for His service. This is a lesson to all people in their everyday lives. A Jew can and should find spirituality not only in obviously holy and heavenly pursuits, but even in his seemingly mundane activities (R' Yaakov Kamenetsky).

12 You shall offer them as a first-fruit offering to HASHEM, but they may not go up upon the Altar for a satisfuina aroma.

Covenant

- 13 You shall salt your every meal-offering with salt: you may not discontinue the salt of your of Salt God's covenant from upon your meal-offering — on your every offening shall you offer salt.
  - 14 When you bring a meal-offering of the first grain to HASHEM: from ripe ears, parched over fire, around from plump kernels, shall you offer the meal-offering of your first grain. 15 You shall put oil on it and place frankincense on it — a meal-offering. 16 The Kohen shall cause its memorial portion to go up in smoke — from its flour and its oil, as well as its frankingense a fire-offering to HASHEM.

3 Peace-

f his offering is a feast peace-offering, if he offers it from the cattle — whether male or female — unblemished shall he offer it before HASHEM. <sup>2</sup> He shall lean his hand upon the head of Offering his offering and slaughter it at the entrance of the Tent of Meeting: the sons of Aaron, the Kohanim, shall throw the blood upon the Altar, all around, 3 From the feast peace-offering he shall offer as a fire-offering to HASHEM: the fat that covers the innards, and all the fat that is upon the innards: 4 and the two kidneus with the fat that is upon them, that is upon the flanks.

Rambari comments that salt has two properties: It is destructive, for it prevents plants from growing land it can corrode most substancesl; and it is helpful, for it preserves food. The Covenant of Salt teaches that the Altar service, if performed properly and sincerely, preserves Israel, but if the service is neglected, it brings about destruction and exile.

Salt symbolizes God's immutable covenant, because it preserves what was and inhibits change (R' Hirsch).

#### 14-16. The Omer.

On the second day of Pesach, the first offering of the new grain crop was brought, but unlike all other communal and private meal-offerings, it was of barley. The Omer was a communal offering, and before it was brought, no grain of the new crops could be eaten (see 23:9-14). The Omer, which was not leavened, was burned on the Altar (Menachos 67b).

14. אביב — Ripe ears. By comparing this verse with Exodus 9:31 the Sages derive hermeneutically from this word that the grain required for this offering is barley (Rashi; Menachos 68b).

קלוי בַּאָש – Parched over fire. The plump kernels are parched lightly in order to dry them a bit so that they can be ground easily (Rashi).

3.

### שלמים לשם Peace-offerings.

Peace-offerings are brought voluntarily by a person or a group of people who are moved to express their love of God, their gratitude for His goodness, and to enhance their closeness of Him. In the words of Sforno (Kavanos HaTorah): The peace-offering is brought as a tribute to God, Blessed is He, when the person moved to offer it recognizes the ways of His goodness and His constant goodness to us.

Various reasons are offered for the name shelamim, or peace-offerings. According to Rashi (from Sifra), the name is derived from shalom, peace, because the peace-offering has the spiritual capacity of increasing peace in the world. Alternatively, since the peace-offering has a portion for the Altar, a portion for the Kohanim, and a portion for the owners, its name symbolizes the peace that results when the legitimate needs of all groups are satisfied. According to Korban Aharon, the peace expressed by the name is the harmony between the heavenly world of the spirit and the earthly world of materialism. One who brings a peace-offering seeks to unite the two worlds.

Ramban derives the word shelamim from שלמוח. wholeness, because the person who brings this offering has not been motivated by a need to atone for sin, but by a sense of wholeness and a free-willed desire for perfection.

- 1. זבח שלמים A feast peace-offering. Although the literal meaning of nat is slaughter, it has a secondary meaning as well. Rashi (Bereishis 31:54) comments that where the context demands it, the word is translated as feast. R' Hirsch and HaK'sav V'haKabbalah note that shelamim is the only offering with which the word zevach appears. In their view, this is relevant to the manner in which the peace-offering was eaten. It was a feast, because "during the eating of the peace-offering's flesh, the owner would invite his family, friends, and acquaintances to partake of his feast, and in the assembly of friends he would praise God and tell them of His kindness."
- 2. יסמך He shall lean. Since the peace-offering does not come to atone for a sin, no confession is made during this leaning (see notes to 1:4). Rather, the owner praises God as he leans on the animal (Hil. Maaseh HaKorbanos 3:15).

שָּׁתָח אהֶל מועָר — At the entrance of the Tent of Meeting. In the case of קרשים קלים, offenngs of lesser sanctity, the entire Courtvard is an acceptable place of slaughter, unlike holier offerings, which must be slaughtered in the northern part of the Courtyard (1:11). From the word nng, lit., opening, the Sages derive that a slaughter may not take place until the Sanctuary door has been opened (Zevachim 55b).

וות חצרא דעל כבדא על כליתא וַעַדּנַה: הוַיַּסקון יתה בני אהרו לְמַרַבָּחַא עַל עַלָתַא די על אעיא די על אַשַּתַא קַרַבַּן דַּמָתַקַבּל ברעוא קדם יַנ: וּ וָאָם מִן עַנַא קַרבַּנָה לנכסת קוּדְשַיַּא קַדָם יִי דכר אוֹ נקבא שלים יַקרַבְנָה: זאָם אָמֵר הוּא מקרב ית קַרַבָּנָה וִיקָרֵב יָתֵה קָדָם יִיַ: חוַיִסְמוֹךְ יַת יָרָה עַל רָיש קרבְּנָה וִיכּוֹס יָתָה קַרָם משבו ומנא ויורקון בני אהרן ית דמה על מַדְבָּחַא סחור סחור: טויקרב מנכסת קודשיא קרבנא קדם יי תרבה אַלִיתַא שָלִמְתַּא לַקַבֶּל שְוַרְתַּא יֵעַדְּנַה ונת תַרבַא דּחַפי ית גוּא וית כּל תרבּא די עַל גַּנַא: יויַת תַּרְתֵּין כָּלִיוַ וְיַת תַּרְבָּא די עליהן די על גססיא וית חצרא דעל כַּבְדָא על כַּלִיַתַא יִעְדְּנַה: יא וַנַּסְקַנָּה כַּהַנָא לְמַדְבָּחָא לְחֵם קַרְבַּנַא קַרָם יִיַ: יכּוָאָם מִן בְּנֵי עִיזַא קַרְבַּנָה ויקרבנה קדם יני ינויסמור נת ידה על בישה וופוס יתה קדם משפן זמנא ויוַרקון בַּנֵי אַהַרן יַת דְּמַהּ עַל מַדְבָּחַא סחור סחור: ירויקרב מנה קרבנה קרבון קדם ייַ יַת תַּרבּא דּחַפֵּי יַת גַּוָא וַיַת כַּל תַּרְבַּא דִּי עַל גַּוַא: שוֹיַת תַּרְתֵּין בַּלְיַן וָיַת תַּרָבַּא דִּי עַלֵיהֵן דִּי עַל גִּסְסַיָּא ויַת חַצָרַא דִּי עַל כַּבְדֵּא עַל כַּלְיַתָא יַעַדְנַה: שוֹ וַיַּסְקְנוּון כַּהָנַא לְמֵרְבָּחָא לְחֵם קרבנא לאָתקבּלא ברענא כּל תַרבּא קַרָם יָיָ: יי קִיָם עַלָּם לְדַרֵיכוֹן בָּכֹל מותְבָנֵיכון כָּל תַּרְבָּא וְכָל דְּמָא לָא תיכלון: אומַלִּיל יִיַ עם משה לְמֵימָר: במלל עם בָּנֵי יִשְרַאֵל לְמֵימַר אָנַש אַרֵי בּמַלֶּל יחוב בשלו מכל פקודיא דיי די

ּ וְאֶת־הַיּעֶּׁרֶת עַל־הַכָּבֶּד עַל־הַכְּלָיוָת יְסִיבֶנָה: וְהִקְּטִּירוּ אֹתְוֹ בְנֵי־אָהָרוֹ הַמִּוְבֵּחָה עַל־הַעלָה אֲשֶׁר עַל־הָעֵצִים אָשֶׁר עַל־הָאֵש אִשָּה רֵיחַ נִיחִם לֵיהוְה:

יְּאָם־מִן־הַצְּאוֹ קָרְבָּנוֹ לְזֵבַח שְׁלָמִים לֵיהֹנְה זָכָר אַוֹ יְנְקַבָּה תָּמִים יַקְרִיבֶנּוּ: אִם־בָּשֶׁב הְּוֹא־מַקְרָיב אֶת־קַרְבָּגְּוֹ יְנְקְלָיב אֹתִוֹ לִפְנֵי יִהוְה: וְסָמֵךְ אֶת־יָדוֹ עַל־רְאשׁ קָרְבָּנוֹ יְשָׁחֵט אֹתוֹ לִפְנֵי אְהֶל מוֹעֵד וְזְרְלְּוֹ בְּנֵי אֲהְרְן אֶת־דָּמְוֹ י עַל־הַמִּזְבֵּח סָבְיב: וְהִקְּרִיב מִזְבַח הַשְּׁלָמִים אִשֵּׁה לֵיהוֹה חֶלְבּוֹ הָאַלְיֵה תְמִימָה לְעָמַת הֻעָּצֶה יְסִירְנָּה וְאֶת־הַחֵׁלֶב הַמְּכַפֶּה אֶת־הַלֶּרֶב וְאֵת בָּלֹית וְאֶת־הַחֹלֶב אֲשָׁר יְאָשֶׁר עַל־הַכְּפֶּה וְאָת־הַלְּיִת וְאֶת־הַבֹּלְית וְאֶת־הַהַּלֶּב וְאָת עַל־הַבָּבֹּד עַל־ אָשֶׁר עַל־הַבְּּכָּלִים וְאֶת־הַיֹּלְנָת וְאֶת־הַבָּבֹּד עַל־בַּבְּלָיִת וְאֶת־הָיָבֶּה אָשֶׁר עַל־הַבְּבָּבְר וְאָת־ אַבְּלָיִת יְסִירֶנָּה: וְהִקְטִירִוֹ הַבֹּהָן הַמִּוֹבְחָה לֶחֶם אִשֶּׁה לֵיהוֹה:

יב־יג וְאִם־אֵז קָרְבָּגָוֹ וְהִקְּרִיבָּוֹ לִפְנֵי יהוְה: וְסָמֵךְ אֶת־יָדוֹ עַל־רַגְּיִ יְהִקְּרִיבִּ מְּנֵּנִּ יְאָהַרְּוֹ יִשְׁחַט אֹתוֹ לִפְנֵי אְהֶל מוֹעֵד וְזֵיְרְקְׁוּ בְּנֵּי אִהָרְן יִּ אֶת־דָּמְוֹ עַל־הַמִּוְבָּחַ סָבִיב: וְהִקְּרֵיב מִנֶּנִּוֹ קְרְבָּנוֹ אִשֶּׁה לֵיהֹתְ אָעָר־הַחֵּלֶב הַמְּכֵּפֶּה אֶת־הַהֶּלֶּרֶב וְאֵת כָּל־הַחֵלֶב אֲשֶׁר יִּ אְשֶׁר עַל־הַבְּּכָּבְיוֹ וְאֶת־הַיֹּלֶב אֲשֶׁר עַל־הַבְּּכָּבְיוֹ וְאֶת־הַיֹּלֶבְת עַל־הַבְּבָבר עַל־הַבְּלֵית וְסִירָנָה: וְהִקְטִירֶם הַבּּהָן הַמִּוְבָּחָה לֶחָם אִשָּׁה יִּ לְבִיח וְאֶת־הַלְּב לֵיהוְה: חֻקַּת עוֹלָם לְדֹרְתִוּיכֶם בָּכֹּל־הַם לִא תֹאבֵלוּ:

חמשי א־ב וַיְּדַבֵּר יֹהוֹה אֶּל־מֹשֶה בָּאמְר: דַּבֵּר אֶל־בְּנִי יִשְּרָאֵלּ לֵאמֹר נָפֵשׁ כִּי־תֵחֵטָא בִשְׁנַנֵה מִכּּל מִצְוֹת יהוֹה אֲשֵׁר

<sup>,</sup> היוטלוס (חולין יא.): (יא) לחם אשה להי. לחמו של אש לשם גבוה: לחם. ל' מאכל וכן נשחיחה שן בלחמו (ירמיה יאויט). עבד לחם רב (דניאל ה:א). לשחוק עושים לחם (קהלת יויט): (יו) חקת עולם. יפה מפורש בת"כ (פרק כו) כל הפסוק הזה: (ב) מכל מצות הי. פי' רבוחינו (ח"כ חובה פרשתא א:ז) אין תשאת באה אלא על דבר שדונו לאו וכרת (ושגנתו חשאת):

<sup>(</sup>ה) על העולה. מלבד הטולה. למדנו שחקדום טולח חמיד לכל קרבן של המערכה: (ז) אם בשב. לפי שיש באימורי הטש המערכה: (ז) אם בשב. לפי שיש באימורי הטש מה שאין באימורי הטש שהכשב אליתו קריבה, לכך נחלקו לשחי פרשיות: (ח) וזרקו. שחי מתטוח שהן ד', וע"י הכלי הוא זורק ואינו נוחן באצבע אלא בחטאת (זבחים נג.): (ט) חלבו. המובחר שבו ומהו זה האליה חמימה: לעמת העצה. למעלה מן הכליות

<sup>5.</sup> על-הְעלָה — Besides the elevation-offering. The first offering of the day was the tamid, the daily continual elevation-offering (Rashi; see Pesachim 58b).

<sup>6.</sup> מן־הַצאן — From the flock. The term צאן includes both sheep and goats, but since the service of the peace-offering is slightly different for the two, the passage goes on to list

the service for sheep and goats separately.

<sup>16.</sup> בּל־תַּלֶב לְּהי — All the choice parts for HASHEM. This apparently superfluous phrase is meant to teach that the parts enumerated here must be offered on the Altar in the case of all offerings, even where the Torah does not say so specifically, such as the pesach and maaser-offerings (Sifra).

and he shall remove the diaphragm with the liver, with the kidneys. <sup>5</sup> The sons of Aaron shall cause it to go up in smoke on the Altar, besides the elevation-offering that is on the wood that is on the fire — a fire-offering, a satisfying aroma to HASHEM.

<sup>6</sup> If his offering to HASHEM is a feast peace-offering from the flock — male or female — unblemished shall he offer it. <sup>7</sup> If he offers a sheep as his offering, he shall bring it before HASHEM. <sup>6</sup> He shall lean his hands upon the head of his offering and slaughter it before the Tent of Meeting; and the sons of Aaron shall throw its blood upon the Altar, all around. <sup>9</sup> From the feast peace-offering he shall offer as a fire-offering to HASHEM its choicest part — the entire tail — he shall remove it above the kidneys; and the fat that covers the innards and all the fat that is upon the innards; <sup>10</sup> and the two kidneys and the fat that is upon them, that is upon the flanks; and he shall remove the diaphragm with the liver, with the kidneys. <sup>11</sup> The Kohen shall cause it to go up in smoke on the Altar; it is the food of the fire — for HASHEM.

<sup>12</sup> If his offering is a goat, he shall bring it before HASHEM. <sup>13</sup> He shall lean his hand upon its head and slaughter it before the Tent of Meeting; and the sons of Aaron shall throw its blood upon the Altar, all around. <sup>14</sup> He shall bring his offering from it as a fire-offering to HASHEM: the fat that covers the innards and all the fat that is upon the innards; <sup>15</sup> and the two kidneys and the fat that is upon them, that is upon the flanks; and he shall remove the diaphragm with the liver, with the kidneys. <sup>16</sup> The Kohen shall cause them to go up in smoke on the Altar — the food of the fire for a satisfying aroma, all the choice parts for HASHEM. <sup>17</sup> An eternal decree for your generations in all your dwelling places; you may not consume any fat or any blood.

4 Sin.
Offering

HASHEM spoke to Moses, saying:  $^2$  Speak to the Children of Israel, saying: When a person will sin unintentionally from among all the commandments of HASHEM that may

4.

# שּאָת אָּקרבַן חַטָּאת Sin-offerina.

The Torah now lists offerings that are *required* in order to atone for sins, in contrast to the offerings of the previous three chapters that one brings *voluntarily* in order to elevate oneself spiritually.

These offerings cannot atone for sins that were committed intentionally. No offering is sufficient to remove the stain of such sinfulness; that can be done only through repentance and a change of the attitudes that made it possible for the transgressor to flout God's will. On the other hand, if the sin was committed accidentally and without intent, no offering is needed. Sin-offerings are needed to atone for deeds that were committed בשונג, inadvertently, as a result of carelessness. As Ramban (v. 2) points out, even though they were unintentional, such deeds blemish the soul and require that it be purified, for if the sinner had sincerely regarded them with the proper gravity, the violations would not have occurred. As experience teaches, people are careful about things that matter to them, but tend to be careless about trivialities. Had the Sabbath, for example, been truly important to the inadvertent sinner, he would not have "forgotten" what day of the week it was. Had he been as scrupulous as he should have been about avoiding forbidden foods, he would not have carelessly confused forbidden fat [חַלֶב] with permitted fat [שומו].

This provides perspective on the Torah's view of sin. It provides no "ritual" to atone for intentional sins; only God can see into man's heart and judge whether he has truly repented.

This chapter deals with four kinds of משאות, sin-offerings [chataos]; and two more are found in the next chapter. The category of sin for which these offerings are brought is very limited: (a) It must be a commandment for which the transgressor would have been liable to receive the penalty of בֶּרֶת, spiritual excision of the soul, if he had committed the sin intentionally; (b) it must be a negative commandment; and the sin must be committed by performing an act. Thus, there is no chatas for the grievous sin of blasphemy, because, although one is accountable for what one says, the Halachah does not consider speech as "an act." Similarly, if one does not circumcise oneself or does not bring the pesach-offering - for both of which the penalty can be kares - there is no chatas, because those sins involve a failure to perform a required act, and the commandments being violated are positive rather than negative commandments (Rashi; Sifra).

2. בְּפֶּש – A person [lit., soul]. Because thoughts originate in the soul, the sins that necessitate this offering — sins born of careless inadvertence — are attributed to the soul, and it is the soul that is cleansed by means of the offering (Ramban).

לא כשריו לאתעברא ויעבּד מו חד מַנָּהוֹן: גאָם כַּהַנָּא רַבָּא יַחוֹכ לחובת עמא ויקרב על חובתה די חב תור בר תורי שלים קדם יי לחטאתא: דוייתי יַת תּוֹרָא לְתָרַע מַשְׁכַּן זִמְנַא לַקַּדָם יִיַּ וַיִסְמוֹךְ יַת יָדָה עַל רֵישׁ תּוֹרָא וַיַּבּוֹס ית תורא קדם יי: הויסכ פהנא רבא מדמא דתורא וייתי יתה למשכו זמנא: וויטבול בַהַנָא יַת אַצְבַּעה בַּדְמַא ויַדִּי מן דמא שבע זמנין קדם יי מן קדם פרכתא דקודשא: וויתן בהנא מו דמא על קרנת מדכּחא דקטרת בּוּסְמִין קַרָם יָיַ דִּי בְּמַשְׁכַּן וִמְנֵא וַיַת כַּל דִּמַא דתורא ישוד ליסודא דמדכּחא דעלתא די בתרע משכן זמנא: חוית כל תרב תורא דחטאתא יפרש מנה יַת הַרבָּא דַּחַפי על גַּוָא ויַת כּל הַרכּא די על גוא: טוית תרתין כלין וית תַרכּא די עליהן די על גַסְסַיַּא ויַת חַצָרָא דָעַל כַּבָּדָא עַל כַּלְיֵתָא יֵעְדְּנַה: -כמא די מתַפַרָשׁ מתּוֹר נַכַסֶת קוּדְשַׁיַא וַיַּסַקנוּן בַּהַנָא עַל מַרְבָּחַא דַעַלַתא: יאונת משך תורא ונת כל כסרה על רישה ועל פרעוהי וגוה ואכלה: יבונפק יַת כַּל תּוֹרָא מַכַּרָא לְמַשְׁרִיתָא לאתר דכי לאתר כית מישד קטמא וָיוֹקִיד יָתֵהּ עַל אַעַיַא בְּנוּרַא עַל בית מישד קטמא יתוקד:

ָג לא תעשינה וְעַשָּׁה מֵאַחַת מֶהֶנָה: אָם הַכֹּהֵן הַמַּשִׁיחַ יחטא לאַשְׁמַת הַעָם וְהִקּרִיב עַל חַטַאתוֹ אֲשֵׁר חַטַא רַפַּר הָמִים לַיהוָה לְחַטָּאת: וְהֵבִיא אֵת־הַפַּר אַל־פַּתַח אָהֶל מוֹעֵד לִפְנֵי יהוֹה וִסָמַךְ אַת־יַדוֹ עַל־ ראש הַפַּר ושַחַט אֶת־הַפַּר לִפְנֵי יהוָה: וַלַקַח הַכּהוֹ הַ ּ הַמָּשִׁיחַ מִדֵּם הַפֵָּר וְהַבִּיא אֹתְוֹ אֵל־אִהֵל מוֹעֵד: וְטַבֵּל הַכּהָן אָת־אָצִבָּעוֹ בַּהָם וִהֹנָה מִן־הַרַּם שֵבַע פּעַמים ּ לְפָנֵי יהוֹה אָת־פָּנֵי פַּרְכֵת הַקָּרֵש: וְנַתַוֹ הַכֹּהֵוֹ מִו־הַדֵּם עַל־בַּבְרנות מִזְבַּח קִטְרֵת הַסַּמִים לִפְנֵי יהוֹה אַשׁר באהל מועד ואת ו כַּל־דַם הַפַּר יִשְפּרְ אֵל־יִסוֹד מובַח הַעַלָּה אָשֶר־פַּתַח אָהֵל מוֹעֵד: וְאַת־כַּל־חֵלֵב פַּר הַ הַעַב הַחֲטָאת יָרֵים מִמֶּנוּ אֵת־הַחֵּלֶב' הַמִּכַפֶּה עַל־הַלֵּרֵב ּ וָאָת ׁ כַּל־הַהֶּלֶב אֲשֵׁר עַל־הַקָּרָב: וָאֵת ׁ שְׁתֵּי הַכְּלֵיֹת ּוְאֶת־הַהֵּלֶלֵב' אֲשֶׁר עֲלֵיהֵן אֲשֵׁר עַל־הַכִּסַלֵּים וְאֵת־ יוּרָם יוּרָם עַל־הַכָּבַר עַל־הַכָּלִיוֹת יְסִירֶנָה: בַּאֲשֶׁר יוּרָם -מְשָׁוֹר זֶבֶח הַשָּׁלֶמֵים וְהָקָטִירֶם הַבּהוֹ עַל מִזְבֵּח הַעַלַה: יאַ וָאַת־עַוֹר הַפַּר' וָאָת־כַּל־בָּשַׂרוֹ עַל־רֹאשׁוֹ וְעַל־כָּרַעִיוֹ 😽 יַב וָקָרָבָוֹ וּפָרָשָוֹ: וָהוֹצֵיא אֶת־כַּל־הַפַּר אֶל־מִחוּץ לֵמְחַנְה אַל־מַקוֹם טַהוֹר' אַל־שֵׁפַרְ הַרָּשׁו ושַרף אתו על־עצים בָּאָשׁ עַל־שֵׁפַרְ הַדָּשָׁן יִשְּׁרַף:

מן המחובר (שם) שלא ינחתנו קודם הסרת חלבו: (י) באשר יורם. כלותן המפורשין בשור זבח השלמים. וכי מה פי' בזבח השלמים שלא פי' כלו, אלא להקישו לשלמים, מה שלמים. וכי מה פי' בזבח השלמים שלא פי' כלו, אלא להקישו לשלמים, מה שלמים לשמן אף זה לשמו, ומה שלמים שלום לשולם אף זה שלום לשולם לאף זה שלום לשולם (שם 2). ובשחיטת קדשים מלכיכו ללמוד הימנו שאין למדין למד מן הלמד בקדשים, בפרק איזהו מקומן (זכחים מנו): על הבבד על הבליות על ראשו ועל ברעיו. כולן לשון מוספת הן כמו מלבד: (יב) אל מקום טהור. לפי ש מחוץ לעיר מקום מוכן למומאה להשליך אבנים מוגעות (סכהדרין עא.) לבית הפברות, הולכך לומר מחון למתכה זה שהוא חון לשיר שיהא המקום סחור: מחוץ למחובה. חון לשלש מחטת (ח"כ פרק הנג), ובבית מולמים חון לשיר, כמו שפישוה רבותינו במם' יומא (סת.) ובסכהדרין (מב:): אל שפך הדשן. מקום ששפכין בו הדשן המסולק מן המוכח, כמ"ש והוליא את הדשן אל מחוך למתכה (להלן והד, מ"ב שה השן ישרף. שאין ח"ל, אלא ללמד שאפילו אין שם דשן (שפחם מה:):

מאחת מהגה. ממקלם אחם מהן כגון הכוחב בשבם שם משמעון כח מנחור דן מדניאל (שם פרק א:ד; שבת קג.): (ג) אם הבהן המשיח יחטא לאשמת העם. מדרשו אינו חייב אלא בהעלם דבר עם שגגת מעשה (שם פרק ב:א) כמו שנאמר לאשמת העם ום"א כמו לאשמת העם שנאמר) ונעלם דבר מעיני כמו שנאמר לאשמת העם ום"א כמו לאשמת העם שנאמר) ונעלם דבר מעיני הקרג ועשו (פסוק יג). ופשוטו לפי אגדה, כשהכהן הגדול חוטא אשמת העם הוא זה, שהן חלויין בו לכפר עליכם ולהתפלל בעדם ונעשה מקולקל (ויקרא רכה הגו): פר. יכול זקן, ח"ל בן. אי בן יכול קטן, ח"ל פר. הא כילד, זה פר בן ג' (ח"כ שם פרק גיא): (ה) אל אהל מועד. למשכן, ובנה עולמים להיכל: שם פרשח גיי). ולא היו נוגעים דמים בפרוכת ואם נגעו נגעו (יומא מז.): מה ח"ל פר לרבות פר של יוה"כ לכליות ולחלבים וליותרת (מ"כ שם פרק ד:א): החטאת. להביא שעירי ע"א לכליות ולחלבים ויותרת (שם): ירים ממנו.

אָשֶׁר לֹא חָעֶשֶׂינְה That may not be done. This implies that only for a negative commandment — that may not be done — is there a chatas (Sifra).

3-12. בר מהון משיח The Bull of the Anointed Kohen. The Kohen Gadol, who has been elevated to his office through anointment (Horayos 11b), has a special role in the nation,

for it is his mission to bear responsibility for the spiritual well-being of the nation. In particular, as the person who performs the Yom Kippur service in the Holy of Holies, he must remain on the highest possible plateau. An indication of the gravity of his sin is the nature of his sin-offering service, which is similar to that of the Yom Kippur offerings.

The Sages (Horayos 7a) derive hermeneutically that the

not be done, and he commits one of them.

The Bull of the Anointed Kohen

<sup>3</sup> If the anointed Kohen will sin. bringing guilt upon the people: for his sin that he committed he shall offer a uoung bull, unblemished, to HASHEM as a sin-offering, 4 He shall bring the bull to the entrance of the Tent of Meeting before HASHEM; he shall lean his hand upon the head of the bull, and he shall slaughter the bull before HASHEM. 5 The anointed Kohen shall take from the blood of the bull and bring it to the Tent of Meeting. 6 The Kohen shall dip his forefinger into the blood: he shall sprinkle some of the blood seven times before HASHEM toward the Curtain of the Holu. The Kohen shall put some of the blood on the horns of the Altar where incense is caused to go up in smoke before HASHEM, which is in the Tent of Meeting; and all the fremaininal blood of the bull he shall pour onto the base of the Elevation offering Altar, which is at the entrance of the Tent of Meeting. 8 He shall separate all the fats of the sin-offering bull from it: the fat that covers the innards and all the fat that is upon the innards: 9 and the two kidneus and the fat that is upon them, which is upon the flanks; and he shall remove the diaphragm with the liver, with the kidneus — 10 just as it would be removed from the feast peace-offering bull: and the Kohen shall cause them to go up in smoke on the Elevation-offering Altar, 11 But the hide of the bull and all its flesh with its head and with its feet, and its innards and its waste — 12 the entire bull shall he remove to the outside of the camp, to a pure place. to where the ash is poured, and he shall burn it on wood in fire; on the place where the ash is poured shall it be burned.

Kohen Gadol's special sin-offering is required only under unique circumstances. As a scholar qualified to rule on complex halachic matters, the Kohen Gadol ruled that a particular act is permitted, and he performed it himself. Then he learned that he had erred, that what he had done was a kares-type of sin. For that inadvertency the Kohen Gadol must bring the offering described here. However, if someone else had relied on the Kohen Gadol's ruling, that person would bring his own, ordinary chatas, as described below (vs. 25-32).

- 3. לְּאַשְּׁמֵּת הָּטֶּם A pringing guilt upon the people. The Kohen Gadol is the people's emissary to pray for them and bring them atonement. His sin brings guilt upon them all (Rashi). Ibn Ezra and Sforno interpret in an opposite vein: If such a great person sins, it must be that the low spiritual level of the people dragged him down.
- 4. לְּמְנֵיהי Before HASHEM, i.e., north of the Altar; see 6:18. Here, and in the case of the next offering where the Sanhedrin (high court) caused the entire nation to sin, the Torah stresses that the bull be brought to the front of the Sanctuary, because it is a source of pride that the nation's most august personages do not hesitate to acknowledge and seek atonement for their sins. It is like a king who has been wronged by his friend. When the friend sends a gift as a symbol of his remorse, the king proudly displays it at the entrance to his palace (R' Bachya), to show that the law applies to the privileged as well as to the common people.
- 5. אָל־אּהֶל מוֹעֵד To the Tent of Meeting. The exceptional nature of this offering now becomes apparent. Whereas all ordinary offerings have their blood service performed exclusively on the Altar in the Courtyard (vs. 25-32) and would be disqualified if the blood were brought into the

Sanctuary — the blood service of this offering is performed inside the Sanctuary.

- 6. בְּרֶכֶּת הַקְּרֶש The Curtain of the Holy. Behind the Curtain, which separates the Holy of Holies from the rest of the Sanctuary, is the Holy Ark. The blood is sprinkled toward the Ark, but it is not required that the blood actually touch the Curtain (Rashi; Sifra).
- 7. יְפוּדי The base. After completing the service on the Inner Altar, the Kohen Gadol takes the remainder of the blood to the Courtyard. There, he pours it onto the base that surrounded the bottom of the Altar. See diagram at Exodus ch. 27.
- הְעְּלֶּה The Elevation-offering Altar. Since the tamid, the daily continual offering an elevation-offering was the only offering that had to be offered every day without exception, the Altar was named for it.
- 8. יְאֶת־כְּל־חֵעֶּב All the fats. The sacrificial parts of a sin-offering are the same as those of peace-offerings, as stated in verse 10: see 3:3-4.
- 11. הְאָת־עוֹר הָפָּר But the hide of the bull. In the case of ordinary offerings, the animal is skinned and the hide is given to the Kohanim, but all offerings like this one, whose blood is taken into the Sanctuary, must be burned completely. Whatever is not burned on the Altar is burned outside the camp, including the hide (Zevachim 8:2). Therefore, the animal is not flayed.
- 12. מחוץ למחוה Outside of the camp. In the Wilderness, this meant outside all three camps: the camps of the Shechinah, of the Levites, and of the Israelites. In Eretz Yisrael, the remains of the offering were burned outside the city of Jerusalem (Rashi).

יגואם כל כנשתא דישראל ישחלת ויהי מכסא פתגמא מעיני קהלא ויעבדון חד מכל פקוריא דיי די לא כשרין לאתעברא ויחובוו: ירותתידע חובתא די חבו עלה ויקרבון קהלא תור בַּר תורי לחַטַאתַא ויַעַלון יַתָה לַקַרַם מַשְּבָּן זִמְנַא: טוויסמכון סבי כָנַשְתַא יַת יִדִיהון על ריש תורא קרם יָיַ וָיָכּוֹס יַת תּוֹרָא קַרָם יִיַ: מּוֹיַעל כּהנא רבא מו דמא דתורא למשכו זמנא: יי וַיִטַבּוֹל כַּהַנָא (בַּ)אצבּעה מוַ דמא וידי שָבַע זִמְנִין לַקַרַם יִיַ (יַת) קַרַם פּרכתּא: יהומן דְּמֵא יְתַן עַל קַרְנַת מַדבּחא די קַרָם יִנַ דִּי בִּמַשְׁכַּן זִמְנָא וַיַת כַּל דָּמַא יַשור לִיסוֹרָא הָמַרְבָּחַא רַעַלַתַא הִי בתרע משכן זמנא: ישוית כל תרבה יפרש מנה ויסק למדבחא: בועבד לתורא כמא די עבד לתורא דחטאתא בָּן יַעבֶּד־לַה וִיכַבָּר עַלִיהוו כּהַנא וישתבק להון: כא ויפק ית תורא למברא למשריתא ויוקיד יתה כמא די אוקיד יַת תּוֹרַא קַרַמאָה חַטָּאת קהַלָא הוּא: בב דִּי רַבָּא יַחוֹב וְיַעְבַּד חַד מִכַּל פָּקוּדְיַא דַייַ אַלַהַה דִּי לָא כַשָּרִין לְאָתִעַבַרָא בשלו ויחוב: כגאו אתידע לה חובתה דִי חַב בַּה וַיַיָתִי יַת קַרְבַּנָה צָפָיר בַּר עַזִּין

י ואם כל-עדת ישראל ישגו ונעלם דבר מעיני הקהל וועשו אחת מַכַּל־מִצְוָת יהוָה אָשֶר לא־תֵעשִינָה יר ואשמו: ונודעה הַחַטְאת אָשֵר חַטָאוּ עַלֵּיהַ וְהַקּרִיבוּ הַקֶּהָל פֵּר כֶּן־כָּקָר לְחַשָּׁאת וָהֵבִיאוּ אֹתוֹ לִפְּנֵי אָהֵל י מועד: ווסמכו זקני העדה את־ידיהם על־ראש הפר ש לפני יהוה ושחט את־הפר לפני יהוה: והביא הכהן יי המשיח מדם הפר אל־אהל מועד: וטבל הכהן אַצְבַּעוֹ מן־הדם והוה שבע פעמים לפני יהוה את פני הפרכת: יו ומן־הַבַּם יִתַן ו עַל־קַרְנָת הַמָּזְבָּהַ אֲשֶׁר ֹלְפָנֵי יהוֹה אֲשֵׁר יַ בָּאָהֶל מועֶד וָאָת כַּל־הַדָּם ישִפּּרְ אֵל־יִסוֹד מוַבַּח העלה יי אַשֶּר־פָּתַח אָהֶל מוֹעֵד: וְאַת כַּל־חֵלְכוֹ יַרִים ממנוּ ַ וָהָקָטֵיר הַמָּזְבֶּחָה: וָעֲשַׂה לַפַּׁר בָּאֲשֵׁר עֲשַׁה לְפַר -הַחַטָּאת כַּן יַעשָה־לָּוֹ וָכְפֵּר עַלֶהַם הַכַּהַן וַנְסְלַח לָהָם: בא וָהוֹצִיא אֶת־הַפַּר אֶל־מִחוּץ לַמַּחֵנֶה וָשַׁרַף אֹתוֹ בַּאֲשֵׁר 🚓 שַּׂרַף אָת הַפַּר הַרָאשִון חֲטַאת הַקָּהַל הִוּא: בּ אַשֶּׁר נַשִּׂיא יַחֲטֵא וַעֲשַׁה אַחַת מִכַּל־מִצְוֹת יהוֹה אֵל הַׁיוּ

ַנַ אָשֵׁר לֹא־תֵעַשֵּׁינַה כִּשְׁגַנֵה וָאַשֵּם: אִוּ־הוֹדֵע אֶלַיוֹ

חַטַאתוֹ אַשַר חַטָא בָּה וָהֶבִיא אָת־קַרְבַּנֵוֹ שְעַיר עְזָים

ומימט בסרחונו מפני חיבחו (זכחים מה): (ב) ועשה לפר זה באשר עשה לפר החטאת. כמו שמפורש בפר כהן משיח, להביה יותרת ושחי כליות שפירש שם (מעיל פסוק ט) מה שלה פירש כהן (זכחים מה). ולכפול במטת הטבודות למה שם (מעיל פסוק ט) מה שלה פירש כל, ונכחים מה). ולכפול במטת הסתה החת מכל המתנות פסול (מ"כ שם פירש, הולרך לותר כה) שמהים ביחכי מן שהמזבח החילון שנתן במתנה החת כיפר, הולרך לותר כה) שתחר בשיא יחטא. לשון השרי, השרי הדור שהנשה שלו נותן לב להביה כפרה על שגנתו, ק"ו שמתחרט על ודונותיו (מ"כ פרשתה הזלן הוכיות יש: (בג) או הודע. כמו אם הדע הדבר. הרבה או יש שמשמשין בלשון אם ואם במקום להן, וכן או נודע כי שור נגת הוא (שמות כהלו): הודע כלשון אם ואם במקום כהלו): הודע

אליו. כשחמה היה סבור שהוח היתר ולחחר מכחן נודע לו שחיסור היה:

ר (יג) עדת ישראל. אלו סנהדרין (שם פרשתא ד:2): וגעלם דבר. שמו להורות בלחח מכל כריחות שבחורה שהוא מותר (הוריות ח.): הקהל ועשו. ששו לבורת בלחח מכל כריחות שבחורה שהוא מותר (הוריות ח.): הקהל ועשו. ששו לבור של פיהם (ת"ב שם י; הוריות ג.): (יז) את פני הפרבת. ולמעלה הוא אומר את פני פרכת הקד"ל מיל פסוק ו) משל למלך שסרתה עליו מדינה, אם מישטה סרתו פמליא שלו מתקיימת וזמרים מאו), אף פמליא שלו מתקיימת ומדין [שם] קדושת המקום על המקדש משחשאו כולם ח"ו כסחלקה הקדושה: (יח) יסוד מובח העולה אשר פתח אחל מועד. זה יסוד מערבי שהוא כנגד הפחח (ח"כ פרשתא למדין הם מוששה לפר כאשר עדים. ואט"פ שלא פירש כאן יותרת ושהי כליות למדין הם מוששה לפר כאשר שבול. ומפני מה לא נתפרשו כו, מנא דבי ר' ישמשאל, משל למלך שושם על אוהבו וגול. ומפני מה לא נתפרשו כו, מנא דבי ר' ישמשאל, משל למלך שושם על אוהבו

13-21. דְּיָלְם דְּכֶּרְ שֶׁל צִּיבּוּר. Like the offering of the Kohen Gadol, this one comes about because of a mistaken ruling, as follows: The Great Sanhedrin of seventy-one judges, the high court of the nation which has its seat on the Temple Mount, issued a mistaken ruling as a result of which the majority of the nation transgressed a negative commandment for which the penalty would be kares, had it been done intentionally. Whether or not the members of the Sanhedrin themselves had sinned is immaterial. What matters is only that a "majority" of the nation had sinned. This majority is reckoned in either of two ways: (a) Seven of the twelve tribes sinned, even if the number of sinners did not consti-

tute a majority of all the people; and (b) the majority of the total population sinned even if less than half the tribes were involved. Like the Kohen Gadol's sin-offering, this sin-offering's blood service takes place in the Tabernacle.

If, however, the sin based on an erroneous ruling was committed only by less than a majority of the people, or by individual members of the Sanhedrin, this special offering would not apply. Each sinner would bring the same offering that ordinary Jews would bring in case of a similar transgression (Rambam, Hil. Shegagos 13:1).

13. בְּלּ־עֲרֵת יִשְּׂרָאֵל — The entire assembly of Israel. Sifra derives hermeneutically that this term refers only to the Great Sanhedrin. Radak (Shorashim) explains that the root

The Bull Matter that Was Hidden Congrega-

13 If the entire assembly of Israel shall err, and a matter became obscured from the eyes of the for a congregation; and they commit one from among all the commandments of HASHEM that may not be done, and they become quilty: 14 when the sin regarding which they committed becomes known, the congregation shall offer a young bull as a sin-offering, and they shall bring it before from the the Tent of Meeting. 15 The elders of the assembly shall lean their hands upon the head of the bull before HASHEM, and someone shall slaughter the bull before HASHEM. 16 The anointed Kohen shall bring part of the bull's blood to the Tent of Meeting. 17 The Kohen shall dip his finger from the blood; and he shall sprinkle seven times before HASHEM, toward the Curtain. 18 He shall put some of the blood upon the horns of the Altar that is before HASHEM, which is in the Tent of Meeting; and all the remaining blood he shall pour onto the base of the Elevation-offering Altar, which is at the entrance of the Tent of Meeting. 19 He shall separate all its fats from it and cause it to go up in smoke on the Altar. <sup>20</sup> He shall do to the bull as he had done to the sin-offering bull, so shall he do to it: thus shall the Kohen provide them atonement and it shall be forgiven them. 21 He shall remove the bull to the outside of the camp and burn it. as he had burned the first bull: it is a sin-offering of the congregation.

He-Goat of a Ruler

<sup>22</sup> When a ruler sins, and commits one from among all the commandments of HASHEM that may not be done — unintentionally — and becomes quilty: 23 lf the sin that he committed becomes known to him, he shall bring his offering, a male goat, unblemished.

of יער is יער, meaning to appoint or to assemble for a clearly defined purpose. Thus, it can refer to the entire nation or to the Sanhedrin, depending on the context, in a novel interpretation, HaK'sav V'haKabbalah derives ערה from ערי, precious ornaments. If so, the word is a fitting simile for the Sanhedrin, for its members are the adornment of the nation.

מעיני הקהל — From the eues of the congregation. As the group that charts the lives of the nation through the map of Halachah, the Sanhedrin is the "eyes" of the people.

- 14. הקהל The congregation. Funds for the offering must come from a special tax upon all individuals, so that it is truly communal in nature (Horayos 3b).
- 15. זקני הערה The elders of the assembly, i.e., three members of the Sanhedrin (Sifra; Hil. Maaseh HaKorbanos 3:10).
- 17. הפרכת The Curtain. In verse 6 it was described as the Curtain of the Holy. There, the holiness was undiminished even though a sin was committed by no less a personage than the Kohen Gadol. The holiness survives the sin of the Kohen Gadol, but it suffers from the sin of the congregation. This may be likened to a king who was betrayed by some of his highest officials; if he retains the loyalty of his people. then his government remains intact. But if the bulk of his people desert him, his government must fall (Rashi; Zevachim 41b).
- 19. ואת כל-חלכו All its fats. Unlike the case of the Kohen Gadol's offering (v. 3-12), the Torah does not enumerate everything that goes upon the Altar. It is like a king whose friend angered him. Because of compassion for the misguided nation, the Torah shortens the account to spare them humiliation (ibid.).
- 20. בַּאַשֵּׁר עֲשָה לְפֵּר As he had done to the. . .bull. The service is the same as that of the Kohen Gadol's bull. Thus -even though the previous verse specifies only the fat — the

kidneys and the diaphragm, as well, are offered (Rashi; Sifra).

- 22-26. שעיר גשיא/He-goat of a ruler. This sin-offering applies only to the king. Although it deals with one of the nation's leading figures, this passage differs from the two previous ones. The king is liable to bring a sin-offering for the same sins that require any other Jew to offer one. The king's sin does not in any way involve a mistaken interpretation of the law, as do those of the others, because he must be as subservient as any commoner to the teachings of the nation's Torah authorities. He differs from a commoner in only one detail: The king brings a male goat, symbolic of his position of power (R' Hirsch), while other Jews bring a female goat or sheep.
- 22. אשר When. The other three passages in this chapter begin with the logical px1. if someone sins. Why does this discussion begin with the term when, which implies that the sin is inevitable? Stomo suggests that powerful and wealthy people are indeed likely to sin. The verse concludes and become quilty, because it is essential that powerful people acknowledge and feel remorse for their sin, lest they sin again.

Rashi cites Sifra that the word אַשֶּר alludes to אַשרָי, fortunate. This implies that the generation whose leader seeks atonement even for his unintentional sins is fortunate for he surely will repent his intentional sins.

23. או־הורע — If [the sin . . .] becomes known. If he knows with certainty that he committed the sin in question, he brings the offering described below, but if his violation is in doubt, he brings the guilt-offering described in 5:17-19.

שעיר עזים — A goat. This goat is in its first year, according to Rambam (Hil. Maaseh HaKorbanos 1:14, see Kessef Mishnah; and Rashi to Yoma 65b).

π

בר זָבֶר תָּמִים: וְסָמַך יָדוֹ עַל־רְאשׁ הַשָּׁעִיר וְשָׁחַט אֹתוֹ בּמְקָוֹם אֲשֶׁר־יִשְׁחַט אֶת־הָעֹלֶה לִפְנֵי יהֹוָה חַשָּׁאת הְוּא: מוְבַּח הַכּהֵן מִהַּם הַחַשָּׁאת בְּאֶצְבָּעוֹ וְנָתַוֹן עַל־קַרְנֻּת מוְבַּח הַעֹלֵה וְאֶת־דָּמִוֹ יִשְׁפֹּךְ אֶל־יְסְוֹד מִוְבַּח הַשְּלָמֵים נוֹ וְאֶת־כָּלֹ־חֶלְבּוֹ יַקְטִיר הַמִּוְבֹּחָה בְּחֻלֶב וֻבַח הַשְּלָמֵים וְכִבָּּר עָלֵיו הַכּּהָן מֵחַשָּאתוֹ וְנִסְלַח לְוֹ:

בּוּ וְאִם־נְפֶּשׁ אַחֲת הֶּחֲטָא בִּשְׁגָגָה מֵעַם הָאָבֶץ בּבְּעְשׁתָּה בּוּ וְאָם־נְפֶּשׁ אַחֲת הָּחֲטָא בִשְׁגָגָה מֵעַם הָאָבֶץ בּבְּעְשׁתָּה אַשֶּׁר לֹא־תֶעָשֶׁינָה וְאָשֵׁם: אַוֹ הוֹדְע אַלִּיו חַפָּאתוֹ אֲשֶׁר חָטָא וְהַבִּיא קָרְבָּנוֹ שְׁעִירֶת עַזִּים בּי הְמִימָה נְּקָבָה עַל־חַפָּאתוֹ אֲשֶׁר חָטָא: וְסָמַך אֶת־יָדׁוֹ עַל־קַרְת מִזְבָּח עַל רְאש הַחַטָּאת וְשָׁחֵט אֶת־הַחֲשָּׁאת בִּמְקוֹם הָעְלָה: פְּלְרְתְּ מִוְבָּח הַפָּלוֹ וְנָתַן עַל־קַרְגָת מִזְבַּח: נְאֶת־כָּל־הָמָה יִשְׁפֹּך אֶל־יְסוֹד הַמִּזְבָּח: וְאֶת־כָּל־הָמָה יְשִׁפֹּך אֶלִיוֹ נִיחָחַ לֵיהֹנְה וְבָבֶּר עָלָיוּ הִשְּׁלְמִים הְעָלֵיוּ הִבְּּבְּלִי וְנִיחָם לִיהֹנְה וְבָבֶּר עָלָיוּ הִפְּלְּרָה וְבַבְּר עָלָיוֹ הִיּחְלָבְּה וְבַבְּר עָלָיוֹ הִיּחְלָּבְּר עָלְיוֹ הַבְּבְּר עָלָיוֹ הִבְּה וְבִבְּר עָלָיוֹ לוּנִילוֹ לוּ:

לַּ וְסָמַךְ אֶת־יָדׁוֹ עֻל רְאשׁ הַחַטָּאת וְשָׁחַט אֹתָהֹ לְחַשָּׁאת הַבְּמֹן מְדֵּם הַבְּמֹן אָשֶׁר יִשְׁחַט אֶת־הָעֹלָה: וְלָלַח הַכּהֵן מִדֵּם הַחַשָּׁאת בְּאֶצְבָּעוֹ וְנָתַוֹ עַל־קַרְנֻת מִוְבַּח הָעֵלֶה וְאֶת־בָּל־הָמְבָּה יִשְׁבֹּך אֶל־יְסְוֹד הַמִּוְבֵּח: וְאֶת־בָּל־חָלְבָּה יָטִיר הַכּהֵן לַה בְּעְשֶׁר יוֹסֵר חַלֶּב הַבְּשֶׁב מִוְּבַח הַשְּלָמִים וְהִקְּטִיר הַכּהֵן בִּל־בְּאֲשֶׁר יוֹסֵר חַמָּא וְנִסְלַח לְוֹ:
 מִלְם הַמִּוְבֹּח עֻל אִשֵּׁי יהֹנְה וְכִבֶּר עָלֵיו הַכּהֵן עַל־חַשְׁאתוֹ אֲשֵׁר־חַטֵּא וְנִסְלַח לְוֹ:

לב וָאָם־כֵּבֶשׁ יַבִיא קַרְבַּנָוֹ לְחַטֵּאת נָקָבֵה תִמִימָה יִבִיאַנַה:

אַ וְגֵפֶשׁ כִּי־תֶחֲטָא וְשָׁמְעָהֹ קוֹל אָלָה וְהָוּא עֵׁר אָוֹ רָאָה אַ וְנָפֶשׁ אֲשֵׁר תְּגַעֿ בּ אָוֹ יָרָע אָם־לִוֹא יַגִּיד וְנַשֵּא עַוֹנִוּ: אַוֹ נַפֵּשׁ אֲשֵׁר תְּגַעֿ בּ

דכר שלים: ברויסמוה ידה על רישא דצפירא ויכוס יתה באתרא די יכוס ית עַלַתַא קַדָם ייַ חַטאתא הוא: כהויסב כָהַנָא מדמַא רחַטאתא באצבעה ויתו על קרנת מרבחא דעלתא וית דמה ישור ליסודא מַדבּחַא דעלתא: בווית בַּל תַּרבֵּה יַסֵק לְמַדְבָּחַא כָּתְרֵב נָכְסֶת קורשיא ויכפר עלוהי כהנא מחובתה וישתבק לה: בוואם אנש חד יחוב בְּשַׁלוּ מֵעַמַּא רָאַרעַא בּמעבּרה חַד מפּקוריָא דַייַ דִי לַא כַשְרין לְאָתִעַבַדַא (נחוב: מאו יתידע לה חובתה די חַב וַיַּיְתִי קַרבָּנָה צפירת עזין שלמתא נקובתא על חובתה די חב: בטויסמור יַת יָרָהּ עַל ריש חטאתא ויכּוס ית חַטַאתָא בָּאַתַר דָעַלֶתַא: וּוִיסָב כַּהַנָא מָדְמַה בָּאֶצְבָּעָה וַיָּתֵן עַל קַרְנַת מַרַבָּחַא דַעַלַתַא ווַת כַּל דַּמַה ישור לִיסוֹרָא דָמַרְבָּחַא: לא וַיַת כַּל תַּרְבַּה יַעְדֵּי כָּמָא דִי אָתַּעְדַּא תַרַב מַעַל נַבְּסֶת למַרַבָּחַא בהנא וַיַּסֶק לַאָתַקַבַּלַא בָרַעוַא קַדָם יִיַ וִיכפַר עַלוֹהַי בַּהַנָּא וִיִשְתִּבֶק לֵה: לכּוָאָם אָמַר יַיִּתִי קרבָּנָה לְחַשָּאתַא נְקְבָתַא שָׁלְמִתַא יַיִתְנַה: לגַ וַיִּסְמוֹךְ יַת יְרֵה עַל רַישַא רָחַטַאתַא וָיָבּוֹס יַתַהּ לְחַטַאתַא בָּאַתְרָא דִּי יִכּוֹס יַת עַלַתַא: לּדּוָיְסֶּב בַהַנָא מדמַא דַחַטַאתַא בַּאַצְבַּעָה וְיָתֵן על קרנת מַדְבָּחַא דַעַלֶּתָא וַיַת כַּל דְּמַה יַשור לִיסוֹרָא דְּמַרְבְּחַא: להּוֹיַת בַּל תַרְבַּה יֵעְדֵּי כְּמָא דִי מְתַּעְדָּא תְרַב אָמְרָא מִנָּכְסַת קוּרְשַׁיָּא וְיַפֵּק בַּהַנָא יַתְהוֹן לִמַדְבָּחָא עַל קַרְבָּנַיָא דִייָ וִיכַפַּר עלוהַי בַּהַנָּא על חובְתָה דִּי חַב ויִשְתַבֶק לֵה: אוָאַנָש אַרֵי יַחוֹב וִישְׁמַע קַל מומי והוא סָהִיד או חַוָא או יָדַע אָם

לא חַוּי ויקבל חובה: באו אַנַשׁ דִּי יִקרַב

<sup>(</sup>כד) במקום אשר ישחט את העולה. כנפון סהוא מפורט כטולה (למיל א:יא; מטאח (זכו מ"כ שם פרשתא ו:י): חטאת הוא. לשמו כשר, שלא לשמו פסול (מ"כ שם פרק חנו; מטאח כש זכחים י:): (בה) ואת דמו. שירי הדם: (בו) בחלב זבח השלמים. כאומן אימורין המפורשים בטז האמור אלל שלמים (למיל ג:ידיטו; מ"כ שם פרק מ:ד): אלה. כדו (לא) באשר הוסר חלב מעל זבח השלמים. כאימורי עז האמורים כשלמים (למיל שס; מ"כ שם פרק י:): (לג) ושחט אותה לחטאת. שמהא שמימתה לשם

מטאם (זכחים ז:): (לה) כאשר יוסר חלב הכשב. שנחרנו אימוריו כאליה אף מטאת כשהיא כאה ככשה מטונה אליה טם האמורין (ח"כ שם פרק יא:דו: על אשי ה'. על מדורות האש הטשיות לשם, פואיינ"ש כלטז: (א) ושמעה קול אשי ה'. על מדורות האש הטשיות לשם, פואיינ"ש כלטז: (א) ושמעה קול אלה. כדכר שהוא עד בו, שהשביטוהו שכועה שאם יודע לו עדות שיעיד לו (ח"כ שם פרשתא ח ופרק יא): (ב) או גפש אשר תגע וגוי. ולאתר הטומאה הזו יאכל קדשים או יכנס למקדש שהוא דכר שדונו כרת. כמסכת שכוטות (ו:ד!) נדרש כן:

of the latter (ch. 1), the blood is thrown at the lower part of the Altar from a vessel; here, the Kohen smears it with his finger on the four horn-like protrusions at the top of the Altar.

<sup>24</sup> He shall lean his hand on the head of the goat and he shall slaughter it in the place he would slaughter the elevation-offering before HASHEM: it is a sin-offering. 25 The Kohen shall take from the blood of the sin-offering with his forefinger and place it upon the horns of the Flevationoffering Altar: and he shall pour its blood upon the base of the Elevation offering Altar. 26 And he shall cause all its fats to go up in smoke on the Altar, like the fats of the feast peace-offering thus shall the Kohen provide him atonement for his sin, and it shall be forgiven him.

Sin-Individual

<sup>27</sup> If an individual person from among the people of the land shall sin unintentionally, by Offering committing one of the commandments of HASHEM that may not be done, and he becomes quilture 28 If the sin that he committed becomes known to him, he shall bring as his offering a she-goat. unblemished, for the sin that he committed. 29 He shall lean his hands upon the head of the sin-offering: and he shall slaughter the sin-offering in the place of the elevation-offering. 30 The Kohen shall take from its blood with his forefinger and place it on the horns of the Elevationoffering Altar; and he shall pour all of its Iremaining blood upon the base of the Altar, 31 He shall remove all of its fat, as the fat had been removed from upon the feast peace-offering, and the Kohen shall cause it to go up in smoke on the Altar as a satisfuing aroma to HASHEM: and the Kohen shall provide him atonement, and it shall be forgiven him.

32 If he shall bring a sheep as his offering for a sin-offering, he shall bring a female, unblemished. 33 He shall lean his hand upon the head of the sin-offering: he shall slaughter it for a sin-offering in the place where he would slaughter the elevation offering. 34 The Kohen shall take from the blood of the sin-offering with his forefinger and place it upon the horns of the Elevation-offering Altar; and he shall pour all its [remaining] blood upon the base of the Altar. <sup>35</sup> And he shall remove all its fat as the fat would be removed from the feast peace-offering sheep. The and the Kohen shall cause them to go up in smoke on the Altar, on the fires of HASHEM: and the Variable. Kohen shall provide him atonement for his sin that he committed, and it shall be forgiven him.

Offering

f a person will sin: If he accepted a demand for an oath, and he is a witness — either he saw or he knew — if he does not testify, he shall bear his inquity; <sup>2</sup> or if a person will have touched

יסוד — The base. The Kohen pours the remaining blood on the extreme southwestern part of the base (Zevachim 53a). 27-35. חטאת יחיד/Sin-offering of an individual. In the type of sin for which he requires atonement and in the service of his sin-offering, an ordinary Jewish man or woman - even a non-Jewish slave — is identical to a king. The only difference is that a king brings a male goat and an ordinary citizen brings a female goat or sheep.

1-14. קרבון עולה ויורד/The Variable-offering. This passage introduces a novel kind of חשאת, sin-offering - an offering whose cost varies according to what the sinner can afford. This variable aspect of the offering's value is indicated by the name given it by the Sages: קרבן עולה ניורר, an offering that goes up or down. The Torah lists three specific sins for which this offering is brought: the sin of denying testimony (v. 1); the sin of contaminating holy things (vs. 2-3); and the sin of false or unkept oaths (v. 4). The second of the three — the sin of contaminating the sanctities (vs. 2-3) — follows the general rule of sin-offerings, in that it incurs בָּרָת, excision, if it is done intentionally. The other two sins are exceptions to the above rule.

1. וְנֵפְשׁ בִּי־תָּחָטָא — If a person will sin. This introduces the three sins specified in verses 1-4.

שבועת העדות אם/The oath of testimony. Whenever there is a monetary dispute between people, witnesses must come forward if requested by one of the parties to do so. If a witness denies knowledge of the case, the party may ask him to swear, either inside or outside of the beis din (court), that he is telling the truth. Our verse deals with a witness who has taken such an oath, and then admits that he lied. Unlike all the sin-offering obligations in the Torah, in which the sin was committed inadvertently, this offering applies only if the witness lied intentionally (Shevuos 31b).

קול אלה — A demand for an oath. The word אַלה implies curse, as well as oath. The very fact that our verse indicates that a curse will befall the liar shows the gravity of his sin, for it implies that a witness who perverts justice by not testifying and swearing falsely is accursed (Ibn Ezra). The Sages comment that a judge who rules correctly is God's partner in Creation. Consequently, a witness who refuses to testify is accursed, for it is as if he had contributed to the destruction of God's Creation.

יהוא עַר — And he is a witness. He truly possesses the knowledge about which he is asked to testify - and he is not disqualified as a relative or for some other reason — yet he swears that he has no knowledge of the matter.

או ידע — Or he knew, i.e., the witness did not see the

ככל מדעם מסאב או בנבלת חיתא מסאבא או בנבלת בעירא מסאבא או בנבלת רחשא מסאב ויהי מכסא מנה והוא מסאב ויחוב: גאו ארי יקרב בסואבת אנשא לכל סובתה דאסתאב בה ויהי מכסא מנה והוא ידע וחב: דאו יקים לפרשא בספוז אנש ארי לאַבאַשַא או לאוטבא לכל די יפרש אָנַשַא בַּקִיום ויהי מכסא מנה והוא ידע וחב לחדא מאלין: הויהי ארי יחוב לַחַרָא מֵאָלֵין וִינָדִי דִּי חַב עלה: ווייתי ית חובתה קדם יי על חובתה די חב נָקוּבָתַא מָן עַנָא אָמַרַתא אוֹ צפירת עזיו לחטאתא ויכפר עלוהי כהנא מחובתה: זואם לא תמטי ירה מסת שיתא וַיַּיִתִי יַת חוֹבָתָה דִּי חַב תַּרְתִּין שַׁפָנִינִין אוֹ תָרֶין בָּנֵי יוֹנַה קָרָם יי חד לחטאתא וחד לעלתא: חוייתי יתהוו לַנַת כַּהַנַא וִיקַרֵב יַת דִּי לחַטַאתַא קַדְמֵיתָא וַיִּמְלוֹק יַת רִישָה מלקבל קרלה ולא יפרש: טוידי מדמא דַחַטַאתַא עַל כּתֵל מַדְבָּחַא וַדְאַשְּתַאַר בדמא יתמצי ליסודא דמדבחא ַחַטַאתַא הוא: יוַיַת תִּנְיַנַא יַעַבָּד עַלַתַא בַּרַחַזֵי וִיכַפַּר עַלוֹהַי כַהַנַא מחובתה די חב וישתבק לה: אואם לא תרבק יָרָהּ לָתַרָתִּין שַפְנִינִין או לְתַרָין בְּנִי יונה וַיַּיִתִי יַת קרבַנָה די חַב חַד מן עסרא בתלת סאיז סלתא לחטאתא

בכל-דבר טמא או בנבלת חַיָּה טְמֵאָה אוֹ בַּנַבַלֶת בהמה טָמֵאָה אוֹ בִּנְבָלָת שֶׁרֶץ טַמֵא וְנַעְלֵם מִמְּנוּ וְהַוֹּא טַמֵא ג ואשם: או כי יגע בּטמאַת אַדָם לכל טמאַתו אַשר יטמא ר בה ונעלם ממנו והוא ידע ואשם: או נפש כי תשבע לְבַטֵּא בְשָּׁפַתַּיִם לְהָרֵע וֹ אָוֹ לְהֵיטִיב ינפא האדם בשבעה ונעלם ממנו והוא־יַדע ואשם לאחת ה מֵאֱלֶה: וְהָנֶה כִי־נֶאְשֵׁם לְאַחַת מֵאֱלֵה וִהְתִוַּה אֲשֵׁר הַ ַחַטָא עַלֵיהַ: וָהֶבֶיא אֵת־אֲשַׁמִוֹ לֵיהוֹה עַל חַטַּאתוֹ אשׁר ה חַטָא עַלֵיהַ: וָהֶבֵיא אֵת־אַשַּׁמִוֹ חטא נקבה מן־הצאן כשבה או־שעירת עזים לחטאת ּ וְכְפֵּר עָלֵיו הַכּהָן מֵחַטַאתוֹ: וְאָם־לֹא תַגִּיע יַדוֹ הֵי שֹה והביא את־אשַמוּ אָשֶר חַטָא שָׁתֵּי תֹרֵים אוֹ־שָׁנֵי בְנֵי־ יונה לֵיהוָה אָחַד לְחַטַאת וְאָחַד לְעַלַה: וָהַבִּיא אתַם 🗖 אל-הַכּהָן והקריב את־אַשר לַחַטַאת רַאשונה ומַלק ּ אֶת־רֹאשָׁוֹ מִמְּוֹל עַרְפָּוֹ וְלָא יַבְדֵּיל: וְהַנַּה מַדֵּם הַחטאת עַל־קֵיר הַמִּוְבֶּׁחַ וְהַנִּשָּאַר בַּדֶּם יִמְצָה אֵל־יִסוֹד הַמּוֹבַחַ חַטַאת הוא: וָאָת־הַשָּׁנִי יַעֲשָׁה עֹלַה כַּמִּשׁפּט וכפָּר עליו 🧸 א הכהו מחטאתו אשר־חטא ונסלח לו: ואם־ לא תשיג ידו לשתי תרים או לשני בני־יונה והביא אָת־קַרְבָּנוֹ אָשֶׁר חֲטָא עַשִּירֶת הַאָפַה סָלֶת לְחַטַאת

שבועה שיש בה כפירת ממון אינה בקרכן זה אלא כאשם (להלן פסוק כ): (ח)
והקריב את אשר לחטאת ראשונה. תטאח קודמת לעולה. למה הדבר דומה,
לפרקליט שנכנס לרלות רילה פרקליט נכנס דורון אחריו (זכחים ז:): ולא יבדיל.
אינו מולק אלא סימן אחד (חולין כא): עורף. הוא גובה הראש המשון!פע ללד
הלואר. מול שרף. מול הרואה את העורף נשם יש:) והוא אורך כל אחורי הלואר: (ט)
והוא מדם החטאת. בעולה לא הטעין אלא מלוי (לעיל איטו) וכתטאח הואה ומלוי,
אותו בעוף ומתיו והדם ניתו והולך למזבת (זכחים סד:): חטאת הוא. לשמה כשרה
שלא לשמה פסולה (ח"כ פרק יתיט): (י) במשפט. כדת האמור בעולת העוף של

ונעלם ממנו. הטומחה (שם יד:): ואשם. כחכילת קדש חו ככיחת מקדש: (ג) בטומאת אדם. זו טומחת מת (ח"כ שם פרק יכ:ח): לבל טומאתו. לרכות טומחת מגע זכין וזכות (שם): אשר יטמא. לרכות הנוגע ככועל נדה (שם): בה. לרכות בולע נכלת טוף טהור (שם): וגעלם. והוא ידע. ששכת הטומחה: ואשם. כחכילת קדש או ככיחת מקדש: (ד) בשפתים. ולא כלכ (שם פרשת טוב): להרע. לעלמו (שם גד): או להיטיב. לעלמו כגון חוכל ולא חוכל חישן ולא חישן לשוטת כו): לבל אשר יבטא. לרכות לשעבר (ח"כ שם תן שבועות כו): וגעלם ממנו. ועכר על שכועתו. כל אלה בקרבן עולה ויורד כמפורש כאן, חכל וגעלם ממנו. ועכר על שכועתו. כל אלה בקרבן עולה ויורד כמפורש כאן, חכל וגעלם ממנו. ועכר על שכועתו. כל אלה בקרבן עולה ויורד כמפורש כאן, חכל

transaction in question, but he has information that would be admissible in *beis din*. For example, he heard the borrower admit in the presence of witnesses that he owes the money (*Shevuos* 33b).

- 2-3. טוּמְאַת מְקְרָשׁ /Contamination of the Sanctuary and its sanctities. It is forbidden under penalty of kares for someone in a state of turnah to enter the Sanctuary or to eat food of offerings. Our passage speaks of someone who knew of his contamination, but then forgot either about his contamination or that the Sanctuary or the food were holy. During this period of forgetfulness, he either entered the Sanctuary or ate the food, and then realized what he had done.
- 2. בְּנְבְּלֶּח The carcass. The contaminations mentioned in these two verses are mentioned in 11:24-43; 15:2-3;

and Numbers 19:14-16.

וְנְעֶלֶם מְמֵנּני — But it was concealed from him. He forgot that he had become contaminated.

אַשֶּׁם — And became guilty, by contaminating the sanctities.

- 3. יְדִּע And then he knew. After having sinned in his state of forgetfulness, he realized what had happened (Rashi).
- 4. שבועה בטור A spoken oath. Someone swears falsely that he will or will not do something, or that something did or did not occur. The case of a person who employs an oath to swindle someone is discussed below (vs. 20-26).

לְבֶּשֶא בְּשֶׁבְּתִים — Expressing with his lips. To be valid, an oath must be spoken; a mental oath is not binding (Rashi; Sifra). Sanctuaru and Its

A Spoken Oath

Contamina, any contaminated object — whether the contaminating carcass of a beast, the contaminating tion of the carcass of an animal, or the contaminating carcass of a creeping animal — but it was concealed from him, and he is contaminated and became quiltu; 3 or if he will touch a human Sanctities contamination in any manner of its contamination through which he can become contaminated but it was concealed from him — and then he knew — and he became quiltu: 4 or if a person will swear, expressing with his lips to do harm or to do good, anything that a person will express in an oath, but it was concealed from him, and then he knew — and he became guiltu regarding one of these matters. 5 When one shall become guiltu regarding one of these matters. he shall confess what he had sinned. 6 He shall bring as his guilt-offering to HASHEM, for his sin that he committed, a female from the flock — a sheep or a goat — for a sin-offering; and the Kohen shall provide him atonement for his sin.

<sup>7</sup> But if his means are insufficient for a sheep or goat, then he shall bring as his quilt-offering for that which he sinned: two turtledoves or two young doves to HASHEM, one for a sin-offering and one for an elevation-offering. 8 He shall bring them to the Kohen, who shall offer first the one that is for a sin-offering; he shall nip its head at its nape, but not separate it, 9 He shall sprinkle from the blood of the sin-offering upon the wall of the Altar, and the remainder of the blood he shall press out toward the base of the Altar; it is a sin-offering. 10 And he shall make the second one an elevation-offering according to [its] law; and the Kohen shall provide him atonement for his sin that he committed, and it shall be forgiven him.

11 But if his means are insufficient for two turtledoves or for two young doves, then he shall bring, as his guilt-offering for that which he sinned, a tenth-ephah of fine flour for a sin-offering:

To do harm or to do good. For example, he swears not to eat something (to do harm to himself), or to eat it (to do good). The next verse adds that this offering is required even if someone swore regarding whether or not an event took place, or regarding an innocuous act that cannot be called either good or bad (Rashi; Sifra).

האדם בשבעה — A person . . . in an oath. The Sages derive from the term person that at the time someone swears falsely or violates his oath he must be conscious that an oath is in existence - someone who is totally unaware is regarded as lacking in personhood with reference to the laws of oaths (Shevuos 26a). Consequently, if someone thought he was swearing truthfully regarding a past event, or had forgotten about his oath when he violated it, no offering was required. If so, since this offering applies only to an unintentional transgression, how does one become liable to bring it? In the case of an oath about the past, an offering is required if one swore falsely while unaware of the penalty for a false oath. In the case of an oath to do or not to do something in the future. one brings an offering when he remembers that he had made an oath but violated it because he had forgotten its terms. For example, he swore not to eat wheat bread, but thought that he had sworn to eat it (Rambam, Hil. Shevuos 3:6-8).

5. והתורה — He shall confess. After the sinner brings his offering to the Courtyard (v. 6), he leans on it and confesses (Ramban).

R' Hirsch comments on why this sin-offering has the additional name of אַשָּׁם [asham], guilt-offering, which implies a further degree of guilt than the normal sin-offering. As Ramban (v. 15) explains, the name asham derives from

שממה, desolation, for the sinner has endangered his future existence by what he has done. The three sins in this passage are especially serious because all were committed either intentionally or with a degree of prior knowledge.

8. ראשונה — First. This is a general rule whenever an olah and a chatas are offered in tandem: The chatas comes first. After the chatas achieves forgiveness, the olah is brought (Rashi; Zevachim 7b).

9. והַנָּה. . עַל־קֵיר — He shall sprinkle. . . upon the wall. In the case of fowl, the blood service of elevation- and sin-offerings is the exact opposite of that of parallel offerings from animals. The blood of a fowl sin-offering is sprinkled directly from the bird's neck onto the lower half of the Altar wall, while the blood of an animal sin-offering is placed with the Kohen's finger on the horns at the top of the Altar. The differences between animal and fowl elevation-offerings are found above, chapter 1.

אַל־יְסוֹד — Toward the base. After sprinkling the blood on the Altar wall, the Kohen presses the bird's severed neck against the Altar wall above the base and lets the blood run down to the base. The blood is the only part of the bird sin-offering that goes to the Altar; the rest is eaten by the Kohanim (Zevachim 64b).

10. במשפט — According to [its] law, as given above, 1:14-17.

11. עשירת האפה — A tenth-ephah. God took pity on a poor man and assigned a very inexpensive offering to him so that he could afford to obtain atonement. But if a rich man brings this offering, not only does it not atone for him, he is guilty of the sin of bringing unsanctified objects into the Temple

לא ישוי עלה משחא ולא יתו עלה לְבָנָתָא אָרֵי חַשָּאתָא הִיא: יבּוְיִיתנה לנת כַּהַנָא ויקמוץ כהנא מנה מלי קמצה יַת אָדַכַּרְתַּה וַיַּסֵק למדבּחא על קַרָבָּנַיָּא דָייַ חַשָּאתָא הָיא: יג ויכפּר אַלוֹהִי כַהַנָּא עַל חוֹבְתֵה דִּי חַב מְחַדֵא מאַלֵּין וִישַתְבַק לַה וּתְהִי לכהנא בְּמִנְחַתָא: ידּוֹמֲלִיל יִי עם משה למימר: טו אַנַש אַרֵי יִשְקַר שְקַר ויַחוב בשלו מִקּוּרְשַׁיַּא דַינַ וְנַוְתִי יַת אַשְׁמֵה קַדַם יַיַ דָּכַר שָׁלִים מִן עַנַא בָּפָרְסֵנֵהּ כָּסַף סַלְעִין בָּסָלְעֵי קוּדְשַׁא לַאֲשַׁמַא: יוּ וְיַת די חב מן קודשא ישלם וית חמשה יוסף עלוהי ויתן יתה לכהנא וכהנא יָבַפַּר עַלוֹהָי בְּדָכָרָא דָאַשַׁמַא וִישְׁתָּבַק לֶה: ייוֹאָם אַנָשׁ אַרֶי יַחוֹב ויַעַבֶּד חַרַא מַכַּל פַקּוֹדַיַּא דַייַ די לא כשרין לְאָתַעַבָּרָא וַלָא יָדַע וְחַב וְיַקַבֶּל חוֹבָה: יחוניותי דבר שלים מן ענא בפרסגה לַאַשַמַא לְוַת כַּהַנָא וִיכַפַּר עַלוֹהַי כַהַנַא עַל שַלוּתֵה רָאָשָׁתָלִי וָהוּא לָא יָדַע וַיִשְׁתַּבָק לֶה: יּט אֲשַׁמַא הוּא עַל חובְתָה דָהוֹא חַב אַשַּׁמַא יִקַרֶב קַּדָם יִיַּ:

יי וְאַם־נֶּפֶשׁ כִּי תֶחֲטָא וְעָשְׂתָה אַחַת מָכָּל־מִצְּוֹת יהוֹה אֲשֶׁר לְא תֵעָשֶׁינָה וְלְא־יָדַע וְאָשֵׁם וְנָשָׂא עֲוֹנְוּ: 'וְהַבִּיא אַיִּל תָּמֶים מִן־הַצְּאוֹ בְּעֶרְכְּךְ לְאָשָׁם אֶל־הַכּהֵן וְכְפֶּר עָלָיו הַכּהֵוֹ עַל שְׁגָנָתוֹ אֲשֶׁר־שָׁנָג וְהָוּא לְא־יָדַע וְנִסְלֵח על: אָשָׁם הָוּא אָשִׁם אָשָׁם לֵיהוָה:

(יז) ולא ידע ואשם והביא. הענין הזה מדבר במי שבח ספק כרח לידו ולח ידע אם עבר עליו אם לאו, כגון חלב ושומן לפניו וכסבור ששתיהן היחר ואכל את האחת. אמרו לו אחת של חלב היחה, ולא ידע אם זו של חלב אכל, הרי זה מביא אשם חלוי ות"כ שם פרשתא יבוג: כריתות יז:) ומגיו עליו כל זמו שלא נודע לו שודאי חטא. ואם יודע לו לחתר זמן יביח חטחת (ח"כ שם פרק כח:ח; כריחות שם): ולא ידע ואשם וגשא עונו. ר"י הגלילי אומר הרי הכתוב עגם את מי שלא ידע, על אתת כמה וכמה שיטניש את מי שידט (ת"כ שם פרשתא יב:ז). רבי יוסי אומר אם נפשר לידט מתו שכרן של לדיקים לא ולמד מאדם הראשון, שלא נלטוה אלא של מלוח לא חעשה ועבר שליה, ראה כמה מיתוח נקנסו שליו ולדורוחיו. וכי איזו מדה מרובה, של טובה או של פורענות. הוי אומר מדה טובה. אם מדת פורענות המעוטה ראה כמה מיתוח נקנסו לו ולדורותיו, מדה טובה המרובה, היושב לו מן הפיגולין והנותרות והמחשנה ביוה"כ שאכ"ו שיזכה לו ולדורותיו ולדורות דורותיו שד סוף כל הדורות (שם י). רבי שקיבא אומר הרי הוא אומר ע"פ שנים עדים או שלשה עדים וגו' (דברים יז:ו), אם מחקיימת העדות בשנים למה פרט לך הכחוב שלשה. אלא להביא שלישי להחמיר טליו ולטשות דינו כיולא באלו לפנין עונש זממה (ס"א והזמה). אם כך ענש הכחוב לנטפל לעוברי טבירה כטוברי עבירה, על אחת כמה וכמה שישלם שכר טוב לנטפל לטושי מלוה כעושי מלוה (שם יא). רבי אלעזר בן עזריה אומר כי תקלור קלירך בשדך ושכחת טומר בשדה (דברים כד:יט), הרי הוא אומר למען יברכך וגו' (שם) קבע הכחוב ברכה למי שבאת על ידו מצוה בלא ידע. אמור מעחה, היחה סלע לרורה בכנפיו ונפלה הימנו ומלאה העני ונתפרנס בה, הרי הקב"ה קובע לו ברכה (ח"כ שם יג): (יח) בערבך לאשם. בערך החמור למעלה (פסוק טו; ח"כ שם יד): אשר שגג והוא לא ידע. הח חם ידע לחחר זמן, לח נחכפר לו בחשם זה עד שיביח חטאת. הא למה זה דומה, לפגלה ערופה שנחערפה ואח"כ נמלא ההורג, הרי זה יהרג (ת"כ פרק כח:ב): (יט) אשם הוא אשם אשם. הרחשון כולו קמן שהוח שם דבר, והאחרון חליו המץ וחליו פחח שהוא ל' פעל. וא"ת מקרא שלא ללורך הוא, כבר

י"בס (יא) בי חטאת הוא. ואין בדין שיהא קרבנו [ס"א קרבנה] מדבה בראש הפרשה: (יא) בי חטאת הוא. ואין בדין שיהא קרבנו מהודר (מנחות ו.): (יב) חטאת הוא. נקמלה ונקטרה לשמה כשרה שלח לשמה פסולה (ח"כ פרק יטיט; מנחות ד.): (יג) על חטאתו אשר חטא. כחן שינה הכחוב, שהרי בעשירות ובדלות נאמר מחטאתו (לעיל פסוק ו ופסוק י), וכאן בדלי דלות נא' על חטאחו, דקדקו רבוחינו (כריחות כז:) מכאן שאם חטא כשהוא עשיר והפריש מעות לכשבה או שעירה והעני, יביא ממקלתן שתי חורים. הפריש מעות לשתי תורים והעני, יביא ממקלתן עשירית האיפה (לכך נאמר מחטאתו). הפריש מעות לעשירית האיפה והעשיר, יוסיף עליהן ויכיא קרבן עשיר לכך גאמר כאן על חטחתו: מאחת מאלה. מחתת משלש כפרות החמורות בטנין חו בטשירות חו בדלות או בדלי דלות. ומה ת"ל, שיכול התמורים שבהם יהיו בכשבה או שעירה והחליו יהיו בעוף והקלין שבקלין יהיו בעשירים החיפה, ח"ל מחחם מחלה, להשוום קלין לחמורין לכשבה ושעירה אם השינה ידו, ואת החמורים לקלין לעשירית האיפה בדלי דלות (ת"כ שם פרק יט:י): והיתה לבהן במנחה. ללמד על מנחת חוטא שיהיו שיריה נאכלין, זהו לפי פשוטו. ורבוחינו דרשו (ח"כ פרה יט:יא: מנחות עג:) והיחה לכהן, ואם חומא זה כהן הוא חהא כשאר מנחת נדבת כהן, שהוא בכליל חהי' לא חאכל (להלן ו:טו): (טו) בי תמעל מעל. אין מטילה בכל מקום אלא שינוי, וכן הוא אומר וימטלו באלהי אבוחיהם ויזנו אחרי אלהי עמי הארץ (דה"א ה:כה), וכה"א בסוטה ומעלה בו מעל (במדבר הניב: ח"כ פרשתא יאנא): וחטאה בשגגה מקדשי ה׳. שנהנה מן ההקדש. והיכן הוזהר, נאמר כאן חטא ונאמר להלן חטא בתרומה ולא ישאו שליו חטא (להלן כב:ט), מה להלן הזהיר אף כאן הזהיר. אי מה להלן לא הזהיר אלא על האוכל אף כאן לא הזהיר אלא על האוכל, ח"ל חמעול מעל ריבה (ח"כ שם ה; מעילה יח:): מקדשי ה׳. המיוחדים לשם, ילאו קדשים קלים (שם פרק כ:ח): איל. לשון קשה, כמו וחת חילי החרץ לקת (יחוקחל יו:יג) חף כחן קשה בן שתי שנים (ת"כ שם ו): בערבך בסף שקלים. שיהח שוה שתי פלפים (שם; כריחות י:): (טז) ואת אשר חטא מן הקרש ישלם. קרן וחומם להקדם (ת"כ פס ז):

he shall not place oil on it nor shall he put frankincense on it, for it is a sin-offering, 12 He shall bring it to the Kohen, and the Kohen shall scoop his threefingersful as its memorial portion and cause it to go up in smoke on the Altar, on the fires of HASHEM; it is a sin-offering. 13 The Kohen shall provide him atonement for the sin that he committed regarding any of these, and it will be forgiven him: and it shall belong to the Kohen, like the meal-offering.

Guilt. Offerina

<sup>14</sup> HASHEM spoke to Moses, sauing: <sup>15</sup> If a person commits treachery and sins unintentionally against Hashem's holies, he shall bring his guilt-offering to Hashem, an unblemished ram from the flock, with a value of silver shekels, according to the sacred shekel, for a guilt-offering, 16 For what he has deprived the Sanctuary he shall make restitution, and add a fifth to it, and give it to the Kohen: then the Kohen shall provide him atonement with the ram of the guilt-offering and it shall be forgiven him.

Guiltin Case of Doubt

<sup>17</sup> If a person will sin and will commit one of all the commandments of HASHEM that may not Offering be done, but did not know and became quilty, he shall bear his iniquity: 18 he shall bring an unblemished ram from the flock, of the proper value, as a quilt-offering — to the Kohen; and the Kohen shall provide him atonement for the inadvertence that he committed unintentionally and he did not know, and it shall be forgiven him, 19 It is a guilt-offering; he has become guiltu before HASHEM.

חשאת הוא — It is a sin-offering. It is unseemly to adorn an offering that comes to atone for a sin; therefore, oil and incense are not placed on it (Rashi). Chinuch adds that oil swims to the top of an offering and symbolizes greatness. which is why oil is used to anoint kings and priests. A person seeking atonement should present himself not regally, but lowly and contrite. It may also be that the Torah has pity on the poorest people and seeks to spare them the expense of oil and incense.

13. והיתה לבהן — And it shall belong to the Kohen. The remainder of the meal-offering goes to the Kohanim, who eat it according to the procedure given in 6:19 (Rashi).

14-26. קרבן אשם /Guilt-offerings. On the surface, it would seem that the מַשָּׁמ, quilt-offering, and the אַטָּח, sin-offering, should be identical, since both atone for sin; however, the procedure of their service, their cost, and, perhaps especially, the implication of the two names show them to be guite different, Ramban comments that the word חשאת implies not a sin, but an error, as Scripture praises skilled marksmen by saying that they would shoot a stone at a hair, ולא יַחָטא, and not miss (Judges 20:16). Thus, one brings a sin-offering because he has missed the mark; he has sinned inadvertently, carelessly, but this is not a matter of the utmost gravity. The term משם, however, implies the quilt, the desolation, of the perpetrator (see also notes to v. 6). The sins in our passage justify this characterization. Robbery is intentional; the misappropriation of Sanctuary property for personal use, though inadvertent, betrays general disrespect for God's sanctity. The asham of one who does not know whether or not he is liable to a chatas (see v. 17-18) is severe for a different reason. R' Yonah (Berachos 2a) explains that someone who is unsure whether he sinned consoles himself with the thought that perhaps nothing happened, so that he is not likely to feel contrite. For other sins requiring an asham, see 14:13-14; 19:20-21; and Numbers 6:12.

15. תמעל מעל — Commits treachery. This Hebrew term implies the unauthorized use of sacred property (Rashi).

שבלים - Shekels. Although the verse says merely shekels, without specifying how many, the rule is that whenever Scripture speaks in the plural without specifying how many. it means two, since that is the minimum of plural (Rashi: Mizrachi).

בשקל-הקרש — According to the sacred shekel. The Torah (Exodus 30:13) specifies the weight in silver of the shekel that is to be used in the Sanctuary. Chazon Ish calculates two shekels as 38.4 grams of silver, or 1.23 troy ounces.

16. ישלם — He shall make restitution. The person who misappropriated the sacred object must pay its value to the Temple treasury.

ואת־חמישתו — A fifth. The transgressor adds one quarter to the value of the principal, so that he pays five quarters to the Temple treasury: If he took an item valued at four shekels, he would pay back five. Thus the additional payment is "a fifth" of the five-quarters the violator is required to pay (Sifra).

17-19. אַשֶּׁם תַּלוּי,/Guilt-offering in case of doubt. The sin for which this offering must be brought is one of those for which an intentional violation incurs הבח, spiritual excision. and for which an inadvertent sinner would bring a chatas Isin-offering). In this case, however, the person is not sure whether or not he has committed it. For example, two pieces of fat were on his plate, and, thinking that both were שומן, permissible fat, he ate one of them. Later, he learned that one of them was חַלֶב, forbidden fat — but he does not know if that is the one he ate. He brings an אשם חלוי, quilt-offering in case of doubt, which protects him from punishment as long as the facts remain in doubt. If, after bringing the asham, the person learns that he had indeed sinned, he would be required to bring a chatas (Rashi; Kereisos 26b).

17. ולא־יַדע — But did not know, whether he was required to bring a sin-offering.

19. אָשֶׁם הוּא — It is a guilt-offering. Since he may not have sinned, the bringer might feel apprehensive that he may be bringing an improper offering. To counter this fear, our

בומליל יי עם משה למימר: באאנש אַרֵי יַחוֹב וִישַׁקַר שַקַר קַדָם יי ויכדב בחברה בפקדונא או בשתפות ידא או בגזלא או עשק ית חברה: כב או אשכח אַבֶּדְתָא וִיכַדֶּב־בָּה וִישְׁתַבַע על שקרא על חדא מכל די יעבר אַנַשַא למִיחַב בָּהָן: כּגוֹיהַי אַרי יחטי ויחוב ויתב ית גולא די גול או ית עשקא די עשק או ית פקדונא די אתפקד עמה או ית אַבֶּדְתָּא דִּי אַשְׁכַּח: כּרְאוֹ מכּל דאשתבע עלוהי לשקרא וישלם יתה ברישה וחמשה יוסף עלוהי לדי הוא דילה יַתְנַנָּה בִּיוֹמא דחובתה: כה וית אַשְׁמָה יַיָתי קָדם יי דכר שלים מז ענא בפרסנה לאשמא לות כהנא: כן ויכפר עלוהי בהנא קדם יי וישתבק לה על חדא מכל די יעבד למיחב בה:

ב-cx וַיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמָר: ַנֶּפֶשׁ כִּי תֶחֲטָּא וּמָצְלֵה מַעָּה לֵאמָר: ַנֶּפֶשׁ כִּי תֶחֲטָּא וּמָצְלֵה מַעַל בִּיהוָה וְכִּחֵשׁ בַּעֲמִיתוֹ בְּפָקּדוֹן אִוֹ־בִּרְשְּוֹמֶת יָדֹ אִוֹ מַעֲל בִּיהוֹה וְכִּחֵשׁ בַּעְמִיתוֹ בְּפָקּדוֹן אוֹ־בִרְה וְכָחֶשׁ בָּה וְנִשְׁבַע עַל־שָׁקֶל אֲשֶׁר יַנְאֲשֶׁה הָאָבֶר הְנִשְׁלְּ אֲשֶׁר יַנְאֲשֶׁה הָאָדֶה הָאָדֶה וְהָשָׁכְּ אִשְׁר יִנְשָׁקְר עָלִיוֹ לַשֶּׁלֶה וְשִׁלֵם אֹתוֹ בְּרֹאשׁוֹ וְחֲמִשְׁתִוּ וּ וְאָדְם אַשְׁר יִנְשָׁבְּר אִנְיוֹ לַשְּׁעֶּר הְנִאְשָׁן אְעֶלִיוֹ לַשְּׁעֶּר הְנִאְשָׁר הְנִאְ עָּלִיוֹ לַשְּׁעֶּר הְנִאְשָׁר הְנִאְ עָּיִוֹ לַשְּׁעָּר הְנִאְשָׁר הְנִא לֶּוֹ יִהְנָבְּוֹ בְּיִנְם אַשְׁמְתוֹּ: וְאֶת־בְּר אֲשָׁר הָנִא לֵיוֹ לַשְּשֶׁר הְנִא לֶּוֹ יִהְנָבְּוֹ בְּיִוֹם אַשְׁמְתוֹּ: וְאֶת־בְּר עְלָיוֹ לַבְּשֶׁר הָנִא לֶוֹ יִהְנָבְּוֹ בְּבְיִים אַשְׁמְתוֹּ: וְאָתְר הְבָּבְּר אָלָיוֹ הַכִּהֵן לִפְנִי יהוְה וְנִסְלַח לְוֹ עַל־בּר עָלֵיוֹ הַכָּבֵון לִפְנִי יהוְה וְנִסְלַח לְוֹ עַלּר מִבְּלְ אָשֶׁר־יַעֲשֵׂה לְאָשָׁר־יַעֲשֵׂה לְאָשָׁם הְבָּה: בְּיִלְם אִשְׁמְתוֹי וְנְסְלֵח לְוֹ עַלִּי בְּבֶּבְר אָשָׁר הָבְּבְּר עָלָיוֹ הַכּבֵּןן לִפְנֵי יהוֹה וְנִסְלַח לְוֹ עַלִי הַבְּבּר עָלָיוֹ הַבּבּןן לִּמְלִי הַבְּבְּר עָלָיוֹ הַבּבּוֹן לִיתְנִבּנּי יהוְה וְנִסְלֵח לְוֹ עַלִי בְּבָּבְי עִבְיוֹ הַבּבְּן עְלָיוֹ הַבּבּוֹן לְשְׁרִי הְנִבְּיִי יהוֹה הְנִילְחוֹ לְבִּבּי יהוֹת הְבּבּוּן בְּבּי יהוֹה וְנִסְלֵח לְוֹ עַלּי בִּבּי בְּיִבְּיוֹ בְבּבּי יהוֹה בִּה בְּבִי יהוֹה בִּה בְּיּי בְּיִים בְּבּיּי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי הַוֹיִם בְּעִייִים בְּבָּבְּי בְּיִבְי הִיחְנִים בְּבּי יִבּוֹים בְּבּיי בְּיִבְי הַבְּיוֹ בְּבְּי בְּיִבְי הְיִבְיי הְנִבְּי בְּבְּי בְּיִי בְּבְּבְי יִבּיוֹם בְּבְיִי הְיִבְיי הְּבְּים בְּיִי בְּעִים בְּבּיי בְּיבְיי הְנְבְיים בְּבְּיִי בְּיִיים בְּבְּיִי בְּיִבְיי הַבְּיִים בְּבְּי בְּיבְייִים בְּיִבְיי בְּבְייִים בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיים בְּבְיי הְבְּבְיי הְנִבְיים בְּבְּים בְּיִי בְּבְייִי בְּיבְיי בְּבְיי בְּבְיים בְּבְּים בְּבְיים בְּבְּים בְּיבְּים בְּיבְּעְשְׁתְּיבְּיבְּים בְּיִים בְּיִי בְּיִים בְּבְּים בְּיבְּים בְּיִים בְּבְיים בְּבְּים בְּעִים בְ

. קי״א פסוקים. דעוא״ל סימן. ציו״ה סימן

בה. שכפר: על אחת מבל. אלה: אשר יעשה האדם לחטוא. ולהשבע על שקר לכפירת ממון: (בג) בי יחטא ואשם. כשיכיר בעלמו לשוב בתשובה ולדעת ולקתן ולחן [פ"ל ובדעתו להחודות] כי תטא ואשם. כביכיר בעלמו לשוב בתשובה הול הקרן ולדעת ולקותן ולה"ק קי.): וחמשתיו. רבתה תורה תמשיות הרבה לקרן אחת, שאם כפר בתומש ונשבע והודה תוזר ומביא חומש על אותו חומש, וכן מוסיף והולך עד שיתמעע הקרן שנשבע עליו פתות משוה פרושה (ח"כ שם פרשת איביב; בבא קמא קג א־ב, קת.): לאשר הוא לו. למי שהממון שלו (ח"כ שם: ב"ה הג.):

רכוש הוא בח"כ (שם גרו): אשם אשם. להביא אשם שפחה חרופה שיהא [איל בן חיי שנים] שוה שתי סלעים. יכול שאני מרבה אשם כזיר ואשם מנורט, מלמוד בן שתי שנים) שוה שתי סלעים. יכול שאני מרבה אשם כזיר ואשם מנורט, מלמוד לומר הוא (שם ז): (בא) נפש בי תחשא. אמר רבי עקיבא מה ח"ל ומעלה מעל בה', לפי שכל המלוה והלוה והנושא והנושן אינו טושה אלא בעדים ובשער לפיכך בזמן שהוא מכחש מכחש בעדים ובשטר. אבל המפקיד אלל חבירו [ו]אינו רולה שחדע בו נשמה אלא שלישי שביניהם, לפיכך כשהוא מכחש מכחש בשלישי שביניהם (שם פרק כביד): בתשומת יד. ששם בידו ממון להתעסק או במלוה: או בגדל. שגול מידו כלום: או עשק. הוא שכר שכיר (שם ו): (בב) ובחש

verse states that he is required to seek forgiveness for his carelessness in allowing the possibility of such a mistake (Sforno).

20-26. אַשָּׁם מְּלֹפּה Guilt-offering for thefts. Someone who unlawfully has his fellow Jew's money but cannot be required to pay because the plaintiff lacks proof, and who swears falsely that he is not liable, is required to pay what he owes plus one-fifth, and to bring a guilt-offering. Lest someone think that there is no harm done in taking someone else's money so long as he intends to replace it, the Torah informs us that this is not so, for in the cases given below, even after all the payments have been made to the rightful owner, the transgressor must bring an offering, for he has sinned not only against man but against God (Chinuch).

21. בּי תְּחֶטָא -lf... will sin. Whereas the Torah does not add, as it does in verse 15, that he sinned inadvertently, this offering applies even to one who sinned intentionally (Shevuos 36b).

תמל בה' ובחש בעמיתו — Treachery against HASHEM by lying to his comrade. He is cheating his fellow Jew — why is it called treachery against God? R' Akiva says that the Torah speaks here of cases where the only ones who know of the financial obligation are the parties and God! One who denies that he owes the money is denying God's omniscience (Rashi; Sifra). R' Levi inferred from here that it is worse to rob a fellow human being than to steal from God. In the case of someone who takes the property of the Sanctuary, the Torah says that it is called a sin only if he misappropriates (v. 15) — meaning that he actually used it. This implies that

<sup>20</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>21</sup> If a person will sin and commit a treachen, against HASHEM bu luing to his comrade regarding a pledge or a loan or a robberu; or bu defrauding his comrade: 22 or he found a lost item and denied it — and he swore falsely about any of all the things that a person can do and sin thereby  $-2^3$  so it shall be that when he will sin and become quiltu, he shall return the robbed item that he robbed, or the proceeds of his fraud, or the pledge that was left with him, or the lost item that he found, 24 or anything about which he had swom falsely — he shall repay its principal and add its fifth to it; he shall give it to its owner on the day he admits his quilt. 25 And he shall bring his quilt-offering to HASHEM — an unblemished ram from the flock, of the proper value, as a quilt-offering — to the Kohen. 26 The Kohen shall Offering provide him atonement before HASHEM, and it shall be forgiven him for any of all the things he for Thefts might do to incur auilt.

#### THE HAFTARAH FOR VAYIKRA APPEARS ON PAGE 1165.

When Parashas Zachor coincides with Vavikra, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the reading of Parashas Zachor: Maftir, page 1066 (25:17-19); Haftarah, page 1214. When Rosh Chodesh Nissan coincides with Vayikra, Vayikra is divided into six aliyos: the Rosh Chodesh reading, page 890 (28:9-15), is the seventh alivah: and the Parashas HaChodesh readings follow - Maftir, page 348 (12:1-20), Haftarah, page 1218.

the mere taking of sacred property without using it would not make one liable to the fine of a fifth and the guilt-offering. But our verse speaks first of a sin — referring to the very act of taking someone else's property — only after that does the verse speak of its misappropriation. This means that the thief becomes a sinner by taking, whether or not he uses the property (Bava Basra 88b).

The verse states that a person sins by being treacherous to God and then it goes on to discuss cases of people cheating in business and the like. The Sages comment homiletically that one who trespasses against God will eventually deal falsely with one's fellows. The Tosefta quotes R' Reuven that the most hateful person is one who denies God, for once a person denies the authority of the Lawgiver, he can easily violate all the norms of morality (Tosefta Shevuos 3:5). Atheism is the forerunner of morality's destruction, because without the norms decreed by God, man can easily rationalize every manner of crime. Once man arrogates to himself to decide what is right and what is wrong, he can descend the amoral abyss, as contemporary history demonstrates (R' Yosef Dov Soloveitchik).

23. בייַחַטָא וְאָשֶׁם — When he will sin and become guilty. Wishing to repent, he confessed his guilt and came voluntarily to bring his offering (Rashi). In Numbers 5:6, Rashi adds that he would not be liable to bring an offering if witnesses had testified to his guilt. Only one's voluntary wish to repent allows him to gain atonement through an offerina.

את־הגולה אשר גול — The robbed item that he robbed. If the stolen item is still intact, he must return it as is; he is not permitted to pay for it and keep it. However, if the item had changed so significantly that it is no longer the thing that he robbed, the robber may pay and keep the item. For example, if someone stole lumber and made a bookcase from it, he must pay for the lumber, but he may keep the bookcase, since it is not the item that he stole (Bava Kamma 66a, 93b).

The verse indicates that the thief must first return the stolen goods; only then does he bring his guilt-offering (v. 25). God does not forgive a sinner until he first appeases the victim of his misdeed by returning the stolen object (S/omo; see Bava Kamma 110a).

הי"א פסוקים. דעוא״ל סימן. ציו״ה סימן. 🏎 This Masoretic note means: There are 111 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic דעואל, know God. This alludes to man's striving to know his Creator and come closer to Him, a goal that is achieved by means of the offerings. Another mnemonic is ציוה, He commanded. This alludes to an essential facet of the Sidrah, which repeats several times that offerings are הַיהַ ניחום, a satisfying aroma, because, God says, "I have commanded and My will has been done" (Rashi 1:9; R' David Feinstein).

# אונקלוס

אוּמַלִּיל וְיָ עם משֶׁה לְמֵימֶר: בּפַּקְד יָת אַבְּרֹן וְיָת בְּנוֹהִי לְמֵימֵר דָּא אוֹרַיְתָּא בַּדְבְּחָא כָּל לֵילְיָא עַד צַפְּרָא וְאָשָׁתָא מִדְבְּחָא כָל לֵילְיָא עַד צַפְּרָא וְאָשָׁתָא רְמִדְבְּחָא כָל לֵילְיָא עַד צַפְּרָא וְאָשָׁתָא דְמִדְבָּחָא הָהֵא יָקְדָא בַהּ: וְוִילְבַּש בַּהָנָא בָּסְרָה וְנִפְרָש יָת קְטְמָא דִּי תִיכוּל אָשָׁתָא יָת עֻלְתָא עַל מִדְבְּחָא וִישִּוּנֵה בְּסְטֵר מִדְבָּחָא: דּוְיַשְלַח יָת לְבוּשוֹהִי לְמַבָּרָא לְמַשְרִיתָא לַאֲתַר דְּכֵי לְמַבָּרָא לְמַשְרִיתָא לַאֲתַר דְּכִי בּוֹאֶשֶׁתָא עַל מַדְבָּחָא תְהֵי יָקָרָא בַּהּ

# פרשת צו

י איב נִיְדַבְּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמְר: צֵוּ אֶת־אֲהַרֹן וְאֶת־בָּנְיוּ מִּעִלְה הָוֹא הָעֹלָה עַל מִּוּקְרָה עֵל הָמִיבּ לֵּאת תּוֹרַת הָעֹלֶה הָוֹא הָעֹלָה עַל מִּוּקְרָה עַל־הַמִּוְבָּת נְּאַת תּוֹרַת הָעֹלֶה עַר־הַבֹּקֶר וְאָשׁ הַמִּוְבָּח תִּוּקַר גַּבְּעִיבַר וְּאָבֵּי וְלָבַשׁ הַכּהֵוְ מִדְּוֹ בַּד וּמִכְנְסִי־בַר יִלְבָּשׁ עַל־בְּשָׁרוֹ וְלָבַשׁ הַמִּוְבָּח וְשָׁמוֹ אֵצֶל הַמִּוְבַּח: וּפָּשֵׁט אֶת־בְּגָּרָיוּ וְשָׁמוֹ אֵצֶל הַמִּוְבַח: וּפָּשֵׁט אֶת־בְּגָּרָיוּ וְלָבַשׁ בְּגָרִים וְהוֹצִיא אֶת־הַבֶּּשֶׁן אֶל־מִחְוּץ הַלְּכִשׁ בְּגָרִים אֲחַרִים וְהוֹצִיא אֶת־הַבָּשֶׁן אֶל־מִחְוּץ הַלְּבַשׁ בְּגָרִים אֲחַרִים וְהוֹצִיא אֶת־הַבָּשֶׁן אֶל־מִקּוֹם טָהְוֹר: וְהָאֵשׁ עַל־הַמִּוֹבָּח הְּוָבָת הְּלִבְשׁ הַיִּבְרִים אֲחַרִים וְהוֹצִיא אֶת־הַבָּשֶׁן הְּוָּקִר בּוֹ

וטשאתה דשן מאוחו דשן ירים חרומה ושמו אצל המובח: [על המובח. מלא איכרים שבדיין לא נחאכלו מחזיכן על המזכח לאחר שחתה גחלים אילך ואילך ונכול הפרים שבדיין לא נחאכלו מחזיכן על המזכח (ח"כ שם ה; יומא מה:)]: (ד) ופשט מן הפנימיום שנאמר אם העולה על המזכח (ח"כ שם ה; יומא מה:)]: (ד) ופשט את בגדיו. אין זו חובה אלא דרך ארץ, שלא ילכלך בהולאם הדשן בגדים שהוא משמש בהן תפיד. בגדים שבשל בהן להכי לכן ולבש בגדים אחרים. פחומין מהן (ח"כ שם; יומא כג:) והוציא את הדשן. הלבור בגדים אחרים. פחומין מהן (ח"כ שם; יומא כג:) והוציא את הדשן. הלבור כחומה חובה בכל יום: (ח) והאש על המובח תוקד בו. כיבה כאן יקידות הרכה, על מוקדה (לעיל פסוק ב) ואש המזכח חוקד בו (שם) והאש על המזכח סוקד כו אש של להלן פסוק ה) בתלקו רבוחינו כמנין המערכות שהיו שם (ח"כ שם יא; יומא מג:):

(ב) צו את אהרן. אין נו אלא לשון זרוז, מיד ולדורות. אמר רכי שמטון כיותר לרך הכחוב לזרו במקום שיש בו חסרון כים (ח"כ לו פרשתא א:א; קדושין כט.):
זאת תורת העלה וגוי. הרי הטנין הזה בא ללמד על הקטר חלבים ואיברים
זאת תורת העלה וגוי. הרי הטנין הזה בא ללמד על הקטר חלבים ואיברים
שיהא כשר כל הלילה (מצילה כא.) וללמד על הפסולין איזה אם עלה ירד ואיזה
אם טלה לא ירד, שכל חורה לרבות הוא בא לומר חורה אתעלה. למעט את הרוכע
פסולין שאם טלו לא ירדו (ח"כ שם פרשתא א:ז): הוא העלה. למעט את הרוכע
ואח הכרבע וכיולא בהן שלא היה פסולן בקדש שנפסלו קודם שבאו למודה (שם
ח; זבחים כז:): (ג) מדו בד. היא הכחונת ומה ח"ל מדו שתהא כמדתו (ח"כ פרק
ב:א; זבחים לה.): על בשרו. שלא יהא דבר חולן בינתים (ח"כ שם ג; זבחים
יט.): והרים את הדשץ. היה חופה מלא המחסה מן המאוכלות הפנימיות ונותנן
במרכזו של כבש (ח"כ שם ד: מתיד להו): הדשו אשר תאבל האש את העלה.

#### **PARASHAS TZAV**

6.

The first two chapters of *Tzav* discuss offerings that have already been mentioned in the previous chapters: olah [elevation-offering], minchah [meal-offering], shelamin [peace-offering], chatas [sin-offering], and asham [guilt-offering]. Previously, however, the Torah addressed itself primarily to the people who bring those offerings; now, the Torah speaks to Aaron and his sons (v. 2), and teaches them the additional laws that relate to their sacrificial service (Ramban).

- 1-6. אָש הַמּוְבַּח וּתְדוּמַת הַּדְּשָׁן. The taking of the ash and the Altar fire. The first Temple service of the day was הַדְּשָׁן הַּמָּרִם, separating the ash, removing a portion of the previous day's ashes from the Altar [see below], and shortly afterward placing הַנְי עִנִינ הַנְיִי עָנִינ שְׁנִינ עָנִים two logs of wood, on the main Altar fire. In addition, there was a general commandment to keep the Altar fires burning at all times and at least one negative commandment not to extinguish the fire or to allow it to go out (see below).
- 2. גי Command. Up to now, commandments regarding the offerings were introduced with אָמָרָא, say (1:2), or קבּר, speak (4:2). The Sages explain that the more emphatic term גי, command, implies that the Kohanim are being urged to be especially zealous in performing this service, and that this exhortation must be repeated constantly to future generations (Sifra; Kiddushin 29a). R' Shimon adds that this exhorta-

tion is especially relevant to commandments that involve a monetary loss, such as the עולָה, elevation-offering, of this passage (Rashi).

Various explanations are given for the "monetary loss" associated with the *olah*-offering:

- In order to perform the sacrificial service, Kohanim must give up their regular means of earning a livelihood. This financial sacrifice is particularly acute in the case of an elevation-offering, from which the Kohanim receive nothing, since all of its meat is burned on the Altar. Even though its hide goes to the Kohanim, that is hardly sufficient to make up for their loss of income (Gur Arueh).
- According to Ramban, the "monetary loss" refers not to the service of the offering but to the financial burden of an offering that is mentioned later in our chapter. Every Kohen must bring a meal-offering on the first day of his Temple service, and a Kohen Gadol must bring a similar offering every single day (13-16).
- Or HaChaim suggests that the offering that entails this financial sacrifice is the daily continual-offering [tamid], and that the sacrifice is not limited to Kohanim, but involves the entire nation. The morning tamid is the key offering of the day, because no other offerings may be brought prior to it. Consequently, during a siege of Jerusalem, every day the Jewish people paid enormous sums to their attackers for the lambs that were needed for the tamid (Bava Kamma 82b).

## **PARASHAS TZAV**

6 The Taking of the Ash and the Altar Fire The Three

Altar Fires

ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Command Aaron and his sons, saying: This is the law of the elevation-offering: It is the elevation-offering [that stays] on the flame, on the Altar, all night until the morning, and the fire of the Altar should be kept aflame on it. <sup>3</sup> The Kohen shall don his fitted linen Tunic, and he shall don linen breeches on his flesh; he shall separate the ash of what the fire consumed of the elevation-offering on the Altar, and place it next to the Altar. <sup>4</sup> He shall remove his garments and don other garments, and he shall remove the ash to the outside of the camp, to a pure place. <sup>5</sup> The fire on the Altar shall be kept burning on it,

תורת הְעְלֶּה — The law of the elevation-offering. To the laws of the olah that were taught in chapter 1, this passage adds that the sacrificial parts of an elevation-offering may be burned on the Altar all night until the morning (Rashi). This is in contrast to the blood service, which must be done before evening.

On this verse, the Midrash comments that if a person repents, it is regarded as if he had gone up to Jerusalem, rebuilt the Temple and the Altar, and brought on it all the offerings of the Torah (Vayikra Rabbah 7:2). Every Jew should be a human temple. If he is holy, his personal temple is holy; if he sins, he contaminates it. When someone repents, therefore, it is as if he rebuilds himself and recreates a temple within himself.

One of the interpretations of the Sages on this verse is that Aaron, as Kohen Gadol, was commanded to be zealous regarding the elevation-offering not only then but for all generations — but there are no offerings when there is no temple! Similarly, at the beginning of the Second Temple era, the people asked the prophet Chaggai why there was so much hunger and suffering, and he answered that it was because they had not yet rebuilt the Temple (Chaggai 1:7-8) but if so, that prophecy should not have been included in Scripture because it is not relevant to future generations! A Jew should be aware that we always have a "Temple" of sorts. When there is no Temple, a Jew's table offers atonement (Chagigah 27b). The table symbolizes the charity and hospitality of the Jewish home, and also the teachings one transmits to one's children and the example one sets for them. This "Temple" is eternal, and the Torah demands extreme vigilance in its upkeep (R' Yaakov Kamenetsky).

#### વ્લ્ફ The three Altar fires.

This passage contains three references to fire on the Altar. Two are in verse 2: (a) מַקְרָה עָּע, on the flame; (b) שַּאַן אַרָּ מִּתְּרָה, and the fire of the Altar; and the third is in verse 5: מְּבֶּרְהָת וְּהָשׁ עֵל־-ּהַמּוְּבָּה, the fire on the Altar. This teaches that three fires were kept burning on the Altar constantly. These fires were: מְעֵרְכָה שְׁנִיְה שֶׁל קְּעוֹרָה נְרִילְה upon which the offerings were burned; מְעֵרְכָה שְׁנִיְה שֶׁל קְּעוֹרְת he second pyre of the incense, from which burning coals were taken and brought into the Sanctuary for the morning and afternoon incense service; and שׁמָּרְכָה לְּקִיּנוֹם הָאַל, the pyre for the perpetuation of the fire, from which burning wood was added to the large flame whenever necessary (Rashi, v. 5; Yoma 45a).

מוקר בו — Should be kept aflame on it. This is a positive commandment that the Kohanim must place enough wood

on the fire to keep it burning at all times, including the entire night (Ramban).

3. וְלְבֶשׁ הַבּהָן — The Kohen shall don. Although the verse specifies only two of the priestly garments, the Talmud (Zevachim 17b) derives exegetically that a Kohen's service is invalid unless he wears all four of his required vestments.

קדר בּד — His fitted linen Tunic. This is the long shirt that Scripture refers to as הַּדְּרוֹה (Exodus 29:5). The name מְּדוֹר is related to מְּדִר , to measure, which implies that the shirt must be fitted to the size of the individual Kohen (Rashi; Sifra).

יליבְּשְׁר On his flesh. The Kohen's vestments must be worn directly on the flesh, with nothing else intervening (Rashi, Sifra).

יהרים אָת-הְרָשֶׁן — He [the Kohen] shall separate the ash. This is the first service of every day: The Kohen scoops up a shovelful from the innermost ashes on the Altar and places it on the floor of the Courtyard, east of the ramp that leads to the top of the Altar. These ashes must be from the burnt flesh of the previous day's offerings.

R' Hirsch comments that by taking a portion from yester-day's service and placing it at the side of the Altar before beginning today's service, the Kohen symbolizes a national declaration that today we will continue to serve God, as we did yesterday, according to the dictates of His will.

4. עשוקא — He shall remove. This service is entirely different from that of separating the ash in the previous verse. In a sense, this service is utilitarian, in that it involves cleaning excess ashes from the Altar, and is done only when so much ash accumulates that the Altar must be cleaned (see below).

Since he will be moving a great deal of ash, the Kohen would be very likely to soil his sacred garments. Before removing the ashes, therefore, the Kohen should remove his [regular] garments and change to older, more worn priestly garments. Thus, the Torah teaches us common courtesy. As the Sages put it: It is unseemly to wear the same clothing in the kitchen that one would wear when pouring wine for his master (Rashi, Sifra).

From this we learn the importance of changing into our best clothing in honor of the Sabbath, after having worn something else while performing the menial chores in preparation for the holy day. [This applies especially to women, who generally do not attend the synagogue on Friday evening (Maharsha, Shabbos 114a).]

לא תשפי ויבער עלה כהנא אעיא בצפר בצפר ויסדר עלה עלתא ויסק עלַה תַרבֵּי נכסת קודשַיַא: אַשַּתַא תַּדִירַא תַּהֵי יקדא על מדבּחא לא תַּטְפֵּי: וְדָא אוֹרַיִתַא דְּמַנְחַתֵא דִּיקרבוּן יַתָה בָּנֵי אַהַרוֹ קַרַם יַיַ לקרם מרבּחא: בקמצה מנה דמנחתא וממשחה וית כל לבנתא די על מנחתא ויסק למדבחא לאתקבלא ברעוא אדכרתה קדם יי: סודאשתאר מנה יכלון אהרן ובנוהי פטיר תתאכל באתר קדיש בדרת משכז זמנא יכלנה: ילא תתאפי חמיע חלקהון יהכית יתה מַקּרַבַּנֵי לָדֵשׁ קוּדָשִׁין הַיא כַּחַטַאתַא ובאשמא: יאכל דכורא בבני אהרן יכלנה קים עלם לדרתיכון מקרבניא דיי כל דיקרב בהון יתקדש: יב ומליל יי עם משה למימר: יגדין קרבון אַהָרן וּבְנוֹהָי דִּי יָקַרְבוּן קַדָם יָיַ בִּיוֹמַא דִּירַבּוּן יַתֶה חַד מַן עַסָרַא בתלַת סאין סלתַא מנחתא תִּדִירָא פַּלְגוּתַהּ בְּצַפְרָא וּפַלְגוּתַהּ בָּרֶמִשָּא: ירעל מסריתא בָּמִשַׁח תַּתְעָבֶד רְבִיכָא תַיִּתְנַה תּוּפִינֵי מנחת בצועין תקרב לאתקבלא ברעוא קַרָם יַיֵ: שוּוְכַהָּנָא דִיִתְרַבָּא תְחוֹתוֹהִי לְא תִּכְבֶּה וּבָעֵר עָלֶיהָ הַכּהַן עָצִים בַּבְּקֶר בַּבְּקֶר וְעָרָהְ י עָלֶיהָ הָעֹלָה וְהִקְּטִיר עָלֶיהָ חֶלְבֵּי הַשְּׁלְמִים: אֵשׁ תָּמֶיר י תּוּקַד עַל־הַמִּוְבָּח לָא תִּכְבֶּה:

הַמִּנְחָה הַקְּבֵּר אֹתָה בְּנֵי־אַהְרֹן לִפְּנֵי יהוֹה אֶל־פְּנֵי הַמִּנְחָה הַקְּבֵּר אֹתָה בְּנֵי־אַהְרֹן לִפְּנֵי יהוֹה אֶלּ־פְּנֵי י בְיחַ נִיחָחַ אַוְבָּרָתָה לֵיהוֹה: וְהַנּוֹתֶרֶת מִשֶּׁנְה יִאְכְלִּ אַבְרֹן וּבָנֵיו מַצְּוֹת מִּאָבֶל בְּמְקוֹם קָּרֹשׁ בַּחֲצִר אִהָּלִּ י מוֹצֵר וֹאבְלְוּהָ: לְא תַאָּבֶּל בְּמְקוֹם קָּרֹשׁ בַּחֲצִר אִהָּלִּ מְמִאשֵׁי יְהֹנְה בָּלְיַה הַבְּנִים יִקְּנָה הַלֹּים בְּלִיתִיבֶּם מֵאשִׁי יהוֹה בָּל אַבְרֹן וְאַכְלְנָה חָקְרָשׁים הְּוֹא בַּחֲשָׁאת וְבָאָשָׁם: בָּל־זָכָּר בִּבְנֵי אַבְרֹן וְאַכְלְנָה חָקְרָשׁים הְּוֹא בַּחֲשָׂאת וְבָאָשָׁם: בָּלּ־זָכָּר בִּבְנֵי אַבְרֹן וְאַכְלֶנָה חָקְרָשׁים הִוֹּה בְּלֹּ

יבייג נִיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶה לֵּאמְר: זֶה קָרְבַּן אַהֲרֹן וּבָנְיוּ אֲשֶׁר־יַּקְרְיבוּ לֵיהוֹה בְּיוֹם הִפָּשַׁח אֹתוֹ עֲשִׁירֹת הָאַבָּה סֶלֶת מִנְחָה הָּמֶיד מַחֲצִיתָה בַּבֹּקֶר וּמַחֲצִיתָה בָּעָרֶב: יוּ עַל־מַחֲבַת בַּשֶּׁמֶן תִּעָשָה מֻרְבֶּכֶת הְּבִיאֻנָּה תִּפִינֵי מן מִנְחַת פָּתִּים תַּקְרִיב רֵיחַ־נִיחָחַ לֵיהוָה: וְהַכּּהֵׁן הַפַּשִּׁיחַ מן מִנְחַת פָּתִּים תַּקָרִיב רֵיחַ־נִיחָחַ לֵיהוָה: וְהַכּּהַהָן הַפַּשְׁיחַ

שלא פירש כן אלא באחת מן המנחות בויקרא (לעיל ב:ב) הולרך לשנות פרשה זו לכלול כל המנחות כמשפטן: (ט) במקום קדוש. וחיזהו, בחצר אהל מועד: (י) לא תאפה חמץ חלקם. אף הזירים אסורים נחמן (מנחוח נה.): בחטאת ובאשם. מנחת חוטא הרי היא כחטאת, לפיכך קמנה שלא לשמה פסולה. מנחת נדבה הרי היא כאשם, לפיכך קמלה שלא לשמה כשרה (ח"כ פרק ג:ד; זבחים יא.): (יא) בל זבר. אפי' בעל מום. למה נאמר, אם לאכילה הרי כבר אמור לחם אלהיו מהדשי ההדשים וגו' ולהלן כא:כב) אלא לרבות בעלי מומין למחלוקת (ח"כ שם ה; זבחים קב.): כל אשר יגע וגרי. קדשים קלים חו חולין שיגעו בה ויבלעו ממנה (ת"כ פרק ג:ו: זבחים לז:): יקדש. להיות כמוה שאם פסולה יפסלו ואם כשרה יחכלו כחומר המנחה (שם): (יג) זה קרבן אהרן ובניו. אף ההדיוטות מקריבין עשירית האיפה ביום שהן מתחנכין לעבודה אבל כהן גדול בכל יום שנחמר מנחה תמיד וגו' והכהן המשיח תחתיו מבניו וגו' חק שולם (ת"כ פרשתא ג:ארג; מנחות נא:): (יד) מרבכת. חלוטה ברותחין כל לרכה (ח"כ פרק ד:ו): תפיני, אפויה אפיות הרבה, שאתר חליטתה אופה בתנור וחוזר ומטגנה במחבת (מנתות כ:): מנחת פתים. מלמד שטעונה פחיחה (ולא פחיחה ממש בלישין ופרורין לפי שאינה נקמלת אלא כופלה לשנים וחוזר וכופלה לארבעה שתי וערב ואינו מבדיל, וכן מהטיר לאשים) (ח"כ שם: מנחות עה:):

וערך עליה העולה. מולח חמיד היא חקדים [ומנין שלא יהא דבר קודם על המערכה לחמיד של שחר ח"ל העולה עולה רחשונה) ופסחים נח:): חלבי השלמים. אם יביאו שם שלמים. ורבותינו למדו מכאן, עליה, על עולת הבוקר. השלם כל הקרבנות כולם. מכאן שלא יהא דבר מאוחר לחמיד של בין הערבים (פסחים שם): (ו) אש תמיד. אם שנא' בה חמיד, היא שמדליקין בה את הנרות, שנא' בה להעלות נר תמיד (שמות כז:כ) אף היא מעל המזבח החילון חוקד (יומא מה:): לא תכבה. המככה אם על המזכח עובר בשני לאוין: (ז) וזאת תורת המנחה. תורה אחת לכולן להטעינן שמן ולבונה האמורין בענין (ח"כ פרשתא ב:א). שיכול אין לי טעונות שמו ולבונה אלא מנחת ישראל שהיא נהמלת. מנחת כהנים שהיא כליל מנין, ח"ל חורת (שם כ): הקרב אותה. היא הגשה בקרן דרומית מערבית (שם ד: מנחות יש:): לפני ה'. הוא מערב שהוא ללד אהל מועד: אל פני המזבח. הוא הדרום שהוא פניו של מזבח שהכבש נתון לאותו הרוח ות"כ שם, סוטה יד:): (ח) [והרים ממנו. מהמחובר, שיהא עשרון שלם ככת אחת בשעת קמילה (ת"כ שם ה):) בקמצו. שלא יעשה מדה לקומן (יומא מז.): מסלת המנחה ומשמנה. מכאן שקומן ממקום שנתרבה שמנה (סוטה שם:): המנחה. שלא מהא מעורבת באתרת (ת"כ שם): ואת כל הלבונה אשר על המנחה והקטיר. שמלקט את לבונתה לאחר קמילה ומקטירו (ת"כ שם; סוטה שם). ולפי

tic comparison of this verse with 1:7, the Talmud derives that the Kohanim were to add two wooden logs to the large fire every morning and every evening (*Yoma* 27b).

הֶּעְלָּה — The elevation-offering. The definite article ה, the, indicates that the verse refers to a particular olah: the הָמִיר the continual daily offering (Malbim).

The fats of the peace-offerings. Abarbanel notes that the Torah mentions only peace-offerings, and

<sup>5.</sup> לא תְּבֶּה It shall not be extinguished. The Midrash observes that the Altar of Moses' Tabernacle was used for about 116 years — 39 years in the Wilderness, 14 in Gilgal, 13 in Nob, and 50 in Gibeon (Rashash). During all those years, the Altar fire burned continuously, yet its thin copper layer never melted and its wooden structure was never charred (Vayikra Rabbah 7:5).

עצים בּבּקֶר בַּבּקֶר — Wood. . .every moming. By a hermeneu-

it shall not be extinguished; and the Kohen shall kindle wood upon it every moming: he shall prepare the elevation-offenna upon it and shall cause the fats of the peace-offennas to go up in smoke upon it. 6 A permanent fire shall remain aflame on the Altar; it shall not be extinguished

Meal-

<sup>7</sup> This is the law of the meal-offering: The sons of Aaron shall bring it before HASHEM, to the Offening front of the Altar. 8 He shall separate from it with his threefingersful some of the fine flour of the meal-offering and some of its oil, and all the frankincense that is on the meal-offering; and he shall cause them to go up in smoke on the Altar for a satisfuing aroma — its memorial portion unto HASHEM. 9 Aaron and his sons shall eat what is left of it; it shall be eaten unleavened in a holy place, in the Courtuard of the Tent of Meeting shall they eat it, 10 lt shall not be baked leavened. I have presented it as their share from Mu fire-offerings; it is most holy, like the sin-offering and like the guilt-offering. 11 Every male of the children of Aaron shall eat it, an eternal portion for your generations, from the fire-offerings of HASHEM; whatever touches them shall become holu.

<sup>12</sup> HASHEM spoke to Moses, sauing: <sup>13</sup> This is the offering of Aaron and his sons, which each shall offer to HASHEM on the day he is inaugurated: a tenth-ephah of fine flour as a continual meal-offering: half of it in the morning and half of it in the afternoon. 14 It should be made on a pan with oil, scalded shall you bring it; a repeatedly baked meal-offering, broken into pieces, you shall offer it as a satisfuing aroma to HASHEM. 15 The Kohen from among his sons who is anointed

says nothing about quilt- or sin-offerings, even though this law applies to them as well. The Torah prefers not to speak of offerings that come to atone for sins; better that such offerings not be necessary and that people bring offerings only in gratitude for their good fortune.

- 7-11. מנחה /Meal-offering. This passage adds several new laws to those of the meal-offering, which were given above in chapter 2.
- 7. חורת המנחה The law of the meal-offering. The word חורת is a general term, implying that the law in question applies to other subjects as well. Here it teaches that the oil and frankincense mentioned in verse 8 (with regard to Israelite offerings) must be included also in the meal-offerings of Kohanim mentioned in verses 12-16 (Rashi), even though the service of priestly offerings differs from those of Israelites (v. 16).
- Shall bring it. The Kohen must bring the sacred vessel containing the meal-offering and touch it [הַגַּשָה] to the southwestern corner of the Altar (Sotah 14b).
- 8. אַנְבֶּרְתָה Its memorial portion. The threefingersful and the frankincense that are burned on the Altar will be a source of merit, so that God will recall the owner of the offering for good, and as one who brought satisfaction to Him (Rashi to 2:2).
- 9. יְהַנוֹתֶרָת What is left of it. A meal-offering has the status of offerings that are most holy, for, as stated in verse 10, it has the same status as חטאות ואשמות, quilt- and sin-offerings. Therefore, it may not leave the Tabernacle Courtyard and it may be eaten only by male Kohanim.
- 10. לא תאפה חמץ It shall not be baked leavened. Abarbanel explains why the Kohanim may not let their own share become leavened. The next phrase of our verse states: I have presented it as their share from My fire-offerings, which implies that a Kohen who eats it is like the Altar, which

- provides atonement when offerings go up in smoke. Therefore, when Kohanim eat their part of the meal-offering, they should maintain the restrictions of the Altar itself; just as leavened flour may not be consumed by the Altar (see 2:11). so, too, it may not be consumed by the Kohanim.
- 11. בל אשר־ינגע בהם יקדש Whatever touches them shall become holu. If a food or vessel touches the meal-offering in such a way that it can absorb its taste, that food or vessel must be treated according to the halachic stringency of the meal-offering, e.g., the food would have to be eaten within the time period and in the place where the meal-offering must be eaten (Rashi). This law is based on the principle that food or vessels can absorb particles of taste. Thus, for example, it is forbidden to cook meat in a dairy pot, and pareve food cooked in that pot is generally treated as if it were dairy food, since it absorbs the dairy taste.]
- 12-16. מנחת בהן The priestly meal-offering. This mealoffering is offered on three occasions: Every Kohen must offer it once in his lifetime - the first time he performs the Temple service: the Kohen Gadol must offer it when he assumes office and every day thereafter (see below v. 15).
- 13. סלֵת Fine flour. The flour was baked into twelve unleavened loaves (Menachos 76a).
- תמיד Continual. This adjective applies only to the Kohen Gadol's offering. It is brought every day and is described as continual, but other Kohanim bring their offerings only once, on the first day of their service (Rashi).
- 14. מְרְבֶּבֶת. . תְּמִינֵי Scalded. . .repeatedly baked. The offering was scalded in boiling water, baked in an oven, and fried in a pan (Rashi). Rashi to Menachos 50b adds that it was baked again after the frying. Korban Aharon explains that these processes — scalding, baking, and frying — are collectively described as repeatedly baked.
- 15. והבהו המשיח The Kohen. . . who is anointed. This verse

מבנוהי יעבד יתה קים עלם קדם יי גמיר תתסק: טובל מנחתא דכהנא גמיר תהי לא תתאכל: יוומליל יי עם משה למימר: יחמלל עם אהרן ועם בנוהי למימר דא אוריתא דחטאתא באתרא די תתנכס עלתא תתנכס חַטַאתַא קַרָם יַיַ קדשׁ קוּדשׁין היא: יט כַּהַנא דמכפר יַתָה (נ״א כּדמה) יֵכַלְנַהּ בַּאָתַר קַדִּישׁ תַתאכל בּדרת משפו זמנא: ככל די יקרב בבסרה יתקדש ודי ידי מדמה על לבוש די ידי עלַה תַחַנַר בַּאַתַר קַדִּישׁ: כאומן דַּחַסַף דִּי תַתְבַּשַׁל בָּה יִתְבַר וָאָם בִּמַנַא דנחשא תתבשל ויתמרק וישתטף במיא: ככבל דכורא בכהניא יכול יתה קרש קורשין היא: כגוכל חטאתא די מתעל מדמה למשכן זמנא לכפרא בקודשא לא תתאכל בנורא תתוקד: אודא אוריתא דאשמא קדש קודשין הוא: בּבָּאַתְרֵא דִּי יִבְּסוּן יַת עַלְתַא יכסון ית אשמא וית דמה יזרק על מדבחא סחור סחור: גוית כל תרבה יקרכ מנה ית אליתא וית תרבא דחפי יַת גַּנַא: רוַיַת תַּרְתֵּין כַּלִין ווַת תַרבַא דִּי עַלֵיהָן דִּי עַל גָסְסַיַא וַיַת חצרא דעל כַּבָּדָא על כַּלִיַתַא יֵעְדְנַה:

תַחָתֵיו מָבָנֵיו יֵעֲשֵׁה אֹתָה חָק־עוֹלֶם לֵיהוָה כַּלִיל יי תָּקָטֶר: וְכָל־מִנְחַת בֹהֵן כָּלִיל תַהִיה לֹא תֵאָבֵל: יייו וידבר יהוה אל-משה לאמר: דַבֵּר אֵל־אַהַרן וְאֵל־בַּנִיו לֵאמֹר זָאת תוֹרָת הַחַטָּאת בִּמְלִוֹם אֲשֶׁר ּתִשָּׁחֵט הַעֹלֵּה יי תשחט החטאת לפני יהוה קרש קרשים הוא: הַכּהָן יי המחטא אתה יאכלנה במקום קדש תאבל בחצר אהל ב מועד: כַּל אֲשֶׁר־יִגַע בִּבְשָּׁרָה יִקְרָשׁ וַאֲשֶׁר יִזֶה מִדְּמָהֹ בא על־הבגר אַשַר יוָה עַלֵּיהַ תַּכַבֵּס בְּמַקוֹם קַרְשׁ: וּכְלִי־ חרש אשר תַבשַל־בּוֹ יִשַבר וִאִם־בּּכְלֵי נָחֹשַׁת בּשַּׁלָה בב ומרק ושטף בַּמַיִם: כַּל־זַבַר בַּכָּהָנִים יאבַל אתה קדש בּג קַדַשַּׁים הָוא: וָכַל־חַשַּׁאת אָשֶר יוּבָא מִדַמַּה אֶל־אָהֵל מועד לכפר בַּקּדָש לא תַאַבֵל בַּאָש תַשַּבְף: אַב וואת תורת הַאַשָּם קרש קַרַשִּים הוא: בִּמְקוֹם אֲשֵׁר ישחטו אַת־הַעלַה יִשְחַטוּ אַת־הַאַשַׁם ואת־דמוֹ ג יורק על־הַמְּוֹבֶּחַ סַבֵּיב: וְאֵת כַּל־חֵלְבִּוֹ יַקַרֵיב ממֵנוּ - אַת הַאַלַיַּה וָאַת־הַחֲלֵב הַמְכַפֶּה אַת־הַקַּרַב:

הכּלוֹת ואת־הַחַּלֶב' אַשר עַלַיהַן אַשר

הַכּּסלִים ואת־הַיּתְרַת על־הַכַּבָּד על־הַכַּלִית יָסירַנַּה:

לפי שהבליעה שנכלעת בו נעשה נותר, והוא הדין לכל הקדשים (ע"ז עו.): ומרק. לשון מתרוקי הנשים (אסתר ב:יב) אשקורי"ר בלעז: ומרק ושטף. לפלוע את בליעתו אבל כלי חרם למדך הכתוב כאן שאינו יולא מידי דפיו לעולם (פסחים ל:): (בב) בל זבר בבהגים יאבל אותה. הא למדת שהמתטא אותה האמור למעלה (פסוק יט) לא להוליא שאר הכהנים לאל להוליא את שאינו ראוי לתטוי: (בג) ובל חטאת וגוי. בא ובל חטאת וגוי. באם הכנים מדם חטאת החילונה לפנים פסולה [ובל. לרבות שאר קדשים:] (ת"כ שאם הכיל מדת חטאת החילונה לפנים פסולה [ובל. לרבות שאר קדשים:] (ת"כ פרשת היל; וב) [ישחטו. ריבה לנו שחיטות הרבה לפי שמלינו אשם בלבור מא" ישחטו רבים ומלאו בעולה להביא עולת לבור לפוץ:) (ג) ואת בל חלבו גורי. כל לא לא מתפרש הימורין באשם לכך הולרך לפרשם כאן אבל מעלת כבר נתפרשו בפרשת ויקרא (לעיל בפרק ד): את האליה. לפי שאשם אינו כא אלא איל או כבש,

refers only to a Kohen Gadol, who is anointed when he assumes office as the successor of Aaron. Once he becomes Kohen Gadol, he brings this offering every day of his tenure. Thus, on his first day in office, the new Kohen Gadol would bring this offering twice: once to inaugurate his new position and again as his daily Kohen Gadol offering. If the new Kohen Gadol had never performed the Temple service as an ordinary Kohen, he would bring this offering three times on his first day in office (*Menachos* 78a).

בְּלִיל תְּקְטֵּר — It shall be caused to go up in smoke in its entirety. By repeating this law, verse 16 extends it to ordinary mealofferings brought by Kohanim, whether they are voluntary or for sins (Rashi). Thus every meal-offering of a Kohen is burned on the Altar.

17-23. חַשָּאת/Sin-offering.

This passage adds to the laws of sin-offerings that were given in chapter 4.

18. בְּמְקְּוֹם — In the place. The Torah tells us that the sin-offering must be slaughtered in the same place as the elevation-offering. In choosing this roundabout way of telling us the location of its slaughter, the Torah alludes to an underlying cause of sin. An elevation-offering is slaughtered in the מָּיִי, northern part of the Courtyard; the word also can be read as אָמִיּוּן, hidden, because an elevation-offering frequently is

in his place shall perform it; it is an eternal decree for HASHEM; it shall be caused to go up in smoke in its entirety. 16 Every meal-offering of a Kohen is to be entirely Icaused to go up in smokel: it shall not be eaten.

Sin.

<sup>17</sup> HASHEM spoke to Moses, sauing: <sup>18</sup> Speak to Aaron and his sons, sauing: This is the law of Offering the sin-offering; in the place where the elevation-offering is slaughtered shall the sin-offering be slaughtered, before HASHEM — it is most holu, 19 The Kohen who performs its sin-offering service shall eat it: it shall be eaten in a holy place; in the Courtuard of the Tent of Meeting

Kosherina

20 Whatever touches its flesh becomes holu; and if its blood is sprinkled upon a garment. whatever it has been sprinkled upon you shall wash in a holy place. 21 An earthenware vessel in which it was cooked shall be broken; but if it was cooked in a copper vessel, that should be purged and rinsed in water. 22 Every male among the Kohanim may eat it: it is most holy <sup>23</sup> Any sin-offering from which some blood has been brought to the Tent of Meeting, to effect atonement within the Holu, shall not be eaten; it shall be burned in fire.

7 Guilt-

his is the teaching of the guilt-offering; it is most holy. <sup>2</sup> In the place where they shall slaughter the elevation-offering shall they slaughter the guilt-offering; and he shall Offering throw its blood upon the Altar, all around. 3 All of its fat shall he offer of it; the tail and the fat that covers the innards: 4 and the two kidneus and the fat that covers them, which is on the flanks: and he shall remove the diaphragm as well as the liver, as well as the kidneus.

brought to atone for hidden thoughts of the heart. Although a sin-offering is brought for unintentional acts and not for thoughts, the Torah compares it to the elevation-offering, which may be offered to atone for sinful thoughts (see 1:3). because people do not become "careless" in a vacuum. If someone sins "by mistake." we may be certain that his act was preceded by sinful thoughts and desires (Avnei Nezer).

- 19. המחטא אתה Who performs its sin-offering service. As interpreted by the Talmud (Zevachim 99a), the term who performs is not meant literally as the Kohen who physically performs the service. Rather, the meat of the offering is apportioned among all the Kohanim who are eligible to perform its service, whether or not they actually did so. This is indicated by verse 22, which states clearly that all the Kohanim may eat the meat (Rashi).
- 20. אַשר־יגע Whatever touches. As in verse 11 above, this "touching" involves an absorption of the sin-offering's taste (Rashi).
- אשר יזה עליה Whatever it has been sprinkled upon. Only the area touched by the blood, not the entire garment, must be washed (Rashi).
- 21. הָגֶעֶלָה/Koshering. This verse contains two principles of the general rules of הגעלת כלים, the koshering (i.e., purging) of vessels. The general rule is that if a vessel absorbs taste particles of non-kosher or holy food (whose general use is prohibited because it is holy), the vessel assumes the halachic status of the food it has absorbed. If, however, the forbidden particles can be removed from the walls of the vessel, it can be "koshered" and its use will be permitted. As our verse indicates, it is impossible to purge the taste particles from earthenware; consequently, there is no way to make its use permissible. On the other hand, metal vessels can be purged of their absorbed taste under the procedures

given in the Shulchan Aruch (Orach Chaim 451); therefore they can be made permissible again.

שבר - Shall be broken. Given the fact that the taste particles of the sin-offering remain forever embedded in earthenware. the taste becomes forbidden after the passage of a day and a night — since the flesh of a sin-offering becomes מתר. leftover, and must be burned after that time. Consequently, the taste within an earthenware vessel must be "destroyed" through breaking of the vessel. This rule applies not only to the sin-offering of our verse, but to all offerings (Rashi).

23. וכל־חשאת — Any sin-offering. The word וכל-חשאת, is an inclusive word, which comes to teach that all offerings - not only sin-offerings — are included in the law of this verse (Rashi).

אָשֶׁר יוּבָא. . .לְבָפֵּר Which . . . has been brought. . .to effect atonement. With very few exceptions, the blood service is performed only on the Altar in the Courtyard. Our verse teaches that if the Kohen erred and took the blood into the Sanctuary with the intention of effecting atonement there, the entire offering becomes invalid, and must be burned (Ramban).

7.

### 1-7. קרבן אשם /Guilt-offering.

This passage adds to the laws of quilt-offerings that were given in chapter 5.

- 2. ישׁחָטוּ They shall slaughter. In contrast to the rest of the passage, which is in the singular, this verb is plural, to teach that the slaughter, in contradistinction to the other service, may be performed by many categories of people, such as women, converts, and gentile slaves of Jews (Sifra).
- 3. בל-חלבו All of its fat. The parts that go on the Altar are given here since they were not listed in chapter 5. Among

הויסק יתהוו כהנא למדבחא קרבנא קדם יי אשמא הוא: וכל דכורא בכהניא יכלנה באתר קדיש יתאכל קרש קורשין הוא: ובחטאתא באשמא אוריתא חדא להוו כהנא די יכפר בה דילה יהא: הוכהנא דמקרב ית עלת גַבַר מִשַּׁך עַלַתַא דִי יַקַרב לבהנא דילה יהא: טוכל מנחתא די תתאפי בתנורא וכל התתעבד ברדתא ועל מסריתא לכהנא דמקרב יתה דילה תהא: יוכל מנחַתא דפילא במשח ודלא פילא לכל בני אהרו תהי גבר כאחוהי: יאודא אוֹרַיִתַא דְנָכְסָת קוּדְשַיַא דִּי יַקַרב קַדם יי: יב אם על תודתא יקרבנה ויקרב על נָכָסֶת תוֹדְתַא גָּרִיצֵן פַּטירן דּפּילן במשח ואספוגין פטירין דמשיחין במשח וסלתא רביבא גריצו דפילו במשח: יגעל גריצן דלחם חמיע יקרב קרבנה על נכסת תודת (נכסת) קוּדְשוֹהַי: יר וַיַּקָרֶב מנַה חַד מכַּל קרבּנא אפרשותא קדם יי לכהנא דיזרק ית דם נָכָסֶת קּוּדָשַיָּא דִּילֵה יָהָא: שוּבְסֶר נכסת תודת (נכסת) קודשוהי ביום קרבנה יַתַאַבל לַא יַצְנַע מנה עד צַפּרַא:

יְּהַקְּטִּיר אֹתָם הַכּּהֵן הַמִּוְבֵּחָה אִשֶּׁה לֵיהֹנְה אָשֶׁם הְּוֹא:
יְּ בֶּל־זָבֶר בַּכְּהֲנִים יְאבְלֻנוּ בְּמָקּוֹם קָרוֹשׁ יֵאָבֵל לְּדֶשׁ
יְּ בֶּל־זָבֶר בַּכְּהֲנִים יְאבְלֻנוּ בְּמָקּוֹם קָרוֹשׁ יֵאָבֵל לְּדֶשׁ
יְּ אֲשֵׁר יְּכַפֶּר־בְּוֹ לִוֹ יִהְיֶה: וְהַכּּהֵן הַמַּקְּרִיב אֶת־עְלַת אֵישׁ
יְּ עְוֹר הָעְלָה אֲשֶׁר הִקְּרִיב לַכּהֵן לִוֹ יִהְיֶה: וְכָל־מִנְחָה אֲשֶׁר מִעְלַת אֵישׁ
יְּ תַּמְלָה בְּמַרְחֶשֶׁת וְעַל־מִּחְה בְּמָּרְחֶשֶׁת וְעַל־מִחְבַּת לַכּהָן רִּיְ הָבְּיִה בְּמַרְחֶשֶׁת וְעַל־מִבְּהַר לַכִּהְן הַיְּיָה: וְכָל־מִנְחָה בְּשִׁכְּן הַבְּשָׁכְוּ הַבְּשָׁכְן הַבְּיָה אִישׁ בְּאָחִיו:

יאיינ וְזָאת תּוֹרָת זֶבַח הַשְּׁלָמִים אֲשֶׁר יַקְּרָיב לֵיהוְה: אָם עַל־תּוֹדָה יַקְרִיבֶּנוּ וְהִקְּרִיב וּ עַל־תִּוֹדָה יַקְרִיבֶּנוּ וְהִקְּרִיב וּ עַל־תִּוֹדָה יַקְרִיבְּנוּ וְהִקְּרִיב וּ עַל־תִּוֹדָה חַלְּוֹת מַצּוֹת בְּשָׁמָן וּרְקִיקֵי מַצְּוֹת מְשְׁחִים בַּשָּׁמֶן וּרְקִיקֵי מַצְּוֹת מְשְׁחִים בַּשָּׁמֶן יִּרְקִּיקֵי מַצְּוֹת מְשְׁלָמֵיו: וְהִקְּרִיב יְּרְבָּנְוֹ עַל־זֶבַח תּוֹדַת שְּׁלָמֵיו: וְהִקְּרִיב מְבְּבָּנְוֹ עַל־זֶבַח תּוֹדַת שְׁלָמֵיו: וְהִקְּרִיב מִבְּלַ־קָרְבָּן הְרוּמָה לַיִּהוֹה לַכּהֵׁן מִמֶּנוּ אָחָד מַבְּלּקִים לְוֹ יִהְיֶה: וּבְשַׁר זֻבַח תּוֹדַת שְׁלָמִים לְוֹ יִהְיֶה: וּבְשַׁר זֻבַח תּוֹדַת שְׁלָמִים לְוֹ יִהְיֶה: וּבְשַׁר זָבַח תּוֹבָּת שִׁלְּמִים לְוֹ יִהְיֶה: וּבְשַׁר זְבַח תּוֹבַת שְׁלָמִים לְוֹ יִהְיֶה: וּבְשַׁר זְבָח תּוֹבְת שְׁלָמִים לְוֹ יִהְיֶה: וּבְשַׁר זְבָח תּמְנוֹ עִר־בְּבָּר:

,"--

לכני אדס, ויזכחו זכחי חודה (חהלים קז:כחיכב) אם של אחת מאלה נדר שלמים הללו, שלמי חודה הן וטשונות לחם האמור בשנין ואינן נחלנין אלא ליום ולילה כמו המוכז בשלמי חודה הן וטשונות לחם האמור בשנין ואינן נחלנין אלא ליום ולילה כמו שמפורש כאן: ודקריב על זבח התודה. ארכשה מיני לחם. חלוח ורקיקין ורבוכה שלשה מיני מלה, וכתיב של חלת לחם חמן וגו' (פסוק יג). וכל מין ומין ששר חלות כך מפורש במנחות (שז.) ושישורן חמש סאין ירושלמיות שהן שש מדכריות, ששרים ששרים שביון (שם שו:): מרבבת. לחם חלוש ברוחתין כל לרכו: (יג) יקריב קרבנו על זבח. מגיד שאין הלחם קדוש קדושת הגוף ליפסל ביולא ושבול יום ומללאת לחולין בפדיון עד שישתם הזכח ות"כ פרק יא:ין מנחות שח:): (יד) אחד מבל קרבן. לחם אחד מכל מין ומין יפול תרומה לכהן הטובד עבודתה, והשאר לאכל לבעלים. ובשרה לבעלים חון מחזה ושוק שבה, כמו שמפורש למטה תנופת חזה שלמיו. יש כאן רבויין הרבה, לרבות מטחר הלחם ואיל נזיר וחגיגת ארבשה שברה ומן לממה: לא ינוח ממגו עד בוקר. אבל אוכל הוא כל הלילה. אם כן בכרה ומן לממה: לא ינוח ממגו עד בוקר. אבל אוכל הוא כל הלילה. אם כן למה אמרו עד תלחת מה אברו עד מלות, כדי להרמיק האדם מון המבירה (ת"כ שה הנכו, כדי להרמיק האדם מון המבירה (ת"כ שה הנכות ב): בכרה ואול מורו עד תלות, כדי להרמיק האדם מון העבירה (ת"כ שם ה; ברכות ב.):

ואיל וכבש נתרבו באליה (לעיל ג: מ): (ה) אשם הוא. עד שינחק שמו ממנו. לימד על אשם שמחו בעליו או שנתכפרו בעליו, אע"פ שטומד להיות דמיו עולה לקיץ המזכת, אם שחטו סחס אינו כשר לעולה קודם שנחק לרעיה (תמורה ית.). ואינו באל למד על האשם שיהא פסול שלא לשמו כמו שדרשו הוא הכתוב בתטאת (לעיל בא ללמד על האשם שיהא פסול שלא לשמו כמו שדרשו הוא הכתוב בתטאת (לעיל דיכד), לפי שאשם לא מל לא כו אשם הוא. בתורת כהנים הוא הדיכד), לפי שאשם לא מל כל וצמים יו): (ו) קדש קדשים הוא. בתורת כהנים הוא נלכרה וא מורה אחת להם. בדבר זה: הבהן אשר יבפר בו. הראוי לככרה חלק בו פרט לטבול יום ומחוסר כפורים ואונן (מ"ל פרק טבא): (ח) עור העולה חלקם בעורות (זבחים בל:): (ט) לבהן המקריב אתה וגרי. יכול לו לבדו, מ"ל לכב בני ארכן חהיה. יכול לכולן, מ"ל לכהן המקריב. הא כילד, לבים אב של אותו שמקריבין אותה (ח"כ פרק יב): (ט) בלולה בשמן. זו מנחת נדבה: וחרבה. יום שמקריבין אותה (על כ שנששה ל) בון יורדי הים והולכי מדבריות וחבושי בית על דבר הודאה על כו שנששה לו לכדות וחלים על דבר הודאה על כו שכשה לה כנון יורדי הים והולכי מדבריות וחבושי בית החסורים וחולה של המכרף וחלו ומנחם של היכין להודות, שכתוב בהן יודו לה' תסדו וכפלאותיו החסורים וחולה של מרכר אודה להיכין להודות, שכתוב בהן יודו לה' תסדו וכפלאותיו החסורים וחולה של הכר הודלה של היכין להודות, שכתוב בהן יודו לה' תסדו וכפלאותיו החסורים וחולה שלחרים וחולה שהתרבל הם בכל היכין להודות, שכתוב בהן יודו לה' מסדו וכפלאותיו

these parts is the tail, because an *asham*, unlike other offerings, can be brought only from sheep (5:16,18); and a sheep is the only animal whose tail is placed on the Altar [see 3:9] (*Rashi*).

**8-10.** Miscellaneous gifts to the Kohen. These verses extend the rule that the parts of the offerings that go to the Kohanim are divided among all who were at the Temple and were *eligible* to perform the service, not only those who actually did so.

8. עלה איש – A person's elevation-offering. This term is taken by the Sages to stress possession: The Kohanim receive the hide only if the offering belongs to a person,

meaning that its owner receives credit for having brought it. However, if an offering becomes disqualified so that its sacrificial parts may not be placed upon the Altar, the Kohanim do not share in its hide (Zevachim 103a).

לו יְהְיָה ל – It shall be his. It is forbidden for one Kohen to tell another, "You take my share of this offering and I will take your share of the next, so that we will each have one large portion, instead of two small ones." Such trades are forbidden because the meat is not the property of the Kohen, but of God (Kiddushin 53b). Also, the owner's atonement results partly from the fact that the servants of God eat the meat. Who can know which Kohen's eating

- <sup>5</sup> The Kohen shall cause them to go up in smoke on the Altar, a fire-offering to HASHEM; it is a guilt-offering.
- <sup>6</sup> Every male among the Kohanim may eat it; it shall be eaten in a holy place, it is most holy.

  <sup>7</sup> Like the sin-offering is the guilt-offering, there is one law for them; it shall belong to a Kohen Miscella. who performs its atonement service. <sup>8</sup> And the Kohen who offers a person's elevation-offering neous the hide of the elevation-offering that he offered shall belong to that Kohen, it shall be his.

Miscellaneous Gifts to the Kohen

<sup>9</sup> Any meal-offering that is baked in the oven and any that is made in a deep pan or upon a shallow pan — it shall belong to the Kohen who offers it; it shall be his. <sup>10</sup> And any meal-offering that is mixed with oil or that is dry, it shall belong to all the sons of Aaron, every man alike.

Thanksgiving-Offering <sup>11</sup> This is the law of the feast peace-offering that one will offer to Hashem: <sup>12</sup> If he shall offer it for a thanksgiving-offering, he shall offer with the feast thanksgiving-offering unleavened loaves mixed with oil, unleavened wafers smeared with oil, and loaves of scalded fine flour mixed with oil. <sup>13</sup> With loaves of leavened bread shall he bring his offering, with his feast thanksgiving peace-offering. <sup>14</sup> From it he shall offer one from each as an offering, a portion to Hashem; it shall belong to the Kohen who throws the blood of the peace-offering. <sup>15</sup> And the flesh of his feast thanksgiving peace-offering must be eaten on the day of its offering; he shall not leave any of it until morning.

would be a great source of merit to the owner? Therefore, it is important that all the Kohanim share every offering (Midrash HaGadol).

- 10. וְחַרֶּבֶּה Or that is dry, i.e., a sinner's meal-offering, which does not contain oil [5:11, Numbers 5:15] (Rashi).
- 11-17. מְרָבֵּן חוֹרָה /Thanksgiving-offering. When someone has survived a life-threatening crisis, he brings a חוֹרָה, thanksgiving-offering, to express his gratitude to God and his recognition that it is God Who saved him. From Psalm 107, David's hymn of gratitude, the Sages (Berachos 54b) derive that four categories of people are required to bring the offering: those that survived a desert [or other potentially hazardous] journey, dangerous imprisonment, serious illness, or a sea vogage. The thanksgiving-offering is a form of peace-offering but with two differences: The lodah is eaten for a day and a night while a shelamim is eaten for two days and the night between; and a lodah must be accompanied by forty loaves, as described below. However, many other laws of the two offerings are derived from one another.
- 12. For a description of the loaves see notes to 2:4 and 6:14. The Talmud (*Menachos* 77b) derives that ten loaves of each variety were offered.

### ◆§ Symbolism of the loaves.

The thanksgiving-offering consists of forty loaves, ten each of the four kinds enumerated in the passage. Half of the todah's flour is used to make the thirty unleavened loaves, which include oil. The other half is used to make ten leavened loaves, baked without oil. R' Hirsch explains that the leavened loaves symbolize growth and unrestrained freedom. The unleavened loaves represent food, and their oil symbolizes well-being, for food and well-being are the two essentials of life. Thus, the combination of leavened and unleavened loaves in a todah shows that the person has

emerged from constricting danger to unrestricted life (leavening), but at the same time he recognizes that he owes everything — his food and his well-being — to God, and he rededicates himself to Him (matzah). One loaf from each of the four kinds is given to the Kohen, to acknowledge that our deliverance from danger and the duty that flows from it are thanks to God Whose emissary the Kohen is.

The Sages teach that after the coming of Messiah and the perfection of the world, there will be no further need for offerings [of atonement, because people will no longer sin (Yefei Toar)], but there will always be thanksgiving-offerings (Vayikra Rabbah 9:7). This teaches both the importance of expressing gratitude and the teaching (Pesachim 50a) that in Messianic times, people will bless God even for what is seemingly bad, because they will realize that everything God does is ultimately good.

- 13. אָמֶם מְשֵׁי, Leavened bread. No loaves from the thanksgiving-offering are placed on the Altar; thus this verse does not contradict 2:11 which prohibits leavened bread from the Altar.
- 14. אֶחֶר מְבֶּל־קְרְתָּן One from each as an offering. One loaf from each of the four varieties is a gift to the Kohanim, and the rest is eaten by the owner and his guests. As for the animal, its service is identical to that of ordinary peace-offerings (7:28-34); thus, part of it is burned on the Altar, part goes to the Kohanim and the rest goes to its owner (Rashi).
- 15. ביום קרבנו On the day of its offering. Through hermeneutic reasoning, the Sages derive from this verse that the time limit of eating the offering before the next morning applies to the flesh of all offerings, unless the Torah specifies otherwise. Thus, not only the todah, but also the chatas, asham, and many other offerings are eaten for a day and a night. The major exception is an ordinary peace-

טוואם נדרא או נדבתא נכסת סרבנה ביומא די יקרב נבסתה יתאכל ומיומא דבתרוהי ודאשתאר מנה יתאכל: יו ודאשתאר מבסר נבסתא ביומא תליתאה בנורא יתוקד: יחואם יתאכלא יתאבל מבסר נבסת סודשוהי ביומא תליתאה לא יהא לרעוא דמקרב יתה לא יתחשב לה מרחק יהא ואנשא דייכול מנה חובה יסבל: יש ובסר סודשא די יסרב בבל מסאב לא יתאכל בנורא יתוקד ובסר סודשא כל דידכי לסודשא ייכול בטר קודשא: כואנש די ייכול בטרא מנכסת קודשיא די קדם יי וסובתה עלוהי וישתיצי אַנשא ההוא מעמה: כאואנש ארי יקרב בכל מסאב בסואבת אנשא או בבעירא מסאבא או בכל שקצא מסאב וייכול מבסר נכסת קודשיא די קדם יי וישתיצי אנשא ההוא מעמה:

יוּ וְאִם־גֵּדֶר וֹ אָוֹ נְּדָבָּה וְזֶבַח קָּרְבָּנוֹ בְּיָוֹם הַקְּרִיבְוֹ יְאָם־גֵּדֶר וֹ אָוֹ נְּדָבָּה וְזֶבַח קָּרְבָּנוֹ בְּיָוֹם הַקְּרִיבְוֹ הַבּּעָשׁ יִשְּׁרֵף: וְאָם הַאָּכְל יִמְבֶּעָר הַזֶּבַח בִּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי בָּאֵשׁ יִשְּׂרֵף: וְאָם הַאָּכְל מִבְּשַׂר הַזֶּבַח בִּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי לֹא יֵרָצָה הַבְּעָּל מִבְּשַׁר הָגָּבֶשׁ הָאבֶלֶת הַבְּעָּל מְבְּשָׁר בְּנִוֹם הַשְּׁלִישִׁי לֹא יֵרָצָה הַבָּשָּׁר יִגְע בְּכָל־טָמֵא הַמְעָבר יְנָבְע בְּלָּל בְּשָׁר בְּלִישְׁר יִגַע בְּכָל־טָמֵא בְּטָהְוֹר יִאבַל בָּשָּׁר בְּלִים הַנְּבֶּשְׁר יִגַע בְּכָל־טָמֵא בְּשָׁר בְּלִבח הַשְּׁלְמִים אֲשֵׁר בְּתְבּבְּע בְּבָּתְה הַנְּבֶּשְׁ הַהָּוֹא מְעַמֵּיה; בּיִ וְנִבְּרְתְה הַנְּבֶּשְׁ הַהָּוֹא מְעַמֵּיה; בְּיִבְּח בְּיִבְּעִר בְּכָל־טָמֵא בְּטַמְאַת אָדָם אוֹ וֹ בִּבְהַמָּה טְמֵאָה אוֹ בְּכָל־טָמֵא בְּטָמְאַת אָדָם אוֹ וֹ בְּבְהַמָּה הַאָּבֶל מִבְּשַּר בְּיִבְּת בְּבָּבְת עִבְּבָל שִׁר בְּבָּבְת מְבַּבּית הַגְּבֶּשׁ הַהָּוֹא מְעַמֶּיה; בּי בְּבָר בְּבָּבְת הַבְּבָּבְּשׁ הַהָּוֹא מְעַבְּיה, הַבְּבְּבָּשׁ הַהְוֹא מְעַבְּיה, הַוֹבְּבְּל יִבְּבְּעִר הְנָבְרְתָה הַגְּבֶּשׁ הַהְוֹאב הְעִבְּל לְיִבְּר עְנִבּרְתָה הַנְבְּיְת הַנְבְּשְׁ הַהָּוֹאב הַעְנְבְּיה הַנְבְּיִם אְשָׁב לִיהוֹה וְנְבְרְתָה הַנְבְּשְ הַבְּבְּשׁ הַהָּוֹאב לִיהוֹה וְנְבְּרְתָה הַנְבְּיְ עִבְּשׁ הַהְיִבּשׁ הְשָׁלְמָים אֲשָׁר לֵיהֹוֹה וְנְבְרְתָה הַנְבְּבְּשׁ הַבְּבָשׁ הַהְוֹאב בְעִבְּים הְאָבָּים בְּבִּבְּים הַבְּבָּים הְיִבּים בְּיִבּים אָשָׁר לֵיהֹה וְנְבְּרְתָה הַגְּבֶּשׁ הַבְּבְּישׁ הַבְּיִבּם הְיִבּים הָּבְּבְּים הַבְּיִבּם הְיִבּים הּבּבּים הּבּבּים הּבּיוֹם הּבּיוֹב הּבּים הּבּים הּבּים הְיוֹם הּבּיוֹם הַבְּיִבּם הּבּיוֹב בְּיִבּם הְיוֹב בְּעִים הְיוֹב בְּבְּיִבּים הְנִבּשְׁים הַיּוֹב בּיוֹים הַבְּיִבּים הְיּיִבְּים הְיּיִבּים הְּיִבְיוֹם הּבְּיוֹב הִיבְּבּים הְיבּיוֹם הּבּיוֹים הַבְּיוֹם הַיּבְילוֹים הַבְּיוֹב הְיבְּבְים הְיּשְׁיבְיים הְּעָּבְיוֹים הְיּבְּבְים הְיּבְּים הְבּילְים הְבּיל בְּיִבְּים הְבּיּשְׁי הְיוֹבְיּים הְנִיבּים הְיוֹבְּים הְבִּיּים הְבּיל הִיבְּבְּים הְיוֹבְיּים הְבְּבְּים הְבְּיוֹם הְיּבְּיוֹם הְיּבְּים הְיוֹב בְּיוֹב הְבְּבְ

ח"ל לפי שגא' ודם זבחיך ישפך וגו' והבשר חאכל (דברים יב:כז) יכול לא יאכלו שלמים אלא הבעלים לכך נאמר כל מהור יאכל בשר (ח"כ שם ז): [והבשר בל טהור יאבל בשר. כלומר כל מה שאסתי לך בחטאת ואשם שאס ילאו חוץ לקלטים יאבל בשר. כלומר כל מה שאסתי לך בחטאת ואשם שאס ילאו חוץ לקלטים אסורין כמו שכחוב בחלר אהל מועד יאכלוה (לעיל ו:ט) בבשר זה אני אומר לך כל שהור יאכל בשר אפילו בכל העיר): (ב) ועמא אתו עליו. בטומאת הגוף הכחוב מדבר (ח"כ פרק יד גרו; זכחים מג:) אבל שהור שאכל את הטמא אינו עטום כרח אלא הזהרה ובמר אשר יצע בכל ממא וגו' (פסוק יש) ואזהרת שמא שאכל את הסהור אינה מפוכשת בחורה אלא חכמים למדוה בגזירה שוה. ג' כריחות אמורות באוכלי קדשים בטומאת הגוף ודרשום רבוחינו ז'ל בשבושות (ז.) אתת לכלל, ואחת לפלכ, ואחת לפרט, ואחת לכלל, ואחת לפרט, ואחת לכלל מו שמאת מהדש והרשיו.

(טז) ואם גדר או גדבה. שלא הכיאה על הודאה של נם אינה טעונה לחס ונאכלת לשני ימים כמו שמפורש בענין: וממחרת והגותר ממנו בראשון יאבל. [והנותר ממנו בראשון יאבל. [והנותר ממנו בראשון יאבל. [והנותר ממנו יאכל] וי"ו זו יחירה היא ויש כמוה הרבה במקרא כגון ואלה בני לבעון ואיה ושנה (בראשית לו:כד) חם וקדש ולכא מרמס (דניאל ח:יג): (יח) ואם האבל יאבל ישבל במחשה לו:כד) מחוך לאלו בשלישי הכחוב מדבר. יכול אם אכל ממנו בשלישי יפסל למפרע, ח"ל המקריב אוחו לא יחשב, בשמח הקרבה ואו נפסל בשלישי (ח"כ פרשח אוץ זכחים כם.) וכן פירושו, בשמח הקרבתו לא מעלה זאת ממחשבה ואם חשב פגול יהיה: והגפש האובלת ממנו. אפילו בחוך הזמן עונה תשא: (יש) והבשר. של קדש שלמים אשר יגע בכל שמא לא יאבל: והבשר. לרבוח אכר שילא מקלח שהפרמי מוחר (ח"כ פרשת מנו) ואבל בשר. ממה

offering, which may be eaten for two days and the intervening night, as will be explained in the next verse (Rashi; Sifra).

Indeed, since a todah is but a variety of peace-offering, why should it not be eaten for two days and a night, like all other peace-offerings? A todah comes to thank God for a miracle — but we are surrounded by miracles all day long! As we say in our prayers, we thank God for Your miracles that are with us every day (Modim of Shemoneh Esrei); thus, when we bring a todah, it is only because we happened to become aware of one miracle, while we remain oblivious to all the others. Therefore, a todah may be eaten for only one day — tomorrow there will be other miracles for which to be grateful (Imrei Emes).

16. וְאַם־נְּדֶּר אוֹ נְדָכָּה — If. .. a vow or a donation. The verse refers to an ordinary peace-offering [which one brings not because he has been inspired by a miracle, but because of an inner desire to come closer to God]. Since it is not a thanksgiving-offering, but an ordinary peace-offering, then loaves are not part of the offering and it may be eaten for an additional day (Rashi).

קר, vow, is a personal obligation to bring an offering, as when one declares, "I obligate myself to bring a peace-offering," and then selects the animal of his choice. A

קְרָבָּה, donation, is not a personal obligation, but a declaration that a particular animal is consecrated for a peace-of-fering. The difference between the two cases would arise if the animal died or was stolen. In the case of a vow, since the obligation is upon the person, he is responsible to supply another animal for the offering. In the case of a donation, since the only obligation is that the particular animal he had consecrated be brought, its death or loss absolves him of further responsibility.

18. ๖ณฑ/Pigul — Rejected. An offering can become disqualified as pigul if the person performing the blood service (see below) has an improper thought in mind. The disqualifying thoughts — all of which involve the service or onsumption of an offering after the permissible time — are the following: (a) The blood service will be performed after the end of the current day; (b) the sacrificial parts will be placed on the Altar after the beginning of the next morning; or (c) the meat of the offering will be eaten after its allotted time. Any of these thoughts invalidate the offering immediately; it becomes pigul and must be burned. Anyone who eats pigul is liable to the serious penalty of תוקה, spiritual excision, as defined below. Although the subject of our verse is a peace-offering, which may be eaten for two days and a night, the disqualification of pigul applies to all

16 If his feast-offering is for a vow or a donation, it must be eaten on the day he offered his feast-offering; and on the next day, what is left over may be eaten. 17 What is left over from the Pigul — flesh of the feast-offering shall be burned in the fire on the third day. 18 And if some of the flesh of his feast thanksgiving peace-offering was intended to be eaten on the third day, it is not acceptable, the one who offers it may not intend this — it remains rejected; and the soul that eats it shall bear its iniquity.

Eating in a State of Contamination

<sup>19</sup> The flesh that touches any contaminated thing may not be eaten, it shall be burned in fire; but of the [uncontaminated] flesh, any uncontaminated person may eat the flesh. <sup>20</sup> A person who eats flesh from the feast peace-offering that is HASHEM's while his contamination is upon him, that soul will be cut off from its people. <sup>21</sup> If a person touches any contamination — whether human contamination or a contaminated animal [carcass] or any contaminated detestable [carcass] — and he eats from the flesh of a feast peace-offering that is HASHEM's, then that soul will be cut off from its people.

offerings, each according to its own time requirements (Rambam, Hil. Pesulei HaMukdashin 13:1-3).

The Sages derive that an offering can become *pigul* if the invalidating intention took place during any of the four parts of the blood service that are necessary to permit the offering to be consumed, either by people or by the flames of the Altar. These four are: (a) אָשִרישָה (b) אַפּלָה (b) אַפָּלָה (c) הַילְבָה (c) הַילְבָה, bringing the blood to the Altar; and (d) אָריקָה, throwing or otherwise applying the blood to the Altar (Sifra).

שבל יאָבל — Was intended to be eaten. Rather, the verse speaks of someone who, while performing the blood service, intended that the offering would be consumed after the prescribed time limit — such as a peace-offering on the third day. The verse does not mean that although the service had been performed properly, nevertheless, because one had transgressed and actually eaten it on the third day, the offering is retroactively invalid. A correctly performed offering cannot become invalid retroactively (Rashi).

- 19-21. אֲבִילֶּה בְּטְמְאָה / Eating in a state of contamination. The meat of offerings must be eaten in a state of אָדָרָה spiritual purity, on the part of both the meat and the eater. This passage sets forth the prohibitions and the penalties for intentional violation of this requirement. The offering for an unintentional violation is given in 5:2-3.
- 19. לא יַאָּכֶּל May not be eaten. Like every negative commandment for which no penalty is specified, the violator incurs lashes (Rashi v. 20). Only for transgressions mentioned in the next two verses is there a penalty of הַבָּרָת, spiritual excision.
- בּל־יְהוֹר Any uncontaminated person. The flesh of a peace-offering may be eaten by any eligible person, not merely the owner (Rashi; Sifra).
- 20-21. יְטְמְאָחוֹ שָלִיי While his contamination is upon him. These two verses refer to a contaminated person (Rashi), but they differ in this regard: Verse 20, which speaks of "his contamination," refers to someone who became impure as a result of his own bodily secretions. Verse 21 specifies a contamination that resulted from touching other bodies or

objects. In either case, the prohibition and penalty are the same (*lbn Ezra*).

דְּנְרְתָה הֶּנְּפֶּשׁ — That soul will be cut off. This refers to the punishment of kares, spiritual excision.

There is a dispute among the commentators regarding the exact terms of kares. Rashi (17:9) states that the offender's [minor] children die and he dies young; however, Tosafos (Yevamos 2a) contends that children do not die unless the Torah specifies that punishment. The Talmud Yerushalmi (Bikkurim 2) states that the early death takes place before the offender becomes fifty, but the Talmud Bavli (Moed Kattan 28a) holds that it happens between the ages of fifty and sixty.

Ramban (18:29), basing himself on variations in the verses that prescribe kares, maintains that there are different degrees of this punishment, depending on the merits of the sinner and the severity of his sin. If someone is basically righteous but could not withstand the temptation to commit a kares-sin, he will die young, but will not lose his share in the World to Come. If his sins outnumber his merits, his soul will be cut off from the World to Come, but he will not necessarily die young; he may even live a very long life. In cases of idolatry and blasphemy, the Torah prescribes both early death and loss of a share in the World to Come. Childlessness, too, applies only where the Torah specifies it, but is not a part of every kares punishment.

Ramban stresses that the very mention of kares in the Torah demonstrates that there is eternal reward for the soul. If there were not an unimaginable degree of spiritual bliss awaiting the righteous soul after it leaves its body, there could be no such thing as kares after death.

21. בְּרְהַמֶּה שְׁמָאָה — A contaminated animal [carcass], i.e., a non-kosher animal that died through any means, or a kosher animal that died through any means other than a valid shechitah. However, no live animal is אָנָא, contaminated.

בּבְל־שֶׁבֶץ טְמָא — Any contaminated detestable [carcass]. This refers to the eight species of small animals or vermin that are named in 11:29-30.

בבומליל יי עם משה למימר: בנמלל עם בני ישראל למימר כל תרב תור ואמר ועזא לא תיכלוו: כדותרב נכילא ותרב תבירא יתעבד לכל עבדתא ומיכל לא תיכלנה: כה ארי כל דייכול תרבא מן בעירא די יקרב מנה קרכנא קדם יי וישתיצי אנשא דייכול מעמה: כו וכל דמא לא תיכלון ככל מותכניכון לעופא ולכעירא: כז כל אנשא די ייבול כל דמא וישתיצי אנשא ההוא מעמה: כחומליל יי עם משה למימר: כטמלל עם כני ישראל למימר דמקרכ ית נַבְסָת קּוּדָשַיַּא קַדַם יִיַ יַיְתִי יַת קרבּנָה לַקַבָם יָיַ מִנְּכָסָת קוּרָשוֹהָי: זּיִרוֹהָי יַיָּתוּן ית קרפניא דיי ית תרבא על חדיא נַיִתנָה יַת חַרַיַא לַאַרַמָא יַתָה אַרמוּתַא קַרָם יִיַ: לאַוַיָּסֶק כַּהַנַא יַת תַּרְכַּא למדבחא ויהי חדיא לאהרן ולבנוהי: לבונת שוקא דנמינא תתנון אפרשותא לַכַהַנָא מִנַכְסָת קוּדְשֵיכוֹן: לג דְמַקַרב יַת ַדָּם דָקוּדָשַיַּא וְיַת תַּרְבַּא מִכְּנֵי אַהַרֹן לֶה תהי שוקא דימינא לחלק: לדארי ית

ברנג נַיְדַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמָר: דַּבֵּר אֶל־בְּגָי יִשְׂרָאֶל בּיבּנוּ נַיְדַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמָר: דַּבֵּר אֶל־בְּגָי יִשְׂרָאֶל וְחֻלֶּב יְרֵבְּלָה וְאָכֻל לְא תִאבְלוּ: וְחֵלֶּב יְרֵבְּלָה וְאָכֶל לְא תִאבְלוּ: וְחֵלֶּב יְרֵבְּלָה וְאָכֶל לְא תִאבְלוּ: וְחֵלֶּב יְרָבְּלְה וְאָכֶל לְא תִאבְלוּ: וְחֵלֶּב מִן־הַבְּהֵמָה אֲשֶׁר יַקְּרֶיב מִמֶּנָּה אִשֶּׁה נִי יְבָית מֵעַמֶּיה: וְּכָל־דָּם לְא מִעְמֶּיה: וְבָל־דָּם לְא מְעִמֶּיה: בְּל־בָּנְם לָאוֹף וְלַבְּהַמָּה: כָּל־בָּפֶשׁ הַחָּוֹה וְנְבְּרְתָּה הַנְּפֶשׁ הַהָּוֹא מֵעַמֶּיהָ: בְּרַבְּע הָּבְּלְּהְ וְעְבָּבְּת לְאַלְרִי וְבְּבְּרְ אֶל־בְּבְנִי בְּעִר הַבְּבְּרְ אֶל־בְּבְנִי וְשְׁרָאֵל בְּתְר הַבְּבְּרְ אֶל־הָבְיִם לְּאָוֹף וְלַבְּהַמָּה: כָּל־בָּעְם לְאָוֹף וְלַבְּהַתְּה בְּבְּרְ אֶל־בְּבְּיוֹ וְתְבְּיְבָּוֹ וְתְבְיִבְי אֶת־בְּרְבְּנְוֹ וְתְבְיִבְי אֶת־בְּרְבְּנְוֹ וְתְבְיִבְי אְת־בְּרְבְּנְוֹ וְתְבְיִים הְשְׁלָמִיוֹן לְתְבְּיִה אָת הְחָוֹה לְהָנְיף אֹתְוֹ תִּנְּבָּה בְּבִּיוֹי וְתְבְּבָּוֹי וְתְבְיִבְי אֶת הְחָוֹה לְהָנְיף אֹתְוֹ תִּבְּיָבְי וְ וְבְּבְּנִיוּ וְתִבְּיִבְי בְּבִיין וְבְּבְּתְה אָלְבְּבְיוֹ וְתְבְּבָיְה אָתְר הַבְּבְּבְיוֹ וְתְבְּבָי הַבְּבְיוֹ וְתְבְיִים בְּבְּבְיוֹ וְתְבְּבָי הִוּבְבְּת בְּבִיי וְבְּבְּבְיוֹ וְבְבְיִי בְּתְבְבְּיוֹ וְתְבְּבָים בְּעִרְיוֹ וְתְבְּבָים הַשְּלְמִיוֹ הְתְבְּבָיוֹ וְבְבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ וְתְבְּבָיוֹ בְּבְּבְיוֹ וְתְבְּבֵים הַשְּלְבְיוֹ בְּבְבּיוֹ וְתְבְּבָים בְּשְׁבְבְיוֹ וְתְבְּבָים הַשְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ וְתְבְבָּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּתְבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּתְבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּבְבְבוֹי בְּבְבְיוֹב בְּבְבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּבְבְיוֹב בְּבְבְיוֹב בְּבְבְיוֹב בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּבְבְיוֹב בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְיוֹבְבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם ב

ולאחר החנופה נוחנו לכהן המקטיר ונמלא החזה למטה, וזהו שגא' יישימו את החלבים על החזוח ויקטר החלבים המזבחה (להלן טיב) למדנו שצלשה כהנים זקוקין לה. כך מפורש במנחות (סב.): את החלב על החזה יביאנו. ואת החזה למה מביא, להגניף אותו הוא מכיאו, ולא שיהא הוא מן האשים. לפי שנאמר למה מביא, להגניף אותו הוא מכיאו, ולא שיהא הוא מא האשים, לכך נא' את החזה לחני והיה החזה לאהרן למדנו להניף וגו': (לא) והקטיר הבהן את החלב. ואת"כ והיה החזה לאהרן למדנו שאין הכשר כאל בעוד שהאימורים למטה מן המזבח (ח"כ פרק עזוד; פסחים נטו): (לב) שוק. מן הפרק של ארכוכה הנמכרת עם הראש עד הפרף האמלעי שהוא סודך של ירך ופ"א רגלן (חולין קלד): (לג) המקריר את דם השלמום באוא כאור להניקטו ולהקטיר תלניו ילא טמא בשטח זריקת דמים וגו. מי שהוא ראוי לזכיקתו ולהקטיר תלניו ילא טמא בשטח חליקת דמים (ח"כ פרק עזודת; זכחים להו):

(כד) יעשה לבל מלאבה. כא ולימד על החלב שאינו מטמא טומאת נכלות (פסחים כג.): ואבל לא תאבלהו. אמרה תורה יבוא איסור נכילה וטרפה ויחול על איסור חלב שאם אכלו יחחייב אף על לאו של נכילה (חולין לז.) ולא חאמר על איסור חלב שאם אליסור: (בו) לעוף ולבהמה. פרט לדם דגים וחגבים (ח"כ פרשח יזיא; כריחות כ:): בבל מושבותיבם. לפי שהיא חובת הגוף ואינה חובת קרקע נוהגת ככל מושבות ובמסכת קידושין בפ"א (דף לז:) מפרש למה הולרך לומר: (ל) ידיו תביאינה וגוי. שההא יד הכעלים מלמעלה והחלב והחזות נחונין כה הול בה ויד כהן מלמטה ומנים (מנחות סא:): את אשי הי. ומה הן האשים, את החלב: על החזה יביאנו. כשמביאו מכית המטבחים נותן החלב על החזה ובטותנו ליד והכהן המניף נמלא החזה למעלה והחלב למטה ווהו האמור במקום אחר שוק התרומה וחזה המנוף המלב למטה ווהל בלמטה ווהו האמור במקום אחר שוק התרומה וחזה המנופה על אשי החלבים יביאו להכיף וגו' (להלן יוטו)

22-27. אַלֶּב וְּדָּם Fat and blood. The prohibition against consuming fats and blood applies to all sheep, goats, and cattle, whether they are consecrated or not. Although the word אָלָם is commonly translated as /at, there is no English word that defines it precisely, for in terms of this prohibition, "fat" means only the fatty tissue that is placed on the Altar in the case of offerings (see notes to 3:3), with the exception of a sheep's tail, which may be eaten. As the following verses make clear, fat is forbidden only from species that are eligible to be used as offerings, but one may eat the fat of such animals as 'אָלָב ' וְאַלִּל such animals as 'אָלָ deer and hart — and the other kosher wild animals that may not be used for offerings.

23. שור וְכֶּשֶׁב וְעֵּו — Oxen, sheep, or goats. Thus, the prohibition is strictly limited to the species that, as specified in verse 25, are eligible for use as offerings.

24. בְּלֶּה — An animal that died, i.e., a kosher species that died without shechitah.

שְׁרְּפֶּה — An animal that had been tom to death. The animal did not die of its wounds; otherwise it would fall under the category of the previously mentioned הַבְּלָּה. Rather, the animal had been mortally wounded and then was killed by shechitah. Or, the animal had a disease or wound in a vital organ that would cause its death within twelve months (Chullin 42a). In both cases, the meat may not be eaten even if the slaughter was performed by shechitah.

26. יְכֶּל־ּדָם — Any blood. This verse exempts the blood of fish and locusts (see 11:21-22) from the prohibition (Rashi).

בכל מושְבּתְּבֶּם — In any of your dwelling places. This phrase teaches that this law applies in every part of the world the Jew may find himself; it is not confined to Eretz Yisrael. This follows the rule that commandments that are קובָת, personal obligations — i.e., that involve personal behavior — apply everywhere; whereas קרבְע, obligations pertaining to land — i.e., agricultural laws — apply only in Eretz Yisrael.

Fat and

<sup>22</sup> HASHEM Spoke to Moses, sauing: <sup>23</sup> Speak to the Children of Israel, sauing: Any fat of oxen sheep, or goals — you shall not eat, 24 The fat of an animal that died and the fat of an animal that had been torn to death may be put to any use; but you shall not eat it. 25 For anyone who eats the fat of animal species from which one may bring a fire-offering to HASHEM — the soul that eats will be cut off from its people. 26 You shall not consume any blood, in any of your dwelling places, whether from fowl or from animals, 27 Any person who consumes any blood — that soul will be cut off from its people.

The Parts

28 HASHEM spoke to Moses, sauing: 29 Speak to the Children of Israel, sauing: When one brings and Their his feast peace-offering to HASHEM, he shall deliver his offering to HASHEM from his feast peace-offering, 30 With his own hands shall be bring the fire-offerings of HASHEM: the fat atom the breast shall he bring: the breast, in order to wave it as a wave-service before HASHEM. 31 The Kohen shall cause the fat to go up in smoke on the Altar: and the breast shall be for Aaron and his sons, 32 You shall give the right thigh as a raised-up gift to the Kohen, from uour feast peace-offerings. 33 Anyone from among the sons of Aaron who shall offer the blood of the peace-offering and the fat — the right thigh shall be his as a portion. 34 For the

Given this principle, it seems unnecessary for the verse to tell us the obvious, that blood is forbidden everywhere! The Talmud explains: We might have thought that since the prohibitions of blood and fats are found in the chapter of offerings, perhaps the prohibitions apply only while the Temple is in existence and offerings can be brought (Rashi: Kiddushin 37b).

28-34. תנופה ות רומה Waving and raising up. This passage describes the ritual that is performed with the אמורין, the parts of the peace-offering that will be placed upon the Altar. and with the parts that will be presented as a gift to the Kohanim. Before they are placed on the Altar or presented to the Kohanim, they are waved in all four directions, and then lifted up and lowered, as indicated by the words תנופה. wave-service, in verse 30, and חרומה, raised-up gift, in verse 34. The parts are waved lin all four directions of the compass (Rashi; Exodus 29:24)] and then raised up and down (Rashi; Succah 37b). These motions signify that God controls existence everywhere, in all four directions, and above and below. This service takes place only in the case of a peace-offering, to teach that a major component of satisfaction with one's lot in life is one's recognition that he is God's servant and that his perception of the world must be based on the outlook of the Torah. Moreover, his peace-offering includes a gift to the Kohen, which requires the same wave-service, because devotion to God must include devotion to His servants (R' Hirsch).

R' Bachya comments that the reason these organs were designated for the service is because they symbolize accomplishment and motion. The breast houses the heart, which is the seat of desire; and the thigh represents the ability to move. Thus, by lifting and waving these organs, we acknowledge that these functions are in God's control.

30. יַדֵיו תּבִיאֵינָה - With his own hands shall he bring. Both the owner and the Kohen take part in the ritual. During the wave-service, the owner holds the parts on his hands, and the Kohen places his hands under those of the owner (Rashi from Menachos 61b).

### ◆ § The parts and their order.

The parts mentioned in this passage are of two categories: those that are burned upon the Altar — which were enumerated in 3:3.4 — and those that are presented to the Kohanim. The priestly gifts are the nin. breast, mentioned in this verse, and the שוק, thiah (v. 32). All are "lifted and waved" together, in the manner described below.

Our verse states clearly that the fats are placed on top of the breast, which serves as their receptacle. It should be noted also that, although it is not mentioned in our verse. the thigh is held alongside the breast throughout this service (see 10:15). Three verses that discuss the wave-service give apparently conflicting accounts of how the various parts are to be held. Our verse and 9:20 state that the fats are placed atop the breast, but 10:15 states that the breast and thigh are on top of the fats. [Since our verse discusses the breast only as a "receptacle" for the fats, it omits mention of the thigh.]

To resolve this contradiction, the Sages (Menachos 62a) teach that the position of the parts was changed as the ritual progressed. The sequence is as follows:

(a) Our verse is the first step in the process. After the offering has been cut into its prescribed parts, a Kohen brings the pieces, with the fats atop the breast and thigh.

(b) The Kohen transfers the parts to the owner, and in the process turns them over, so that the fats are under the breast and thigh (10:15). A second Kohen places his hands under those of the owner, and they perform the waving ritual together.

(c) They hand the parts to a third Kohen, and turn them over again in the process, so that the fats are atop the breast and thigh (9:20). This Kohen takes the fats for burning, and the breast and thigh for distribution to the Kohanim (Rashi and Menachos 61b-62a).

שוק הימין .32 — The right thigh. This gift to the Kohen is part of the right hind leg. According to Rashi, this is the middle one of the three limbs on the animal's hind leg. Rambam (Hil. Maaseh HaKorbanos 9:10), however rules according to the opinion that the שוק includes the upper two sections of the hind leg (Chullin 134b).

שוכא וית דארמותא חדיא דָאַפְרַשוּתֵא נְסֶבִית מוֹ בּני ישראל מנכסת קודשיהון ויהבית יתהון לאהרן כהנא ולבנוהי לקים עלם מו בני ישראל: לה דַא רבות אַהַרן ורבות בְּנוֹהִי מקרבניא דיי ביומא דקריב יתהוז לשמשא קדם יי: לודי פקיד יי למתו להוו בּיוֹמַא דּרַבִּי יַתְהוֹן מַן בָּנֵי יִשְׂרָאֵל קַנֶּם עַלֶּם לַדְריהוֹן: לּוּדָא אוֹריתא לעלתא למנחתא ולחטאתא ולאשמא ולקרבניא ולנכסת קודשיא: לחדי פקיד יי ית משה בטורא דסיני ביומא דפקדה יַת בָּנֵי ישָרָאַל לְקַרָבָא ית קרבּנהון קַדָם יִיַ בַּמַדַבָּרָא דסיני: אוּמלּיל יי עם משה למימר: בקרב ית אהרן וית בנוהי עמה וית לבושיא וית משחא דרבותא וָיַת תּוֹרָא דָחֲשָאתָא וַיַּת תַּרֵין דְּכָרין וַיַת סַלַּא דַפַּטִירַיַא: גוַיַת כּל בּנשתא אבנש לתרע משבו ומנא: דוַעבר משה כמא די פקיד יי יתה ואתכנישת בּנשתַא לִתָרַע מַשְּבָּן זִמְנָא: הּנָאַמַר משה לכנשתא דיו פתגמא די פקיד יָיַ לְמֵעַבַּד: וּוָקַרִיב משָה יַת אַהַרן יתהון במיא: ואסחי

חֲזֵה הַתְּנוּפָּה וְאָת ו שֲוֹק הַתְּרוּמָה לָלֵּחְתִּי מֵאֶת בְּנֵי־
יִשְׂרָאֵל מִזִּבְחֵי שַׁלְמֵיהֶם וָאָתֵּן אֹיָם לְאַהָּרֹן הַכּּהָן

לּהּ וּלְבָנָיוֹ לְחָק־עוֹלֶם מֵאָת בְּנִי יִשְׁרָאֵל: וְאת מִשְׁחַת אַהְּרֹן

לּהְ לֵיהוְה: אֲשֶׁר צִנָּה יהוֹה לָתֵת לָהֶם בְּיוֹם מָשְׁחַוֹ אֹתָם לְּכַהֵּן

לּ מֵאָת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל חֻקַּת עוֹלֶם לְדִרתָם: וְאת הַתּוֹרָה לֵעֵלה לַמִּלְהֹאִם וּלְזֶבֵח לֵיתְם בְּיוֹם מָשְׁחוֹ אֹתָם לְּבַהָּן בְּיוֹם בְּיוֹם מָשְׁחוֹ אֹתָם לְּבַהְן הַשְּׁרָה יִהְוֹה אֶת־מֹשֶׁה בְּהַר סִינֵי בְּיוֹם בִּיוֹם לֵיהוֹה צְּוֹתוֹ אֶת־קַרְבְּנֵיהֶם לֵיהוֹה בְּתִר סִינֵי:

בְּמִרְבְּר סִינֵי:

בּ וַיִּדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמְר: קַח אֶת־אָהַרֹן וְאֶת־בָּנֵיוּ אַתֹּי וְאָת הַבְּּנָיִם וְאָת שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְאֵת וּפְּר הַחַשָּׁאת יְאֵת שְׁנֶי הָאֵילִים וְאָת סַל הַמַּצְּוֹת: וְאָת כָּל־הָעֵדָה יְאָת בְּל־הָעֵדָה יְאָת בָּל־הָעֵדָה הַהְּהָל אֶל־פֶּתַח אָהֶל מוֹעֵד: וַיִּעשׁ משֶׁה בַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוֹה אֹת וַתִּקְהֵל הָעֵדָה אֶל־פֶּתַח אְהֶל מוֹעֵד: וַיִּאמֶר היוֹה אֹל־הָעֵדָה וֵה הַדָּבֶּר אֲשֶׁר־צִוָּה יהוֹה לַעֲשְׁוֹת: יִנִּקְרֵב משֶׁה אֵל־הָעֵדָה וֵה הַדָּבֶּר אֲשֶׁר־צִוָּה יהוֹה לַעְשְׁוֹת: יִנִּקְרֵב משֵׁה אֵת־אָהַרְן וְאָת־בָּנֵיו וַיִּרְחַץ אֹתָם בַּמָּיִם: יִנִּקְרֵב משֵׁה אֵת־אָהַרְן וְאָת־בָּנֵיו וַיִּרְחֵץ אֹתָם בַּמָּיִם:

,","

בענין לוואת המלואים בואתה תלוה (שמוח כט) ועכשיו ביום ראשון למלואים חזר וזרזו בשעת מעשה: (ג) הקהל אל פתח אהל מועד. זה אחד מן המקומות שהחזיק מועט את המרובה (ויק"ר ייט): (ה) זה הדבר. דברים שתראו שאני עושה לפניכם לוני הקב"ה לעשות, ואל תאמרו לכבודי ולכבוד אתי אני עושה. [כל הענין

(לד) התגופה. התרומה. מוליך ומביח מעלה ומוריד (מנחום סה): (לד) ולמלה בכעם ימים ולמלואים. ליום חינוך הכהונה: (ב) קח את אהרך. פרשה זו נחמרה שבעם ימים קודם הקמם המשכן שחין מוקדם ומחוחר בחורה (פסחים ו:): קח את אהרך. קחנו בדכרים ומשכה (מ"כ מלוחים פרשקח ה:): ואת פר החשאת וגוי. חלו החמורים

34. אֶת־חֲוֹה הַאְנוּפָה וְאֶת שׁוּק הַתְּרוּמָה — The breast of the waving and the thigh of the raising-up. Both organs are waved and raised together, but Scripture always associates the breast only with waving and the thigh only with raising.

Ramban (10:15) suggests that the use of these terms, one for the breast and the other for the thigh, derives from the days when the Tabernacle was inaugurated (Exodus 29:22-25). A unique feature of the inauguration service was that the thigh was not a gift to the Kohen, but went up in smoke on the Altar. The thigh was called a terumah because it was separated and raised up from the rest of the offering — like the terumah that is separated from crops. On the other hand, the breast of the inauguration-offering was waved and given to Moses, who served as Kohen Gadol for that service. The privilege of the Kohanim to receive the thigh and breast of future offerings was an outcome of the inauguration, which consecrated them, as well as the Tabernacle. Therefore, the Torah retained the nominal association of waving with the breast, and raising with the thigh.

35. זאת מְשְׁחָת — This is the anointment [portion]. In recognition of the elevation of the Kohanim to their position of

greatness (Onkeles; Ibn Ezra), the Torah has presented them with the above gifts: the breast and thigh, and the other gifts mentioned in the preceding chapters (Rashbam).

37. האת הַתּוֹרָה — This is the law. The Talmudic Sage Reish Lakish said, "Why does it say: 'This is the law of the elevation-offering...?' To teach that if someone studies the laws of an offering it is regarded as if he had actually offered it" (Menachos 110a).

יְלְמְּלּוּאִים — And the inauguration-offerings, i.e., the offerings brought on the day the בְּהוּנָה, priesthood, was instituted (Rashi). The offerings are given in Exodus 29:1-37 and further, 8:1-32.

**38.** בְּהֵר סִינְּי. בְּמְרְבֵּר סִינְי — On Mount Sinai. . in the Wilderness of Sinai. The laws in all their detail were given to Moses on Mount Sinai, and reviewed in the Wilderness in the אָהֶל מוער, Tent of Meeting (Ramban).

8.

#### Sonsecration of the Kohanim. ■ Solution of the Kohanim. ■ Soluti

This chapter describes the consecration of Aaron and his sons as Kohanim, and is followed by chapters nine and ten,

breast of the waving and the thigh of the raising-up have I taken from the Children of Israel from their feast peace-offering, and I have given them to Aaron the Kohen and his sons as an eternal stipend from the Children of Israel.

35 This is the anointment [portion] of Aaron and the anointment [portion] gift of his sons from the fire-offerings of HASHEM. On the day He brought them near to minister to HASHEM: 36 that HASHEM commanded to be given them on the day He anointed them from among the Children of Israel: it is an eternal decree for their generations.

<sup>37</sup> This is the law of the elevation-offering, the meal-offering, the sin-offering, and the guiltoffering: and the inauguration-offerings, and the feast peace-offering: 38 which HASHEM commanded Moses on Mount Sinai, on the day He commanded the Children of Israel to bring their offerings to HASHEM, in the Wilderness of Sinai.

8 Consecra-Kohanim

ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Take Aaron and his sons with him, and the garments and the oil of anointment, and the bull of the sin-offering, and the two rams, and the tion of the basket of matzos. <sup>3</sup> Gather the entire assembly to the entrance of the Tent of Meeting. <sup>4</sup> Moses did as HASHEM commanded him; and the assembly was gathered to the entrance of the Tent of Meeting, 5 Moses said to the assemblu: "This is the thing that HASHEM commanded to be done." 6 Moses brought Aaron and his sons forward and he immersed them in water.

which discuss the consecration of the Tabernacle. According to Rashi (v. 2), this chapter was taught to Moses on the twenty-third of Adar, seven days before the Tabernacle was permanently erected on Rosh Chodesh Nissan, Consequently, in the chronological sense, this chapter should have been coupled with Exodus 40, which discusses the consecration process. Instead, the Torah inserts the laws of the various offerings (ch. 1-7), which were taught on Rosh Chodesh Nissan, when the Tabernacle was consecrated. Rashi explains this as an instance of the principle: אין מוקדם ומאוחר בתורה, the Torah does not necessarily follow chronological order.

Ramban (v. 2) disagrees. He holds that everything from Exodus 40 through Leviticus 10 was taught on the twentythird of Adar. The instructions about the offerings (ch. 1-7) were taught as part of the consecration ritual because offerings were an essential part of it. Or HaChaim adds that it would have been incongruous to instruct the Kohanim to bring offerings without first instructing them in the sacrificial laws.

- 2. קח את־אהרן Take Aaron. The word take signifies "win him over with words"; Moses was to convince Aaron and his sons to assume the priesthood (Rashi). As Rashi notes to 9:7, Aaron felt unworthy for this task and had to be persuaded.
- .... שַּר... The bull. The offerings of this verse are the offerings mentioned in Exodus ch. 29. The bull was a sin-offering (ibid. 29:14); one ram was an elevation-offering (ibid. 29:18); the second ram was referred to there as אֵיל מָלְאִים, ram of inauguration (ibid. 29:22), which Rashi explains as a synonym for peace-offering,
- 3. בָּל־הָעֶרָה The entire assembly. God wanted the entire nation to see that Aaron's family had been chosen as Kohanim (Ramban).

אל-פתח — To the entrance. Since there were 600,000 males between the ages of twenty and sixty, the entire assembly consisted of several million people. This was a miraculous instance of a small area holding a huge throng of people (Rashi).

According to Ibn Ezra, the assembly consisted only of the tribal heads and the elders.

5. יה הַּדְּבֶּר — This is the thing. Moses stressed that everything he was about to do was at God's behest; he sought no glory for himself and his brother (Rashi).

The Sages say that Moses had the status of a king; if so, it would be forbidden for him to degrade his regal standing by washing and dressing Aaron and his sons, as related in the following verse. Consequently, Moses had to inform the people that everything he was about to do was commanded by God (Or HaChaim).

- 6-36. With some exceptions these verses tell how Moses dressed the Kohanim in the vestments described in Exodus ch. 28, and how the commandments of Exodus 29:1-37 were carried out. The notes will be limited to subjects not discussed there.
- 6. ניקרב Brought. . .forward. Moses brought the Kohanim to the פיור, laver, where he would wash them in preparation for their induction into the priesthood (Ibn Ezra). The requirement here was for immersion in a mikueh (Rashi to Exodus 29:4). Immersion requires that a person be submerged completely in the water, without even a hair protruding. This symbolizes the idea that one should "submerge" himself in God's holiness, to the exclusion of extraneous and contradictory influences (Michtav Me'Eliyahu). This was a necessary and fitting prerequisite to the consecration of the Kohanim to the Temple service.

יויהב עלוהי ית כתונא וזרז יתה בהמינא ואלבש יתה ית מעילא ויהב עלוהי ית אפורא וזרז יתה בהמיו אַפוֹרָא ואַתקן לה בה: חושוי עלוהי ית חושנא ויהב לחושנא ית אוריא וית תמיא: טושוי ית מצנפתא על רישה ושוי על מצנפתא לקבל אפוהי ית צִיצָא דְדָהַבָּא כָּלִילַא דקוּדשא כּמא די פַּקִּיד יִיַ יַת משֵׁה: וּנְסִיב משֵׁה יַת מְשַׁחַא דַרְבוּתָא וַרְבִּי ית משׁכַּנא וית כל די בה וקדיש יתהוו: אואדי מנה עַל מַרַבְּחַא שָׁבַע זְמַנֵין וַרַבִּי יַת מַדַבְּחַא וַיַת כּל מנוֹהי וית כּיוֹרא וית בַּסִיסָה לְקַדֵּשׁוּתָהוֹן: יבּ וָאַריק ממשחא דרבותא על רישא דאהרו ורבי יתה לקדשותה: יגוקריב משה ית בני אהרן וָאַלְבֶּשְׁנוּון כַּתּוּנין וורו יַתְהוֹן המינין וָאַתָּקֵן לָהוֹן כּוֹבַעִין כָּמַא דִי פַּקּיד יִיַ יַת משה: ידוקרב ית תורא דחטאתא וּסְמַךְ אַהַרֹן וּבָנוֹהי ית ידיהון על ריש תורא דחשאתא: מוונכס ונסיב משה יַת דָּמָא וִיהַב עַל קַרְנַת מַדְבָּחֵא סְחוֹר סחור באצבעה ודכי ית מדבחא וית דמא אַריק ליסורא דמדבּחא וקדשה לְכַפַּרָא עַלוֹהָי: שוּנָסִיב יַת כַּל תַּרְבָּא די על גוא וית חצר כבדא וית תרתין בַּלִין וַיַת תַּרְבָּהֶן וָאֲסֵק משָה לְמַרְבַּחַא: ייונת תורא ונת משפה ונת בסרה ונת אַכְלֵה אוֹקִיד בָּנוֹרַא מַבַּרָא לְמַשְׁרִיתַא בַּמַא דִי פַּקּיד יִיָ יַת משַה: יחוַקַרִיב יַת דכרא דעלתא וסמכו אַהרן ובנוהי יַת יָדֵיהוֹן עַל רֵישׁ דְּכָרָא: ישוּנְכֵס וּזְרַקּ משֶׁה יַת דְּמָא עַל מַדְבָּחַא סְחוֹר סְחוֹר: כוית דכרא פליג לאברוהי ואסק משה יַת רַישַא וַיַת אַבַרַיַא וַיַת תַּרְבַּא: באונית גַּנָא וִיָּת כִּרַעַיָּא חַלִּיל בְּמַיַּא וָאַסֵּק משָה יַת כַּל דְּכָרָא לְמַרְבָּחָא בְרַעַנַא לאַתְקַבַּלַא הוא עלתא קַרְבָּנָא הוּא קָדָם יִיָ כִּמַא דִי פַּקִּיד יי ית משה: בבוַקַרִיב יַת דְּכָרָא תְנְיַנַא דָּכַר קָרְבָּנַיָּא וּסְמַכוּ אַהַרֹן וּבְנוֹהִי

, ויהו עליו את־הכתנת ויחגר אתו באבנט וילבש אתו אַת־הַמֶּעִיל נַיָּתָן עַלַיו אַת־הַאָפָד נַיַּחָגָר אתו בּחֲשֵׁב ייני מתרה האפר ויאפר לו בו: \* וַיַשָּׁם עַלֵּיוֹ אֶת־הַחְשָׁן וַיְּתֵן אֶל־ בפסוקים ט החשו את־האוּרים ואַת־הַתְּמֵים: וַיַּשָׂם אַת־הַמַּצְנַפַּת על-ראשו וַיַּשָם עַל־הַמִּצְנֵפֶת אָל־מִוּל פַּנַיו אָת צֵיץ ָ הַזַּהַב נֵוֵר הַלְּדֵש בַּאֲשֵר צְנָה יהוָה אֶת־מֹשֵה: וַיַּקַח משֵה - הַזַּהַב נֵוֵר הַלְּדֵש בַּ אַת־שַמֵן הַמַּשַׁחֶה וַיָּמַשַׁח אָת־הַמִּשָׁבַן וָאָת־כַּל־אַשַׁר־ יא בּוֹ וַיַּקָדֵשׁ אֹתָם: וַיַּז מְמֵנוּ עַל־הַמְזְבֵּחַ שֶׁבַע פּּעַמִים וַיָּמְשַׁׁח אֵת־הַמִּוְבֶּׁחַ וְאֵת־כַּל־כֵּלֵיו וְאֵת־הַכִּיִּר וְאֵת־כּנוֹ יב לקדשם: וַיִּצֹק מִשָּמֵן הַמִּשְׁהָה עַל רַאשׁ אָהָרוֹ וַיִּמְשֵׁח יבּ יג אתו לַקַדְשָׁוּ: וַיַּקָרֶב מֹשֶׁה אֶת־בְּנֵי אָהֶרֹן וַיַּלְבְּשֵׁם בְּתַנֹת וַיַּחָגָּר אתַם אַבְנָט וַיַּחָבִשׁ לַהָם מִגְבַּעוֹת בַּאַשֵר צְוַה יר יהוה את־משה: וַיַּגַּשׁ אַת פַּר הַחַטַאת וַיִּסְמֹךְ אַהַרֹן וּבַנַיוֹ י ש אַת־יַדֵיהֶם עַל־רָאשׁ פַּר הַחֲטָאת: וַיָּשְׁחַט וַיָּקָּח משָה 🖫 אַת־הַדֵּם' וַ֫יַּהֵּון עַל־קַרָנוֹת הַמִּוְבֵּחַ סָבִיב' בְּאֵצְבָּעוֹ וַיִחַטֵּא אֵת־הַמִּוֹבֶּחַ ואֵת־הַדַּׁם יַצַקֹ אֵל־יִסוֹד הַמּוֹבֵּחַ יו וַיַּקַדְשָׁהוּ לְכַפַּר עַלֵיוּ: וַיַּקַּח אָת־כַּל־הַחַלַב אַשֵּׁר עַלי יי ַהַפֶּׂרֶבַ וָאֵת יתֶרֶת הַכַּבָּד וָאֶת־שָׁתֵּי הַכַּלַיַת וָאֵת־חֶלְבָּהַן ּ וַיַּקְעַר מֹשֶׁה הַמִּזְבֵּחָה: וָאֵת־הַפֵּר וָאֵת־עֹרוֹ וָאֵת־ בְּשַׂרוֹ וָאֵת־פָּרָשׁוֹ שַרַף בַּאָשׁ מְחוּץ לֵמַחַנֵה בַּאַשֵּר צְוַה יהוה את־משה: וַיַּקרֶב אָת אֵיל הַעלֵה וַיִּסְמָבוּ אָהַרְן 🗝 יהוָה אֶת־משׁה: וַיַּקרֶב אָת אֵיל יי וּבַנֵיו אַת־יִדִיהָם עַל־רָאשׁ הַאַיַל: וַיִּשְׁחַט וַיִּזְרֹק משֵׁה יי - אֶת־הַדֵּם עַל־הַמִּוֹבֵּחַ סַבֶּיב: וָאֶת־הַאַיָל נָתַח לְנָתַחֵיו וַיַּקטֵר מֹשָה אֶת־הַרֹאשׁ ואַת־הַנַּתחים ואַת־הַפַּדַר: כא וָאֶת־הַקָּרֵב וָאֶת־הַכְּרַעִים רַחַץ בַּמֵּים וַיַּקָטֵר משָה אַת־כַּל־הַאַיִל הַמִּוֹבֵּחַה עלֵה הוּא לְרֵיחַ־נִיחֹחַ אָשֵה לֵיהוֹה כַּאֲשֵׁר צוַה יהוָה את־משה: ששי אַת־הַאַיִל הַשַּׁנִּי אֵיל הַמְּלְאֵים וַיִּסְמְכֹּוּ אָהַרָן וּבָנֵיו

forehead, and was held in place by three threads tied at the back of his head. The middle thread was drawn over the Turban. Thus, the thread was upon the Turban; the Headplate was positioned toward his face, in front of the Turban (Rashi here and to Exodus 28:37).

<sup>8.</sup> אָת־הָּהָמִים אָת־הָּהָמִים — The Urim and the Turnim. This was a slip of parchment upon which was written the secret Name of God. It was placed in the fold of the Breastplate and, when consulted by the Kohen Gadol, it enabled him to inquire of God to learn the answers to questions of major import (see notes to Exodus 28:30).

<sup>9.</sup> על־המצְנָמֶת אֶל־מוּל פָּנָיוּ — Upon the Turban, toward his face. The golden Head-plate rested upon the Kohen Gadol's

<sup>12.</sup> וְיִּמְשֶׁח — He powed. . . and he anointed. First, Moses poured the oil on Aaron's head, then he placed some between his eyebrows and with his finger he drew one spot

<sup>7</sup> He placed the Tunic upon him and girdled him with the Sash; he dressed him in the Robe and placed the Ephod on him; he girdled him with the belt of the Ephod and adorned him with it. <sup>8</sup> He placed the Breastplate upon him; and in the Breastplate he placed the Urim and the Tumim. <sup>9</sup> He put the Turban upon his head; and upon the Turban, toward his face, he placed the golden Head-plate, the sacred diadem, as HASHEM had commanded Moses.

<sup>10</sup> Moses took the oil of anointment and anointed the Tabernacle and everything within it; thus he sanctified them. <sup>11</sup> He sprinkled from it seven times upon the Altar; he anointed the Altar and all its utensils, and the laver and its base, in order to sanctify them. <sup>12</sup> He poured from the oil of anointment upon Aaron's head, and he anointed him to sanctify him. <sup>13</sup> Moses brought the sons of Aaron forward, he dressed them in Tunics and girdled [each of] them with a Sash and wrapped the Headdresses upon them, as HASHEM had commanded Moses.

<sup>14</sup> He brought forward the sin-offering bull; Aaron and his sons leaned their hands upon the head of the sin-offering bull. <sup>15</sup> He slaughtered it, and Moses took the blood and placed it on the horns of the Altar, all around, with his forefinger, and he purified the Altar; he poured the [remaining] blood upon the base of the Altar and he sanctified it to provide atonement for it.

<sup>16</sup> Then he took all the fat that is upon the innards, and the diaphragm of the liver, and the two kidneys with their fat; and Moses caused them to go up in smoke on the Altar. <sup>17</sup> And the bull, with its hide, flesh and waste, he burned in fire outside the camp, as HASHEM had commanded Moses. <sup>18</sup> Then he brought near the ram for the elevation-offering, and Aaron and his sons leaned their hands upon the head of the ram. <sup>19</sup> He slaughtered it, and Moses threw its blood upon the Altar, all around. <sup>20</sup> He cut the ram into its parts; Moses caused the head, the parts, and the fats to go up in smoke. <sup>21</sup> He washed the innards and the feet with water; Moses caused the entire ram to go up in smoke on the Altar — it was an elevation-offering, for a satisfying aroma; it was a fire-offering to HASHEM, as HASHEM had commanded Moses.

<sup>22</sup> Then he brought near the second ram, the inauguration ram, and Aaron and his sons leaned

רש"י

ומוסך בחלבעו מזה לזה (כריחות ה:): (יג) ויחבש. ל' קסירה: (טו) ויחטא את המזבח. חטחו וטהרו מזרות להכנס לקדוסה: ויקדשהו. בעבודה זו: לבפר עליו. מעתה כל הכפרות: (טז) ואת יתרת הבבד. על הכבד (טמוח כט:יג) לבד הכבד. של המלאים. חיל מעט מן הכבד עמה: (בב) איל המלאים. חיל השלמים

הזה דפרשת המלוחים פירשתי בוחתה תלוה (שם)): (ח) את האורים. כתב של שם המפורש: (ט) וישם על המצגפת. פחילי תכלח הקבועים בלין נתן על המלגפת נמלח הלין חלוי במלגפת: (יא) ויז ממנו על המזבח. לח ידעתי היכן נלטווה בהזחת הללו: (יב) ויצק. וימשח. בתחלה יולק על ראשו וחח"כ נותן בין ריםי עיניו

of oil to the other (Rashi).

ר לְקֵּרְשׁוּ – To sanctify him. There are two kinds of anointment. A king is anointed to invest him with a spirit of power — but a Kohen Gadol is anointed to elevate him to a station of holiness (Haamek Davar).

15. יוְשְׁחָט וְיְפֶּחְ מֹשֶׁה אֶת־הְּדָּם — He slaughtered it, and Moses took the blood. Although Moses is not mentioned until the blood service, he performed the slaughter as well. During the seven days of dedication from the twenty-third of Adar until Rosh Chodesh Nissan, Moses served as Kohen Gadol and performed the entire service (Sifra).

Meshech Chochmah offers a reason why Moses is not mentioned in connection with the slaughter. Since the slaughter of offerings is valid even if it is done by a non-Kohen, the verse specifies Moses' priestly status in connection with the blood service, which may be performed exclusively by Kohanim.

Rashi to v. 28 cites Avodah Zarah 34a that Moses wore a white Tunic during this seven-day period. Gur Aryeh explains that his exalted status during this period required

him to wear a unique garment. That it was pure white and without any embellishment was to symbolize that Moses was completely devoted to the service of God.

הַיְּיְבֶּרְשְׁהוּ — And he purified. . .and he sanctified it. By means of this blood service, Moses purified the Altar, removing it from its previous secular status and inducting it into a state of holiness. He sanctified it so that it could be used to effect atonement for sinners (Rashi).

רביי עליינ — To provide atonement for it. Sifra teaches that immediate atonement was needed for the possible sin that some people may have been shamed into contributing for the construction of the Tabernacle. If so, such contributions were not truly voluntary and could be construed as stolen.

22. אֵיל הַמְּלְאִים — The inauguration ram. This ram was a שֶּלְמִים, peace-offering. Its service completed the process by which the Kohanim were consecrated for their new role (Rashi).

Ramban explains the function of the three inauguration offerings (see notes to v. 2), and in the process shows why only the peace-offering ram is called the inauguration ram.

שביעי

ית ידיהון על ריש רכרא: כגונכס ונסיב משה מו דמא ויהב על רום אודנא דאהרו דימינא ועל אליוו ירה דימינא ועל אליון רגלה דימינא: ברוקריב ית בני אהרו ויהב משה מו רמא על־רום אורנהון דימינא ועל אליון ידיהון דימינא ועל אליון רגלהון דימינא וזרק משה ית דמא על מרבחא סחור סחור: כהונסיב ית תרבא וית אליתא וית כל תרבא די על גוא וית חצר כבדא וית תרתיו פליו וית תרבהו וית שוקא דימינא: כו ומסלא דפטיריא די קדם יי נסיב גרצתא פטירא חדא וגרצתא דלחם משח חרא ואספוג חד ושוי על תַרבַּיָא ועל שוקא דיַמִינָא: כּזויהַב יַת פלא על ידי אַהַרן ועל ידי בנוהי ואַרָם יַתָּהוֹן אַדְמָא קַדָם ייַ: כּחוּנסיב משה יתהון מעל ידיהון ואסק למדבחא על עלתא קרבניא אנון לָאָתִקַבַּלֵא בָרַעַנֵא קַרְבַּנַא הוּא קַדַם יי: בטונסיב משה ית חדיא וארמה אַרַמַא קַדַם יִיַ מַדְּכַר קַרבַּנַיַא לִמשה הנה לחלק כמא די פקיד יי ית משה: לונסיב משה ממשחא דרבותא ומן דמא די על מדבחא ואדי על אהרן על לבושוהי ועל בנוהי ועל לבושי בנוהי עמה וקדיש ית אַהרן יַת לבושוהי וית בנוהי וית לבושי בנוהי עמה: לאנאמר משה לאהרן ולבנוהי בַּשִּׁילוּ יַת בַּסְרֵא בַּתְרַע מַשְּבַּן זִמְנַא ותמו תיכלוו יתה וית לחמא די בסל קרבָנַיָא כִּמָא דִי פַּקַדִית לְמִימֵר אַהַרן וּבַנוֹהֵי יֵיכָלוּנָה: לבּוּדָאַשְׁתַאַר בְּבָשְׁרָא וּבַלַחָמַא בַּנוּרָא תּוֹקְדוּן: לנוּמִתְּרַע משכן זמנא לא תפקון שבעא יומין עד יום משלם יומי קרבּניכון אַרִי שבעא יומין יקרב ית קרבּנכון:

נג את־יִדִיהָם עַל־רָאשׁ הַאַיָל: נַיִּשְׁחַטׁ ו נַיַבָּח משה מדמו נג את־יִדיהם נַיָּתֵן עַל־תִּנָוּךְ אְזֵן־אַהֲרוֹ הַיִּמָנֵית וַעַל־בָּהֵו יַדוֹ הַיִּמַנִּית בּר ועַל־בָּהֶן רָגָלִוֹ הַיִּמְנֵית: וַיַּקְרֵב אַת־בְּנֵי אַהַרוֹ וַיִּמָׁן משה מו־הדם על־תנור אַזנָם הַיִּמַנִּית וְעַל־בָּהֶן יַדַם הימנית ועל-בַּהָן רָגַלָם הַיִּמְנֵית וַיִּזְרֹק מֹשֵה אָת־הַבֵּם -הַעל-הַמַּזַבַּחַ סַבַיב: וַיָּקָּח אָת־הַחֵלֶב וָאָת־הַאַלִיַה וָאֶת־ כּל-החַלַב אַשֵּר עַל־הַפָּרב וָאָת יתֵרֶת הַכַּבָּד וָאָת־ בּו שָׁתֵּי הַכְּלַיָּת וָאָת־חֶלְבָּהֵן וָאָת שִׁוֹק הַנַּמֵין: וּמְסֵּל הַמַּצוֹת אֲשֶׁר ו לִפְנֵי יהוֹה 'לָלַהְח חַלַּת מַצֵּה אַחַת וַחַלֵּת לַחָם שַמֵן אַחָת וָרַקִּיק אָחָד וַיַּשָם עַל־הַחַלַבְים נו ועל שוק הַיַּמֵין: וַיָּתַן אֵת־הַכֹּל עַל כַּפֵּי אָהַרֹן וַעַל כַּפֵּי : וַעַל שׁוֹק הַיַּמֵין בח בניו וַיַּנַף אתם תנופה לפני יהוה: וַיַּלֵּח משֶה אתם מעל כַּפִּיהַם וַיַּקטַר הַמַּזְבַּחָה עַל־הַעַלַה מַלְאִים הַם בש לבים ניחם אשה הוא ליהוה: וַיַּקַח משה את־החוה ויניפהו תנופה לפני יהוה מאיל המלאים למשה היה בַּאֲשֵׁר צָוָה יהוָה אֶת־משַׁה: וַיָּלֶּח משַמו הַמִּשָּה וּמִן־הַדָּם אַשֵּר עַל־הַמַּוֹבָּחַ נַיַּז עַל־ אַהַרן עַל־בָּגַדִיו וִעַל־בַּנִיו וִעַל־בָּגַדִי בַנַיו אָתוּ וַיַּקַדָּשׁ אָת־אַהֶרן אַת־בָּגַרִיו וָאַת־בַּנַיו וָאַת־בָּגַרי בַנַיו אָתְּוֹ: לא נַיֹּאמֶר משָׁה אָל־אָהַרן וָאֵל־בַּנַיו בַּשָּׁלוּ אַת־הַבּשַׂרׁ פַתַח אָהַל מועד ושם תאכלו אתו ואת־הלחם אשר צוֹּיתיֹ לאמר אהרן המלאים כאשר ובלחם בַּבַשַׂר לב ל**אכלהו: והנותר** תשרפו: לַּג וּמִפֶּּתַח אָהַל מוּעֶד לָא תֵצָאוּ שָׁבָעַת יַמִּים עַד יִוֹם 🖈 מָלֹאַת יָמֵי מִלָּאֵיבֶם כָּי שָׁבָעַת יַמִּים יִמְלֵא אֵת־יַרְבֶם:

775

מפורש במנחות (מת.): (בח) ויקטר המובחה. משה שמש כל שבעת ימי המלוחים בחלוק לבן (ע"ז לד.): על העלה. אחר הטולה ולא מלינו שוק של שלמים קרב בכל . שמלואים ל' שלמים שממלאים ומשלימים את הכהנים בכהונתם (ח"כ מלואים כ): (בו) וחלת לחם שמן. היא רצוכה שהיה מרבה בה שמן כנגד החלות והרקיקין כך

The bull sin-offering came to sanctify the Altar (v. 15), and the ram elevation-offering came, like all voluntary elevation-offerings, to achieve Divine favor for the Kohanim on whose behalf it was offered (see 1:3). The ram peace-offering came as an expression of gratitude to God for having allowed the Kohanim the great privilege of being His servants. Since the peace-offering ram was the final step in this process, it could be called the myton try, inauguration ram. When this offering was completed, the Kohanim were

finally sanctified sufficiently to perform the Temple service.

23. תְּנֵוּךְ אַזְּןְּ. . . תִּיְמְנִיתְ — The middle part of [Aaron's] right ear. This is the tragus, i.e., the skin-covered projection in front of the external ear (Rashi 14:14 and Exodus 29:20). According to R' Saadiah Gaon, it is the ear lobe (see also Rambam, comm. to Negaim 14:9, Kafich ed.). The Chafetz Chaim (comm. to Sifra Metzora, perek 3) writes that the ear can be viewed as three concentric circles: The outermost circle is all soft flesh; just inside is a circle of cartilage; and

their hands upon the head of the ram. <sup>23</sup> He slaughtered it, and Moses took some of its blood and placed it upon the middle part of Aaron's right ear, upon the thumb of his right hand, and upon the big toe of his right foot. <sup>24</sup> He brought the sons of Aaron forward, and Moses put some of the blood upon the middle part of their right ear, upon the thumb of their right hand and upon the big toe of their right foot; and Moses threw the [remaining] blood upon the Altar, all around. <sup>25</sup> He took the fat, and the tail, and all the fat that was upon the innards, and the diaphragm of the liver, and the two kidneys and their fat, and the right thigh. <sup>26</sup> And from the basket of matzos that was before HASHEM he took one matzah loaf, one oily bread loaf, and one wafer, and placed them on the fats and on the right thigh. <sup>27</sup> He put it all on Aaron's palms and on the palms of his sons; and he waved them as a wave-service before HASHEM. <sup>28</sup> Then Moses took them from on their palms and caused them to go up in smoke on the Altar after the elevation-offering; they were inauguration offerings, for a satisfying aroma; it was a fire-offering to HASHEM. <sup>29</sup> Moses took the breast and waved it as a wave-service before HASHEM; from the ram of the dedication it was a portion for Moses, as HASHEM had commanded Moses.

<sup>30</sup> Moses took from the oil of anointment and some of the blood that was on the Altar, and he sprinkled it upon Aaron and his vestments, and upon his sons and upon the vestments of his sons who were with him; thus he sanctified Aaron and his vestments, and his sons, and the vestments of his sons with him.

<sup>31</sup> Moses said to Aaron and to his sons: Cook the flesh at the entrance of the Tent of the Meeting and there you shall eat it and the bread that is in the basket of the inauguration-offerings, as I have been commanded, saying: "Aaron and his sons shall eat it." <sup>32</sup> And whatever is left over of the flesh and of the bread, you shall burn in the fire. <sup>33</sup> You shall not leave the entrance of the Tent of the Meeting for seven days, until the day when your days of inauguration are completed: for you shall be inaugurated for a seven-day period.

at the very center is the opening that leads to the middle and inner ear. The תְּנוּהְ of our verse and of 14:14 is the cartilage.

Although this ritual is a אַוְרֵת הַּבְּתוּב , Scriptural decree, it has a homiletic lesson that applies to everyone. The blood upon the ear symbolizes that the Kohanim should always listen to and obey God's commands. The hand is the organ that grasps things and that is active; so the blood upon the thumb symbolizes that the Kohanim should actively carry out His will. And the foot is the organ of movement; so the blood on the big toe symbolizes that the Kohanim should always move with alacrity to serve God (R' Avraham ben HaRambam).

26. ומסל הַמְּצוֹח — And from the basket of matzos. The basket contained ten loaves each of the three kinds of loaves listed in this verse (Rashi to Exodus 29:2). The loaves are described in the notes to 2:4 and 6:14.

תְּכֵּלְת לְּחָם שְּׁמֶּן — Oily bread loaf. All three kinds of matzos were made with oil; this one is called oily because it contained as much oil — one quarter-log — as the other two put together (Rashi; Menachos 89a).

28. יַּקְשֵּה — And caused them to go up in smoke. This is the only case of a peace-offering thigh that was burned [generally, it was a gift to the Kohen (7:32)] (Rashi).

Sforno explains that the thigh was burned to symbolize

that the Kohen — whom the inauguration service had made eligible to enter the Sanctuary — is dedicating his power of mobility to God.

29. לְמְשֶׁה הָיָה לְמְנֶּה — It was a portion for Moses. As noted above, during the seven inauguration days Moses functioned as the Kohen Gadol. He received the breast of the peace-offering as his portion because it always went to the Kohanim from peace-offerings.

**30. מְּיְהָהָּה** — And some of the blood. He was to take the blood only of the אֵיל הַמֶּלְאִים, inauguration ram (Sifra according to Gra), by wiping off some of the blood that had been thrown upon the Altar (Chizkuni Exodus 29:21).

31. אָהָל מוֹעַר אַהָּל מוֹעַר אַהָּל מוֹעַר אַהָּל מוֹעַר אַהָּל מוֹעַר. At the entrance of the Tent of the Meeting. Ordinary peace-offerings were eaten throughout the camp of Israel. This peace-offering was given the higher status of הַּרְשִׁי הַּרְשִׁים, most sacred offering, and had to be consumed in the Tabernacle area. Another part of this higher status is that it had to be consumed that day and evening (v. 32), unlike ordinary peace-offerings that could be consumed the following day as well (Rashi, Ramban; Exodus 29:31,34).

33. יְמֵלֵא אָח־יְרֶכֶּם You shall be inaugurated [lit. your hands shall be filled]. The inauguration of the Kohanim consecrated them and gave them the spiritual capability that is described as filling their hands with the priestly

לרפְתָא דִי עֲבֶר בְּיוֹמָא הָבִין פַּקִיר יְיִ לְמֶעְבֶּר לְכַפָּרָא עֲלֵיכוֹן: לּהּוֹבְתְּרָע שְׁבֶּן זִמְנָא וְמִיּוֹתוֹן אֲבֵי כֵּן אִתְפַּקָּרִת: שבְעָא יוֹמִין וְתִשְׁרוּן יָת מְשְׁרַת מִימְרָא לּוֹנַעְבֵּר לְכַפָּרָא עֲלֵיכוֹן: לְּהּוֹבְתְּיֵא פּפִּיר יי בִּירא דמשה: פַּפִּיר יי בִּירא דמשה:

לר בַּאֲשֶׁר עָשָׂה בַּיִּוֹם הַזְּה צְנְה יהנָה לֵצְשְׂת לְכַפָּר עֲלֵיכֶם:
לה וּפֶּתַח אֹהֶל מוֹעִר הַשְּׁבֵּוּ יוֹמָם וָלַיְלָה שִׁבְעַת יָמִים
לה וַיַּעֲשׁ אָהְרְן וּבָנְיוֹ אֻת כָּל־הַדְּבָרִים אֲשֶׁר־צִנָּה יהוָה
לה וַיַּעֲשׁ אָהְרְן וּבָנְיוֹ אֻת כָּל־הַדְּבָרִים אֲשֶׁר־צִנָּה יהוָה
ביר־משׁה: צו פסופים. צו פסופים.

,//r->

(חורת כהנים שם לו; יומל ג:): (לה) ולא תמותו. הל אם לל תעשו כן הרי אתם חייבים מיחה: (לו) ויעש אהרן ובניו. להגיד שכחן שלא הטו ימין ושמאל: , מקום חוץ מזה: (לד) צוה ה' לעשות. כל שבעת הימים. ורכותינו דרשו, לעשות, זה מעשה פרה. לכפר, זה מעשה יום הכפורים. וללמד שכהן גדול טעון פרישה קודם יום הכפורים שבעת ימים וכן הכהן השורף את הפרה טעון פרישה קודם יום הכפורים שבעת ימים וכן הכהן השורף את הפרה

service. The same simile can carry with it the connotation of education, which carries with it the preparation to accept new responsibility. Since the Kohanim had to be trained in how to perform the service, they had to remain on the premises for the entire seven-day period of the inauguration service (Haamek Davar).

34. יְנְיִשׁת So Hashem had commanded to be done. This service was to be repeated on each of the seven

inauguration days (Rashi).

35. יומָם וְלֵּילָה שְׁבְעֵּח יָמִים — Day and night for a seven-day period. The requirement was not meant literally that they remain at the Tent of Meeting uninterruptedly for a full seven days [since it is obvious that a person is only flesh and blood and must attend to bodily needs (R' Bachya)]. Rather, the commandment was that they must remain at the Tent constantly as long as there is a sacrificial service to be done,

<sup>34</sup> As he did on this day, so HASHEM had commanded to be done to provide atonement for you. <sup>35</sup> At the entrance of the Tent of Meeting shall you dwell day and night for a seven-day period, and you shall protect HASHEM's charge so that you will not die; for so have I been commanded.

<sup>36</sup> Aaron and his sons carried out all the matters that HASHEM commanded through Moses.

#### THE HAFTARAH FOR TZAV APPEARS ON PAGE 1167

During non-leap years, Shabbos HaGadol always coincides with Tzav. The regular Haftarah is then replaced with the Haftarah for Shabbas HaGadol, page 1220. The following rules apply during leap years.

When Parashas Zachor or Parashas Parah coincides with Tzav, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Parashas Zachor — Maftir, page 1066 (25:17-19), Haftarah, page 1214; or Parashas Parah — Maftir, page 838 (19:1-22), Haftarah, page 1216.

including the evening hours when the parts are burned on the Altar. As soon as the service is completed, however, they would be free to leave. This requirement was in effect even after the inauguration week was over, for a Kohen is never permitted to leave in the middle of the service (Ramban, Sifra).

וְלֹא חָמּוּתוּ — So that you will not die. But if you do not obey this command, you shall die (Rashi).

36. וַּנְעֵשׁ אַהַרֹן וּבְנָיוּ — Aaron and his sons carried out. The commandments were many and their details voluminous, but they neither deviated nor erred (Gur Aryeh).

Sifra comments that the verse comes to praise Aaron and

his sons for doing the service with great joy, as if they had been commanded directly by God. Gur Aryeh explains that great people tend to feel resentment when they must obey the instructions received through a contemporary, but Aaron had no such feelings. He performed the service with complete selflessness.

ביו מסוקות. ציו מסוקות פא 96 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic ואַ, command. This alludes to commandments and our obedience to them. (According to the punctuation in our standard texts of the Chumash, however, Tzav contains 97 verses. See Minchas Shai to 8:8 regarding possible variations of punctuation.)

to

# אונקלוס

אַנַהַנָה בִּיוֹמַא תִמינאה קרא משה לאהרן ולבנוהי ולסבי ישראל: בואמר לאהרו סב לה עגל בר תורי לחטאתא ודכר לעלתא שלמיז וקרב קדם יי: גועם בני ישראל תמלל למימר סיבו צפיר בר עזין לחטאתא ועגל ואמר בני שנא שלמין לעלתא: דותור ודכר לנכסת קודשיא לדבחא קדם יי ומנחתא דפילא במשח אַרֵי יוֹמָא דֵין יָקָרָא דַייַ מָתַגָּלי לְכוּן: הוּנסיבוּ ית די פקיד משה לקדם משכז זמנא וקריבו כל כנשתא וקמו קדם יי: וואמר משה דין פתגמא די פקיד ייַ תעברון ויתגלי לכוז יקרא דיי: וואמר משה לאהרו קרב למדבחא ועבד ית חטאתה וית עַלַתַר וַכַפַּר עַלַר ועל עַמַא ועבר יַת קַרבּו עַמַא וַכַפַּר עַליהוֹן כּמא די פַקיד יַיַ: חוּקָרב אַהַרן לְמַרבּחַא וּנַכַס ית עגלא רחטאתא די לה: טוקריבו בְּנֵי אֲהַרֹן יַת דְּמֵא לֶה וּטְבַל אֲצַבּעה ברמא ויהב על קרנת מדבחא ויַת דּמַא אַרִיק לִיסוֹרַא דַמַדְבָּחַא:

# פרשת שמיני

נְיְהִי בַּיִּוֹם הַשְּׁמִינִי קָבָר מֹשֶׁה לְאַהָרֹן וּלְבָגֵיו וּלְּזִקְנֵי
 יִשְׂרָאֵלֹּ נַיְּאמֶר אֶלֹ־אַהָרֹן קַח־לְףְ עֵגֶל בֶּן־בָּקָר לְחַשָּאַת וְעֵגֶל וְנָקְרָ לְעַלֻה הְמִימֶם וְהַקְּרָב לִפְּנֵי יהוֹה: וְאֶלֹּ בְּנֵי ישְׁרָאֵל הְעַלֶּה הְמִימֶם וְהַקְּרָב לִפְנֵי יהוֹה: וְאֶלֹּ נְבָבֶשׁ הְתְּבְּבְר לֵאמֶר קְחָוֹ שְׁעִיר־עִיִּים לְחַשָּׁאת וְעֵגֶל וָבֶבֶשׁ לְבְבֶּי יהוֹה וּמִנְחָה בְּלוּלֵה בַשָּמֶן כִּי הַיֹּם יהוֹה נִרְאָה לְּצְבֶר בְּשָׁמֶן כִּי הַיֹּם יהוֹה נִרְאָה הְּבְּבֶר בַּשְׁמֶן כִּי הַיֹּם יהוֹה נִרְאָה הַיְּבְבֶּר בְּשְׁלְּיִר וְבַבֶּר בְּעָבְר הְמָשֶׁה זֶה הַיְבְּבְר בְּעִּבְר בְּעְבְר הְמָשֶׁה זְה הַנְיִּאְה וְנִילְא אֲלֵיכֶם כְּכְּוֹד יהוֹה הְנִיּאְה וְנִילְה וְבָבֶּר בְּעָרְךְ וְכַבֵּר בְּעָרְךְ וֹבְבֶּר בְּעָרְרְ וְכַבְּר בְּעִרְךְ וֹבְתְּר הְמָשֶׁה אָת־עָנֶל הַחַשָּאת אֲשֶׁר־לְוֹי.
 יְנִיקְרְבוֹ בְּעָרְ וְבָבֶּר בְּעָרְ וְכַבֵּר בְּעִרְךְ וֹבְבֵּר בְּעִרְךְ וֹבְבָּר הָעָם וְעֲשֵׁה אֶת־חָטָאת אֲשֶׁר־לְוֹי.
 יִנִיקְרְבוֹ בְּעִרְ וְלָבְר וְבַבְּר בְּעִרְן אֶל־הַבְּוֹ וְנִישְׁהְטֹ אֶת־עַנֶל הַחַשָּאת אֲשֶׁר־לְוֹי.
 יִנִיקְרְבוֹ בְּנִי אֲהְרֹן אֶת־הַבְּם בְּאָשֶׁר צְנֶה יִהְוֹה יִהוֹה וַנְשְׁחֵט אֶת־עֵנֶל הְעָבְיל אֶבְּלְוֹ בְּיְשְׁרִילְוֹ בְּבְּרְוֹ הְמָבְיוֹ הְנִישְׁרְן אֶל־בְּרְנְוֹת הַמִּוְבָּח וְאֶת־הְרָם בְּאָשֶׁר עְנִילְ הְלָוֹי בַּיְיְבְּרְוֹ הְבִּבְיוֹ בְּבְּרְוֹת הַמִּוְבָּח וְאָת־הְרָם אֵבְילִי מְבְּרְוֹ הְיֹבְיּתְוֹב הַמִּוֹבְם וְנִבְּתְוֹ בְּבְּיוֹ בְּיוֹבְם וְנִישְׁר בְּעִרְבְּן בְּעִבְרְן בְּבְּיוֹ הְבְּבְיוֹ הְבְּבְיוֹבְים וְבְּיִבְּיוֹ הְבְּבְיוֹ הְבְּבְיוֹ הְבְּבְיוֹ בְּבְיּבְיוֹ הְוֹיְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹבְם הְנִבְּעוֹ בְבְבְּבוֹ בְּבְנִי אֲבְרְוֹב בְּבְּיוֹ הְבְּבְיוֹ הְבְּבְיוֹ בְּבְבְּבְרוֹ הְבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְיוֹבְים וְבְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹב בְּבְיוֹם הְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹב בְּבְיוֹב בְּבְבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹבְבְּבְיוֹ בְּבְשְׁבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְיוֹ הְיוֹם הְבּבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ הְבְּבְבְיוֹ בְּב

"t

(שם ד; ח"כ שם ג): (ר) כי היום ה' נראה אליכם. להקרות שכינתו כמעשה
ידיכם (מ"כ שם ד) לכך קרבנות הללו באין חובה ליום זה: (ז) קרב אל המזבח.
שהיה אהרן בוש וירא לגשת אמר לו משה למה אתה בוש לכך נבתרת (שם ח):
את חטאתך. טגל בן בקר: ואת עולתך. האיל: קרבן העם. שעיר טזים
וטגל וכבש. כל מקום שלא ענל בן שנה הוא (ר"ה י) ומכאן אתה למד:

(א) ויהי ביום השמיני. שמיני למלואים, הוא ראש חודש ניסן, שהוקם המשכן ב ניס ונפל עשר עסרות השנויות כסדר עולם (פ"ז; ח"כ מכילחא דמלואים ב ניס ונפל עשר עסרות השנויות כסדר עולם (פ"ז; ח"כ מכילחא דמלואים שמיני פרשתא אלו, שבת פז:): וליקני ישראל. להשמיעם שעל פי הדבור אהרן נכנס וממומא שמיני ג): (ב) קח ככנס ומשם בכהונה גדולה ולא יאמרו מאליו נכנס ומנחומא שמיני ג): (ב) קח לר עגל. להודיע שמכפר לו ההב"ה ע"י עגל זה על מעשה העגל ושעשה) לר עגל. להודיע שמכפר לו החב"ה ע"י עגל זה על מעשה העגל ושעשה)

## PARASHAS SHEMINI

9.

### ◆§ The Priestly Service begins.

At the end of the previous Sidrah. Aaron and his sons were instructed to remain at the Tent of Meeting for seven full days while Moses performed the inauguration service, which began on the twenty-third of Adar. Each day for seven days. Moses erected the Tabernacle, performed the entire service himself, and disassembled the Tabernacle when the service was done. The inauguration period climaxed with the consecration of Aaron and his sons as Kohanim on the eighth day. From that moment onward, only Kohanim were eligible to perform the Tabernacle service. This chapter begins on the first day of Nissan, the eighth day of the inauguration service. On that day, the Tabernacle was erected permanently and the Kohanim assumed their new role. This Sidrah describes the special service the newly consecrated Kohanim performed on the day they achieved their new status.

 $1.\,$ יוָהי - lt was. The Sages teach that the word יוְהִי often indicates that trouble or grief is associated with the narrative

(Megillah 10b). What sadness could there have been on that joyous first day of Nissan? R' Yisrael of Rizhin notes Sfomo's comment that until the sin of the Golden Calf, there was no need for a center of holiness; every Jew was worthy of the Divine Presence. After that calamitous national downfall, it became necessary to build a Tabernacle as a resting place for the Shechinah. If so, it was truly sad that the Tabernacle was dedicated, because the joy was mixed with the realization that the people had forfeited their opportunity for even greater holiness.

אלְיְקְבֵּי יִשְׂרָאֵל — And the elders of Israel. Although the command to bring the offerings listed below was addressed only to Aaron, Moses wanted the elders to hear for themselves that Aaron had been elevated to the office of Kohen Gadol by God, and had not seized it for himself (Rashi), or been given the post by his brother in an act of nepotism.

2. עַגַל בְּן־בְּקֵר — A young bull. God chose a bull for Aaron's sin-offering to show that by offering this animal, Aaron would be forgiven for his role in the sin of the Golden Calf (Rashi).

# **PARASHAS SHEMINI**

9 The

Beains

t was on the eighth day, Moses summoned Aaron and his sons, and the elders of Israel. <sup>2</sup> He said to Aaron: Take uourself a young bull for a sin-offering and a ram for an Priestly elevation offering — unblemished; and offer [them] before HASHEM. 3 And to the Children of Israel speak as follows: Take a he-goat for a sin-offering, and a calf and a sheep in their first year — unblemished — for an elevation-offering. 4 And a bull and a ram for a peace offering to slaughter before HASHEM, and a meal-offering mixed with oil: for today HASHEM appears to you

<sup>5</sup> They took what Moses had commanded to the front of the Tent of Meeting: and the entire assemblu approached and stood before HASHEM, 6 Moses said; This is the thing that HASHEM has commanded you to do; then the glory of HASHEM will appear to you.

<sup>7</sup> Moses said to Aaron: Come near to the Altar and perform the service of your sin-offering and uour elevation-offering and provide atonement for yourself and for the people; then perform the service of the people's offering and provide atonement for them, as HASHEM has commanded.

8 Aaron came near to the Altar, and slaughtered, the sin-offering calf that was his. 9 The sons of Aaron brought the blood to him. He dipped his finger into the blood and placed it upon the horns of the Altar, and he poured the [remaining] blood upon the foundation of the Altar.

3. תדבר — Speak. The verse does not specify who was commanded to make this statement to the Children of Israel. Ramban offers three alternatives: (a) The honor was given to Aaron in order to enhance his prestige; (b) Moses directed everyone present to speak to the people, both Aaron and the elders (but he spoke in the singular because each of them was to bear individual responsibility for conveying the command to the peoplel; (c) Moses told each of them what he was to do; after directing Aaron to prepare his offerings (v. 2), he now instructed the elders to arrange for the offerings of the nation.

שעיר־עוים לחטאת — A he-goat for a sin-offering. The sinoffering of the people was a he-goat, while that of Aaron was a calf (v. 2). Targum Yonasan comments that Aaron's offering atoned for the sin of the Golden Calf, while that of the people atoned for the sale of Joseph. Those sins stemmed from different root causes, and the different animals required by the Torah were reflective of the character flaws that caused the sins and needed atonement. When the people demanded that Aaron build them a "god" to take the place of Moses, they suffered from excessive dependence on him. They thought that they could not endure without Moses or something to take his place -- therefore, Aaron brought a calf, which always follows its mother submissively. When the brothers sold Joseph, however, they signified a rebellious instinct, for they refused to accept Jacob's choice of Joseph as the leader of the family. They behaved like a brazen goat, so that was the animal that atoned for their sin (R' Yosef Dov Soloveitchik).

4. ה' גראה — HASHEM appears. The degree of Shechinah [Divine Presence] that their offerings would bring about was manifested by the descent of a Heavenly fire which represented God's appearance among the people (v. 24, Rashbam).

5. ויַקרבוּ בַּל־הַעְרָה — And the entire assembly approached. The people had not been instructed to approach, but when they realized that God was ready to accept their offerings in atonement for their sins, they gathered eagerly and joyously (Sifra).

6. ויאמר משה זה הדבר – Moses said: This is the thing. Referring to this service. Moses said this to reassure the people that the alory of HASHEM would appear to them this day as a result of Aaron's performance of the service for the first time (Rashi).

Moses told the people that after they carried out God's command. His glory would appear to them. This concept is fundamental to Jewish faith, that first a Jew must dedicate himself to obeying the will of God, and untold beneficial results will flow from it. At the Splitting of the Sea, for example, the Jews plunged into the waters, and, in reward for their faith, God showed them unprecedented miracles and a higher degree of revelation than was experienced even by the prophet Ezekiel. Such was the resolve that moved the people to declare to Moses that they were ready to perform all the commandments even before they knew what God would ask of them (Exodus 24:7; Shabbos 88a). Once a Jew displays his trust in God, God will reciprocate with every manner of blessing (R' Aharon Kotler).

7. כרב — Come near. Aaron was overawed and ashamed to approach the Altar Ibecause of his role in making the Golden Calfi. Moses encouraged him, saying, "Why are you ashamed? It is for this (to fill the position of High Priest) that you have been chosen!" (Rashi).

Degel Machaneh Ephraim comments homiletically, "It is precisely because you possess the attribute of shame that you have been chosen; God despises the haughty."

בער העם — And for the people. Indirectly, Aaron's personal offering was an atonement for the people as well as himself, because one cannot atone for others unless he is himself free from sin (Bava Metzia 107b). Only after Aaron had atoned for himself could he bring the communal offerings listed in verse 3 (Ibn Ezra).

שני

יוית תרבא וית כליתא וית חצרא מן כבדא מו חטאתא אסק למדבחא כמא די פּקיד יי ית משה: יאוית כשרא וית משכא אוקיד בנורא מברא למשריתא: יבוּנָכֶס יַת עַלַתַא וָאַמְטִיאוּ בּני אַהַרן לה יַת דַּמַא וּזְרַקָה על מַרבָּחא סחור סחור: יגוית עלתא אמטיאו לה לאברהא וית רישא ואסק על מדבחא: ידוחליל יַת גַּנָא ויַת כּרעיא ואסק על עַלַתַא לִמַדְבָּחַא: טוּוַקָרֵב יַת קרבּוֹ עַמַא וּנָסִיב יַת צָפִירָא דְחַטַאתַא די לעמא ונכסה וכפר בדמה כקדמאה: טוקרב יַת עלַתַא ועַבְדָהּ כַּרְחַזֵי: מוקרב ית מנחתא ומלא ידה מנה ואסק על מדבחא בר מעלת צפרא: יחונכס ית תורא וית דכרא נכסת קוּדשַיַא דִּי לעמַא ואַמטיאוּ בּנִי אַהַרן יַת דָּמָא לָה וּזָרֵקָה עַל מַרַבְּחַא סחור סְחוֹר: ייּ וַנָּת תַּרְכַּיָּא מִן תּוֹרָא וּמִן דָּכָרָא אַלִּיתַא וָחַפֵּי גַּנַּא וְכַלְיַתַא וַחַצֵר כָּבָדָא: כּוֹשַׁוִּיאוּ יַת תַּרְבַּיַא עַל חַדוַתָא וָאַסֶּק תַּרבַּיַא לְמַדְבָּחַא: כּא וַיַּת חֶדְנָתָא וְיָת שׁוֹקָא דְיַמִּינַא אֲרֵם אֲהַרֹן אָרָמָא קֶדָם יְיָ כִּמָא דִי פַּקִּיד משׁה: בנואַרָם אַהַרן יַת יִדוֹהַי עַל עַמַּא וּבַרֵבנוּן וּנִחַת מִלְּמַעַבַּד חַטַּאתָא וַעַלַתַא וַנָּכָסַת קוּדְשַׁיַּא: בּגוַעַל משׁה וְאַהַרן לִמַשִּבּן זְמִנָא וּנִפָּקוּ וּבַרִיכוּ יַת עמא ואָתגּלִי יַקרַא דִייַ לְכַל עמַא: ברוּגפָקַת אֶשֶׁתָא מִן קֶדָם יְיָ וַאַכַלַת על מַדְבָּחַא יַת עַלַתַא וִיַת תַּרְבַּיַא וַחַזַא ַבַל עַמַא וְשַבַּחוּ וּנְפַלוּ עַל אַפֵּיהון:

ּ ואת־הַהַּלֵב וָאֵת־הַכְּלֵית וָאֵת־הַיּתֵרַת מִן־הַכַּבֶּד' מִן־ הַחַטַּאת הָקָטֵיר הַמִּוְבֵּחַה בַּאַשֵׁר צְוַה יהוָה אֵת־מֹשֵה: אַ ואת־הבשר ואַת־הַעור שַרָף בַּאָשׁ מִחְוּץ לֵמַחָנֵה: יב וישַחָט אַת־הַעלֵה וַנִּמִצְאוּ בִּנֵּי אַהַרון אֵלַיוֹ אֵת־הַרָּם יּבּ י נַיִּזְרְקָהוּ עַל־הַמִּזְבָּחַ סָבְיב: וְאֶת־הָעֹלָה הִמְצִיאוּ אֵלֵיו ... ָר לְנְתָחֶיהָ וְאֶת־הָרָאשׁ וַיַּקְטֵר עַל־הַמִּזְבֵּחַ: וַיִּרְחַץ אֵת־ יי הַקֶּרֶב וְאֶת־הַבְּרָעֻיִם וַיַּקְטֵר עַל־הָעֹלָה הַמִּזְבֵּחָה: וַיַּקְבֵׁר יּ אָת קַרְבַּן הַעָם וַיָּקַּח אֶת־שָּׁעֵיר הַחַטַּאת אַשֵּׁר לַעַם יי וַיִּשְׁחָטֵהוּ וַיִּחַטָּאָהוּ בָּרָאשִׁון: וַיַּקָרָב אֵת־הַעַלֵּה וַיִּעַשֵּׁה ייַ י כַּמַשְׁפַט: וַיַּקרַבֿ אָת־הַמִּנְחַהُ וַיִּמַלֵּא כַפּוֹ מִמֶּנָה וַיַּקטֵר ייַ יו עַל־הַמִּזְבֵּחַ מִלְבֵּר עֹלֵת הַבְּקֵר: וַיִּשְׁחֲט אֵת־הַשּׁוֹר יוּ וָאֵת־הַאַּיִל זַבַח הַשָּׁלַמִים אֲשֵׁר לָעָם 'וַיַּמִצְּאוּ בִּנֵּי אֲהַרְן יש אַת־הַדָּם אַלָּיו נַיִּזְרָקֵהוּ עַל־הַמִּזְבֵּחַ סָבֵיב: וְאֵת־ יַּ הַחַלַבִּים מִן־הַשִּׁוֹר וּמִן־הַאַיִל הַאַלְיֵה וְהַמְּכַּסֶה וְהַכְּלֵּיֹת בּ וִיתֵרַת הַכַּבֵּד: וַיַּשִּׁימוּ אֶת־הַחֶלַבִּים עַל־הַחַוִּת וַיַּקְטֵר בא הַחַלַבִּים הַמִּזְבֵּחָה: וָאַת הַחַזֹּוֹת וָאֵת שְׁוֹק הַיַּמִין הַנֵּיף בּב אַהַרֶן תִנוּפָה לִפְנֵי יהוָה בַּאַשֵּר צְנַה מֹשֵה: וַיְּשָּׁא אֲהַרְן אַת־יַבֵו אַל־הַעָם וַיִּבַרְכֵם וַיַּרֵד מֵעַשְׂת הַחַטֵּאת וְהָעַלָּה בּג וְהַשָּׁלָמֵים: וַיָּבֹא משֵה וְאַהַרן אֵל־אְהֵל מועד וַיִּצְאוֹ בּג וְהַשָּׁלָמֵים: וַיֶּבֶרְכָוּ אֶת־הָעָם וַיֵּרָא כִבְוֹד־יהוֹה אֵל־כַּל־הַעַם: שלישי כר וַתַּצָא אָשׁ מַלְפָנֵי יהוֹה וַתֹּאבַל עַל־הַמוֹבַּח אַת־הַעַלַה וָאַת־הַחַלַבֵּים וַיַּרָא כַּל־הַעָם וַיַּרְנוּ וַיָּפְּלְוּ עַל־פָּנִיהָם:

נכנס משה עם אהרן ללמדו על מעשה הקערת (שם). ד"א כיון שראה אהרן שקרבו כל הקרבנות ונטשו כל המטשים ולא ירדה שכינה לישראל היה מלטער, ואמר יודע אני שכעם הקב"ה עלי ובשבילי לא ירדה שכינה לישראל. אמר לו למשה, משה אחי כך עשיח לי שנכנסתי ונתביישתי, מיד נכנס משה עמו ובקשו רחמים וירדה שכינה לישראל (שם יש): ויצאו ויברכו את העם. אמרו ויהי נועם ה' אלהינו עלינו (תהלים ל:יז) יהי רלון שתשרה שכינה במעשה ידיכם (ת"כ שם טו, ועי' רש"י שבועות טו:) לפי שכל שבעת ימי המלואים שהעמידו משה למשכן ושמש בו ופרקו בכל יום לא שרחה בו שכינה, והיו ישראל נכלמים ואומרים למשה משה רבינו כל הטורח שטרחנו שחשרה שכינה בינינו ונדע שנתכפר לנו עון העגל. לכך אמר זה הדבר אשר לוה ה' חעשו וירא אליכם כבוד ה' (לעיל פסוק ו). אהרן אחי כדאי וחשוב ממני, שע"י קרבנוחיו ועבודתו תשרה שכינה בכם ותדעו שהמקום בחר בו: (בד) וירגו. כתרגומו: (יא) ואת הבשר ואת העור. לא מלינו חטאת חילונה נשרפת אלא זו ושל מלואים (שמות כט:יד) וכולן ע"פ הדבור: (יב) וימצאו. לשון הושמה והזמנה: (טו) ויחטאהו. עשהו כמשפט חסחת: בראשון. כענל שלו: (טו) ויעשה כמשפט. המפורש בעולח נדבה בויקרא (לעיל פרק א; בילה כ.): (יז) וימלא בפו. היא קמילה (ח"כ שם יא): מלבד עלת הכקר, כל אלה עשה אחר עולם החמיד: (יט) והמכסה. חלב המכסה את הקרב: (ב) וישימו את החלבים על החזות. לאחר התנופה נתנן כהן המניף לכהן אחר להקטירם נמלאו העליונים למעה: (כב) ויברכם, ברכת כהנים יכרכך יאר ישא (ת"כ שם ל): וירד. מעל המזכח: (בג) ויבא משה ואהרן וגו׳. למה נכנסו, מלאחי בפ' מלואים בברייחא הנוספת על ח"כ שלנו. למה נכנס משה עם אהרן, ללמדו על מעשה הקטרת. או לא נכנס אלא לדבר אתר, הריני דן, ירידה וביאה טעונות ברכה, מה ירידה מעין עבודה אף ביאה מעין עבודה. הא למדת. למה

<sup>10.</sup> הקטיר — He caused to go up in smoke. There was no permanent fire on the Altar until the Heavenly fire came down (v. 24) and consumed the sacrificial parts. Thus, the intent of the term in our verse is that Aaron placed it on the pyre, so that it would be ready to be burned when the

Heavenly fire descended upon the Altar (Rashbarn to v. 13; Haamek Davar).

<sup>11.</sup> שֶּׁרֶף — He bwned. Ordinarily the only sin-offerings that were burned outside the camp were חַטָאות פָנִימִיוּת, sin-offerings whose blood was sprinkled inside the Sanctuary

<sup>10</sup> And the fats, and the kidneys, and the diaphragm with the liver of the sin-offering, he caused to go up in smoke on the Altar, as HASHEM had commanded Moses. <sup>11</sup> And the flesh and the hide he burned in fire outside the camp. <sup>12</sup> He slaughtered the elevation-offering; the sons of Aaron presented the blood to him and he threw it upon the Altar, all around. <sup>13</sup> They presented the elevation-offering to him in its pieces with the head; and he caused it to go up in smoke on the Altar. <sup>14</sup> He washed the innards and the feet, and caused them to go up in smoke on the elevation-offering on the Altar.

<sup>15</sup> He brought near the offering of the people: He took the sin-offering goat that was for the people, and slaughtered it and performed the sin-offering service, as for the first one. <sup>16</sup> He brought near the elevation-offering and performed its service according to the law. <sup>17</sup> He brought near the meal-offering, filled his palm from it, and caused it to go up in smoke on the Altar; aside from the morning elevation-offering. <sup>18</sup> He slaughtered the bull and the ram — the people's feast peace-offering; the sons of Aaron presented the blood to him, and he threw it upon the Altar, all around. <sup>19</sup> As for the fats from the bull and from the ram, and the tail, the covering fats, the kidneys, and the diaphragm with the liver, <sup>20</sup> they placed the fats upon the breasts, and caused the fats to go up in smoke on the Altar. <sup>21</sup> Aaron had lifted up the breasts and the right thigh as a wave-service before HASHEM, as Moses had commanded.

<sup>22</sup> Aaron raised his hands toward the people and blessed them; then he descended from having performed the sin-offering, the elevation-offering, and the peace-offering. <sup>23</sup> Moses and Aaron came to the Tent of Meeting, and they went out and they blessed the people — and the glory of HASHEM appeared to the entire people!

<sup>24</sup> A fire went forth from before HASHEM and consumed upon the Altar the elevation offering and the fats; the people saw and sang glad song and fell upon their faces.

(4:1-21; 16:27). The only exceptions to this rule were this sin-offering and those of the seven inauguration days, which were burned even though the entire blood service was on the outer Altar (Rashi).

Why indeed were these offerings completely burned? These offerings came, at least in part, to atone for Aaron's sin of the Golden Calf. By commanding that everything, even the hide, be burned so that not a trace of them would remain, God intimated to the Jewish people that Aaron's sin was forgiven totally (Sifsei Cohen).

- 12. סביב All around. See notes to 1:5.
- 16. בְּמִשְׁפָּט According to the law. He performed the service of all the offerings as their regulations were set forth in chapter 1 (Rashi).
- 17. נְיְמָלֵא בָּפוּ Filled his palm, i.e., with the kornetz, as described in 2:2 (Rashi).
- 22-24. Aaron's blessing and the Divine Presence. Having completed his first day of sacrificial service, Aaron joyously blessed the people, pronouncing Bircas Kohanim, the Priestly Blessing, for the first time. Aaron had an overpowering desire to bless the people, for such is the generous and loving nature of Aaron and his descendants. In reward, God gave the Kohanim the eternal commandment of conferring the Priestly Blessing upon the Jewish people (Sfas Emes).
- 22. ויָשָא אַהָרן אֶת־יָדָו Aaron raised his hands . This is the

source of the rule that Kohanim must raise their hands when they bless the people (Sotah 38a).

יַבֶּרְבֵּם — And blessed them. Aaron pronounced the Priestly Blessing (Rashi). Although this blessing was not yet recorded in the Torah — it is found in Numbers 6:24-27 — it had already been taught to Moses, who, in turn, taught it to Aaron.

- 23. וְבֵּא מִשְּה וְאָהָרוֹ Moses and Aaron came. Why did they enter the Tent of Meeting? Rashi, quoting Sifra, offers two alternatives: (a) Moses was teaching Aaron the procedure of burning the הַמֶּרֶח, incense, on the Inner Altar. (b) When Aaron saw that the Shechinah had not rested upon the Tabernacle despite the long inauguration service, he was distraught and blamed himself, saying, "I know that God is angry with me [because of the sin of the Golden Calf], and it is because of me that the Shechinah has not rested upon Israel." He turned to Moses and said, "Moses, my brother, what have you done to me that you had me embark upon the Divine Service and be humiliated!" Immediately Moses entered [the Tent of Meeting] with him and they prayed for mercy and the Shechinah rested upon Israel.
- 24. 'הַצָּא אַשׁ מִּלְּמְנֵי הַי A fire went forth from before HASHEM. The fire came down like a pillar from heaven to earth (Sifra). It went into the Holy of Holies and from there it went out to the Golden Altar and then to the Outer Altar, causing the incense and the sacrificial parts to go up in smoke (Rashbam).

י"בס

התלישא

אונסיבו בני אהרן נדב ואביהוא גבר מחתיתה ויהבו בהו אשתא ושויאו עלה קטרת (בוסמיז) וקריבו קדם יי אָשַׁתַא נוּכָרֵיתַא די לא פּקיד יתהון: בונפקת אשתא מז קדם יי ואכלת יַתָּהוֹן ומִיתוּ קַרָם יְיַ: גְוַאֲמֵר משָה לאהרן הוא די מליל יי למימר בקריבי אתקדש ועל אפי כל עמא אתיקר ושתיק אהרו: דוקרא משה למישאל וּלְאֵלְצַפָּן בְּנֵי עוִיאֵל אַח אַכוּהי דאהרו ואמר להוז קריבו טולו ית אחיכוז מז קדם (אפי) קודשא למברא למשריתא: הוקריבו ונטלנון בכתניהון למברא למשריתא כמא די מליל משה: וואמר משה לאהרן ולאלעזר ולאיתמר בנוהי רישיכוז לא תרבוז פרוע ולבושיכוז לא תבזעון ולא תמוחון ועל כל בָּנַשְׁתַּא יָהָא רוּגַזָא נַאַחֵיכוֹן כַּל בּית ישראל יבכון ית יקדתא די אוקיד יַיַ: וּוֹמַתַּרַע מַשַּׁכַן זמנא לַא תפּקון דִילִמַא תִמוּתוּן אַרֵי מִשַּח רְבוּתֵא דֵייַ עליכון ועבדו כפתגמא דמשה:

גַיּקְחַוּ בְנִי־צַּאָהַרֹן נָלָב וַאֲבִיהֹוּא אִישׁ מַחְתָּתוֹ וַיִּתְנִּ בָּהַלֹּ אֵשׁ וַנִּשְׁיִמוּ עָלֶיהָ קְטְלֶתוּ וַיַּקְרִיבוּ לִפְנֵי יהוֹה אֲשׁ זַּלָה אֵשׁ וַנִּשְׁיִמוּ עָלֶיהָ קְטְלֶתוּ וַיַּקְרִיבוּ לִפְנֵי יהוֹה אַשׁ זָרָה אַתָּם: וַתְּצֵא אֵשׁ מִלְפְנֵי יהוֹה וַתְּאבֵל אַשְׁר־דְּבֶּר יהוֹה וֹלָאמֹר מֹשֶׁה אֶל־מִישָׁאַל יְבָבּוֹ אֲשֶׁר־דְּבֶּר יִהְיָּה וֹ לֵאמֹר בִּקְרבִי אֶפָּבֹשׁ וְעַל־פְּנֵי יִהוֹה וַנִּאמֶר בִּבְּר יִהְיָּה וֹ לֵאמֹר בְּבְּרֹבִי אֶפָּבֹי וְנִיּאמֶר בְּבָּר וַיִּיְּשָׁע בְּרְבוּ וְיִּאְלְעָדְר וּלְאִיתָמָר וֹ בָּנִיוֹ וּעְלַבְּי בְּבְּר וַיִּשְׁעִּן וֹנִיּשְׁאָם בְּבְּבְית יִשְׂרָאוֹ וְבָּבְיוֹ אַלְּבְיר וּבְּבָּר וַיִּשְׁעִּן בְּבְּר וַיִּשְׁעִילְ בְּבְּר וַנְיִּשְׁעִר בְּבָּר וַיִּשְׁעִם בְּבְּבְר וֹיִיְשְׁעָן בְּבְּר וֹנִיְשְׁעִר בְּבָּר וְנִישְׁעִם בְּבְּרְעִי וֹנִי שְׁעָלְעוֹר וּלְאֵיתְעָלר וְבָּבְיוֹ בְּבְּר וְנִישְׁעָר מְשְׁר וּבְּבְּר וְנִיּשְׁעָר מִשְׁה אֶל-מִחְוֹץ לַפְּחְבְּיֹלוּ וְלָּאְיתָבְלר וּבְּנִיוֹ בְּבְּבוֹ בְּנִיע עִיִּיְבָל בְּבְרְבּיוֹ וְיִבְעְיִב בְּבְיֹי עְשְׁתַחְת יהוֹה עֲלֵיכְל בְּבְּר וְנִיּשְׁעָר מִשְׁר שְׁרָבְיוֹ וְנִישְׁתְּעוֹר וֹנְשְׁבְּיוֹ בְּנִיעְ עִיּבְלְם בְּנִיעְ עִיְּבְּלְוֹ בְּנְעִיךְ וֹנְיִשְׁתְּעְר בְּבְּר וְיִּבְעְיוֹ בְּבְּר וְנִיּעְבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹי אָשְׁת מִינְת מִשְׁתוֹ מִשְׁחַת יהוֹה עֲלִיבְם וְנִיּשְׁתְּת יהוֹה עֲלִיבְּב וֹיִבְּעְשִׁוֹ מִשְׁתוֹ מִשְׁחַת יהוֹה עֲלִיבְב מִיישְׁבּב וְיִיּעְשְׁה בִּי־שְׁבְּבוֹ בְּיִבְיי שְׁבְּבוֹי בְּיִבְּעְיוֹב וּבְיִבְיוֹ בְּבִיי שְׁתְּבְּעוֹים וְנִישְׁתְּעִים בְּיִבְייִי שְּבְּבוּי וְיִישְׁבְּיוֹ בְּיִבְיְיִי עְּבְּבוֹי וְנִישְׁתְּיִם בְּנִילְיוֹת וְּנִילְים וְבְּבִיוֹ בְּיִבְּעְיִים עְנִיבְעְבְּיוֹ בְּנִייְישְׁתְיוֹים בְּיִבְיוֹבְיּעְיוֹבְיוֹ בְּיבְיבְּבְיוֹ בְּבְבּבוּי עְּבְּבְיוֹ בְּבִיי יִבְּיוֹ בְּבְיבְיוֹי בְּיִבְּעְי וְבְּבְיוֹ בְּיִבְּבְּי בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיי בְּבְּבְיוֹי וְנְיבְּבְּעְיִים וְבְּבְּבְי בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹים וְנְיִיְיְבְּיוֹ בְּבְּבְי בְּבְּבְי בְּבְיוֹבְיי וְבְּיוֹים בְּבְיוֹי בְּבְּבְייִים בְּבְי

כלדיקים מחיירא ומתעלה ומתקלם (זכחים קטו:) אם כן כאלו כ"ש בכשעים וכן הוא אומר נורא אלהים ממקדשיך (תהלים סחגלו) אל מקרי ממקדשיך אלא ממקודשיך: (ד) דד אהרן. טויאל אחי שמרם היה שנא" ובני קהח וגו" (שמוח ממקודשיך: (ד) דד אהרן. טויאל אחי שמרם היה שנא" ובני קהח וגו" (שמוח וזיח): שאו את אחיבם וגו". כאדם האומר לחבירו העבר אח המח מלפני הכלה שלא לערכב את השמחה (ויק"ר כ:ד): (ד) ברתנתם. של מחים מלמד שלא בסרפו בגדיהם אלא כשמחם, כמין שני חוטין של אם נכנסו לחוך חוטמיהם (ח"כ בסרפורת (מוטד קטן יד:) אבל אחם אל מערבבו שמחחו של מקום: ולא במחפורת (מוטד קטן יד:) אבל אחם אל מערבבו שמחחו של מקום: ולא תמוחו. הא אם מעשו כן ממוחו (ח"כ שם מא): ואחיבם כל בית ישראל. ממוחו הא אם מלמיד חכמים מוטלת על הכל להחלבל בה (מוטד הטן כה):

(ב) ותצא אש. רבי אליטור אומר לא מחו בני אהרן אלא טל ידי החורו הלכה בפני משה רבן (מ"כ שם לב; טירובין סג.). רבי ישמטאל אומר שחויי יין נכנסו למקדש. [תדט, שאחר מיתחן הזהיר הנוחרים שלא יכנסו שחויי יין למקדש.] משל למקדש. [תדט, שאחר מיתחן הזהיר הנוחרים שלא יכנסו שחויי יין למקדש.] משל למלך שהיה לו בן ביח וכו' כדאיתא בויקרא רבה (יביא): (ג) הוא אשר דבר וגדי. היכן דבר, ונוטדחי שמה לבני ישראל ונקדש בכבודי (שמוח כטימג) אל מקרי בכבודי אלא במכובדי. אמר לו משה לאהרן אהרן אחי יודע הייתי שיחקדש הביח במדידעיו של מקום והייתי סבור או בי או בך, עכשיו רואה אני שהם גדולים ממני וממך (מ"ב ש כל וויק"ר יביב; זבחים קמו:): וידש אהרן. קבל שכר על שחיקח (סב) ומה שכר קבל, שנחייד שמו הדבור, שלאמרה לו לבדו פרשח שחויי יין (סב) ומה שכר הבל, בכחיבי. בסהב"ה מושה דיו

Page 1 בּיְּפְּלוּ עֵּל־פְּנֵיהָם — And fell upon their faces. In addition to the miracle of the fire, the people noted the miracle that the entire nation was in the tiny fifty-cubit-square area of the Courtyard in front of the Tabernacle — yet there was room for everyone! They fell to their hands and knees in awe and gratitude — and everyone had four cubits of space for himself! Thereupon, the spirit of holiness came upon them and they sang out in praise of God (Yalkut).

10.

1-7. The death of Nadab and Abihu. Just when the joy of the inauguration ritual had reached its peak, tragedy struck. Aaron's two oldest sons — men whom Moses described as the most outstanding sons of the nation — performed an unauthorized service and lost their lives. The behavior of Moses and Aaron in the face of this grievous loss gave further testimony to their own greatness and brought about a new and greater sanctification of God's Name.

The Sages and the commentators offer a wide range of

interpretations regarding the actual deed of Nadab and Abihu, why they did it, and why it caused their death. Very briefly, we offer the major opinions of the primary commentators, and a perspective on the underlying flaw that caused Nadab and Abihu to err.

•§ The sin of bringing unbidden incense. Most commentators follow Sifra that Nadab and Abihu erred in bringing their own incense into the Holy of Holies, where even the Kohen Gadol may enter only on Yorn Kippur. Ramban (16:2) and R' Bachya, however, contend that it is inconceivable that Nadab and Abihu would have taken it upon themselves to enter the holiest part of the Sanctuary, something that even their father had not been commanded or authorized to do, as yet. Rather, they offered the regular daily incense upon the Inner Altar, though they had not been commanded to do so (Ramban, Ravad to Sifra; Ritva to Yoma 53a).

# 10

The Death of Nadab and Abihu he sons of Aaron, Nadab and Abihu, each took his fire pan, they put fire in them and placed incense upon it; and they brought before HASHEM an alien fire that He had not commanded them. <sup>2</sup> A fire came forth from before HASHEM and consumed them, and they died before HASHEM.

<sup>3</sup> Moses said to Aaron: Of this did HASHEM speak, saying: "I will be sanctified through those who are nearest Me, thus I will be honored before the entire people"; and Aaron was silent.

<sup>4</sup> Moses summoned Mishael and Elzaphan, sons of Aaron's uncle Uzziel, and said to them, "Approach, carry your brothers out of the Sanctuary to the outside of the camp." <sup>5</sup> They approached and carried them by their Tunics to the outside of the camp, as Moses had spoken.

<sup>6</sup> Moses said to Aaron and to his sons Elazar and Ithamar, "Do not leave your heads unshom and do not rend your garments that you not die and He become wrathful with the entire assembly; and your brethren the entire House of Israel shall bewail the conflagration that HASHEM ignited. <sup>7</sup> Do not leave the entrance of the Tent of Meeting lest you die, for the oil of HASHEM's anointment is upon you"; and they carried out Moses' bidding.

upon Israel by sending a Heavenly fire to consume the offerings (9:24), they wished to reciprocate with a display of their own love of God. They used the incense as their means of doing so (Sifra). Knowing that there was a commandment to bring fire and incense every day, and seeing that Moses had not yet told anyone to do so, they assumed that they should act on their own. Moses, however, was waiting for the descent of the Heavenly fire. He wanted the very first incense to be kindled with God's own fire, in order to cause a sanctification of God's Name (Rashbam).

1. בְּנִיאָהַרן — The sons of Aaron. They were Aaron's sons, but they slighted him by acting on their own, without consulting him. Furthermore, they acted independently, without discussing the matter with one another (Sifra).

אָשׁ וְרָה — An alien fire. R' Yishmael holds that they used fire from the Altar, but it was alien because they had not been bidden to offer it. R' Akiva holds that the fire was literally alien, because it did not come from the Altar. R' Eliezer agrees that the fire was not holy, but adds that their offense was in ruling that it was permissible to offer the fire; thus they were guilty of rendering a decision on a matter about which they should have asked their teacher Moses מֹרֶה הַלֶּכָה בְּבְּנִי (Sifra).

3. הוא אַשְרידְבֶּר הי — Of this did HASHEM speak. The fire that consumed them was a Divine statement; it was the wordless message of God's intent (Ramban). Rashi comments that the deaths were indeed a fulfillment of God's previous words to Moses. In speaking of the Tabernacle, God had said, it will be sanctified through My glory (Exodus 29:43).

בְּקְרְשֵׁ Agrַשׁ — I will be sanctified through those who are nearest Me. Moses now told Aaron, "I knew that the Tabernacle would be sanctified through someone in whom God's glory reposes, but I thought it would be one of us. Now I know that they were greater than either of us."

אָבֶּבֶּר / will be honored. When God imposes strict justice even upon the righteous, He is feared and honored. People say that if such is the fate of the righteous, surely the punishment of the wicked will be much worse (Rashi; Zevachim 115b). It is common in human society that powerful or respected people maintain a looser and more permissible

standard of behavior than "ordinary" people; in Judaism the opposite is true. God demands higher standards from His great ones and deals more strictly with their lapses.

יים אַהְרֹין — And Aaron was silent. Aaron had been weeping loudly, but upon hearing Moses' consolation, he stopped (Ramban), finding comfort in the knowledge that his sons had sanctified God's Name (Sforno). In reward for his silent acceptance of the Divine decree, Aaron was honored by having the following mitzvah (vs. 8-11) addressed to him exclusively (Rashi).

4. אָלְצָהָן — Mishael and Elzaphan. They were Levites, and were now to remove the bodies in order not to dampen the celebration (Rashi, Kesubos 17a). A Kohen Gadol is forbidden to contaminate himself with the body of even a close relative. Therefore Aaron could not remove the bodies. However, ordinary Kohanim are permitted to do so (21:11). Thus, Elazar and Ithamar should have been the ones to remove their brothers' remains. In honor of the inauguration, however, the Torah made an exception. On this day, even ordinary Kohanim were not permitted to become contaminated, even to close relatives (Ramban).

It is noteworthy that the verse identifies Mishael and Elzaphan as Aaron's cousins. Apparently their relationship was important to their mission. Thus, the Torah teaches that the primary mitzvah of attending to the dead rests upon the relatives; the closer the relationship, the greater the responsibility. In this case, the closest relatives — Aaron and his surviving sons — were forbidden to contaminate themselves to the dead; therefore, the next nearest kin were selected (R' Yaakov Kamemetsky).

5. בְּבְתְּנִים — By their Tunics. Their bodies and clothing were intact. The Heavenly fire entered their nostrils and burned their souls, as it were, but did not affect their bodies or their clothing (Rashi; Sanhedrin 52a).

**6-7.** In order not to interfere with the joy of the inauguration, God forbade the usual expressions of grief even to the brothers of Nadab and Abihu.

6. בֶּלְ־בֵּית יְשְׁרָאֵל — The entire House of Israel. The Sages derive from this verse that the suffering of a talmid chacham [a Torah scholar, in this case, the grieving Aaron and his

חומליל יי לאהרו למימר: סחמר ומרוי לא תשתי את ובניה עמה במעלכוו למשכו זמנא ולא תמותוו סים עלם לדריכון: יולאפרשא ביו קודשא וביו חלא ובין מסאבא וביו דביא: יא ולאלפא ית בני ישראל ית כל קימיא די מליל יי להון בירא דמשה: יבומליל משה עם אהרן ועם אלעזר ועם איתמר בנוהי דאשתארו סיבו ית מנחתא דאשתאַרת מקרבניא דיי ואכלוה פַטיר בּסטר מַדבּחַא אַרי קדשׁ קוּדשׁין היא: יגותיבלון יתה באתר קדיש ארי חַלַקָּהְ וָחַלָּק בּניהְ היא מקרבּניא היי אַרִי כן אתפּקדית: ידוית חדיא דַאַרָמוּתָא וְיַת שׁוֹקָא דְאַפְּרֲשׁוּתַא תיכלון באתר דכי את ובניה ובנתיה עמר אַרי חַלַקר נַחַלַק בְּנֵיך אַתְיַהִיבוּ מַנְבַסַת קוּדְשַיָּא דְבַנֵי יִשְרַאֵל: טו שוקא ראַפָּרַשׁוּתַא וְחֶדִיַא רַאַרַמוּתַא עַל קרבני תרביא ייתון לארמא ארמא קַבֶם יָיַ וִיהַי לַךְּ וַלְבָנֵיךְ עַמַּךְ לְקַיַם עַלַם כַּמַא דִי פַקִיד יַיַ: טוויַת צפירַא רַחַטַאתַא מתַבַּע תַּבעה משה והַא

וידבּר יהוֹה אֶל־אָהַרְן לֶאמָר: יַיִן וְשֶׁבֶּר אַל־תַּשְׁתַּ וּ אַתַה ו וּבָנֵיך אִתָּך בְּבָאַכֵם אֶל־אָהֵל מוֹעֵד וְלֹא תָמֵתוּ - חַקּת עוֹלם לדרתיכם: וַלְהַבַּרִיל בֵּין הַקָּרֵשׁ וּבֵין הַחַל א ובין הטמא ובין הַטַהור: וֹלְהוֹרָת אֶת־בָּנֵי יִשְׁרָאֵל אֶת כּל־החקים אשר דבר יהוה אַלֵּיהָם בַּיַד־משה: יב וידבר משה אל-אַהַרון ואַל ״אַלעוַנר ואַל־אִיתַמַר ו בַּנַיוֹ רביעי הנותרים קחו את־הַמָּנְחַה הַנּוֹתֶרֵת מֵאָשֵׁי יהוֹה וָאָכְלִוּהַ י מצות אַצַל הַמָּוָבֵּחַ כֵּי קָרָשׁ קַרָשִׁים הָוֹא: וַאַכַלְתֵּם אֹתָהֹּ בָּמַקוֹם קַרוֹשׁ כֵּי חָקָךָ וְחָק־בָּנֵיךְ הָוֹא מֵאִשֵּׁי יהוָה כִּי־בֵן יד צויתי: ואת חוֹה הַתִּנוּפָה וָאֵת וֹ שַׁוֹק הַתַּרוּמַה תַּאבְלוֹי בַּמַקוֹם טַהוֹר אַתַּה וּבַנֵיך וּבִנֹתֵיך אָתַך בֵּי־חָקָך וְחַק־ ש בַּנִירָ נַתַּנוֹ מַזָּבָחֵי שַלְמֵי בָּנֵי יִשְׁרָאֵל: שִׁוֹק הַתְּרוּמֵה וַחַזָה הַתַּנוּפָה עַל אָשֵׁי הַחַלָבִים יַבִּיאוּ לְהַנֵיף תִּנוּפַה לְפָנֵי יהוָה וָהַיָּה לָךְ וּלְבַנֵיךְ אָתָּךְ לְחַק־עוֹלֶם בַּאָשֵׁר שעיר הַחַטָּאת דַרש \* דַרַש משה והנה ואת I שעיר הַחַטָּאת דַרש חמישי

יד, ויג ייג ' ז'. חצי התורה בתיבות דרש מכא ודרש מכא

(ט) ייז ושכר. ייז דרד שכרותו (ת"כ פרשתה ה:ב: כריתות יג:): בבואכם אל

במכום טהור. וכי את הראשונים אכלו במקום עמא. אלא הראשונים שהם קדשי קדשים הוזקקו אכילחם במקום קדוש, אבל אלו אין לריכים חוך הקלעים, אבל לריכים הם להאכל חוד מחנה ישראל שהוא מהור מליכנם שם מלורעים. מכאו שהדשים הלים נאכליו ככל העיר (ת"כ שם ט; זכחים נה.): אתה ובניך ובנותיך. אתה ובניך בחלק, אבל בנותיך לא בחלק, אלא אם תתנו להם מתנות רשאות הן לאכול בחזה ושוק. או אינו אלא אף הבנות בתלק, ת"ל כי תקך וחק בניך נתנו, חק לבנים ואין חק לכנות (ת"כ שם י): (טו) שוק התרומה וחזה התנופה. לשון אשר הונף ואשר הורם, תנופה מוליך ומביא תרומה מעלה ומוריד. ולמה תלקן הכחוב תרומה כשוק ותנופה בחזה לא ידענו, ששניהם בהרמה והנפה: ועל אשי החלבים. כמו על חלבי האשים:] על אשי החלבים. מכאן שהחלבים למטה בשעת תנופה, וישוב המהראות שלא יכתישו זה את זה כבר פירשתי שלשתן בלו את אהרן (לעיל ז:ל): (טד) שעיר החטאת. שעיר מוספי רחש חודש. ושלשה שעירי חטחות הרבו בו ביום. [החו] שעיר עזים (לעיל ט:ג) ושעיר נחשון (במדבר ז:טז) ושעיר רחש חודש (שם כת:פו) ומכולן לא נשרף אלא זה. ונחלהו בדבר חכמי ישראל. יש אומרים מפני טומאה שנגעה בו נשרף ויש אומרים מפני אנינות נשרף לפי שהוא קדשי דורות אבל בקדשי שעה סמכו על משה שאמר להם במנחה ואכלוה מלוח (ח"כ פרק ב:תדי: זבחים קא.): דרש דרש. שתי דרישות, מפני מה נשרף זה ומפני מה נאכלו אלו. כך

sons] should be shared by all Israel (Rashi).

True, a Jew should try to accept God's justice with faith that it is for the best — as Aaron did and as his sons were commanded to do — but other people should mourn and grieve over the misfortunes of a fellow Jew (R' Shlomo Kluger).

**8-18.** The commandments to Aaron against intoxicants. Aaron was now commanded against performing the service or deciding legal matters while intoxicated. This teaches that God wants His servants to find the source of their joy in the Torah and the performance of its commandments, not through such external stimuli as alcohol. A Kohen who enters the Temple is deficient if he fails to find gladness in his ser-

אהל מועד. אין לי אלא בכואם להיכל. בנשתם למזכח מניו. נא' כאו ביאת אהל מועד ונאמר בהידוש ידים ורגלים ביאת אהל מועד (שמות ל:כ) מה להלו עשה גישת מזבח כביחת אהל מועד אף כאן עשה גישת מזבח כביאת אהל מועד (ת"כ שם ד): (י) ולהבדיל. כדי שתכדילו כין עכודה קדושה למתוללת. הא למדח, שאם עכד עבודחו פסולה (ח"כ שם ח; זבחים יז:): (יא) ולהורת. לימד שחסור שיכור בהוראה (ת"כ שם ט; כריחות שם) יכול יהא חייב מיתה, ת"ל אתה ובניך אתך ולא תמוחו (לעיל פסוק ט) כהנים בעבודתם במיחה וחין חכמים בהורחתם במיחה (ת"כ שם ו־ז): (יב) הנותרים. מן המיתה, מלמד שאף עליהם נקנסה מיתה (ת"כ פרק א:ב; יומא פז.) על עון העגל. הוא שנאמר ובאהרן התאנף ה' מאד להשמידו (דברים ט:כ) ואין השמדה אלא כלוי בנים שנא' ואשמיד פריו ממעל (עמוס ב:ט) ותפלתו של משה בטלה מחלה שנא' ואתפלל גם בעד אהרן בעת ההיא (דברים שם): כחו את המנחה. אע"פ שאתם אוננין וקדשים אסורים לאונן: את המנחה. זו מנחת שמיני ומנחת נחשון (במדבר זויג; ת"כ פרק אונ): ואכלוה מצות. מה ת"ל, לפי שהיא מנחת לבור ומנחת שעה ואין כיולא בה לדורות הולרך לפרש בה דין שאר מנחות (ת"כ שם ד): (יג) וחק בגיך. אין לכנות חק בקדשים (שם ז): כי בן צויתי. כאנינות יאכלוה (שם חן זכחים קא.): (יד) ואת חזה התגופה. של שלמי לכור: תאכלו

vice (R' Bunam of P'shis'cha).

8. אֶל־אָהַדְ — To Aaron. God spoke directly to Aaron in reward for his silent acceptance of the Heavenly decree regarding his sons.

9. ייִן יְשַּבֶּר — Intoxicating wine [lit., wine and intoxicants]. The translation follows R' Elazar (Kereisos 13b) who holds that these two words modify one another (Rashi).

Since this commandment was issued immediately after the deaths of Nadab and Abihu, R' Yishmael infers that their punishment must have been associated with the subject of the commandment. Thus, their sin was that they entered the Sanctuary after having had wine. The Commandments to Aaron Against Intoxicants

<sup>8</sup> HASHEM spoke to Aaron saying: <sup>9</sup> Do not drink intoxicating wine, you and your sons with you, when you come to the Tent of Meeting, that you not die — this is an eternal decree for your generations. <sup>10</sup> In order to distinguish between the sacred and the profane, and between the contaminated and the pure, <sup>11</sup> and to teach the Children of Israel all the decrees that HASHEM had spoken to them through Moses.

Disposition of the Day's Offerings

<sup>12</sup> Moses spoke to Aaron and to Elazar and Ithamar, his remaining sons, "Take the meal-offering that is left from the fire-offerings of HASHEM, and eat it unleavened near the Altar; for it is the most holy. <sup>13</sup> You shall eat it in a holy place, for it is your portion and the portion of your sons from the fire-offerings of HASHEM, for so have I been commanded. <sup>14</sup> And the breast of the waving and the thigh of the raising-up you shall eat in a pure place, you and your sons and daughters with you; for they have been given as your portion and the portion of your sons from the feast peace-offerings of the Children of Israel. <sup>15</sup> They are to bring the thigh of the raising-up and the breast of the waving upon the fire-offering fats to wave as a wave-service before HASHEM; and it shall be for you and your sons with you for an eternal decree, as HASHEM has commanded."

<sup>16</sup> Moses inquired insistently about the he-goat of the sin-offering, for behold, it had been

- 11. וְּלְחוֹר And to teach. This implies that teaching, like the Temple service, requires a clear mind. Consequently, a person who has imbibed wine is forbidden to render a legal judgment which is tantamount to teaching Torah (Rashi).
- 12-20. Disposition of the day's offerings. On the day a close relative dies, the mourner is known as an onen, and the laws governing his status are more stringent than those of the following days. Although the Kohen Gadol is required to perform his Temple service even as an onen, other Kohanim are forbidden to do so. The period of the Tabernacle's inauguration was an exception to this rule, in that all Kohanim were required to continue their sacrificial service including the eating of the sacred meat but the extent of this dispensation became a matter of controversy between Moses and Aaron in the following passage. The question was this: Were the Kohanim permitted to eat from all the offerings on that day, or were they permitted to eat only some of the offerings, as explained below?

The answer to this question varied with the nature of the offering. Two kinds of offerings were brought on that day. Some were אַרְשֵּׁי אָרָשִּׁי אָרָשִׁי אָרְשִּׁי אָרְשִּׁי אָרְשִּׁי אָרְשִׁי אַרְשִּׁי אָרְשִׁי אַרְיּיִּי אָרְשִּׁי אָרְשִּׁי אָרְשִׁי אַרְשִּׁי אָרְשִּׁי אָרְשִּׁי אָרְשִׁי אָרְשִׁי אָרְשִׁי אָרְשִׁי אָרְשִּׁי אָרְשִּׁי אָרְשִׁי אָרְשִּׁי אָרְשִּׁי אָרְשִּׁי אָרְשִׁי אָרְשִׁי אָרְשִׁי אָרְיִי אָרְירִי אָרִיי אָרְירִי אָרְירִי אָרִיי אָרְירִי אָרִיי אָרְירִי אָרְירִי אָרְירִי אָרְירִי אָרְייִי אָרְירִי אָרִיי אָרְייִי אָרִיי אָרְייִי ִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִייִי אָּיִיי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִייִי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִיי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִיי אָרְייי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִיי אָרְייִיי אָרְייִי אָרְייי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייי אָרְייי אָרְייי אָּרְייִי אָּרְייִי אָרְייי אָרְייי אָרְייי אָרְיייי אָרְייי אָרְיייי אָרְייי אָרְייי אָרְייי אָרְייי אָרְייי אָרְייי אָרְייי אָרְייי אָרְיייי י אָרְייייי אָרְייייי אָרְיייייי אָרְיייייי אָרְיייייי אָרְיייייי אָרְייייי אָר

- 12. קְּחֵי אֶת־הְמְּנְחָה Take the meal-offering. Although an onen is ordinarily forbidden to eat offerings, Moses informed the mourners of God's command that this day should be an exception.
- 14. בְּנֵיךְ וּבְנֵיתְי And your sons and daughters. Offerings are divided only among Kohanim who are eligible to perform the service, but in the case of offerings of lesser sanctity, such

as the breast and thigh of peace-offerings, the Kohen may share the meat with his family (Rashi).

16-20. The dispute between Moses and Aaron. Three hegoats were offered as sin-offerings that day. One was the special offering of Nachshon, the tribal leader of Judah (see Numbers 7:12-17); the second was for the inauguration of the Tabernacle (9:3) — both of the above were kodshei shaah. which would never be offered again; the third he-goat was the sin-offering of Rosh Chodesh (Numbers 28:15). Previously. Moses had instructed the Kohanim that they should eat the meal-offerings, both of which were kodshei shaah, and the Kohanim had done so. As noted above, that was an exception to the general rule, because even a Kohen Gadol who may perform the service as an onen may not eat offerings in that state. The question facing Aaron and his sons was whether Moses' command regarding the meal-offerings should apply to the meat of the sin-offerings, as well. And if it did apply, should it apply to all three of them?

Although God had commanded that the Kohanim eat despite their onen status, it remained for Moses and/or Aaron to determine the circumstances to which the command applied. Moses thought that the command should apply to all the offerings, including kodshei doros, so that the Kohanim should eat the he-goat of Rosh Chodesh. Aaron, however, reasoned that since the direct command concerned the meal-offerings, which were kodshei shaah, it should apply only to the he-goats of Nachshon and the inauguration, which were also kodshei shaah. Since the he-goat of Rosh Chodesh was kodshei doros, Aaron held that it was forbidden for him and his sons to eat its meat.

R'Tzaddok HaKohen notes that this is the first place in the Torah where we find the classic exercise of the Oral Law, in which reasoning is used to define the parameters of the laws.

16. שְׁעֵּיר הַחְּשָּאַה — The he-goat of the sin-offering. Since this phrase is in the singular, it is evident that only one sin-offering had been burned, not eaten. Which was it? The Sages derive that it was the he-goat of Rosh Chodesh. Thus, they had burned the Rosh Chodesh offering, which was kodshei

N7

7155555

אתוקד ורגז על אלעזר ועל איחמר בני אהרו דאשתארו למימר: יימדיו לא אכלתוו ית חטאתא באתר קדיש אַבי קדש קודשין היא ויתה יהב לבון לְסַלַחֵא עַל חובי כנשתא לכפּרא עַלֵיהוֹן קַבֶּם יַנִּ: יחַהַא לא אַתעל ית דמה לבית קודשא לגוא מיכל תיכלון יתה בקודשא במא די פקדית: יטומליל אַהַרֹן עִם משֶה הַא יוֹמַא דִין קריבוּ ית חַטַאתָהון ווַת עַלַתְהון קַדַם יוַ וַעַרְעַא יַתִי עַקַן כָּאָלֵין אַלוּ פון אכלית יוי התקו קדם יי: בעינוהי ושפר כושמע: משה אומליל יי עם משה ולאהרו למימר להוו: במלילו עם בני ישראל למימר דא חיתא די תיכלוו מכל בעירא די

שֹּלֶרְף בַּנִיקְצִיף עַל־אֶלְעָזֶר וְעַל־אִיתָמָר בְּנֵי אַהַרֹן

ק הַנְּוֹתְרָם לֵאמְר: מַדּוֹעַ לְא־אֲכַלְתֶּם אֶת־הַחַטְּאַת בְּמְלָּהָם הַלְּדֶשׁ בְּי לָבֶשׁ בְּרָשִׁים הָוֹא וְאֹתָהּ וּ נָתַן לָכֶם הַלְּצָים הַלֹּבְשׁ בְּי לָבֶשֶּׁר עֲלֵיהֶם לִפְנֵי יהוֹה: ַהֵן לְאַרהּבָּא אֶת־בְּנְוֹ הָעֵלָה אֶל־הַפְּר עֲלֵיהֶם לִפְנֵי יהוֹה: יַהֵן לְא־הוּבֵּא אֶת־דְּמָה אֶל־הַקְּדֶשׁ בְּאֲשֶׁר צְנֵיתִי: וַיְדַבֵּר אֲהַרֹן אֶל־מֹשֶׁה הַן הַיְּלְב בְּאֲשֶׁר צְנֵיתִי: וַיְדַבֵּר אֲהַרֹן אֶל־מֹשֶׁה הַוֹּ הַיִּישָׁה הַקְּרִיבוּ אֶת־חְלְּלָתָם וְאֶת־עְלָּתָם לִפְנֵי יהוֹה הַיִּישָב בּעִינֵיי: יהוֹה הַיִּישָׁב בְּעִינִיי:

אַרבּ וַיְּדַבֶּר יהוֶה אֶלֹ־מֹשֶׁה וְאֶל־אַהָרְן לֵאמְר אֲלֵהֶם: דַּבְּרְוּ אוּמִלֹּיל יְיָ עם משֶׁה וּלְאַהָרן לְמִימֵר אֶל־בְּנִי יִשְׂרָאֵל לֵאמֶר וְאת הַחַיָּה אֲשֶׁר תְּאַכְלוּ לְּהוֹן: בּמַלִּילוּ עם בְּנֵי יִשְׁרָאֵל לְמֵימֶר ג מִבֶּל־הַבְּהֵמָה אֲשֶׁר עַל־הָאָרֶץ: כְּל ו מַפְּרֶסֶת פַּרְסָׁה עַל אַרְעָא: בּכֹּל דּסִריקא פּרְסָתא ג מִבֶּל־הַבְּהֵמָה אֲשֶׁר עַל־הָאָרֶץ: כְּל ו מַפְּרֶסֶת פַּרְסָׁה עַל אַרְעָא: בּכֹּל דּסִריקא פּרְסָתא

י"בח

הח.): ותכראנה אותי באלה. אפי' לא היו המתים בני אלא שאר הרובים שאני חייב להיות אונו עליהם כאלו כגון כל האמורים בפרשת כהנים שהכהו מטמח להם (להלו כח:ב־ג: ח"כ שם ט): ואבלתי חטאת. וחם חכלתי הייטב וגו': היום. אבל אנינות לילה מותר שאין אונן אלא יום קבורה (ח"כ שם יא: זבחים שם): הייטב בעיני ה׳. חם שמעם בהדשי שמה חיו לד לההל בהדשי דורות: (ב) וייטב בעיניו. הודה ולח בוש לו' לח שמעתי (ח"כ שם יב): (א) אל משה ואל אהרז. למשה אמר שיאמר לאהרן (ח"כ לעיל פ' ויקרא נדבה פרה ב:ח): לאמר אליהם. חמר שיחמר לחלטור ולחיחמר. חו חינו חלח לחמר לישראל. כשהוא אומר דברו אל בני ישראל הרי דבור אמור לישראל. הא מה אני מקיים לאמר אליהם, לבניו לאלעזר ולאיתמר (ח"כ פרשתא ב:א): (ב) דברו אל בני ישראל. את כולם השוה להיות שלוחים בדבור זה לפי שהושוו בדמימה (ח"כ לעיל פרה א:א) והבלו עליהם גזירת המקום באהבה: זאת החיה. לשון חיים. לפי שישראל דבוקים במקום וראויין להיוח חיים, לפיכך הבדילם מן הטומאה וגזר עליהם מלות, ולחומות העולם לא אסר כלום. משל לרופא שנכנם לבקר את החולה וכו' כדאיתא במדכש רבי תנחומא: זאת החיה. מלמד שהיה משה אוחז בחיה ומראה אותה לישראל זאת תאכלו וזאת לא תאכלו (ח"כ פרשתא ב:ב; חולין מב.): את זה תאכלו וגו' ולהלו פסוה ט). אף בשרלי המים אחז מכל מין ומין והראה להם. וכן בעוף ואת אלה תשקלו מן העוף (להלן פסוק יג). וכן בשרלים וזה לכם הטמח (להלן פסוק כט: ח"כ שם): זאת החיה. מכל הבהמה. מלמד שהבהמה בכלל חיה (חולין טא.): (ג) מפרסת. כחרגומו סדיקא: פרסה. פלנט"א בלט"ז:

הוא בת"כ (פרה ב:ב): על אלעזר ועל איתמר. בשביל כבודו של אהרו הפד פניו כנגד הבנים וכעם (שם ג): לאמר. אמר להם השיבוני על דברי (שם): (יז) מדוע לא אכלתם את החטאת במקום הקדש. וכי חוז להדם חכלוה והלח שרפוה, ומהו אומר במקום הקדש. אלא אמר להם שמא חוץ לקלעים ילאה ונפסלה: כי כדש כדשים הוא. ונפסלת ביולת. והם חמרו לו לחו. חמר להם הואיל ובמקום הקדם היחה מדוע לא אכלתם אותה: ואותה נתז לכם לשאת וגוי. שהכהנים חוכלים ובעלים מסכפרים (שם ד): לשאת את עוז העדה. מכאן למדנו ששעיר ראש חודש הי' שהוא מכפר על עון טומאת מהדש וקדשיו (ח"כ שם ב: זבחים הח:) שחטאת שמיני וחטאת נחשון לא לכפרה באו: (יח) הד לא הובא וגוי. שחילו הובח הי' לכם לשרפה כמו שנחמר וכל חטחת חשר יובח מדמה ונו' (לעיל ו:כג): אבל תאבלו אתה. הי' לכם לחכלה חע"פ שחתם אוננים: כאשר צויתי. לכם במנחה (לעיל פסוק יב): (יט) וירבר אהרז. איו לשון דיבור אלא ל' עז שנאמר וידבר העם וגו' (במדבר כא:ה: ח"כ פרה ב:ז). אפשר משה קלף על אלעזר ועל איתמר ואהרן מדבר, הא ידעת שלא היתה אלא מדת כבוד. אמרו, אינו בדין שיהא אבינו יושב ואנו מדברים לפניו ואינו בדין שיהא חלמיד משיב אח רבו. יכול מפני שלא היה באלטזר להשיב, ח"ל ויאמר אלעזר הכהן אל אנשי הלבא וגו' (שם לא:כא) הרי כשרלה דבר לפני משה ולפני הנשיחים. זו מנחחי בספרי של פנים שני: הן היום הקריבו. מהו חומר, חלח אמר להם משה שמא זרקתם דמה אוננים, שהאונן שעבד חילל. אמר לו אהרן וכי הם הקריבו שהם הדיוטוח, אני הקרבתי שאני כהן גדול ומקריב אוכן (זבתים

doros, reasoning that Moses' command could not apply to

דְרשׁ דְרָשׁ – Inquired insistently [lit., inquire he inquired]. The doubled expression of inquiry implies that Moses had two questions: Why have you burned the Rosh Chodesh offering? And why have you eaten the other offerings? Your actions are contradictory (Rashi; Sifra as interpreted by Gur Arueh).

Most printed editions of the Pentateuch contain a Masoretic note that these two words are the exact halfway mark of all the words of the Torah. This teaches us that the entire Torah revolves around constant inquiry; one must never stop studying and seeking an ever deeper and broader understanding of the Torah (Degel Machaneh Ephraim).

יִקְּצֹף — And he was wrathful. Moses erred because he became angry (Vayikra Rabbah 13:1). Had it not been for his anger, he would have analyzed what happened and realized that the Kohanim had acted properly (Malbim).

The Torah does not omit the shortcomings of the greatest people, because we must learn from their errors just as we learn from their virtues. If the master of all prophets could err due to anger, then surely the rest of us must learn to control our passions.

שליאֶלְעָּוֶר — With Elazar. Actually Moses' sharp criticism was meant for Aaron who was in charge of the service, but in deference to his older brother, he directed his words toward the sons (Rashi).

19. וַיְדַבֵּר אָהֶרן — Aaron spoke. Although Moses had

Retween

The burned! — and he was wrathful with Elazar and Ithamar, Aaron's remaining sons, saying: Dispute 17 "Why did you not eat the sin-offering in a holy place, for it is most holy; and He gave it to you to gain forgiveness for the sin of the assemblu and to atone for them before HASHEM? 18 Rehold and Aaron its blood was not brought into the Sanctuary within; you should have eaten it in the Holu, as I had commanded!"

19 Aaron spoke to Moses: "Was it they who this day offered their sin-offering and their elevation offering before HASHEM? Now that such things befell me — were I to eat this day's sin-offering, would HASHEM approve?"

20 Moses heard and he approved.

ASHEM spoke to Moses and to Aaron, saying to them. <sup>2</sup> Speak to the Children of Israel, saying: These are the creatures that you may eat from among all the animals that 11 Laws of Kashrus are upon the earth. 3 Everything among the animals that has a split hoof, which is completely

addressed his harsh queries to Aaron's sons, they did not respond, for it would have been disrespectful for them to speak up in their father's presence and for them to take issue with their teacher Moses (Rashi).

הן היום - Was it they who this day...? We deduce from Aaron's response that he was responding to another possible reason why they might have burnt the offering. Since the service of an onen is disqualified, the offering that they performed would have had to be burned. To dispel this idea. Aaron said that it was not theu, but he, the Kohen Gadol, who had performed the day's entire service and a Kohen Gadol is permitted to serve as an onen. However, Aaron went on to say, even though the service was properly performed, no one was permitted to eat the offering, for even a Kohen Gadol may not eat while he is an onen (Rashi).

אתי באלה — Now that such things befell me. Now that this tragedy has made me an onen, and therefore disqualified me from eating the sacrificial meat. . .

הייטב בעיני ה' — Would HASHEM approve? Would it have been proper for even me to eat the Rosh Chodesh offering? Surely HASHEM would not have approved!

20. וייטב בעיניו — And he approved. As soon as Moses heard Aaron's reasoning, he conceded that Aaron was right. In a demonstration of the humility that was at the essence of his greatness. Moses did not attempt to defend his position. Instead, he admitted without embarrassment that God had instructed him only with regard to the specific offerings of the day, just as Aaron and his sons had assumed — but he had forgotten (Rashi, Zevachim 101a).

#### 11.

### ◆ § The laws of kashrus.

At the end of this chapter (vs. 43-45) the Torah stresses the reason for kashrus in very clear and powerful terms: By observing these laws the Jew can pull himself up the ladder of holiness; by ignoring them, he not only contaminates himself, he gradually builds a barrier that blocks out his comprehension of holiness. Just as someone who is constantly exposed to loud music and harsh noise, slowly and imperceptibly, but surely, suffers a loss of his ability to hear. fine sounds and detect subtle modulations, so too, the Torah informs us, a Jew's consumption of non-kosher food deadens his spiritual capacities and denies him the full opportunity to become holy. And worst of all, it renders him incapable of even perceiving his loss. For this reason, Rama (Yoreh Deah 81:7) cautions that even small children should be prevented from eating forbidden foods, lest their spiritual potential be harmed.

Rashi (v. 2) notes a reason why various animal food is forbidden to Jews. It is the spiritual mission of the Jewish people to attach themselves to the Ultimate Source of spiritual life. Consequently, Jews must refrain from consuming any foods that the Divine Intelligence knows to be an obstacle to the attainment of this lofty goal. In the parable of R' Tanchuma, a doctor came to visit two patients. To one of them he said, "You may eat whatever you like." To the other he gave a precise and restrictive diet. Soon, the first patient died and the second recovered. The doctor explained that there was no hope for the first patient, so there was no reason to deny him what he loved to eat. but the second patient was basically healthy, so it was important to give him a diet that would return him to his full health. So it was with Israel. Because the Jewish people have the capacity for spiritual life, God "prescribed" foods that would be conducive to their spiritual growth.

As Chinuch notes, the harm caused by these foods is not physical; rather, they impede the heart from attaining the higher values of the soul.

2. דברו — Speak. The verb is in the plural, to indicate that Moses and the entire priestly family - to whom Moses taught the commandment first — were to share the honor of conveying this chapter to the people. This was their reward for accepting without protest the Divine decree against Nadab and Abihu (Rashi).

הבהמה — The creatures. . . the animals. In this verse, as in many other places, these two words are used interchangeably (Rashi, Sifra). On other occasions, חַיָּה refers to wild animals only, while בְּהֵמָה refers to domesticated animals only (Malbim).

ומטלפא טלפיז פרסתא מסקא פשרא בבעירא יתה תיכלון: דברם ית דין לא תיכלוו ממסקי פשרא ומסדיקי פרסתא ית גמלא ארי מסיק פשרא הוא ופרסתא לא סדיקא מסאב הוא לכון: הויַת טפוַא אַרי מסיק פשרא הוא ופרסתא לא סדיקא מסאב הוא לכון: ווית ארנבא ארי מסקא פשרא היא ופרסתא לא סדיקא מסאַבא היא לכון: זוית חזירא ארי סדיק פרסתא הוא ומַטְלְפֵא טְלְפִין פַרסתה והוא פשרא לא פשר מסאב הוא לבוו: תמבסרהון לא תיכלון ובנבלתהון לא תְקָרְבוּן מְסַאַבִין אָנּוּן לְכוּן: טיַת דיו תיכלון מכל די במיא כל די לה ציציו וקלפין בְּמַיָּא בּיַמְמַיָּא וּבְנַחַלְיָא יתהון תַּיבְלוּן: יוכל דִי לִית לה ציצין וקלפין ביממיא ובנחליא מכל רחשא דמיא ומכל נפשתא חיתא די במיא שקצא אנון לכון: יאושקצא יהון לכון מבסרהון לא תיכלון וית נבלתהון תשקצון: יככל די לית לה ציצין וקלפין במיא שקצא הוא לכון: יגוית אלין תשקצון מן עופא לא יחאכלון

ושסעת שסע פרסת מעלת גרה בַּבָּהַמָה אתה תאבלו: ר אר את זה לא תאכלו ממעלי הגרה וממפרסי הפרסה את־הגמל כִּי־מַעלה גַרָה הוא ופַרסה איננו הַ מַפָּרִיס טַמֵא הָוּא לַבֵם: וְאֵת־הַשַּׁפַּׁן כִּי־מַעַלה גַרה הוֹא -וּפַרְסָה לָא יַפְּרֵיס טַמֵא הָוּא לַכַם: ואַת־הַאַרנבת בּי־מעלת גרה הוא וּפַרְסָה לְא הִפְּרֵיסָה טָמֵאַה הָוֹא ּ, לכם: ואת־הָחַזִּיר בִּי־מַפַּרִיס פַּרָסָה הוּא וַשׁסֵע שַׁסַע ת פרסה והוא גרה לא־יגר טמא הוא לכם: מבשרם לא י תאכלו ובנבלתם לא תגעו טמאים הם לכם: את־זה תאכלו מכל אשר במים כל אשר־לו סנפיר וקשקשת · במים בימים ובנחלים אתם תאכלו: וכל אשר אין-לו סנפיר וקשַקשת בַּיַמִּים ובַנְחַלִּים מַכּל שַרֵץ הַמַּים א ומכל נפש הַחַיַה אַשַר בַּמַים שַקץ הָם לַכֵם: וְשֵקץ אַ יהיו לכם מבשרם לא תאכלו ואת־נבלתם תשקצו: וַקשַקשַת סַנַפִּיר י הוא לַכַם: וָאַת־אַלֵּה תִשַּקּצוּ מִן־הַעוֹף לָא יֵאַכְלִוּ יי הוא לַכַם: וַאַת־אַלָּה תִשַּקּצוּ

קל וחומר משקה, ומה שומחת המח חשורה לא הזהיר בה אלא כהנים, שומחת נכלה קלה לא כ"ב. ומה ח"ל לא מגשו, ברגל. זהו שאמרו חייב אדם לשהר מלח בלה קלה לא כ"ב. ומה ח"ל לא מגשו, ברגל. זהו שאמרו חייב אדם לשהר שלח ברגל (ח"כ שם; ראש השנה שז): (ט) סנפיר. אלו ששט בהם: קשקשת. אלו קליפים הקבושים בו (חולין נש.) כמו שנא" ושריון קשקשים היא לבוש (ש"ל מקום משמט דבר נמוק שנחם ולד של החק: (יא) ושקץ יהיו. לאסור את שירוביהן אם יש בו בנותן שעם (ח"כ פרשה בנים): מבשרם. אינו מוזהר של הסניפירים ושל השלחות (שם י): זאת גבלתם בשאר אין לו זגוי. מש סינק (חולין שז). יכחושין מושיירונ"ש בלמ"ז: (יב) באשר אין לו זגוי. מש ס"ל, שרול לאן לי שיהא מותר אל המשלה סימנין שלו ליכשה, השירן במים מנין, תלמוד לומר כל אשר אין לו סנפיר וקשקשה במים, הא אם היו לו במים אמ"פ שהשירו בעליים מחרן לו מפניר וקשקשה במים, הא אם היו לו במים אש"פ שהשירן בעליים מחרן (ח"כ שסיא): למים, את אורנו לו נמים אם המהלילן לקשים, שכך משמט לא יהיו נאלכלים של ידר. או אינו אלא לאסרן בהלאה, ח"ל לא חאכלו (דברים יד:יב) באכילה של ידר. או אינו אלא לאסרן בהלאה, ח"ל לא חאכלו (דברים יד:יב) באכילה של ידר. או אינו אלא לאסרן בהלאה, ח"ל לא חאכלו (דברים יד:יב) באכילה

ושסעת שסע. שמובדלם מלמעלה ומלמטה בשתי לפרכון, כתרגומו ומטלפה מלפין. שש שסע. שמובדלם מלמעלה וחינוש שטוטוח ומובדלות לגמרי, שמלמטה מחוברות: מעלת גרה. מעלה ומקיהה החוכל ממעיה ומחזרת חומו למוך פיה לכתשו ולטחנו הדק: גרה. כך שמו, ויחכן לתחו מגזרת מים הנגרים (שמוחל לכתשו ולטחנו הדק: גרה. כך שמו, ויחכן לתחו מגזרת מים הנגרים (שמוחל ב יד:יד) שהוח (נגרר) חחר הפה, וחכגומו פשרה של"י הגרה החוכל נפשר ונמוח: בבחמה. חיבה זו יחירה היח לדרשה להחיר חת השלל הממלח במעי המו וכ"כ שם ען חולין סט.): אותה תאבלו. ולא בהמה ממחה. והלא בחזרה: היח (כהלן פסוק ח) אלא לעבור עלה בעשה ולא חשבה (ח"כ פרק ג:חיב): מיון שהרה או או שיה בהן קלח סימני שהרה חסורות סימן שהרה מנין. אמרת קל וחומר, ומה אלו שיש בהן קלח סימני שהרה חסורות וכו' (שם כו): מבשרם. על בשרם לא הגעו. יכול יהי שהוא מוחהרים על מצע נבלה, וכו' (שם כו) בובלתם לא תגעו. יכול יהי שהוא מוחהרים על מצע נבלה, מלוור למור אמור אל הכהנים (מגלו כהלו) כהנים מוחבריו וליון שכאל מוחבריו.

#### ◆§ Permissible and forbidden land animals.

The Torah identifies the animals whose flesh may be eaten as ruminants (i.e., cud-chewing animals) whose hooves are split.

- 3. יְשֹׁקְעֵתְ שְּׁקְעַתְ Which is completely separated into double hooves. Only if its hooves are split completely is an animal kosher, but not if its hooves are split at the top and connected at the bottom (Rashi).
- 4. לימְּאָה / Contamination or uncleanness. The term turnah has two meanings, depending on the context. Most often, it refers to the spiritual contamination that can be conveyed to people or things. At other times, as in this chapter, it refers primarily to forbidden foods. Thus, when the Torah describes an animal as "unclean," it has nothing to do with

contamination. In fact, no living animal can ever be tamei, contaminated. Even if a horse carries a human corpse on its back, the animal is not tamei in the sense of contamination; it is tamei, however, in that it is forbidden as food.

אָת־וְה — But this. The next four verses give cases of animals that are forbidden because they have only one of the two required signs of kashrus. Homiletically, Kli Yakar notes that in listing the non-kosher animals, the Torah first gives the kosher sign, instead of simply explaining that the animal is not kosher because of the sign it lacks. This suggests that the presence of a single kosher sign makes it worse. The presence of one sign symbolizes hypocritical people who always try to publicize their occasional good deeds or virtuous traits, instead of concentrating on elimi-

Forbidden Land

Permissible separated into double hooves, and that brings up its cud — that one you may eat. 4 But this is what you shall not eat from among those that bring up their cud or that have split hooves: the camel, for it brings up its cud, but its hoof is not split — it is unclean to you: 5 and the Animals hyrax, for it brings up its cud, but its hoof is not split — it is unclean to you: 6 and the hare. for it brings up its cud, but its hoof is not split — it is unclean to you; <sup>7</sup> and the pig. for its hoof is split and its hoof is completely separated, but it does not chew its cud — it is unclean to uou, <sup>8</sup> You shall not eat of their flesh nor shall uou touch their carcass — they are unclean to uou.

Permissible Forbidden

9 This may you eat from everything that is in the water: everything that has fins and scales in the water, in the seas, and in the streams, those may you eat, 10 And everything that does not have fins and scales in the seas and in the streams - from all that teems in the water, and from all living creatures in the water — they are an abomination to you, 11 And they shall remain an abomination to you: you shall not eat of their flesh and you shall abominate their carcass. 12 Everything that does not have fins and scales in the water — it is an abomination to uou.

13 These shall you abominate from among the birds, they may not be eaten — they are

nating their shortcomings. It is such dishonesty that stamps them as "non-kosher."

This concept has entered the Yiddish idiom, which describes a hypocrite as a chazzer fissel, or "pig's foot," because a pig tends to lie on the ground with its feet forward, displaying its cloven hooves, as if to mislead onlookers into thinking it is kosher.

- 5. השפן The hurax. This is a small mammal resembling a woodchuck. Unlike a rabbit or hare, to which it also has a slight resemblance, it has short ears and its feet are hoofed.
- 6. הארגבת The hare [or rabbit]. Both translations are commonly used, since the hare and the rabbit are of the same family and are very similar. Many translate the שַשַּ of the previous verse as a rabbit or hare, as well.

These two words illustrate the difficulty of translating the unfamiliar names of the animals and birds in this chapter. Aside from the lack of clarity concerning their identity, there is a more fundamental problem in the case of the hyrax, rabbit, and hare. The Torah states clearly that these animals chew their cud, but none of them do so in the same way that kosher animals do. In the words of R' Hirsch: "But this translation can only be right if it were sure that both these animals chew the cud, which hardly seems to be the case." These animals excrete moist pellets from their stomachs to their mouths, which they eat again, and then excrete dry pellets. Thus, they appear to chew their cud, but what they do is in no way similar to cows and sheep. Perhaps the term "bringing up its cud" simply refers to any animal that brings food back to its mouth from its stomach, whether or not it is like a cow. Or perhaps, as in the case of most of the animals and fowl in this chapter, we simply do not know their identity.

8. לא תגעו — Nor shall you touch. This prohibition applies only during the festival visits to the Temple, when everyone must be pure. At such times, no one may touch a contaminated carcass, because everyone is commanded to remain uncontaminated during the festival visits to the Temple (Rashi).

## 9-12. Permissible and forbidden fish.

- 9. וַכְּשְׁכְשָׁת And scales. The scales that are indicative of a kosher fish are only those that can be scraped off easily with a knife (Ramban). This excludes fish whose scales are not clearly defined, such as shellfish, and amphibians.
- 10. שרע המים That teems in the water, i.e., small creatures that live in the water. The next term, living creatures in the water, refers to the large water animals (Sifra).
- 11. ושבץ יהיו לכם And they shall remain abominated to you. Even if the forbidden fish becomes part of a mixture in which it is no longer recognizable (bitul), it remains forbidden if its taste is still noticeable (Rashi).
- הבשרם. . . נבלתם Of their flesh. . .their carcass. Flesh refers to fish that have been killed for food; carcass refers to fish that have died (Chizkuni; B'chor Shor).
- 13-19. The forbidden birds. Unlike the kosher animals and fish, which are identified not by name but by characteristics so that their identities are clear, the identities of the permissible birds are very cloudy. The Torah names the twenty non-kosher species, which means that all others are kosher. However, as a result of the various exiles and dispersions, the language of the Torah fell into relative disuse, with the result that the exact identities of the non-kosher birds became doubtful. Therefore, the Shulchan Aruch (Yoreh Deah 82:2) rules that it is forbidden to eat any species of bird unless there is a well-established tradition that it is kosher. Since the Halachah rules that we do not know the accurate translations of the fowl in the Torah's list, we follow the lead of R' Hirsch in transliterating rather than conjecturing translations. The notes will give translations that are suggested by various commentators.

"לו קי

שקצא אנון נשרא וער ועזיא: יד ודיתא וטרפיתא לזנה: טוית כל עורבא לזנה: מוית בת נעמיתא וציצא וצפר שחפא ונצא לזנוהי: ייוקריא ושלי וכפופא: יחובותא וכאתא וירקרקא: ישוחוריתא ואבו לזנה ונגר טורא ועטלפא: ככל רחשא דעופא דמהלה על ארבע שקצא הוא לכוז: כאברם ית דיו תיכלוו מכל רחשא דעופא דמהלה על ארבע די לה קרצולין מעלוי רגלוהי לקפצא בהון על אַרעא: בביַת אלין מנהון תיכלון ית גובא לזנה וית רשונא לזנוהי וית חרגולא לְזַנוֹהֵי וָיַת חַגַבַא לונוהי: בנוכל רחשא דעופא די לה ארבע רגליו שקצא הוא לכוז: כל תסתאבוו ברולאלין בנבלתהוו יהי מסאב עד מנכלתהוז דיטול כהוַכַל יצבע

יר שֶׁבֶּץ הַם אֶת־הַנֶּשֶׁר ׁ וְאֶת־הַפֶּּרֶס וְאֵת הָעִוֹנֵיָה: וְאֶת־הַבֶּעָר וְאֶת־הַבָּנְשִׁר וְאֶת־הַבָּעָר וְאֶת־הַבָּע וְאֶת־הַבָּע וְאֶת־הַבְּע וְאֶת־הַבְּע וּאְבֶּל וּ מִבְּל וּ מִבּל וּ מִבְּל וּ מְבָּל וְמִינְהוּ וְאֶת־הַבְּעוֹר וְאֶת־הַבְּע וְאֶעְר־הָאָרְץ: אֶת־אָלָה מִהֶם הִאבְלוּ מְבָּל וּ מְבָּל וְמִינְהוּ וְאֶת־הַבָּע וְאֶעֶר־הָעָרָן: אֶת־הַבְּעָל וּ מְעָר הָעָרְיִּל וְמִינְהוּ וְאֶת־הַבָּע וְאֶעֶר־לְוּ אָעִר־הַעָּלְנִם וְמִבְּע וְאֶת־הַבְּע וְאֶת־הַבְּע וְאֶבּל וְמִינְהוּ וְאֶת־הַבְּעוֹר וְאֶת־הַבָּע וְאֶבּל וְמִינְהוּ וְאֶת־הַבְּע וְאֶת־הַבְּע וְאֶבֶר וְמִבְּע וְאֶת־הַבְּע וְאֶבֶר וְמִבְּר וְמִינְהוּ וְאֶת־הַבְּע וְאֶבֶר וְמִינְהוּ וְלְבֵער הָנְבָּע וְמִבְּלְתִם וְשָׁמָּץ הְוּא לָבֶבוּ וּלְבֵע בְּלְתָם וְטְמֵא עַד־הַעַרֵב: וְכַל־הַנּשֵׁא מִנְּכְלָתָם יְטִמֵּא עַד־הַעַרֵב: וְכַל־הַנּשֵׁא מִנְּכְלְתָם יִטְמֵא עַד־הַעַּרֵב: וְכַל־הַנּשֵׁא מִנְּכְלְתָם יְטָמֵא עַד־הַעָּרֵב: וְכַל־הַנּשֵׁא מִנְּכְלְתָם יְכָבֵּס יִבָּבּס בּה וּבְבָּע בְּבְּלְתָם יִטְמֵא עַד־הַבְּערב: וְכַל־הַנִבּיוֹ וּבְלְתָם יִטְמֵא עַד־הַבְּערב: וְכַל־הַנִּיּנִיא וּבְּבָי בְיּבְלְתָם יִטְמֵא עָד־הַבְּערב: וְכַל־הַנְבּי וּבְלְבְעָם וְבִּיל בְּבְּבְּתְבּי וְבִּבְּי בְּבְּבְע בְיּבְלְתָם יִינְבּה וּיִבּי וְבָּבְיב בּיּבְילְנִיבּי וְבִּיל בְּיִבְּר בּיִבְילְבָּה וּבְּבְּע בְּבְלְתָם וְיִבּיל בּיּבְיל בִּיל בּי וּבְלְבְתָם וּיִבְּיוּ וּיבְבּי וּבְלְבְתָם וּבְּיל בְּיוּב וּתְבּיל וּיִבּי וְבִּיל בְּיוּב וּבְיוּי וּבְיּבְית וְבִּבְיוּ וּבְּיוּ בְּיוּב וּבְיל בְּיוּב וּבְיוּ וְבִּיב וּבְיבְיוּ וּבְּיוּ בְּיוּב וּבְיוּבְיוּ וּבְיבּי וּבְיוּב וּבְיוּב וּבְיוּב וּבְיוּב וּבְיוּים וְבּיב וּבְבּע בְיבְבְּיוּ וּבְיוּב וּיבְיוּי וּבְיוּי בְּיוּב וּבְי

(כ) שרץ העוף. הם הדקים הנמוכים הרוחשין על הארץ כגון זכוכים ולרעין ויחושין וחגבים: (בא) על ארבע. על ארכע רגלים: ממעל לרגליו. ממוך ללוארו יש לו כמין שחי רגלים לכד ארבע רגליו וכשרולה לעוף ולקפון מן הארץ מחחזק באומן שחי כרעים ופורח. ויש מהן הרבה כאומן שקורין לענושם"א, אבל מחחזק באומן שחי כרעים ופורח. ויש מהן הרבה כאומן שקורין לענושם"א, אבל אין אנו בקיאין בהן, שארבעה סימני שהרה נאמרו בהם, ארבע רגלים וארבע כנפים וקרסולין, אלו כרעים הכתובים כאן, וכנפיו חופין אח רוב (חולין עט.) וכל מימנים האלו מאיין באומן שביטחיט אבל יש שראש אחדן ויש [שאין] להם זכל יוכליק שרץ העוף וגוי. כא ללמד שאם יש לו ממש מהור (מ"כ פרק היי): (בג) ובל שרץ העוף וגוי. כא למסר בענין (ח"כ פרשחא דיא): תטמאור (בד) ולאלה. המחידון להאמר למטה בענין (ח"כ פרשחא דיא): תטמאור כלותר בעישהם יש טומאה: (בה) ובא לשואה משואח ממורה מטומאח מבש שהיא טשוכה כבום בגדים (שם דרא):

13. - דְּנְשֶׁר. The nesher. The commentators generally agree that this is the eagle or bald eagle, although Rabbeinu Tam (Tos. Chullin 63a) questions even this.

הַפְּרֶס — The peres. The bearded vulture (R' Saadiah Gaon; Raibag).

האוניה — The ozniah. Ibn Ezra understands R' Saadiah's translation as the mythological griffin, but rejects it because the Torah could not be speaking of a non-existent creature. However, R' Y. Kafach notes that the Arabic word used by the Gaon also refers to an actual bird. R' D.Z. Hoffman translates it as the white-tailed or sea eagle.

14ה הַרָּאָה — The daah. According to R' Hoffman's translation of R' Saadiah, this is the kite. Ralbag translates it as a species of vulture.

— According to its kind. Wherever this is added to the name of the bird, it means to include birds of varying names and appearance that belong to the same species (Rashi).

15. ערב — The orev. This is generally assumed to be the

אסורין, בהנאה מוסרין (ח"כ פרק ה:א). כל מוף שנאמר בו למינה למינו למינה יש באוחו המין שאין דומין זה לזה לא במראיהם ולא בשמוסם, וכולן מין אחד (ח"כ שם ג־ה; חולין סג.): (טד) הגץ. אישפרוי"ר: (יד) השלך. פירשו רבוסינו (חולין שם) זה השולה דגים מן הים. וזהו שחרגם אונקלום ושלי נוגל: בום (חולין שם) זה השולה דגים מן הים. וזהו שחרגם אונקלום ושלי נוגל בום וינישוף. הם לאיטי"ש הלומקים בלילה ויש להם לחי"ן דומה למכבר ופורחת בלילה. וסנשמח האמורה בשרלים היא דומה לה ואין לה שינים וקורין לה מלפ"א: (יש) החשידה. זו דיה לבנה ליצוני"א ולמה נקרא שמה חמידה שמשה חסידום שם חברוחיה במוזנות (חולין שם): האגפה. היא דיה רגזיים (שם) וכראה לי שהיא שקורין לה הירו"ן: הדוביפת. תרגנול הבר וכרבלחו כפולה ובלטו הירופ"א ולמה נקרא שמו דוכיפת שהודו כפוח וזו היא כרבלחו. [ח"א] ונגר טורא נקרא שם מעשיו, כמו שפירשו בפוסי במסיב במחיו (ספו) מוכחה מלירו לכלה על שם מעשיו, כמו שפירשו רבוסיט במם' גיטין בפרק מי שאחזו (ספו:):

raven. Rabbeinu Tam (Tos. Chullin 62b) disputes this translation, but offers no alternative.

16. בַּת הַיַּטְנֶה — The bas hayaanah. The ostrich (R' Saadiah; Chizkuni).

ריי, — The netz. This is the sparrow hawk (Rashi; Ramban; Ralbag) but Tosafos (Chullin 63a) questions this definition, without offering an alternative.

17. הַיּנְשִׁיה ... הַיּנְשִׁיה — The kos ... the yanshuf. Both birds howl at night and have cheeks that are similar to those of humans: the owl and the great horned owl (Rashi). According to Ralbag, kos is the falcon.

הְשֶּלְהְ — The shalach. A bird that draws fish from the water (Rashi), apparently a pelican, heron, or cormorant.

**18.** הַּמְּלְשֶׁמָת — The tinshemes. The bat (Rashi; Chizkuni), or the owl (Ralbag).

19. הַחְּסִירָה — The chasidah. The stork (Rashi). There was a tradition in some communities that the stork was a kosher bird, a tradition questioned by Teshuvos HaRosh

The an abomination: the nesher, the peres, the ozniah; 14 the daah and the auah according to its Forbidden kind: 15 every orev according to its kind; 16 the bas hayaanah, the tachmos, the shachaf, and the netz according to its kind: 17 the kos, the shalach, and the yanshuf; 18 the tinshemes, the kaas, and the racham: 19 the chasidah, the anafah according to its kind, the duchifas, and the atalef.

Forbidden Permissible Insects

<sup>20</sup> Every flying teeming creature that walks on four legs — it is an abomination to you. and 21 Onlu this may you eat from among all flying teeming creatures that walk on four leas: one that has jumping legs above its legs, with which to spring upon the earth. 22 You may eat these from among them: the arbeh according to its kind; the sal'am according to its kind, the chargol according to its kind, and the chagay according to its kind, 23 Every flying teeming thing that has four leas — it is an abomination to you.

<sup>24</sup> You become contaminated through the following — anyone who touches their carcass becomes contaminated until evening: 25 and anyone who carries their carcass shall immerse

(20:20), but defended by R' Yerucham (Bais Yosef, Yoreh Deah 82).

Why is it called chasidah? Because it displays kindness [non] toward others of its species by sharing food with them (Rashi: Chullin 63a). If it is so compassionate, why is it stigmatized as a non-kosher bird? The Rizhiner Rebbe responded that this is because it directs its kindness exclusively towards its fellows, but will not help other species. To Jews, that is not an admirable characteristic.

האנפה — The anafah. Although this word is not preceded by the word ואת as the other birds are, nevertheless it is a separate species: the hot-tempered dayah (Chullin 63a). It is the heron (Rashi).

הדוביפת - The duchifas. The wild hen whose comb is doubled over (Rashi, Chullin 63a), Rashi here identifies it as the hoopoe.

העטלף — The atalaf. The bat (R' Saadiah).

20-23. Forbidden and permissible insects. Even though a few species of insects may be eaten, as indicated in the following verses, Rashi states that only firm traditions suffice to permit such consumption, because it is impossible to determine which are kosher solely through their physical characteristics. With the passage of time, such traditions have grown virtually extinct. There are some Moroccan and Yemenite Jews who have preserved their ancient traditions regarding the kosher insects; however, Or HaChaim writes that when he was in Morocco, he protested against the consumption of any insects, because of the great difficulty in identifying the few kosher species from the vast number of non-kosher species. He further states that although twelve years had passed since they accepted his rebuke, the land had not had a locust invasion during that entire period.

20. שֶׁרֶץ הָעוֹף — Flying teeming creature. These are insects such as flies, hornets, mites, and grasshoppers (Rashi). R' D.Z. Hoffman raises the difficulty that all insects have six legs not four. He explains that they have four legs that are used for simple walking, while the other two are used for jumping.

21. ברעים — Jumping legs. These insects have two jointed leas - similar to the human knee - whose joints are higher than the insect's body when it is at rest. It uses these powerful leas to launch itself from the ground when it flies or jumps.

24-31. The non-kosher creatures that transmit contamination. The rest of the chapter discusses the transmission of טמאה, contamination. As a practical matter, contamination is forbidden only for sacred foods or objects, including terumah and maaser sheni, and people who may touch them. The only sort of contamination that is forbidden without exception is for a Kohen to become contaminated through contact with a human corpse (21:1-4.11).

Kosher animals that were slaughtered through a halachically valid shechitah are not contaminated; these kosher animals will be discussed below in verses 39-40. The carcasses of larger non-kosher animals are contaminated no matter how they die or are killed. Insects are never tamei, alive or dead. In the case of small, creeping animals, only the eight species listed below are tamei when they are dead.

24. יטמא ער־הערב — Becomes contaminated until evening. The only way a person can remove turnah from himself is through immersion in a mikveh (17:15). That done, his contamination ends, except that, as our verse states, he may not eat or touch חרומה, the Kohen's portion, or the meat of offerings, until nightfall (Ramban).

25. וְכָל־הַנּשָא — And anyone who carries. The contamination of one who carries [i.e., bears the weight of] a carcass — even if he does not actually touch it — is stricter than that of someone who merely touches it. ["Carrying" in this case includes such indirect carrying as moving the carcass with a stick or lever.] As this verse teaches, one who carries a carcass contaminates his garments as well as himself. Consequently, they, too, must be immersed in a mikueh, if the owner wishes to remove their contamination (Rashi).

לבושוהי ויהי מסאב עד רמשא: כו לכל בעירא די היא סדיקא פרסתא וטלפין ליתהא מטלפא ופשרא ליתהא מסקא מסאבין אנון לכון כל דיקרב בהון יהי מְסָאַב: בּוֹבל דִמְהַלֶּךְ עַל יִדוֹהִי בְּבֵל חַיַתא דמהלכא על ארבע מסאבין אנון לכון כַּל דִיקרב בּנָבלתהון יהא מסאב עד רמשא: כחודיטול ית נבלתהון יצבע לבושוהי ויהי מסאב עד רַמְשַא מְסָאָבִין אָנּוּן לְכוֹן: כּטוֹדֵין לכוז מסאבא ברחשא דרחש על אַרעָא חלָדא ועכבּרא וצבא לזנוהי: וכחא וחלטיתא וחמטא ואַשוּתַא: לא אַלִּין דָּמִסְאַבִין לְכוּן בַּכל רחשא כל דיקרב בהון במותהון יהי מסאב עד רמשא: לבוכל די יפל עלוהי מנהוז במותהון יהי מסאב מכל מאן דאַע או לבוש או משַר או שַק כַּל מַאן די תתעבד עבידא בהון במיא יתעל ויהי מסאב עד רמשא וידכי: לגוכל מאן דַחַסָף די יפֵּל מנהון לגַוה כּל די בגוה יסתאב ויתה תתברון: לומכל מַיכְלַא דַּמָתָאָכֶל דָּיֵעוֹל עַלוֹהָי מַיַא יָהָי מסאב וכל משקה די ישתתי בכל מאן

ָר בָּגָדָיו וָטָמֵא עַד־הָעָרֵב: לֵכַל־הַבְּהַמַּה אֲשֵׁר הָוֹא מפרסת פַּרְטַה וְשֵׁסַע וּ אֵינַנַה שׁסַעַת וְגַרַה אִיננַה נו מעלה טמאים הם לכם כַּל־הַנגע בַהם יטמא: וכל ו הוֹלֵךְ עַלֹּ־בַּפָּיו בָּכָל־הַחַיָּה הַהֹלֵכֵת עַל־אַרְבַּע טִמֵאִים רח הם לַבֶם כַּל־הַנֹגֵעַ בִּנִבְלַתַם יִטְמֵא עַד־הַעַרֵב: וְהַנִּשֵאֹ - הַם לַבֵם כַּל־הַנֹגַעַ בִּנְבְלַתַם את־נבלתם יָכַבֵּס בָּגַדִיו וְטַמֵא עַד־הַעַרֵב טמאים ווה לַכֶּם הַטַּמֵא בַּשֵּרֵץ הַשּרֵץ ל על־הארץ הַחלֵד והַעַכְבֵּר וְהַצֵּב לְמִינַהוּ: וְהַאַנַקַה לא וָהַכָּחַ וְהַלְּטַאָה וְהַחְמֵט וְהַתִּנְשָׁמֵת: אֱלֶה הַשְּׁמֵאֵים לָבֵם בָּבֶל־הַשַּׁרֵץ כַּל־הַנֹגֵעַ בַּהֶם בִּמֹתֵם יִטְמֵא עַד־הַעַרב: לב וכל אשר־יפל עליו מהם ו במתם יטמא מבל־בּלִי־עֵץ אוֹ בֵגֶר אוֹ־עוֹר אוֹ שַׁק כַּל־כִּלִי אֲשֵׁר־יַעֲשַׂה מַלאכה לג בַּהֵם בַּמַיִם יוּבַא וָטַמֵא עַד־הַעֵּרָב וָטַהֶר: וְכַּל־כִּלִי־ חַבשׁ אַשֶּׁר -יִפּּל מֵהָם אֶל-תוֹכָוֹ כְּל אֲשֶׁר בְּתוֹכָוֹ יִטְמָא לד ואתו תשברו: מַכַּל־הַאֹבֶל אֲשֶׁר יַאַבֶּל אֲשֶׁר יַבוּא עַלֵיו מֵים יִטְמֵא וָכַל־מַשְׁקָה אָשֵׁר יִשְׁתָה בְּבַל־בְּלֵי

משקה אשר ישתה בבל בלי, והוא כחוך כלי חרם הממא, יטמא. למדנו מכאן דברים הרבה. למדנו שאין אוכל מוכשר ומחוקן לקבל מומאה עד שיבאו עליו מים פעם אתת, ומשבאו עליו מים פעם אתת מקבל מומאה לעולם, ואפי' נגוב. והיין והשמן וכל הנקרא משקה מכשיר זרעים למומאה כמים, שכך יש לדרוש המקרא, והשמן וכל הנקרא משקה מכשיר זרעים למומאה כמים, שכך יש לדרוש המקרא, אשר יבא עליו מים או בל משקה אשר ישתה בבל בלי, יטמא האוכל. ועוד למדו רבוחינו מכאן שאין ולד הטומאה מממא כלים. שכך שנינו, יכול יהיו כל הכלים מיטמאון מאויר כלי חרם ואין כל הכלים מיטמאין מאויר כלי חרם ואין כל הכלים מיטמאין מאויר כלי חרם ואין כל הכלים שמשמא ממנו ולד הטומאה, לפיכך אינו מיטמא מלי שהשה, לפיכך אינו מיטמא מלי שהשה, לפיכך אינו מומאה כשרוב, ולא מוזר ומטמא כלים שבחוכו. ולמדנו עוד שהשרץ שנפל לאויר מנור, והפם בחוכו, ולא מוזר ומחל הפת חתלה, שלם אחם לומר כן לא נתמעטו כל הכלים מלהשמא מלוויר כני תרם, שהרי טומאה עלמה נגעה בהן לא נתמעטו כל הכלים מלהשמא מלוויר כל ביאת שהרי שומאה עלמה נעמה בכו מבק (פסקים שם). ולמדנו עוד כל ביאת

ולהכנס כמקדם: החלר. מושטיל"א: והצב. פרוי"ט שדומה לנפרדע: (ל) אנקה. הירינו"ן: הלטאה. לישירד"א: החמט. לימנ"א: תנשמת. טלפ"א: (לב) במים יובא. ואף לאחר טכילמו טמא הוא לתרומה עד הערב. ואחר כך וטהר. כהערכ השמש (יכמוח עה.): (לג) אל תובו. אין כלי חרם מיטמא אלא מאוירו (כלים ב:א): השמש (יכמוח עה.): (לג) אל תובו. אין כלי חרם מיטמא אלא מאוירו (כלים ב:א): בל אשר בתובו יטמא. הכלי חוזר ומטמא מה שכאוירו (מ"א שכורו): ואתו תשבורו. למד שאין לו טהרה כמקוה (ח"כ פרשח זייג): (לד) מכל האוכל אשר יאבל. מוסב על מקרא העליון, כל אשר בתובו יטמא מכל האוכל אשר יאבל אשר כאו עליו מים, והוא כחוך כלי חרם הממא, יטמא. וכן בל אשר יאבל אשר באו עליו מים, והוא כחוף כלי חרם הממא, יטמא. וכן בל

(כו) מפרסת פרסה ושסע איננה שוסעת. כגון גמל שפרסתו סדוקה למעלה

אבל למטה היא מחוברת. כאן למדך שנבלת בהמה טמאה מטמאה ובענין שבסוף

הפרשה ולהלו פסוקים לטימו פי' על בהמה מהורה: ובדו על בפיו. כגון כלב ודוב

וחתול: טמאים הם לכם. למגע: (כט) וזה לכם הטמא. כל טומאום הללו אינן לאיסור אכילה אלא לטומאה ממש להיות טמא במגען ונאסר לאכול תרומה וקדשים

27. בֶּלֹ־הַנּגֵּע — Whoever touches. The contamination resulting from touching is milder than that which is caused by carrying. Therefore, our verse does not require immersion of clothing, but the next verse, which specifies carrying, extends the contamination to garments, as well.

**29-31.** The small creeping animals. This passage lists the eight small animals that are contaminated when they are dead and which convey their contamination to people and objects. Since not all of their identities are clear, we transliterate them, but give the possible translations in the commentary.

29. הַחְלָּה — The choled. According to Rashi and others, this is a weasel. R' Saadiah translates it as a mole.

הַעְּכְבָּר — The achbar. It is generally agreed that this is a

mouse, and it may include other rodents, as well, such as a

הְשֶּׁב — The tzav. Rashi notes that this animal resembles a frog, thus it is presumably a toad. The Old French word used by Rashi, however, has been translated as a ferret.

30. הָאָנֶקָה — The anakah. The hedgehog or porcupine (Rashi). According to Radak, it is a viper.

הַבְּּהְ — The koach. According to R' Saadiah , this is a species of lizard.

הַלְּטָאַה -- The letaah. Rashi translates this as the lizard.

הַחְמָּט — The chomet. The snail (Rashi), or the chameleon (Radak).

תנשמת — The tinshemes. This is not the bird of the same

Non-kosher Creatures that Trans.

The his clothing and be contaminated until evening — 26 every animal that has split hooves that are not completely split, or does not chew its cud, they are contaminated to you; whoever touches them becomes contaminated. 27 And every one that walks on its paws, among all animals that mit Con. walk on four legs, they are contaminated to you; whoever touches their carcass shall be tamination contaminated until evening. 28 One who carries their carcass shall immerse his clothing and be contaminated until evening: they are contaminated to you.

The Small Animals

Contamina-

<sup>29</sup> These are the contaminated ones among the teeming animals that teem upon the earth: Creeping the choled, the achbar, and the tzav according to its variety; 30 the anakah, the koach, and the letaah; and the chomet and the tinshemes. 31 Only these are contaminated to you among all the teeming animals: anuone who touches them when they are dead shall be contaminated Objects until evening: 32 and when they are dead, anything upon which part of them will fall shall Receiving become contaminated, whether it is a wooden utensil, a garment, leather, or sackcloth — any utensil with which work is done — shall be brought into the water, and remain contaminated until evening, and then become cleansed.

33 Any earthenware utensil into whose interior one of them will fall, everything in it shall become contaminated — and you shall break it — 34 of any food that is edible, upon which water comes, shall become contaminated; and any beverage that can be drunk, in any vessel.

name in verse 18 (Chullin 63a). According to Rashi, it is a mole; according to R' Saadiah, a type of lizard.

- 31. בל-הנגע Anuone who touches. Unlike animal carcasses, these animals transmit contamination only through touching. One who carries them without making contact does not become tamei (see Keilim 1:1-2).
- 32-36. Objects receiving contamination. Earlier we were told how carcasses can contaminate people. Now the Torah turns to objects, and how they receive contamination through coming in contact with any of the carcasses mentioned above.
- ৰু Some basic rules of contamination.
- (a) Before a food can become tamei, it must receive הבשר. preparation. This means that the food must have been moistened by one of seven liquids; water, dew, wine, oil, blood. milk, and bees' honey (Machshirim 6:4).
- (b) Hechsher of food can take place only after the food has been detached from the soil; otherwise, every food would be eligible to accept tumah simply by virtue of the fact that it becomes wet during its growth.
- (c) Three degrees of tumah are involved in this passage: 1. A dead animal is an אב השמאה, father (or source) of contamination; 2. a vessel becomes a ראשון לטמאה, first degree of contamination; and 3. the contents of the vessel become שֵנִי לטמאה, second degree of contamination.

Only food and drink can become second degrees of tumah; neither people nor utensils of any sort can accept any contaminations below the first degree. Also, food that is no longer edible cannot become contaminated unless it has been used as a tool, in which case it has the rules of a utensil.

- (d) If a carcass and food are simultaneously in the interior of an earthenware vessel, but they do not touch one another, the carcass makes the vessel a first degree, and the vessel in turn makes the food a second degree.
- (e) In order to transmit tumah, a food must be at least the volume of an egg (Rashi v. 34). Meat from an animal carcass

is an exception to this rule; such meat is not considered food and contaminates even if it has the volume of an olive, which is half the size of an egg (see notes to v. 40).

32. מהם — Part of them, Even a small part of a dead animal can cause turnah (Sifra).

יעשה מלאבה — Work is done, Only a vessel used for a productive purpose can become contaminated, so a utensil whose sole purpose is to cover or shield other utensils cannot become tamei. A pot cover, however, would become tamei. because it serves as an adjunct to the pot and is considered as if it were part of the pot (Sifra).

33. חרש — Earthenware. Earthenware vessels are unique in three respects: (a) They become contaminated only through their interior, but not if turnah comes in contact with an outside wall: (b) they become contaminated when the turnah merely enters the interior, even if it does not come in contact with the surface of the vessel; and (c) earthenware cannot be purified through immersion in a mikveh (Rashi).

ואתו תשברו — And you shall break it. The only way to cleanse an earthenware vessel is by breaking it so that it can no longer perform its original task. If it was made to hold liquids, it must be punctured; if it was made to hold solids, a hole must be made that is large enough for its intended contents to fall out (Rashi).

34. מבל־האכל — Of any food. This verse qualifies the previous verse, adding that only food or drink can become tamei merely by being in the interior of the vessel into which a carcass fell. This implies that utensils cannot become contaminated unless they are actually touched by the carcass (Rashi).

אַשֶּׁר יֵאָבֵל — That is edible. But food or drink that has become unfit for consumption cannot become tamei (Sifra).

אַשֶּׁר יַבוֹא עָלְיוּ מֵיִם — Upon which water comes. See rules (a) and (b) under the heading "Some basic rules of contamination" above.

יהי מסאב: להוכל די יפל מנבלתהוז עלוהי יהי מסאכ תנור וכירים יתרעוז מַסְאַבִין אַנוּן ומסאבין יהון לכון: לו כרם מעין וגוב בית כנישות מיא יהי דכי ודיקרכ בנבלתהון יהי מסאב: לו נארי יפל מנבלתהון על כל (כר) זרע זרוע די יודרע דכי הוא: להוארי יתיהבון מיא על (בר) ורעא ויפל מנבלתהון עלוהי מסאב הוא לכוז: לט נארי ימות מן בעירא די היא לכון למיכל דיקרב בנכלתה יהי מסאב עד רמשא: מוריכול מנבלתה יצבע לבושוהי ויהי מסאב עד רמשא וריטול ית נבלתה יצבע לבושוהי ויהי מסאב עד רמשא: מאוכל רחשא דרחש על אַרעא שקצא הוא לא יתאכל: מבכל דמהלר על מעוהי וכל דמהלר על אַרבַע עד כּל סגיאות רגלאין לכל רחשא דרחש על אַרעא לא תיכלנון ארי שקצא אנוז: מגלא תשקצון ית נַפַשַתַיכון בַּכל רחַשַא דרחש ולא תסתאבון בהון ותסתאבון פון בהון:

יטמא: "ובל אשר־יפל מנבלתם ו עליו יטמא תנור לו וכירים יתץ טמאים הם וטמאים יהיו לבם: אַר מעין ובור מקוה־מֵים יָהָיָה טַהָור וִנגַעַ בְּנָבְלַתָם יִטְמֵא: ל וכי יפּל מנבלתם על־כַּל־זַרַע זַרְוּעַ אַשֵּׁר יִזָּרַע יָּ טהור הוא: וכי יתו־מים על־ורע ונפל מנבלתם עליו וָבֵי יַמוּת מו־ לט טמא הוא לכם: הַבַּהַמָּה אֵשֵר־הִיא לָבֶם לְאָכְלֶה הַנֹּגַעַ בְּנִבְלָתָה יִטְמָא מ עַד־הַעַרַב: וְהָאכֵל מִנְבַלָּתָה יְכַבֵּס בְּגָדֵיו וְטָמֵא עַד־ הערב והנשא את־נבלתה יכבס בגדיו וטמא עד־ מא הערב: וכַל־הַשַּׁרֵץ הַשּׁרֵץ עַל־הַאָּרֵץ שַׁקַץ הָוּא לִא מב יאכל: כל הולך על־גַחון וכל ו הולך על־אַרבַע עד בַּל־מַרבֵּה רַגִּלַיִם לְכַל־הַשֵּׁרֵץ הַשֹּׁרֵץ עַל־הַאָּרֵץ לֹא מצי החוכה ראוחיום מג תאכלום כִּי־שֶׁקֶץ הָם: אַל־תִשַׁקּצוּ אַת־נַפִּשׁתִיכֹם בָּבֶל־הַשֶּׁרֵץ הַשֹּׁרֵץ וַלָּא תַטַּמָאוֹ בַּהֹם ונטמתם בּם:

אחת שוב אינו נשהר הימנו: (לט) בגבלתה. ולא בשלמות וגידים ולא בהרנים וטלפים ולח בטור (ח"כ פרשחת ייה; חולין היז:): (מ) והגושא את נבלתה. חמורה טומחת משח מטומחת מגט, שהנושח מטמח בגדים והנוגע חין בגדיו טמחין, שלח נחמר בו יכבס בגדיו: והאובל מגבלתה. יכול חטמחנו חכילחו, כשהוא או' בנבלת עוף שהור נבלה ושרפה לא יאכל לשמאה בה (להלו כב:ת) [בה.] אותה מטמאה בגדים באכילתה ואין נבלת בהמה מטמאה בגדים באכילתה בלא משא. כגוו אם תחבה לו תבירו בבית הבליעה. א"כ מה ח"ל האוכל, ליחן שיעור לנושא ולנוגע כדי אכילה, והוא כזיח (ח"כ שם ז; נדה מב:): וטמא עד הערב. אע"פ שטכל לריך הערכ שמש: (מא) השורץ על הארץ. להוליא אח היחושין שבכליסין (ושבפולין) ואת הזיזין שבעדשים (ח"כ פרק יב:א; חולין סז:) שהרי לא שרלו על הארץ אלא בחוך האוכל. אבל משילאו לאויר ושרלו הרי נאסרו: לא יאבל. לחייב על המחכיל כחוכל (ח"כ שם) וחין קרוי שרן חלח דבר נמוך קנר רגלים שאינו נראה אלא כרוחש ונד: (מב) הולך על גחון. זה נחש (ח"כ שם ב; חולין סז:) ולשון גחון שחייה שהולך שת ונופל [ס"ח ונפול] על מעיו: בל הולר. להביא השלשוליו ואם הדומה לדומה (שם ושם): הולר על ארבע. זה מקרב: בל. להביא את התפושית אשקרבו"ט בלטו ואת הדומה לדומה (שם ושם): מרבה רגלים. זה נדל (שם ושם), שרן שיש לו רגלים מרחשו ועד זככו לכחו ולכחו והוריו לינטפיי"ד: (מג) אל תשקצו. בחכילתו שהרי כחיב נפשוחיכם וחין שיקון נפש במגט, וכן ולא תשמאו באכילתן: ונטמתם בם. אם אחם מטמאין בהן בארץ אף אני משמא אחכם בעולם הבא ובישיבה מעלה (יומא לע.):

מים שאינה מכשרת זרעים אלא א"כ נפלו עליהו משנחלשו (חוליו היח:) שאם אתה אומר מהבלין הכשר במחובר, אין לך שלא באו עליו מים, ומהו אומר אשר יבוא עליו מים. ולמדנו עוד שאין אוכל מטמא אחרים אלא א"כ יש בו כבילה. שנא' אשר יאכל (ת"כ פרק ט:א; יומא פ.) אוכל הנאכל בבת אחת, ושיטרו חכמים איו בית הבלימה מחזיה יותר מבילת תרנגולת (יומא שם): (לה) תגור ובירים. כלים המשלשלין הם והם של חרם ויש להן חוך, ושופת את הקדרה של נקב החלל, ושניהם פיהם למעלה: יתץ. שאין לכלי תרם שהרה בשבילה: וטמאים יהיו לבם. שלא תאמר מלווה אני לנותנם ת"ל וממאים יהיו לכם אם רלה לקיימן בטומחחן רשחי (ח"כ פרק י:י): (לו) אך מעין ובור מכוה מים. המחוברים לקרקע אין מקבלין טומאה. ועוד יש לך ללמוד, יהיה טהור. הטובל בהס מטומחתו: ונוגע בנבלתם יטמא. אפי' הוח כחוך מטין וכור ונוגע כנכלתם יטמא. שלא תאמר ק"ו, אם מטהר את טמאים מטומאתם ק"ו שיליל את הטהור מליטמא, לכך נאמר ונוגע בנבלחם יטמא (ח"כ פרשחא ט:ה): (לז) זרע זרוע. זריעה של מיני זרשונין. זרוע שם דבר הוא כמו ויתנו לנו מן הזרושים (דניאל א:יב): טהור הוא. למדך הכחוב שלא הוכשר ונחקן לקרות אוכל לקבל טומאה מד שיבוחו שליו מים: (לח) ובי יותן מים על זרע, לחתר שנתלש (תולין הית:) שאם חאמר יש הכשר במחובר אין לך זרע שלא הוכשר: מים על זרע. בין מים בין שאר משקין בין הם על הזרע בין הזרע נפל לחוכן הכל נדרש בחורת כהנים (פרק יא:ו,ט): ונפל מנבלתם עליו. אף משנגב מן המים (ב"מ כב.־כב:) שלא הקפידה חורה אלא להיות עליו שם אוכל, ומשירד לו הכשר קבלת טומאה פעם

<sup>35.</sup> מְנֵּרְיִם יְּתָּץ — An oven or a stove shall be smashed. Since these utensils are earthenware, they cannot become cleansed unless they are broken; utensils made of other materials can be cleansed in a mikveh (Rashi).

יְהְיוּ לְּכֶּם — And they shall remain contaminated to you. This clause teaches that if the owner wishes to keep contaminated vessels as they are [and put them to uses that do not require ritual purity], he may do so (Rashi).

**<sup>36.</sup>** A body of water that is connected to the ground cannot become contaminated, even if it is touched by a carcass.

שמין ובור מקוה מים — A spring or a cistem, a gathering of water. Only water in a vessel that is detached from the ground can become tamei, not water on the ground (Rashi). הנגע בּוּבְלְּחָה — But one who touches their carcass. Even though a mikveh cleanses a contaminated person, if he is touching a carcass while he is standing in the mikveh, he becomes tamei (Rashi). However, if he lets go of the carcass and remains immersed there, he becomes cleansed.

 $<sup>37.\,</sup>$  הור שור - lt remains pure. The seed remains pure because after being severed from the ground, it had not yet

shall become contaminated. <sup>35</sup> Anything upon which part of their carcass may fall shall be contaminated — an oven or a stove shall be smashed — they are contaminated and they shall remain contaminated to you — <sup>36</sup> only a spring or a cistem, a gathering of water, shall remain pure — but one who touches their carcass shall become contaminated. <sup>37</sup> And if its carcass will fall upon any edible seed that has been planted, it remains pure. <sup>38</sup> But if water had been placed upon a seed and then their carcass falls upon it, it is contaminated to you.

Contamination of Kosher Animals

<sup>39</sup> If an animal that you may eat has died, one who touches its carcass shall become contaminated until evening. <sup>40</sup> And one who eats from its carcass shall immerse his clothing and remain contaminated until evening; and one who carries its carcass shall immerse his clothing and remain contaminated until evening.

Prohibition of Eating Creeping Creatures <sup>41</sup> Every teeming creature that teems upon the ground — it is an abomination, it shall not be eaten. <sup>42</sup> Everything that creeps on its belly, and everything that walks on four legs, up to those with numerous legs, among all the teeming things that teem upon the earth, you may not eat them, for they are an abomination. <sup>43</sup> Do not make yourselves abominable by means of any teeming thing; do not contaminate yourselves through them lest you become contaminated through them.

come in contact with water. The element of הָּבְשֵׁר, preparation for contamination by coming in contact with liquid, is introduced in the next verse. See rules (a) and (b) (Rashi).

#### 39-40. Contamination of kosher animals.

- 40. אַנְישָׁא And one who carries. Only in the case of one who carries the carcass do his garments also become contaminated. Even one who eats from it does not cause his garments to become contaminated if someone else placed it into his mouth so that he did not "carry" the meat in the process of eating it. If someone merely touched the meat without moving it, he becomes contaminated but his garments do not (Rashi).
- 41-44. Prohibition of eating creeping creatures. The Torah now returns to the subject of forbidden foods, which had been interrupted by the discussion of the laws of contamination. Verse 23 had concluded the laws of larger winged creatures; this verse continues with the laws of smaller insects.
- 41. הְשֶׁרֶּא Teeming creature. Rashi defines these creatures as those that are low, have short legs, and appear to creep along the ground.
- 42. בל הולך על יגְחוץ Everything that creeps on its belly , i.e. snakes and worms (Rashi).

The letter in the word in is written in an elongated form in the Torah Scrolls. The early Sages, who were called propio, those who count, because they would count the words and letters of the Torah [and provide numbered lists of the Torah's rules and principles, such as the Thirty-nine Labors], noted that the elongated vav of in is the midpoint of the Torah's letters (Kiddushin 30b).

על־אַרְבּע — On four legs, such as scorpions and beetles (Rashi).

מְרְבֵּה רְגְלִים — With numerous legs, i.e., a centipede (Rashi). 43-47. Holiness and the laws of kashrus. In conclusion,

the Torah places these laws in a new perspective. The consumption of these foods impedes a person's ability to elevate and sanctify himself, it contaminates the soul in ways that no physical examination can decipher, and it creates a barrier between the Jew and his perception of God. Small wonder that those who consume forbidden foods cannot see the logic of these prohibitions, just as one who lives on analgesics finds it strange that other people cry out in pain at stimuli that he does not feel. Painkillers dull the nerves and forbidden foods dull the spiritual antennae. [See the prefatory remarks to this chapter.]

43. בְּנְשְׁמֶּחֶם בְּּם Lest you become contaminated through them. If you contaminate yourself by eating forbidden foods in this world, I will render you contaminated in the World to Come and before the Heavenly Court (Rashi, Sifra, Yoma 39a).

The aleph is missing from מנטמוא so that it can be read מנטמחם, lest you become dulled. As noted above, the consumption of forbidden foods dulls one's spiritual potential. In the words of the Sages: If a person contaminates himself a little, he becomes contaminated a great deal; lif he contaminates himself down below, he is contaminated above; in this world, he is contaminated in the World to Come. [Conversely,] you shall sanctify yourselves and you shall become holy (v. 44): If a person sanctifies himself a little, he becomes sanctified a great deal; lif he sanctifies himself] down below, he is sanctified above; in this world, he is sanctified in the World to Come (Yoma 39a). To become holy, a person must sanctify himself "down below," meaning that the road to holiness does not begin with sublime thoughts or the study of lofty ideas. First a person must sanctify himself in the "lowly" things, such as his personal behavior, morality, and appetite. Once someone has turned himself into a decent, moral person, he can aspire to assistance from above (Sidduro shel Shabbos).

ש בְּטָמֵא וּבִין הַשָּׁלְר וּבֵין הַחַיָּה חַנְּאֲכֶׁלֶת וּבֵין הַחַיָּה אֲשֶׁר בִּין הַחַיָּה הַמֵּצְלֶלֶת וּבֵין הַחַיָּה אֲלְהִיכֶם וְהִתְּקִּדִּשְׁתָּם וְהִיִּתֶם קְּרֹשִׁים כִּי קָרְוּשׁ אֵנִי וְלָא תְטַמְּאוּ אֶת־נַפְּשְׁתֵיכֶם בְּכָל־הַשֶּׁרֶץ מִאֶרֶץ הַהְ הַבְּלָבים בְּכָל־הָשֶּׁרֶץ מִאֶרֶץ הַיּתְ לָכֶם לֵאלֹהִים וְהְיִיתֵם קְרשִׁים כִּי קָרְוּשׁ מִיְּרִים לְהְיִת לָכֶם לֵאלֹהִים וְהְיִיתֵם קְרשִׁים כִּי קָרְוּשׁ מִּיְרָן הַחַיָּה הַשְּׁרֶצֶת עַל־הָאָבֶץ: לְהַבְּיִּל בִּין מַחַיָּה הַשְּׁרֶצֶת הַלְּהָרְיִם לְהָיִת בִּין הַחַיָּה הַשְּׁרֵץ הַיְּהְבִּיוֹ הַחַיָּה הַשְּּרֵץ הַחַיָּה הַשְּּבִית הַבִּין הַחַיָּה הַשְּּבְּיים לִּהְיִתְם קְרשִׁים כִּי קָרְוּשׁ הַשְּׁרֶץ הַבְּין הַחַיָּה הַמְּבִייה בִּין הַחַיָּה הַשְּּבְיּע בִּין הַחַיָּה הַשְּּבְּישׁ הַשְּׁרָץ הַבִּין הַחַיָּה הַשְּּבְּישׁ הַשְּׁרָּים לִיְהְעִבּין הַחַיָּה חִבּייה מִים בִּיי בְּרִישׁ בִּין הַחַיָּה הִשְּׁרָּץ הַיְּבִין הַחָּלָּה וּבִין הַחָּיָה הִיבִין הַחַיָּה הִמְּבִים לְבְּיִבְים לְהְיִרְיִם לְהָבִין הַחָּיְה וְבִין הַחָּיָה הִחְיָּה חִבּין הַחַיָּה הִים בְּיִית הַחִיּים בְּיִיתְם הְבִין הַחַיָּה הִיבִין הַחַיּה הִשְּבּים בְּיִּהְיתָם בְּיִּם הְּבִיים הְבִין הַשְּהָר וּבִין הַחָּיָּה חִבּיים הִּשְּבִּים בּינִבְּשְׁתְּיִם בְּבִּישְׁ הַחַיָּה הִיבִין הַחָּבְּיִים בּיִים הְּבִּישְׁ הַחָּיָה הִיבִיים הִבּיים הִּיִּבְּיִתְם הְּבִיים הְּיִבּיים הִיבּייה מִים בְּיִים הְּבִּישְׁ הִיבִיים הְּבִּיים בּיִים הְּבִּיים הִייִּים בּיִים הְּבִּיים הְּבִיים הְּבִּיים הְּבִּיים הְבִּיוּ הְבִיים הְּבִּיים הְּבִּיים הְּבִּיִים הְּבִּיים הְּבִּיים הְּבִּיים הְּבִיים הְּבִּיוֹים הְבִּין הַחָּיָּה הִיבּייה מִים בּיבּיים הְּבִּיים הְּבִּיים הְּבִּיים הְּבִין הַחָּיְּהִים בּיִים הְּבִיים הְּבִּיים הְּבִּיים הְּבִיים הְּבִּיים הְּבִּיים הְּבִּיים הְּבִּים הְּבִיים הְבִּיים הְיבּיים הְּבִּים הְּבִּישְׁים הְבִּיים הְּבִּים הְּבְּיִּים הְּבִּים הְיבִּים הְּבִּים הְבִּים הְבִּים הְּיִבּים הְּבִּים הְּיִּבְּיִים הְּבִּיים הְבִּיּים הְּבִּים הְיבִּים הְּיבּים הְּיבְּים הְּבִּים הְּבִּים הְּיבּים הְיבּים הְּבְּבְיּים הְבִּים הְּבְּיִבְּים הְיבִּים הְיבִּים הְּבְּיִים הְ

רש"י
ממלרים אלא בשביל שאין מסמאין בשרלים (כשו מלרים וכנענים) (פ"א כשאר
אומה) דיים, וממליחא היא לגבייהו חיהו לשון מעלה (נ"מ פאו): (מד) להבדיל.
ול לכלבד השונה אלא שיהא יודע ומכיר ובקי נהן (ח"כ שם ו): בין השמא ובין
הטהדר. לרין למת בין חשור לפרה, ואלא ככר מפרשים הם. אלא בין ממאה לך
ול למהרה לך, בין נשמט חליו של קנה לנשמט רובו (שם ז): ובין החיה הגאבלת.
ול לריך לומר בין לבי לעדה, ואלא כבר מפורשים הם. אלא בין שטלדו בה סימני
ול פרפה בשרה לטלדו בה סימני פרפה פשולה (שם ח):

(מד) בי אגי הי אלהיכם. כשם שאני קדוש שאני ה' אלהיכם כך והמקדשמם קדשו את מלמכם למטה (ח"כ פרק יכנג): ההייתם קדושים. לפי שאני אקדש אתכם לממלה ולשלם הבא (יומא שם): ולא תסמאו. לפצור מליהם בלארן הרבה, וכל לאו מלקות, חהו שאמרו בגמ' אכל פוטיתא ליקה ארכט נמלה ניקה ממש לרפה ליקה שש (מטוח מד): (מה) בי אגי הי המעלה אתכם. על מנח שמקבלי מלמי העליחי אתכם (ח"כ שם ד) [ד"א כי אני ה' המעלה אתכם. בעלן כחיב והולאתי, וכאן כחיב המעלה. תנא דבי רבי ישמעאל אלמלי לא המלימי אם ישראל

44. אָני בּרוֹשׁ אָני ... מּי בְּרוֹשׁ אָני — You are to sanctify yourselves ... for I am holy. If Jews make a sincere effort to sanctity themselves, God will help them by protecting them against the ever-present danger that they will unwittingly consume forbidden foods through no fault of

their own (Or HaChaim).

Because God is holy, He wants His people to be holy, so that they will be eternal, perceive their Creator, and follow in His paths. Only if they abstain from forbidden foods will this be possible (Sforno).

<sup>44</sup> For I am HASHEM your God — you are to sanctify yourselves and you shall become holy, for I am holy; and you shall not contaminate yourselves through any teeming thing that creeps on the earth. <sup>45</sup> For I am HASHEM Who elevates you from the land of Egypt to be a God unto you; you shall be holy, for I am holy.

<sup>46</sup> This is the law of the animal, the bird, every living creature that swarms in the water, and for every creature that teems on the ground; <sup>47</sup> to distinguish between the contaminated and the pure, and between the creature that may be eaten and the creature that may not be eaten.

THE HAFTARAH FOR PARASHAS SHEMINI APPEARS ON PAGE 1168

When Erev Rosh Chodesh Iyar coincides with Shemini, the regular Haftarah is replaced with the Haftarah for Shabbas Erev Rosh Chodesh, page 1207.

When Parashas Parah coincides with Shemini, the regular Maftir and Haftarah readings are replaced with the readings for Parashas Parah: Maftir, page 838 (19:1-22); Haftarah, page 1216.

**45. הַמְּעֶלֶה אֶרְכֶּם מְאֶרֶץ מְעְרֵיּם** — Who elevates you from the land of Egypt. The reason you were redeemed from Egyptian bondage was so that you would accept the commandments.

Since this was the reason God liberated you from Egypt, it is proper that you show your gratitude to Him by living up to His goals for you. God's purpose in delivering you was for you to make yourselves great enough to recognize His greatness without an intermediary, and to become holy and eternal. This goal of holiness is the reason for the laws of forbidden foods (Sforno). The choice of the verb elevate implies that the laws of kashrus were instituted to elevate the nation (Rashi; Sifra, Bava Metzia 61b).

47. לְּהַבְּרִיל To distinguish. It is incumbent upon a Jew to know the Torah and its laws, not only in the abstract but in

its practical application. Alternatively, the Torah urges us to make the delicate and difficult distinctions that are often essential to carry out God's will. Must one "distinguish" between a non-kosher donkey and a kosher cow? No — the distinction between them is obvious. This commandment makes it incumbent upon us to learn how to distinguish between things that appear to be similar, such as distinguishing between purity and contamination, or discerning the fraction of an inch that makes the difference between a proper kosher slaughter and an improper one (Rashi).

שניים. עברייה סימן פייא מסוקים. עברייה סימן שייא מסוקים. עברייה סימן שייא שור This Masoretic note means: There are 91 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic עבריים [servant of God]. This alludes to Aaron who began his service of God as a Kohen in this Sidrah (R' David Feinstein).

# אונקלום

אומליל יי עם משה למימר: במלל עם בני ישראל למימר אתתא ארי תעדי ותליד דכר ותהי מסאבא שבעא יומיו פיומי רחוק סובתה תהי מסאבא: וביומא תמינאה יגזר בסרא דערלתה: -ותלתיו ותלתא יומיו תתיב בדם דכו בכל קודשא לא תקרב ולמקדשא לא תעול עד משלם יומי דכותה: הואם נקובתא תליד ותהי מסאבא ארבעה עסר כרחוקה ושתיו ושתא יומיו תיתב על דם דכי: וובמשלם יומי דבותה לברא או לברתא תיתי אמר בר שתה לעלתא ובר יונה או שפנינא לחטאתא לתרע משכן זמנא לות כהנא: וויקרבנה קָדָם יִי וִיכַפַּר עַלַה ותרבי מסואבת דמהא דא אוריתא דילדתא לדכר או לנוקבא: הואם לא תשפח ידה פמסת אמרא ותסב תרתיז שפניניז או תריז בני יונה חד לעלתא וחד לחטאתא ויכַפַּר עַלַה כַּהַנָא ותדכּי: אומליל יי עם משה ועם אַהַרן למימר: באַנש אַרי יהי

# פרשת תורוע

ידבר יהוה אל־משה לאמר: דבר אל־בני ישראל לאמר אשה כי תזריע וילדה זבר וטמאה שבעת ימים ג בימי נדת דותה תטמא: וביום השמיני ימול בשר - ערלתו: ושלשים יום ושלשת ימים תשב בדמי טהרה בכל-קדש לא־תגע ואַל־הַמְּקְדֵשׁ לָא תַבֹא עַד־מִלְאת ה ימי טהרה: ואם־נקבה תלד וטמאה שבעים כנדתה ו שַשִּׁים יוֹם וְשֵשֶׁת יַמִּים תַּשָּׁב עַל־דָּמֵי טַהַרָה: וּבִמְלֹאת וּ ימי טהרה לבן או לבת תַביא כֶּבֶש בֶּן־שָנַתוֹ לִעלֵה ובֵן־ יונה או־תר לחשאת אל־פַּתַח אָהֶל־מועד אַל־הַכּהַן: ז והקריבו לפני יהוה וכפר עליה וטהרה ממקר דמיה ה זאת תורת הילדת לזכר או לנקבה: ואם־לא תמצא ידה די שה ולקחה שתי־תרים או שני בני יונה אחד לעלה ואחד לחטאת וכפר עליה הכהן וטהרה: ינ

אב וידבר יהוה אל-משה ואל-אַהרן לאמר: אַבָּם כִּי־יָהֵיה

י"בס

דבר כמו טוהר: ימי טהרה. מפיה ה"ה. ימי טוהר שלה: בבל כדש. לרבוח את התרומה (יבמות עה.) לפי שזו טבולת יום ארוך. שטבלה לסוף שבעה ואין שמשה מעריב לטהרה עד שהיעת התמה של יום ארבעים. שלמחר תביא את כפרת טהרקה: [לא תגע. אזהרה לאוכל וכו' כמו ששנויה ביבמות (שם):] (ז) והכריבו. ללמדר שאין מעכבה מלאכול בהדשים אלא אחד מהם, ואי זה הוא. זה חטאת שנאמר וכפר עליה [הכהז] וטהרה, מי שהוא כא לכפר כו הטהרה מלוייה (ח"כ תזריע פרק ג:ה): וטהרה. מכלל שעד כאן קרוייה טמאה (זכחים יט:): (ח) אחד לעולה ואחד לחטאת. לא הקדימה הכחוב אלא למקראה, אבל להקרבה תטאת קודם לעולה. כך שנינו בזבחים בפ' כל התדיר (ל.): (ב) אשה בי תזריע. ח"ר שמלחי כשם שילירתו של חדם חחר כל בהמה חיה ועוף במעשה בראשית, כך תורחו נתפרשה אחר תורת בהמה תיה ועוף (ויק"ר יד:ח): בי תזריע. לרבות שאפי' ילדתו מחוי. שנמחה ונטשה כטיו זרע, אמו טמאה לידה (נדה כז:): כימי נדת דותה תטמא. כסדר כל טומחה החמורה בנדה מטמאה בטומאת לידה, ואפילו נפתח ההבר בלא דם: דותה. לשון דבר הזב מגופה. לשון אחר, לשון מדוה וחולי, שאין אשה רואה דם שלא תחלה, וראשה וחבריה כבדין עליה: (ד) תשב. חין חשב [ס"ח לשון ישיבה] חלח לשון עכבה. כמו וחשבו בהדש (דברים א:מו) וישב באלוני ממרא (בראשית יג:יח): בדמי טהרה. אע"פ שרואה [דם] מהורה: בדמי טהרה. לא מפיק ה"א, והוא שם

## PARASHAS TAZRIA

### 12.

## ◆§ The laws of human contamination.

After the laws of turnah that results from dead animals, the Torah turns to turnah that emanates from human beings (ch. 12-15). The first subject to be discussed is that of a woman who gives birth, because that is the beginning of life and therefore the start of the turnah process (Ibn Ezra to v. 2).

## ◆§ Childbirth and purification.

The creation of human life is the most sublime phenomenon in the universe. By bringing it into being, man and woman become partners with God, Who gives a soul to their offspring. But this new life begins with turnah, spiritual impurity, to show people that the mere fact of life is not enough. Life must be a tool for the service of God; otherwise it is nothing. After this period of contamination, the new mother begins her cleansing process, culminated by the bringing of an offering. Before she brings it, she cleanses herself of the contamination, but she still may not consume sacrificial meat or terumah, because the mere absence of contamination is not yet the fulfillment of man's goal. Human aspiration must rise higher than the elimination of the negative; it must strive for positive achievement. One is not completely cleansed until one has come to the resting place of God's Presence with an offering that represents atonement for the past and dedication for the future.

Nowadays, it is customary that as soon as a new mother feels well enough to leave home, she goes to a synagogue and hears Kedushah, or a similar part of the service. It is also customary that after the forty or eighty days when she would bring her offering (see below), her husband is called to the Torah, as a symbolic representation of the offerings described in this chapter.

These offerings and rituals symbolize that birth inaugurates the beginning of the ongoing privilege of raising the newborn child to a life of dedication and holiness that will

# PARASHAS TAZRIA

12

The Laws Contami-

Purification

ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Speak to the Children of Israel, saying: When a woman conceives and gives birth to a male, she shall be contaminated for a seven day period. of Human  $\,$  as during the days of her separation infirmity shall she be contaminated,  $^3$  On the eighth day, the flesh of his foreskin shall be circumcised. 4 For thirty-three days she shall remain in blood of purity; she may not touch anything sacred and she may not enter the Sanctuary, until the Childbirth completion of her days of purity. <sup>5</sup> If she gives birth to a female, she shall be contaminated for two weeks, as during her separation; and for sixtu-six days she shall remain in blood of purity

<sup>6</sup> Upon the completion of the days of her purity for a son or for a dayahter, she shall bring a sheep within its first year for an elevation-offering, and a young dove or a turtledove for a sin-offering, to the entrance of the Tent of Meeting, to the Kohen, 7 He shall offer it before HASHEM and atone for her, and she becomes purified from the source of her blood; this is the law of one who gives birth to a male or to a female. 8 But if she cannot afford a sheep, then she shall take two turtledoves or two young doves, one for an elevation-offering and one for a sin-offering; and the Kohen shall provide atonement for her and she shall become purified.

13

<sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses and to Aaron, saying: <sup>2</sup> If a person will have on the skin of

enable God to say to the child and his parents, "You fulfill the purpose of the entire work of Creation."

- 2. בימי נדת דותה As during the days of her separation infirmity. Upon giving birth, a woman becomes tamei with the same regulations as those of a גרה, menstruant (literally, the word niddah means someone who is "separated"). She remains separated from marital relations and may not touch anything that must remain in a state of ritual purity, such as the flesh of offerings, Ramban explains that nin, her infirmitu, refers to the discomfort commonly felt at the onset of that condition.
- 3. וביום השמיני On the eighth day. Although the commandment of circumcision has already been given (Genesis 17:10-14), it is repeated because of the new laws in this verse; that milah may be performed only in the daytime, since the Torah specifies ביום, on the. . . day (Sifra), and that - since the Torah specifies that it be done on the eighth day — a child must be circumcised on that day, even if it falls on the Sabbath, unless, of course, the infant's health requires a delay (Shabbos 132a).
- 4. ושלשים יום ושלשת For thirty-three days . After the end of the first seven days, she immerses herself to remove the niddah contamination, following which she assumes a new status for the next thirty-three days. Thus, there is a forty-day period — the seven days following the birth and the next thirty-three days — when she is in at least a partial state of contamination, as explained below.
- הַשֶּׁב בָּרְמִי טַהַרָה She shall remain in blood of purity. During this period, she does not incur the turnah of niddah, even if she experiences a menstrual flow (Rashi), It has become the universal custom, however, that a woman experiencing a flow during these days is regarded as a niddah (Yoreh De'ah 194:1; see Tur and Beis Yosef).
- בּבָּל־קְרֵשׁ Anything sacred. Although her niddah contamination has been removed, she may not touch terumah or

- sacrificial meat for the full thirty-three-day period, but she is allowed to touch מעשר שני, the second tithe, even though it has a certain degree of holiness (Rashi: Sifra).
- 5. ועמאה שבעים She shall be contaminated for two weeks. R' D.Z. Hoffman suggests that the two-week period should have applied to the birth of a son also. However, the Torah removed the contamination from the mother of a boy after only seven days so that she would be purified before the bris milah celebration of her son.
- 6. עלה She shall bring. She brings two offerings, עלה חשאח, an elevation- and a sin-offering, because she seeks atonement for two kinds of sins: The elevation-offering atones for resentful thoughts she may have had against her husband or even her Creator during her labor pains (Ibn Ezra). The sin-offering atones for the possibility that, in her agony, she may have sworn never to live with her husband again (Niddah 31b).
- 8. אחד לעלה One for an elevation offering. Although the service of the sin-offering is performed first, the Torah mentions the elevation-offering first, because it symbolizes the goal of the entire service: to achieve closeness to God and become dedicated to Him.

13.

#### વ્બર્ક The laws of tzaraas.

For hundreds of years, the popular translation of צָרֶעָת [tzaraas] has been "leprosy," and it was commonly accepted that prevention of the disease's spread was the reason for the quarantine of a suspected victim of tzaraas and the exclusion from the camp of a confirmed מצרַע [metzora], the person smitten with the malady. R' Hirsch demonstrates at length and conclusively that both of these notions are completely erroneous. Very briefly, he shows that the symptoms of tzaraas, as outlined in our Sidrah, are far different from those of leprosy. Furthermore, if the reason for the metzora's confinement is to prevent contagion, then some of the laws

נטני

במשר בסרה עמקא או עדיא או בהרא ויהי במשר בסרה למכתש סגירו ויתתי לוַת אַהַרן כַּהַנָא אוֹ לוַת חַד מבנוהי פהניא: גויחזי כהנא ית מכתשא בסרא במכתשא ושער במשה אתהפיך למחור ומחזי מכתשא עמיק ממשר בסרה מכתש סגירותא הוא ויחזנה כהנא ויסאכ יתה: דואם בהרא חַנָּרָא הִיא בָּמִשַּׁךְ בַּסְרֵהּ וַעַמִּיק לֵית מָחַזַהָא מִן מַשְׁכַּא וּשְעַרֵא לָא אַתהפיך למחור ויסגר כהנא ית מכתשא שבעת יומין: הונחזנה כהנא ביומא שביעאה והא מכתשא קם כד הוה לא אוסף מכתשא במשכא ויסגרנה כהנא שַבעא יומין תַניַנוּת: וויַחוי בהנא יתה ביומא שביעאה תנינות והא עמיא מבתשא ולא אוסף מכתשא במשפא וידפנה פהנא עדיתא היא ויצבע לבושוהי וידכי: זואם אוספא תוסף עדיתא במשכא בתר דאתחזי לכהנא לדכיותיה ויתחזי תנינות לכהנא: חויחוי כהנא והא אוספת עדיתא במשפא ויסאבנה כהנא סגירותא הַיא: טמכתש סגירוּתא ארי תהי בּאַנשא ויתּתִי לות בּהַנא: יויַחזי

בְּעִוּר־בְּשָׁרוֹ שְׁאֵת אוֹ־סַפַּּחַת אוֹ בַהֶּכֶת וְהָיֵה בְעוֹר־בְּשָׁרוֹ שְׁאֵת אוֹ־סַפַּחַת אוֹ בַהֶּכֶת וְהָיֵה בְעוֹר־בְּשָׁרוֹ לְנֵגֵע צָרֻעַת וְהוּבָא אֶל־אַהְרֹן הַכּהֵן אֶוֹ אֶל־אַהָרִן הַכּהֵן אֶוֹ אֶל־אַחָר יְהָבָּעוֹר בְּשָׁרוֹ וְשָעַר בַּנֵּגֵע בְּעוֹר בְּשָׁרוֹ וְעָמִלְ אֵין־מִרְאָה הַנָּגַע עָמִלְ מֵעְוֹר בְּשָׁרוֹ וְעָמִלְ אֵין־מֵרְאָה הַנָּגַע עָמִר בְּשָׁרוֹ וְעָמִלְ אֵין־מֵרְאָה מִוֹּיִת וְהָבָּתוֹ רְבָּשָׁרוֹ וְעָמִלְ אֵין־מֵרְאָה מִוֹּית וְהָבָּתוֹ לְּבָנְת בְּעָוֹר בְּשָׁרוֹ וְעָמִלְ אֵין־מַרְאָהָ מִוְ־הָעוֹר בְּשָׁרוֹ וְנָמָהְ הַבְּנֵע עָמְרוֹ וְהָבָּת שְׁבְעִת בְּעָת וְלְא־פָשָׁה הַנָּגֵע בְּעוֹר וְהִסְגִּירְ וְהַבָּתוֹ הְבָּנֵע עָמְר בְּבָּעוֹר וְהָבְּתוֹ הַכְּתוֹן מִיקְבָּת הְבָּבְעוֹ הְבָּבְעוֹ הְבָּנְתוֹ הְבָּנָת וְלְא־פָשָׁה הַנָּגֵע בְּעוֹר וְהְבָּה הַבְּנְעוֹ הְבָּבְעוֹ שְׁבְעַת בְּתְוֹי וְלָא־פָשָׁה הַנָּגֵע בְּעוֹר וְהְבָּה הְנְבְעָת הְבָּבְעוֹ הְבָּבְעוֹ לְא־פָשָׁה הַנָּגֵע בְּעוֹר וְהְבָּה הְנְבְעָת הְבָּבְעוֹ הְבָּבְעוֹ וְלְאַהְרָוֹ הַבְּבָּתוֹ וְהָבָּת בְּעָה הַבְּנְתוֹ הְבָבְעוֹ לְטְהֲבָרְתוֹ וְהָבָּתוֹ הְבָּבְעוֹ הְבָּבְּתוֹ וְהָבָּה הְנָבְעוֹ הְבָּבְעוֹ הְבָבְעוֹ וְהְבָּבְת הְבָּבְתוֹ וְהָבָּה הְבָּבְעוֹ וְהָבָּת הְבָּבְּתוֹ וְהָבָּה הְבָּבְעוֹת הְבָּבְּתוֹ וְהָבָּה הְבָּבְעוֹ וְהָבָּת הְבָּבְיתוֹ וְהָבָּה הְבָּבְעוֹ הְבָּבְעוֹת הְבָבְעוֹת הְבָּבְּתוֹ וְהָבָּה בְּבְּבְעוֹ הְבָבְעוֹ הְבָבְעוֹת הְהָבּבּה בְּבְּעוֹת הְהָבָּה הְבְּבְעוֹת הְהָבּה בְּבְּתוֹן וְהָבָּה הְבָּבְעוֹת הְהָבּה בְּבְּעוֹת הְבָּבְית הְבִּבּה בְּבְּבְעוֹת הְבִיבְית הְבִּבְּתוֹ וְהָבְבְּת הְבְּבְעוּת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְּתְיוֹ בְּבְעוֹת הְבָּבְית הְנִבְעת הְנִבְיּתְה הְבָּבְית הְבְּבְית הְבָּבְית הְבָּבְעוֹת הְבָבְּית בְּבְעוֹת הְנִבְּתְהְיבּית הְבְּבְתוֹם הְבּבּבוֹ הְבְּית הְבְּבְת הְבְּבְעת הְבְבְּבת הְבְּבְּתוֹ הְבְבְּבּית הְבְּבְתְּבְית הְבְּבְת הְבְּבְּבְּת הְבְּבְּתְיוֹ הְבְעוֹת הְבְּבְעת הְבְּבְית הְבְּבְּתְיוֹ הְבְּבְתְיוֹת הְבְּבְּבְּבְּבְעת הְבְּבְיוֹבְית הְבְּבְּתְיוֹ הְבְּבְעת הְבִּבְעת הְבִיבְּית הְבְּבְּבְתְיוֹים הְבְּבְעת הְבְּבְּבְיתְיוֹים הְבְּבְּבְּית הְּבְּבְּת הְבִּבְּתְ

ייּ נְגַע צָרַעַת כִּי תִהְיֶה בְּאָדֶם וְהוּבָא אֶל־הַכּהַוּ: וְרָאָה ייּ נְגַע צָרַעַת כִּי תִהְיֶה בְּאָדֶם

העור]. לא ידמתי פירושו: והסגיר. יסנירטו בבים אחד ולא יראה מד סוף השבוש, ויוכיתו סימנים שליו: (ה) בעיניו. במראהו ובשישורו הראשון: והסגירו שנית. הא אם פסה בשבוש ראשון ממא מוחלט (נגטים נגנ): (ו) בהה. הוכהה ממראיחו, הא אם פסה בשבוש ראשון ממא מוחלט (נגטים נגנ): (ו) בהה. הוכהה ממראיחו, הא אם שמד במראיחו או פשה טמא: מספחת. שם נגט שהוכ: ובבם בגריו ושהר. הואיל ונזקק להסגר נקרא טמא ולריך טבילה: (ח) וטמאו הבהן. ומשטמאו הרי הוא מוחלט וזקוק ללפרים ולמגלחת ולקרבן האמור בפ' זאת מהיה (להלן יד:א־לב; הרי הוא מוחלט וזקוק ללפרים ולמגלחת ולקרבן האמור בפ' זאת מהיה (להלן יד:א־לב; מגילה ת:): צרעת הוא. המספחת הזאת: צרעת. לשון נקבה. נגט, לשון זכר:

(ב) שאת או ספחת. שמוח נגטים הם ולבטח זו מזו (ח"כ נגטים פרשחה ה:ד; ששת או ספחת. חברבורות מק"ח בלטח ה: בהרת. הברבורות מק"ח בלטז, וכן בהיר הוה בשחקים (חיוב לז:כה): אל אהרן זגרי. גזירת הכתוב הוה שהין טומחת נגטים ומהרתן חלה מ"פ כהן (ח"כ שם ט: (ג) ושער בנגע הפך לבן. מחחלה שחור והפך ללבן בחוך הגנם, ומטוט שכר שנים (ח"כ שם כדים): עמוק הוח, שכר שנים (ח"כ שם פרק ב:בדג): עמוק מעור בשרו. כל מרחה לבן ממוק הוח, כמרחה חמה ממוקה מן הלל (ח"כ פרשחה ה:ד; שבוטות ו:): וטמא אותו. יחמר לו ממח לחה, ששר לבן סימן טומהה הוה גזירת הכתוב: (ד) ועמוק אין מראה [מו]

would be ludicrous. For example, if the malady covers the victim's entire body (13:13), he is not tamei, but if his skin begins to heal, he becomes tamei. In the case of a house that is afflicted (14:26), the Torah prescribes that before the house is pronounced tamei, all its contents should be removed, because they would become contaminated if they were left inside at the time of the pronouncement. But if there were a danger of contagion, it would be irrational for the afflicted household items to be excluded from the quarantine! In perhaps the most telling example, the Talmud teaches that if the symptoms of tzaraas appear on a newlywed or during a festival season, the Kohen does not examine the affliction or declare it to be tamei, in order not to interfere with the celebration. But if the purpose of these laws is to prevent the spread of disease, it would be absolutely imperative to enforce the laws at times of great overcrowding and mingling!

Clearly, as the Sages teach, *tzaraas* is not a bodily disease, but the physical manifestation of a spiritual malaise, a punishment designed to show the malefactor that he must mend his ways. The primary cause of *tzaraas* is the sin of slander. As

the Sages say, the word מְצֵרֶע is a contraction of מְצֵרֶע, one who spreads slander (Arachin 15b). Similarly, the Sages teach (ibid. 16a and various Midrashim) that the affliction is a punishment for the sins of bloodshed, false oaths, sexual immorality, pride, robbery, and selfishness. The pattern that emerges is that it is a Divine retribution for the offender's failure to feel the needs and share the hurt of others. God rebukes this anti-social behavior by isolating him from society, so that he can experience the pain he has imposed on others — and heal himself through repentance.

2-3. The basic tzaraas and the procedure of verification. The first symptom of tzaraas is a white patch on the skin, which must be at least the size of a בְּרִים [g'ris], a large bean that has been estimated to be 3/4-inch square. As described in the notes to verse 2, there are two basic shades of white, and each of the two has a secondary color, making a total of four shades. Only the Kohen is authorized by the Torah to diagnose a tzaraas and pronounce the malady as such. Unless a Kohen makes this pronouncement, none of these laws apply, even though a multitude of scholars and Kohanim rec-

Tzaraas and the Verification

The Basic his flesh a s'eis. or a sapachas, or a baheres, and it will become a tzaraas affliction on the skip of his flesh: he shall be brought to Aaron the Kohen, or to one of his sons the Kohanim. 3 The and the Arrange Hohen shall look at the affliction on the skin of his flesh: If hair in the affliction has changed to to white, and the affliction's appearance is deeper than the skin of the flesh — it is a transaction affliction: the Kohen shall look at it and declare him contaminated.

Raheres

<sup>4</sup> If it is a white baheres on the skin of his flesh, and its appearance is not deeper than the skin and its hair has not changed to white, then the Kohen shall quarantine the affliction for a seven-day period. 5 The Kohen shall look at it on the seventh day, and behold! — the affliction retained its color, and the affliction did not spread on the skin, then the Kohen shall quarantine it for a second seven-dau period. 6 The Kohen shall look at it again on the seventh day, and behold! — if the affliction has dimmed and the affliction has not spread on the skin, then the Kohen shall declare him pure, it is a mispachas; he shall immerse his garments and become pure. 7 But if the mispachas should spread on the skin after it had been shown to the Kohen for its purification, it should be shown to the Kohen again, 8 The Kohen shall look, and behold! — Sieis the mispachas has spread on the skin; the Kohen shall declare him contaminated; it is tzaraas. 9 If a tzaraas affliction will be in a person, he shall be brought to the Kohen, 10 The Kohen shall

ognize it as such (Rambam, Hil, Turnas Tzaraas 1:6-8), First (vs. 2-3) the Torah describes the basic forms of tzaraas, and how all four of them are determined to be tamei. Then the Torah goes on to discuss characteristics that tend to appear in one or another category of tzaraas.

2. אור או־ספחת — A s'eis or a sapachas. We transliterate the Hebrew, since there is no accurate translation of either the word tzaraas or its subdivisions.

According to the Sages, s'eis has the whiteness of natural wool and baheres is the color of snow (Negairn 1:1). Sapachas is not a new kind of tzaraas, but a generic word that refers to a "secondary category." Each of the primary colors mentioned in the verse, s'eis and baheres, has a sub-division, which is slightly darker than the "parent," but is also an indication of contamination. Thus there are two kinds of sapachas: (a) One is the color of an eag membrane, and is slightly darker than a s'eis. (b) The second is the color of chalk, and is slightly darker than a baheres. Thus, there are two major categories of tzaraas, each of which has a sub-category (Rambam, Hil. Tumas Tzaraas 1:2).

3. ישער — If hair. At least two dark hairs inside the suspect patch had turned white after the appearance of the affliction of the skin (Rashi: Sifra).

עמק — Deeper. Although the affected patch of skin is not actually lower than the surrounding skin, the discoloration makes it appear to be lower than the unaffected skin, just as a sunlit area seems to be lower than the shaded area around it (Rashi; Sifra). Thus, if the white patch does not appear to be deeper than the skin, it is probably only a surface discoloration and not a tzaraas.

וטמא אחו — And declare him contaminated. The Kohen must declare orally, "You are contaminated" (Rashi: Sifra). Without this formal declaration there is no turnah, even if there is no doubt that the affliction is a tzaraas (Negaim 3:1).

Once the victim has been declared a metzora, he conducts himself as set forth in verses 45-46.

- 4-8. Baheres. Although all laws of tzaraas apply equally to all four shades of white (Sifra, Negairn 1:3), the Torah states some laws in connection with baheres, and some in connection with s'eis, because some characteristics occur more often in one category than another (Malbim).
- 4. ועמק אין־מראה מן־העור And its appearance is not deeper than the skin. Since the law of verse 3, as explained by Rashi, is based on the fact that a white spot always appears to be lower than the surrounding area, how is it possible that the white patch mentioned in our verse does not seem lower? Ramban answers that only a glossy white appears to be lower than the skin, but not a dull white.

את־הנגע — Shall quarantine the affliction. The afflicted person must remain in a room for the entire week (Rashi).

Others hold that the person is not quarantined. Rather, the Kohen "isolates" the suspect patch of skin from the rest of the victim's body by drawing a line around it, so that he will be able to tell at a glance whether or not the affliction became larger during the next seven days (Tur; Rosh).

6. בהה הגגע — The affliction has dimmed. According to Rashi, in order for the affliction to become pure, both conditions mentioned in this verse are necessary: The color has dimmed [i.e., it became darker, even though it was still one of the four shades of tzaraas (Mizrachi, Gur Aryeh)] and it has not spread. [But cf. Ramban, Negaim 2:8 and Megillah 8b.]

מקפחת — A mispachas. This is a skin disease of some sort, but not a tzaraas (Rashi).

וכבס בגריו וטהר — He shall immerse his garments and become pure. Even if the Kohen never pronounced the malady to be a tzaraas, the mere fact that the person was quarantined renders him tamei and requires him to immerse himself and his garments (Rashi).

9-17. S'eis. Verse 2 gave the two primary forms of tzaraas, which were baheres and s'eis, and then the Torah discussed baheres and the symptoms most common to it. Now, the Torah goes on to s'eis and its usual symptoms.

כהנא והא עמקא חורא במשכא והיא הַפַּכַת שַעַר לְחַנַר וִרשָם בִּסְרָא חַיתא בעמקתא: יא סגירות עתיקא היא במשר בסרה ויסאבנה כהנא לא יסגרנה ארי מסאב הוא: יבואם אסגא תסגי סגירותא במשבא ותחפי סגירותא ית כּל משר מכתשא מרישה ועד רגלוהי לבל חיזו עיני בהנא: יגויחזי כהנא והא חפת סגירותא ית בּל בסרה וידכי ית מבתשא בלה אתהפיר למחור דכי הוא: יר וכיומא דאתחזי בה בסרא חיא יהי מסאב: מו ויחזי כהנא ית בסרא חויא ויסאבנה בסרא חויא מסאב הוא סגירות הוא: מו או ארי יתוב בסרא חיא ויתהפיר למחור וייתי לות כהנא: ייויחזנה כהנא והא אתהפיר מבתשא למחור וידבי כהנא ית מכתשא דכי הוא: יחואנש אַרי יהי בה במשבה שחנא ויתסי: יטויהי באתר שחנא עמקא חורא או בהרא חורא סמקא ויתחזי לבהנא: מניחזי בהנא והא מחוהא מביר מן משבא ושערה אתהַפּירָ לִמחַוָּר ויסאבנַהּ כַּהַנַא מַבְתַּשׁ סגירותא היא בשחנא סגיאת: כאואם יחזנה כהנא והא לית בה שער חור ומביכא ליתהא מו משבא והיא עמיא ויַסגַרנַה בַּהַנַא שַבְעַא יוֹמִין: כבּוָאָם אוֹסַפָּא תוֹסֵף בָּמַשְׁכָּא וִיסָאֵב בַּהַנָא יָתֵהּ מכתשא היא: בואם באתרהא קמת בַהַרתַא לַא אוֹסֶפַת רשַם שָׁחָנַא הִיא וידבנה בהנא: כראו אנש ארי יהי בְמַשַּבָּה בָּוַאַה דָנוּר וּתָהֵי רֹשֵׁם בְּוַאַה

הכהן והנה שאת לבנה בעור והיא הפכה שער לבן אַ וּמַחָיַת בַּשֵּׁר חָי בַּשְּׁאֵת: צַרַּעַת נוֹשֵׁנֵת הָוֹא בְּעוֹר בִּשַּׂרוֹ אַ ַרַ וְטִמְּאָוֹ הַכּהָן לֹא יַסְגּרֶׁנוּ כִּי טָמֵא הָוּא: וִאִם־פָּרוֹחַ תפרח הצרעת בַּעור וָכָסָתָה הַצַּרַעת אָת כַּל־עור הַנְּגַע י. מראשו ועד־רַגַלַיו לְכַל־מַראָה עִינֵי הַכּהָן: וָרָאָה הַכּהֹן יִּ וָהְנֵּה כְסָתָה הַצַּרַעַת אֵת־כָּל־בִּשַׂרוֹ וִטְהַר אֵת־הַנַּגַע ַרַ כּלוֹ הפַרְ לַבַן טַהור הָוּא: וּבִיוֹם הֵרַאָוֹת בָּוֹ בַּשֵּׁר חַי יטמא: וָרַאַה הַכּהָן אָת־הַבַּשֵׁר הַחַי וְטִמְאוֹ הַבָּשֵׁר הַחַי ַם טַמֵא הָוֹא צַרֵעַת הָוֹא: אָוֹ כֵי יַשֶׁוֹב הַבָּשָׂר הַחַי וְנֵהְפַּף יי י לַלַבון וֹבַא אֵל־הַכּהָן: וַרָאַהוֹ הַכּהָן וֹהְנָה נַהְפַּךְ הַנְּגַע יי ללבן וטהר הכהן את־הנגע טהור הוא:

שלישי יח־יט וּבַשַּׁר כִּי־יָהַיָה בִוֹ־בָערוֹ שָׁחֶין וִנְרְפֵּא: וְהַיָּה בְּמָקוֹם הַשָּׁחִין שָאֵת לְבַנָּה אַוֹ בַהֵּרֶת לְבַנָה אֲדַמְהַמֶּת וְנָרְאָה בּ אֵל־הַכּהֵן: וָרָאָה הַכּהֵן וְהִנֶּה מַרְאֶהָ שָׁפֶּל מִן־הָעוֹר בּ וּשְעַרָה הַפֵּך לַבַן וִטְמָּאו הַכּהָן נֵגַע־צָרַעַת הָוֹא בַּשְּחִין בא פַּרֵחָה: וָאֵם וֹ יִרְאֵנָה הַכּהֵוֹ וְהָנֵה אֵין־בָּהֹ שֵּׁעָר לָבָּן ושפַלֵה אֵינַנַה מִן־הַעור וְהֵיא כָהַה וְהַסְגִּירוֹ הַכּהָן בּב שָׁבָעַת יַמֵים: וָאָם־פַּשָׂה תִפְשֵה בַּעוֹר וָטְמֵא הַכּהָן אֹתוֹ בּי בג נגע הוא: ואם־תַחְתֵּיהַ תַּעֲמָר הַבַּהֵרֵת לא פַשַּׁתַה -יַבֶּרֶבֶת הַשְּׁחֵין הָוֹא וְטֶהַרְוֹ הַכּהֵן:

רביעי [שני]

בַשַּׁר כִּי־יָהָיָה בָעֹרִוֹ מִכְוַת־אֵשׁ וָהַיִּתֶּה מִחְיַת הַמְּכְוַה

ולאלטליתו ולכסותו ולביתו, וכן ברגל נותנין לו כל ימי הרגל (מו"ק ז:): (טו) צרעת הגא. הבשר ההוא. בשר לשון זכר: (יח) שחין. לשון חמום, שנחחמם הבשר בלקוי הבא לו מחמת מכה שלא מחמת האור (ת"כ פרק ו:ו; חולין ח.): וגרפא. השחין העלה ארוכה וכמקומו העלה נגע אחר: (יט) או בהרת לבנה אדמדמת. שאין הנגע לבן חלק אלא פחוד ומעורב בשתי מראות לובן ואודם (נגעים א:ב: שבועות ו.): (ב) מראה שפל. וחין ממשו שפל חלח מחוך לבנוניתו הוח נרחה שפל ועמוק, כמרחה חמה עמוקה מן הלל: (בב) נגע הוא. השאת הואת או הבהרת: (בג) תחתיה. במהומה: צרבת השחין, כתרגומו רושם שיתנא, אינו אלא רושם החמום הניכר בבשר. כל לרבת לשוז רגיעת עור הנרגע מחמת חימום, כמו ונלרבו בה כל פנים (יחוקאל כא:ג) רייטרי"ר כלע"ו: צרבת. רייטריאמל"ט כלע"ו: (בד) מחית המבוה. שנימינ"ט בלע"ז כשחיתה המכוה נהפכה לבהרת פתוכה או לבנה חלקה. וסימני מכוה וסימני שחין שוים הם. ולמה חלקן הכחוב, לומר שאין מלטרפין זה עם

(י) ומחית. שנימינ"ט בלעז שנהפך מהלת הלובן שבחוך השאת למראה בשר. אף הוא סימן טומאה. שער לבן בלא מחיה, ומחיה בלא שער לבן. ואע"פ שלא נאמרה מחיה אלא בשאת, אף בכל המראות ותולדותיהן הוא סימן טומאה (ח"כ פרשתא ג:א): (יא) צרעת נושנת הוא. מכה ישנה היא מחת המחיה, וחבורה זו נראים בריאה מלמעלה ותחתיה מלאה לחה, שלא תאמר הואיל ועלתה מחיה אטהרנה: (יב) מראשו. של אדם ועד רגליו: לכל מראה עיני הכהן. פרט לכהן שחשך מאורו (שם פרק ד:ד): (יד) וביום הראות בו בשר חי. אם למחה בו מחיה הכי כבר פי' שהמחיה סימן טומאה. אלא הרי שהי' הנגע בא' מעשרים וארבעה ראשי איברים שאיו מטמאין משום מחיה. לפי שאין נראה הנגע כולו כאחד ששופע אילך ואילך, וחזר ראש האבר ונחגלה שפועו ע"י שומן כגון שהבריא ונעשה רחב ונראית בו המחיה, למדנו הכתוב שתטמא (שם פרק ה:א): וביום. מה תלמוד לומר. ללמד יש יום שאתה רואה בו ויש יום שאין אחה רואה בו. מכאן אמרו, חתן נותנין לו כל שבעת ימי המשתה לו

<sup>10.</sup> שַּׁאֵת — S'eis. As noted above, s'eis is the color of natural white wool, and according to Rashi and Rambam, it appears to be lower than the surrounding skin.

המחנת בשר חי Healthy, live flesh. The affliction itself remains white, but the healthy flesh inside it has returned to the victim's normal skin color (Rash to Negaim 4:2). Either indi-

cation — white hair or live skin — is sufficient to prove that the affliction is tzaraas (Rashi; Sifra).

<sup>11.</sup> צרעת נושנת — An old tzaraas. Notwithstanding the surface appearance of improving health, there is an old, festering tzaraas underneath the apparently healthy skin (Rashi). 12-13. בָּל־עור הָנָגַע מֵראשוּ וְעַר רְגַלַיוּ — The entire skin of the

look. and behold! — it is a white s'eis on the skin, and it has changed hair to white, or there is healthu. live flesh within the s'eis: 11 It is an old tzaraas in the skin of his flesh and the Kohen shall declare him contaminated: he shall not quarantine it for it is contaminated.

12 If the tzaraas will erupt on the skin, and the tzaraas will cover the entire skin of the affliction from his head to his feet, wherever the eyes of the Kohen can see -13 the Kohen shall look, and behold! — the affliction has covered his entire flesh, then he shall declare the affliction to be pure: having turned completely white, it is pure. 14 On the day healthy flesh appears in it, it shall be contaminated. 15 The Kohen shall look at the healthu flesh and declare him contaminated: the healthu flesh is contaminated, it is tzaraas. 16 But if the healthu flesh changes again and turns white. he shall come to the Kohen. 17 The Kohen shall look at it, and behold! — the affliction has changed to white, the Kohen shall declare the affliction pure: it is pure.

Inflammations

18 If flesh will have had an inflammation on its skin, and it will have healed, 19 and on the place of the inflammation there will be a white s'eis or a white baheres, streaked with red: it shall be shown to the Kohen. 20 The Kohen shall look, and behold! — its appearance is lower than the skin, and its hair has turned white; The Kohen shall declare him contaminated: it is a tzaraas affliction that erupted on the inflammation, 21 But if the Kohen looks at it, and behold! — there is no white hair in it, and it is not lower than the skin, and it is dim: the Kohen shall quarantine it for a seven-day period. <sup>22</sup> If it spreads on the skin, the Kohen shall declare him contaminated: it is an affliction. 23 But if the baheres remains in its place without spreading, it is the scarring of Burns the inflammation; the Kohen shall declare him pure.

<sup>24</sup> If a person will have a burn from fire on his skin, and the healed skin of the burn is a

affliction from his head to his feet. Two things happen here: (a) The affliction on the entire skin of the original affliction is still a tzaraas color; and (b) the tzaraas spreads until it covers his entire body from his head to his feet. Paradoxically, he is declared pure, even though tzaraas covers his entire body.

- 13. בלו הפר לבן Having turned completely white. R' Bachya likens this law to that of Parah Adumah [the Red Cow] (Numbers ch. 19), as a decree of the Torah, which is beyond human understanding. R' Hirsch explains it by going back to his interpretation of the metzora's quarantine as a means to shock him into recognizing his moral shortcomings and repenting. But someone whose entire skin has turned white is so morally corrupt that he is too convinced of his rectitude to think of changing. There is no point, therefore, in continuing to isolate him. But by telling him, in effect, that it has lost hope for his ability to improve, the Torah shows him dramatically how low he has sunk.
- 16. או כי ישוב But if. . . changes again. No matter how many times the same affliction shows new signs of contamination or purity, it is judged anew each time (Sifra).
- 18-23. Inflammations. For the purpose of this passage, any wound to the flesh, whether due to illness or a blow, is known as a שָׁחִין, inflammation. As long as it has not healed and is still oozing, it cannot be adjudged a tzaraas, even if it may have some of the symptoms. Once it is completely healed, it is treated like the afflictions described above. The verses below discuss the intermediate stage: when the wound has begun to heal and a thin layer of skin has formed over it.
- 19. אַרָמְּרָמָת Streaked with red. This degree of redness applies to all the conditions discussed earlier in the chapter. As

- long as the primary color is one of the four basic whites, a tinge of red does not change its status (Rambam, Hil. Turnas Tzaraas 1:4). This redness refers to all sorts of tzaraas afflictions, not only to those on burns and wounds (ibid. 1:4). The Torah mentions redness here, only in connection with inflammations and burns, because redness is most common in such cases, not because it applies only to them.
- 22. בעור On the skin. As verse 19 makes clear, this form of tzaraas involves only the scab on the inflammation (Negaim 9:2); consequently, the "skin" of this verse refers only to the area of the inflammation, but not the surrounding healthy skin. Any discoloration of that skin would be judged as a new, separate affliction and evaluated according to the rules given in verses 1-17 (Ralbag).
- 23. צַרְבַת הַשְּׁחִין The scarring of the inflammation. If the affliction did not spread during the seven-day quarantine, no. new period of isolation is required, and the Kohen rules immediately that it is not a tzaraas, but a scar left by the inflammation (Rashi). This is the halachic difference between this sort of affliction and those described in verses 1-17: In the earlier cases, there were two periods of quarantine before the suspicion of tzaraas was eliminated; here there is only one. 24-28. Burns. The laws of this tzaraas are identical to those of the inflammation above. It is mentioned separately only to teach that if a burn and an inflammation are right next to one another, they are evaluated separately, not in combination. Thus, if a burn and a wound adjoin one another, and afflictions develop on each, they cannot be combined for the purposes of having the minimum size. If neither is at least one g'ris in size, they are both pure, even if the two of them combined would be big enough (Rashi; Sifra).

בהרא חורא סמקא או חורא: כהויחזי יַתַה כַּהַנָא והא אתהפיר שער חור בבהרתא ומחוהא עמיק מו משכא סגירותא היא בכואה סגיאה ויסאב יתה כהנא מכתש סגירותא היא: בו ואם יַחַוֹנַה כַּהַנַא וָהַא לַית בְּבַהֵרתַא שער חַנַּר וּמַכַּיכא ליתהא מו משכּא והיא עמיא ויסגרנה כהנא שבעא יומיו: כו ניחונה כהנא כיומא שביעאה אם אוֹסַפָּא תוֹסַף בָּמַשְׁכַּא וַיסאָב כּהַנא יתה מַכְתַשׁ סְגִידוֹתָא הִיא: כּה וָאָם בַּאַתרהא קמת בהרתא לא אוספת במשכא והיא עמיא עמקפואה היא וידפנה כהנא ארי רשם כואה היא: כטוגבר או אתתא ארי יָהֵי בַהַ מַכַתַּשַא בַּרִישַא אוֹ בַרַקו: לויחזי כַהַנָא יַת מַכַּתַּשָא וָהַא מחזוהי עמיק מן מַשְׁכַּא וּבַה שַעַר סְמַק דַעדק ויסאב יתה בַהַנַא נָתַקא הוּא סְגֵירוּת רֵישׁא אוֹ דקנא הוא: לא נאַרי יַחַזִי כַהַנָא יַת מַכתּשׁ נָתָקָא וָהָא לֵית מֶחֲזוֹהָי עַמִּיק מַן מַשְׁכַּא וְשַעַר אָכַּם לֵית בָּהּ וְיַסְגַר כַּהַנָא יַת מַכְתַשׁ נִתְקָא שָבְעַת יוֹמִין: לבּוְיָחֲזֵי כָהַנָא יַת מַכָתַשַׁא בִּיוֹמַא שָׁבִיעַאַה וָהַא לַא אוֹסֶף נִתְקָא וְלַא הַנָה בֶה שֶׁעַר סְמֵק ומחזי נתקא לית עמיק מן משכא: לגויגלַח סחרני נתקא ודעם נתקא לא יְגַלַּח וְיַסְגַּר כַּהָנַא יַת נִתְקָא שָׁבְעָא יוֹמִין תְּנָיַנוּת: לּ- וְיַחֲזֵי כַהַנָא יָת נִתְקָא בִּיוֹמָא שביעאַה וָהָא לָא אוֹסֶף נִתְקַא בִּמַשְׁכַּא וּמַחַזוֹהָי לַיתוֹהַי עַמִּיק מַן מַשְׁבַּא וִירַבֶּי יַתָה כַּהַנַא וִיצַבַּע לְבוּשוֹהִי וַיִּדְכֵּי: לה וָאָם אוֹסַפָּא יוֹסַף נָתְקָא בְּמַשְׁכַּא בַּתַר כהנא והא לו ויחזנה דכותה: אוֹסֵף נָתָקָא בָּמַשְׁבַּא לַא יבקר בַהַנָא לִשַּער סִמַּק מִסַאַב הוא: אוּוְאָם בַּהַנַא

בּעֵינוֹהָי קַם נָתְקָא וְשֻׂעַר אָבַּם צִמַח

בַּה אָתַסִי נָתָקַא דְּכֵי הוּא וִירַכְּנָה

בּה בַּהֶּרֶת לְּבָנָה אֲדַמְּדֶּמֶת אָוֹ לְבָנָה: וְרָאָה אֹתָהּ הַכּהֵׁן וְהִנְּה נְּהְפַּרֶּ שֻׁעָר לְבָנָה אֲדַמְדָּמֶת אָוֹ לְבָנָה: וְרָאָה אֹתָהּ הַכּהֵוֹ וְהִנְּה נְּהְפַּרְ שֻׁעָר לְבָּן בַּבָּהֶרֶת וּמִרְאֶהָ עָמְק מִן־הָּעוֹר צָרַעַת הִוֹא: וְאָם וֹיִרְאֶנָּה הַכּהֵוֹ וְהִנָּה אֵין־בַּבַּהֶּרֶת שַׁעֵר לָבָן וּשְּפָלָה בּי וְרָאֲהוֹ הַכּהֵן שִּבְעַת יָמִים: בּי וְרָאֲהוֹ הַכּהֵן שִׁבְעַת יָמִים: בּי וְרָאֲהוֹ הַכּהֵן שִׁבְעַת יָמִים: בּי וְרָאֲהוֹ הַבּּהֵן אֹתוֹ גָנֵע צָרַעַת הָוֹא: וְאִם־תַּחְהֶּיֶהְ תַּעְמֹר הַכִּבְּן אֹתוֹ גָנֵע צָרַעַת הָוֹא: וְאִם־תַּחְהֶּיֶה הָמִירָ, הַמֹּבְנָה שְׁאָת הַמִּבְּוָה הָוֹא: וְטְהָה הַבְּלָה הָוֹא: וְטְהָבֹּה שְׁאָת הַמִּבְנָה הָוֹא הַמֹּב וְהַוֹיִם הַמְּבְנָה הָוֹא: וְטְבְּבֹּה שְׁאָת הַמִּבְנָה הָוֹא: וְטְבְּבֹּה שְׁאָת הַמִּבְנָה הָוֹא הַמֹּב וְיִם בְּמִבְּנָה הָוֹא: וְטִבְּה הַבּבּהָן בְּבִּיה הַבְּבְּרָת הַמִּבְנָה הָוֹא: וְאִם־הַבְּוֹ הַבּבֹּה שְׁאָת הַמִּבְנָה הְנִים בְּמִבְּיוֹ הַבְּתֹּה הַבְּתְּה בְּעוֹר וְהָבְּוֹה הָנְהְיִּה הְנָה בְּבִּיּרָה הָבְּתְּה בְּנִיה הָבְּה הָבְּה הָבְּבְּרָה הָבְּיִבְּה הָבְּבְּיִבְּת הַמְּבְנְה הָנְהְיִבְּר הְבִבּיה הְיִבְּה הְנִיבְּה הְנִבְיה הָבְּתְה בְּעוֹר וְהָבְּרָת הָבְּבְּרָה הָבְּבְּתְה הָבְּרָה הָבְּתְיֹה בְּעוֹר הָבְּתְּה הָנְה הְאָהְרוֹ הָבּבּה הְיִבְּרְת הְבִּבּה הְּתְיֹבְיה הְבִּבְּת הַבְּבְיה הָבְּתְיֹה הַבְּבּה הָּבְּרָה הְיִים בּיוֹים הְבִּבּיה הָבְּרָה הְעִבְּרָה הָבְּבְיה הָבְּבְּרָה הָבְּרָה הָבְּבְּרָה הָבְּבְּתְיֹבְיה הָבְּבְיֹבְבְּע הְיִבְּה הָבְּיִים הְּחָבְיּה הָבְּבְּתְיִים הְבִּבְיּת הְבְּבָּבְיִים הְּבְּבְיה הְבָּבְיה הְבִּבְיה הְבְּיִים הְּבְּיִים הְיִבְּבְּה הְבְּבְיה הְבְּבְיּבְיּבְיה הְבְּבְיּבְבְּבְיה הְבְּבְיה הְיִים וּבְיּבְיה הְיבְּבְיה הְבְּבְיה הְיבְּבְיה הְבְּבְיה הְבְּבְיבְבְיה הְבְּבְיה הְבְּבְיה הְבְּיוֹים בְּיוֹה בְּבְיה הְבְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְיה הְבְּבְיה הְבְּבְיה הְבְּבְּבְיה הְבְּיוֹים בְּבְיוֹים הְּבְּים הְבְּבְיוֹבְיוֹים הְיוֹים הְיוֹיה הְיוֹים הְּבְּיה הְבְּבְיה הְּבְּבְיה הְבְּבְבְיה הְבְּבְיה הְיבְּבְּיה הְיִים הְּבְּבְיוֹים הְּבְבְיוֹים הְעִבְּיוֹים הְיוֹים הְיבְּיהְיהְיהְיה

חמשי בט־ל וְאִישׁ אָוֹ אִשָּׁה כִּי־יִהְיֵה בֻּוֹ נְגֵע בְּרָאשׁ אָוֹ בְזָקָן: וְרָאָה הַבּהֵן אָת־הַנְּגַע וְהִגָּה מֵרְאֵהוֹ עָמְק מִן־הָעוֹר וּבֶּוֹ שֵׁעֵר צָהָב הַבְּק וְטִמֵּא אֹתְוֹ הַכּּהֵן גֵעָק הֹוּא צָרְעַת הָרָאשׁ אָוֹ בּבּהֵן גֵעָק הֹוּא צָרְעַת הָרָאשׁ אָוֹ בּבּהֵן גֵעַק הִוּה אַוֹן־לְאַהוֹּ עָמְק מִן־הָעוֹר וְשֵׂעַר שָׁחִר אֵין בְּוֹ וְהִסְנְּיִר הַבּּהָן בְּיֹם מַרְאֵה הַבּּהָן אֶת־הַנָּגַע הַנָּנָק וְהִיּבְּה אֵין־כּ אַתּן בְּיִּם הְנָּעֶק מִן־הָעוֹר וְשֵׂעַר שָׁחִר אָרְהַ בְּנִּע הַנָּעָת וְהָבְּה בִּיּוֹם הַבְּּעָק וְלֹא־הָנָה בְּיֹ שֵׁעָר צָּהְה כֹּבְּתוֹן אָת־הַנָּגֶעְ הַבְּנָק וְלְא־הָנָק שְׁבְעִת יָמִים שׁנְיתִּק לְּא־בְּנָעת יָמִים שׁנִית.

לּי וְבָבֶּח וְהָבֶּח וְהָבֶּח וְהָבֶּת בְּיִוֹם הַשְּׁבִיעִי וְנָהְבָּ אְתֹר וְמָהֵר אָתוֹ בְּנָתְק בְּיִוֹם הַשְּׁבִיעִי וְנָהָבְּ בְּעוֹר וְמָהֵר הַבּּהָן אֶת־הַנֶּעֶק בְּיִוֹם הַשְּׁבִיעִי וְנְהַבָּם בְּנָתְן בְּעָה בְּנָת בְּעָּה וְתָּבֶּת בְּעִוֹר וְטָהֵר וְמִבְּעָק בְּיִוֹם הַשְּׁבִיעִי וְנְהַבָּם בְּנָתְל בְּעָוֹר וְמָהְרְאֵה הַבּּעְה בְּעָה בְּעָה בְּעָה בְּעָל בְּעָל בְּוֹן וְהָבָּבְּס בְּנָּרְיוֹ וְטָהֵר וְמָבְרְיוֹ וְטָהֵר וְחָבּל עְמָא הְנָּתְלְ בְּעִיר וְבָּבְּת בְּנָינְיוֹ וְטָהֵר וְהַבְּעָה בְּעָבְינִיוֹ וְטָהְר בִּבְּתְל בְּעָלְר הַבְּבָּת בְּנָבְינִיוֹ וְטָהְר הַבְּעָת בְּנְינְיוֹ לְטָבְא הְנָּבְּעָת בְּבָּעִינְיוֹ עְטָהְר בְּבִּבְינִיוֹ וְעָבְר הַבְּבָּת בְּנָנְיִין וְעָבְר הַבּבְּעִבְינִיוֹ בְעָבְא הָּנְבְבּא הָנָּתְלְם בְּעִינְיוֹ לְעָבְיּתוֹר בְּבָּע בְּבְינְיוֹי בְּבַּת בְּבָּינְנִיוֹ בְּבָּת בְּבָּרְיְבְיִי וְעָבְית הָבּבּעוֹב שְׁבְיּי בְּיִבּי בְּבְינְיוֹן בְּעָב בְּעִבּיוּ בְּבָּי בְּבְיִינְיוֹ עְטְבְּית הָּבְּבּי בְּבְּיִנְיוֹי בְּבָּר בְּבְּיִבְיוֹן בְּבָּת בְּבְּיוֹב עְבָּית הְיִבּים בְּבְּינְיוֹיוֹ בְּבּב בְּבְּבְיוֹר הְיִבְית הְּבְּיתוֹם בְּיבּבּית בְּבְיבְיוּת בְּבְית הְבְּבְיתוֹין בְּבְיוֹם הְנְעְיבְּיוּ בְּבְיתוֹן בְּבְיוֹים בְּיוֹים בְּבְיתוּ בְּיוֹם בְּיוֹב בְּיוֹב בְּבְּבְיוֹים בְּבִיים בְּבְיוֹם בְּיוֹב בְּעִים בְּיוֹב בְּבְּיוֹם בְּיוֹם בְּבְיוֹם בְיוֹים בְּבְּיוֹם בְּיוֹם בְּבְיוֹם בְּיוֹם בְּבְּיוֹם בְּבְיוֹם ב

להוב, סמא: (לג) והתגלח. סביבות הנתק: ואת הגתק לא יגלח. מניח שתיח שערות סמוך לו סביב כדי שיחא ניכר אם פשה (נגטים י:ה) שאם יפשה ימבור השכרות יולא למקום הגילות: (לה) אחרי שהרתו. אין לי אלא פושה לאחר הפטור, מנין אף בסוף שבוע ראשון ובסוף שבוע שני, מ"ל פשה יפשה (ח"כ פרק טיט): (לז) ושער שחר. מנין אף הירוק והאדום שאינו להוב, ח"ל ושער (שם יד) ולשון [ם"א ולמה] להוב לוחב לומבלית הזהב (שם פרשתא ה:ה) להוב כמו זהוב אורפל"א בלע"ז: ולמהור הזא ושהרו הבהד, הא ממא שטהרו הכהן לא מהור (שם פרק טיטו):

ים, נולד חלי גרים בשחין וחלי גרים במכוה לא ידונו כגרים (חולין ח.): (בט) בראש או בזקץ. כא הכחוב לחלק בין נגט שבמקום שכת לנגט שבמקום כשר, שזה סימנו בשכר לבן וזה סימנו בשטר להוב (ח"כ פרשחא ה:ה): (ל) ובו שער צהוב. שנהפך שטר שחור שבו ללהוב (שם פרק ח:א): נתק הוא. כך שמו של נגט שבמקום שטר: (לא) ושער שחור אין בו. הא אם היה בו שטר שחור, טיהור ואין לריך להסגר, ששטר שחור סימן טהרה הוא בנמקים כמו שלאמר ושטר שחור למת בו וגו' (להלן פסוק לז; ח"כ פרק ח:ט): (לב) והגה לא פשה וגוי. הא אם פשה או היה בו שטר

29-39. Tzaraas of the head or face. Tzaraas of the scalp or beard is different from any of those that were described above. The essence of the first affliction in this passage, which is known as nesek, is that it causes a loss of hair in the middle of the scalp or the beard. [If the baldness appears at the front or back of the head, the laws are different, and are

found below, in verses 40-43.] The bald spot must be at least the size of a g'ris and be completely surrounded by hair. The color of the patch is immaterial and no discoloration of the skin is necessary, according to the consensus of commentators. The appearance of white hairs is not a proof of contamination in this case. The only way these parts of the body can

white baheres that is streaked with red or is all white: 25 the Kohen shall look, and behold! hair has turned white in the baheres, and its appearance is deeper than the skin, it is tzaraas that erupted on the burn, the Kohen shall declare him contaminated; it is a tzaraas affliction <sup>26</sup> And if the Kohen looks at it and behold! — there is no white hair in the baheres, and it is not lower than the skin, and it is dim: the Kohen shall quarantine him for a seven-day period. 27 The Kohen shall look at it on the seventh day: If it has spread on the skin, the Kohen shall declare him contaminated; it is a tzaraas affliction. 28 But if the baheres remains in its place, not spreading on the skin, and it is dim, it is a s'eis of the burn; the Kohen shall declare him pure. for it is the scarring of the inflammation.

Tzaraas of or Face

 $^{29}$  A man or a woman in whom there will be an affliction, on the scalp or in the beard:  $^{30}$  The the Head Kohen shall look at the affliction, and behold! — its appearance is deeper than the skin, and within it is weak, golden hair; the Kohen shall declare him contaminated; it is a nesek, a tzaraas of the head or the beard.

31 But if the Kohen looks at the nesek affliction, and behold! — its appearance is not deeper than the skin, but there is no dark hair within it; the Kohen shall quarantine the nesek affliction for seven days. 32 The Kohen shall look at the affliction on the seventh day and behold! — the nesek had not spread and no golden hair was in it, and the appearance of the nesek is not deeper than the skin -3 then he shall shave himself, but he shall not shave the nesek; and the Kohen shall guarantine the nesek for a second seven-day period. 34 The Kohen shall look at the nesek on the seventh dau, and behold! — the nesek had not spread on the skin, and its appearance is not deeper than the skin; the Kohen shall declare him pure, and he shall immerse his clothing and he is pure.

35 But if the nesek shall spread on the skin after he has been declared pure, 36 the Kohen shall look at it. and behold! — the nesek has spread on the skin: The Kohen need not examine it for a golden hair, it is contaminated. <sup>37</sup> But if the nesek has retained its appearance, and dark hair has sprouted in it, the nesek has healed — it is pure; the Kohen shall declare it pure.

be host to tzaraas is if they have a hair loss and have the symptoms given in this passage. A nesek can have two quarantine periods and it can have two proofs of contamination: the emergence of short golden hairs or a spread of the affliction (Ramban: Rambam, Hil Tumas Tzaraas 8:1.2: Kessef Mishneh 5:8).

- 29. בראש או בוַקן On the scalp [lit., head] or in the beard. These laws apply only to baldness in the areas where hair had once grown, hence our translation of scalp, rather than head. As long as the hair is still there, the scalp and beard area are not subject to the laws of tzaraas.
- 30. שַּׁעֶר צָהֹב Golden hair. Two golden hairs prove contamination only if they appear after the onset of the baldness (Rashi). According to Rambam (ibid. 8:5), however, even prior golden hair is proof of tzaraas, if it later becomes surrounded by a bald spot.
- 77 Weak [lit., thin]. The golden hair must be short, according to R' Akiva (Rambam and Rosh). Other commentators say it must be thin, as well.
- נתק הוא It is a nesek. This is the name of tzaraas of the scalp or beard area (Rashi). It is the tzaraas affliction that caused the hair loss (Sfomo).
- 31. ושער שחר אין בו But there is no dark hair within it. Hair of any color except gold exempts the bald patch from turnah,

even if the hair is an unnatural color (Sifra).

- 32. ולא־היה בו שער צהב And no golden hair was in it. Neither symptom of turnah appeared during the seven-day quarantine. But if the bald patch had either spread or developed a golden hair, it would be tamei [as implied by verses 35-36] (Rashi).
- 33. ואת־הנתק לא יגלח But he shall not shave the nesek. Obviously he cannot shave the nesek since it is already bald. Rather, he is not to shave all the way to the nesek, but he must leave a circle of hair, at least two hairs thick, surrounding it, so that it can be determined whether the nesek spread (Rashi; Sifra).
- 35. ואם־פשה יםשה הנתכ But if the nesek shall spread. Although the verse mentions this law only in connection with a spread of the nesek after the person has been declared pure, the law is the same if it spreads for develops golden hair (Sifra) during the first or the second week (Rashi; Sifra).
- 37. ואם־בעיניו עמר הנתם But if the nesek has retained its appearance. Even though the symptoms of contamination are still in place — the nesek is not smaller and it still has golden hair — its contamination is removed if two dark hairs grow inside the bald spot (Malbim).

Although the verse speaks only of black hair, any color other than gold removes the contamination (Rashi; Sifra).

כהנא: להוגבר או אתתא ארי יהי במשך בסרהון בהרן בהרן חורן: לטונחזי כהנא והא במשה בסרהון בַּהַרו עַמִין חַוּרַן בהקא הוא סגי במשכא דכי הוא: מוגבר אַרי יַתַּר שָעַר רָישָה קרַח הוא דכי הוא: מאואם מלקבל אפוהי יתר שער רישה גלוש הוא דכי הוא: מב וארי יהי בקרחותה או בגלושותה מכתש חור סמוק סגירות סגיַא הַיא בַּקַרְחוּתה או בגלושותה: מגויחזי יתה כהנא והא עמיק מכתשא חורא סמקא פקרחותה או בגלושותה פמחזי סגירותא משך בסרא: מד גבר סגיר הוא מסאכ הוא סאכא יסאבנה כהנא פרישה מכתשה: מהוסגירא די בה מכתשא לבושוהי יהון מבועין ורישה יהי פריע ועל שפם באבלא יתעטף ולא תסתאבון ולא תסתאבון יקרי: מובל יומי די מַכְתַּשַא בָה יָהֵי מְסַאַב מְסַאַב הוּא בַּלְחוֹדוֹהִי יְתֵב מְבַּרָא לְמַשְׁרִיתַא מותבה: מוולבושא ארי יהי בה מכתש סגירו בלכוש עמר או כלבוש כתן: מה או בְשָׁתְיַא אוֹ בָעַרְבַא לְבָתַּנַא וּלְעַמְרַא מּה אוֹ או במשכא או בכל עבידת משר:

ואישׁ אַוֹּיאַשַּׁה כִּי־יֵהָיֵה בָעוֹר־בָּשַׂרָם בֵּהַרֹת לי בהרת לבנת: וראה הַכּהוֹן והנה בְעוֹר־בְּשָׁרָם בֶּהָרְת מ פהות לבנת בהק הוא פַרַח בַּעוֹר טָהוֹר הָוֹא: [שלישי] מא כּי יִמַרָט ראשׁוֹ קָרָחַ הָוּא טַהָוֹר הָוּא: וָאָם מְפָּאַת פּנִיוּ מב ימרט ראשו גבַּחַ הוּא טַהוֹר הָוּא: וַכִּי־יֵהְיֵה בַקַּרַחַת אַוֹ בַגַבַּ חַת נֵגַע לַבַן אַדַמִּדָּם צָרַעַת פּרַחַת הוא בְּקָרַחְתְּוֹ אָוֹ מג בגבחתו: וראה אתו הכהן והנה שאת־הנגע לבנה אדמדמת בַּקַרַחָתוּ אוֹ בָגַבַּחָתוֹ כִּמַרָאֵה צַרָעַת עור מר בַשַר: אַיש־צַרוּעַ הוּא טַמֵא הוּא טַמֵּא יִטַמְאַנוּ הַכּהָן מה בָּראשוֹ נָגַעוֹ: וָהַצַּרוּעַ אֲשֶׁר־בִּוֹ הַנָּגַע בְּגַדֵּיו יֶהְיָוּ פְרָמִים מּ יָּקרַא: יָקרַא וֹ טַמֵא יִקרַא וֹ יָקרַא: וָעַל־שָּׁפָם יַעְטֵה וְטַמֵא וֹ טַמֵא יִקרַא: מ כַּל־יִמֵּי אַשָּׁר הַנָּגַע בַּוֹ יִטְמֵא טַמֵא הָוּא בַּדַד יֵשָׁב מְחָוּץ וָהַבָּגֵר כִּי־יֵהָיָה בִוֹ נָגַע מ למחנה מושבו: מח צַרֵעַת בִּבֵגַד צַמֵר אוֹ בִּבַגַד פִּשְׁתֵּים: אַוֹ בַשְׁתִי אַוֹ בערב לפשתים ולצמר או בעור או בכל-מלאכת עור:

נחקין של מקום שטר שאין מטמאין בארבטה מראות (שאת וחולדתה בהרת וחולדתה) (ח"כ פרק יא:בדו; נגטים שם): (מד) בראשו נגעו. אין לי אלא נחקין, מנין לרבות מח"כ פרק יא:בדו; נגטים שם): (מד) בראשו נגעו. אין לי אלא נחקין, מנין לרבות שאר המנוגטים, ח"ל ממא יסמאלו לרבות את כולן (מ"כ פרק יב:בדג). על כולן הוא אומר בגדיו יהיו פרומים וגו' (שם הים): (מה) פרמים. קרוטים (שם ו): שפם. שנר בפתים ממנו (שם, "מ"ל בער": וטמא טמא יקרא. משמים שהוא טמא ויפרשו ממנו (שם; מ"ק ה.): (מו) בדישב. שלא יהי שאר ממאים יושבים עמו. ואמרו רבוחינו מה נשתנה משלר טמאים לישב בדד, הואיל והוא הבדיל בלשון הרע בין איש לאשתו ובין איש לרשהו בין איש לרשהו בין ליש מחוץ למחנה. חון לשלם מחנות (מ"כ שם ייל לרשהים הו): (מח) לששתים ולצמר. של פשחים או): (מח) לששתים ולצמר. של בלחנה. זה טור שנטבה בו מלאכה: או בעור. זה טור שלא נטשה בו מלאכה: או בכל מלאבת עור. זה טור שנטבה בו מלאכה:

(לח) בהרת. חברבורוח: (לט) בהות לבנות. שאין לובן שלהן טז אלא כהה: בהק. כמין לובן הנראה בבשר אדם אדום שקורין רו"ש בין חברבורוח אדמימוחו, קרוי בהק. כאיש עדשן שבין עדשה לעדשה מבהיק הבשר בלובן לח: (מ) קרח הוא טהור הוא. שהור מטואת מפקין, שאיט נדון בסימני ראש וזהן שהם מקום שער שהור הוא. שהור מטואת מעות בשל, (בשער לבן)מחיה ופשין (שם פרק יואליב; נגעים בני, (מא) ואם מפאת פניו. משפוע קדקד כלפי פניו קרוי בכחת, ואף הלדעין שהילו ומלאן בכלל, ומשפוע קדקד כלפי פניו קרוי בכחת, ואף הלדעין שמלאן ומלאן בכלל, ומשפוע קדקד כלפי אחוריו קרוי קרחת (מ"כ פרק יוא: (מב) שמע לבן אדמדם. פחוך. מנין שאר המראות, ח"ל (נגע (שם פרק יואליב): (מב) במראה צרעת עור בשר. כמראה הלנשה האמור בפרשה שור בשר. כמראה הלנשה האמור בפרשה שור בשר. למראה היה בשור בדו לל כמראה לרשה מהוא נדון בצי שונות. ולא כמראה לוא כמראה לון בשפוע א', ולא כמראה בושות. ולא כמראה לוא כמראה נדון בשבוע א', ולא כמראה בחונים. ולא כמראה לויד בשרו בשרו בשחין ומכוה שהוא נדון בשבוע א', ולא כמראה בחונים.

38. בֶּהָרת — Spots. This word should not be confused with the similar word baheres (v. 4), which is the name of a kind of tzaraas distinguished by its extreme whiteness.

39. בּהוּת לְּבֶּנּת — Dim white. The color is darker than that of an egg membrane, which is the darkest of the four tzaraas colors. Since it is too dark to be a tzaraas, it must be a simple skin discoloration, known as a bohak.

בּהַק הוּא — It is a bohak. Since a bohak is not contaminated in any way, why must one show it to a Kohen? Any undesireable change in someone's physical or economic circumstances — even if it is only a relatively minor inconvenience, such as a bohak — should be taken as a possible punishment for sin, and the victim should seek guidance in determining where he has fallen short and how he can improve himself. Such guidance can be gotten from the Kohanim, who are teachers of the nation and role models in the zealous service of God (see Deuteronomy 33:10 and Malachi 2:4). One who suffers God's apparent displeasure

should never dismiss his discomfort as inconsequential. A Jew must always question himself and his deeds, and take reverses as a sign from God that he must remedy his way. God begins by inflicting minor pain, but if that is not taken to heart, much worse may come (R' Moshe Feinstein).

40-44. חַרָּבְּ and חַתְּבְּיִלְ Baldness at the front and back of the head. In case someone loses all the hair of the back half of his head [karachas], of the front half of his head [gabachas], or of his beard, the newly bald skin is treated like skin anywhere else on his body — with one exception: The presence or absence of a white hair is immaterial. As noted in the prefatory remarks to verse 29, the distinguishing characteristic of nesek is that its bald patch is surrounded by hair; here, however, all the hair in the affected area falls out (Ramban to v. 29).

40. אַכְּרַחְ הוּא טְחוֹר הוּא — He is bald at the back of the head, he is pure. This loss of hair is not a nesek, and he is not contaminated by virtue of short hair and spreading (as in vs. 31-32).

<sup>38</sup> If a man or woman has spots in the skin of their flesh, white spots: <sup>39</sup> the Kohen shall look and behold! — on the skin of their flesh are dim white spots, it is a bohak that has erupted on the skin, it is pure.

Baldness at the Front and Back of

40 If the hair of a man's head falls out: He is bald at the back of the head, he is pure, 41 And if his hair falls out toward the front of his head, he is frontally bald, he is pure, 42 And if in the posterior or frontal baldness there shall be a white affliction streaked with red: It is an eruption of tzaraas on his the Head posterior or frontal baldness. 43 The Kohen shall look at it, and behold! — there is a s'eis affliction that is white streaked with red, in his posterior or frontal baldness, like the appearance of tzaraas on the skin of the flesh. 44 He is a person with tzaraas, he is contaminated; the Kohen shall declare him contaminated: his affliction is upon his head.

The Metzora's Isolation

<sup>45</sup> And the person with tzaraas in whom there is the affliction — his garments shall be rent, the hair of his head shall be unshom, and he shall cloak himself up to his lips; he is to call out: "Contaminated, contaminated!" 46 All the daus that the affliction is upon him he shall remain contaminated: he is contaminated. He shall dwell in isolation; his dwelling shall be outside the camp.

Afflictions

<sup>47</sup> If there shall be a tzaraas affliction in a garment, in a woolen garment or a linen garment. <sup>48</sup> or Garments in the warp or the woof of the linen or the wool; or in leather or in anuthing fashioned of leather:

The bald skin can have tzaraas only if it develops one of the four shades of white, and the contamination is proven by healthy skin within the affliction and by spreading (Rashi).

- 44. איש־צרוע הוא He is a person with tzaraas. In all previous cases, the Torah uses the pronoun only; here the Torah speaks of the person. When the merciful God punishes a person. He prefers to do so in a way that will not cause him public humiliation. Let the sinner know and repent, but let him not be humiliated unnecessarily. This is indicated by the Torah's references to "him" rather than to "the person with tzaraas." The tzaraas of baldness is different. Its location is such that everyone sees the affliction and knows that God has withheld His mercy from the sinner. Apparently, he has sinned in a grievous manner, as is implied by the Torah's description of him as a person with tzaraas (Or HaChaim).
- 45-46. The metzora's isolation. The list of human tzaraas afflictions has been concluded and the Torah goes on to the laws relating to the behavior required of the metzora. The rules of his isolation from the community are given in the next two verses, and they apply to all the cases in this chapter. The procedure of his cleansing ritual once his affliction has healed is given in the next Sidrah.
- 45. יהיו פרמים Shall be tom. The Torah wants the metzora to conduct himself in a distinctive manner so that people will know to avoid him. He dresses and acts like a mourner, to influence him to grieve and repent the behavior that brought the punishment of tzaraas (lbn Ezra).

יַעְטָה — Shall cloak hirnself. It was customary for a mourner to pull his collar or scarf over his lips and to pull his cloak over his head. The metzora was also forbidden to greet people, but he was permitted to study and discuss the Torah (Moed Kattan 15a; Rambarn, Hil. Tumas Tzaraas 10:6).

יטמא טמא יקרא — He is to call out: "Contaminated, contaminated!" He must warn people to stay away from him lest his tumah contaminate them (Rashi; Sifra). The Talmud (Moed Kattan 5a) adds that another purpose of his proclamation is to inform others of his anguish so that they will pray for him.

- 46. בדד ישב He shall dwell in isolation. Why is a metzora singled out to live in isolation? Because his affliction is a punishment for slander, which causes husbands to be separated from their wives and friends from one another. Therefore it is fitting that he be punished through isolation from society (Rashi; Arachin 16b). The ultimate purpose of "a punishment that fits the crime" is to make the sinner aware of what he did and what it has brought upon him. Such reflection should lead him to repent.
- 47-58. נגעי בגדים/Afflictions of garments. Afflictions on garments and houses are not natural phenomena. They appeared only during the time when the Jewish nation was generally in perfect accord with God and was a fitting host to His Presence. When an individual broke ranks with this role and was no longer worthy of this exalted rank, then God would signal this fall by afflicting his possessions with ugly discolorations (Ramban; Sforno).

# 47-48. Categories of garments and materials that accept

Woolen or linen garments — all garments or useful implements of these materials, including such items as curtains and sails. These materials become tamei only if they have not been dyed, and only if they are owned by Jews.

Warp and woof — The warp consists of the threads that run across the length of the fabric. The woof consists of the threads that are crisscrossed at right angles through the warp. By speaking of the warp and woof, which are not yet a finished fabric but are ready to be woven into one, the Torah teaches that finished threads of wool and linen accept tzaraas (Rambam, Hil. Tumas Tzaraas 13:8).

Leather — a dressed hide that has not been cut and sewn into a garment; it must, however, be designated for some practical use, such as a tent cover or blanket.

Anything fashioned of leather — any finished leather garment or utensil.

מט וָהָיָָה הַנֶּגַע יְרַקְרָקוֹ אָוֹ אֲדַמְדָּם בַּבֶּגֶר אוֹ בַעׁוֹר אְוֹ־בַשִּׁתִי אַו־בַעַּרֵב או בָכַל־כִּלִּי־עור נֵגַע צָרַעַת הָוּא וְהָרָאָה י אַת־הַכּהַן: וָרַאַה הַכּהָן אֶת־הַנָּגַע וִהִסְגִּיר אֵת־הַנָּגַע בּ נא שַבעת יַמִים: וָרַאַה אֵת־הַנַּגַע בַּיִּוֹם הַשְּׁבִיעִי כֵּי־פַּשָּׁה ַדְנַגַע' בַּבַּבנִר אָו־בַשָּׁתֵי אָו־בַעַרב' אָוֹ בָעוֹר לְכֶל אֲשֵׁר־ יֵעשֵוֹה הַעוֹר לְמִלָּאבָה צָרֵעַת מַמְאֵרֵת הַנָּגַע טָמֵא הְוֹא: יַ נְשַׂרַף אָת־הַבֶּּנֵד אָוֹ אֶת־הַשָּׁתֵין אָוֹ אֵת־הָעַׁרֵב בַּצֵּמֵר אָוֹ 👊 🚉 ַבַּפָּשָׁתִּים אַוֹ אֶת־כָּל־כָּלֵי הַעוֹר אֲשֶׁר־יַהְיָה בִוֹ הַנַּגַע כֵּי־ יַר צַרַעַת מַמְאֶרֶת הָוֹא בַּאֲשׁ תִּשַּׁרֶף: וְאָםֹ יִרְאֵה הַכּהַן וְהִנֶּה יִּי לֹא־פַשַה הַנַּגַע בַּבָּגַר אָוֹ בַשְׁתֵי אָוֹ בַעָרֶב אָוֹ בְּכַל־כִּלִי־ יר עור: וָצְוָה הַכּהֶן וָכְבָּסוֹ אֶת אֲשֶׁר־בִּוֹ הַנָּגַע וָהְסָגִּירְוֹ - -אַחַבֵי וֹ הַכַּבֵּס אֵת־הַגַּגַע יַ שָׁנִית: וְרָאָה הַכּהֵׁן אֲחַבֵי וֹ הַכַּבֵּס אֵת־הַגַּגַע 🙃 שביעי [רביעי] וָהַנָּה לִא־הַפַּר הַנַגַע אָת־עִינוֹ וְהַנַגַע לְא־פַשָּׁה טַמֵא וְהַנָּגַע לָא־פַשָּׁה טַמֵא הוא בַאֵשׁ תִשִּׁרְפֵנוּ פָּחֶתֶת הָוֹא בָּקַרַחָתוֹ אוֹ בְגַבַּחָתְוֹ: י וָאָם רַאַה הַכּהֵן וָהָנֵה כָּהָה הַנָּגַע אֲחַרֵי הַכַּבֵּס אֹתוֹ וָקַרֵע יי אֹתוֹ מִן־הַבֶּגֶר אוֹ מְן־הָעוֹר אוֹ מִן־הַשָּׁתִי אוֹ מִן־הַעֵּרֵב: יַנְאָם־תֵּרָאָה עוֹד בָּבָּגָד אָוֹ־בַשָּתֵי אָוֹ־בַעָּרֶב' אָוֹ בְכַל־ יַּ ּבָלִי־עור פּרָחַת הָוא בַּאֵש תִשְׁרְפָנוּ אֵת אֲשֶׁר־בִּוּ הַנַּגַע: יוַהַבֶּּגֵר אָוֹ־הַשָּׁתִּי אָוֹ־הַעָּרֵב אָוֹ־כַּל־כִּלֵי הַעוֹר אֲשֵׁר יוּ יי תַּבַבֶּס וְסֵר מֵהָם הַנָּגַע וְכָבֵּס שׁנִית וְטָהֵר: וֹאת תּוֹרַת יי ָנגַע־צַרַעַת בֵּגַד הַצָּמֵר וֹ אָוֹ הַפַּשְׁתִּים אָוֹ הַשָּתִי אָוֹ הַעָּרֵב אָוֹ כַּל־כִּלִי־עָוֹר לְטַהַרָוֹ אָוֹ לְטַמַאוֹ: ס״ז פסוקים. בני״ה סימן.

מטויהי מכתשא ירוק או סמוק בלבושא או במשכא או בשתיא או בערבא או בכל מאז דמשר מכתש סגירותא הוא ויתחזי לכהנא: ויחזי כהנא ית מכתשא ויַסגַר יַת מכתשא שבעא יומיז: נא ויחזי ית מכתשא ביומא שביעאה ארי אוסף מכתשא בלבושא או בשתיא או בערבא או במשבא לכל די יתעבד לעבידא סגירות מחזרא משכא מַכְתַשָּׁא מִסָאָב הוּא: נבּוְיוֹקִיד יָת לבושא או ית שתיא או ית ערבא בעמרא או בכתונא או יַת כַּל מאן דמשר די יהֵי בָה מַכְתַּשַא אַרֵי סְגִירוּת מְחַזְּרָא הִיא בָּנוּרֵא תִּתוֹקָד: יגוֹאָם יֵחֲזֵי כָהָנָא והא לא אוסף מכתשא בלבושא או בשתיא או בערבא או בכל מאן דמשר: מרוניפקד בַּהַנָא וִיחַוּרוּן יַת די בה מַכְתַּשָׁא וַיַסְגָּרְנָה שַבְעַא יוֹמִין תְנַיַנוּת: נהונחזי כַהָנָא בַּתַר דְּחַנַרוּ יַת מַכְתַּשַׁא וָהָא לַא שָנֵא מַכְתַּשַא מָן כַּד הַנָה ומבתשא לא אוסף מסאב הוא בנורא תוקדנה תברא היא בשחיקותה או בְחַדַּתוּתָה: נוֹנְאָם יֵחֲזֵי כָהָנָא וַהָא עַמַא מַבַּתַשׁא בַּתַר דְּחַנַּרוּ יַתָה וַיִּבַזַע יַתָה מַן לָבוּשָא אוֹ מֵן מַשָּׁכַּא אוֹ מון שָׁתְיַא אוֹ מִן עַרְבַא: מַּנְאָם תַּתְחָזֵי עוד בַּלְבוּשָא או בשתיַא או בערבא או בכל מאן דמשַר סגיַא הִיא בְּנוּרֵא תוֹקְרַנָּה יַת דִּי בָה מַכְתַשַא: נה וֹלְבוּשָא אוֹ שָׁתְיַא אוֹ עַרְבַא אוֹ כַל מַאן דִּמִשַּׁךְ דִּי (יָ)תְחַנַּר וְיֵעְדִּי מנהון מַכְתַשַא וִיצְטַבַּע תִנְיַנוּת וִיִּדְבֵּי: נט דַא אורַיִתא דְמַכְתַשׁ סִגִּירוּ בִּלְבוּשׁ עמר או כתַנָא או שָתַיַא או עַרבָא או כֵּל

מאן דמשר לדכיותה או לסאבותה:

(מט) ירקרק. ירוק שכירוקין: אדמדם. חדום שבחדומים (ח"כ פרק יד:ב): (נא) אדעת ממארת. לשון סילון ממחיר (יחזקחל כח:כד), פוינינ"ט בלע"ז. ומדרשו חן בו מחלה שלח מהגה הימנו (שם יח): (נב) בצמר או בפשתים. של למר חו של פשחים, מחלה שלח ההגה הימנו (שם יח): (נב) בצמר או בפשתים. של למר חו של פשחים, זהו פשוטו. ומדרשו יכול יביח ניזי למר וחנילי פשחן וישרפס עמו, ח"ל הוא באש תשרף חינה לכיכה דבר חחר ממה. ח"ל מה ח"ל בלמר חו בפשחים, להוליח חת שהף חינה לכיכה דבר חחר שה החימריות לשון שפה כמו חימרה! (נד) את אשר בו הגגע. יכול מקום הנגט בלבד, ח"ל חח שחר בו הנגע. יכול מל הכנד כולו את חשר בו הגגע. יכול מקום הנגט בלבד, ח"ל חח שחר שה אחרי הבבם. לשון את אשר בה הגע יכול כל הבנד כולו שום החים והוב את את ינו. ול הוכהה ממרחים: והגגע לא פשה. שמענו שחם לו הפך ולח פבה מחלי יודע מה ישם שחם לו ח"ל והסגיר חש הנע והסגירו שבעת ימים שנית (למיל פסוף נד) מכל מקוס, דברי לו, ח"ל והסגיר ח הנגע והסגירו שבי חים של החוב וחכמים הומרים וכו" כחליתה בתורם כהנים (שם ז) ורמחיה כחן ליישב המקרת על חופני: פחתת ה היא. לשון נומח, כמו בחחת פסחים (שמואל ב' יז:ם) המקרת על חופני: פחתת היא. לשון נומח, כמו בחחת פסחים (שמואל ב' יז:ם) המקרת על חופניו: פחתת היא. לשון נומח, כמו בחחת פסחים (שמואל ב' יז:ם) המקרת על חופניו: פחתת היא. לשון נומח, כמו בחחת פסים (שמואל ב' יז:ם)

כלומר שפלה היא, נגע שמראיו שוקטין (שם ט): בקרחתו או בגבחתו. כתרגומו בשחיקותיה או בחדתו. בחיקותיה לו בחדתותיה: קרחתו. שחקים, ישנים (שם) ומפני המדרש שהולרך לגזרה שזה, מנין לפריחה בבגדים שהיא טהורה, נאמרה קרחת וגבחת באדם (לעיל פסוק מב) ונאמרה קרחת וגבחת בבגדים, מה להלן פרח בכולו שהור (לעיל פסוק יג) אף כאן פרח בכולו שהור (לעיל פסוק יג) אף כאן פרח בכולו שהור (נעיל פסוק יג) אף כאן פרח בכולו שהור (נעיל פסוק יג) אף כאן שלחשם בכולו שהור (נעיל פסוק שירוש ותרגוח זהו משמטו, קרחת לשון ישנים וגבחת לשון חדשים, כאלו נכתב באחריםו או בקדמות, שהקרחת לשון אותרים וגבחת לשון פנים, משו שכתוב ואם מפאח פניו וגו' (לעיל פסוק שא) והקרחת כל ששופע ויורב מן הקדקד ולאחריו. כך מפורש בחורת כהינים (שם): (נג) ודך ע אתו. יקרע מקום הנגע מן הבגד וישרפנו (שם פרק שוצה): (נג) פרחת היא. בכר החוזר ולומת: באש תשרפנו. את כל הבגד: (נת) וסר מהם הגגע. אם כשכבסוה צחמלה פ"פ כהן סר ממנו הנגע למר:: ובבם שנית. ל סבילה. תרגום של ככוסין שבפרשה א לשון לבון, ויתחות, חון מזה שאינו ללבון אלא לטבול, לכך חרגומו וילסבע. וכן כל כבוסי בנדים שהן לטבילה מחורגמין וילסבע.

51. מְמְאֶרֶת — Malignant. This word has the connotation of causing pain. [The owner suffers the "pain" of a monetary loss when the garment is destroyed (Sefer HaZikaron).] Alternatively, the word means curse, since the item is burned

50. הְּקְמְּיִי — And he shall quarantine. The item is locked away for a week (Rashi v. 4). Alternatively, the Kohen draws a mark around the afflicted area so that he will be able to tell after seven days whether or not it has spread (Rosh; Tur v. 5).

<sup>49</sup> and the affliction shall be deep green or deep red, in the garment or the leather, or the warp or the woof, or in any leather utensil: It is a tzaraas affliction, and it shall be shown to the Kohen. <sup>50</sup> The Kohen shall look at the affliction; and he shall quarantine the affliction for a seven-day period. <sup>51</sup> He shall look at the affliction on the seventh day: If the affliction has spread in the garment or in the warp or in the woof or in the leather — for whatever purpose the leather has been fashioned — the affliction is a malignant tzaraas; it is contaminated. <sup>52</sup> He shall burn the garment, or the warp or the woof, of the wool or of the linen, or any leather utensil in which the affliction may be; for it is a malignant tzaraas, it shall be burned in fire.

<sup>53</sup> But if the Kohen shall look, and behold! — the affliction had not spread in the garment, or the warp or the woof; or in any leather utensil, <sup>54</sup> the Kohen shall command; and they shall wash the area of the affliction; and he shall quarantine it for a second seven-day period. <sup>55</sup> The Kohen shall look after the affliction has been washed, and behold! — the affliction has not changed its color and the affliction has not spread, it is contaminated, you shall burn it in fire; it is a penetrating affliction in his worn garment or in his new garment. <sup>56</sup> But if the Kohen shall look, and behold! — the affliction grew dimmer after it was washed, he shall rip it from the garment or from the leather, or from the warp or from the woof. <sup>57</sup> If it appears again in the garment or in the warp or in the woof, or in any leather utensil, it is an eruption; you shall burn in fire that which contains the affliction. <sup>58</sup> But if the garment or the warp or the woof or any leather utensil had been washed and then the affliction left them, it shall be immersed again and it shall become pure.

<sup>59</sup> This is the law of the tzaraas affliction, a garment of wool or linen, or the warp or the woof, or any leather utensil; to declare it pure or to declare it contaminated.

## THE HAFTARAH FOR TAZRIA APPEARS ON PAGE 1170.

During non-leap years, Tazria is always read together with Metzora. The Haftarah of Tazria is omitted during those years.

The following rules apply during leap years:

When Erev Rosh Chodesh Iyar coincides with Tazria, the regular Haftarah is replaced with the Haftarah for Shabbas Erev Rosh Chodesh, page 1207.

When Rosh Chodesh Nissan coincides with Tazria, Tazria is divided into six aliyos; the Rosh Chodesh reading, page 890 (28:9-15), is the seventh aliyah; and the readings for Parashas HaChodesh follow — Maftir, page 348 (12:1-20), Haftarah, page 1218.

When Parashas HaChodesh coincides with Tazria (on a day other than Rosh Chodesh), the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Parashas HaChodesh: Maftir, page 348 (12:1-20), Haftarah, page 1218.

without any use being made of it (Rashi: Sifra).

54. דְבְּבְּטוּ אַת אָשֶׁר־בּוּ הַּנְגַע — And they shall wash the area of the affliction. He washes the affliction and the adjoining area (Rashi; Sifra). Our verse cannot mean immersion in a mikveh, as the root בכם means elsewhere (e.g., v. 58), because the garment is not being cleansed of turnah; it is being quarantined, during which time it is still tamei.

55. לא־הָּמֶּךְ הְּנְגֵע אָת־עֵינו — The affliction has not changed its color. The verse specifies that if the color has not lost its intensity — even if it has not grown in size — the item is tamei. If it did grow, therefore, it is surely tamei. If the color changed from bright green to bright red or vice versa, one view in Sifra is that since both are colors of tzaraas, the change of color is merely a continuation of the previous affliction, and it is tamei. Another opinion is that the new color constitutes a new affliction, and requires a new period of quarantine (Rashi according to Gur Aryeh).

56. בָּהָה — Grew dimmer. It changed from a deep shade of

red or green to a lighter shade (Sifra).

59. אות אות — This is the law... In concluding the chapter of tzaraas, the Torah juxtaposes Torah with tzaraas affliction. This teaches that if one has earned the punishment of tzaraas, he should occupy himself with Torah study, because the Torah is a spiritual fire that purges impurity (see Numbers 31:23). The last words of the Sidrah are to declare it pure or to declare it contaminated, which suggests that the person who studies Torah absorbs the potential for purity, but the one who neglects it opens the door to impurity (Sifsei Kohen).

ש"י מיין מסוקים. בנייה סימן לבנייה סימן מסוקים. בנייה סימן לא — This Masoretic note means that there are 67 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic יָּבְּיָבְּ, her children. This alludes to the beginning of the Sidrah, which deals with a woman who gives birth. Since the Hebrew word for child בו לבי ליים מוולם, it also alludes to the lesson that children are the builders of the future (R' David Feinstein).

# אונקלוס

אומליל יי עם משה למימר בדא תהי אוֹרַיַתָא דסגירָא בִּיוֹמָא דָדכוּתה ויתּתי לַנַת כַּהַגָא: גוַיִפּוֹק כַּהַנַא למבּרא למשריתא ויַחַזי כַּהַנַא והא אתּסי מַכַתַּשׁ סָגִירוּתַא מון סָגִירַא: דויפקד כַהַנָא וִיִּסֶב לֹדִמדָכִי תַרתִין צפּרין חַיִּין דכין ואעא דארזא וצבע זהורי ואזובא: הויפקד כהנא ויכוס ית צפרא חדא למאן החסף על מי מבוע: וית צפרא חיתא יסב יתה וית אעא ראַרזָא ווָת צָבַע זָהוֹרִי ווַת אַזוֹבא ויטבול יתהון וית צפרא חיתא בדמא דצפרא דנכיסא על מי מבוע: זוידי על דמדפי מו סגירותא שבע זמניו וידכנה וישלח ית צפרא חיתא על אפי חקלא: חויצבע המדפי ית לבושוהי ויגלח ית כל שערה ויסחי במיא ויתב ובתר בו יעול למשריתא ויתב מבּרַא לִמַשִּבּנָהּ שַבעא יומין: יויהי ביומא שביעאה יגלח ית כל שערה יַת רַישָה ויַת הַקְנָה ויַת גָּבִינֵי עינוהי ווַת כַּל שַעַרָה יִגַלַח וִיצַבַּע וַת לבושוהי ויסחי ית בסרה במיא וידכי:

# פרשת מצורע

איב וידבר יהוה אַל־משה לֵאמָר: זאת תַּהְיֵה תּוֹרַת וד , המצרע ביום טהַרתו והובַא אֶל־הַכּהָן: וַיַצָא הַכּהָן אל-מחוץ למחנה וראה הכהן והנה נרפא נגע רַ הַצָּרַעַת מִן־הַצָּרִוּעַ: וְצִנָּהֹ הַכּּהֵוֹ וִלָּקַח לַמִּטַהֵר שָׁתֵּי־ רַ צַפַּרֵים חַיִּוֹת טָהֹרָוֹת וְעֵץ אֶׁרֵז וּשְׁנִי תוֹלַעַת וְאֵוֹב: וְצִוַּהֹ הַ צַפַּרֵים חַיִּוֹת טָהֹרָוֹת וְעֵץ אֶׁרֵז וּשְׁנִי תוֹלַעַת וְאֵוֹב: וְצִוַּהֹ הכּהוֹ ושׁחֵט אַת־הַצָּפּוֹר הַאַחַת אַל־כִּלִי־חַרֵשׁ על־ ו מים חיים: את־הצפר הַחַיַּה יָקַח אתה וָאֶת־עַץ הַאַרָז ואת־שני הַתּוֹלַעַת וָאַת־הַאָוֹב וָטַבַּל אוֹתַם וָאַת ו הַצְפָּר הַחַיַּה בְּרָם' הַצְפָּר הַשְּׁחְטָה עַל הַמַּיִם הַחַיֵּים: ּ וָהָוָֹה עַל הַמָּטָהֵר מִן־הַצַּרַעַת שֶבַע פִּעַמֵים וָטַהַרוֹ ושלח את־הַצָּפָּר הַחַיָּה עַל־פָּנֵי הַשַּׁרֵה: וִכְבֶּס הַמִּטַהֶר - וְשַׁלַח אֶת־הַצָּפָּר הַחַיָּה עַל־פָּנֵי הַשַּׁרֵה: את־בּגריו וגלח את־בַּל־שַערוֹ וַרַחֵץ בַּמַּים וְטַהֵּר ואַחַר יַבוא אָל־הַמַּחָנָה וַיַשֵּב מִחְוּץ לְאַהַלְּוֹ שְׁבְעַת י יַמֵים: וָהַיָה בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי יָגַלַּח אֶת־כַּל־שָּעַרוֹ אֶת־ ואָת־זַקַנוֹ וָאָתֹ גַּבָּת עֵינַיו וָאָת־בַּל־שַעַרוּ יגלח וכבס את־בגריו ורחץ את־בשרו בַּמַים וְטהַר:

זהורים: (ה) על מים חיים. נוסן אומס מחלה בכלי כדי שיהא דם לפור ניכר בהם, וכמה הם, רבישים (מ"כ פרק א:ה; סוטה סו:): (ו) את הצפור החיה יקח אתה. מלמד שאינו אוגדה שמהם אלא מפרישה לעלמה, (אבל הפן והאוצ כרוכין יחד בלשון ההורים, כענין שלאמר ואת עץ הארז ואת שני התולעת ואת האדב, קיחה אחר לשלשקו.) יכול כשם שאינה בכלל אנודה כן לא מהא בכלל טבילה, מ"ל וטבל אתם ואת הצפור החיה, החזיר את הלפור לכלל טבילה (מ"כ שם ו): (ח) וישב אותם ואת הצפור החיה, החזיר את הלפור לכלל טבילה (מ"כ שם ו): (ח) וישב מחוץ לאהלו. מלמד שאסור בסשמש המטה (מ"כ פרשתא ב:יא; מו"ק ז:): (ט) את בל שערו וגוי. כלל ופרט וכלל, להביא כל מקום כנום שכר וכלה (סוסה מו):

(ב) זאת תהיה[.] תורת המצורע ביום טהרתו. מלמד איין מטהרין אוחו בלילה (ח"כ מלורט פרשתא א:): (ג) אל מחוץ למחנה. חון לשלשה מתנות בלילה (ח"כ מלורט פרשתא א:): (ג) אל מחוץ למחנה. חון לשלשה מתנות שבשחלת שם בימי חלוטו: (ד) חיות. פרט לטרפות (חולין קמ.): טהורות. פרט לטוף טמא (ח"כ שם יב; חולין שם). לפי שהנגטים באין על לשון הרע (ערכין טו:) שהוא מעשה (פטיט) פטפוטי דברים, לפיכך הוזקקו לטהרחו לפרים שמפטפטין חמיד בלפלוף קול (ערכין טו:): ועץ ארז. לפי שהנגטים באין על גסות הרוח (תנחומא מלורע ג): ושני תולעת ואזב. מה תקנחו ויחרפא, ישפיל עלמו מגאותו כחולעת ולאוב (שם): עץ ארז. מקל של ארו: שני תולעת. לשון של למר לבוע כחולעת ולאוב (שם): עץ ארז. מקל של ארו: שני תולעת. לשון של למר לבוע

## PARASHAS METZORA

## 14.

## 1-8. The first stage of the metzora's purification.

The unique laws of the *metzora* have established that, despite the fact that his contamination is manifested in a change on his body, it was caused by his degraded spiritual condition.

Being alone outside the camp gives him the opportunity to reflect on his deficiencies and to repent so that he can once more become worthy of becoming part of his nation. As soon as that change takes place within his mind and heart, the same God Who afflicted him will remove the mark of his degradation and he can begin the process of return (R' Hirsch).

There then begins a three-stage purification process that is unique to a *metzora*. The first part of the ritual was performed with two birds, outside the camp. It was not a sacrificial service, and the birds did not have to be doves or turtledoves,

since they were not offerings. They had to be healthy and kosher, but that was all. When that ritual was completed, the *metzora* was permitted to enter the camp, but he was still *tamei* and some of his restrictions remained in force. After a one-week waiting period, he could bring the offerings that would complete his process of purification.

2. בְּיִּמְ שֶׁהֶרֶתוּ — On the day of his purification. Since the Torah mentions that his purification takes place during the day, the Sages expound that the Kohen's declaration, which alone permits the metzora to begin his purification ritual, may be made only during the day (Rashi; Sifra).

וְהְּבֶּא אֶל־תְּבֹּתְן — He shall be brought to the Kohen. The metzora was brought to the outskirts of the camp, where it would be easier for the Kohen to come out and meet him (B'chor Shor; Sforno).

# **PARASHAS METZORA**

14 The First Metzora's Purification

Аггодапсе to Humility

ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> This shall be the law of the metzora on the day of his purification: He shall be brought to the Kohen. <sup>3</sup> The Kohen shall go forth to the outside Stage of of the camp; the Kohen shall look, and behold! — the tzaraas affliction had been healed from the metzora. 4 The Kohen shall command; and for the person being purified there shall be taken two live, clean birds, cedarwood, crimson thread, and husson, 5 The Kohen shall command: From and the one bird shall be slaughtered into an earthenware vessel over spring water, 6 As for the live bird: He shall take it with the cedarwood and the crimson thread and the husson, and he shall dip them and the live bird into the blood of the bird that was slaughtered over the spring water. Then he shall sprinkle seven times upon the person being purified from the tzaraas: he shall purify him, and he shall set the live bird free upon the open field, 8 The person being purified shall immerse his clothing, shave off all his hair, and immerse himself in the water and become pure. Thereafter he may enter the camp; but he shall dwell outside of his tent for seven daus.

9 On the seventh day he shall shave off all his hair - his head, his beard, his eyebrows, and  $S_{tage:}$  all his hair shall he shave off; he shall immerse his clothing and immerse his flesh in water. and Shaving become pure.

## •് The First Stage.

Second

The following elements of impurity are removed in the first stage: The metzora is permitted to enter the Israelite camp. and he no longer contaminates an entire building merely by being under its roof. However, the metzora himself is still tamei to the degree that whatever he wears becomes tamei. Instead of becoming an אב הטמאה. primary level or source of turnah, as they would have before he completed this first stage, the clothing, bedding, and riding equipment will become only באשון לטמאה first level of contamination. Furthermore, they become tamei only if they come in contact with his body (Keilim 1:1; Rambam, Hil. Tumas Tzaraas 11:1).

To remove the remaining vestiges of contamination, he and the clothing he wears during the next seven days — will require immersion again.

4. צפרים — Birds. Because his affliction came in punishment for the chatter of gossip and slander, his purification is effected by means of chirping, twittering birds (Rashi: Arachin 16b).

שהרות — Live. clean. The birds must be free of any illness or defect that would cause them to die within twelve months. and they must be clean, i.e., they must be of a species that it is permissible to eat.

# From arrogance to humility.

Atonement for sin requires that the erstwhile sinner purge himself of the moral flaw that caused his misdeeds. The underlying cause of slander and gossip — the sins that are punished by tzaraas — is haughtiness, because it breeds the contempt for others that lets one talk about them callously. The metzora's repentance entails a resolve to change himself, a change that is graphically symbolized by the following three items that accompany his offering.

ועץ אַרָּז — Cedarwood. Because it grows tall, imposing, and wide, the cedar symbolizes haughtiness (Rashi; Arachin 16a). ושני תולעת ואוב — Crimson thread and hussop. The thread is wool, dyed with a pigment made from a lowly creature, a type of insect or snail, whose identity is unclear. Thus, it symbolizes the penitent's newfound humility. Hyssop, a lowly bush. symbolizes the same idea of humility (Rashi).

5. ושחט — Be slaughtered. The slaughter is done in the manner of shechitah, at the front of the neck with a knife, it may be performed anywhere, but it must be done by a Kohen. After the ritual is completed, the dead bird is buried (Rambam, Hil. Tumas Tzaraas 11:1.5).

על-מים חיים — Over spring water. During its slaughter, the bird is held over the earthenware vessel so that its blood will flow directly into the vessel containing the fresh spring water (Rashi, Sifra).

6. אחה — He shall take it. The bird is singled out to indicate that it is treated separately from the three other items that are used in this ritual. The cedarwood and hyssop are tied together with the red thread. Then, that bundle is held in the [right] hand together with the bird and they are dipped into the blood-water mixture (Rashi, Sifra).

# 9. The second stage of purification: shaving.

יגלח — He shall shave. The shaving must be done by the Kohen. He shaves all the hair anywhere on the outside of the metzora's body (Rambam, Hil. Tumas Tzaraas 11:1). The verse mentions only the head, beard, and eyebrows, because these three areas of hair symbolize his sin. The head represents haughtiness, since he considered himself better and more worthy of respect than those he maligned. The beard frames the mouth, which spoke the gossip and slander. The eyebrows represent the base trait of צרות עין, jealousy [lit., narrowness of the eye], which motivated him to destroy the reputation of others (Kli Yakar).

וטהר — And become pure. He is pure only relative to the major degree of contamination that he had previously. However, he retains a lower degree of contamination, as explained in the prefatory remarks to verse 4.

וּבִיוֹמַא תַמִינַאַה יָסָב תַּרֵין אַמּרין. שלמיו ואמרתא חרא בת שתא שלמתא עסרוניו סלתא ותלתא מנחתא דפילא במשח ולגא חד דמשחא: יאויקים כַּהַנָא דמדַבִּי יַת גַבָרָא דִמְדָּכֵּי וַיַּתָהוֹן קַדָם יִיַ בּתַרַע מַשְׁכַּן זִמְנַא: יבּ וַיִּסָּב כַּהַנָּא יַת אָמַרָא חַרָא וִיקַרָב יַתָה לַאַשְמַא ויַת לגַא דמשתא וירים יתהון ארמא קדם יי: יוויפוס ית אַמַרָא בַאַתַר די יבּוֹס ית חַטַאתַא וַיַת עַלְתַא בַּאַתַר קַדִּיש אָרי בַּחַטַאתַא אַשַּמָא הוא לְכהַנא קרש קורשין הוא: ירויסב כהנא מדמא דאשמא ויתן כהנא על רום אודנא דמהכי הימינא ועל אליון ידה הימינא ועל אליון רגלה דימינא: טוויסב בהנא מַלְגָּא דִמְשׁחָא וִירִיק עַל ידַא דכהנא דסמאלא: מוויטבול בהנא ית אצבעה דיַמּינַא מון משחַא די על יִרָה דּסמַאלַא ויַדי מן משחא בּאַצבּעה שבע זמנין קדם יי: יז ומשאר משחא די על ידה יתן בהנא על רום אודנא דמדבי דימינא וַעַל אָלִיוֹן יִדָה הַיַמִּינַא וַעַל אַלִּיוֹן רַגַלָּה ָדְיַמִּינָא עַל דָּמָא דַאַשָּמַא: יוּ וּדָאָשָׁתַּאַר במשחא די על ידא דכהנא יתן על ריש דָּמַדַּבֵּי וִיכַפַּר עַלוֹהָי כָּהַנָא קַדָם יִיַ: יטויעבר כהנא ית חטאתא ויכפר על דַּמַדְבֵּי מַסּוֹבָתָה וּבַתַר בֵּן יִבּוֹס יַת עַלַתַא: בּוַיָּסֶק בַּהַנַא יַת עַלַתַא ויַת מְנָחַתָא לְמַדִּבְּחָא וִיבַפַּר עַלוֹהִי בַּהַנָא וידבי: כאואם מסבו הוא ולית ידה מַדְבָּקָא וָיָסֶב אָמֵר חַד אַשַמַא לַאַרַמַא לְכַפַּרֵא עַלוֹהָי וִעָסְרוֹנַא סְלְתַּא חַד דָּפִיל בָּמְשַׁח לָמָנָחָא וַלְגַּא דִמְשְׁחַא: בּנַתַרַתִּין שַׁפָּנִינִין אוֹ תְרֵין בְּנֵי

ּ וּבַיִּוֹם הַשְּׁמִינִי יָקַח שְׁנֵי־כָבָשִׁים ׁ תִּמִימִׁם וְכַבְשֵׂה אַחַת בַּת־שָנָתָה הְמִימָה וּשְׁלֹשֵה עֶשְׁרֹנִים סְלֵת מִנְחַה בִּלוּלֵה אַ בַשַּׁמֵן וַלְג אָחָד שָׁמֵן: וְהֵעֵמִיד הַכּהַן הַמְטַהַּר אֵת הַאַישׁ יַב הַמַּטַהֵר וָאתָם לִפָּנֵי יהוֹה פֵּתַח אָהֵל מוֹעֵד: וַלַלֵּח הַכּהֵׁו 🚉 אַת־הַכַּבַש הַאֶחַד וָהִקָּרִיב אֹתֶו לְאַשָּם וִאַת־לֹג הַשָּמֵן י והניף אתם תנופה לפני יהוה: ושַחט את־הַבֶּבש בּמְקוֹם יי אֲשֶׁר יִשְׁחֵט אֶת־הַחַטָּאת וְאֶת־הַעֹלֻה בִּמְקוֹם הַקַּרֵשׁ בִּי ר בַּחַשַּאת הַאָשָם הוא לַכּהֵן קָרֶשׁ קַרָשָׁים הְוּא: וְלָקַח יִי בַּחַשַּאת הַאָשָׁם הוא לַכּהַן הַכּהֵן מָדֵם הָאַשַם ונַתַן הַכּהֵן עַל־תִנָּוּך אָזֵן הַמִּטַהָר הַיִּמָנֵית וַעַל־בָּהֵן יָדוֹ הַיִּמַנִּית וְעַל־בְּהֵן רַגִלְוֹ הַיִּמָנֵית: יולַקַח הַכּהָן מִלָּג הַשָּמון ויַצַק עַל־כַּף הַכּהָן הַשְּמַאלֵית: ַוְטַבֵּל הַכּהֵן אֶת־אֵצְבַּעוֹ הַיִּמַנִּית מִן־הַשַּׁמֵן אֲשֵׁר עַל־ 🖫 וַיַּבַל הַכּהַן בַּפָּו הַשְּמַאלֵית וָהַנָּה מִן־הַשֵּמֵן בִּאַצְבָּעֵו שֲבַע פָּעָמִים ּ לפני יהוה: ומַיָּתָר הַשַּׁמון אֲשֵר עַל־כַּפוּ יְתֵן הַכּהָן עַל־ ּתָנוּךְ אָזֵן הַמְּשַּהֶר הַיִּמַנִּית וְעַל־בָּהֵן יַדוֹ הַיִּמַנִּית וְעַל־ הַ בַּהֵן רַגִּלִוּ הַיִּמָנִית עַל דַּם הָאָשָׁם: וְהַנּוֹתָר בַּשֶּׁמֶן אֲשֶׁרֹ הַיִּמָנִית עַל דַּם הָאָשָׁם: עַל־כַּף הַכֹּהֵן יִתָּן עַל־רָאשׁ הַמְּטַהֵר וְכַפֵּר עַלֵיו הַכּהַן 🧒 לְפָנֵי יהוָה: וִעֲשָה הַכּהֶן אֶת־הַחֲטָאת וְכְבֶּּר עַל־הַמְּטַהֵר - מִטָּמָאָתוֹ וִאַחַר יִשְׁחֲט אֶת־הַעלֵה: וְהֵעֵלֵה הַכּהֱן אֶת־ הַעֹלֵה וְאֶת־הַמִּנְחַה הַמִּוְבֵּחַה וְכַפֵּר עַלֵיוּ ואם־דַּל הוּא ואין יַדוֹ מַשַּׁגַת וּלַקָּח בֶּבֶשׁ אֶחֶד אָשֶׁם לִתִנוּפָה לְכַפֵּר עָלֵיו וִעְשָּׂרוֹן סֹלֵת אֵחָׁד

בּב בָּלְוּל בַּשֵּמֶן לִמְנָחָה וָלָג שַמֶן: וּשְׁתֵּי תֹרִים אַוֹ שְׁנֵי בְּנֵי

שלישי [⊓מישי]

ישתט וגו' (ח"כ שם ח): בי בחטאת. כי ככל התטאות האשם הזה הוא לבהן. ככל עבודות התלויות בכהן הושה אשם זה לתטאת. שלא תאתר הואיל וילא דמו מכלל שאר אשמית להנחן על תנוך ובהונות, לא יהא טעון מתן דמים ואימורים לגבי מזכת, לכך אשמית להנחן על תנוך ובהונות, לא יהא טעון מתן דמים ואימורים לגבי מזכת, לכך כאמר כי כתטאת ה"ל וכו'. בחורת כהנים (פרק ב:א): (יד) תנוף. בדר אמלש שבאוזן (שם פרק ב:א): (שון חנוך לו מדער בהן. בדר אמלש באוזן (שם פרק ב:א): (שון חנוך לי מדער בהן. בדר בהן. בודל: (עון לפני ה". כנגד בית קדשי הקדשים (שם ש): [(יד) על דם האשם. שיקדים הדם למתן, ולעכב (מנחות ה.)] (ב) ואת המנחה. מנחת נסכים של בהמה (מנחות לא): (בא) ועשרון סלת אחר. לכבש זה שהוא א' יביא עשכון א' לנסכיו: ולג שבון. לתח ממנו על הבהונות. ושמן של

(י) ובבשה אחת. לחטאת: ושלשה עשרונים. לנסכי שלשה ככשים הללו, מחטאתו ואשמ של מלורט טעונין נסכים (מנחות לא): ולג אחד שמן. להזות [עליו] שבע וליתן ממנו על חנוך אזנו ומתן בהונות: (יא) לפני ה׳. בשער נקער (ח״כ שבע וליתן ממנו על חנוך אזנו ומתן בהונות: (יא) לפני ה׳. בשער נקער (ח״כ כרשא גון טוסה ז). ולו בעזרה עלמה לפי שהוא מתוסר כפורים: (יב) והקריב מכחו לאשם. יקריבו לחוף בעזרה לשם אשם: להגוף. שהוא טעון מנופה חין (מנחות סלו): (יג) במקום סכו: והגיף אתם. אח האשם ואם כלוב לופן. ומה ח״ל, והלא ככר נאמר בתורת אשר ישחט וגרי. על יכך המובה בלפון. ומה ח״ל, והלא ככר נאמר בתורת אשר פכשח לו את אהרן (נעיל זוב) שהאשם טעון שתיסה בלפון. לפי שילא זה מכלל אשמת לידון בהעמדה, יכול תהא שחיטתו במקום העמדתו, לכך נאמר ושתם בתקום אשר

# 10-20. The final stage of purification: offerings.

10. ישְׁלְּשֶׁה עֶּשְׁרֹנִים — Three tenth-ephah. A tenth-ephah is the volume of 43.2 eggs. The metzora brings three animal offerings, and each one is accompanied by a meal-offering of one tenth-ephah. In this matter the metzora is an exception to the rule, since sin- and guilt-offerings are not

usually accompanied by meal-offerings (Rashi; Menachos 90b). It may be that the metzora is accorded this honor as God's Own testimony to the sincerity of his repentance, as evidenced by the removal of his bodily affliction.

קּמָן — And one log of oil. The oil was used as described in verses 15-18. A log is a liquid measure with a

The Final Stage of Purification Offerings

10 On the eighth day, he shall take two unblemished male lambs and one unblemished ewe in its first year, three tenth-ephah of fine flour mixed with oil, and one log of oil. 11 The Kohen who purifies shall place the person being purified along with them before HASHEM at the entrance of the Tent of Meeting. 12 The Kohen shall take the one lamb and bring it near for a quilt-offering, with the log of oil; and he shall wave them as a wave-service before HASHFM.

13 He shall slaughter the lamb in the place where he would slaughter the sin-offering and the elevation-offering, in the holy place; for the guilt-offering is like the sin-offering, it is the Kohen's it is most holu. 14 The Kohen shall take from the blood of the guilt-offering, and the Kohen shall place it on the middle part of the right ear of the person being purified and on the thumb of his night hand and the big toe of his right foot. 15 The Kohen shall take from the log of oil and he shall pour it upon the Kohen's left palm, 16 The Kohen shall dip his right forefinger into the oil that is in his left palm: and he shall sprinkle from the oil with his finger seven times before HASHEM. 17 Some of the oil remaining on his palm, the Kohen shall put on the middle part of the right ear of the man being purified, on the thumb of his right hand and on the big toe of his right foot; on the blood of the guilt-offering, 18 And the rest of the oil that is on the Kohen's palm, he shall place upon the head of the person being purified; and the Kohen shall provide him atonement before HASHEM. 19 The Kohen shall perform the sin-offering service and provide atonement for the person being purified from his contamination: after that he shall slaughter the elevation-offering. 20 The Kohen shall bring the elevation-offering and the meal-offering up to the Altar: and the Kohen shall provide him atonement, and he becomes pure.

The Offerina of

<sup>21</sup> If he is poor and his means are not sufficient, then he shall take one male lamb as a the Poor guilt-offering for a wave-service to provide atonement for him; and one tenth-ephah of fine Metzora flour mixed with oil for a meal-offering, and a log of oil. <sup>22</sup> And two turtledoves or two young

volume of six eggs, generally reckoned at between thirteen and fourteen fluid ounces.

11. ואחם — Along with them, i.e., the three animals, the meal-offerings, and the oil (Sifra).

בתח אהל מועד — At the entrance of the Tent of Meeting. Until the metzora has completed all his offerings, he stands just outside the eastern entrance to the Tabernacle Courtyard, opposite the Tabernacle entrance so that he is not inside it. but is close enough for the Kohen to put oil on him, as required by the verses below (Rashi).

12. והקריב אתו לאשם — And bring it near for a guilt-offering. Although the term והקריב usually refers to the performance of the sacrificial service, here it means that he brings the offering into the Courtyard with the intention of using it for his asham (Rashi).

הניף אתם — And he shall wave them. The Kohen lifts the living animal and the oil and waves them (Rashi) toward the four directions, to the One Who is Master of all directions. He raises them upward and then lowers them, to the Master of heaven and earth (Menachos 62a). See notes to 7:30.

13. במקום — In the place, i.e., the northern part of the Courtyard (Rashi).

בּחַטָּאת הַאָּשָׁם — For the guilt-offering is like the sin-offering, in that its blood and sacrificial parts are placed on the Altar (Rashi; Zevachim 49a).

14. תַּנוּך אֹזָן . . . בּהֶן יֵדוֹ . . בּהֶן רַגְלוֹ — Middle part of the . . . ear . . . the thumb . . . the big toe. R' Hirsch explains that blood is placed on these three body parts to symbolize that henceforth the metzora must improve himself in mind (ear), deed (thumb, representing action), and effort (big toe. representing forward movement).

16. לפני הי – Before HASHEM. The Kohen sprinkles oil westward, in the direction of the Holy of Holies (Rashi, Sifra). For each toss of the oil, he dips his finger into the oil in his left palm (Negaim 14:9).

20. יטהר — And he becomes pure. After this final step of the lengthy purification process, he may enter the Sanctuary and eat sacrificial flesh. Ramban notes that the word וכפר, and he shall provide atonement, is mentioned three times in the context of the offerings, indicating three aspects of atonement. The guilt-offering (v. 18) atones for the sins that caused him to become a metzora. The sin-offering (v. 19) atones for the blasphemies he may well have uttered in bemoaning his suffering during the state of contamination. Finally, there is atonement in the sense that the elevationand meal-offerings (v. 20) elevate him so that he can take his place once more as part of the nation.

### 21-32. The offering of the poor metzora.

21. אָחֶד — And one tenth-ephah. Every animaloffering must be accompanied by a meal-offering, so that a metzora who is wealthy enough to bring three animalofferings brings three tenth-ephah of flour (v. 10). Since the poor metzora brings only one animal, he requires only one meal-offering (Rashi).

יונה די תדבק ידה ויהי חד חטאתא וחד עלתא: כגוייתי יתהוו ביומא תמינאה לדביותה לות בהנא לתרע משכן זמנא לקדם יי: כרויסב כהנא ית אמרא דאשמא וית לגא דמשחא וירים יַתָהון כַּהנא ארמא קדם יי: כהויכוס ית אמרא דאשמא ויסב כהנא מדמא דאשמא ויתן על רום אודנא דמרבי דימינא ועל אליון ידה דימינא ועל אַליון רגלה דיַמִינַא: מוּוּמֵן משְחַא יריק בַהַנַא על ידא דכהנא דשמאלא: כונידי כַהַנָּא בָּאָצְבָּעָה דְּיַמִּינָא מן משחא די על ידה דשמאלא שבע זמנין קדם יי: כחויתן כהנא מז משחא די על ידה על רום אודנא דמדפי דימינא ועל אליון ידה דימינא ועל אָלִיון רַגְלֶה דְיַמִינָא עַל אָתַר דּמַא דאשמא: כטודישתאר מו משחא די על ידא דכהנא יתן על רישא דמדפי לְכַפַּרָא עַלוֹהִי קַדָם יַיַ: זּוְיַעְבֵּד יַת חַד מן שפניניא או מן כני יונה מדי תדבק ירה: לאית די תרבק ירה ית חד חַטַאתא ויַת חַד עַלַתא עַל מִנְחַתא ויכפר כהנא על דמדכי קדם יי: לבדא אוריתא די כה מכתש סגירו די לא תדבק ידה כדכותה: לנומליל ייַ עם משה ועם אַהַרן לַמימר: לר ארי תעלון לארעא דכנען די אנא יהכ לכון לאַחַסנא ואַתַּן מַכַתַשׁ סְגֵירוּ כָּבֵית אַרְעָא אַחֲסְנַתְּכוֹן: להוייתי דדילה ביתא ויחוי לכהנא

יונה אשר תשיג ידו והיה אחר חטאת והאחר עלה: בג והביא אתם ביום השמיני לטהרתו אל־הַכּהָן אַל־פַּתַח בר אהל-מועד לפני יהוה: ולקח הַכּהַן אַת־כַּבשׁ הַאַשַׁם ואת־לג הַשָּמון והַנִּיף אתם הַכּהַן תנופה לפני יהוה: נה ושחט את־כבש האשם ולקח הכהן מדם האשם ונתן עַל־תְּנָוּךְ אְנֶן־הַמִּשַּהָר הַיִּמָנֵית ועַל־בָּהֵן יַדוֹ הַיִּמַנִּית ם ועל־בהו רַגַלו הַיִּמְנֵית: ומוְ־הַשֵּמון יִצְק הַכּהָן עַל־בַּף בּן הכַּהן השמאלית: והַזָּה הַכַּהֵן בָּאֵצְבַּעוֹ הַיַּמַנִּית מַן־ השמן אשר על־כַּפּו הַשְּמֵאלֵית שֶבַע פּעַמִים לְפָנֵי רה יהוָה: וְנַתַּן הַכּהָן מִן־הַשָּׁמֵן וֹ אֲשֵׁר עַל־כַּפּוֹ עַל־תִּנוֹרְ אַזֵן הַ יהוָה: וְנַתַּן הַכּהָן מִן־הַשָּׁמֵן וֹ אֲשֵׁר עַל־כַּפּוֹ המטהר' הימנית ועל־בהן ידו הימנית ועל־בהן רגלו ַכּט הימנית על־מקוֹם דַם הַאֲשֵׁם: וָהַנּוֹתַׁר מַן־הַשַּׁמֵן אֲשֵׁר על-בַּף הַכּהָן יתון על-ראש הַמְּטַהֵר לְכַבֵּר עַלֵיו לְפָנֵי ל יהוָה: וַעֲשֵׂה אֶת־הַאֶחֶד מוֹ־הַתּרָים אוֹ מִן־בְּנֵי הַיּוֹנֵה לא מַאֲשֶׁר תַּשִּׁיג יַרָוֹ: אָת אֲשֶׁר־תַּשִּׁיג יַרוֹ אֶת־הַאֲחֲר חַטַאת וָאֵת־הַאָחֵד עלָה עַל־הַמִּנְחָה וִכְפֵּר הַכּהַן עַל לב הַמַּטָהַר לַפַנִי יהוה: זאת תורת אַשר־בּוֹ נְגַע צַרְעַת ּאֲשֱר לְא־תַשִּׂיג יָדַוֹ בְּטַהֶּרָתְוֹ:

אָרֶל בָּנְּאַן אֲאָר אָנִי נִעוֹ לָכֵם לַאֲטוֹנָׁט וְנְעַתִּינִ נְעַבְאוּ אָלְ-קי-פּר נַיְּדַבֶּר יִהוְיִם אָלַ-מִאָּט וְאָלַ-אַדְּעַרוֹ לֵאמִר: כִּי עֹבְאוּ אָלְ-נְיִּשׁיּיּ אָלִי יְהַשְּׁי אָלִי בְּּאָנְיוּיִוּיִי

לה בְּבֵית אֶרֶץ אֲחָזַתְכֶּם: וּבָא אֲשֶׁר־לְוֹ הַבַּיִת וְהַגִּיד לַכּהֵן -הּ

(לד) וגתתי גגע צרעת. בשורה היא להם שהנגעים באים טליהם (ח"כ פרשתא ה:ד) לפי שהטמינו אמוריים מטמוניות של זהב בקירות בחיהם כל ארבטים שנה שהיו ישראל במדבר, וע"י הנגט נותץ הבית ומולאן (ויק"ר יזור): נסכי המנחה לא החזקק הכחוב לפרש: (בג) ביום השמיני לטהרתו. שמיני לנפרים ולהזאת ען ארז ואזוב ושני חולעת: [(בח) על מקום דם האשם. אפי' נחקנת הדם. למד שאין הדם גורם אלא המקום גורם (מנחות י.)]:

22. אֶשֶׁר הְשִׁיג יִּדְּי For whichever his means are sufficient. Turtledoves, being older and larger (see notes to 1:14), would be more expensive than young doves (Panim Yafos).

Meshech Chochmah comments that the verse stresses for whichever his means are sufficient, to teach that even though turtledoves are always mentioned first, they are not preferable to young doves. A person may bring whatever he can afford.

#### 33-57. נגעי בְתִּים / Tzaraas on houses.

Tzaraas-type afflictions on houses are clearly supernatural occurrences. Obviously, their appearance is for a purpose. Two very different explanations are given by the Sages and cited by the commentators. The more familiar one — from Sifra and Vayikra Rabbah and cited by Rashi

and others — is that when the Canaanite inhabitants of *Eretz Yisrael* saw that the Israelites would conquer the Land, they hid their valuables in the walls of their hornes. In order to enable the Jewish owners of those houses to acquire this wealth, God placed an affliction on the part of the wall where the treasure was concealed, so that the offending stones had to be cut away, revealing the treasure.

According to Rambam (Hil. Turnas Tzaraas 16:10), however, these tzaraas afflictions, like all others are Divine punishments for selfish behavior and gossip. He adds that God mercifully begins by afflicting property — first houses and then garments — then, if the victim does not draw the proper lesson and repent, he will be stricken by an affliction on his person. The source of this view is the Talmud's (Yoma 11b) exposition on verse 35, which describes the owner of

doves — for whichever his means are sufficient — one shall be a sin-offering and one an elevation-offering. <sup>23</sup> He shall bring them to the Kohen, on the eighth day of his purification, to the entrance of the Tent of Meeting, before HASHEM. <sup>24</sup> The Kohen shall take the guilt-offering lamb and the log of oil; and the Kohen shall wave them as a wave-service before HASHEM. <sup>25</sup> He shall slaughter the guilt-offering lamb and the Kohen shall take some of the guilt-offering's blood and place it on the middle part of the right ear of the man being purified and on the thumb of his right hand and on the big toe of his right foot. <sup>26</sup> From the oil, the Kohen shall pour upon the Kohen's left palm. <sup>27</sup> The Kohen shall sprinkle with his right forefinger some of the oil that is in his left palm seven times before HASHEM. <sup>28</sup> The Kohen shall place some of the oil that is on his palm upon the middle of the right ear of the person being purified, on the thumb of his right hand and on the big toe of his right foot — on the place of the guilt-offering's blood. <sup>29</sup> And the rest of the oil that is on the Kohen's palm, he shall place upon the head of the person being purified; to provide him atonement before HASHEM.

<sup>30</sup> He shall then perform the service of one of the turtledoves or of the young doves, for whichever his means are sufficient. <sup>31</sup> Of whichever his means are sufficient — one is a sin-offering and one is an elevation-offering — along with the meal-offering; and the Kohen shall provide atonement for the one being purified, before HASHEM. <sup>32</sup> This is the law of one in whom there is a tzaraas affliction — whose means are not sufficient — for his purification.

Tzaraas on Houses <sup>33</sup> HASHEM spoke to Moses and Aaron, saying: <sup>34</sup> When you arrive in the land of Canaan that I give you as a possession, and I will place a tzaraas affliction upon a house in the land of your possession; <sup>35</sup> the one to whom the house belongs shall come and declare to the Kohen,

the house as the one to whom the house belongs. His sin was the selfish feeling that the house is his and that there is no obligation on him to share his blessings with anyone else. When someone wanted to borrow something, he replied that he did not have such an item. By bringing tzaraas to his house, God forces him to remove his belongings from it, so that everyone can see what he owns, and how thoughtless he is.

Such a person displays a breath of heresy. He thinks that his property is his alone, acquired solely through his own efforts, and that no one else is entitled to enjoy the benefits of his personal success. But the house and the money and the success are God given! The same God Who gave him what he has, wants him to share with others, and God can easily give him more or take away what he is misusing (Tzror HaMor).

Although the imposition of the afflictions goes from the less severe to the more severe, the Torah lists them in the opposite order, beginning with *tzaraas* on the person and concluding with afflictions on houses. This is because the Torah prefers to give the punishments in descending order, rather than list steadily worsening punishments (R' Bachya).

34. אָרֶץ בְּנֵעֵן. . . לְאָחָזָּה — The land of Canaan. . . as a possession. These laws applied only after the Land was conquered and apportioned among the people as their permanent possession (Sifra).

Midrash Tadshei comments that the above law explains why the chapter of afflictions on houses is not in the previous chapter, with the other instances of tzaraas. The

laws of afflictions on people and garments were applicable as soon as Moses taught them in the Wilderness, but the laws of houses would not begin to apply until many years later. Since they were divided in their times of applicability, they are separated in the Torah.

Ramban (13:47) explains that in their very essence, such afflictions are miraculous, because they never occur naturally. When Jews lived in their land and conducted themselves according to God's wishes, there was an aura of holiness upon them, which was reflected even in physical radiance. And if individuals among them sinned, their fall would be reflected in the loss of their physical beauty and the appearance of *tzaraas*-afflictions on their houses and clothing. Only in the Holy Land could spiritual flaws have such tangible effects.

תְּחָהִי — And I will place. The implication is that God is conveying good news to the people. This is the source of the opinion that the reason for the affliction on houses is to disclose buried treasure, as noted above (Rashi).

אָרֶץ אָחְזְּהְכֶּם — The land of your possession. This implies that the laws of tzaraas in houses apply only in Eretz Yisrael, because it was the land given us as our possession. Consequently, they do not apply in Jerusalem, because it is the national city, and not the possession of individuals (Rambam, Hil. Tumas Tzaraas 14:11; Yoma 12a).

35. יְהְגִּיִּדְ לְבְּהַןְ לְאַמֹּךְ — And declare to the Kohen, saying. Sifra expounds that the owner's statement should provoke the Kohen to explain to the victim that the underlying reason for the affliction was his gossip and selfishness. This, it is hoped, will influence him to repent (Sifra).

למימר כמכתשא אתחזי לי בביתא: לוויפקד בהנא ויפנון ית ביתא עד לא יעול בהנא למחזי ית מבתשא ולא יַסתַאַב בַּל דִי בְּבֵיתֵא וְבַתַר בַּן יַעוֹל בַּהַנָא לִמְחַזֵי יַת בַּיתַא: לּוּנַחַזֵי יַת מבתשא והא מבתשא בבתלי ביתא פַּחַתִין יַרַקו אוֹ סָמִקו וּמַחַזַיהוֹן מַכִּיךּ מִן בתלא: לחויפוק בהנא מן ביתא לתרע בַּיתַא וַיָּסְגַּר יַת בַּיתַא שָבַעַא יומין: לש ויתוב בַּהַנָא בִּיוֹמֵא שְבִיעַאַה ויחזי והַא אוֹסַף מָכְתַּשַא בְּבַתְלֵי בִיתַא: פּוִיפַקַר בַּהַנָא וִישַלְפוּן יַת אַבניַא דִּי בָהֶן מַבְתָּשָׁא וִיִרמוּן יַתְהַן למבּרא לְקַרָתַא לָאַתַר מְסַאַב: מּאוֹיַת בַּיתַא יקלפון מגיו סחור סחור וירמון ית עפרא די קליפון למברא לקרתא לַאַתַר מִסָאַב: פּבּ וַיִּסְבוּן אַבְנַיַּא אַחַרַנִין וַיַעַלוּן בַּאַתַר אַבְנַיַא וַעַפַּר אַחַרַן יַסְב וישוע יַת בַּיתַא: מוואָם יְתוּב מַכְהַשַא ויִסְגֵי בָּבֵיתָא בַּתַר דִּישַׁלְפוּן יַת אַבְנַיַא ובַתר דִּיקַלְפוּן יַת בַּיתַא וּבַתַר דְּיָתְשַׁע: מר ויעול בַהַנַא וַיַחַזֵי והַא אוֹסַף מַבְתָּשָׁא בָּבֵיתַא סָגֵירוּת מְחַוָּרֵא הִיא בָּבַיתַא מָסָאַב הוא: מה וְיתַרֶע יַת בַּיתַא יַת אַבנוהִי וַיַת אַעוֹהִי וַיַת כַּל עַפַר בַּיתַא וַיַפַּק לְמַבָּרָא לְקַרתָא לַאֲתַר מִסַאַב: מו ודיעול לביתא בל יומין דיסגר יתה יהַי מְסַאַב עָד רָמְשַא: מוּוּדִישְבּוּב בְּבַיתַא יִצְבַּע יַת לְבוּשוֹהִי וּדְיֵיכוּל בְּבֵיתַא יָצַבַּע יָת לְבוּשוֹהִי: מּחּ וָאָם מַעַל יַעול כַּהַנָא וְיַחַזֵי וְהַא לַא אוֹסֶף

אַת־הַבַּׁיִת יְצְנָּע נִרְאָה לֶּי בַּבָּיִת: וְצִנָּה הַכֹּהֵן וּפִנְּוּ אֶת־הַבַּיִת יָּ בָּטֶּרֵם יָבָא הַכּהֵן לִרְאְוֹת אֶת־הַנָּגַע וְלָא יִטְמָא כָּל־אֲשֶׁר ַל בַּבַּיָת וָאַחַר כֵּן יָבִא הַכּהָן לִראָוֹת אֶת־הַבָּיִת: וְרָאָה אֶת־ מַבַּיַת יָרָאָה אֶת־ הַנָּגַע וְהָנֵה הַנַּגַע' בִּקִירָת הַבַּיִת שְקַעַרוּרֹת' יִרַקְרַקֹּת אַוֹ לה אַדַמִּדַמָּת וּמַראֵיהָן שָׁפָל מִן־הַקִּיר: וְיָצֵא הַכּהַן מִן־ הַבַּיִת אֱל־פַּתַח הַבַּיִת וְהָסְגַּיר אֶת־הַבַּיִת שְׁבִעַת יָמֵים: לש ושב הַכּהָן בַּיִּוֹם הַשְּׁבִיעִי וְרָאָה וְהִנָּה פָּשָה הַנָּגַע בִּקִירְת מ הַבַּוֹת: וְצְוָהֹ הַכּהֵן וְחִלְצוֹ אֵת־הַאֲבַנִים אֲשֵׁר בַּהֵן הַנֵּגַע מַ מא וָהַשָּׁלֵיבוּ אֶתָהֶן אֱל־מְחָוּץ לַעִּיר אֱל־מַקּוֹם טַמֱא: וָאֵת־ הַבַּיִת יַקְצָעַ מִבַּיִת סָבֶיב וְשֶׁפְכוּ אֶת־הֶעָפָר אֲשֶׁר הִקִּצׁוּ מב אל-מחוץ לַעִיר אָל-מַקוֹם טַמֵא: וְלֵקְחוּ אָבַנִים אָחֶרוֹת וָהָבֵיאוּ אֶל־תַּחַת הָאָבַנִים וִעַפַר אַחֵר יַקַח וְטַח אֶת־ מּ הַבַּיָת: וָאָם־יַשַּׁוּב הַנְּגַע וּפַרַח בַּבַּיִת אַחַר חָלֵץ אָת־ מר הָאַבָנִים וִאַחֲרֵי הִקּצְוֹת אֵת־הַבַּיִת וְאַחֲרֵי הִּטְוֹחַ: וּבָא הַכּהֶן וָרַאַה וִהְנַה פַּשַה הַנַּגַע בַּבֵּיִת צַרַעת מַמְאֵרֵת הַוֹא מה בַּבַּיִת טַמֵא הָוּא: וְנַתַץ אֵת־הַבַּיִת אֵת־אֵבַנַיוֹ וְאֵת־עֵצַיוֹ מּה וְאָת כַּל־עָפַר הַבָּיִת וְהוֹצִיא אֵל־מִחְוּץ לַעִיר אֵל־מַקוֹם ָמ טָמֵא: וָהַבָּאֹ אֵל־הַבַּׁיִת כַּל־יִמֵי הָסִגִּיר אֹתַוֹ יִטִמָא עַד־ 👊 ה הָעָרֶב: וְהַשׁׁכָב בַּבַּׁיִת יְכַבֵּס אֶת־בְּגָדֵיו וְהָאֹכֵל בַּבִַּּית יְכַבֵּס ייּ מח אָת־בָּגַדַיו: וָאָם־בֹּא יַבֹא הַכּהַן וְרַאַה וְהַנַּה לְא־פַשַה

בא ללמד אלא של ענע העומד בעיניו בשבוע ראשון ובא בסוף שבוע שני ומלאו שפשה, שלא פירש בו הכתוב למעלה (פסוק לט) כלום בעומד בעיניו בשבוע ראשון, ולמדך כאן בפשיון זה שאינו מדבר אלא בשומד בראשון ופשה בשני. ומה יעשה לו, יכול יחלנו כמו שסמד לו ונתן את הבית, ח"ל ושב הכהן (לעיל פסוק לש) ובא הכהן (כאן) נלמד ביאה משיבה, מה שיבה חולן וקולה ושח וטחן לו שבוש, אף ביאה חולן וקולה ופת ונותן לו שבום, ואם חזר נותן, לא חזר פיהור. ומנין שאם פמד כזה ובזה חולן וקולה וטח וטחן לו שבוט, ת"ל [ובא,] ואם כא יבא (להלן פסוק מח) [כמה הכחוב מדבר, אם בפושה בראשון, הרי כבר אמור. אם בפושה בשני, הרי כבר אמור. הא אינו אומר [ובא,] ואם בא יבא אלא את שבא בסוף שבוע ראשון ובא בסוף שבוע שני וראה והגה לא פשה, זה העומד. מה יעשה לו, יכול יפטר וילך כמו שכתוב כאן וטהר את הבית, ת"ל כי נרפא הנגע, לא טהרתי אלא את הרפוי, מה יעשה לו, ביאה אמורה למעלה (כאן) וביאה אמורה למעה (להלן פסוק מח) מה בעליונה חולן וקולה ועת ונותן לו שבוע, דגמר לה זהו שיבה זהו ביתה, אף בתחתונה כך] וכו' כדאיתא בתורת כהנים (שם דיט). גמרו של דבר, אין נתילה אלא בנגע החחר אתר תלילה וקלוי וסיחה, ואין החחר לריך פשיון. וסדר המקראות כך הול. ואם ישוב, ונתץ. והבא אל הבית, והאובל בבית, ובא הבהן וראה והנה פשה. ודכר הכחוב כשמד כרחשון שטחן לו שבוע שני להסגרו, ובסוף שבוע שני להסגרו בא וראהו שפשה. ומה יעשה לו, חולן וקולה וטח וטחן לי שבוע. חזר נותן, לא חזר טעון לפרים, שאין בנגעים יותר משלשה שנוטות: [(מח)] ואם בא יבא. לסוף שנוט שני: וראה והנה לא פשה. מקרח זה בא ללמד בטומד בשיניו בראשון ובשני. מה יששה לו, יכול ישהרנו, כמשמשו (לה) בנגע נראה לי כבית. אפי' חלמיד חכם שיודע שהוא נגע ודאי, לא יפסוק דבר ברור לומר נגע נראה לי, אלא כנגע נראה לי (ח"כ שם י: נגעים יב:ה): (לו) בטרם יבא הבהן. שכל זמן שחין כהן נזקק לו חין שם תורת מומחה: ולא יטמא כל אשר בבית. שאם לא יפנהו ויבא הכהן ויראה הנגט, מקק להסגר, וכל מה שבתוכו יטמא. ועל מה חסה חורה, אם על כלי שפף, יטבילם ויטהרו. ואם על אוכלין ומשקין, יאכלם בימי טומאסו. הא לא חסה החורה אלא על כלי חרם. שאיז להם טהרה במקוה (שם יב): (לז) שקערורת. שוקעות במראיהן (שם פרשתא ונה): (מ) וחלצו את האבנים. כתרנומו וישלפון, ישלום משם, כמו וחללה נשלו (דברים כה:ט) לשון הסרה: אל מקום טמא. מקום שאין טהרות משתמשות שם. למדך הכתוב שהאבנים הללו מטמאות מקומן בעודן בו (ח"כ פרק ד:ד): (מא) יקצע. רוניי"ר כלעז, וכל' משנה יש הרכה: מבית. מכפנים (שם ה): סביב. סביבות הגגע. בת"כ ודרש כן (שם). שיקלוף הטיח שסביב אבני העע: הקצו. ל" קלה, אשר קלשו בקלות הנגע סביב: (מג) הקצות. לשון העשות, וכן השוח, אבל חלן את האבנים מוסב הלשון אל האדם שחללן, והוא משקל לשון כבד, כמו כפר דבר: ואם ישוב הנגע. יכול חזר בו ביום יהא ממא, ח"ל ושב הכהן, ואם ישוב, מה שיבה האמורה להלן בסוף שבוע, אף שיבה האמורה כאן בסוף שבוע (ח"כ פרשתת זוו): (מד) ובא הבהן וראה והנה פשה. יכול לת יהת החוזר טמת חלת חם כן פשה, נחמר לרעת ממחרת בבחים (כחן) ונחמר לרעת ממחרת בבגדים (לשיל יג:נב) מה להלן טמא את החוזר אש"פ שאינו פושה (שם נז) אף כאן טמא את החחר אע"פ שאינו פושה. אם כן מה ת"ל והנה פשה, אין כאן מקומו של מקרא זה, אלא ונתן את הבית היה לו לכתוב אחר ואם ישוב הנגע וראה והנה פשה, הא לא

saying: Something like an affliction has appeared to me in the house. <sup>36</sup> The Kohen shall command; and they shall clear the house before the Kohen comes to look at the affliction, so that everything in the house should not become contaminated; and afterward shall the Kohen come to look at the house. <sup>37</sup> He shall look at the affliction and behold! — the affliction is in the walls of the house, depressed, deep greens or deep reds; and their appearance is lower than the wall. <sup>36</sup> The Kohen shall exit from the house to the entrance of the house; and he shall quarantine the house for a seven-day period. <sup>39</sup> The Kohen shall return on the seventh day; he shall look and behold! — the affliction had spread in the walls of the house. <sup>40</sup> The Kohen shall command, and they shall remove the stones that contain the affliction, and they shall cast them outside the city onto a contaminated place. <sup>41</sup> And the house shall be scraped on the inside, all around; the mortar that they have scraped they are to pour outside the city onto a contaminated place. <sup>42</sup> They shall take other stones and bring them in place of the stones; and they shall take other mortar and plaster the house.

<sup>43</sup> If the affliction returns and erupts in the house after he has removed the stones, after he has scraped the house and after plastering; <sup>44</sup> then the Kohen shall come and look, and behold!

— the affliction had spread in the house: It is a malignant tzaraas in the house, it is contaminated. <sup>45</sup> He shall demolish the house — its stones, its timber, and all the mortar of the house; they shall take it to the outside of the city, to a contaminated place. <sup>46</sup> Anyone who comes into the house during all the days he had quarantined it shall be contaminated until evening. <sup>47</sup> But one who reclines in the house shall immerse his garments; and one who eats in the house shall immerse his garments.

48 If the Kohen is to come and look and behold! — the affliction has not spread in the

— Something like an affliction. Even if the householder is a scholar who knows that it is truly a tzaraas, he should not take it upon himself to say so definitively; that is solely the Kohen's prerogative (Rashi; Sifra). One should avoid using expressions of impurity; therefore, it would not be proper to describe his house as containing an affliction (Mizrachi). Additionally, one should develop the habit of modesty, saying, "I am not sure" (Divrei David).

36. הְּבֵּנוֹ אָת־הָבָּיוּ — And they shall clear the house. In allowing the owner to evacuate the house, the Torah wants to avoid loss or inconvenience to its inhabitants. In case the house were to be declared tamei or quarantined, everything in it would become tamei as well, but since this could not happen until the Kohen announced his ruling, there is time to remove the contents (Rashi; Sifra).

Even if the contents were to become *tamei*, the loss would be negligible in almost all cases, since nearly all items can be immersed to remove the contamination, and unsanctified food may be eaten even if it is *tamei*. Only earthenware vessels cannot be cleansed, and they are relatively inexpensive. Nevertheless, the Torah wishes to spare people from even a trivial loss. If God is so sympathetic toward wicked people whom He afflicts with *tzaraas*, surely He has compassion for the righteous. And if God is so concerned about their property, surely He is concerned for the lives of their sons and daughters (*Sifra*; *Rashi*).

37י שְׁקְעֵּרוֹרְת - Depressed. The color of the affliction makes it seem to be deeper (Rashi, Sifra).

40. וְחַלְצוּ — And they shall remove. Since the verse is in the

plural, the Sages derive that if two people share a common wall, the owner of the afflicted house and his neighbor must join in taking down the offending part of the wall. "Woe to the wicked one and woe to his neighbor" — not only the wicked owner suffers, but his neighbor as well (Sifra).

- 41. יקצע מבית סביב Shall be scraped on the inside, all around. In addition to the stones themselves, the Kohen orders the removal of the mortar that attached them to the surrounding stones and that was smeared over them on the inside of the building. All of this debris must be poured onto the contaminated place outside the camp.
- 13. הְּמָרְהוּ. . יְשֶׁרְבּוּ. . בְּמֶּרְהוּ Returns and erupts. It is not necessary for the affliction to reappear in the same place or for it to be larger or even as large as the previous one. However, it must return by the end of the seven-day period. Otherwise, it is treated as a new affliction. The very fact of its return is sufficient to render it contaminated, and is referred to in the next verse as a spread of the affliction, even if the new affliction is smaller (Sifra).
- 47. הְּשִׁבְּבּ. . . הְשִׁבְּבּל . But one who reclines. . . and one who eats. The phrase shall immerse his garments appears twice in the verse, where once would have been sufficient. From this redundancy, the Sages derive a new law that applies only in the case of afflictions on houses. If someone enters the building and remains there long enough to recline and eat a standard meal in that reclining position, the garments he is wearing become contaminated along with him. If he does not remain in the building for that minimum time, then only he is tamei, but not his clothing. Garments he is carrying but

טו

מכתשא בביתא בתר דיתשע ית ביתא וידפי כהנא ית ביתא ארי אתסי מכתשא: מטויסב לדכאה ית ביתא תַרְתַּין צַפַּרִין וַאַעָא דאַרוַא וּצבע זהורי ואזובא: נויכוס ית צפרא חדא למאן החסף על מי מבוע: ואונסב ית אעא דארוא וית אוובא וית צבע זהורי וית צפרא חיתא ויטבול יתהוו בדמא דצפרא דנכיסא ובמי מבוע וידי לביתא שבע זמנין: נבוידפי ית פיתא בדמא דצפרא ובמי מבוע ובצפרא חיתא ובאעא דארוא ובאוובא ובצבע זהורי: גוושלח ית צפרא חיתא לִמבַּרָא לְקַרְתַּא לְאַפֵּי חַקּלֵא וִיכַפַּר עַל ביתא וידכי: נד דא אוריתא לכל מכתש סגירותא וּלְנַתַקא: נה וַלְסגירות לְבוּשָא ולביתא: נוולעמקא ולעדיא ולבהרא: נו לאלפא ביומא מסאבא וביומא דביא דַא אוֹרַיִתַא דָסגִירוּתַא: אוּמַלִּיל יִיַ עם משה ועם אַהַרן לְמֵימֵר: בּמַלִּילוּ עם בני ישראל ותימרון להון גבר גבר ארי יָהֵי דָּאִיב מבּשַׁרָה דּוֹבָה מִסְאַב הוּא: גוָרָא תָּהֵי סוֹבְתָה בָּרוֹבָה רַר בְּשָׂרָה יַת דובה או חַתִים בָּשָּׁרֵה מִדּוֹבָה סוֹבְתָה הָיא: רַכַּל משַכָּבא דִּי יִשַבּוּב עַלוֹהִי דובנא יהי מסאב וכל מנא דייתב עלוהי יהי מסאב: הוגבר די יקרב במשכבה יצבע לבושוהי ויסחי במיא

בּנְגַע בַּבַּיִת אַחָבֵי הִּטְּחַ אֶת־הַבָּיִת וְטְהַר הַכּהֵן אֶת־הַבָּיִת וְטְהַר הַכּהֵן אֶת־הַבָּיִת וְטְהַר הַכּהֵן אֶת־הַבָּיִת וְטְהַר הַכּהֵן אֶת־הַבָּיִת וְטְהַר הַכּּהֵן אֶת־הַבָּיִת וְטְהַר הַשְּחַט אֶת־הַבָּיִת שְתִּי בְּנְיִם וְעָץ אֶבְי וּשְׁנִי תּוֹלֻעַת וְאֵזֹב: וְשָׁחַט אֶת־הַבִּפִּר הַאָּרְז וּשְׁנִי תּוֹלֻעַת וְאֵתֹ הַצִּפְּר הַחַיָּה וּבַמַּיִם הַחַיִּים וְהָזָּה וּבְעֵץ הָאֶנֶי הַבְּעָים וְהָזָּה וּבְעֵץ הָאֶנֶי הַבְּבִּית בְּבָּבִית בְּבָּבִּית וְשְבַּית וְשְבַּע פְּעָמִים: וְחָשֵּא אֶת־הַבַּנִית בְּבָּבִי הְבָּבִית בְּבִּית בְּבָּית וְשְבַּע פְּעָמִים: וְחָשָׁא אֶת־הַבַּנִית בְּבָּית בְּבָּית וְשְבֵּע בְּבְעָץ הַאָּנְי הַשְּׁתִי וְטְבֵּית וְטְבֵּית וְטְבֵּית וְבְבָּבִית וְלַבָּית וְלְבָּית וְטְבֵּית וְטְבֵּית וְטְבִּית וְלַבְּית וְלְבָּית וְטְבָּית וְלְבָּית וְלְבִּית וְלְבָּית וְלְבָּית וְלְבִּית וְלְבָּית וּלְבְּית וְלְבָּית וְלְבִית וּלְבְּית וְלְבָּית וּלְבִית וּלְבִּית וּלְבִית וּלְבְית וּלְבִית וּלְים הַשְּתְּת וּלְבִית וּלְבָּית וּלְבִית וּלְבִית וּלִים הַשְּלֵת וּל וּלְבִית וּלְבִית וּלְבִית וּלְבִית וּלְבִית וּלְבִית וּלְבִית וּלְבִית וּלְבִית וּבְּבִים וְנְבְּבְעוֹים הַשְּבְּית וּבְּנִים הְעָּבְית וְלְבָּבְית וּלְבְּבִית וּלְבְּבִית וּבְּבִים וְנְבְבָּית וּלְבְבָּע בְּבִית וּלְבְּבִית וּלְבְבָּת וּבְיוֹם הַשְּבְּת וּלְבְּבִית וּבְיּבְים וְנְבְבָּית וְיְבְבָּית וּבְיּבְים וּבְיּבְית וּבְּבְּית וְיבְּבְּית וּבְּבְּית וּבְּבְּית וּבְיבּית וּבְּבְית וּבְּבִית וּבְיּבְית וּבְּבְּית וּבְּבְית וּבְּבְית וּבְּבְית וּבְיּבְית וּבְיוּבְית וּבְּבְּית וּבְּבְּית וּבְּבְּית וּבְּבְּית וּבְּבְּבְית וּבְילְבְית וּבְּבּית וּבְיוּב בּבְית וּבְּבּית וּבְילְבְית וּבְּבּבּית וּבְיּבְית וּבְיּבְית וּבְּי

יִשְרָאֵל וַאֲמַרְתָּם אֲלֵהֶ עְּל־אַהָרָן לֵאמְר: דַּבְּרוּ אֶל־בְּנִי יִשְׁרָאֵל וַאֲמַרְתָּם אֲלֵהֶם אִישׁ אִישׁ בִּי יִהְיֶה זֵב מִבְּשָּׁרוּ יִשְׁרָאֵל וַאֲמַרְתָּם אֲלֵהֶם אִישׁ אִישׁ בִּי יִהְיֶה זֵב מִבְּשָּׁרוּ יזוֹבוֹ אִוֹ־הֶחְתִּים בְּשָּׁרוֹ מִזּוֹבוֹ טֻמְאַתְוֹ הָוֹא: כָּל־הַמִּשְׁבָּב יזוֹבוֹ אִוֹ־הֶחְתִּים בְּשָׁרוֹ מִזּוֹבוֹ טֻמְאַתְוֹ הָוֹא: כָּל־הַמִּשְׁבָּב אֲשֶׁר יִשְׁבַּב עָלֶיו הַזָּב יִטְמָא וְכָל־הַבְּלֵי אֲשֶׁר־יֵשֵׁב עָלָיו יִטְמָא: וֹאִישׁ אֲשֵׁר יִגַּע בִּמִשְׁבָּבְוֹ יִבַבֵּס בְּגָדֵיו וְרָחַץ בַּמַּיִם

זיבה, אף הזב ממקום שמטמא טומאה קלה, קרי, מטמא טומאה חמורה, זיבה (מ"כ זבים פרשתא א:בה): זובו טמא. למד על הטפה שהיא מטמאה (שם ט). זוב דומה למי בלק של שטורין, ודחוי, ודומה ללובן בילה המוזרח. שכבת זרע קשור כלובן בילה שאינה מוזרח (נדה לה:): (ג) רר. לשון ריר, שוב בשרו את דובו. כמו ריר שילא ללול: או החתים. שילא עב וסותם את פי האמה, ונסתם בכרו מטפת זובו. זהו פשוטו. ומדרשו, מנה הכחוב ההלשון ראיות שחים וקראו עמא, שלא 'צו מבשרו זובו עמא הוא ומנה הכחוב השני ראיות שלש וקראו עמא, שלא 'עומאחו ביובו רר בשרו את ומנה הכחוב השני ראיות שלש וקראו ממא, שלא טומאחו ביובו רב בברו את וצרו להרבן (מגילה ח.): (ד) בל המשבב. בילל, שמים לטומאה והשלי מישר לכך, ילא זה שאומרים לו עמוד ונעשה מלאכת ואל אשר ישב. ישב לל ואמר שב כבל לו ממחת המ"ל כך וכך כם ד; שבר מש.): וה) ואיש אשר יגע במשבבו. לימד מיוחד ממיד לכך ולא לממר אלא חשר יצע במשבבו. לימד כל המשכב פותוד מותיד לכך וסך המצב, שה נעשה וה האשר אלא לחבר ישב עליו הזב, במיוחד ממיד לכך וסף ד; שבה נע.): (ה) ואיש אשר יגע במשבבו. לימד של המשכב שלינו משכב אלינו משכב אלינו משכב אינו מומל אלא לוכלין [ומשקין]: והמגע שאינו משכב אלינו ומשכה אלא אוכלין [ומשקין]: והמגע שאינו משכב אינו אלא לוכלין [ומשקין]: והמגע שאינו משכב אינו אלא אוכלין [ומשקין]:

של מקרא וטהר הבהן את הבית, ח"ל כי נרפא הנגע, אל מהרמי אלא מהרפי אלא הרפיו, ומין רפוי אלא הבים שהוקלה והוטח ולא חזר הנגע, אכל זה טמון חלילה וקלוי וטיחה ושבוט שלישי. וכן המקרא נדרש. ואם בא יבא בשני וראה חלילה וקלוי וטיחה ושבוט שלישי. וכן המקרא נדרש. ואם בא יבא בשני וראה והגה לא פשה, יטיחטו, ולון טיחה כלא חלון וקלוי. ואחרי הטוח את הבית וטדר הבהן את הבית, אס לא חזר לסוף השבוט כי גרפא הנגע. ואס חזר, ככר פירש על החזור שטעון נחילה (שס, ושס יבו (מו) כל ימי הסגיר אותו. ולא ימים שקלף את נגעו. יכול שאני מוליא המוחלט שקלף את נגעו, מ"ל כל ימי (שס פרק ה:ד): יטמא עד הערב. מלמד שאין מטמא בגדיו (פסוק מז). אין לי ימי (שס פרק ה:ד): יטמא עד הערב. מלמד שאין מטמא בגדיו (פסוק מז). אין לי שהה בכדי אכילת פרס, ח"ל והשוכב. אין לי אלא אוכל ושוכב, לימן שיטור כדי אכילת מין, ח"ל יכבס יכבס יכבה ריבה. אס כן למה נא' אוכל ושוכב, לימן שיטור כדי אכילת פרס (ח"כ שס היח): (נז) להורות ביום הטמא וגרי. איזה יוס משהרו ואיזה יוס משמאו: (ב) בי יהיה זב. יכול זב מכל מקום יהא טמא, מ"ל מבשרו ולא כל בשרו. אחר שחלק הכחוב בין בשר לכשר דוכתי לדון. שחא כזב וממא בזבה, מה זבה ממקום שהיא מטמאה טומאה מלה, נדה, מסמאה טומאה מומאה מומה בדבה, מה זבה ממקום שהיא מטמאה טומאה בומה כדבה, מה זבה ממקום שהיא מטמאה שומאה בלה, נדה, מסמאה טומאה טומאה בדבה, מה זבה ממקום שהיא מידי ביתו ביבה.

not wearing — such as a coat slung over his shoulder — or anything else that someone carries into the house would become contaminated immediately, even though he remains in the building for only a split second (Rashi, Sifra).

48. נְקְּאָ — Has healed. Only if the stones have been removed and the affliction has not reappeared can it be

considered to have healed (Rashi, Sifra).

**49-53.** Purification of the house. The ritual for purification of the house is identical to the first stage of a *metzora*'s purification (vs. 4-9) and it is carried out only if the afflicted stones had to be removed from the house. If, however, the affliction disappeared or its color became pale, the ritual is

house after the plastering of the house; then the Kohen shall declare the house to be pure for Purification the affliction has healed. 49 To purify the house, he shall take two birds, cedarwood, crimson thread, and hussop. 50 He shall slaughter the one bird into an earthenware vessel over fresh water. 51 He shall take the cedarwood, the hussop, the crimson thread, and the live bird, and he shall dip them into the blood of the slaughtered bird and into the fresh water; and he shall sprinkle upon the house seven times. 52 He shall cleanse the house with the blood of the bird and with the fresh water; and with the live bird, with the cedarwood, with the husson, and with the crimson thread. 53 He shall set the live bird free toward the outside of the city upon the open field: thus he shall provide atonement for the house, and it shall become purified.

54 This is the law for every tzaraas affliction and the nesek; 55 and tzaraas of the garment and of the house; 56 and of the s'eis, of the sapachas, and of the baheres; 57 to rule on which day it is contaminated and on which day it is purified; this is the law of tzaraas.

15 Zav and Raal Keri/ Discharges

ASHEM spoke to Moses and Aaron, saying: 2 Speak to the Children of Israel and say to them: Any man who will have a discharge from his flesh, his discharge is contaminated, 3 Thus shall be his contamination when he discharges: whether his flesh runs with his discharge or it becomes stopped up because of his discharge, that is his contamination. A Any bedding upon which the person with the discharge will recline shall be contaminated, and any vessel upon which he will sit shall become contaminated. 5 A person who will touch his bedding shall immerse his garments and immerse himself in the water,

not necessary. Unlike the purification of a human being, no further steps are necessary.

15.

This entire chapter deals with the kinds of discharges from the human body that are contaminated to various degrees, and which may require offerings as part of the person's purification process.

1-18. Zav and baal keri/male discharges. Semen or a zav-emission (see below) that is discharged from a Jewish male is contaminated in itself: in addition, it causes contamination to the one who emitted it and to others who come in contact with it. There are three degrees of such contamination, depending on the frequency and type of the discharges, as follows:

(a) בעל קרי, a male who had a seminal emission, whether the fluid is normal semen or the slightly different zav fluid (see notes to v. 2). This contamination is the mildest of the three degrees, and it applies no matter what circumstances brought about the discharge. A baal keri [the person who has had such an emission] may immerse himself immediately and becomes completely pure the evening following his immersion. The laws of turnas keri are the last ones in this passage (vs. 16-18).

(b) zi, zav. The discharge which makes someone a zav is different from semen, but a man who has had a single such discharge has the same status as the baal keri noted above. A man who has had two such discharges is a zav and has the full severity of contamination, as will be set forth in this passage.

(c) A man who has had three zav- discharges, either in the same day with short intervals between them or on successive days, has the same degree of contamination as an ordinary zav, but he must also bring an offering at the conclusion of a seven-day period following the cessation of the discharge.

2. זב מבשרו — A discharge from his flesh. The flesh referred to here is the male organ (Rashi, Sifra).

The fluid that the Torah calls att. zov. is similar to, but different from semen (Rashi, Rambam, Hil. Mechusrei Kapparah 2:1). Rambam (ibid.) adds that it results from a malfunction inside the body, wherein it had collected.

דובו טמא הוא — His discharge is contaminated. The contaminated fluid has the status of אב הטמאה, primary or source contamination, and it transmits contamination through מָנֶע ומשא, contact or being carried. That is, one becomes tamei not only through touching it, but even by bearing its weight without contact. The clothing of this person becomes tamei, as well (Keilim 1:3).

The root ווב appears twice in this verse (נב, זובו) and is followed by the word טמא, contaminated. The same root where (בְּזוֹבוֹ, זוֹבוֹ, מָזוֹבוֹ) where it is followed by the word אָמְאָחוּ, his contamination. In this formula, the Sages find an allusion to the difference between a man who has had two discharges and one who has had three. Two discharges make one a zav, and cause a level of contamination that lasts for seven days, but is removed by immersion, without the requirement of an offering. The man who has had three such discharges requires an offering after his seven days are over (Rashi, Sifra).

4. יַשֶּבֶּב : . . יָשֶׁב . . . Will recline. . . will sit. From the use of the future tense the Sages derive that the uniquely stringent status of bedding and furniture [mishkav u'moshav] applies ויהי מסאב עד רמשא: וודייתב על מנא דייתב עלוהי דובנא יצבע לבושוהי וִיסְחֵי בְמַיָּא וִיהֵי מסאב עד רמשא: יודיקרב בבסר דובנא יצבע לבושוהי ויסחי במיא ויהי מסאב עד רמשא: חואַרי ירוק דובנא בדכיא ויצבע ה לבושוהי ויסחי במיא ויהי מסאב ער רמשא: טוכל מרכבא די ירכוב עלוהי דובנא יהי מסאב: יובל דיקרב בכל די יהי תחותוהי יהי מסאב עד רמשא וריטול יתהון יצבע לבושוהי ויסחי במיַא וִיהֵי מִסְאַב עד רַמשא: יאוכל די יקרב כה דובנא וידוהי לא שטף במיא ויצבע לבושוהי ויסחי במיא ויהי מסאַב ער רַמְשַא: יבּוּמָאן דַחַסף דִּי יקרב בה דובנא יתבר וכל מאן דאע ישתטף במיא: ינוארי ידכי דובנא מדובה וימני לה שבעת יומיו לדכותה ויצבע לבושוהי ויסחי בשרה במי מבוע וידפי: ירוביומא תמינאה יסב לה תַּרָתִּין שַׁפָּנָינִין אוֹ תַרֵין כָּנֵי יוֹנַה וְיֵיתֵי לקדם יי לתרע משכן זמנא ויתננון לכהנא: טוויעפר יתהון פהנא חר חַטַאתַא וחַר עַלַתַא ויכַפַּר עַלוהִי פַהַנָא קַדַם יִיַ מִדּוֹבָה: טוּגָבָר אַרִי תפוק מנה שכבת זרעא ויסחי במיא ית בַּל בַּשַּׁרָה וִיהֵי מִסְאַב עַד רַמְשַא: יּוּוכל לבוש ובל משך די יהי עלוהי שכבת זַרעַא ווַצְטַבַּע בְּמַיַא וִיהֵי מסָאַב עַד רמשא: יחואתתא די ישכוב גבר יתה שָׁכְבַת זַרְעָא וִיִסְחוּן בִּמַיָּא וִיהוֹן מָסָאַבִין עַד רָמִשַׁא: יּטּוָאִתְּתא אָרֵי תְהֵי דַיָבַא דַּם יִהֶי רוֹבַה בְּבָשָׁרַה שָׁבַעַא

וטמא עד־הַעַרֵב: וְהַיּשֶׁב עַל־הַכָּלִי אֲשֶׁר־יָשֶׁב עַלַיו הַזָּב , ּ יַכַבֵּס בָּגַדֵיו וָרַחַץ בַּמַּיִם וְטַמֵא עַד־הַעַרֵב: וְהַנֹגֵעַ בִּבְשֵׁר הַנָּב יְבַבֵּס בְּגָדֵיו וְרָחַץ בַּמַּיִם וְטָמֵא עַד־הַעַרַב: וְבֵי־יַרִק 🖪 הַנָּב הַנֻב בַּטָּהָוֹר וְכִבֵּס בְּגָדֵיו וְרָחַץ בַּמַּיִם וְטָמֵא עַד־הַעַרב: ין וַכַל־הַמַּרְבָּב אָשֶׁר יִרבַּב עַלֵיו הַזָּב יִטְמַא: וְכַל־הַנֹּגֵעַ יים יַּרַבּ עַלֵיו הַזָּב יִטְמַא: בְּכִל אֲשֶׁר יִהְיֶה תַחְלָּיו יִטְמָא עַד־הָעָרֶב וְהַנּוֹשֵׂא אוֹתָם אַשַׁר פָגַדֵיו וָרָחַץ בַּמַּיִם וִטַמֵא עַד־הַעַרַב: וָכֹּל אֲשֵׁר 🛪 יָגַע־בּוֹ הַלַּב וְיַדִיוּ לִא־שָׁטַף בַּפָּיִם וְכִבֶּס בְּגָדֶיוּ וְרָחַץ ָרַ בָּפַמִים וְטַמֵא עַד־הָעָרֵב: וּכִלִּי־חֲרֵשׁ אֲשֶׁר־יִגַּע־בְּוֹ הַזָּב יִי יַ יָשַׁבֵר וָכַּל־כִּלִי־עֵץ יִשָּׁטֵף בַּפָּיִם: וִכִי־יִטְהַר הַנָּב מִזוֹבוֹ 😽 וספר לו שבעת ימים לטהרתו וכבס בגדיו ורחץ יי בַשַּׁרֵו בַּמֵים חַיָּים וְטָהֵר: וּבַיִּוֹם הַשָּׁמִינִי יַקַח־לוֹ שָׁתֵי תֹרִים אוֹ שָׁנֵי כִּנֵי יוֹנָה וּבָא וֹ לְפָנֵי יהוֹה אֱל־פַּתַח יי אָהַל מוֹעֶר וּנָתַנָם אַל־הַכּהָן: וָעֲשָה אֹתַם' הַכּּהָן אֲחַר חַשַּׁאת וָהָאֶחָד עלֵה וָכִפֶּר עַלֵיו הַכּהַן לִפְנֵי יהוה ואָישׁ כֵּי־תֶצֵא מְמֵנוּ שָׁכְבַת־ טז מזובו: י זַרַע וְרַחַץ בַּפֵּיִם אָת־כַּל־בָּשַׂרָוֹ וְטַמֵא עַד־הַעַרֵב: וְכַל־

7177177 [שביעי]

בֵּגֵד וְכַל־עוֹר אֲשֶׁר־יֵהָיֶה עַלֵּיו שְׁכָבַת־זַרַע וְכַבֵּס בַּמַיִם

יוָטַמֵא עַד־הַעַרֶב: וָאָשַּׁה אֲשֶׁר יִשְׁכֵּב אֵישׁ אֹתָהּ שָׁכְבַת־ 🗝 וַרַע וָרַחַצִּוּ בַּמַּיִם וְטֵמְאוּ עַד־הַעַרָב:

יי וָאִשַּׁהֹ כִּי־תַהִנָה זַבָּה דֵבם יֵהִנָה וֹבָה בִּבְשָּׂרָה שִׁבְעַת יי

וחה שהוליא הכתוב מבילת גופו של זב בלשון שמיפת ידים, ללמדך שאין בית הסתרים מעון ביאת מים אלא אבר הגלוי כמו הידים (שם ה): (יב) וכלי חרש אשר יגע בו הזב. יכול אפי' נגט בו מאחוריו וכו'. כדאי' בח"כ. עד איזהו מגעו שהוא בכולו הוי אומר זה היסמו ושם פרשתא ג:איב): ויג) ובי יטהר. כשיפסוק: שבעת ימים לטהרתו. שבעת ימים טהורים מטומחת זיבה שלא ירחה זוכ, וכולן רלופין (שם פרק ה:דיו): (יח) ורחצו במים. גזירת מלך היא שתטמא האשה בביאה, ואין המעם משום נוגע בשכבת זרע שהרי מגע בית הסתרים הוא (שם פרק וני): (יט) בי תהיה זבה. יכול מחקד מכל חיבריה, ח"ל והיח גלחה חק מהור דמיה (להלו כנית) אין דם מטמא אלא הבא מן המקור (ח"כ פרשחא דוב): דם יהיה זבה בבשרה. אין זוכה הרוי זוב לטמח אח"כ הוח חדום (כדה ים.):

(ו) והישב על הכלי. אפילו לא נגע אפי' משרה כלים זה על זה כולו מטמאין משום מושב (מ"כ פרק ג:א) וכן במשכב: (ח) ובי ירק הזב בטהור. ונגע בו או נשאו, שהרוק מטמא במשא (נדה נה:): (ט) וכל המרבב. אע"פ שלא ישב טליי. כגון החפום של סרגה שקורין ארלו"ו, ממא משום מרכב, והאוכף שקורין אלוי"ם [ס"א סיל"א] טמא טומאת מושכ: (י) וכל הנוגע בכל אשר יהיה תחתיו. של זב (ת"כ פרק ד:ח) בח ולימד על המרכב שיהח הנוגע בו ממח וחין טשון כבום בגדים, והוא חומר במשכב מבמרכב: והנושא אותם. כל האמור בענין הזב, זובו ורוקו ושכבת זרעו ומימי רגליו והמשכב והמרכב, משחו מטמח אדם לטמא כנדים (שם ד): (יא) וידיו לא שטף במים. כעוד שלא טכל מטומאחו, ואפילו פסק מזובו וספר שבעה ומחוסר טבילה. מטמא בכל טומאוחיו.

only to items that were designated for that purpose (see next two verses). Even if a zav were to recline on an item such as a table or a bookcase, it would not become a primary turnah, but a first-degree one. A table is not regarded as a bed simply because a zav sleeps on it, because, in the idiom of the Sages, he would be told, "Arise, so that we may do our job" (Rashi; Sifra).

6. וְהִישֶׁב — And one who sits. Even if one sits on a pile of ten

blankets, of which only the bottom one has the zav-contamination of mishkav u'moshav - so that he did not actually come in direct contact with the contaminated blanket — he is tamei as if he had touched it (Rashi; Sifra).

8. וְבִי־יָרק הַּוָב — If the person with the discharge will spit. The zav's spittle contaminates if someone touches it directly or carries it (Rashi; Sifra).

11. יוַדיו לא־שָטף — Without having rinsed his hands. The

and he remains contaminated until the evening. <sup>6</sup> And one who sits upon a vessel upon which the man with the discharge will sit, shall immerse his garments and immerse himself in the water, and he remains contaminated until the evening. <sup>7</sup> One who touches the flesh of the man with the discharge shall immerse his garments and immerse himself in the water, and he remains contaminated until the evening. <sup>8</sup> If the person with the discharge will spit upon a pure person, he shall immerse his garments and immerse himself in the water, and he remains contaminated until the evening. <sup>9</sup> Any riding equipment upon which the person with the discharge will ride shall become contaminated. <sup>10</sup> And whoever touches anything that will be beneath him shall become contaminated until evening; and whoever carries them shall immerse his garments and immerse himself in the water, and he remains contaminated until the evening. <sup>11</sup> Whomever the man with the discharge touches without having rinsed his hands in the water shall immerse his garments and immerse himself in the water, and he remains contaminated until the evening. <sup>12</sup> Pottery that the man with the discharge will touch shall be broken; and any wooden utensil shall be rinsed in water.

<sup>13</sup> When the man with the discharge ceases his discharge, he shall count for himself seven days from his cessation, immerse his garments and immerse his flesh in spring water, and become purified. <sup>14</sup> On the eighth day he shall take for himself two turtledoves or two young doves; he shall come before HASHEM to the entrance of the Tent of Meeting, and give them to the Kohen. <sup>15</sup> The Kohen shall make them one as a sin-offering and one as an elevation-offering—thus the Kohen shall provide him atonement before HASHEM from his discharge.

<sup>16</sup> A man from whom there is a discharge of semen shall immerse his entire flesh in the water and remain contaminated until evening. <sup>17</sup> Any garment or anything of leather, upon which there shall be semen, shall be immersed in the water and remain contaminated until evening. <sup>18</sup> A woman with whom a man will have carnal relations, they shall immerse themselves in the water and remain contaminated until evening.

19 When a wornan has a discharge — her discharge from her flesh being blood — she shall

term "rinsing" is an idiomatic term for complete immersion in a *mikveh*, just as "washing clothes" means to immerse them in a *mikveh*. *Rinsing* with regard to the immersion of people implies that the body must be thoroughly clean, so that no dirt or other external matter imposes between the water of the *mikveh* and the person immersing himself. The reason the verse specifies *hands* is because it is the hands with which the *zav* would ordinary touch people or objects. Thus, the sense of the verse is that if the *zav* touched someone "with his hands" without having cleaned and immersed them — as part of his body — that person and his clothing become *tamei* (*Ramban*).

12. הְּרֶשׁיִי. - Pottery. - shall be broken. Unlike metal and wooden vessels that can be purged of tumah through immersion in a mikueh, earthenware vessels can never be purified as long as they are whole. If they are broken, however, the tumah leaves them. See notes to 11:33.

13. יְּשְׁהֵּר. . . מְּאִוּבוֹ . Ceases [lit., becomes cleansed of] his discharge. [The word יְשָׁהַר cannot be translated literally as become pure, because he does not lose his contamination until he completes the ritual described in the next several verses. Therefore, Rashi explains that the source of the contamination, the discharge, has ended, thus enabling him to purify himself.] The first step is to count off seven days during

which there is no discharge (Rashi, Sifra).

15. וכפר עליו — Shall provide him atonement. When the victim is healed, he offers a sin-offering to atone for the sin that caused the malady to be brought upon him. Then he brings his elevation-offering to thank God for having cured him (Ramban). The purification process of a metzora involves three animals; even a poor metzora has to bring at least one, but a zav and a zavah bring only birds. The sacrificial service of animals requires several Kohanim, so it is inevitable that the metzora's purification process will become well known. This would cause him no humiliation, however, because his sin and punishment were public in any case. To the contrary. the fact that so many people will know that he repented and became purified is to his honor. But because a zav's sin is a very private matter and God wishes to spare him from shame, he brings only birds, whose service can be performed by a single Kohen (Meshech Chochmah).

19-28. Niddah and zavah/female discharges. This passage is the basis of the sanctity of the Jewish home, for it contains the laws of niddah (the menstruant), and niddus, the monthly period when husband and wife may not cohabit. It is significant that this mitzuah is known as הַּחָשָּׁשְׁהַ חַיֹחָשָׁ, purity of the family. Just as the ritual that binds man and woman to one another is called יְּבְּיִּלְשִׁין, sanctification, for

יומיו תהי ברחוקה וכל דיקרב בה יהי מסאב עד רמשא: כוכל די תשפוב עלוהי ברחוקה יהי מסאב וכל די תיתב עלוהי יהי מסאב: כאוכל דיקרב במשבבה יצבע לבושוהי ויסחי במיא ויהי מסאב עד רמשא: כבובל דיכרב בבל מנא די תיתב עלוהי יצבע לבושוהי ויסחי במיא ויהי מסאב עד רמשא: בגואם על משבבא הוא או על מנא די היא יתבא עלוהי במקרבה בה יהי מסאב עד רמשא: כדואם משכב ישבוב גבר יתה ותהי רחוקה עלוהי ויהי מסאב שבעת יומיו וכל משכב די ישפוב עלוהי יהי מסאב: כה ואתתא ארי ידוב דוב דמה יומין סגיאין בלא עדן רחוסה או ארי תדוב על רחוסה כל יומי דוב סובתה כיומי רחוקה תהי מסאבא היא: כו כל משכבא די תשכוב עלוהי כל יומי דובה כמשכב רחוקה יהי לה וכל מנא די תיתב עלוהי מסאב יהי כסואבת רחוּקה: מונכל דיקרב בחון יהי מסאב ויצבע לבושוהי ויסחי במיא ויהי מסאב עד רמשא: מחואם דכיאת מדובה ותמני לה שבעת יומיו ובתר כז תדכי:

ימים תהיה בנדתה וכל־הַנֹגֵעַ בַּה יִטְמֵא עַד־הַעַרָב: ב וַכל אַשֶּׁר תִשְבָּב עַלַיו בִּנְדַתָה יִטְמֵא וֹכֵל אֵשֶׁר־תִשְׁב ב וַכל בא עליו יטמא: וכַל־הַנגַע בִּמשְׁכַבָה יַכַבֵּס בְּגָדֵיו וְרָחַץ בּ בַּמַיִם וְטָמֵא עַד־הָעָרֶב: וְכָל־הַנֹגֵעַ בִּכַל־כִּלִי אֲשֵׁר־ הַשָּב עַלֵיו יַבַבֶּס בְּגַדֵיו וַרָחַץ בַּמַיִם וְטָמֵא עַד־הַעַרָב: בּג וָאָם עַל־הַמְשָׁבַּב הוֹא אַוֹ עַל־הַכְּלֵי אֲשֵר־הַוֹא ישֵבֶת־ ישבב איש בב עליו בּנַגעו־בו יטָמֵא עַד־הַעַרֶב: וָאָם שַכב ישבּב אִיש אֹתַה וּתָהֵי נָדֶתַהּ עַלֵּיו וָטַמֵא שָׁבָעַת יַמֵּים וְכַל־ ואשה ייטָמָא: הַמִּשְׁבַב אֲשֶׁר־יִשְׁבַּב עַלֵיו יִטְמָא: הַמִּשְׁבַב אֲשֶׁר־יִשְׁבַּב בִּי־יַזוּב זוֹב דַּמְה יַמִים רַבִּים בָּלֹא עַת־נְדַּתַה אַוֹ כֵּי־ תזוב על נדתה כל ימי זוב טמאתה כימי נדתה תהנה בּ טָמֵאַה הָוֹא: כַּל־הַמִּשְׁבָּב אֲשֶׁר־תִּשְׁבַּב עַלַיוֹ כַּל־יָמֵי זובה כִּמִשְבֵּב נְדַּתָה יָהָיֶה־לֵה וְכַל־הַכְּלִי אֲשֵׁר תַשֵּב בי עליו טמא יהוה כּטמאת נדתה: וכל־הַנוֹגַעַ בַּם יִטְמֵא בּ רח וַכַבַּס בָּגַדֵיו וַרַחַץ בַּמַּיִם וַטַמֵא עַד־הַעַרֵב: וַאָם־ טַהַרָה מִזוֹבַה וְסַפְּרָה לַה שִבְעַת יַמִים וָאַחַר תִּטְהַר:

וחהי נדחה עליו, מה היא מטמאה אדם וכלי חרם אף הוא מטמא אדם וכלי חרם (ח"כ פרק זוג; נדה לג.): (בה) ימים רבים. שלשה ימים (ח"כ פרשחא הנטרי): בלא עת גדתה. אחר שילאו שבעת ימי נדחה (ח"כ פרק ח:איב; נדה עב:רעג.): או בי תזוב. את שלשת הימים הללו: על גדתה. מופלג מנדתה יום אחד זו היא זבה (שם) ומשפטה חרון בפרשה זו. ולא כדת הנדה, שזו מעונה ספירת שבעה נקיים וקרבן, והנדה אינה מעונה ספירת שבעה נקיים אלא שבעת ימים תהיה בנדתה בין וקרבן, והנדה אינה כשונה ספירת שבעה נקיים אלא שבעת ימים תהיה בנדתה בין כואינה כיוש אונה ודכשו בפרשה זו אחד עשר יום שביו סוף נדה לתחלת נדה.

שכל שלשה רלופין שתראה באחד עשר יום הללו חהא זבה (ח"כ שם בדד: נדה שם):

רש"י בנדתה. כמו ומחבל ינידוהו (איוב יח:יח) שהיא מנודה ממגע כל אדס: תהיה ו בנדתה. אפילו לא ראחה אלא ראיה ראשונה (ח"ב שם ה): (בג) ואם על המשבב ב בדתה. אפילו לא ראחה אלא ראיה ראשונה (ח"ב שם ה): (בג) ואם על המשבב הוא. השוכב או יחישב של משכבה אפי לא נגע בה [ס"א בו] אף הוא בדח טומאה האמורה במקרה העליו, שטעון כבום בגדים: על הבלי. לרבות אח מחכר בנות בול בגדעם בו בנגעו בו יטמא. אינו מדבר אלא של המרכב שנחבה מעל הכלי. בנגעו בו יטמא, ואינו סעון כבום בגדים, שהמרכב אין מגעו מטמא אדם הלשמא בגדים (שם): (בד) ותהי גדתה עליו. יכול ישלה לרגלה, שאם בא שליה כל ממחשה לא וממח אלא שלשה ימים כמותה. מ"ל וממא שבעם ימים, ומה ח"ל ב

Jewish marriage is an exercise in bringing sanctity to the human relationship that can most easily become an act of degradation, so the maintenance of this sanctity throughout the years during which the home is built and the future brought into the world depends on the constant purity of the family and the partners who create it. It is instructive that Jewish women throughout the centuries took the lead, often at great personal sacrifice and hardship, in maintaining this purity, and thereby building their families on a summit of holiness. It was because of such devotion that *Ramban* could write that the climax of the Exodus did not come until the Tabernacle was erected, because it was symbolic of the holiness of the Patriarchal Jewish home (see *Ramban*'s Introduction to *Exodus*).

Unlike the contamination of a male discharge, which has virtually no application in the absence of the Temple and sanctities that must be kept ritually pure, the female discharge discussed in this passage still has the applicability of the *niddah* laws. The passage contains two categories

of laws. The first (vs. 19-24) applies to a *niddah*, a woman in her menstrual period. The other passage speaks of a *zavah*, who, like her male counterpart, may be required to bring an offering as part of her purification process.

The Talmud (Niddah 66a) states that since it is often difficult for all but experts to determine when a woman is a niddah and when she is a zavah — whose laws are far more stringent — the Sages found it necessary to impose some regulations of zavah upon all women who experienced a flow. Subsequently, Jewish women, whom the Sages praised for their deep piety and fear of sin, voluntarily adopted additional stringencies upon themselves. The result is that the law of niddah, as it is defined in the Talmud and Shulchan Aruch, is a combination of the laws of zavah and niddah. This makes it imperative that one not base halachic decisions on the Scriptural text. This passage deals only with the laws of contamination; the prohibition of cohabitation with a niddah is given in chapters 18 and 20, as are the other laws of forbidden relationships.

Zavah/ Female

Niddah be in her state of separation for a seven-day period and anyone who touches her shall and remain contaminated until the evening. 20 Anything upon which she may recline during her state of separation shall become contaminated; and anuthing upon which she sits shall Discharges become contaminated. 21 Anyone who touches her bedding shall immerse his garments and immerse himself in the water, and he remains contaminated until evening. 22 Anyone who touches any utensil upon which she will sit shall immerse his garments and immerse himself in the water, and he remains contaminated until evening. 23 Or if someone is upon the hedding or the utensil upon which she is sitting, when he touches it, he becomes contaminated until evening, <sup>24</sup> If a man lies with her, then her state of separation will be upon him and he becomes contaminated for a seven-day period; any bedding upon which he may recline shall become contaminated.

25 If a woman's blood flows for many days outside of her period of separation, or if she 7anah has a flow after her separation, all the days of her contaminated flow shall be like the days of her separation; she is contaminated. 26 Any bedding upon which she may lie throughout the days of her flow shall be to her like the bedding of her state of separation; any vessel upon which she may sit shall be contaminated, like the contamination of her state of separation. <sup>27</sup> Anyone who touches them shall become contaminated; he shall immerse his garments and immerse himself in the water, and he remains contaminated until evening. 28 If she ceases her flow, she must count seven days for herself, and afterwards she can be purified.

- 19-24. Niddah. The first part of the passage deals with a woman's regular menstrual flow but not with the separate condition of zavah. As indicated in verse 25, a crucial difference between niddah and zavah is the time of the discharge. If it comes during the time of her regular monthly period, she has the status of a niddah; if it comes at other times, she may be a zavah.
- 19. בנדתה In her state of separation. Throughout the seven-day period, she is ritually contaminated to the same degree as a zav, and she must therefore separate herself from people or things that are required to remain ritually pure.
- 23. יַטְמֵא עַר־הַעָרֵב He becomes contaminated until evening. Although the verse does not mention immersion in a mikveh, it is clear that no turnah can ever be removed without immersion, as mentioned specifically regarding niddah and throughout the passage of zav, as in verses 21 and 27.
- 24. ותהי נדתה עליו Then her state of separation will be upon him. For example, if he were to cohabit with her on the fifth day of her contamination, he would became tamei for the next full seven days, even though she would be eligible to immerse herself at the end of her own seven days (Rashi, Sifra).
- 25-28. Zavah. According to the tradition taught to Moses at Sinai, there are seven days during which a discharge gives a woman the niddah status of the previous verses. Under Scriptural law, if there is a discharge during this period, she counts seven days from the onset of the flow, and, provided the flow has stopped before the end of the seven-day period, she immerses herself the following night.

Any flow during those seven days is a niddah flow, and even discharges on consecutive days would not make her a

Only after those seven days can she become a zavah. For at least the next eleven days, any discharge is treated as a zavah flow. Once those eleven days have ended, it is possible for her to resume the status of a niddah. However, if she had become a major zavah — as described below in (b) — she can become a niddah again only if there were seven uninterrupted days with no discharge. Otherwise, she remains with the zavah status indefinitely - until there are seven "clean" days (Rashi; see Tur Yoreh De'ah 183).

During the eleven-day period when the zavah laws apply, there are two degrees of stringency, as derived from this passage:

- (a) ובה קטנה, minor zavah. If a woman has a discharge during the eleven-day period, even if she discharges on two consecutive days, she may immerse herself the next morning, provided there was a cessation of flow before
- (b) וַבָּה גִּדֹלָה, major zavah. If she has discharges on three consecutive days during the eleven-day period, she is tamei until she counts seven consecutive days without any discharge, following which she immerses herself and brings her offerings.
- 25. יְמִים רֶבְּים: Many days. The plural days is sufficient to indicate that there must be a minimum of two days. The additional word many implies that this condition - known as a major zavah [see above, (b)] — requires a flow of three days (Rashi, Sifra).

בלא עת־נדְתָה – Outside of her period of separation. As

כיוּבְיוֹמֶא תְמִינָאָה תִּסְב לַה תִּרְתִּין שְּפְנִינִין אוֹ תְבִין בְּנֵי יוֹנָה וְתִּיְתִי יָתְהוֹן לְּוָת בַּתָּנָא לִתְרַע מִשְׁבַּן זְמְנָא: לּוְיַצְבֵּר הִיבָפָּר עַלָּה בַּתָּנָא לְוָת הַּרְאֵל מִפּוֹאֲבָתְהוֹן הְלָא יְמִיתוֹן בְּטוֹאֲבָתְהוֹן בְּסִאְבָתְהוֹן מְקְרָשׁי דִּי בִינִיהוֹן: לּבְּא אוֹרַיְתָא לְא יְמִיתוֹן בְּטוֹאֲבַתְהוֹן בְּסָאָבְתוֹן יָת מְקְרָשׁי דִי בִינִיהוֹן: לּבָּא אוֹרַיְתָא לְסָאַבָּא בַהּ: לּיִנְלְסוֹבְתָה בְּרְחוֹקָה לְּלָאִיב יָת דּוֹבַהּ לִּדְכַר וּלְנָקְבָּא וְלִנְבַר דְּיִ יִשְׁבּוֹב עַם מְסָאָבָא:

יניעי ני וּבַיִּוֹם הַשְּׁמִינִּי תְּקַח־לָהֹּ שְׁתִּי תֹרִים אַוֹ שְׁנֵי בְּנִי יוֹנֶהּ

יּ וְהַבִּיאָה אוֹתָם אֶל־הַכּהֵוֹ אֶל־פֶּתַח אְהֶל מוֹעֵד: וְעָשָׂה הַכּהֵן אֶל־פֶּתַח אִהֶל מוֹעֵד: וְעָשָׂה הַכּהֵן אֶת־הָאֶחָד חַשָּׁאת וְאֶת־הָאֶחָד עלֵה וְכִפֶּר יֹא עָלֶיהָ הַכּהֵן לִפְנִי יהוֹה מִזְּוֹב טְמְאָתָהּ: וְהִזַּרְתֶּם אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֻל מִטְּמְאָתָם וְלְא יָמֶתוֹ בְּטָמְאָתָם בְּטַמְאָתָם בְּטַמְאָתָם בְּטַמְאָתָם בְּטַמְאָתָם בְּטַמְאָתָם בְּטַמְאָתָם בְּטַמְאָתָם בִּנִי וְאָעֵר בְּתוֹכֵם: זְאת תּוֹרַת הַזְּב וַאֲשֶׁר תִּצֵא בִּי מְבֶּר שְׁכְבַת־זֶרַע לְטָמְאָה־בָהּ: וְהַדְּיָה בְּנִדְּתָה וְהַזָּלְ אִנִילִה וְלַנִּקְבה וּלִאִישׁ אַשֶּׁר יִשְׁכֵּב עִם־טִמְאָה: את־זוֹבוֹ לֹזכר ולנקבה וּלֹאִישׁ אַשֶּׁר יִשְׁכֵּב עִם־טִמְאָה:

צ׳ פסוקים. עיד״ו סימן.

רם"י ואשר תצא ממנו שבבת זרע. הרי הוא ככעל קרי, טמא טומאת ערכ (ת"כ שם ח): (לג) והוב את זובו. כעל שתי ראיות וכעל שלש ראיות, שתורתן מפורשת למעלה (שם ט):

, (לא) והזרתם. אין כזיכה אלא פרישה, וכן כזוכו אחור (ישטיה א:ד) וכן כזיכ אחיו (כראשית מט:כו): ולא ימתו בטמאתם. הרי הכרת של מטמא מקדש קרוי מיתה (ספרי חקת קכה): (לב) זאת תורת הזב. בטל ראיה אחת, ומהו תורתו:

explained in the prefatory remarks, the days of potential zivah can begin only after the seven niddah days are over. Thus the sense of this phrase is that she is now past her niddah days (Rashi, Sifra).

31. יְלְא יָמְתוּ — And they shall not die. As indicated by the conclusion of the verse, this "death" refers to kares, the spiritual excision that punishes those who enter the Temple complex while contaminated (Rashi).

- <sup>29</sup> On the eighth day she shall take for herself two turtledoves or two young doves; she shall bring them to the Kohen, to the entrance of the Tent of Meeting. <sup>30</sup> The Kohen shall make one a sin-offering and one an elevation-offering; the Kohen shall provide atonement for her before HASHEM from her contaminating flow.
- <sup>31</sup> You shall separate the Children of Israel from their contamination; and they shall not die as a result of their contamination if they contaminate My Tabemacle that is among them. <sup>32</sup> This is the teaching concerning the man with a discharge, and from whom there is a seminal discharge, through which he becomes contaminated; <sup>33</sup> and concerning a woman who suffers through her separation, and concerning a person who has his flow, whether male or female, and concerning a man who lies with a contaminated woman.

### THE HAFTARAH FOR METZORA APPEARS ON PAGE 1172.

When Rosh Chodesh Iyar coincides with Metzora, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the reading for Shabbas Rosh Chodesh: Maftir, page 890 (28:9-15), Haftarah, page 1208.

When Shabbas HaGadol coincides with Metzora, the regular Haftarah is replaced with the Haftarah for Shabbas HaGadol, page 1220.

# אונקלוס

אוּמַלִּיל יָיָ עם משֶׁה פָּתַר דְּמִיתוּ תְרֵין בְּנִי אַבְּרֹן בְּקָרוֹבִיהוֹן אֶשָּׁתָא נוּכְרַיִּתָא קָרָם יִיָּ וּמִיתוּ: בּוַאֲמֵר יִיִּ לְמֹשֶׁה בַּכָּל עָבּן לְקוּיְשָׁא מִנְּיוֹ לְפָּרְכָּתָא בָּכָל עָדָן לְקוּיְשָׁא מִנְּיוֹ לְּפָרְכָּתָא אֲרִי בַּעֲנָנָא אֲנָא מִתְנְּלִי עָל בְּית בַּפְרְתָא: גַּבְּרָא יְהֵי עָלֵל אֲדָרֹן לְקוּיְשָׁא בְּתוֹר בָּר תוֹרֵי לְחַשָּאתָא וּרְכָר לַעַלֶּתָא: בְּתּוֹנָא יְבוּצְא קוּיְשָׁא יִלְבָּש לַעַלֶּתָא: בְּתּוֹנָא יְבוּצְא קוּיְשָׁא יִלְבָּש וּמִכְנָסִין דְבוּץ יְהוֹן עַל בַּסְרַה

# פרשת אחרי

אַנְיִרָבֶּר יהוה אֶל־מֹשֶׁה אַחֲבִי מוֹת שְׁנֵי בְּנֵי אַהַרְן בְּבְּרְבָתָם לִּפְנֵי־יהוֹה וַיָּמֻתוּ: וַיֹּאמֶר יהוֹה אֶל־מֹשֶׁה הַבֵּר אֶל־אַהְרֹן אָחִיךְ וְאַל־יָבְא בְּכָל־עֵת אֶל־הַּלְּדֶש מְבֵּית לַפָּרְכָת אֶל־פְּנֵי הַכַּפֹּרֶת אֲשֶׁר עַל־הָאָרן וְלְא ג יָמוֹת בִּי בֶּעָנָן אַרָאָה עַל־הַבַּפְּרֶת: בְּוָאת יָכְא אַהְרֹן אֶל־הַקְּדֶשׁ בְּפֵר בֶּן־בָּקָר לְחַשָּאת וְאַיִל לְעלֵה: הְבְּתְנֵת־בַּּד לְּדָשׁ יִלְבָּשׁ וּמִבְנְסִי־בַּד יִהְיִּוּ עַל־בְּשָׁרוֹ

י"בס

שנני, ולפי שגלוי שכינתי שם יזהר שלא ירגיל לבא. זהו פשוטו. ורבותינו דרשוהו, אל יבא בי אם בענן הקטרת ביום הכפורים (שם ודיג; יומא לג.): (ג) בזאת. גימטריא שלו ארכע מאות וששר רמז לשני בית ראשון (ויק"ר כא:ט): בזאת יבא אימטריא שלו ארכע מאות וששר רמז לשני בית ראשון (ויק"ר כא:ט): בזאת יבא אהרן וגרי. ואף זו לא בכל עת כי אם ביום הכפורים, כמו שמפורש בסוף הפרשה, בחדש השביעי בטשור לחדש (להלן סז:כט): (ד) בתנת בד וגרי. מגיד שאינו משמש לפנים בשמונה בגדים שהוא משמש בהם בחדש בהם זהב, לפי שאין קטיגור נעשה סניגור (ר"ה כו.) אלא בארבעה ככהן הדיוט, וכולו של בוד (ח"כ פרק א:ה):

(א) וידבר ה׳ אל משה אחרי מות שני בני אהרן וגו׳. מה ח"ל. [ס"ח חין וידבר ה׳ אל משה אחרי מות שני בני אהרן וגו׳. מה ח"ל. [ס"ח חין חיו וידבים מה נחמר לו כדבור רחשון.] היה רבי חלמזר בן עזריה מושלו משל, למולה שככם חיללו רופח, חמר לו חל חסרל לוכן וחל חשכב בטחב. בה חמר לו חל חסרל לוכן וחל חשכב בטחב, שלה חמות כדרך שמח פלוני. זה זרזו יותר מן הרחשון. לכך נחמר אחרי מות שני בני אהרן ויאמר ה׳ אל משה דבר אל אהרן אחיף ואל יבא. שלה ימות כדרך שמחו בניו (ח"כ חחרי פרשחה חיבר): (ב) ולא אחיף ואל יבא. שלה מח (שס): בי בענן אראה. כי ממיד חני נכחה שם עם עמוד ימות. שלם כה הוא מח (שס): בי בענן אראה. כי ממיד חני נכחה שם עם עמוד

### **PARASHAS ACHAREI**

16.

# The death of Aaron's sons and the Yom Kippur Service.

The Torah introduces the Yom Kippur service by saying that God spoke to Moses after the death of Aaron's two sons, Nadab and Abihu, which implies that there was a connection between that tragedy and the Yom Kippur service. In addition, this verse adds a new dimension to the cause of their death, by saying that they died when they approached before HASHEM, an element that was omitted from the narrative in 10:1-2, which mentioned only their sin of offering an unbidden incense or fire. From the description here, however, it would seem that they were punished only for entering an area that was forbidden to them. This apparent discrepancy is discussed by the Sages and the commentators.

However, and this is crucial, both Yom Kippur and the death of the righteous bring atonement only on one condition. Yom Kippur atones only for people who recognize it as a holy day and treat it as such; those to whom it is merely a day of refraining from food and work, but without a spiritual dimension, do not find atonement on Yom Kippur. Simi-

larly, those who do not honor the righteous in life do not benefit from their ascent to Heaven in death.

The Sages in Sifra note that 10:1 speaks of strange fire and unbidden incense, while our verse speaks only of their approach before God. R' Yose says that although they had no right to bring the incense and fire, that offense alone would not have caused their death. Our verse informs us that they died because they ventured into the Holy of Holies, which, as the rest of our chapter teaches, no one may do except for the Kohen Gadol when he performs the Yom Kippur service.

R' Akiva, however, maintains that the apparent contradiction is resolved by a third verse, for the Torah states that they died when they offered a strange fire before HASHEM (Numbers 26:61). This teaches that it was the offering rather than the illegal entry that caused their death. Onkelos translates our verse according to R' Akiva's opinion.

R' Elazar ben Azariah comments that either sin — the unauthorized entry or the unbidden fire and incense — would have been sufficient cause to warrant their death.

[For further discussion of the sin of Nadab and Abihu, see commentary to 10:1-2.]

1. אַחָרִי מוֹת — After the death. Why did God couple the death of Aaron's sons with the commandment restricting Aaron's entry into the Holy of Holies? R' Elazar ben Azariah compared this to a sick person who had to be cautioned not to eat cold food or sleep in a damp place. One doctor merely gave him the instructions, without elaboration, but a second doctor told him, "Unless you avoid cold food and damp places, you will die as so-and-so died." Clearly the second doctor's warning was stronger than that of the first (Rashi; Sifra).

Here, too, God told Moses to convey the law to Aaron in

רזז

# **PARASHAS ACHAREI**

16 The Death Sons and the Yom

ASHEM spoke to Moses after the death of Aaron's two sons, when they approached before HASHEM, and they died. And HASHEM said to Moses: Speak to Aaron, your brother — he of Aaron's shall not come at all times into the Sanctuaru, within the Curtain, in front of the Cover that is upon the Ark, so that he should not die; for in a cloud will I appear upon the Ark-cover. 3 With Kippur this shall Aaron come into the Sanctuary: with a young bull for a sin-offering and a ram for an Service elevation-offering. 4 He shall don a sacred linen Tunic; linen breeches shall be upon his flesh

the context of the tragedy. Even if Aaron had been told that there was a potential death penalty for entering the Holy of Holies in an improper manner, it would not have had the same effect as the pronouncement that the death he had just witnessed was a Divine penalty for this very sin (Chofetz Chaim).

וימתו — And they died. Since the verse began by speaking of their death, this phrase is apparently redundant. According to the Zohar. Nadab and Abihu died two deaths. One was the physical death; the other was that they left no children.

2-34. The Yom Kippur service. Less than six weeks after Israel received the Ten Commandments, the nation toppled from its spiritual pinnacle and worshiped the Golden Calf. Moses' long process of seeking forgiveness for his people ended on the tenth of Tishrei, when he came back from Sinai with the Second Tablets of the Law. That day became ordained as Yom Kippur, the eternal day of forgiveness. When the Temple stood, the centerpiece of Yom Kippur was the special service performed by the Kohen Gadol, Many of its components were performed at no other time of the year and the day's service was performed almost exclusively by the Kohen Gadol. Our chapter is the primary source of the special Yom Kippur service.

For a discussion of the Yom Kippur service, see the Overview to the ArtScroll edition of Jonah and the ArtScroll Yom Kippur Machzor.

2. ואל־יבא בכל־עת — He shall not come at all times. Even on Yom Kippur, when the Kohen Gadol is commanded to enter the Holy of Holies, he may not enter at all times of the day: but only when he carries out the sacrificial service outlined in this chapter (Sifra).

Ramban explains why the Torah states that the incense service was necessary to enable Aaron to enter the Holy of Holies without dying. The people had been deriding the incense service, claiming that Nadab and Abihu had died only because of it (Mechilta, Beshalach). Now they would understand that not only was the incense service not dangerous in itself, but it was thanks to it that Aaron would be able to perform the Yom Kipppur service in safety — and even enter the most sacred part of the Sanctuary.

אַל־הַקּרֵש – Into the Sanctuary, i.e., the Tabernacle or Temple building. See below.

מבית לפרכת — Within the Curtain, i.e., the Curtain in the Sanctuary that divided the Holy from the Holy of Holies. See Exodus 26:31.

אַל־פְּגֵי הַבְּּמֹרֵת — In front of the Cover. The Cover of the Holy Ark is described in Exodus 25:17. Thus, this term refers to the Holy of Holies.

בי בענז — For in a cloud. The simple meaning of the verse is that no one may enter the inner Sanctuary because God's glory is manifested in the cloud of glory that hovers over the Ark. The Sages expounded, however, that the phrase refers to the special incense service of Yom Kippur (vs. 12-13). After the Kohen Gadol entered the Holy of Holies on Yom Kippur, he ignited incense to create a cloud, whereupon God's glory appeared upon the Cover (Rashi: Sifra). The interpretation of this phrase was the subject of a major dispute between the Sages and the Sadducees, as explained in the prefatory remarks to verses 12-13 below.

## 3-6. The offerings of Aaron and the nation.

3. בואת יבא אהרן — With this shall Aaron come. Only when he performs the entire sacrificial service listed below may Aaron, or his successors as Kohen Gadol, enter the Holy of Holies on Yom Kippur.

— With a uoung bull. This verse lists the personal offering of the Kohen Gadol, which he purchases with his own funds. The offering of the nation is given in verse 5.

4. בתנת בר קרש — A sacred linen Tunic. The Kohen Gadol had two sets of vestments: One was called בגדי והב. aolden vestments, and consisted of eight garments, four of which contained gold. The second set was called בָּגְרֵי לָבָן, white vestments, and consisted of the four white linen garments described in this verse. The white vestments were worn only on Yom Kippur, and even then only for the special portions of the service that are specified in this chapter, e.g., the sacred incense service that is burned in the Holy of Holies, and the service of his bull and the national he-goat sin-offerings. All of the regular daily rituals and part of the Yom Kippur service, as well, are performed in the regular golden vestments. The order of the service and the garments in which each portion of it was performed is discussed in the notes. Since the Jewish people had sinned by worshiping a calf made of gold (and that sin remains like a "prosecutor" demanding that the people be punished (Rashi to Exodus 32:34)], it would have been inappropriate for the Kohen Gadol to wear gold while seeking forgiveness for the people's sins. Consequently he did not wear the golden vestments during the portions of the service that sought forgiveness for sin. As the Sages put it, אין קטגור געשה סנגור. a prosecutor cannot become a defender (Rosh Hashanah

בר Linen. The whiteness of linen is symbolic of forgiveness; and the material itself symbolizes the Heavenly service of the angels, who are described as wearing linen, as it ובהמינא דבוצא יסר ומצנפתא דבוצא יחת ברישה לבושי קודשא אנון ויסחי במיא ית בסרה וילבשנון: ה ומו בנשתא דבני ישראל יסב תרין צפירי עזין לחשאתא ודכר חד לעלתא: וויקרב אַהַרוֹ יַת תורא דחטאתא די לה ויכפּר עלוהי ועל אנש ביתה: וויסב ית תריז צפיריז ויקים יתהון קדם יי בתרע משכן זמנא: חויתן אהרן על תרין צפירין ערבין ערבא חד לשמא דיי וערבא חד לעזאזל: טויקרב אהרו ית צפירא די סליק עלוהי עדבא לשמא דיי ויעבדנה חטאתא: יוצפירא די סליק עלוהי עַדְבַא לַעַוַאוַל יַתַקָם כַּד חַי קרם יי לְבַפַּרַא עַלוהִי לְשַׁלַח יַתה לעזאול לַמַדַבָּרָא: אויקרב אַהרן ית תורא דחטאתא די לה ויכפר עלוהי ועל אנש ביתה ויכוס ית תורא דחטאתא די לה:

וּבְאַבְנֵט בַּד ֹ יַחְגֹּר וּבְמִצְנֵפֶת בַּד יִצְגַף בּנְדִי־קֹּדֶשׁ הַׁם וּנְתַּץ בַּמֵּיִם אֶת־בְּשִׁיוּ וּלְבֵשָׁם: וּמֵאֵת עְדַת בְּנִי יִשְׂרָאֵל יִקָּח שְׁנֵי־שְׁעִירֵי עִזָּים לְחַשָּאת וְאַיִּל אֶחָד לְעלֵה:

וְהְּקְרִיב אַהָרְן אֶת־פַּר הַחַשָּאת אֲשֶׁר־לְוֹ וְכִפֶּר בְּעֲדִוֹ וְהַקְּרִיב אַהָרָן אֶת־פָּר הַחַשָּאת אֲשֶׁר־לְוֹ וְכִפֶּר בְּעֲדִוֹ וּנְתַן אַהַרְן עַל־שְׁנֵי הַשְּעִירָם יְהַבְּעָר אֹתָם לִפְּנִי הִיהוֹה וְנִתַן אַהָרֶן עַל־שְׁנֵי הַשְּעִירָם יְהַבְּעָר אֹתָם לִפְנִי הַוֹה וְנִתְן אַהָּרְן עַל־שְׁנֵי הַשְּעִירָם יְהָשָּעִירָם יְהָשָּעִירָם יְבָּעָרְאַנֵי הַאָּעִירָם יְבְּעָרְ אַשָּׁר עָלָיו הַגּוֹרֶל לֵיְחָוֹה יְנִבְּנְי יְהוֹה וְנִבְּר עָלֶיו הַגּוֹרֶל לֵעְזָאוֹל יִיהוֹה וְנִשְּלִח אֹתְוֹ לַעֲזָאוֹל יִיהוֹה וְבַבְּר עָלֶיו הַגּוֹרֶל לֵעֲזָאוֹל יִיהוֹה וְבַבְּר עָלֶיוֹ לְשַׁלַּח אֹתְוֹ לַעֲזָאוֹל יִיהוֹה וְבַבְּר עָלֶיוֹ הַגּוֹרֶל לְעָזָאוֹל יִיהוֹ וְבְבָּר הַחֲשָּאת אֲשֶׁר־לִוֹ יִהְבְּרָה: וְהִקּּרִיב אַהְרֹן אֶת־בַּר הַחַשַּאת אֲשֶׁר־לִוֹ יִבּעְר בִּיתוֹ וְשָׁלְח אֹתְוֹ לְעָלָאוֹל יִיבּוֹ הְנִבְּר בַּעָר בְּיתוֹ וְשָׁלְח אִתְּן אֲשָׁר־לִוֹי בִּיתוֹ וְשָׁבְּר בַּעֵר בִּיתוֹ וְשָּבְר בְּיתוֹ וְשָּבְר בַּיִבְיר בּיתוֹ וְשָּבְּר בַּבְירוֹ וִבְּבְר בַּעְר בְּיתוֹן וְשְׁחַם אָת־בְּר הַחֲשָּאת אֲשֶׁר־לִוֹי בִּיתוֹ הְנִבְּר בְּעָר בְּיתוֹן וְשָׁבְח בְּיתוֹ וְשָׁבְּח בְּעֵר בְּיתוֹן וְשְׁבְּר בְּיִבְיר בְּיִבְי בִּיתוֹן וְשְׁבְּח בְּיִם בְּתִּבְּיתוֹ וְבַבְּר בִּיתוֹן וְשְׁחַם אָת בּבּר הַחַשָּאת אֲשִׁר־לוּים בּיתוֹ וִילְבּב בִיתוֹ בְּבּית בְּבִיתוֹ בְּיתוֹ בְּבְּית בְּיתוֹ וְבְּבְיתוֹ בְּבּית בְּיתוֹ וִבְּיתוֹ בְּבְית בְּיתוֹ וְבְּבְּית בְּיתוֹ בְּיתוֹי בְּיתוֹי בּיתוֹ וְבְּבְית בְּיתוֹ בְּיתוֹ בְּבְית בְּית בְּיתוּיוֹ בְּיתוֹי בְּית בְּיתוֹי וְשְּבְיוֹ בִּית בְּיתוֹי וְיִים בְבְּית בְּיתוֹי בְּיתוֹי בְּיתוֹי בְּיתוֹי בְּבְית בְּבְית בְּבְים בְּית בְּיתוֹים בּית בְּיתוֹים בְּבְית בְּיתוֹים בְּיתוֹים בְּבְית בְּיתוֹים בְּיתוֹים בּית בְּיתוֹים בְּיתוֹים בְּיתוֹים בְּיב בְּיתוֹים בְּבִים בְּית בְּיבּים בְּיתוֹים בּיתוֹים בְּיִבְייִים בְּית בְּבִית בְּיִים בְּיתְיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיתְיוֹים בְּי

שכחוב בו לעזאול משחלח לעזאזל (יומא לט.): עזאזל. הוא הר עז וקשה, לוק גבוה, שלא' ארץ גזרה (להלן פסוק כב) חחוכה (יומא לט.; נט) ועשהו חטאת. כשמניח הגורל עליו קורא לו שם ואומר לה' חטאח (יומא לט., מו): (י) יעמר חי. כמו יועמד חי, על ידי אחרים, וחרגומו יחקם כד חי. מה ח"ל, לפי שלא' לשלח אוחו לעזאזל חיי, על ידי אחרים, וחרגומו יחקם כד חי. מה ח"ל, לפי שלא' לשלח אוחו לעזאזל ואיני יודע שילוחו אם למימה אם לחיים, לכך נאמר יעמד חי, עמידחו חי עד שישחלת, מלאן ששילוחו למימה (ח"כ פרשא בו): לבפר עליו. שיחודה עליו (שם שיש יומא לו ומא ובפר בעדו יווא לו:, מו) כדכחיב והחודה עליו (להלן פסוק כא): (יא) ובפר בעדו גור: וידוי שני עליו ועל אחיו הכהנים (יומא מא:) שהם כלם קרוים ביחו (ח"כ דוגר. וידוי שני עליו של אחיו הכהנים (יומא מא:) שהם כלם קרוים ביחו (ח"כ מכחת בבוא בל בות אהרן ברכו אח ה' [וגו'] (מהלים קלה:שרב) מלאן שהכהנים מתפפרים בו, כל פתפחו ב"א מל מומאת ממדש והדשיו. כמו

קדש ילבש. זיהיו משל הקדש (שם י): יצגף. כתרגומו יחית ברישיה, ינית בראשו. כמו ותנח בגדו (בראשית לטימי) ואחתחיה: ורחץ במים. אומו היום טמון טבילה בכל חליפותיו (ח"כ שם יא־יב; יומא לב.) וחמש פעמים היה מחליף מעבודת פנים בכל חליפותיו (ח"כ כק מיאדיב; יומא לב.) וחמש פעמים היה מחליף מעבודת פנים לעבודת חון ומחון לפנים, ומשנה מעגדי יהב לבגדי לבן לבגדי יהב, ובכל מעבודת חון מעילה ושני קדושי ידים ורגלים מן הכיור (ח"כ פק ויהרו; יומא שם): (ו) את פר החשאת אשר לו. [הוא] האמור למעלה (פסוק ג), ולמדך כאן שמשל הוא כא ולא משל לבור (ח"כ פרשחת ב": יומא לו:): ובפר בעדו ובעד ביתו. מתודה עליו עונותיו ועוטת ביתו (ח"כ שם ב"ג; יומא לו:): (ח) ונתן אהרן על שני השעירים גרלות. מעמיד אחד לימין ואחד לשמאל, וטמן שחי ידיו בקלפי, וטועל גורל בימין וחברו בשמאל ונומן עליהם. את שכתוב בו לשם הוא לשם, ואת

were (Ezekiel 9:2). The four white vestments symbolize the four camps of angels that serve God (R' Bachya).

The custom to wear a white kittel on Yom Kippur originated from the white vestments of the Kohen Gadol. The Sages taught that a white garment is also symbolic of the Jews' confidence that God will accept our repentance on Yom Kippur. When Israel face God's judgment, they dress in white, as if going to a celebration, in confidence that God will accept their repentance and forgive them.

ורְחַיְץ... וּלְבְשֶׁם — He shall immerse himself...and then don them. On Yom Kippur, whenever the Kohen Gadol changed into his regular vestments or into his white ones — a total of five times — he immersed himself in a mikveh. In addition, before and after each change of garments, he washed his hands and feet with water from the אבור, that stood in the Sanctuary Courtyard. Thus, he immersed himself five times and washed his hands and feet ten times (Rashi, Sifra; Yoma 32a). In the course of the chapter, we will indicate which garments he wore for the various services.

6. הַהְקְרִיב — Shall bring near. The Kohen Gadol was to bring the offering to the northwestern side of the Altar, where he would later perform the slaughter (Ralbag).

His own [lit., which is his]. This term indicates that the Kohen Gadol purchased this, his own offering, from personal funds, unlike the offering of the nation, which was brought with communal funds (Rashi; Sifra).

רְבְּבֶּר — And provide atonement. The Kohen Gadol gained atonement by pronouncing the confession for his own and his family's sins (Rashi; Yoma 36b).

The text of his confession was: "I beg of You, HASHEM, I have acted wickedly, rebelled, and sinned before You, I and my household. I beg of You, HASHEM, forgive now the wicked acts, rebellions, and sins, for I have acted wickedly, rebelled, and sinned before You, I and my household, as it is written in the Torah of Your servant Moses (16:30): For on this day he shall provide atonement for you. . ." (Mishnah Yoma 3:8).

#### •െ Confession.

The primary atonement of an offering is effected by the blood service, not by the confession (see below, 17:11), but the confession is an essential part of repentance, and hence of atonement (1:4; Yoma 5a). It is one of God's greatest gifts that He permits a person to erase the sins of his past so that he can begin a better life, a life unhampered by the corrosive effects of past sins. Such a new beginning is not

Confession he shall gird himself with a linen Sash, and cover his head with a linen Turban; they are sacred vestments — he shall immerse himself in water and then don them. <sup>5</sup> From the assembly of the Children of Israel he shall take two he-goats for a sin-offering and one ram for an elevation-offering.

The Lots <sup>6</sup> Aaron shall bring near his own sin-offering bull, and provide atonement for himself and for his household. <sup>7</sup> He shall take the two he-goats and stand them before HASHEM, at the entrance of the Tent of Meeting. <sup>8</sup> Aaron shall place lots upon the two he-goats: one lot "for HASHEM" and one lot "for Azazel." <sup>9</sup> Aaron shall bring near the he-goat designated by lot for HASHEM, and make it a sin-offering. <sup>10</sup> And the he-goat designated by lot for Azazel shall be stood alive before HASHEM, to provide atonement through it, to send it to Azazel to the Wilderness. <sup>11</sup> Aaron shall bring near his own sin-offering bull and he shall provide atonement for himself and for his household: then he shall slaughter his own sin-offering bull.

possible unless the sinner has repented, by confronting his misdeeds, acknowledging them, and sincerely resolving to change. This is represented by confession. In fact, according to *Rambam*, the commandment to repent is embodied in the commandment to confess.

That the Kohen Gadol's verbal confession could provide atonement for the entire nation is a remarkable demonstration of the power of a confession that is not a mere recitation of a formula, but a sincere declaration of remorse. People are loath to acknowledge a fact that hurts them more than they can bear. When Rabbi Judah the Prince died, his disciples declared that whoever said he was dead should be pierced with a sword (Kesubos 104a). They did not - nor could they - deny the fact of his death, but so grieved were they that they could not bear to hear it stated. Anyone who could bring such a tragedy to his lips was guilty of an unforgivable desecration. So, too, man finds it hard to confess. When the Kohen Gadol did so with total contrition it was the equal of an offering — and had the power to bring atonement (R' Yosef Dov Soloveitchik).

- **6-18.** The lots. The next step in the service was to select two he-goats: one that would become a national sin-offering and a second that would become the bearer of all the people's sins, as it were, and be pushed over a cliff in the desert.
- 7. שְׁנֵי הַשְּׁעֵירָם The two he-goats. This term indicates that the two goats are likened to one another. They must be similar in appearance, height, and value (Shevuos 13b).
- קבי ה' Before HASHEM. The two he-goats were placed at the eastern end of the Courtyard facing west, toward the Sanctuary (Sifra).
- 8. גֹרְלֹּוֹת אַרְיּה. . גֹרְלֹּוֹת אַרְיּה Shall place lots. Aaron is to place two lots in a box, one marked ה', for HASHEM, and the other marked לְּעָאוֹלְ for Azazel (see vs. 20-22). One goat would be at Aaron's right and the other at his left. He would draw one lot with his right hand and place it on the head of the animal at his right, and take the other lot with his left hand and place it on the other goat (Rashi).

In order to insure that the two goats - which were

identical in appearance — would not become confused with one another, the Kohen Gadol would tie a red woolen strip to the head of the goat for Azazel, and another strip around the neck of the sin-offering. When the goat for Azazel was pushed over the precipice, the red wool would miraculously turn white, to symbolize that Israel's sins had been forgiven (Yoma 39a).

**לְּעָזְאוַל —** For Azazel. The name symbolizes זעָ, strong, and אל. mightu. It is a lofty, hard cliff (Rashi: Sifra).

- 9. After placing the lot on the head of the he-goat, Aaron was to pronounce the words אָרוֹי, a sin-offering to HASHEM, thus formally consecrating it as the national sin-offering (Rashi).
- 10. יאָמָר־חָּי Shall be stood alive. Or HaChaim notes that the goat is referred to here and in verse 21, before the confession, as alive. After Aaron pronounces confession upon it, however, it is no longer called alive, even though it would be some time before it would go to its death. The confession had the effect of placing all the people's sins on the goat, which would then carry them off to the desolate Azazel. The presence of such contamination on the goat rendered it spiritually "dead"; thus it was called alive only before Aaron's confession.
- דלְכֵּבּר עְלְית To provide atonement through it, i.e., the Kohen Gadol recited the confession for the sins of the nation, as set forth in verse 21 (Rashi). After that, the goat was dispatched to the desert, as described in vs. 21-22.
- 11. קְּפֶּאָ And he shall provide atonement. The Kohen Gadol confessed again using the text given in the notes to verse 6 this time for himself and his fellow Kohanim, all of whom are called his household (Rashi; Sifra).
- 12-13. The incense service. The Yom Kippur incense service was unique in several ways, as described in Mishnah Yoma 4:4. Armong others, it could be performed only by the Kohen Gadol, it was performed only once a year, and it was performed in the Holy of Holies, the sacred area of the Temple that not even the Kohen Gadol could enter at any other time. The incense mixture was the same as that used all year round for the twice-daily service, but the day before Yom Kippur it would be ground again so that it

שני

יכויסב מלי מחתיתא גומרין דאשא מעלוי מדבחא מז קדם יי ומלי חפנוהי קטרת בוסמין דקיקין ויעל מגיו לפרכתא: יגויתן ית קטרת בוסמיא על אָשֶׁתָא לַקַּדֵם יִיַ וְחַפִּי עַנַנַא קטרתא ית בפרתא די על סהדותא ולא ימות: יר ויסב מדמא דתורא וידי באצבעה על אַפֶּי בַפַּרַתַא קדומא ולקדם בפרתא ידי שבע זמנין מן דמא באצבעה: טו ויכוס ית צפירא רחטאתא די לעמא ויעל ית דמה למגיו לפרכתא ויעבד ית דמה פַמַא דִי עַבַד לִדמא דתורא וידי יתה על כַּפַרתָא ולַקַדֶם כַּפַרתַא: שויכַפַּר על קודשא מסואבת בני ישראל וממרדיהון לכל חטאיהון וכן יעבר לְמַשְבַּן וְמַנַא דְשַרֵי עמהון בגו סואבתהון: ייוכל אנש לא יהי במשפן זמנא במעלה לכפרא בקודשא עד מפקה ויכפר עלוהי ועל אנש ביתה ועל בל קהלא דישראל: יחויפוק למדבחא די קדם יי ויכפר עלוהי ויסב מדמא דתובא ומדמא דצפיבא ויתן על קרנת מדבחא סחור סחור: יטוידי עַלוֹהִי מָן דִּמָא בָּאֵצְבָּעֵהּ שָׁבַע וְמִנִין וידפנה ויקדשנה מסואבת בני ישראל:

יב ולקח מלא־המחתה גחלי־אש מעל המובח מלפני יהוֹה וּמלֹא חַפְנַיו קַטַרֵת סַמֵּים דַּקָה וָהָבֵיא מְבֵּית י. לַפַּרכַת: וְנַתַן אָת־הַקּטֵרֵת עַל־הַאָש לפני יהוה וכסה ו הקטרת את־הכפרת אשר על־העדות ולא יד ימות: ולקח מדם הפר והזה באצבעו על־פני הכפרת הַכַּפּרַת יַזַה שֶבַע־פִּעַמֵים מִן־הַדָּם ּהביא אַשֵּר לעם והביא אַבּרָנוּ: וְשַׁחֵשׁט אֵת־שָּׁצִיר הַחַטַּאת אַשֵּר לעם והביא את־דמו אל־מבּית לפּרכת ועשה את־דַמו כאשר עשה לדם הַפַּר והוָה אתו על־הַכַּפְּרֵת וַלְפָנֵי הַכַּפְּרֵת: יו וכפר על-הקרש מטמאת בני ישראל ומפשעיהם לכל-חטאתם וכן יַעשה לאָהֶל מוֹעֶד הַשֹּבֵן אָתְם יי בתור טמאתם: וכל־אַדֶּם לא־יָהוָה ו בְּאָהֶל מוֹעָר בבאו לכפר בקדש עד־צאתו וכפר בעדו ובעד ביתו יוּבער כַּל־קָהַל יִשְׂרָאַל: וַיַצַא אַל־הַמִּזַבַּחַ אַשֵּׁר לְפַנִי־ ייַ בער בַּל־קָהַל יִשְׂרָאַל: וַיַצַא יהוה וַכַפֵּר עַלֵיו וַלַקָּח מִדֵּם הַפַּר וּמִדַּם הַשַּּעִיר וַנַתַן יי על־קרנות המזבח סביב: והוה עליו מן־הַדּם בּאצ שבע פעמים וטהרו וקדשו מטמאת בני

י"בס

חמאתס, וחמאת הוא שוגג (שבוטות זו): ומפשעיהם. אף הנכנסין מזיד בטומאה (שס): ובן יעשה לאהל מועד. כשס שהוה משניהם בפנים אחת למעלה ושבט למטה, כך מזה מל הפרוכת מבחוץ משניהם אחת למעלה ושבט למטה (יומא נו:): למטה, כך מזה על הפרוכת מבחוץ משניהם אחת למעלה ושבט למטה (יומא נו:): השבן אתם בתוך טומאותם. אף על פי שהם טמאים שכינה ביניהם (שם נז.): (יוח) אל המזבח אשר לפני הי. זה מזבח הזכב שהוא לפני ס' בסיכל, וחה ח"ל ויולא, לפי שהוה החזאות על הפרוכת ועמד מן המזבח ולפנים והזה, ובמתנות המזבח הזקיקו ללאת מן הפרוכת ועמד מן המזבח ולפנים והזה, ובמתנות המזבח הזקיקו ללאת מך עליו. ומה היא כפרחו, ולקח מדם הפר ומדב השעיר, מטורבין זה לחוך זה (ח"כ שם; יומא נג:): (יש) והזה עליו מן השבער, מומר של מומן מתות בלונו מול שבט הואות על גגו (מ"כ הדם. אחר שמון מתות באלבטו על קרנותיו מזה שבט הואות על גגו (מ"כ שם יב: יומא נמ:כל: ושהרו. ממה שעבר: ומדשו, לעתיד לבא (מ"כ שם יג):

שלו' וכפר על הקדש מטומחות וגו' (פסוק טזן שבוטות יב:־יגו): (יב) מעל המזבח. החילון (יומח מה:): מלפני הי. מלד שלפני הפתח והוח לד מערבי (ת"כ פרק גזן יומח מה:): דקה. מה ח"ל דקה והלו כל הקטורת דקה היח, שלחת רושחקת ממנה הדק (שמות לגול) ולא שהחל דקה מן הדקה, שמעטרת דקה היח, שלחתר ושחקת ממנה הדק (שמות לגול) שלו שלח אש שבתוך המחתה: ולא ימות. הו אח לו עשחה כחקנה חייב מיתה (ת"כ שם יח; יומר מתחתה: ולא ימות. הו אח לו עשחה במשמע: ולפני הבפרת יזה שבע. הרי אחת למעלה ושבע של מום למום (שו) אשר לעם. מה שהפר מכפר על הכהנים מכפר השמיר על יום אור לעם. מה שהפר מכפר על באשר עשה לדם הפר. אחת למעלה ושבע למטה (יומח לגו): (טו) משמאת באשר עשה לדם הפר. אחת למכלה ושבע להם כסוף, שלחה ולא נודע להם בסוף, שלחת לכל במאר עשה לדם הפר. אחת למעלה ושבע להם נודע להם בסוף, שלחת לכל במאר עשה לדם הפר. אחת למקדש בטומחה ולא נודע להם בסוף, שלחת לכל ביו ישראל. על הככסין למקדש בטומחה ולא נודע להם בסוף, שלחת לכל

would be דָקה מון הַדָּקה, finest of the fine (Kereisos 5b).

Very briefly, the Kohen Gadol would scoop a shovelful of burning coals from the outer Altar, and then fill his hands with the specially ground incense, which he would place in a ladle. With the heavier shovel in his right hand and the lighter ladle in his left, he would enter the Holy of Holies, where he would pour the incense onto the fire and remain there until the incense cloud rose and covered the Ark. For a full description of the service, see ArtScroll Mishnah Yoma ch. 4-5.

12. רְלְּכְח — He shall take. . . After having cleansed himself of sin through confession and the slaughter of his personal sin-offering, the Kohen Gadol becomes worthy to appear before God. At this point, therefore, he may offer the incense

in the Holy of Holies (Sforno).

14-28. Blood service of the bull and he-goat sinofferings. Following the incense service, the Kohen Gadol turned to the special blood service of his own bull and the people's he-goat. Like that of the incense, its service is performed in the Holy of Holies.

14. וְהְּהֶּה בְּאֶצְבֶּעוֹ — And sprinkle with his forefinger. The Kohen Gadol would dip his right index finger into the blood and sprinkle it eight times toward the Ark with a whiplike motion. He would aim upward once and downward seven times [see notes below], but it was not necessary for the blood actually to touch the Ark.

16. בְּבְּרְ עֵל־הַקּרֶש — Thus shall he provide atonement upon the Sanctuary. The sin for which the bull and the he-goat The

12 He shall take a shovelful of fiery coals from atop the Altar that is before HASHEM, and Incense his cupped handsful of finely ground incense-spices, and bring it within the Curtain. 13 He shall place the incense upon the fire before HASHEM — so that the cloud of the incense shall blanket the Ark-cover that is atop the [Tablets of the] Testimony — so that he shall not die.

14 He shall take some of the blood of the bull and sprinkle with his forefinger upon the eastern front of the Ark-cover: and in front of the Ark-cover he shall sprinkle seven times from the blood with his forefinger. 15 He shall slaughter the sin-offering he-goat of the people, and bring its blood within the Curtain; he shall do with its blood as he had done with the blood of the bull, and sprinkle it upon the Ark-cover and in front of the Ark-cover 16 Thus shall he provide atonement upon the Sanctuary for the contaminations of the Children of Israel, even for their rebellious sins among all their sins; and so shall he do for the Tent of Meeting that dwells with them amid their contamination. 17 Any person shall not be in the Tent of Meeting when he comes to provide atonement in the Sanctuary until his departure: he shall provide atonement for himself, for his household, and for the entire congregation of Israel.

18 He shall go out to the Altar that is before HASHEM, and make atonement upon it: He shall take some blood of the bull and some blood of the he-goat and place it on the horns of the Altar all around. 19 He shall sprinkle upon it from the blood with his forefinger seven times: thus shall he cleanse it and sanctifu it from the contaminations of the Children of Israel.

atone is that of טמאת מקדש וקרשיי, contamination of the Sanctuary and its sanctities, meaning that someone entered the Temple or ate the flesh of offerings while contaminated (Rashi).

Even for their rebellious sins amona – ומפשעיהם לכל-חטאתם all their sins. The offerings atone both for sins of contamination that were done intentionally and for קיטאים, sins that were committed unintentionally.

ובן יעשה. . . And so shall he do. . . The Kohen Gadol was to sprinkle both bloods — first that of the bull and then that of the he-goat — in the outer chamber of the Temple, just as he had sprinkled them inside the Holy of Holies. In the case of this latter sprinkling, he whipped the blood with his finger toward the Paroches, the Curtain that separates the Holy of Holies from the rest of the Sanctuary (Rashi).

As in the case of the sprinkling inside the Holy of Holies. it was not required that the blood touch the Paroches, merely that it be whipped in that direction (Yoma 57a).

השבן אַתַּם בְּתוֹךְ טִמְאֹתָם — That dwells with them amid their contamination. God's Presence [the Shechinah] remains with His children despite their spiritual contamination. Had this Presence left the Tabernacle completely, no atonement would be possible; only so long as the essence of its holiness remains in the Sanctuary can Israel's sins be cleansed from it (Rashi, with Sefer Hazikaron, Maskil L'David).

17. . . וְבֶּל־אָרָם — Any person. The Jerusalem Talmud (Yoma 1:5) states that during the Kohen Gadol's inner service, not even angels were permitted to enter the Tabernacle. Recanati and R' Bachya explain that on Yom Kippur it was necessary for the Kohen Gadol to approach God, as it were, in utter and complete privacy, without any intermediary between them, and that the Divine blessing is most efficacious when it is received in quiet solitude.

וכפר — He shall provide atonement. This verse refers to the incense service, which atoned for the sin of לשון הרע llashon hara], evil tongue, i.e., slander and gossip. The Sages say: Let incense — a service that is performed quietly — come and atone for lashon hara, that is spoken stealthily, behind someone's back (Yoma 44a).

The Chofetz Chaim noted that this shows us the seriousness of the sin of lashon hara. The Kohen Gadol comes into the Holy of Holies only once a year, and his first service in that awesome place and on that awesome day is to seek atonement for the sins of gossip and slander. Those are the sins because of which the prosecuting angel condemns Israel, and for which Israel must have forgiveness before its other sins can be forgiven.

18. ייצא — He shall go out. The Kohen Gadol leaves the area in front of the Curtain, where he had sprinkled the two bloods.

He then mixed the two bloods together and performed a new blood service upon the four corners of the Golden Altar. This Altar was called the Altar that is before HASHEM, because it is inside the Temple, unlike the outer Altar that was in the Courtyard (Rashi).

19. והוה עליו — He shall sprinkle upon it. The Kohen Gadol cleared away incense and ashes from the Altar top until part of its gold surface was exposed (Yoma 59a). Then he sprinkled blood upon it seven times (Rashi; Sifra).

יְטָהָרוּ וְקְרְשׁוּ — Thus shall he cleanse it and sanctify it. This service cleanses the Altar from past desecrations and sanctifles it for the future (Rashi; Sifra), so that the offerings בוישיצי מלכפרא ית קודשא וית משכן זמנא וית מדבחא ויקרב ית צפירא חַיַא: כא וִיסמור אַהרן ית תרתין ידוהי על ריש צפירא חיא ויודי עלוהי ית כל עונת בני ישראל וית כל חוביהוו לכל חטאיהוו ויתן יתהון על ריש צפירא וישלח ביד גבר דומיו למהר למדברא: בכויטול צפירא עלוהי ית כל חוביהוו לאַרעא דלא יַתבא וישלח ית צפירא למַדְבָּרָא (נ״א בְּמַדְבָּרָא): כגוייעול אהרן למשכן זמנא וישלח ית לבושי בוצא די לבש במעלה לקודשא ויצגענון תַמַן: כד ויַסחי ית בסרה במיא באתר קדיש וילבש ית לבושוהי ויפוק ויַעבֶּר יַת עַלַתָה ויַת עַלַת עַמא ויכפּר עלוהי ועל עמא: כהוית תרבא דחשאתא ישק למדבחא: כו ודמוביל ית צפירא לעואול יצבע לבושוהי ויסחי ית בסרה במיא ובתר כו ייעול למשריתא: כווית תורא־דחטאתא

בּ וְבָלָהֹ מִבַּבֵּר אֶת־הַלֶּהֶשׁ וְאֶת־אָהֶל מוֹצֵד וְאֶת־הַמִּוֹבֶּחַ בְּיִלְהֹ מִבְּלַה וְאָת־הַמִּוֹבֶּחַ וְאָת־אָהֶל מוֹצֵד וְאֶת־הַמִּוֹבֶּחַ בְּיִלְּהֹ עָלָיו אֶת־בְּלּר עְוֹנֵת בְּנִי יִּרְשִׁרְאֵשׁ הַשָּׁעִיר הַחָּי וְהָתְוֹבְּה עָלָיו אֶת־בְּלּר עְוֹנֵת בְּנִי יִּרְאַשׁ הַשָּׁעִיר וְשִׁלֵּח בְּיֵד־אִישׁ עִחָּי הַמִּדְבָּרָה וְשָׁלֵח אָת־בּּל עִוֹנִת בְּנִי וְאָת־בְּלִי עְנִילְ אֶת־בְּלִי וְאָת־בְּלִי וְאָת־בְּלִי וְשָׁלֵח בְּיִד־אִישׁ עִחָי הַמִּדְבָּרָה וְשָׁלֵח אֶת־בְּנְדִי הַבְּּלִי אָת־בְּלָּי עְנְנִים אֶל־אָרֶץ גְּזֵרְה וְשִׁלֵח אֶת־בְּנְרָה הָמִּיְבָּר וְבָּא אַהְרֹן אֶל־אָבֶל מוֹצֵד וּפְשַׁטֹ אֶת־בְּבְּרָה וְבָּלְיוֹ אֶת־בְּבָּעְר בְּבְּיִוֹ וְלָבֵשׁ אֶת־בְּנְגְרִיוֹ וְרָחַץ אֶת־בְּבָּעְר בְּמִיוֹ בְּמִים בְּבְּיוֹ וְלָבֵשׁ אֶת־בְּנְגְרִי הַבְּיִי וְעָשָׁה אֶת־בְּנְבְּיוֹ וְבָמְשְׁיִן אֶת־בְּבָּעְר בְּמִיוְבָּחָה וְנְבָּתְי בְּבְּיִוֹ וְעָשָׁה אֶת־בְּנְעָר בְּמִיּוְלְבָי בְּחָלְיִם בְּבְּיוֹ וְלָבָשׁ אֶת־בְּנְעָר וְנִבְּיִי הַבְּּבְיְרוֹ וְלָבָשְׁיר בְּמִוֹבְשְׁרְוֹ בְּבִישְׁרְוֹ בְּמִיים וְנְבָּבְים בְּבְּבְיוֹ וְנְשָּבְיוֹ וְנְשָׁבְּיוֹ בְּבְּיִם וְבְבָּבְיוֹ וְנְשָׁבְיוֹ בְּתְּבְיִיוֹ וְבְבְּיִי בְּבְיִיוֹ וְבְבָּים בְּבָבְיוֹ וְנְשָׁיִם בְּבְיוֹ וְעָשָׁה אָתְרְבְּלְיוֹ בְבְּיוֹ וְנְשָּבְיוֹ בְּבְיִיוֹ וְבְבָּשְׁרִי בְּבְּיוֹ וְנְשָׁבְיוֹ בְּבְיִי וְבְשְׁבִיי בְּבְּבְיוֹ וְבְבָּעְר בְּבְּיִי בְּנִייִם וְאָבְיִיוֹ וְבָּעְשְׁבְיוֹ בְבִּיִם וְצָבְיוֹ וְבְבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבִיּת בְּבָּבְיוֹ בְּבְיִי בְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיִים בְּבְיִבְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְבְייוֹ בְבְבְיוֹ בְּבְיוֹ בְבְבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְבְבְיוֹ בְבְבְבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְייִי בְּבְיוֹ בְבְּבְיוֹ בְבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְבְבְיוֹ בְּבְבְבְּיוֹ בְבְּבְּבְיוֹ בְבְיבְים בְּבְבְּבְיוֹ בְבֹּבְבְיוֹ בְבְבְבְּיוֹ בְּבְבְייוּ בְבְבְי

אהרן: והניחם שם. מלמד שטטונין גניזה ולא ישמש כאומן ארכטה כגדים ליום כפורים אחר (ח"כ שם ז; יומא כד.): (בר) ורחץ את בשרו וגוי. למעלה למדנו מורחן את כשרו ולבשם (לעיל פסוק ד) שכשהוא משנה מבגדי זהב לבגדי לבן טטון טבילה לבן לעבודה היום.] וכאן למדנו שכשהוא משנה מבגדי לבן לבגדי זהב טעון טבילה (ח"כ שם דיה; יומא לב:): במקום קדוש. המקודש בקדושת עזרה, והיא היחה בגג בית הפרוה וכן ארבע טבילות הבאות חובה ליום, אבל הראשונה היחה בחול [ח"א בחיל, ומ"כ שם מי יומא לא.): ולבש את בגדיו. שמוכה בגדים שהוא עודה [ח"א בסיל: ויצא. מן ההיכל לא החלר שובדיו. שמוכה שכו: ועשה את עולתו. ואיל לעולה האמור למעלה, בזאת יבא אהרן וגו' (פסוק ג): ואת חלב החטאת. אמור למעלה, ומאם עדת בני ישראל וגו' (פסוק האול מדער המובחה. על מזכח החילון, דאילו בפנימי כתיב לא תעלו מעיר: וקטיר המובחה. על מזכח החילון, דאילו בפנימי כתיב לא תעלו מערת זרה ומולה וממחה (שמות לשטות לו).

רש"ה איש עתי. המוכן לכך מיום אחמול (שם פרשתא ד:ח; יומא סו:): (בג) ובא מהדן אל אהל מועד. אמרו רבומינו שאין זה מקומו של מקרא זה, ונמנו טעם מל אהדן אל אהל מועד. אמרו רבומינו שאין זה מקומו של מקרא זה, ונמנו טעם מל לדבריהם במסכם יומא (לב.) ואמרו כל הפרשה כולה נאמרה על הסדר, חון מביאה זו שהיא אחר עשייח עולחו ועולח העם והקערת אימורי פר ושעיר שנעשים בחון מל בבגדי זהב, וטובל ומקדש ופושטן ולובש בגדי לבן, ובא אל אהל מועד להוליה מאח הכף ואת הבאחר שהיב למיוד של בין הערבים. בין אחר העבודות הבד. אחר שהוליאם, ולובש בגדי זהב למיוד של בין הערבים וקטורת הפנימים וקערת ובין וזהו מדר הבעדי לבן, ואילו וואיל העם ומקלח המוספין בבגדי זהב, והולאח כף של מתחתה בבגדי לבן, ושירי המוספין ותמיד של בין הערבים וקטורת ההיכל של מזבח הפנימי בבגדי לבן, ושירי המוספין וחמיד של בין הערבים וקטורת ההיכל של מזבח הפנימי בבגדי זהב (חלים ה ה; יומא שם). ומדר המקראות לפי מדר העבודות כך ההכיל של מוזבח לך הלת חלם לב התעולת וגו' ולל אח השעיר במדבר. וכרון את בשרו במים וגו' ולא ועשה את שולח וג'. וכל הפכים מלו וג' ולא משמה את שולח וג'. וכל הפכים מלו כוג' ולא השמה את שולחו וג'. ולא המתיב. ולחר כר וצא לה המעיכ. ולחר כר וצא לה ממתכה. ואחר כר וצא לה לחתכה. ולחר כר וצא לה במתכה. ולחר כר וצא לה

that will be brought upon it will be accepted by God (Malbim).

- 20-22. The he-goat to Azazel. The commandment to send a "scapegoat" to Azazel is described by the Sages as a pn, a decree that is beyond human intelligence. Indeed, the concept of an animal carrying away all the sins of a nation does seem incomprehensible. Nevertheless, the later commentators have attempted to offer rationales:
- (a) The ritual of the scapegoat inspires the Jews to repent, for it symbolizes to everyone that people can free themselves from the burden of past sins and remove them as far as possible (Rambam).
- (b) Two identical he-goats are used for this process to demonstrate that every person must choose between good and evil, and that no one has the luxury of being neutral. Those who do not choose to move toward holiness are inevitably pushing themselves toward a wasteland of spiritual destruction (R' Hirsch).
- (c) Rambam, as explained by R' Munk, likens the ritual to

the case of a servant preparing a banquet for his king. The monarch orders him to set aside a portion for a loyal follower. Obviously, the meal the servant gives to the follower is not a tribute to him, but to the king who issued the order. Here, too, the Kohen Gadol presents both he-goats to God, Who, in turn, uses the lot to assign one of them as a gift to Azazel, a place that symbolizes the forces of evil. This apparent preoccupation with evil teaches that it is not enough to be sure that we have God's forgiveness and love — we must also recognize and repel the hostile forces that surround and tempt us. There are many examples of such behavior: Though Jacob had complete trust in God, he sent a lavish tribute to Esau to appease his anger. Despite Esther's faith in God, she invited Haman to her table as part of her plan to thwart him (Zohar).

Thus, the scapegoat is a reminder that God wants us to guard against the threats of our enemies by recognizing their existence and appeasing them. Pirkei d'R'Eliezer teaches that this tribute on Yom Kippur would cause the Accuser to desist from his condemnation of Israel and

The He-

<sup>20</sup> When he is finished atoning for the Sanctuaru, the Tent of Meeting, and the Altar, he shall Goat to bring the living he-goat near. 21 Aaron shall lean his two hands upon the head of the living he goat and confess upon it all the iniquities of the Children of Israel, and all their rebellious sins among all their sins, and place them upon the head of the he-goat, and send it with a designated man to the desert. 22 The he-goat will bear upon itself all their iniquities to an uninhabited land, and he should send the he-goat to the desert.

Removal of the Shovel and l adle Conclusion of the

Service

<sup>23</sup> Aaron shall come to the Tent of Meeting — he shall remove the linen vestments that he had worn when he entered the Sanctuaru, and he shall leave them there. 24 He shall immerse himself in the water in a sacred place and don his vestments; he shall go out and perform his own elevation-offering and the elevation-offering of the people, and shall provide atonement for himself and for the people.

<sup>25</sup> And the fat of the sin-offering he shall cause to go up in smoke upon the Altar. <sup>26</sup> The one who dispatched the he-goat to Azazel shall immerse his clothing and immerse himself in the water: thereafter he may enter the camp. 27 The sin-offering bull and the sin-offering

testify in their favor.

21. ממה אהרז — Aaron shall lean. As noted in 1:4, the individual who brings an offering must lean upon it and confess the sin for which he brings it. Communal offerings do not require leaning, with the exception of this one and the sin-offering for an erroneous ruling of the Great Sanhedrin (4:15).

שאתם — Among all their sins. This verse makes no limitations on the sort of sins for which the he-goat of Azazel atones. Consequently, the Sages derive that this he-goat provides atonement for all sins, grievous and minor (Shavuos 2b).

ונתן אחם — And place them. The sins are removed from the Jewish people and "sent away" never to be recalled again (Ibn Ezra).

איש עתי — A designated man. The man who would lead the he-goat to the desert was appointed the day before Yom Kippur (Rashi).

#### 23. Removal of the shovel and ladle.

ובא אהרן — Aaron shall come. Although the verse would seem to be saying that Aaron entered the Sanctuary in order to change his clothes, it is inconceivable that he would have undressed there or that he would have left his clothing there indefinitely, as implied by the last phrase of the verse (Ramban). That is why the Sages explain that this verse speaks about two events performed at different times: (a) While wearing his white linen garments, the Kohen Gadol entered the Sanctuary for a purpose not specified in this verse; and, (b) after having done so and having left the Holy of Holies, he removed the white garments and put them away.

Why did he enter the Sanctuary? Upon leaving the Holy of Holies after his incense service (v. 18), he had left the shovel and ladle behind while the incense burned: the first part of this verse tells us that he returned there — wearing his white vestments - in order to remove those utensils, after which he would undress and dispose of his white vestments.

The reason for this departure from the chronological sequence of the day's service is because the Torah prefers to continue listing all parts of the service that he performed in his white vestments. All the services described from verse 4 to this one were done in his white vestments. including his entry into the Holy of Holies to remove the shovel and ladle. Thus, rather than describe the day's service in strictly chronological order, the Torah completes the description of everything that he did in his special Yom Kippur vestments, and then, in verse 25, proceeds to what he did in his regular eight golden vestments (Rashi; Ramban).

הניחם שם — And he shall leave them there. After he took off his white vestments for the last time, they were put away and never used again by anyone, even by a Kohen Gadol on a future Yom Kippur (Rashi; Sifra).

24-28. Conclusion of the service. As noted above, the service described in this passage was performed before that of verse 23. Everything described here was done by the Kohen Gadol in his golden vestments.

24. וכפר בערו ובער העם — And shall provide atonement for himself and for the people. An elevation-offering atones for improper thoughts and makes both the Kohen Gadol and the people worthy of their exalted status (Sforno).

#### વ્લ્ફ Additional offerings.

This chapter does not mention all of the offerings of the day. In addition to the two tamid (continual) offerings that are brought every day of the year, including Yom Kippur, there are offerings that are brought as part of the Yom Kippur mussaf [additional-offering] service, which are listed in Numbers 29:8,11.

26. יְבֶבֶּס בְּנֶרִיו — Shall immerse his clothing. Even though the he-goat itself is not tame! - since no living animal can be contaminated — the Torah decrees that the man leading it to Azazel becomes tamei as soon as he leaves the wall around Jerusalem, or, in the Wilderness, the outer limit of the camp (Sifra).

וית צפירא דחטאתא מדמהוו לכפרא בקודשא יתפקון למברא למשריתא ויוקדון בנורא ית מַשְבִּיהוֹן וית בסרהון וית אכליהוו: בחודמוקיד יתהון יצבע לבושוהי ויסחי ית בסרה במיא ובתר כו ייעול לְמַשְׁרִיתַא: כּטוֹתָהֵי לכוֹן לקים עלם בַּיַרְחַא שַבִּיעַאָה בַּעשרא לירְחַא תענון ית נפשתיכון וכל עבידא לא תַעבַּדוּן יַצִיבָא וְגִיוֹרָא דִיִתְגַיִּר בּיניכוֹן: לארי ביומא הדיו יכפר עליכוו לדכאה יָתְכוֹן מכל חוביכון קַדֶם ייַ תְּדְכוּן: לא שבת שבתא היא לכון ותענון ית נפשתיבון קים עלם: לבויכפר בהנא די ירבי יתה ודי יקרב ית קרבנה לשַמַשא תחות אבוהי וילבש ית לבושי בוצא לבושי קודשא: לגויכפר ית מקדש קודשא וית משכו זמנא וית מַדבְּחַא יִכַפֶּר ועל כהניא ועל כּל עמא דקהלא יכפר: להותהי דא לכון לקים עלם לכפרא על בני ישראל מכל חוביהון חדא בשתא ועבד כמא די פקיד יי ית משה: אומליל יי עם משה למימר: במלל עם אהרו ועם בנוהי

ואת ושעיר החטאת אשר הובא את־דמם לכפר בּקֹרש יוציא אל־מחוץ למחנה ושרפו באש את־ערתם ואת־ בשרם ואת־פּרשם: והַשֹּרֵף אֹתֶם יְכַבֵּס בְּגַרִיו וְרַחֲץ בט את־בשרו בַּמַיִם וַאַחַרִי־כַן יַבוֹא אַל־הַמַּחַנָה: וְהַיְתַה לכם לחקת עולם בַּחָרֶש הַשָּׁבִיעִי בֵּעֲשׁוֹר לַחַבֶּשׁ תִעַנוּ את נפשתיכם וכל מלאכה לא תעשו האזרח והגר ל הַגֶּר בְּתְוֹכְבֶם: בִּי־בַיָּוֹם הַזָּה יְכַפֵּר עֲלֵיבֶם לִטַהֵר אֵתִבֵם לא מכל חטאתיכם לפני יהוה תטהרו: שַבַּת שַבַּתון היא לב לַבֶּם וְעָנִיתֵם אֶת־נַפְשָׁתֵיבֵם חָקַת עוֹלַם: וְכַפָּר הַכּהַוֹ אשר־ימשח אתו ואשר ימלא את־ידו לכהן תחת אביו לג וַלַבַשׁ אַת־בָּגַדִי הַבַּד בָּגָדִי הַקָּדָשׁ: וַכְפֵּר' אַת־מִקְדַשׁ הַלְּרַשׁ וְאֵת־אִהֶל מוֹעֵד וְאֵת־הַמִּוֹבֵחַ יְכַפֵּר וְעֵל הַכְּהַנֵים לד ועל־כּל־עם הַקָּהַל יִכַפֵּר:וְהַיִּתָה־זֹּאת לַבָּם לְחַקַּת עוֹלֶם לכפר על-בני ישראל מבל-חטאתם אחת בשנה ויעש כאשר צוה יהוה את־משה:

א־ב וידבר יהוה אל־משה לאמר: דַבר אַל־אָהֶרון ואַל־בַּנַיו

בגדים מנין. ת"ל ואשר ימלא את ידו וגו' (ת"כ שם) והם כל הכהנים הגדולים שעמדו מיאשיהו ואילך, שכימיו נגנזה ללוחים של שמן המשחה (יומא נב:): לכהן תחת אביו. ללמד שחם בנו ממלח חת מקומו הוח קודם לכל חדם (ת"כ שם ה): (לד) ויעש באשר צוה ה' וגו'. כשהגיע יום הכפורים עשה כסדר הזה. ולהגיד שכחו של חהרו

(כז) אשר הובא את דמם. להיכל ולפני ולפנים: (לב) וכפר הכהז אשר ימשח וגו'. כפרה זו של יום הכפורים אינה כשרה אלא בכהן גדול (יומא עג.). לפי שנאמרה כל הפרשה באהרו הולרך לומר בכהו גדול הבא אחריו שיהא כמוהו (ח"כ פרה ח:ד): ואשר ימלא את ידו. [שיכול] חיו לי חלח המשוח כשמו המשחה. מרובה

29-34. The eternal commandment of Yom Kippur. Having completed the Yom Kippur ritual, the Torah states that the commandment to observe Yom Kippur is an annual one and that, in addition to the Temple service, which has been the sole focus of the chapter up to this point, there are additional commandments to fast and to refrain from work.

29. תענו את־נפשתיכם — You shall afflict vourselves. The Sages expound that the expression afflict refers only to abstention from food and drink (Yoma 74b). Wherever Scripture associates גפש, self, with affliction, it refers to fasting. This is how the Sages derive that our verse requires fasting rather than some other form of affliction (Ibn Ezra).

It is noteworthy that, in giving the laws of Yom Kippur, Rambam does not speak of fasting or affliction. Rather, he writes: There is a further positive commandment on Yom Kippur. It is to rest from eating and drinking. It is forbidden to bathe, to apply oil to the body, to wear shoes or to cohabit. It is a positive commandment to rest from all of these just as it is commanded to rest from eating (Hil. Shevisas Asor 1:4,5).

Rambam's choice of words is significant. He states that on Yom Kippur, one "rests" from the listed activities, which indicates that the purpose of fasting is not that one should suffer, but that he should transcend the normal human limitations that prevent him from functioning properly unless he eats. On Yom Kippur a Jew is like an angel who serves God without need for food. In the Yom Kippur Machzor, which proclaims that teshuvah [repentance] is one of the means of deflecting evil decrees, the word my, Fast, is superscribed over the word Teshuvah. The superscription's implication is plain: Fasting's greatest value is when it is associated with repentance, and the purpose of the fast is to elevate Jews, not to cause them physical deprivation.

30. בי־ביום הזה יכפר — For on this day he li.e., the Kohen Gadol] shall provide atonement. The affliction and cessation of labor mentioned in the previous verse combine with the service of the Kohen Gadol to achieve atonement. The day's sacrificial service can serve only to ameliorate one's sins and make God receptive to one's personal repentance. Then it is up to the sinner to improve himself and become worthy of God's forgiveness. Only through personal repentance and self-cleansing can a person "be cleansed of all his sins before God" (Sfomo).

הי חְטָהֵרוּ — Before HASHEM shall you be cleansed. Complete purity and forgiveness is possible only before HASHEM, for He alone knows what is within man's heart, and He alone

לד

he-goat, whose blood had been brought to provide atonement in the Sanctuary, someone shall remove to the outside of the camp: and they shall burn in fire their hides, their flesh, and their dung. <sup>28</sup> The one who burns them shall immerse his clothing and immerse himself in the water thereafter he may enter the camp.

The Etemal Command. ment of

<sup>29</sup> This shall remain for uou an eternal decree: In the seventh month, on the tenth of the month, you shall afflict yourselves and you shall not do any work, neither the native nor the proselyte who dwells among you. 30 For on this day he shall provide atonement for you to Kippur cleanse you; from all your sins before HASHEM shall you be cleansed.

31 It is a Sabbath of complete rest for you, and you shall afflict yourselves; an eternal decree. 32 The Kohen, who has been anointed or who has been given the authority to serve in place of his father, shall provide atonement; he shall don the linen vestments, the sacred vestments. 33 He shall bring atonement upon the Holu of Holies, and he shall bring atonement upon the Tent of Meeting and the Altar: and upon the Kohanim and upon all the people of the congregation shall he bring atonement. 34 This shall be to you an eternal decree to bring atonement upon the Children of Israel for all their sins once a year; and [Aaron] did as HASHEN commanded Moses.

 $^{1}$   $\mathbf{H}$  ASHEM spoke to Moses, saying:  $^{2}$  Speak to Aaron and to his sons and to all the 17

can judge the sincerity of one's confession and repentance. Yom Kippur is a day of total rest so that one can concentrate on this primary task (Sfomo).

Yom Kippur provides atonement only to those who repent and purify themselves before they come to God to request forgiveness. If they do so, then God Himself will cleanse them (Kli Yakar).

From this verse, R' Elazar ben Azariah expounds that repentance and the Yom Kippur service can effect atonement only for sins before HASHEM, meaning sins against God, which have not harmed other people. But if one has sinned against his fellows, God will not forgive him until he first appeases the person whom he has wronged (Sifra, Yorna 85b).

יכפר...תטהרו — Provide atonement ... be cleansed. This verse implies that there are two aspects to the removal of sin: atonement and cleansing. When someone transgresses God's will, two things happen. The sinner earns a punishment for disobeving God and, in addition, his resistance to further sins becomes weaker, because sinfulness becomes a habit, and once someone commits a misdeed, it becomes more likely that he will sin again. Atonement removes the liability to punishment, but to the extent that the habitual sinner has become a worse person, the effect of the sin remains. From this encrustation of evil, the sinner must be cleansed (R' Gedaliah Schorr).

- 31. שבת שבתון A Sabbath of complete rest. Unlike festivals, when the preparation of food and related work is permitted, all labor is forbidden on Yom Kippur. The Torah describes the other festivals as שֶׁבֶּתוּן, day of rest (23:24,39), while it calls Yom Kippur שָבָתוּן, a Sabbath of complete
- 32. אַשֶּר־יִמְשָּח אַתוּ Who has been anointed. The verse tells us three things about the Kohen Gadol; (a) Although the entire chapter mentioned Aaron by name, his anointed succes-

sors are equally qualified to perform the Yom Kippur service אתרומשח אתון. (b) In the event the anointment oil prepared by Moses is not available, a Kohen Gadol assumes his office merely if he has been given the authority by virtue of wearing the eight golden vestments of the Kohen Gadol אשר ימלאן את־ידו: this condition prevailed during the waning years of the First Temple, after King Yoshiahu hid the oil, and throughout the Second Temple era, when High Priests were not anointed. (c) Finally, the verse indicates that the Kohen Gadol's son is first in line to succeed him, provided he is qualified [תַחַת אַבִּיוּ] (Rashi; Sifra).

34. באשר צוה הי — As HASHEM commanded. Despite the high honor and prestige of performing the Yom Kippur service, Aaron was selfless; he did it only because it was God's command (Rashi: Sifra).

17.

1-9. Service outside the Tabernacle. The general rule is that offerings must be slaughtered and their service performed in the Sanctuary area, while non-consecrated animals may be slaughtered anywhere except in the Sanctuary area. In the case of offerings, they may not be offered elsewhere, even if the service is dedicated to God. According to Rashi and Sifra, this passage refers to animals that have been consecrated as offerings, and it commands that their service must be performed in the Sanctuary.

Baal HaTurim and Kli Yakar offer similar though not identical comments on why the Torah gives this prohibition after the commandment of the Yom Kippur service. One might have thought that if it is required to dispatch the Yom Kippur he-goat to Azazel, then it should be equally permissible to bring offerings outside the Sanctuary, or that it should be permitted to bring offerings to alien forces. Consequently, the Torah stresses that all such offerings are forbidden.

ועם כל בני ישראל ותימר להוו דיו פתגמא די פקיד יי למימר: גבר גבר מבית ישראל די יכוס תור או אמר או עזא במשריתא או די יכוס מברא למשריתא: דולתרע משכז זמנא לא אַיָתַהּ לַקַרֶבָא קרבַנא קרם יי קדם מַשַּכְּנַא דַייַ דָּמַא יַתַחַשַּב לגברא ההוּא דמא אַשַר ויִשְׁתִיצי אנשא ההוא מגו עמה: הבדיל די ייתון בני ישראל ית דבחיהון די אנון דבחין על אפי חקלא וַיַיִתְנוּוּן לַקַּדָם יִיַ לְתָרֵע מַשְׁכֵּן וֹמַנָא לות פַהַנַא ווִדְבָּחון דְּבָחֵי קוּדְשׁין קַדם יי יַתַהוֹן: רוַיַּזָרוֹק כַּהַנַא ית דּמא על מַדבַּחַא דַיי בּתרע משבּן זמנא ויסק תַּרָבַּא לְאָתָקַבַּלַא בְרַעַנָא קַדָם יִיַ: וּוֹלַא יָרַבָּחוּן עוֹד יַת דְּבָחֵיהוֹן לַשַּׁדִין דִּי אַנּוּן טען בַּתַרִיהון קים עלם תַהֵּי דַא להון לדריהון: ה ולהון תימר גבר גבר מבית יִשְרָאֵל וּמָן גִּיוֹרָא דִּיִתְגַיֵּר בֵּינֵיכוֹן דִּי יַפֶּק עַלַתָא אוֹ נָכָסֶת קוּדְשַיַא: יּוַלְתְרַע מַשְּבֵּן זִמְנָא לָא יַיִּתְנָה לְמֵעְבַּד יַתְה קַדָם יִיַ וִישָׁתֵּיצִי אַנַשַא הַהוּא מַעַמַה: יוּגָבַר גַּבַר מִבֵּית יִשְרַאֵל וּמָן גִּיוּרַא. דַּיַתַגַּיַר בֵּינִיכוֹן דִּי יֵיכוּל כַּל דַּמַא וְאָתַן רוּגְזִי בַּאֲנֶשָא דִּיֵיכוּל יַת דְּמַא וַאַשִּיצי יָתָה מִגוֹ עַמַה: א אַרֵי נְפַשׁ בִּסְרַא בִּדְמַא הָיא נַאַנַא יָהַבְּתָּהּ לְכוֹן עַל מַדְבְּחַא לכפרא על נפשתיכון אַרי דמא הוא בנפשא מכפר: יבעל כן אמרית לבני ישראל בל אנש מנכון לא ייכול דמא וגיורא דיתגיר ביניבון לא ייכול דמא:

ואַל כַּל־בָּנֵי יִשְׂרָאֶל וְאַמַרְתַּ אֲלֵיהֵם זֵה הַדַּבַּר אֲשֵׁר־ ג צָרָה יהוָה לֵאמָר: אַישׁ אִישׁ מִבֵּית יִשְׂרָאֵׁל אֲשֵׁר יִשְׁחַׁט . שור או־בַשַּב אוֹ־עֵז בַּמַחֲנָה אוֹ אֲשֵׁר יִשְׁחַט מְחוּץ ר למחנה: ואל-פַּתח אָהֵל מועד לא הַבִּיאוֹ לְהַקְרִיב קרבו ליהוה לפני משבו יהוה דם יחשב לאיש ההוא ָה דַם שַׁבָּּךְ וְנָכָרַת הַאֵישׁ הַהָּוּא מְקֵרֵב עַמִּוֹ: לְמַּעַן אֲשַׁר הַ דַם שַׁבָּּךְ וְנָכָרַת הָאֵישׁ הַהָּוּא יביאוּ בּני ישראל את־זבחיהם אַשַר הם ובחים עַל-פַּנִי הַשַּׂרַהָּ וַהַבִּיאָם לַיהוֹה אֵל־פַּתַח אָהַל מוער ר אַל־הַכּהו ווֹבָחו וַבְחֵי שַלְמֵים לֵיהוה אוֹתַם: וַזַרָּק הַכּהוּן אַת־הַרַם' עַל־מִובַּח יהוֹה פַּתַח אָהֵל מועד וַהקטיר ַ הַחַלָב לַרִים נִיחַם לֵיהוָה: וַלָּא־יָוַבְּחוּ עוד אָת־ זבחיהם לַשַּעירם אַשֵּר הם זנים אַחַרִיהָם חָקָת עוֹלֵם תַהָיָה־זָאת לַהָם לִדְרתַם: וַאֲלֶהֶם תאמֶר אֵיש אִישׂ 🖪 תַהָיָה־זָאת בָּהָם לִדְרתַם: מבֵּית ישַראַל ומן־הַגֵּר אֲשֶׁר־יַגוּר בָּתוֹכֵם אֲשֶׁר־יַעַלֵה עלה או־זַבַח: וָאֵל־פֶּׁתַח אָהֵל מועד לא יִבִיאַנוּ ּ לעשות אתו לַיהוה ונכרת האיש ההוא מעמיו: ואִיש אָישׁ מַבֵּית יִשְׁרָאֵל וּמִן־הַגֵּר הַגַּר בְּתוֹכַם אֲשֵׁר יאכַל כַּל־דֵם וְנַתַתֵּי פַנִּי בַּנָבָשׁ הַאבַלֶת אַת־הַדָּם וָהַכְרַתִּי אתה מַקָּרֶב עַמַה: כִּי־נָפֶשׁ הַבַּשַר בַּדֵּם הָוֹא נַאַנִּי נָתַתֵּיוּ 😽 לַכֶם עַל־הַמָּוְבֶּחַ לְכַפֵּר עַל־נַפִּשְׁתֵיכֵם כֵּי־הַדֵּם הָוּא יב בַּנֶפֶשׁ יִכַפֶּר: עַל־בֵּן אַמַרְתִּי לִבְנֵי יִשְׁרָאֵל כַּל־נפשׁ מַבֶּם לא־תַאכַל דָם וְהַגַּר הַגַּר בְּתַוֹכְבֵם לא־יִאכַל דַם:

חמישי [שלישי]

שאם שחט אחד והעלה חבירו שניהם חייבין (ח"כ פרק י:ו; זכחים קו.): (ט) וגברת. זכחים ומרו נכלה חבירו שניה נכלת נכת וימיו נכרחין: (י) בל דם. לפי שנאמר בנפש יכפר (פסוק יא), יכול לא יהא חייב אלא על דם המוקדשים, ח"ל כל דם (ח"כ פרשחא חוב): וגת חי פגי. פנאי שלי פונה אני מכל עסקי וטוסק בו (שם 7): (יא) בי גפש הבשר. של כל בריה בדם היא חלויה, ולפיכך נחחיו על המזבח לכפר על נפש האדם. חבוא נפש וחכפר על הפש: [(יב) בל גפש מבם. להזהיר גדולים על הקטנים (שם 1):]

שלא הי' לוכשן לגדולח אלא כמקיים גזירת המלך (שם י): (ג) אשר ישחט שור או בשב. במוקדשין הכחוב מדבר, שלאכת להקריב קרכן (ח"כ פרשתא ו:ה): במחצה. בשב. במוקדשין הכחוב מדבר, שלאכת להקריב קרכן (ח"כ פרשתא ו:ה): במחצה. לרבות חון לטורה: (ד) דם יחשב. כשופך דם האדם שמתחייב בנפשו: דם שפך. לרבות את הזורק דמים בחון (זכחים קו.): (ה) אשר הם זבחים. אשר הם כרנילים לוכות (שם קו:): (ז) לשעירם. לשדים, כמו ושעירים ירקדו שם (ישמיה יג:כא; ח"כ פרק מים): (ח) אשר יעלה עולה. לחייב על המקטיר איברים בחון כשומע בחוץ.

time of Noah, man was forbidden to kill animals for his own needs; it was only after the Flood that God's covenant with Noah gave man permission to kill animals for food (*Genesis* 9:3). But in an instance where man is not permitted to killan animal — such as slaughtering a consecrated animal outside the Tabernacle — the act of slaughter reverts back to its status before Noah, and slaughtering such an animal is indeed tantamount to bloodshed (*Ramban*), although, of course, the death penalty applies only to the taking of human life.

When a person kills animals without a legitimate purpose,

<sup>2.</sup> יְה הַּדְּבֶּר — This is the matter [lit., word]. Moses conveyed the commandments to Israel in God's own words [and then elaborated upon them according to the teachings of the Oral Law (Chofetz Chaim)]. This was true not only for this commandment, but for the entire Torah (Sifra).

<sup>3.</sup> בְּמֶחְנֶה — In the camp. . . Whether near the Sanctuary, (in the camp), or very far away (outside the camp), it is forbidden to slaughter consecrated animals anywhere outside of the Courtvard.

<sup>4.</sup> קם יַחְשֶׁב — It shall be considered as bloodshed. Until the

Tabernacle

Service Children of Israel, and sau to them: This is the matter that HASHEM has commanded, sauing Outside the 3 Any man from the House of Israel who will slaughter a bull, a sheep, or a goat in the camp. or who will slaughter it outside the camp. 4 and he has not brought it to the entrance of the Tent of Meeting to bring it as an offering to HASHEM before the Tabernacle of HASHEM — it shall be considered as bloodshed for that man, he has shed blood, and that man shall be cut off from his people. 5 So that the Children of Israel will bring their feast-offerings that they have been slaughtering on the open field, and they shall bring them to HASHEM to the entrance of the Tent of Meeting to the Kohen; and they shall slaughter them as feast peace-offerings to HASHEM. <sup>6</sup> The Kohen shall throw the blood upon the Altar of HASHEM, at the entrance of the Tent of Meeting: and he shall cause the fats to go up in smoke for a satisfying aroma to HASHEM. 7 They shall no longer slaughter their offerings to the demons after whom they stray; this shall be an eternal decree to them for their generations.

<sup>6</sup> And to them you shall say: Any man of the House of Israel and of the proselyte who shall dwell among you who will offer up an elevation-offering or a feast-offering. 9 and he will not bring it to the entrance of the Tent of Meeting to perform its service to HASHEM — that man shall be cut off from his people.

Prohibition Blood and the Com-

10 Any man of the House of Israel and of the proselute who dwells among them who will Against consume any blood — I shall concentrate My attention upon the soul consuming the blood. and I will cut it off from its people, 11For the soul of the flesh is in the blood and I have assigned it for you upon the Altar to provide atonement for your souls; for it is the blood that atones for mandment the soul. 12 Therefore I have said to the Children of Israel: "Any person among you may not to Cover it consume blood: and the proselute who dwells among you may not consume blood."

he allows himself to be influenced by the same bloody characteristics that can cause people to commit murder. Thus, his act is considered as bloodshed, since it is his bloody instincts that have taken control of him (Kli Yakar).

ונכרת האיש ההוא — And that man shall be cut off. As noted in the commentary to 7:20, there are various interpretations of ברת, the Heavenly punishment of excision. According to Ramban, who comments that the form of the punishment varies according to how the Torah expresses itself, the kares of our verse means that the offender will die an early death, but not that he will lose his share in the World to Come. This is indicated by the term האיש. that man . Since the Torah does not say that the נפש, soul, will be cut off, the implication is that only the physical man will be affected.

5. אַשר הַם זבַחִים — That they have been slaughtering , i.e., that they had been accustomed to slaughter up to now (Rashi). The stringent punishment for this sin was necessary to break the people of the ingrained habit of slaughtering offerings wherever it was convenient for them to set up an Altar, a practice that had been followed from the days of Noah and the Patriarchs.

של־פְּגֵי הַשַּׁדֵה וַהֲבִיאָם לָה׳ — On the open field, and they shall bring them to HASHEM. The verse seems to have two goals, one negative and one positive. The people should withdraw from the open field, which implies a lack of restraint, and excessive freedom. Having done that, they should bring their offerings only to God (R' Hirsch).

7. ולא־יִיבְּחוּ עוֹד — They shall no longer slaughter. The people shall no longer follow the practice they learned in Egypt of

offering sacrifices to the שעירים, demons of the fields, after which they used to strau (Ibn Ezra).

דנים — Stray. Someone who worships demons, thinking that they have independent power that must be appeared and that can benefit their worshipers, is strauing from God. Who alone should be the focus of all human service (Ibn Ezra).

10-14. Prohibition against eating blood and the commandment to cover it.

10. בל-דם — Any blood. Although the next verse seems to imply that the subject of the prohibition is only sacrificial blood, the word 53, all, is an amplification that includes even blood from unconsecrated animals (Rashi: Sifra). Even the blood of fowl and kosher species that are unfit for offerings is forbidden (Kereisos 20b).

ונחתי פני — I shall concentrate My attention. God says, "I will turn away from all My other pursuits in order to punish him" (Rashi).

11. ביינמש הַבְּשֵׁר בַּדָּם הָוּא — For the soul of the flesh is in the blood. Because life is dependent upon the blood, God designated blood as the medium that goes upon the Altar for atonement, as if to say, "Let one life be offered to atone for another." Consequently, it is not appropriate for it to be eaten (Rashi; Sifra).

The life-giving force in animals is borne by the blood, which is why blood is the appropriate agent of atonement, not because God has any desire for blood per se, but because it represents man's dedication of his life to God's service (Sfomo).

ידו

ינוגבר גבר מו בני ישראל ומו גיורא דיתגיר ביניכון די יצוד צידא חיתא או עופא די מתאבל ויישוד ית דמה ויכסנה בּעפּרָא: דּאַרִי נַפָּשׁ כַּל בּסרא דּמה בנפשה הוא ואמרית לכני ישראל דם כל־בסרא לא תיכלון ארי נפש כל בסרא דמה היא כל דיכלנה ישתיצי: מו וכל אנש די ייכול נבילא ותכירא פיציבא ובגיורא ויצבע לכושוהי ויסחי כמיא ויהי מסאב עד רמשא וידבי: סואם לא יצבע ובסרה לא יסחי ויקכל חובה: אומליל יי עם משה למימר: במלל עם בני ישראל ותימר להוו אנא יי אלהכוו: גפעובדי עמא דאַרעא דמצרים די יתכתון בה לַא תַעפּרוּן וּכעוכדי עַמּא רארעא דְּבָנַעָן דִּי אַנַא מַעַל יַתְבוּון תַּמַן לַא תעפרוו וכנימוסיהון לא תהכוו: דית דיני תַּעַבָּדוּן וַיַת קַיַמֵי תַּשָּׁרוּן למהַךְ בַּהוֹן אַנא

יּ וְאִישׁ אִישׁ מִבְּנִי יִשְׁרָאֵל וּמִן־הַגֵּר הַגָּר בְּתוֹכֶּם אֲשֶׁר יָצׁוּד
צִיר חַיֵּה אוֹ־עִוֹף אֲשֶׁר יַאָבֶל וְשָׁפַּךְ אֶת־דָּמוֹ וְכִּפָּהוּ בֶּעָפֵּר:
יַר בִּי־נְפָשׁ בָּלִּר בְּשָׁר דָּמְוֹ הְנִּשְׁ הוּא נֵאמֵר לִבְנִי יִשְׂרָאֵל דַּם
יַר בְּלֹי רָבָּשָׁר לְא תִאבֵלוּ בְּי נְפֶשׁ בָּל־בָּשָׁר דָמְוֹ הִוּא בָּל־
יַר אְכְלֵיו יִבָּבֵרת: וְכָל־נָפֶשׁ אֲשֶׁר תֹּאבֵל נְבַלָּה וּטְרֵפָה בָּאָזְרָח
וּבַגֵּר וְכִבֶּס בְּגָדִיו וְרָחַץ בַּמַיִם וְטָמֵא עַד־הָעֶרֶב וְטָהֵר:
יַּר וְאָב' לְא יְרַהָּץ וְנָשֶׁא עֻוֹנְוֹ:
בַּנְי יִשְׂרָאֵל לִא יִרְהָץ וְנָשֶׁא עֻוֹנְוֹ:
בַּנִי יִשְׂרָאֵל - בִּנִי יִשְׂרָאֵל

אַר יִהְוָה אֶל־מֹשֶה לֵאמְר: דַּבּר אֶל־בְּנִי יִשְּרָאֵל יִּהְיָה אֶל־מֹשֶה לֵאמְר: דַּבּר אֶל־בְּנִי יִשְרָאֵל י יִ וְאָמַרְהָּ אֲלֵהֶם אֲנָי יהוָה אֱלְהֵיכֶם: כְּמַצְשְׁה אֶרֶץ־כְּנַעַן אֲשֶׁר אֲנִי מֵבִיא אֶתְכֶם שָׁמָה לְא תַּצְשׁוּ וּכְמַצְשֵׁה אֶרֶץ־כְּנַעַן אֲשֶׁר אָנִי מֵבִיא אֶתְכֶם שָׁמָה לְא תַּצְשׁוּ וּכְחָקְתִיהָם לְא תֵלְכוּ: אָת־מִשְׁפָּטִי תַּצְשְׁוּ וְאָת־חֻקֹתֵי תִּשְׁמְרָוּ לָלֶכֶת בָּהֶם אֲנִי יּ

אומר, גלוי וידוע לפניו שסופן לנחק בעריות (שם ד) בימי עזרא, לפיכך כא עליהם בגדרה, אני ה' אלהיכס, דעו מי גוזר עליכס, דיין להפרע ונאמן לשלם שכר (שם ה): (ג) במעשה ארץ מצרים. מגיד שמעשיהם של מלרים ושל כנענים מקולקלים מכל במעשה ארץ מצרים. מגיד שמעשיהם של מלרים ושל כנענים מקולקלים מכל האומות, ואותו מקום שישבו בי ישראל מקולקל מן הכל (שם ו): אשר אני מביא אתבם שמה. מגיד שאותן עממין שכבשו ישראל מקולקלים יותר מכולם (שם ז): ובדקתייהם לא תלבו. מה הניח הכחוב שלא אמר, אלא אלו נמוסות שלהן, דכרים החקוקין להם, כגון מרפשיאות ואלמדיאות. ה' מאיר אומר אלו דכרי האמורי שמנו הכחים (שכת סבולד: מ"ל שם ט): (ד) את משפטי תעשו. אלו דכרים האמורים שהם בזירת המלך, שילו הל משיב עליהם למה לנו לשומרן, ואומות השולה משיבין שליהן, כגון אכילת חירו ולכים שעטנו וטהרת מי חפואת. לכך נול אני די גורים עליהן, כגון אכילת חיר ולכישת שעטנו וטהרת מי חפואת. לכך נול אני די גורים עליהן, לגון אינוס בשלי ליפטר (פול אלו הלו הלמתי חכמת ישראל ליפטר) (ח"ב שם "לבת בהם. אל מפסר מתוכם. שלו תאמר למדתי חכמת ישראל, אלך ואלמד יו): ללבת בהם. אל מפסר מתוכם. שלו תאמר למדתי חכמת ישראל, אלך ואלמד

(יג) אשר יצוד. אין לי אלא הלד, [נלדין ושומדין כגון] אוודין וחרנגולין מנין, ח"ל ליד, מכל מקום [אם כן למה נאמר אשר יצוד, שלא יאכל בשר אלא בהזמנה זאח (ח"כ פרק יא:ב; חולין פד.): אשר יאבל. פרט לממאים (ח"כ שם ג): (יד) דמו בגפשו יא:ב; חולין פד.): אשר יאבל. פרט לממאים (ח"כ שם ג): (יד) דמו בגפשו הוא. דמו הוא לו במקום הנפש, שהנפש חלוה בו: בי גפש בל בשר דמו הוא. הנפש היא הדם. דם ובפר לאון זכר, נפש לאן קבכה! (שו) אשר תאבל גבלה וטדבה. כנכלת מוף מהר רבון באין לה מומאה אלא בשנה שנכלעת בכיח הבליעה. ולמדך כאן שממאחה באכילהה [ואיכה ממחלה במגש]. ומרפה האמורה כאן לו כנסבה אלא לדרוש. וכן שנינו יכול תהא נכלת שוף ממא מממאה בכיח הבליעה, ח"ל לו כתפה אלא לדרוש. וכן שנינו יכול תהא מאין במינו מרפה (ח"כ שם פרק יב:ז): (שו) וגשא עוגו. אם יאכל קדש או יכנם למקדש חייב על מומאה או ככל שאר מומאות (שו) וגשא עוגו. אם יאכל קדש או יכנם למקדש חייב על מומאה או ככל שלר מומאות (שם" בדרים במלקות (שם יצו) בנא אני הוא אלהריב שליכ מלקות (שם יצו) בנית וקבלתם מליכם מלכותי, משחה קבלו בזרותי (מ"כ פרק יב:צ). כני אני הוא אלהריך וקבלתם מליכם מלכותי, משחה קבלו בזרותי (מ"כ פרק יב:צ). רכי

- 13-14. Covering blood. The Torah commands that when a Jew slaughters any species of kosher birds or non-domesticated kosher animals, he must cover part of the blood. This commandment does not apply to cattle, sheep, or goats. The Chinuch explains that since the soul resides in the blood, it is not proper to eat the flesh of an animal while its blood is still exposed. The species used for offerings are exempted from this commandment because sacrificial blood is never covered, so the Torah did not impose the requirement for them.
- 14. בְּמֵּלְ הְּנְאָשׁ הִיא Its blood represents its life [lit., its blood is in its soul]. Since life is dependent on the blood, the blood may be said to represent life (Rashi). Noting that the word שָּבָּי is sometimes translated as body, Ramban renders the life of any being is the blood in its body.
- 15. בְּלֶה וּשְרָמָה -A [bird] that died or was torn. Both terms indicate that the death took place in some manner other than through a valid kosher slaughter.
- 16. אין אין He shall bear his iniquity. The "iniquity" is that of eating meat of offerings or entering the Temple before purifying himself. The term אין אין אין he shall bear his iniquity,

always refers to kares (Rashi; Sifra).

#### 18.

## 46 Immorality and forbidden relationships.

With the exception of a brief passage in Chapter 21 dealing with the physical blemishes that disqualify Kohanim and sacrificial animals, the balance of *Leviticus* does not deal with the laws of the Temple service.

This chapter is the first of two that deal with the laws of immorality and the forbidden sexual relationships. In it the Torah sets forth the prohibitions, in line with the principle that אַין עוּגְשִׁין אָלָא אִם כּן מְּוּהִירִין, they do not punish unless they give a warning. Once the "warning," i.e., the prohibition, has been set forth here, the punishment is related in Chapter 20.

2. אָנִי ה' — I am HASHEM. In using this phrase, Moses seems to be speaking of himself in the first person as if he were "God." In the simple sense, Moses told the people that he had been commanded to speak to them in God's Name, and then quoted the words that God Himself had used. Alternatively, it was not necessary for him to make such a declaration. There was nothing confusing about his use of the first person, because it was clear from the circumstances that Godly

Covering Blood

<sup>13</sup> Any man of the Children of Israel and of the proselyte who dwells among them who will trap a beast or bird that may be eaten, he shall pour out its blood and cover it with earth. <sup>14</sup> For the life of any creature — its blood represents its life, so I say to the Children of Israel, "You shall not consume the blood of any creature; for the life of any creature is its blood, whoever consumes it will be cut off."

<sup>15</sup> Any person who will eat a [bird] that died or was torn — the native or the proselyte — he shall immerse his garments and immerse himself in the water; he shall remain contaminated until evening and then become pure. <sup>16</sup> But if he does not immerse [his garments] and does not immerse his flesh, he shall bear his iniquity.

18 Forbidden Relationships ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Speak to the Children of Israel and say to them: I am HASHEM, your God. <sup>3</sup> Do not perform the practice of the land of Egypt in which you dwelled; and do not perform the practice of the land of Canaan to which I bring you, and do not follow their traditions. <sup>4</sup> Carry out My laws and safeguard My decrees to follow them; I am

words were emanating from his mouth. Normally, Moses' face was covered with a veil, because the people could not tolerate the holiness upon his face (*Exodus* 34:29-35). When he conveyed the word of God to the people, however, he would remove the veil, so that it would be clear to everyone that they were hearing the Divine command. Thus, when he said, *I am HASHEM*, it was obvious that the Godliness upon him was addressing the people (*Ramban*).

The opening words of this chapter are similar to those of the Ten Commandments (Exodus 20:2). R' Hirsch writes that this similarity to the Ten Commandments demonstrates the supreme importance of morality in God's scheme for the Jewish people. Just as the nation cannot exist without the acknowledgment that Hashem is our God, so it must accept upon itself the laws of sexual purity contained in this chapter. 3. בנעז — Equpt . . . Canaan. These two lands, the one where Israel had dwelt for 210 years and the one to which they were going, were the most morally decadent in the world. By stressing the parts of those lands in which the Jews dwelled and to which they would be brought, the verse implies that those areas were the worst sections of the respective countries (Rashi; Sifra). God specifically warned the Jews to be alert to the challenge of their past and future homes because people must be especially alert to the lures of their environment. It is tempting to justify sin on the grounds that "everyone" does it.

The deeds of the Canaanites and Egyptians were the most abominable of all the nations. The apparent implication is that there is no harm in imitating the foul deeds of nations that are not evil — but this cannot be so. By singling out these two nations, the Torah teaches Jews never to think complacently that as long as they do not commit the vulgar and obscene sins epitomized by Canaan and Egypt, they will not be corrupted by lesser sins. By focusing on the worst nations, the Torah indicates that sin is a progressive process: "Ordinary" transgressions inevitably lead to more serious ones, until the sinner descends to the morass of Canaan and Egypt. Thus, a Jew must scrupulously avoid even the first step on the road to corruption (R' Moshe Feinstein).

הַחְקְתֵּיהֶם — Their traditions [lit., their decrees]. Israel is en-

joined to avoid the deeply ingrained customs of the nations, such as attending theaters and stadiums to watch gladiators. R' Meir says that this refers to the superstitions of the Emorites. [Modern equivalents of such superstitions would be that a black cat or walking under a ladder are "bad luck"] (Rashi; Sifra; see Shabbos 67a). Sifra adds that the prohibition includes attempts to make oneself look like the nations and to imitate their promiscuous practices.

The exhortation not to follow the traditions of the nations is couched in terms of חקתיהם, literally their decrees, the same term that is used to describe the commandments of the Torah that defy human logic, It is common for people to think that a nation's culture is predicated upon a set of rational norms, and that any "civilized" person must accept them, unless he is demented. The truth is, however, that culture is an accumulation of practices, many of which are not in the least logical. This explains how different societies have widely divergent cultures, and how so many of them can consider other societies to be comical, primitive, or even barbaric. The difference between Judaism's "decrees" and the "decrees" of other societies is simply that the former are God given, while the latter are devised by man and canonized by his habits. Therefore, the Torah cautions us to avoid falling into the habit-forming, mind-molding trap of imitating the practices of alien societies (R' Shlomo Wolbe).

R' Hirsch (Horeb para. 505) summarizes the laws of this commandment: "You may imitate the nations among whom you live in everything which has been adopted by them on rational grounds, and not on grounds which belong to their religion or are immoral; but do not imitate anything which is irrational or has been adopted on grounds derived from their religion, or for forbidden or immoral purposes. You may not, therefore, join in celebrating their holy days, or observe customs which have their basis in their religious views. You must not, however, do anything which disturb their holy days or mar their festival spirit; and do not parade your non-participation in their holy days in a manner that might arouse animosity."

4-5. אְמְתֶּנְיי. My laws. . . My decrees. Laws are practices that would be dictated by reason even if they were not

יְּ אֱלָהַכּוֹן: הּוְתִּשְּׁרוּן יָת קְּיָמֵי וְיָת דִּינֵי דִּי יַעְבָּר יְתְהּוֹן אֱנָשָׁא וְיַחֵי בְהּוֹן חַיַּי קַלְמָא אָנָא יִיִּ: יְּנְבֵר לְּכָל קָרִיב אָמָּךְ הִיא לָא תְנַלֵּי עְרְיַת אָבּוּך לָא תְנַלֵּי אָמָּךְ הִיא לָא תְנַלֵּי עְרְיַת אָבּוּך הִיא: אַמָּר הִיא לָא תְנַלֵּי עְרְיַת אָבּוּך הִיא אָנָא אַמָּר הִיא לָא תְנַלֵּי עְרְיַת אָבּוּך הִיא אַנָּא הַעְרַיַת אָבּוּך וֹעָרְיַת אָבּוּך הִיא מִן הַעְרַיַת אָבוּך לָא תְנַלֵּי עֶרְיִתָה: העָרְיָת הַעְרַיַת אָבוּך לָא תְנַלֵּי עֶרְיִתָה: הַעְרְיַת בָּת בְּנָרְ אוֹ בַת בְּרַתְּן לָּא יִנְיַרְ אָּי הַעֶּרְיַת בַּת בְּנָרְ אוֹ בַת בְּתַּךְ לָא

ה יהוֹה אֱלְהֵיכֶם: וּשְׁמַרְתֵּם אֶת־חֻּלְתֵּי וְאֶת־מִשְׁפָּטֵׁי אֲשֶׁר
 וְיַצְשֵׁה אֹתָם הָאָדָם וָחַי בָּהֶם אֲנִי יהוֹה: אִישׁ אֶל־כָּל־שְאַר בְּשָׁרוֹ לִא תִקְרְבִּוֹ לְגַלְּוֹת עֶרְוָה אֲנִי יהוֹה: עֶרְוֹת אָבֶיךּ וְעֶרְוֹת אִמְּךְ לְא תְגַלֶּה אִמְּךְ
 הְנֵלֵה עֶרְוֹת אָבֶיךּ הָוֹא: עֶרְוֹת אֲשֶׁת־אָבֶיךּ לְא תְגַלֶּה אִמְּךְ
 הְנֵלֶה עֶרְוֹתָה: עֶרְוֹת אַבֶּיך הָוֹא: עֶרְוֹת אֲשֶׁת־אָבֶיך לְא
 הְנֵלֶה עֶרְוֹתָן: עֶרְוֹת בַּיִת אַוֹ מוֹלֶדֶת הְּוֹץ לְא
 הְגַלֶּה עֶרְוֹתָן: עֶרְוֹת בַּיֹת־בִּנְךְ אִוֹ בַת־בִּנְלְּ אִוֹ בַת־בִּנְלְּ אִוֹ בַת־בִּנְלְ אוֹ בַת־בִּנְלְ אִוֹ בַת־בִּנְלְ אֹז

אכיו גלה (כימ) מה להלן אשה אכיו אף כאן אשה אכיו (סנהדנין נד.): רערות אמך. להכיא אמו שאינה אשה אביך. לרכות לאחר מיתה להכיא אמו שאינה אשה אביך. לרכות לאחר מיתה (שס): (ש) בת אביך. אף כת אטסה במשמע (יכמות ככ:): מולדת בית או מולדת הרץ. בין שאומרים לו לאכיך קיים את אמה ובין שאומרים לו הולא את אמה ובין שאומרים לו הולא את אמה ובין באומרים לו הולא את אמה וכין ממדכת או נתינה: (יכמות כב.) כנון ממזכת או נתינה: (יכמות בת בגך וגר'. בכתו מאטסתו הכתוכ מדבר (סנהדנין ש.) וכתו וכת כתו מאשת אט למדין מערות אשה וכתה, שנאמר בהן לת תנלה בין שהיא ממט בין שהיא מאיש אתר (יכמות ככ:): ערות בת בגך. קל

חכמת האומות (שם יא): (ה) ושטרתם את חקותי. לרטת שאר דקדוקי הפרשה שלא פרט הכתוב [בהס] (שם יצ). דבר אחר, ליתן שמירה ועשייה לחוקים, ושמירה ועשייה לחוקים, ושמירה ועשייה לתוקים, ושמירה ועשייה לתשפסים (שם פרשחא פר) לפי שלא נתן אלא עשייה למשפסים ושמירה לחוקים (לשל פסוק ז): חדי בהם. לשה"ב, שאם תאמר בשה"ז והאא סיפי הוא מת (ת"כ שם): אני הי. נאמן לשלם שכר (שם): (ו) לא תקרבו. להדיר הנקבה כזכר לכך נאמר לשן כנים (שם פרק יניא): אני הי. נאמן לשלם שכר (שם ב): (ו) ערות אביר. זו אשת אביר, זו אשת אריך. או אינו אלא משמש, נאמר כאן ערות אביר ונאמר להלן ערות אביר. זו אשת אביר נאמר להלן ערות אביר. זו אשת אביר נאמר להלן ערות אביר. זו אשת אביר ונאמר להלן ערות

commanded by the Torah, such as the prohibitions against robbery, immorality, idolatry, blasphemy, and bloodshed. *Decrees* are those that are unfathomable by human intelligence, such as the prohibitions against the consumption of forbidden meat, wearing mixtures of wool and linen, and the laws of the removal of contamination. Because these laws are beyond human logic, the verse ends with *I am HASHEM*, *Your God*, i.e., these are God's decrees and it is not for you to decide whether or not they are worthy of your approval (*Rashi; Sifra*).

Many commentators have noted that the word is derived from ppn, to engrave into metal or stone. This implies an unyielding permanence that is impervious to changing ideas or conditions. Thus, the Torah's decrees are eternally valid, understood or not. By juxtaposing the logical laws with the metalogical decrees in this verse and the next, the Torah implies a similarity between them, as if even the laws are not subject to human logic. R' Yosef Dov Soloveitchik explained that a person commits himself to a chok he cannot understand because the inner tzelem Elokim [image of God] within the Jew recognizes that there are truths that are above the limited human intellect. Many of life's most important decisions - such as the ideals and people one will love and sacrifice for - are based on considerations that may be called a "light from within," considerations that reflect the person's true inner self. The same sort of commitment is required for a proper acceptance of the Torah's "logical" laws, because human intelligence is not a reliable measuring rod even for such parts of man's legal code. For example, no law is as universally accepted as that against murder, yet "logic" can permit people to nibble at the fringes of the sanctity of life, by arguing that a fetus is less than a true life or that suffering or impaired people are unworthy of life or that human life is no more worthy of preservation than animal life. Consequently the Torah

stresses that one must accept the Divine origin and unchanging nature of the Torah's laws with the same faith that one accepts its decrees.

וושְׁשְּה. . אַשְּׁהָה — Carry out. . . safeguard. Carry out means to perform the mitzvos as commanded. Safeguard implies the responsibility to take any necessary measures to avoid the possibility of transgression. Carry out also has the connotation of performing positive commandments that require active performance, while safeguard refers to negative commandments and the need to refrain from violating them

5. אַרְיּ בְּרָשׁ — And by which he shall live. Ramban writes that the term by which he shall live refers particularly to the "social commandments" between man and his fellow man, such as the laws governing property and debts, and those forbidding murder and robbery. Only if society adheres to this body of law can life be peaceful and stable.

The Sages derive from the expression by which he shall live that the commandments were given for the sake of life, not death. Therefore, if the performance of a commandment may endanger life — such as the familiar case of a patient who must be rushed to a hospital on the Sabbath — the need to preserve life supersedes the observance of the Sabbath. The exceptions are the three cardinal sins: idolatry, forbidden sexual relationships, and murder; and cases where violation of commandments would cause desecration of God's Name (Sanhedrin 74a).

Homiletically, *Chiddushei HaRim* interpreted this commandment to teach that a person should not perform commandments apathetically. Rather, we are enjoined to find in the commandments our primary source of joy, enthusiasm, and life — you are to live through the commandments.

6-18. Forbidden relationships. The laws governing sexual relationships are the key to Jewish holiness. As the Sages

HASHEM, your God. <sup>5</sup> You shall observe My decrees and My laws, which man shall carry out and by which he shall live — I am HASHEM.

Forbidden Relationships

- <sup>6</sup> Any man shall not approach his close relative to uncover nakedness; I am HASHEM.
- <sup>7</sup> The nakedness of your father and the nakedness of your mother you shall not uncover; she is your mother, you shall not uncover her nakedness.
  - <sup>6</sup> The nakedness of your father's wife you shall not uncover; it is your father's shame.
- <sup>9</sup> The nakedness of your sister whether your father's daughter or your mother's daughter, whether born to one who may remain in the home or born to one who must remain outside of it you shall not uncover their nakedness.
  - 10 The nakedness of your son's daughter or your daughter's daughter you shall not

state, wherever one finds safeguards of chastity, there one finds holiness (Vayikra Rabbah 24:6). This concept is expressed in the first step of Jewish marriage, in which the groom betroths his bride and says, יַּהָרִי אָתְ מְּקְרֵשֶׁת לִי, You are consecrated to me. The formula speaks of consecration because, from its outset, Jewish marriage is founded on holiness.

The name given to these illicit relationships is גלוי ערוה, the uncovering of nakedness or shame. Sfomo comments that it would have seemed logical to permit close relatives to marry, since they would be suited to one another, and their common values and similar personalities would be likely to produce good offspring — witness the union of Amram and his aunt Yocheved, whose children were Moses, Aaron, and Miriam. That would be so if both partners to the marriage were dedicated to noble goals, but, human nature being what it is, the great majority of people seek pleasure, not challenge, and they would use the permissibility of close relatives to indulge their lowest instincts. The result would be not spiritual greatness, but promiscuous hedonism. Consequently, close relatives are forbidden to marry one another. The Torah classifies the levels of forbidden closeness in terms of blood relationships, and it regards husbands and wives as having the same level of closeness. Therefore, for example, even after the death of fathers, uncles, and brothers, their widows remain forbidden to their former in-laws. A niece, however, is permitted to marry her uncle, because, as part of the next generation, she is not on the same level as her parents.

R' Hirsch notes that the name uncovering of nakedness or shame is well chosen. Sexual relationships among animals are purely physical, instinctive, unbridled acts. For human beings to sink to that level, however, would topple their relationship from the pedestal of holiness and cast it down to the slime of nakedness and shame. They fall from the human to the animal.

In the case of the forbidden relationships listed below, no marital status can exist; even if the two people were to carry out the entire marriage ritual, it would not be binding and none of the marital obligations would apply. They are living in sin and are not man and wife.

**6. אַאַר בְּשְרוּ**His close relative. This is an introductory statement that refers to the long list of incestuous relationships that follows.

לא תקרבו — Shall not approach. The commandment is in the

plural to teach that it applies equally to men and women (Rashi: Sifra).

אָני ה' — I am Hashem. I can be relied upon to reward those who obey Me (Rashi). Although Rashi commented on verse 4 that this declaration is used for commandments whose reasons are unknown, it may also be that the Torah looks thousands of years ahead to times when immorality has become the norm of "sophisticated" people. To such people, the Torah's strictures regarding morality may well seem like inexplicable decrees.

7. עְּרְוַת אָבּוּף — The nakedness of your father. One "exposes his father's nakedness" by cohabiting with one's father's wife, even if the woman is not the mother of the perpetrator, i.e., do not live with any woman who was ever married to your father (Rashi; Sanhedrin 54a).

The word קרוף can be translated either nakedness or shame. Although the primary translation is nakedness, in the sense that immorality "exposes" something that should properly be covered, where the context dictates it, we render it shame.

- **8. אַשְּריאָבּוּף** Your father's wife. The apparent repetition of the prohibition stated in the previous verse teaches a new law: Even after your father's death, when she is no longer married to him, she remains forbidden to you (Rashi; Sanhedrin 54a).
- 9. בְּת־אָבִיהְ Your father's daughter. Even a daughter born out of wedlock (Rashi).

שולרה בית Whether bom to one who may remain in the home. Literally bom in the home, this is a euphemism for a sister born out of wedlock to a woman whom the father would be permitted to marry according to Torah law. Thus, if she and the father chose to sanctify their relationship through marriage, the mother would be permitted to remain in the home. Conversely, the next phrase of the verse, which speaks of a sister bom to one who must remain outside of it, refers to a child born to a mother who would be forbidden in marriage to the man who fathered her child, for example, a mamzeres (Rashi; Yevamos 23a).

10. בּת־בְּגָּהְ — Your son's daughter. The case here is that the parent of this forbidden granddaughter — your son or your daughter — was born to you out of wedlock. The verse could not be speaking about a granddaughter born of a legitimate child, because that prohibition is found in verse 17, which states clearly that a man is forbidden to live with a woman

תגלי עריתהו ארי עריתה אניו: יא עַרַיַת בַּת אַתַּת אבוּך דילידא מו אַבוּך אַחַתַּך היא לא תגלי עריתה: יבעריַת אַחַת אַבוּך לַא תַגלי קריבת אַבוּך הַיא: יג עַריַת אחת אמר לא תגלי אַרַי קַריבת אמּרָ היא: ירערית אח אבור לא תגלי לאתתה לא תקרב אָתַת אַח אַבוּךְ הִיא: טו ערית בּלתַרְ לא תַּגַלֵּי אָתַת בָּנָךְ הָיא לַא תְגַלֵּי עַרְיִתַה: טוערית אחר אחור לא תגלי ערית אַחוּך היא: ייעריַת אתתא וברתה לא תְגַלֵּי יַת בַּת בְּרָה וַיַת בַּת בְּרַתַּה לָא תַּפֶּב לָגַלַאָה עַרִיַתָה קריבן אנין עצת חָטָאָין הָיא: יַּהַנָאָתָע עָם אֲחַתַהּ לַא תַּפֶּב לָאַעָקָה לְגַלַאַה עַרִיתַהּ עלה בַּחַיַּהַא: יש וּלָאתַתא בּרחוּק סובתה לא תקרב לגלאה עריתה: כוּלאתת חַבָּרֶךְ לַא תַתַּן שָׁבְבַתַּךְ לוַרעַא לָאָסְתַאַבָא בַה: בּאוּמְבָּנֵיךְ לַא תְתֵּן לאַעבַּרַא לִמלֶרְ וַלַא תְחַלֵּל יַת שְמא רַאַלַהַר אַנַא יִיַ: כבּ ויַת דְּבוּרַא לַא תשבוב משבבי אתתא תועבתא היא: בגובכל בעירא לא תתן שכבתה לאסתאבא בה ואתתא לא תקום קדם בעירא למשלט בה תבלא הוא:

ערות א תגלה ערותו כי ערותה הנה: בת־אשת אביר מולדת אַביר אַחותר הוא לא תגַלה ערות אחות־אביר לא תגלה ערות אחות־אמר לא יג שאר אביך הוא: יר תגלה כי־שאר אמר הוא: אחי־אביר לא תגלה אל־אשתו לא תקרב דרתר ערות כלתך לא תגלה אשת בנר הוא לא תגלה ערותה: יים הוא לא ערות אשת־אחיר י לא תגלה ערות אחיר הוא: ערות אשה וֹבתה לֹא תַגַלֵה אַת־בַּת־בְּנַה וְאֵת־בַּת־בִּתָּה לָא תַקַח לגלות ערותה שארה הנה ומה הוא: ואשה אל־אחתה 🗝 יי לא תקח לצרר לגלות ערותה עליה בחייה: ואל־אשה בּ בָּנְדַת טָמָאַתָה לָא תִקָּרָב לְגַלְּוֹת עָרְוַתַה: וָאֵל־אֶשֶׁת בּ אַמיתְרְ לְא־תְתֵּן שְׁכַבְתִּךְּ לְזֵרֵע לְטַמְאַה־בַה: וּמזַרער גּיַ לארתתו להעביר למלך ולא תחלל אתרשם אלהיד בּ אַנִי יהוָה: וָאֶת־זַבֶּר לָא תִשְׁבַּב מִשְׁבִּבִי אָשָׁה תְּוֹעָבָה [רביעי] בּג הַוא: וּבְכַל־בָּהַמַה לָא־תַתַּן שכבתה ואשה לא־תַעַמר לפני בהַמֵה לִרְבְעָה תַּבֶל הְוּא:

יקח את אשה ואת אמה (להלן כ:יד) לשון קיחה. אכל אנם אשה מותר לישא בתה (יכמות לו): [שארה הגדה. קרובות זו לזו: זמה. עלה, כתרגומו עלת חטאין, שילרך יוטלך לזו:: [שארה הגדה. קרובות זו לזו: זמה. עלה, כתרגומו עלת חטאין, שילרך יוטלך למעות:] (יח) אל אחותה. שתיק כלחת (קרושין נ:): לצרר. לשון לרה לעשות את זו לרה לזו: בחייה. למדך שאם גרשה לא את אתוחה כל זמן שהיא בחיים: (בא) למלך. עבודה זרה היא ששמה מולך (סנהדרין סד.) וזו היא עבודתה שמוסר בנו לכומרים ועששין שתי מדורות גדולות ומעבירין את הבן (ברגליו) בין שתי מדורות החש לכומרים (שם): לא תתוך. זו היא מסירתו לכומרים (שם): לא תתוך. זו היא מסירתו לכומרים (שם): להעביר למלך. זו העברת האש האם (שב): (בג) תבל הוא. לשון קדש וערוה וניאוף, וכן ואפי על תכליתם (ישעיה האש בת) (בג) (בג) תבל הוא. לשון קדש וערוה וניאוף, וכן ואפי על תכליתם (ישעיה האש בת) (בג) (בג) תבל הוא. לשון קדש וערוה וניאוף, וכן ואפי על תכליתם (ישעיה

and her daughter or any of her grandchildren. Such a granddaughter is forbidden to her grandfather (Rashi; Sanhedrin 97a).

11. אָשֶרְ אָבִין — Your father's wife's daughter. Since verse 9 prohibits even a half sister born out of wedlock, why does this verse speak only of your father's wife? The Sages expound that the mother need not be literally married to the father, but she must be eligible halachically to be your father's wife, meaning that if the mother is a non-Jew or a non-Jewish slave — neither of whom can contract a valid marriage to a Jew — her daughter is not considered a sister to her consort's children, and would not be forbidden under this prohibition (Rashi; Yevamos 23a).

מולְרָח אָבּיך — Born to your father. But you are permitted to marry your stepsister, since she is not your sister, either by your father or by your mother (Rambam, Hil. Issurei Biah 3:2).

רש"י (כתך, אלא לפי שאין מזהירין מן הדין למדוה מגזרה שזה במסכת יכמות (ג.) יי [ס"א כריתות (ה.)]: (יא) ערות בת אשת אביך. לימד שאיט חייב של אחותו לס"א כריתות (ה.)]: (יא) ערות בת אשת אביך. לימד שאיט חייב של אחותו למשפה ונכרית. [לפי שאמר למעלה מולדת חוץ, שאומרים לאביך הולא, יכול אף משפחה ונכרית.] לכך נאמר בת אסת אם אפיך בכלאויה לקידושין ויכמות כג.): (יד) זי משפחה ונכרית! לכך לאת תבלה. ומה היא ערות אותו לא תקרב: (טו) ערות אשת בגך היא. לא אמרתי אלא בשים לככך אישות בה, פרט לאטסה (יכמות לז.) משת בגך היא. לא אמרתי לל מים פרק יוי): (יו) ערות אשה ובתה. לא אמר הכתוב (יל ושלא מ"ל בואלי הלאבונה, לכך לאמר לא תקח, לשן קיתה. וכן לשנין הטוב, לשר המוב, אשר

15. אַשֶּׁת בּנְךְּ הוּא — She is your son's wife. By specifying that she is the son's wife, the Torah indicates that a man is forbidden only to a woman who had been married to his son; if they lived together out of wedlock, she would not be forbidden to the father (Rashi; Sifra).

den.

18. אְחָהָה אָל־אָחָהְה — A woman in addition to her sister. As the verse states below, the prohibition applies as long as the first married sister is still alive, even if she had been divorced. Upon the death of the first sister, however, the ex-husband

uncover their nakedness; for they are your own shame.

- 11 The nakedness of your father's wife's daughter who was born to your father she is your sister; you shall not uncover her nakedness.
  - 12 The nakedness of your father's sister you shall not uncover; she is your father's flesh.
  - <sup>13</sup> The nakedness of your mother's sister you shall not uncover; for she is your mother's flesh.
- <sup>14</sup> The nakedness of your father's brother you shall not uncover; do not approach his wife, she is your aunt.
- <sup>15</sup> The nakedness of your daughter-in-law you should not uncover; she is your son's wife, you shall not uncover her nakedness.
  - <sup>16</sup> The nakedness of your brother's wife you shall not uncover; it is your brother's shame.
- <sup>17</sup> The nakedness of a worman and her daughter you shall not uncover; you shall not take her son's daughter or her daughter's daughter to uncover her nakedness they are close relatives, it is a depraved plot. <sup>18</sup> You shall not take a worman in addition to her sister, to make them rivals, to uncover the nakedness of one upon the other in her lifetime.
- <sup>19</sup> You shall not approach a woman in her time of unclean separation, to uncover her nakedness. <sup>20</sup> You shall not lie carnally with your neighbor's wife, to contaminate yourself with her.
- $^{21}$  You shall not present any of your children to pass through for Molech, and do not profane the Name of your God I am HASHEM.

Sodomy and with any animal to be contaminated with it; a woman shall not stand before an animal for Bestiality mating, it is a perversion.

may marry the surviving sister (Rashi).

Molech

- לְצְרֹר To make them rivals. This phrase indicates the reason for the prohibition. Sisters should live in love and harmony, not rivalry and strife. That is why the prohibition is removed upon the death of the first sister (Ramban).
- 19. בְּנֵרֶת טְמְאָתָה In her time of unclean separation. This law applies to both the regular monthly period and to a zavah, as discussed above in 15:19-30.
- 21. Molech. Molech was an idol whose worship, as described below, was prevalent in Canaan. It is the only sin in the entire chapter that does not involve sexual conduct, but it is included because, like immorality, its practice contaminated the Land and led directly to the Divine expulsion of the Canaanites (vs. 24-28). Molech is mentioned here as an example of the idol worship that made the inhabitants of the Land so contemptible in God's eyes (Ramban). It may be that Molech was juxtaposed with the chapter of immorality because its worship involved children; like immorality, it demonstrated people's readiness to debase future generations to satisfy their own passions.
- R' Bachya explains the juxtaposition between Molech and immorality. Both the idol worshiper and the person who engages in immorality are similar in that they are treacherous to the one entitled to their loyalty. In forbidding idol worship, God refers to Himself as a jealous God (Exodus 20:5). The concept of jealousy refers to the outrage someone feels when another person takes a thing that is rightfully his. The Torah uses the term to describe God's anger when someone transfers his reverence from God to an idol, and also that of a husband when his wife is unfaithful (Numbers 5:14).

Sfomo explains that Molech is more contemptible than any other form of idol worship. The Jew who serves Molech may bring his animal-offerings to God's Temple, but his children — who are the most precious to him — he brings to Molech, thus demonstrating conclusively where his loyalties are.

לא־תַּחַן לְתְּעָבּיר — You shall not present. . . to pass through. According to Rashi, the worship of Molech involves two sins, one by the parents and one by the priests. The parents hand their child to the priests, who, in turn, make two bonfires and walk the child between the fires. Rambam (Hil. Avodah Zarah 6:3) maintains that the parents present their child to the priests, who then return him to them. Then, the parents themselves pass their child through the flames. Ramban agrees, but adds that the child was actually burned to death and consumed by the flames.

- י פְלֹא תְחַלֵּל And do not profane. The service of Molech is an egregious profanation of the Name, because gentiles will find it incomprehensible that Jews offer animals to God, but offer their children to an idol (Ramban).
- 22-23. Sodomy and bestiality. The chapter of immorality ends with two forms of sexual perversion: homosexuality and bestiality. The harshness with which the Torah describes them testifies to the repugnance in which God holds those who engage in these unnatural practices.
- 22. הזעבה An abomination. None of the relationships given above are described with this term of disgust, because they involve normal activity, though with prohibited mates. Homosexuality, however, is unnatural and therefore abominable.

בד לא תסתאבון בכל אליו ארי בכל אליו אסתאבו עממיא די אנא מגלי מז קדמיכון: כה ואסתאבת ארעא ואסערית חובה עלה ורוסינת ארעא ית יתבהא: כו ותשרון אתון ית סימי וית דיני ולא תעבדון מכל תועבתא האליו יציבא וגיורא דיתגיר ביניכון: מאדי ית בל תועבתא האליו עבדו אנשי ארעא די קדמיכון ואסתאבת ארעא: כחולא תרוקן אַרעא יַתכון בְּסָאַבִיכון יַתַה כָּמַא דרוסינת ית עממיא די סדמיכוו: כס ארי פל די יעבר מכל תועבתא האליו וישתיצוו נפשתא דיעבדוו מגו עמהוו: לוֹתְטָרוּן יַת מַטְרַת מֵימְרִי בְּדִיל דּלַא למעבד מנימוסי תועבתא דאתעבידו קַדְמֵיכוֹן וָלַא תִסְתַּאֲבוּן בָּהוֹן אַנַא יִיַ אלהכוו:

בּר אַל-תְּטַמְאוּ בְּכָל-אֵכֶה בָּי בְכָל-אֵכֶה נִיִּטְמְאוּ בִּנְים אָנִי יהוָה אֱלְהֵיכֶם וְלֹא תִשַּׁמְאוּ בָּהָם אָנִי יהוָה אֱלְהִיבֹּת אֲשֶׁר בְּאֲכֶר וְלָא תִשְׁמִּי בָּלְר־אֲעֶׁר וְאָבְּקֹר אַוֹנָה בִּי בָּל-אֵבֶר וֹנִיטְמָא הָאָרֶץ וֵאֶפְּקֹר אַוֹנָה מִיּ עָלֵיהָ וַתָּקָא הָאָרֶץ אֶתְּרְלְּא תַּעֲשׁוּ מִכְּּל הַתְּוֹעֵבְת הָאֵל הַתְּעִבֶּה הַּאֵלֶר וְנְאָת־מִשְׁפָּטִי וְלְא תַעֲשׁוּ מִכְּּל הַתְּוֹעֵבְת הָאֵל הַתְּעִבְּת הָאֵלֶר וְנְאָתְר לְפְנֵיכֶם וְתִּשְׁמָת מָבֶּרָב עַמָּם אִתְר כִּי הָאָר וְנְבָּרְתְוּ הַנְּנְיכֶם בְּטִמֵּאְבֶם אֹתֶה בַּאֲשֶׁר קָאָה אָת־כִּי הַאָּעֶר לְפְנֵיכֶם בִּי בְּלְתֹי אֲשֶׁר וְלְא תַעֲשְׁת מִבֶּלְב עַמָּם: וּשְׁמַרְתֵּם אָת־כִּי בְּעָבְית הָאָלְה וְנִבְרְתְּוּ הַנְּבְּלְתוֹי הָעִשְׁת מִבֶּלֶר עַמָּם: וּשְׁמַרְתָּם בְּעָבְית הָאָבְר וְנְשְׁמְרְתָּם בְּעָמָם: וּשְׁמַרְתָּם בְּעָבוּת הָּתְלְּתְם בְּעָמָם: וּשְׁמַרְתָּם בְּעָבְּיוֹת הָלְתְּעִבְּת הָבְּעְבוֹי בְּעָשְׁת מִבֶּלֶר עַנְּשְׁבְּיוֹת הַתְּוֹעבְר עַמָּם: וּשְׁמַרְתָּם בְּעָבוּת וְלָא תִשְּשְׁתְוֹ בְּבְּעְמוֹת הַלְעָשׁוֹ לְבְּלְתוֹי הְנִבְּרְתְוּ בְּשְׁמִרְתְּם בְּעָמִילְ בְּלְתִיי בְשׁוֹת הָעְשְׁתְר לִבְּנִיכֶם וְלְא תִשְּמְאוּ בְּבָּעְיוֹת הָלְנִילְם בְּלְּתְיוֹ בְּלְתֹי בְשְׁתוֹת הָעְשְׁת בְּבְּבְעוֹי הְנִהְהְבְּלְתוֹי בְּלְלֹת תְשָׁמְאוּ בְּבָּבְישוֹת הָלְבְית בְּבְּעִים וְלְא תִשְּבְּתְוֹי בְּשְׁתְּוֹ בְּבְּתְּבְּיוֹת הַלְיִבְיבְים וְלְא תִשְּבְּאוֹי בְּבָּבְיּלְית הְעָבְּבּית בְּבָּב בְּתְּבּיב בְּבָּב בְּבְּישׁוֹת בְּבְּבּית בְּבָּב בְּבָּית בְּבְיּת בְּבְּבּית בְּבָּב בְּבְיּת בְּבְּבְיּבְיּת בְּבְּבּית בְּבְבְּבְּעוֹים בְּעִבְּית בְּבְבּלְית בְּבְּבְּבּית בְּבָּבְית בְּיבְיבְית בְּבּית בְּבְּבּית בְּבָּב בְּעִבְּית בְּבִית בְּבּית בְבּבְרְבּית בְּבָּית בְּבְבּית בְּבְבּית בְּבְּבּית בְּבְבּית בְבְיבּית בְּבְּבּית בְּבְבּית בְּבִית בְּבּית בְבּבּית בְּבִית בְבְבּית בְּבְבּית בְּבְבּית בְּבְית בְּבְבּית בְּבְּבּית בְּבּבּית בְּבְבּית בְּבְבּית בְּבּבּית בְּבִית בְּבְּבְית בְּבּית בְּבִית בְּבִית בְּבְית בְּבְּבּית בְּבּית בְּבּית בְּבִית בְּבּית בְבְּבּית בְּבּבּית בְּבְית בְבָּבְית בּבּבּית בְּבִיי בְּבְית בְּב

פ׳ פסוקים. כ״י כ״ל סימן. עד״ו סימן.

רש"י

הזכר והנקבה במשמע (ח"כ פרשתה טיכ): (ל) ושמרתם את משמרתי. להזיר בית דין על כך (שם פרק יג:כב): ולא תטמאו בהם אני ה' אלהיבם. הה הם מטמחו היני הלהיכם והתם מסחיבים לי בכם והתם מסחייבים כלייה. לכר נהתר הני ה' הלסיכם ושם):

, י:כה). [ד"א,] חבל הוא לשון בלילה וערבוב, זרע אדם וזרע בהמה: (בח) ולא תקיא הארץ אתבם. משל לבן מלך שהאכילוהו דבר מאום, שאין שומד במעיו אלא מקיאו. כך ארן שראל אינה מקיימת טוברי עבירה (מ"כ קדושים סרק יביוד) ומרגומו ולא תרוקן, לשון ריקון, מריקה עלמה מהם: (בט) הנפשת העשת.

24-30. The holiness of the Land. The concluding verses of the chapter provide an important insight into the nature of *Eretz Yisrael*. The Land's holiness is such that it cannot tolerate the sort of sins described in this chapter, and it was about to vomit out its Canaanite inhabitants because they persisted in these activities. In *Rashi's* parable, the Land is like a prince, a young man with a delicate constitution, who was given spoiled food. He cannot digest it and so he disgorges it. Similarly, the Holy Land cannot abide sinners in its midst and, as the Books of the *Prophets* proclaim, when the Jews themselves began to indulge in such behavior, they, too, were disgorged.

It is illustrative that the Egyptians, despite being as corrupt as the Canaanites, were not spewed out of their land. Though the sins set forth in this chapter apply everywhere in the world, their perpetrators are not expelled from Egypt or any other land. Only *Eretz Yisrael* expels those who contam-

inate it, because the immediate guardianship of *Eretz Yisrael* is not assigned to the heavenly forces. God uses such intermediaries as the conduits of His providence to other lands, but *Eretz Yisrael* is God's own province, and as such it demands a higher standard of behavior.

This explains why the Samaritans who were resettled in Eretz Yisrael (see Il Kings 17:26) and continued to serve their idols were punished by God. Although idolatry is forbidden to gentiles, they were not punished for it in their own homeland, only when they did it in Eretz Yisrael. The sin was the same, but the holiness of the place was different.

The Sages teach that the holiness of *Eretz Yisrael* is so great that someone who lives outside it is regarded as if he had no God, in comparison to someone who lives there (*Kesubos* 110b). For this reason, too, the Patriarchs recognized instinctively that the holiness of the Land required a higher standard of behavior, so they observed all the

The Holiness of the Land <sup>24</sup> Do not become contaminated through any of these; for through all of these the nations that I expel before you became contaminated. <sup>25</sup> The Land became contaminated and I recalled its iniquity upon it; and the Land disgorged its inhabitants. <sup>26</sup> But you shall safeguard My decrees and My judgments, and not commit any of these abominations — the native or the proselyte who lives among you. <sup>27</sup> For the inhabitants of the Land who are before you committed all these abominations, and the Land became contaminated. <sup>28</sup> Let not the Land disgorge you for having contaminated it, as it disgorged the nation that was before you. <sup>29</sup> For if anyone commits any of these abominations, the people doing so will be cut off from among their people.

<sup>30</sup> You shall safeguard My charge not to do any of the abominable traditions that were done before you and not contaminate yourselves through them; I am HASHEM, your God,

# THE HAFTARAH FOR ACHAREI APPEARS ON PAGE 1173

During non-leap years Acharei is always read together with Kedoshim. The Haftarah for Acharei is then read.

During leap years when Erev Rosh Chodesh Iyar coincides with Acharei, the regular Haftarah is replaced with the Haftarah for Shabbas Erev Rosh Chodesh, page 1207.

When Shabbas HaGadol coincides with Acharei, the regular Haftarah is replaced with the Haftarah for Shabbas HaGadol, page 1220.

See note on page 1173 for further exceptions.

commandments in *Eretz Yisrael*, even before the Torah was given. Thus, Jacob married two sisters in Charan, and as soon as he and his family arrived in the Land, Rachel died. Because of her righteousness, she was privileged to die in the Land; because of his righteousness, he did not live with sisters once he had arrived in *Eretz Yisrael (Ramban)*.

- 25. אַדְהַיִּ And . . . disgorged. Although the expulsion of the Canaanites had not yet taken place, the verse speaks of it in the past tense. Once a person or a nation has reached a point where God's wisdom determines that an outcome is certain, Scripture speaks of it as if it already happened. It is in the nature of prophecy that it looks to the inner spiritual values that determine future events.
- 26. בּשְׁמֵרְ מָּם אַתָּה But you shall safeguard. The suffix מַחָּ means you; thus the word מַאָּה, you, is superfluous. The word is directed at the courts and the leaders, placing upon them the responsibility to prevent others from sinning. Alternatively, the word you offers encouragement to the Jewish people, as if to say, "You are the ones who lived in Egypt, a land that was awash in debauchery, yet the purity of your family lives remained unimpaired. Surely you can maintain your purity in your own land" (Or HaChaim).
- 29. יְנְבְּרְתוּ Will be cut off. All the sins mentioned in this chapter incur kares, even those that are subject to the death penalty. The death penalty is imposed only if the sinner was warned that his act was forbidden and that it was a capital

offense. Otherwise, if he committed the act intentionally, he is punished by *kares*.

30. יְּשְׁמֵּרְתֵּח אָתְּ הְשְּׁמְרְתָּח אָת הְשְׁמֶּרְתָּח — You shall safeguard My charge. It is incumbent upon the local courts and the Sages to impose any restrictions that may be necessary to prevent transgression of the Torah's commandments. For example, in order to prevent violation of the forbidden liaisons of this chapter, the Sages forbade the חוץ, אָנְיוֹת לָעְרִיוֹת secondary arayos. Among them are: a grandmother, a grandfather's wife, great-granddaughter, etc. The complete list may be found in Even HaEzer 15.

אָני ה' אֵלְהְיְּכֶּם — I am HASHEM, your God. But if you contaminate yourselves with these sins, I cannot be your God; you will have cut yourself off from Me. What pleasure can I have from you? You will deserve annihilation. Therefore, Scripture stresses, I am your God (Rashi; Sifra).

ם מסוקים. בייי בייל סימן. עד"ז סימן. ש" — This Masoretic note means: There are 80 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics עד"ז and מ"ד"ז.

The first mnemonic means "for everything," because this Sidrah includes the extremes of spiritual purity — which is achieved on Yom Kippur — and spiritual contamination, i.e., the immorality that can cause Israel to be expelled from its Land. The second mnemonic, עריץ means "strayed" in Aramaic, an allusion to the sin of immorality (R' David Feinstein).

ונו

# אונקלוס

אוּמַלִּיל יָיָ עָם מּשֶׁה לְמֵימָר: בּמַלֵּל עָם בָּל בְּנִשְׁתָּא דִבְנִי יִשְׁרָאֵל וְתִימַר לְהוּן קַּדִּישִׁין תְּהוּן אָרֵי קַדִּישׁ אָנָא יָיָ אֱלְהֲכוּן: גְּבָּרִמן אִמָּהוּמן אֲבוּהִיתְּהוֹן דָּחֲלוּן הַלִּיןוְיָת יוֹמֵי שַבָּיָא דִילִי תִּשְׁרוּן אַנָּא יִיָּ אֱלְהֲכוֹן: דְּלָא תַתְבְּנוּן בְּתַר טַעָּוָן וְדַחֲלוְ דְּמַתְּכָא לָא תַעְבָּרוּן לְכוֹן אֲנָא יִיָּ אֱלְהֲכוֹן:

# פרשת קדושים

אַר נִיְדַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמָר: דַּבֵּר אֶל־כָּל־עֲרְת בְּנִי־יִשְּׂרָאֶל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם קְדשִׁים תִּהְיִּוּ כִּי קָּדוֹשׁ אֲנָי י יהוָה אֱלְהֵיכֶם: אַישׁ אִמְּוֹ וְאָבִיוֹ תִּילָאוּ וְאֶת־שַׁבְּתֹתַי ר תִשְׁמְרוּ אֲנָי יהוָה אֱלְהֵיכֶם: אַל־תִּפְנוּ אֶל־הָאֱלִילִם וַאַלֹהֵי מַסֵּלָה לָא תַעֲשָׂוּ לָכֶם אֲנֵי יהוָה אֱלְהֵיכֵם:

י"בח

(קידושין ל:לח.): ואת שבתתי תשמרו. סמך שמירם שכח למורח חל, לומר, מע"פ שהזהרסיך על מורח חב, חם יחמר לך חלל חת השבח חל חשמע לו, וכן בשחר כל המלות (ח"כ שם ין יבמות ה:יו.; ב"מ לב.): אני הי אלהיבם. חתה וחביך כל המלות (ח"כ שם ין יבמות ה:יו.; ב"מ לב.): אני הי אלהיבם. חתה וחביר חייבים בכבודי (שם) לפיכך לה חשמע לו לבעל חת דברי. חיזרו מורח לה ישב במקומו ולח ידבר במקומו ולח יסתור חת חת דבריו. וחיזרו כבוד מחכיל ומשקה מלביש ומנעיל מכים וחליא (ח"כ שם; קידושין לה:). (ד) אל תפנו אל האלילים. ומנעיל מכים חולים לון חל כלה הוח חשוב: ואלהי מסבה. תחילתן חלילים הם, וחם חתרים ולה חתרים כופך לששתן חלהות (שם יח): לא תעשו לבם. לה משבו למתכם הבל חתים למחרים שושין לכם, הרי כבר כחמר לח יהיה לך (שמות כוג) לה שלר ולה של חתרים:

(ב) דבר אל בל עדת בני ישראל. מלמד שלמתה פרשה זו בהקהל מפני שרוב נופי תורה מלויין בה (ח"כ פרשת הלו): קדשים תהיו. הוו פרושים מן העריות ומן העבירה, שכל מקום שלתה מולא גדר ערוה אחה מולא קדושה, אשה זולה ומללה ומו אני ה' מקדשכם (להלן כא:דח). ולא יחלל זרעו אני ה' מקדשו (שם עו). וקדושים יהיו, אשה זולה ומללה וגו' (שם ריז): (ג) איש אמו ואביו תיראו. כל אחד מכם מירא אביו ואמו. זהו פשונו. ומדרשו, אין לי אלא איש, אשה מנין, כשהוא אומר מיראו הרי כלן שנים. אם כן למה נאמר איש, שהאיש פיפק בידו לששות אבל אשה רשות אחרים עליה (ח"כ שם ג; קידושין לו): אמו ואביו תיראו. כאן הקדים אם לאב לפי שגלוי לפניו שהבן ירא את אביו יותר מאמי, ובכבוד הקדים אב לאם (שמות כביצ) לפי שגלוי לפניו שהבן מכבד את אמו יותר מאביו, מפני שמשלתו בדכרים כיצו לפי שגלוי לפניו שהבן מכבד את אמו יותר מאביו, מפני שמשלתו בדכרים

#### PARASHAS KEDOSHIM

19.

1-4. Holiness, parents, Sabbath, and idols, it was God's will to rest His Presence among the Jewish people so that it could rise to its calling to be a holy nation of His servants (Exodus 19:6). In order to make this possible, Israel was enjoined to avoid the spiritual contaminations that would result from the sexual and religious practices listed in the previous several chapters. This Sidrah begins by explaining that the reason for these prohibitions was to make it possible for the nation to become holy by emulating its Creator as much as possible. Furthermore, the purpose of this holiness is for people to become elevated in their lives on this world, and the way to do this, our passage teaches, is by scrupulous adherence to the commandments found on the first tablet of the Ten Commandments — but these commandments demand more than minimum observance. for as one makes his required climb up the ladder of holiness, one must elevate his concept of what the Torah requires. Thus, the Torah teaches here that respect for parents ordains not only that they be honored through personal service, but that it be done in a respectful manner. The definition of Sabbath observance goes beyond the seventh day of the week and includes the seventh-year sabbatical of fields and loans, for they, too, testify that God is the Creator and Master of the universe. And we are exhorted that the prohibition against idolatry includes not only acts of worship, but anything that shows them credence or respect, even when there could be some personal advantage in doing so (Sforno).

2. בְּלִּיצֶרְתְ בְּנֵייִשְׂרָאֻל — The entire assembly of the Children of Israel. The regular procedure of transmitting the mitzvos to Israel was that Moses would teach them privately to Aaron; Nadab and Abihu would join them and Moses would

repeat the teaching; the Elders would enter and Moses would repeat it again. Then, finally, he would teach it to the entire nation (*Eruvin* 54b). Here, however, the order was changed; Moses assembled the entire nation and taught this chapter to everyone simultaneously, because the majority of the Torah's essential laws are contained here, either explicitly or by allusion (*Rashi; Sifra*). *Maharzu* explains that these essential laws are the Sabbath, reverence for parents, the prohibitions against stealing and taking revenge or bearing grudges, and the commandment to love one's fellows.

In the case of the other commandments, it was not required that every Jew come to listen to Moses' teaching; they were free to rely on the Elders and leaders to teach them, or to answer their halachic inquiries whenever they came up. Here, however, because of the extreme importance of this chapter, everyone was required to attend (Sefer HaZikaron; Panim Yafos).

Alshich explains that Moses called all the people together to impress upon them that the mitzvos are incumbent upon everyone equally. Judaism does not subscribe to the idea that "holy people" are obligated in commandments that do not apply to "ordinary" people, or that they have a greater responsibility than others to observe them scrupulously. Thus the command to be holy applies to everyone, and this being so, it is axiomatic that every Jew has the potential for holiness.

2. קרשים חהיי — You shall be holy. [The root קרשים תהיי connotes separation due to a difference in kind from something else. On one end of the spectrum, the Sanctuary is קרש, holy, because it is on a different spiritual plane from the secular. At the opposite end, an immoral person is called a קרש, because his spiritual degradation sets him apart from moral

# PARASHAS KEDOSHIM

19 Holiness. ASHEM spoke to Moses, saying: 2 Speak to the entire assembly of the Children of Israel and say to them: You shall be holy, for holy am I, HASHEM, your God.

Parents. and Idols

<sup>3</sup> Every man: Your mother and father shall you revere and My Sabbaths shall you observe — Sabbath, I am HASHEM, your God. 4 Do not turn to the idols, and molten gods shall you not make for uourselves — I am HASHEM, uour God.

people.) The injunction to be holy calls upon Jews to avoid the illicit relationships described in the previous chapter. because wherever there is a separation from immorality. there is holiness (Rashi: Vauikra Rabbah 24:6).

Ramban maintains that the concept of holiness is not limited to the observance of any particular category of commandments. Rather, it is an admonition that one's approach to all aspects of life be governed by moderation. particularly in the area of what is permitted. In Ramban's memorable phrase, someone who observes only the letter of the law can easily become גבל ברשות התורה. a degenerate with the permission of the Torah, for such a person can observe the technical requirements of the commandments while surrendering to self-indulgence, gluttony, and licentiousness. But God demands more of a Jew than obedience to the letter of the law. The commandment to be holy tells us, as the Sages put it, קרש עצמר במתר לַר, Sanctifu yourself in what is permitted to you (Yevamos 20a), by refraining not only from what is expressly forbidden, but from too much of what is permitted.

3. אמו ואביו תיראו — Your mother and father shall you revere. Reverence or fear means that one should act toward his parents as he would toward a sovereign with the power to punish those who treat him disrespectfully (Rambam, Sefer HaMitzvos: Chinuch). Specifically, this commandment prohibits a child from sitting in his parents' regular places. interrupting them, or contradicting them (in an abrupt or disrespectful mannerl. Honor, as mandated in the Ten Commandments, refers in general to serving one's parents, such as feeding and dressing them, or assisting them if they find it difficult to walk (Rashi; Sifra).

ואת־שבתתי תשמרו — And My Sabbaths shall you observe. From the juxtaposition of these two commandments — to revere parents and to observe the Sabbath — the Sages derive that if a parent commands a child to desecrate the Sabbath for to do anything else in violation of the Torahl. the order must not be obeyed. Thus, the flow of the verse is as follows: You are to revere your parents, but My commandments take precedence over the wishes of your parents, because I am HASHEM, and all people — you and your parents alike — are required to respect Me (Rashi; Sifra; see Yevamos 6a).

The Torah equates reverence for God (Deuteronomy 6:13) with that for parents, because all three - God, father, and mother — are partners in a person's existence (Sifra). When someone honors his parents, the "third Partner" says, "I consider it as if I had lived among them and they had honored Me as well" (Kiddushin 30b).

שְבְּתֹתֵי — My Sabbaths. The Torah speaks of Sabbaths in

the plural, a very unusual usage. The Zohar (Terumah) explains that this alludes to a "higher" and a "lower" Sabbath. In addition to its mystical connotations, the "higher" Sabbath alludes to the holiness of the Sabbath, the day on which God permits His Presence to be more apparent and accessible, so that the Jew can unite himself with Godliness. The "lower" Sabbath is its practical aspect as a day of rest, when the Jew can forget the cares and demands of his workday life and devote himself to higher pursuits This verse likens Sabbath observance to the reverence due to parents, because the same two aspects are present in the relationship of children to their parents. The "lower" aspect is that a son or daughter who respects a parent can expect care and respect in return; and, of course, parental sacrifices for their children are too obvious to be recounted. In addition, there is a "higher" aspect, for parents are the conveyers of God's tradition. The Sages say that the Torah likens the honor due to parents to that due to God Himself. and the Talmud states that when R' Tarfon heard his mother's footsteps, he would say, "The Divine Presence is comina" (R' Yosef Dov Soloveitchik).

4. אַל־תְּמְנוּ אֵל הָאַלִילִם — Do not turn to the idols. Having exhorted all Jews to show regard for the three partners — God, father, and mother — who brought them into being, the Torah forbids anyone to add false deities to this partnership.

The prohibition against actual idol worship appears above (Exodus 20:5); this verse prohibits even the very thought of such worship (Rashi, as explained by Mizrachi, Gur Aryeh). According to Rambam, this verse forbids the study or discussion of the rites and philosophy of idolatry (Hil. Oudei Kochavim 2:2). Panim Yafos adds that this prohibition extends even to someone who seeks to learn about idols only to disparage them. Human nature — and history demonstrate that many people have thought they were strong enough to control their thoughts and desires, only to become ensnared by the very creeds they railed against.

האלילם ואלהי מסכה — The idols and molten gods. The word for idol — אַליל – contains the syllable אָל, not, or nothing, because these gods have no power and no value. But if someone is foolish enough to turn to idols, he will begin to respect them as if they were truly gods (Rashi; Sifra).

5-8. Piggul/Rejected offerings. Offerings can be disqualified by improper intentions at the time of the service. This teaches that it is not enough to carry out the commandments mechanically; one must perform them with the right intentions, as well (Sforno).

Every offering has its specified time limitations for being eaten or burned on the Altar. This passage deals with two הּנְאֲרֵיתְּפְסּוּן נְכְּסַתְ קּוּדְשֻׁיָא קֵדֶם יְיְלְרְעָנָא לְכוֹן תִּפְּסָנְהּי, בְּיוֹמָא דְיִתְנְכֵּס יִתְאֲכֵּל וּמִיוֹמָא דְבַתְרָוֹהִי וּרְאִשְׁהָאַר עַד יוֹמָא יִתְאֲבֶל בְּיוֹמָא תְלִיתְאָה מְרָחָק הּוּא לָא יְהֵי לְרַעַנְא דִּינִילְנָה חוֹבֵה יְלַבֶּל אֲרֵי יְת מְעַמָּה: סּוּבְמָח עִירְלָנָה חוֹבֵה יְלַבְּל אָרִי יְת לְא תְשִׁיצִי פָּאתָא דְחַלְּלָּהְ לְמִחְצֵּדְ זִּלְקָטָא דְיִנְיְרָת דְּכַרְמָךְ לָא תְלַלֵּט יִיְבַרְמָךְ לְמִחְצֵּדְ וּלְלָטָא וֹנְתְרָא דְכַרְמֶךְ לָא תְלַלֵּט יִיְבַרְמֶךְ לְמִחְצֵּדְ וּלְלָטָא וֹנְתָירָא דְּכַרְמֶךְ לָא תְלַלֵּט יִנְבַרְמָךְ לָא תְּעַלְּרוֹ וֹנְתְרָא הָנְנְנְוּן וְלָא תְּמַדְּבוֹן וְלָא תְשַׁלְּרוֹן אַנָא תִּנְבְּוֹן וְלָא תְשַׁקְרוּן אַלָא תְשַׁבְּרוּן בִּשְׁמִי אָלָא הִנְּנְבָּוֹן וְלָא תְשַׁמְרוּן וְלָא תְשַׁקְרוּן אָלָא הְשָּבְּרֵוּן בִּשְׁמִי בְּלָּא תִּשְׁקְרוּן בְּשְׁמִי אָלָא הַבְּרָה: יבּוֹלֶא תִשְׁמָבְעוּן בְּשְׁמִי

יין וְבֶי תִוְבְּחֶוּ זֻבַּח שְׁלָמִים לֵיהֹוָה לֵרְצִּנְבֶּם תִּוְבָּחָהוּ: בִּיְוֹם יִישָׁבֵּל וּמְמָּחֲרֶת וְהַנּוֹתָר עַר־יְוֹם הַשְּׁלִישִׁי בָּאֵשׁ וּיְבָּתְ וְּמָנִּחְ וְּשָׁא בִּי־אֶת־לְּבֶּשׁ יהוֹה חִבֵּל אַ יְּשָׁבָר וְמָבֶּחְ תִּיְבָּתְ בְּיִּחְ הַשְּׁלִישִׁי בָּאָשׁ יוּנְכְרְתְּה הַנְּבֶּשׁ הַהָּוֹא מֵעַמֵּיהָ: וּבְקַצְרְכֶם אָת־קְּבֶּי יהוֹה חַבֵּל אַ תְעַוֹּל וּפֶּבֶשׁ יהוֹה חַבֵּל אַ תְעוֹבֵל וּפֶבֶע בְּרְמְךָ לְא תְעוֹבֵל וּפֶּבֶע בְּרְמְךָ לְא תְעוֹבֵל וּפֶבֶע יִהְוֹה אֶלְהֵיכֶם: לְא תְלַבֵּט קְצִירְךְ אֵישׁ בְּעֲמִיתְוֹ: וְלְא־תְשְׁבְעִוּ יִּיְוֹם בִּשְׁלְתִי וְלָא־תִשְׁבְעוֹי בְשָׁבֶּר וְחַלֵּלְתָּ אֶת־שֵׁקְרָוּ אִישׁ בְּעֲמִיתְוֹ: וְלְא־תִשְׁבְעִוּ בִּיְלְנִּי לְשָׁבֶּר וְחַלֵּלְתָּ אֶת־שֵׁקְרָוּ אִישׁ בְּעֲמִיתְוֹ: וְלְא־תִשְׁבְעִוּ בִּשְׁלְנִי וְלַבְּר וְחַלֵּלְתָּ אֶת־שֵׁקְרָוּ אִישׁ בְּעֲמִיתְוֹ: וְלְא־תִשְׁבְעוּ בִּשְׁבְעוּ בִּשְׁקָר וְחַלֵּלְתָּ אֶת־שֵׁקְרוּ אִישׁ בְּעֵנִי יהוָה. בִשְׁקָר וְחַלֵּלְתָּ אֶת־שֵׁקְר, אֶתְלְּבָּוֹי בְּשְׁבְּר וְחַלֵּלְתָּ אָתְרבּעוֹי בְשְׁבְּר וְחַלְּלְתָּי בְּעִנִּים בְּחִיבְּתוֹי בְּשְׁבָּר וְחַלְּלְתָּ אֶתְרבּעוֹי בְּשְׁבְּר וְחַלְלְתָּ אֶתְרבּעוֹי בְּשְׁבְּר וְחַלְלְתָּ אֶתְרבּעוֹי בְשְׁבְּר וְחַלְּבְּתְּיוֹי בְּשְׁבָּר וְחַבְּלְתָּוֹ אֶתְבּיבְיוֹם בְּעִייתוּוֹי: וְלְא־תִשְׁבָּר וְתִבְּבְּוֹי בְּנְבְּיוֹ בְּעִבְיוֹ בְּעִבְּיוֹ בְּבְּרְבִּיוֹי בְּבְּיוֹם בְּעִבּיוֹיתְוּבְּבוּוּ בְּעִייתוֹיוֹי וְלְא־תִשְׁבָּבוּ תִּנְבְּוּים בְּבְּתִיי בְשְׁבָּר וְחַלֵּלְתָּן בְּתְּבְּבוּי בְּבְּבּיוֹם בְּעִבְּיִבְּבוּי בְּבְּבְּעוֹים בְּבִיתְיִים בְּבִיתוֹים בְּלִיתְיִבְּיוֹם בְּעִבְּיוֹים בְּיִבּיוֹם בְּיִבְּנִים בְּעִבְּיוֹם בּּבְּתְּיוֹם בְּבְּיוֹם בְּעִבּוּים בְּבְּנִיתְיוֹם בְּעוֹים בְּיוֹבְיּים בְּבְּרְבְּיוֹם בְּעִבְּיוֹם בְּעוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹים בְּעִינִים בְּבְיוֹבְים בְּבְּיוֹבְיּים בְּבְּבְיוֹם בְּיוֹבְּיוֹים בְּבְּיוֹם בְּעִינִים בְּעִיוֹים בְּעוֹים בְּבְיוֹבְיוֹבְּיוֹים בְּעִייִים בְּעוֹבְּיוֹם בְּבְּיוֹבְּיים בְּבְּיִים בְּבְּיוֹבְיוֹים בְּעִים בְּבְּיוֹבְיוֹים בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּיִים בְּבְּיוֹבְיוֹבְיוּים בְּבְיוֹבְיוּים בְּבְיּבְּיוֹם בְּבְּיִי

ולקט קצירך. שבלים הטושרים בשעח קלירה אחת או שחים, אבל שלש אינן לקט (פאה ויה): (י) לא תעולל. לא תטול שולות שבה והן ניכרות איזהו טוללות כל שאין לה לא כסף ולא נטף (ת"כ פרק גיג; פאה ז:ד): ופרט ברמך. גרגרי ענבים הטושרים בשת בלירה (ת"כ שם ב; פאה שם ג): אני הי אלהיבם. דיין להפרע, ואיני גובה מכם אלא נפשות, שלאמר אל תגול דל וגו' כי ה' יריב ריבם וקבע את קבעיהם נפש (משלי כב:כביכג; ת"כ שם ז): (יא) לא תגגבו. אזהרה לגונב ממון, אבל לא תגנבו שבששרת הדכרות אזהרה לגונב נפשות, דבר הלמד מעניני, ממון, אבל לא תגנוב שבששרת הדברות אזהרה לגונב נפשות, דבר הלמד מעניני, דבר שחיבין עליו מיתת ב"ד (מכילתא בחדש ח): ולא תבחשו. לפי שלא ולח חכתשו למיל פרשת הבול: ולא תבחשו (מיל פרשת הבול:): ולא תשבעו. לפי שלא תובן ולא תבחשו ולא תשבעו. אם גנבו בשמי. למה נאמר, לפי שלא לו תשה ולא תשבעו. לא תשבעו בשמי. למה נאמר, לפי שלא לו תשה לכור (ת"כ שם ה): (יב) ולא תשבעו בשמי. למה נאמר, לפי שלא לו תשה את שה ה' אלהיך לשול (שמום כו) יכול לא יהף חייב אלא על שם המיוחד, מנין את שה כי אלהיך לשול (של משכ ממיוחד, מנין לככות כל הכנויין, ח"ל ולא חשבעו בשמי. כמה כלמר, לפי שלי (ח"כ שם הי ללכוי מ"ל ולא חשבעו בשמי לשהר, כל שם שוש לי (ח"כ שם הי ולי (ח"כ שם או לי (ח"כ שם או לי (ח"כ שם או לי (ח"כ שם ו): (ח"כ שם הי שלי (ח"כ שם או לי (ח"כ שם ו):

(ה) ובי תזבחו וגוי. לא נאמרה פרשה זו אלא ללמד שלא מהא זביחמן אלא על ממת להאכל בחוך הזמן הזה (ח"כ פרק א:א) שאם לקבוע להם זמן אכילה הרי מכר נאמר ואם נדר או נדבה זבח קרבט וגו' (לעיל ז:טי): לרצגבם תזבחהו. מחלת זביחמו מהא על מנח נחת כוח שיהא לכם לרלון, שאם מחשבו עליו מחשבת מחלת זביחמו מהא עליכם לפני: לרצגבם. אפיימי"ש. זהו לפי פשוטו. ורבוחינו למדו ממאן למתעסק שפחל בקדשים, שלריך שיחכוין לשחוט (חולין יג.): (ו) ביום זבחבם יאבל. כשחובחום מל מנח זמן זה שקבעתי לכם כבר: (ו) ביום ואם האבל יאבל וגוי. אם אינו ענין לחון לחנו, שהרי כבר נאמר ואם האכל יותי חיבין כרת על אכילחו, ח"ל והנפש האוכלת ממנו עולה משא יאל מבשר זבח שלמיו וגו' (לעיל ז:יח) מתנו ולא לכילחו, ח"ל והנפש האוכלת ממנו עולה חשא יאל מבור נמו ולא מתבירו, ילא הנשחט במחשבת חון למקומו (ובחים כט.): כת.רכהום מון למקומו (ובחים כט.): בנותר גמור הכחוב מדבר. [ואינו עוש כרת על הנשחט חון למקומו שכבר מיעטו בכותר גמור הכחוב מדבר. [ואינו עוש כרת על הנשחט חון למקומו שכבר מיעטו הכחוב. הוא בנותר גמור מדבר,) ובמסכח כרותות (ה.) למדוהו מגזרה שוה: הכחוב. והו בנותר גמור מדבר,) ובמסכח כרותות (ה.) למדוהו מגזרה שוה: כשלה אוג):

disqualifications: (a) If at the time of the service the Kohen has in mind that the offering will be eaten or burned after the proper time, the offering becomes *piggul*; its service may not be continued. If the blood service is concluded, one who eats the flesh of the offering is punished by *kares*. (b) If the Kohen has in mind that the offering will be eaten or burned in the wrong *place*, it becomes disqualified, but the punishment for eating it is not *kares*.

Only during one of the four parts of the blood service can an offering become piggul. The four parts are: slaughter [אָשִּחישִין; receiving the blood in a vessel as it flows from the slaughter cut [הִילְבָּרְה]; bringing the vessel to the Altar [הִילְבָרּה]; and sprinkling or throwing the blood upon the Altar [חִריִקָּח]. Once the blood service has been concluded satisfactorily, the offering has achieved its purpose of atonement and is not subject to this disqualification.

The law of piggul teaches an important ethical concept. There are other violations in the procedure of the sacrificial service that render an offering invalid, but piggul is uniquely serious in that one who eats it is liable to kares, or spiritual excision. The Talmud teaches that an offering cannot become piggul unless every part of its service was performed properly, with the exception of the improper intent that

invalidated it. This is an illustration of the axiom that the more sacred something is, the more serious the Torah regards an infraction. Thus, only an offering that was perfect in every other way can become *piggul*. People should conduct themselves with this in mind. The better a person's reputation and the more responsible his position, the more he must guard against even the slightest infraction (*R' Yaakov Kamenetsky*).

- 5. לְרְצִּוְכֶּם To find favor for yourselves. An offering must be slaughtered in such a way that you will find favor in God's eyes, but if it is slaughtered with the improper intentions described above, the offering is rejected.
- 6. בְּיוֹם זְבְּחְבֶּם On the day of your slaughter. This verse cannot refer to the actual time of eating, because that requirement has been given in 7:16. Rather, it means that if the Kohen intends at the time of the slaughter that it will be eaten after the deadline, it becomes disqualified immediately (Rashi; Sifra).
- 7. וְאָם הַאָּבל וַאָבל But if it shall be eaten. The Sages interpret this verse as referring to a different, but similar, sort of disqualification: that of a Kohen who has in mind that the offering will be eaten in an impermissible place. For

Piggul/ Reiected Offerings

5 When you slaughter a feast peace-offering to HASHEM, you shall slaughter it to find favor for nourselves, 6 On the day of your slaughter shall it be eaten and on the next day, and whatever remains until the third day shall be burned in fire. 7 But if it shall be eaten on the third day, it is rejected — it shall not be accepted. 8 Each of those who eat it will bear his iniquitu, for what is sacred to HASHEM has he desecrated; and that soul will be cut off from its people.

Gifts to

9 When you reap the harvest of your land, you shall not complete your reaping to the comer the Poor of your field, and the gleanings of your harvest you shall not take. 10 You shall not pick the undeveloped twigs of your vineyard; and the fallen fruit of your vineyard you shall not gather: for the poor and the proselute shall you leave them — I am HASHEM. your God.

Honest Dealings

11 You shall not steal, you shall not deny falsely, and you shall not lie to one another. 12 You with Others shall not swear falsely by My Name, thereby desecrating the Name of your God — I am HASHEM.

example, a peace-offering may be eaten only within the walls of Jerusalem - it becomes disqualified if the Kohen has in mind that it will be eaten elsewhere. However, the Sages derive that there is no kares in this case (Rashi: Sifra).

8. עונו ישא — Will bear his iniquitu. i.e.. he will surely be punished (Onkelos). As the verse concludes, this punishment is kares.

אל – Has he desecrated. A person who disregards the laws that specify when an offering may be eaten implies that he considers the sacrificial meat to be nothing more than a means of gratifying his appetite (Haamek Davar).

9-10. Gifts to the poor. We have been commanded to emulate God's holiness to whatever extent humanly possible, to honor parents, His "partners," and to respect His sacred offerings. This passage continues the progression. God is merciful and charitable, so it stands to reason that He should command His people to display the same sort of kindness by setting aside part of their crops for the poor. This is why the passage regarding gifts to the poor ends with the words I am HASHEM, your God. Then, the Torah continues with the laws of honest business dealings among all categories of people, between the authorities and the people, and the social relationships of love and consideration (Sforno).

A Jew must discharge his responsibilities to others before he regards his crops as his own. Even at the moment of his harvest, when a full season of labor comes to its climax, he must leave part of his crop for the poor before he takes it for himself and his family (R' Hirsch).

9. לא תכלה — You shall not complete. An edge of the field must be left unharvested, and the poor are to be permitted unhindered access to take the leftover produce (Rashi; Sifra).

ולקט קצירף — And the gleanings of your harvest. If one or two ears fall to the ground at any one point during the harvest, they are gleanings that must be left for the poor, but if three or more ears fall together, the farmer may retrieve them (Rashi; Sifra).

10. לא העולל — You shall not pick the undeveloped twigs of your vineyard, i.e., single grapes that have not formed clusters (Rashi).

ארכי - And the fallen fruit. This is the equivalent of the law

of aleanings in the field as it applies to vineyards, i.e., the poor are entitled to take one or two grapes — but not three that fall during the harvest (Pe'ah 6:5.7:3).

ולגר — And the proselute. Poor proselytes are singled out because their lonely plight calls out for compassion (Sifra).

תעוב אחם - Shall you leave them. These gifts to the poor must be left in the field or orchard, for the poor to take as they please (Sifra; Chullin 131b).

11-15. Honest dealings with others. Stealing, robbery, false oaths, and so on are never the norm in an entire nation; if they were, society would break down. But there are other. subtler manifestations of such sins. It is not at all uncommon for a society to be lax in its ethics. People may look for ways to deceive others in business, to deny obligations that cannot be proven, to invoke God's Name to convince others that lies are true, to underpay laborers, or to seek personal gain through unctuous flattery. Such conduct is wrong, even though the courts may not be able to deal with it. By using the plural in condemning such practices, God implies that He wants Israel as a whole to look to its general standards of honesty and upright conduct (R' Hirsch).

11. לא תגובו — You shall not steal. The prohibition applies not only to the person actually committing the sin, but also to those who abet it or make false accusations, such as: a witness who remains silent though he has seen a theft or knows that someone is withholding property, and someone who falsely claims money that is not owed him, or unjustifiably demands an oath (Ibn Ezra).

ילא־תָּבֶחֶשוּ וְלֹא־תְּשָּקֵרוּ — You shall not deny falsely, and you shall not lie. Do not deny that you possess property that someone has left in trust with you, and do not lie, by backing up your denial with a false oath (Rambam, Sefer HaMitzvos).

The progression of sins listed in the verse illustrates the defense mechanism of human nature, which takes control of a person once he allows himself to sin. If someone steals, he will seek to defend himself by denying that it ever happened, and he may well go so far as to swear falsely to cover up his auilt (Rashi).

12. וחללת את־שם — Thereby desecrating the Name. Someone who swears falsely demonstrates that he has no respect for God's Name (Ibn Ezra).

יגָלָא תַעְשׁוּק יָת חַבְּרָךְ וְלָא תָנִים לָא יּגַלָא תַעְשׁוּק יָת חַבְּרָךְ וְלָא תָנִים לָא יִּלֶא תְלוּט דְּלָא שָׁמֵע וּמֵדֶם דְּלָא חָזֵי לָא טִּלָא תַעְבְּדוּן שְׁקַר בְּדִינָא לָא תַפַב אַפֵּי מִסְבָּנָא וְלָא תְתָבֵּר אַפִּי רַבָּא בְּקוּשְׁטָא מְלָבְרָךְ וְלָא תְקוּם עַל דְּכָּא דְחַבְּרָךְ אַנָא יְיָּ יִּלָא תִשְׁנִי יָת אֲחוּךְ בְּלְבָּךְ אוֹכָחָא תוֹכַח יִלְא תִשְׁנִי יָת אֲחוּךְ בְּלְבָּרְ אוֹכְחָא תוֹכָח יִלְא תִשְׁנִי יָת אֲחוֹרְ בְּלִא דְּכָבְא וֹכְחָא תִּנְהַ יִלְא תִשְׁנִי יָת אֲחוֹרְ בָּבְּר וּיִלֵּה חוֹבָא:יַה לָא יִלְא תִשְׁנִי יָת אֲחַבְּי, יַּתְּא לְבְנֵי וּ

שני [חמישי]

1"p=

בשוה. נהראים הולכי רכיל. הולכי רגילה אישפיי"מנט בלעז. וראיה לדברי. שלא מלינו רכילות שאין כתוב בלשון הליכה. לא תלך רכיל, הולכי רכיל נחשת ובראל (ירמיה ו:כח), [הולך רכיל מגלה סוד (משלי יא:יג)]. ושאר לשון הרע אין כחוב בו הליכה. מלשני בסתר רמהו (תהלים החיה). לשוו רמיה (שם הכיב). לשוו מדברת גדולות (שם יב:ד). לכד אני אומר שהלשון ולשון) הולד ומרגל, שהכ"ף נחלפת בגימ"ל. שכל האותיות שמולאיהם ממקום אחד מתחלפות זו בזו. בי"ת בפ"א [ובו"ו], וגימ"ל בכ"ף וקו"ף [בכ"ף], ונו"ן בלמ"ד, [ורי"ש] וזי"ן בלד"י, וכן וירגל בעבדד (שמואל ב ישיכת) רגל ותר מה לאמר שלי רשה. וכן לא רגל של לשונו (תהלים שו:ג) וכן רוכל. הסוחר ומרגל אחר כל סחורה, וכל המוכר בשמים להחקשע בהם הנשים, על שם שמחזר תמיד בעיירות נהרא רוכל לשון רוגל. ותרגומו לא תיכול הורצין. כמו ואכלו קרליהון די יהודיא (דניאל ג:ח) אכל קורלא בי מלכא (ברכות נח.) נראה בעיני שהיה משפטם לאכול בבית המקבל דבריהם שום הלעטה, והוא גמר תזוק שדבריו מהויימים ויעמידם על החמת. וחותה הלעטה נהרחת חכילת הורניו. לשוו הורז בעיניו (משלי ו:יג) שכן דרך כל הולכי רכיל להרוץ בעיניהם ולרמוז דברי רכילותן שלא יבינו שאר השומעים: לא תעמוד על דם רער. לראות במיתחו ואחה יכול להלילו, כגון טובע בנהר, וחיה או לסטים באים עליו (ח"כ פרק ד:ח; סנהדרין עג.): אני ה׳. נאמן לשלם שכר ונאמן להפרע: (יז) ולא תשא עליו חטא. לא חלבין את פניו ברבים (ת"כ שם, ערכין עז:): (יח) לא תקום. אמר לו השאילני מגלר, אמר לו לאו. למתר אמר לו השאילני קרדומך, אמר לו איני משאילך, כדרך שלא השחלחני, זו היא נקימה. ואיזו היא נעירה, אמר לו השאילני קרדומד, אמר לו לאו. למתר אמר לו השאילני מגלד, אמר לו הא לך, ואיני כמותך שלא השאלתני, זו היא נטירה, שנוטר האיבה בלבו אף על פי שאינו נוקם (ח"כ שם יא; יומא כג.): ואהבת לרעך במוך. אמר רכי עקיבא זה כלל גדול בחורה (ת"כ שם יב):

ויג) לא תעשה. זה הכובש שכר שכיר (שם ט): לא תליז. לשון נקבה מוסב על הפטולה: עד בכר, בשכיר יום הכחוב מדבר. שיליחתו מששקעה חמה, לפיכד זמן גבוי שכרו כל הלילה. ובמהום אחר הוא אומר ולא חבוא עליו השמש (דברים כד:עו) מדבר בשכיר לילה. שהשלמת פעולתו משיעלה עמוד השחר, לפיכד זמן גבוי שכרו כל היום וח"כ שם יב: ב"מ הי:) לפי שנתנה תורה זמו לבעל הבית עונה לבהם מעות: ויד) לא תכלל חרש. חיו לי חלח חרש, מנין לרבות כל חדם, ח"ל בעמד לה תחר (שמות כב:כז) אם כן למה נאמר חרש, מה חרש מיוחד שהוא בחיים אף כל שהוא בחיים, ילח המת שחינו בחיים (ת"כ שם יג): ולפני עור לא תתן מבשול. לפני הסומח בדבר לח תחן עלה שחינה הוגנת לו. אל תחמר מכור שדר וקח לך חמור ואתה עוקף עליו ונועלה הימנו (שם יד): ויראת מאלהיר. לפי שהדבר הזה אינו מסור לבריות לידע אם דעתו של זה לעובה או לרעה, ויכול להשמע ולומר לעובה נתכוונתי, לפיכך נאמר בו ויראת מאלהיך, המכיר מחשבותיך. וכן כל דבר המסור ללבו של אדם העושהו. ואיז שאר הבריות מכירות בו. נאמר בו ויראת מאלהיד ושם פרה ז:יד): (טו) לא תעשו עול במשפט. מלמד שהדיין המקלקל חם הדין קרוי טול, שנאוי ומשוקץ, חרם וחועבה (שם פרק ד:א). שהעול קרוי חועבה שנאמר כי חועבת ה' וגו' כל עושה עול (דברים כה:עו) והתועבה קרוי' שקן ותרם שנ' ולח חביא חומבה אל ביחד והיים חרם כמוהו שהן חשהלנו וגו' (שם זיכו): לא תשא פני דל. שלא חאמר עני הוא זה והעשיר חייב לפרנסו, אזכנו בדין ונמלא מחפרנס בנקיות (ח"כ שם ב): ולא תהדר פני גדול. שלא תאמר עשיר הוא זה. בן גדולים הוא זה, היאד אביישנו ואראה בבושחו. עונש יש בדבר. לכך נאמר ולא תהדר פני גדול (ח"כ שם ג): בצרק תשפוט עמיתך. כמשמטו. דבר אחר, הוי דן אח חבירך לכף זכוח (שם ד): (טו) לא תלך רביל. אני אומר על שם שכל משלחי מדנים ומספרי לשון הרע הולכים בבתי רעיהם לרגל מה יראו רע או מה ישמעו רע לספר

13. לא־תַּטְשׁק. You shall not cheat, by depriving a worker of his earnings (Rashi; Sifra), or by deceitfully or forcibly withholding anything belonging to another person, such as an article that was left for safekeeping (Rambam, Sefer HaMitzvos).

עריבּקֵר — Until morning. If a worker was hired by the day, his employer has until morning to pay him; if he was hired for the night, he must be paid by the next evening (Rashi; Sifra). The prohibition applies from the time the wage becomes payable; thus, if a worker is hired by the week, his wage is payable at the end of the week, not on a daily basis (Choshen Mishpat 339:3-5).

14. חַרֵּש — The deaf. Even though he cannot hear the curse and be angered or embarrassed by it, it is forbidden to curse him. Surely, therefore, it is forbidden to curse those who are aware of what is being done to them (Ramban).

קלְּמְנֵי שְׁנֵּר – *Before the blind.* [In addition to the literal meaning,] the verse means allegorically that one should not give

bad advice to an unsuspecting person, particularly if the advisor stands to benefit from the other's error (Rashi; Sifra). It is also forbidden to cause someone to sin (Rambam, Sefer HaMitzvos). The message of this commandment is that we are responsible for the welfare of others and may not do anything to undermine it.

יְרֵבְאתְ מֵאֵלְהְיךְ — You shall fear your God. Someone who gives bad advice can easily hide his perfidy by saying he was sincere and meant well. But the Torah warns him that he cannot deceive God. If he was indeed treacherous to his friend, God can be trusted to punish him (Rashi; Sifra).

One who preys on the deaf and blind should beware, for God can punish him by making him deaf or blind (Ibn Ezra).

15. לא־תְּשֵשׁוּ אֵלָ — You shall not commit a perversion. A judge who rules falsely is guilty of a perversion of justice and what he has done is an abomination (Rashi). But if litigants deceive the judges by lying, they are responsible for the perversion of justice that they will have caused (Or HaChaim).

<sup>13</sup> You shall not cheat your fellow and you shall not rob; a worker's wage shall not remain with you overnight until morning. <sup>14</sup> You shall not curse the deaf, and you shall not place a stumbling block before the blind; you shall fear your God — I am HASHEM.

<sup>15</sup> You shall not commit a perversion of justice; you shall not favor the poor and you shall not honor the great; with righteousness shall you judge your fellow.

16 You shall not be a gossipmonger among your people, you shall not stand aside while your fellow's blood is shed — I am HASHEM. 17 You shall not hate your brother in your heart; you shall reprove your fellow and do not bear a sin because of him. 18 You shall not take revenge and you shall not bear a grudge against the members of your people; you shall love your fellow as yourself — I am HASHEM.

לא־תְשָׁא פְּנֵי־רָל — You shall not favor the poor. Do not say that since the wealthy man is obligated to help the poor one, it is proper for a judge to rule in favor of the poor litigant so that he will be supported in dignity. The Torah insists that justice be rendered honestly; charity may not interfere with it (Rashi; Sifra).

בְּצְרֵקְ תְּשְׁםֹּט עֲמִיתְרְ — With righteousness shall you judge your fellow. In addition to its simple meaning, the verse teaches that one must always give people the benefit of the doubt (Rashi; Sanhedrin 34b).

R' Hirsch notes that the apparent contradiction — that judges must be objective while members of society as a whole should seek to justify their fellows — is no contradiction at all. A judge may not consider extraneous factors that explain why someone acted as he did, but do not absolve him from payment. But in the social sphere, we must be careful not to condemn. That someone acted improperly and is liable for it does not necessarily make him worthy of rejection by his peers.

16. לא־תֵלֶךְ רָכִּיל — You shall not be a gossipmonger. It is forbidden to tell someone what others have said or done behind his back, if there is even the slightest possibility that it may cause ill will.

The word דְבִיל is related to רְנְבִיל, peddler, because a gossip goes from person to person and house to house "peddling" his slander and gossip (Rashi).

Gossipmongering is a great sin and has been the cause of much bloodshed. This is why the Torah follows up this commandment by warning against standing aside while someone's blood is shed (Rambam, Hil. De'os 7:1).

לא תְעָמר עְלֹ־רָם רְעָּךְ — You shall not stand aside while your fellow's blood is shed. If someone's life is in danger, you must try to save him (Rashi; Sifra). Although one is not required to endanger his own life to save another, he should not be overly protective of his own safety (Choshen Mishpat 426:2; S'ma; Pis'chei Teshuvah).

17. לא־תִשְׁנָא... בּלְבְבָּר — You shall not hate...in your heart. The verse speaks of your antagonist as your brother. Even though he wronged you, think of him as a brother and do not fall prey to hatred (R' Hirsch).

יְלְא־תְּשֶׂא עֶּלְיוּ הְּטָא — And do not bear a sin because of him. Although you are required to reprove wrongdoers, you will be sinning if you do it the wrong way. Be careful not to embarrass them (Rashi; Sifra).

R' Simchah Zissel of Kelm noted that the Talmud teaches that one must reprove over and over. Often it is unwise to tell someone bluntly how utterly wrong his actions have been. This will only embarrass and antagonize him; it will boomerang. It is wiser to break up the criticism into a hundred small parts, going gradually, a step at a time, to draw him closer to your point of view in a palatable way.

18. לא־תְּקְם וְלֹא־תְּשִׁר — You shall not take revenge and you shall not bear a grudge. Revenge consists of retaliating against someone who has displeased you, by attempting to do him some harm, or by refusing to do him a favor that you would normally have done. Even if someone does not retaliate, it is forbidden to bear a grudge, by saying, for example, "I will lend you the tool you need even though you refused me when I needed something." God wants us to purge the insult or misdeed from our hearts (Rashi; Ramban).

#### ५ Love your fellow.

רְצְּהְ בְּמוֹךְ — You shall love your fellow as yourself. R' Akiva said that this is the fundamental rule of the Torah (Rashi; Sifra). Hillel paraphrased the commandment, saying, "What is hateful to you, do not do to others" (Shabbos 31a). The Sages based a variety of rules on this verse, illustrating the sort of sensitivity that is demanded of all Jews. For example, this precept requires that the least painful death be used for capital offenders (Kesubos 37b, Sanhedrin 45a); and a husband may not put his wife into situations that might make her distasteful to him (Kiddushin 41a; Niddah 17a).

Ramban explains that it is impossible for all but the saintliest people to feel literally the same love for others that they feel for themselves. The Torah does not demand that; in fact, if someone is in danger, his life comes before that of someone else. Rather, God demands that we want others to have the same degree of success and prosperity that we want for ourselves and that we treat others with the utmost respect and consideration. It is human nature to say that we wish others well, but we want less for them than for ourselves. The Torah says no. A Jew can and should condition himself to want others to have the fullest degree of success he wants for himself.

R' Avraham Yehoshua Heschel of Kopitchinitz used to say that the commandment to love your fellows does not mean to love saintly and righteous people — it is impossible not to love such people. God commands us to love even people whom it is hard to love.

The Alter of Slobodka said, "The commandment is to love

יטית קימי תטרוו בעירה לא תרבב ערובין חַקלך לא תורע ערובין ולבוש ערוביו שעטנוא לא יסק עלה: בוגבר ארי ישכוב עם אתתא שכבת זרעא והיא אמתא אחידא לגבר ואתפרקא לא אתפריקת בכספא או חרותא לא אתיהיבת לה בשטר בקרתא תהי לא יומתון ארי לא אתחררת: כא וייתי ית אשמה קדם יי לתרע משכן זמנא דבר לאשמא: בנויכפר עלוחי כהנא בדכרא דאשמא קדם יי על חובתה די חב וישתבק לה מחובתה די חב: בגוַאָרי תעלון לאַרעא ותצבון כּל אלן דמיכל ותרחקון רחקא ית אבה תלת שנין יהי לכון מרחק לאבדא לא יתאַכל: כדובשתא רביעתא יהי כּל אבה קדש תשבחן קדם יי: כהובשתא חמשתא תיכלון ית אבה לאוספא לְּכוֹן עַלַלְתֵּה אָנָא יִיַ אֵלֶהַכוֹן: כּוֹלֵא תיכלון על דמא לא תנחשון ולא

יש אֶת־חֻקּתֵי תִּשְׁמִּרוּ בְּהֶמְתְּךּ לְא־תַרְבְּיעַ כִּלְאַיִם שֶׂרְךּ
לְא־תִּוְרֵע כִּלְאָיִם וּבֶגֶר כִּלְאַיִם שַׁעִטְנֵז לִא יִעֲלֶה עָלֵיךּ

נְחֲרֶפֶת לְאִיש וְהָפְּדֵּה לְא נִפְּדָּתָה אָוֹ חֻפְּשָׁה לְא נִתַּן־לֵה עֵבֶּר בְּלְאִים וְבָפֶר לְא נִתַּן־לֵה בֵּה בְּקְרָת תִּהְיָהְ לָא יִוּמְתָוּ כִּי־לָא חֻפֵּשָׁה יְהַבְּשָׁה לְא נִתַּן־לֵה כֵּב בְּקְרֶת תִּהְיָהְ לָא יִוּמְתוּ כִּי־לָא חֻפֵּשָׁה: וְכִפֶּר עָלָיו הַכּהֵׁן כֵּ בְּלְנִי הוֹה אֶל־פֶּתַח אְהֶל מוֹעֵר אֵיל אָשֶׁם: וְכִפֶּר עָלָיו הַכּהֵן בְּב בְּיִהוֹה אֶל־פֶּתְח אְהֶל מוֹעֵר אֵיל אָשֶׁם: וְכִפֶּר עָלָיו הַכּהַה בְּב לִיהוֹה עַל־חַטָּאתוֹוּ אֲשֶׁר חָטָא וְנִסְלֵח לוֹ מַחַשָּאתוֹ אֲשֶׁר חָטָא:

בּגְּ וְכִי־תָּבְאוּ אֶלִּ־הָּאָׁרֶץ וֹנְטַעְהֶם כָּל־עֵץ מַאֲכָּל וַעֲרַלְתֵּם עַרְלָתוּ עָרְלָתוּ אֶת־פִּרְיִוּ שָׁלִשׁ שָׁנִּים יִהְיָה לָכֶם עֲרַלִּים לְא יֵאָבֵל:
בּר וּבַשָּׁנָה הַהְרָבִיעִת יִהְיָה כָּל־פִּרְיִוֹ לְדֵּשׁ הִלּוּלֵים לֵיהוְה:
בּר וּבַשָּׁנָה הַחֲמִישִּׁת הִּאבְלוּ אֶת־פִּרְיוֹ לְהוּסִיף לָכֶם תְּבִוּאָתְוּ
בּר אַנִי יהוה אֵלְהֵיבֶם: לָא תִאבְלוּ עַל־תַּדָּם לָא תְנַחֲשִׁוּ וְלָא

קידושיה קידושין וחייב[ין] מיחה (ח"כ שם ה): (בב) ונסלח לו מחטאתו אשר חטא. לרבות את המזיד כשונג (ח"כ שם ז; כריתות ט.): (בג) וער לתם ער לתו. ואטמתם אטימתו. יהא אטום ונסתם מליהנות ממנו: שלש שנים יהיה לבם ואטמתם אטימתו. יהא אטום ונסתם מליהנות ממנו: שלש שנים יהיה לבם ער לים. מאימתי מונה לו, משעת נטיעתו (ח"כ פרשתא ג:ג) יכול אם הלניעו לאחר שלש שנים יהא מותר, ח"ל יהיה, בהוייתו יהא (שם ד): (בד) יהיה בל פריו קדש. כמעשר שני (קידושין נד:) שכתוב כו וכל מעשר הארך וגו' קדש לה' (להלן כז:ל) מה מעשר שני אונו נאלם חוץ לחומת ירושלים אלא בפדיון אף זה כן. ודבר זה הלולים לה' מעשר שני אונו מלכ חוץ לממים (ח"כ שם ען ככ כות לה.): (בה) להוסיף לבם תבואתו. המלוה הזאת שחשמתו תהיה להוסיף לכ כת פולאתו, שבשכרה אני מבכך לכם פירות הנטיעות. היה רבי מקיבא אומר דברה תורה כנגד ילר הרע, שלא יאמר חדם הרי ארבע שנים אני מלטער בו תום, לפיכך נאמר להוסיף לכם תבואחו (ח"כ שם): אני הי. אני ה' המבטיח על כך ונאמן לשור הבטתחי (בו) לא תאבלו על הדב. להרבה פנים נדרים, ואזהרה לאוכל מבהת חולין ערם שמלא נפשה, ועוד הרבה: לא תנחשו. כגון אלו המנחשין בתולדה ובעופות (ח"כ שם כ) פתו נפלה הכבה: לא תנחשו. כגון אלו המנחשין בתולדה ובעופות (ח"כ שם כ) פתו נפלה הכבה: לא תנחשו. כגון אלו המנחשין בתולדה ובעופות (ח"כ שם כ) פתו נפלה הכבה: לא תנחשו. כגון אלו המנחשין בתולדה ובעופות (ח"כ שם כ) פתו נפלה הכבה: לא תנחשו. כגון אלו המנחשין בתולדה ובעופות (ח"כ שם כ) פתו נפלה

(יט) את חקתי תשמרו. ואלו הן בהמתך לא תרביע בלאים וגו'. חקים אלו גזרות מלך האין טעם לדבר: ובגד בלאים. למה לאמר, לפי שלא' לא סלבש שטעטז גזרות מלך האין טעם לדבר: ובגד בלאים. למה לאמר, לפי שלא' לא סלבש שטעטז למר ופשחים יחדו (דברים כביא) יכול לא ילבש גיזי למר ואיניי ששקן, ח"ל בגד. מנין לכדות הלבדים, ח"ל שעטנז, דבר שהוא שוע טווי ונוז (ח"כ פרק דיח). ואומר אני נוז לשון דבר הנמלל ושזור זה עם זה לחברו, מישטי"ר בלע"ז, כמו חזיין לנאזי דאים מהול מו"ק יב:) שאנו מפרשין לשון כמוש, פלישטר"א. ולשון שטעטז פי' מנחם מחברת למר ופשחים: (ב) נחרפת לאיש. מיועדת ומיוחדת לאיש ואיני יודע לו דמיון במקרא ובשפה כנענית שחליה שפה וחלי' כת חורין המאורסת לעבד עברי שמתר בשפחה הכחוב מדבר (ח"כ פרק ה:ב; כריחות יא).: והפדה לא נפדתה. שקורה ואינה פדויה. ומתם פדוין בכקף (ח"כ שם גו: או חששה. בשנר (שם): בקרי ה, ולין הידושי, גמורין קורין של הלוקה אם לא תשמור לעשות וגו' והפלא ה' את מכוקך קידושיה קורן קורין של הלוקה אם לא תשמור לעשות וגו' והפלא ה' את מכוקך קידושיה. לפיך חידה. ימיל לוקה ולא הוא (ח"כ שם ד; כריחות שם): בי באר חפשה. לא תפשה. לפיר הלא תפשה. לפיר הלי מוקה הלא והיו מיושיה הלידושיה. לאין חייב עליה מיקה שאין היושיה הידושיה. הלא לם מופשה לא תפשה. לפיכר אין חייב עליה מיקה שאין היושיה הדושיה. הלא לם מופשה לא תפשה. לפיכר אין חייב עליה מיקה שאין היושיה הדושיה. הלא סתפשה

others, בְּמוּךְ, as you love *yourself*. Just as you love yourself instinctively, without looking for reasons, so you should love others, even without reasons."

#### ા How to love another.

HaKsav V'HaKabbalah offers a list of realistic examples of how one can fulfill this commandment in ways that are possible: (a) Your affection for others should be real, not feigned. (b) Always treat others with respect. (c) Always seek the best for them. (d) Join in their pain. (e) Greet them with friendliness. (f) Give them the benefit of the doubt. (g) Assist them physically, even in matters that are not very difficult. (h) Be ready to assist with small or moderate loans and gifts. (i) Do not consider yourself better than them.

19. Kil'ayim/Forbidden mixtures. The prohibitions not to crossbreed or to wear mixtures of wool and linen are the quintessential מָּקִים, decrees, i.e., commands of the King for which man knows no reasons (Rashi).

Ramban clarifies the above point. God surely has reasons, but since man cannot know them, he cannot feel the same satisfaction in performing these decrees that he has when he performs precepts that he feels he understands. In the case of kil'ayim, Ramban offers a reason. God created the world with certain distinct species, and His wisdom decreed that these species remain intact and unadulterated. For man to take it upon himself to alter the order of Creation suggests a lack of faith in God's plan. Moreover, each species on earth is directed by a Heavenly force, so that the earthly species represent profound spiritual forces. To tamper with them is to cause harm that earth-bound man cannot fathom.

It should be noted that these laws of mixtures are limited to specific matters, and do not limit the infinite number of alloys and combinations that are so much a part of modern life. To the contrary, man is duty bound to improve the world and, in a sense, "complete" the work of Creation.

Kil'auim/ Forbidden Mixtures

19 You shall observe My decrees: you shall not mate your animal into another species, you shall not plant your field with mixed seed; and a garment that is a mixture of combined fibers shall not come upon uou.

Shifchah Charufah/ Designated Maid.

<sup>20</sup> If a man lies carnally with a woman, and she is a slavewoman who has been designated for another man, and who has not been redeemed, or freedom has not been granted herthere shall be an investigation — they shall not be put to death, for she has not been freed.  $^{21}$  He seniar shall bring his quilt-offering to HASHEM, to the entrance of the Tent of the Meeting, a ram auilt-offering. 22 The Kohen shall provide him atonement with the ram guilt-offering before HASHEM for the sin that he had committed; and the sin that he had committed shall be forgiven him.

<sup>23</sup> When you shall come to the land and you shall plant any food tree, you shall treat its fruit as forbidden; for three years they shall be forbidden to you, they shall not be eaten, 24 In the fourth uear, all its fruit shall be sanctified to laud HASHEM, 25 And in the fifth uear you may eat its fruit — so that it will increase its crop for you — I am HASHEM, your God.

<sup>26</sup> You shall not eat over the blood; you shall not indulge in sorcery and you shall not

בהמתר — Your animal. Any two species of animals, domestic or wild, may not be mated.

שרה -- Your field. It is forbidden to plant mixtures of seeds (unless the different varieties are separated by a fence or are far enough apart so that each can draw its own nourishment from the ground without impinging on the other) and it is forbidden to graft a different species onto a tree.

שעטנו — Combined fibers. The fibers in question are wool and linen, as specified in Deuteronomy 12:10, and the word shaatnez indicates fibers that are pressed or woven together in the same piece of cloth or garment.

20-22. Shifchah charufah / The designated maidservant. This unusual "decree" is unlike any other commandment in several ways. Briefly, as elucidated by the Sages, the verse deals with a non-Jewish slavewoman owned by two partners. As a slave, she was forbidden to live with a Jew, but her master was allowed to have her live with a Jewish or non-Jewish slave. When a Jewish-owned, non-Jewish slave goes free, he or she automatically has the status of a full-fledged proselyte. Now, this woman was freed by one of her masters, meaning that she is half free and half slave. Because she has been made half free, she is prohibited to a non-Jewish slave, but because she is still half slave, she is prohibited to an Israelite. Now, a Jew — slave or free marries her, but since she is not completely free, such a marriage does not give her the full status of a married woman, so that there is no death penalty for "adultery" with her. This passage teaches that if a Jew cohabits with her, and both of them are aware of their sin, her penalty is lashes, and he is required to bring a sin-offering.

20. לא נְפַרָתה — And who has not been redeemed, i.e., no one has purchased her freedom and she has not been freed by both of her masters. Had she been freed by both, she would have the status of a Jewish convert, and would be the full-fledged wife of any Jew who would betroth her (Rashi). 23-25. Orlah/The first three years of trees. All fruits from the first three years of a newly planted tree or its grafted shoots are forbidden for any conceivable use, and those of the fourth year are holy and are to be eaten in Jerusalem. [Although, in general, all land-related commandments apply only in Eretz Yisrael, orlah is an exception (Kiddushin 36a-b). by a tradition taught to Moses at Sinai (ibid. 38b). Ramban suggests a reason for the prohibition. The first fruits of a tree should be used for the holy purpose of praising and thanking God. Since the first three years' fruits are not yet mature enough to be worthy for that purpose, the Torah ordains that none of the fruit may be used until the fourth year.

24. ברש — Shall be sanctified. This word teaches that רבעי. fourth-uear fruit, is treated like the second tithe; it must be safeguarded against contamination and eaten in Jerusalem. If the owner lives outside the Holy City, he may redeem the fruit for money, which he must bring to Jerusalem and use to buy food, which he and his guests will eat there (Rashi; Sifra).

25. להוסיף לכם תבואתו — So that it will increase its crop for uou. In the merit of observing the commandment to deprive yourself of the profits and enjoyment of your crops for four years, your future crops will be increased (Rashi; Sifra).

אני ה' – I am HASHEM. Although I have promised you increased prosperity in return for your performance of this commandment, do not perform it for that reason. Fulfill all commandments because I am HASHEM, and you wish to do My will (Haamek Davar).

26. לא תאכלו — You shall not eat. . . In its literal meaning, the verse refers to a practice of sorcerers, who would gather blood in a ditch, and, by means of incantations, would foretell future events (Ramban).

The Sages (Sanhedrin 63a) derive several laws from the phrase לא תאכלו על־הַדָּם, you shall not eat over the blood. Among them are: (a) After shechitah, one may not eat an animal's flesh as long as there is some life [blood] left in it; (b) sacrificial meat may not be eaten until after the blood service; (c) a beis din must fast on the day it pronounces a death sentence (see Rashi).

א תְנָחֵשׁוּ — You shall not indulge in sorcery. Do not base your decisions on superstitions, such as the belief that black cats

תעונון: כּוּלַא תַקְפוּן פַּאתַא דרישכון ולַא תַחַבֶּל יַת פַּאתא דרקנַך: כּחוחבּול על מית לַא תַתַּנוּן בָּבְסְרַכוּן וַרוּשְמִין חריתין לא תתנון בכון אנא יי: כטלא תַחֶל יַת בְּרַתַּךְ לְאַטְעֵיוּתַהּ וָלַא תְטָעֵי אַרעא ותתמלי אַרעא עצת חטאין: לית יומי שביא דילי תטרוו ולבית מקדשי תהון דַחַלִין אַנָא יַיַ: לא לַא תַתַפָּנון בַּתַר בדין ודכורו לא תתבעון לאסתאבא בָהון אָנַא יִי אַלַהַכון: לנמן קַדָם דְּסְבֵּר בָּאוֹרַיִּתָא תִקוּם וּתְהַדֵּר אֲפֵּי סַבַא ותדחל מאלהה אנא יי: לנוארי יתגיר עמכון גיורא בּאַרעכון לא תונון יַתָה: לה פּיַציבא מנכון יהי לכון גיורא היתגיר עמכון ותרחם לה כותר ארי דירין הַנִיתוּן בָּאַרעָא דִמְצְרָיִם אֲנָא יִי אַלהַכוֹן: לה לא תעבּדוּן שקר בּדין ובמבלתא: במתקלא במשחתא לו מאזנַון דִּקשוט אַבנִין דִּקשוט מִכִילַן דקשוט והינין דקשוט יהון לכון

נו תְעוֹנֵנוּ: לְא תַּלְּפוּ פְּאָת רְאשְׁכֶם וְלְּא תַשְׁחִׁית אָת פְּאַת ני תְעוֹנֵנוּ: לְא תַלְּפוּ פְּאַת רְאשְׁכֶם וְלְא תַשְׁחִׁית אָת פְּאַת לי תְוְנֵה הָאָרֶץ וּמֶלְאָה הָאָרֶץ וֹמָה: אֶת־בִּתְּךְ לְהַוֹנוֹתָה וְלְא־בַתְּ שְׁלָתוּ בְּתֶּב וְנְרֵתְ מִּבְּתְ תְּעִּה וְאָרָי וְמָה בְּתֶּב וְנְתַלְים אַל־הְרָאַ בְּנִי וָקֵן וְיָרֵאת מֵּאֶלְהֵיךְ הַּיִּרְ וֹמָן וְיָרֵאת מֵּאֶלְהַיךְ הַּבְּעִי וֹמָן וְיָרֵאת מֵּאֶלְהַיךְ וֹמָן בְּמִיךְ בְּמִיךְ בְּמֶר לְּבְּב וְאָהַרְתָּ בְּמִיךְ בְּמִיךְ בְּמִיךְ בְּמְשׁרָּ וְשִׁיְּתִי מִּאְרָים אָנִי יהוָה אֶלְהַיכֶם: לֹא־תַנְעְשִׁר לִּבְּעִים הַבְּיִי וֹמָן וְיָרֵאת מֵּאֶלְהָיךְ הַּיִּירְ בְּמִיךְ מִצְרְיִם אָנִי יהוֹה אֶלְהֵיכֶם: לֹא־תְנְעְשִׁר הַבְּמְשׁרָּה: מְאוֹנֵי לָבֵם וּתְּבִין אַלְרָ בַּמְשׁרָּה: מְאוֹנִי הִוֹב מְשִׁרָה: מְאָבְי הִבְּמְשׁרָּה: מְאוֹנִי לִבְם בְּמִילְּךָ אִנְיִם אָנָי יהוֹה אֶלְהִיכָם: לֹא־תִנְעְשִׁר בְּמְשׁרָּבָט בְּמִילְ מִצְרָן אִיפָּרְ אִיפְרָ אַלְיִם אָנִי יהוֹה אֶלְהִיכָם: לֹא־תִנְעְשִׁר לְּבִמְשׁרָּתָם בְּמִילְּכָם בְּמִילְּבָּט בַּמְּשָׁבְּע בְּמִילְבָּט בְּבְּמְשׁרָּבָט בְּבְּמְשׁרָּבָט בְּבִּמְשׁרָּבָט בְּבִי אִיפַר אַנְיפָּר בְּמִישְׁבָּט בּבְּמְשׁרָּבָט בְּבְּמְשׁרָּבְי בְּבְּיִי בְּיִבְּין בְּמְעִירְ בָּמְשׁרָּבְט בְּבְּמְשׁרָּבְי בְּיבְּרָ אִיבְּתְ אִיפָּת בְּמִיּים בְּנִי בְּעִים בְּבִיּי בְּיִבְּי בְּיִבְיּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְיּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְיּי בְּיִבְיּים בְּבִיּים בְּבִיי בְּיִים בְּעִיים בְּיִי בְּיִבּים בְּבִיּשְׁרְם בְּבִּים בְּבְּים בְּבִים בְּיִים בְּבִּים בְּבְּיִים בְּבִּים בְּבִּישׁרָם בְּבִּים בְּבְים בְּבְּים בְּיִבְים בְּבִים בְּיִבְּים בְּבְּבְּים בְּיִבְים בְּבְּים בְּיבְים בְּבְים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּיבְים בְּבִים בְּבִים בְּבְים בְּבְּים בְּבְים בְּבְים בְּבְים בְּבְּים בְּבְים בְּבְים בְּבְים בְּבְּים בְּבְּבְעְם בְּבְּים בְּבְּיוּבְיוֹתְהְיוֹב בְּמְשוּבְיוּ בְּבְּים בְּבְים בְּבְּים בְּבְים בְּבְים בְּעִים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְיוּי בְּיִבְּבְּים בְּבְיוּי בְּבְּבְ

.//--

מכנים עלם חיה ששמה ידוע לחוך פיו והעלם מדבר (ח"כ שם י: סנהדרין סה.-סה:): אל תבכשו. להיות עסוקים כם שאם תתעסקו בם אתם מיטמאין לפני ואני מחעב חתכם (ת"כ שם יח): אני ה' אלהיכם. דעו חת מי חתם מחליפין במי (שם): (לב) מפני שיבה תכום. יכול זקן חשמחי, ח"ל זקן, חין זקן חלח שקנה חכמה (שם יב; קידושין לב:): והדרת פני זקן. איזהו הדור, לא ישב במקומו (ולא ידבר במהומו) ולא יסתור את דבריו. יכול יעלים עיניו כמי שלא ראהו, לכד נאמר ויראת מאלהיר. שהרי דבר זה מסור ללבו של עושהו שאיו מכיר בו אלא הוא וכל דבר המסור ללב נא' בו ויראת מאלהיך (ח"כ שם יד): (לג) לא תוגו. אונאת דברים לא תאמר לו אמש היית טובד עבודה זרה ועכשיו אתה בא ללמוד חורה שנחנה מפי הגבורה ושם פרק חוב: ב"מ נחו): ולד) בי גרים הייתם. מום שבר אל חאמר לחברר (שם נט:); אני ה' אלהיכם. חלהיך וחלהיו חני: (לה) לא תעשו עול במשפט. חס לדיין הרי כבר נא' לא תעשו עול במשפט (לעיל פסוק טו) ומהו משפט השנוי כאן, היא המדה והמשקל והמשורה. מלמד שהמודד נקרא דיין, שאם ישקר במדה הרי הוא כמקלקל את הדין, וקראוי עול שנאוי ומשוקן חרם ותועבה, וגורם לחמשה דברים האמורים בדיין, מעמא את הארן ומחלל את השם ומסלק את השכינה ומפיל את ישראל בחרב ומגלה אותם מארלם (ח"כ שם ה): במדה. זו מדת הארץ (שם ו): במשקל. כמשמעו: ובמשורה. היא מדת הלח (והינש): (לו) אבני צדק. הס המשקולות ששוקלין כנגדן (שם): איפת. היא מדת היבש: הין. זו היא מדח הלח:

מפיו לבי הפסיקו בדרך (סנהדרין סה:): ולא תעונגו. ל' טונות ושעות שחומר יום פלוני יפה להתחיל מלאכה, שמה פלונית קשה ללאת (סנהדרין שם): (בד) לא תקיפו פאת ראשכם. זה המשוה לדעיו לחחורי חזנו ולפדחתו (מכוח כ:) ונמלח הקף ראשו טגול סביב, שעל אחורי אזניו טקרי שטרו למטלה מלדטיו הרבה: פאת וקבך. סוף הזקן וגבוליו. והן חמש, שתים בכל לחי ולחי למעלה אלל הראש שהוא רחב ויש בו שתי פאות. ואחת למטה בסנטרו מהום חבור שני הלחיים יחד ושם כ.): (בח) ושרט לנפש. כן דרכן של אמוריים להיות משרטין בשרם כשמת להם מת: ובתבת קעקע. כחב המחוקה ושקום שחינו נמחק לטולם, שמקטקטו במחט והוח משחיר לעולם (ח"כ שם י; מכוח כח.): כעכע. ל' והוקע אותם (במדבר כה:ד) והוקענום (שמואל ב כא:ו). חוחבין עץ בארץ וחולין אוחם עליהם ונמלאו מחוקין וחחובין בקרקט, פורפויינט בלט"ז: (בט) אל תחלל את בתך להזנותה. במוסר בחו פנויה לביאה שלא לשם קידושין (ח"כ פרק ז:א; סנהדרין טו.): ולא תזנה הארץ. אם אתה עושה כן הארז מזנה את פירותיה לעשותו במקום אתר ולא בארלכם וכן הוא אומר וימנעו רביבים וגו' (ירמיה ג:ג; ח"כ שם ג־ד) : (ל) ומקרשי תיראו. לא יכנס לא במקלו ולא במנעלו ובאפונדתו ובאבה שעל רגליו (ת"כ שם ט; ברכות נד.) ואט"פ שאני מזהירכם טל המקדש את שבחותי חשמורו חין בנין בית המקדם דוחה שבח (ח"כ שם ז: יבמוח ו.): (לא) אל תפנו אל האובות. אזהרה לבעל אוב וידעוני. בעל אוב זה פיחום המדבר משחיו. וידעוני

crossing your path or that walking under a ladder will cause bad luck.

27. אמות אלי — You shall not round off... Rounding off refers to the removal of hair from the sideburns area — the edges — of the head. One is forbidden to remove this hair, thereby making a straight line from the hairline behind the ear to the hairline at the front of the head. Were one to do so, the hair at the top of the head would look as if it were rounded off. [One transgresses upon removing at least two hairs from this area] (Rashi).

וְלֹא הַשְׁחִית — And you shall not destroy. There are five edges of the beard, each of which it is forbidden to shave (Rashi). But as a practical matter, since the exact areas of these edges are not clearly defined, it is forbidden to shave

the entire beard.

It is forbidden to remove the sideburns even by means of plucking or with scissors. Regarding the beard, however, the Torah forbids one to destroy it and to shave it (21:5). This is interpreted by the Sages to mean the use of a razor, meaning an implement that both shaves [קּלְיִחָ and "destroys" by cutting to the level of the skin [קּשְׁחָתָה] (see Yoreh De'ah 181:3,10).

28. יְשְׁרֶט לְּנֶּשְׁת A cut. . . for the dead. It was an ancient custom for people to cut their flesh in mourning for the dead. In Deuteronomy 14:1, the Torah states that this is forbidden because, You are children to HASHEM, implying that it is disgraceful to God for His children to inflict wounds on their bodies as signs of mourning.

believe in lucku times. 27 You shall not round off the edge of your scalp and you shall not destroy the edge of your beard. 28 You shall not make a cut in your flesh for the dead, and a tattoo shall you not place upon yourselves — I am HASHEM.

- <sup>29</sup> Do not profane your daughter to make her a harlot, lest the land become lewd, and the land become filled with depravitu.
- 30 Mu Sabbaths shall uou observe and Mu Sanctuaru shall uou revere Lam Hashem 31 Do not turn to (the sorceru of) the Ovos and Yid'onim; do not seek to be contaminated through them — I am HASHEM, uour God.
- <sup>32</sup> In the presence of an old person shall you rise and you shall honor the presence of a sage and you shall revere your God - I am HASHEM.
- <sup>33</sup>When a proselute dwells among you in your land, do not taunt him. <sup>34</sup> The proselute who dwells with you shall be like a native among you, and you shall love him like yourself, for you were aliens in the land of Egupt — I am HASHEM. uour God.

Weiahts

- <sup>35</sup> You shall not commit a perversion in justice, in measures of length, weight, or volume, <sup>36</sup> You Measures shall have correct scales, correct weights, correct dru measures, and correct liquid measures
- 29. אל-תחלל Do not profane. Rashi and Sifra comment that the outcome of such treacherous conduct — ולא־תונה הארץ, lest the land become lewd — is that the earth itself will become quilty of harlotry, in the sense that it will be unfaithful to its people. Instead of producing bumper crops in the Land of Israel, the earth will give forth those crops elsewhere. This is uniquely true of Eretz Yisrael whose holiness cannot tolerate immorality, as in 18:25-29.
- 30. שבחתי My Sabbaths... The Torah speaks very frequently about both the Sabbath and idolatry, because both are reckoned as equal to all the commandments of the Torah, Idol worship is a clear denial of God, Sabbath desecration, too, is a denial that God created for six days and rested on the seventh — the eternal reminder of God as the Creator (Ramban).
- ומקרשי תיראו And Mu Sanctuary shall you revere. One is forbidden to enter the Sanctuary area with his walking stick, wearing shoes or a money belt, or with the dust on his feet (Rashi).
- 31. אַל־תִּפְנוּ אֵל־האבת ואל־הידענים Do not turn to the Ovos and Yid'onim. These are magical practices that purport to foretell the future. The punishment of the practitioner of these acts is kares (see 20:6); the penalty of those who consult them is lashes (Sifra).
- אני ה' I am HASHEM. Be aware Whom you are discarding in order to pursue knowledge of the future by turning to the prophets of Ov and Yid'oni (Rashi).
- 32. מפני שיבה In the presence of an old person. According to Rashi, following one view in Kiddushin 32b, the two halves of the verse explain one another, meaning that the commandment is to rise and honor a sage who is both elderly and righteous. Others hold that these are two separate commandments: to rise for and honor anyone over the age of seventy, even if he is not learned, and to rise for and honor a sage, even if he is young. The halachah follows the latter view. All agree that there is no such requirement for a wicked person (Yoreh De'ah 244:1).

- ייראת מאלהיף And you shall revere your God. The commandment to show respect is an easy one to violate: One can simply pretend that he did not notice. Therefore. the Torah cautions us to revere God. He knows our true intentions. This fear of God is invoked when a mitzvah depends on the intentions within someone's heart (Rashi: Sifra).
- 33. גר A proselute. It is forbidden to taunt a proselyte by reminding him of his non-Jewish past and suggesting that this makes him unfit to study God's Torah (Rashi: Sifra). As the next verse states: Who, more than a Jew, should understand the hurt felt by an unwanted stranger? (Sifra).
- 34. ואהבת לו And you shall love him. Aside from the commandment to love all Jews, proselytes included, there is a special commandment to love proselytes. God, Himself, has a special love for proselytes (Rambam, Hil. De'os 6:4).
- 35-36. Weights and measures. The Torah illustrates the great importance of proper weights and measures with a powerful comparison. The passage begins by exhorting against a perversion of justice — a commandment that is generally directed toward judges, as in verse 15, above vet our verse applies this principle to the businessman in his shop or the farmer in his field. Thus, the Torah likens a person doing business to a judge, and someone who falsifies weights and measures is like a judge who perverts judgment. Furthermore, Sifra, as explained by the Chofetz Chaim, notes that the passage connects the commandment of weights and measures to the Exodus from Egypt, to teach that one who falsifies them is considered as if he denies that there is a God Who sees all. Such a person, if it suited him, could also deny God's intervention to save Israel from Egypt. It is noteworthy that the Chofetz Chaim's first published work was an anonymous pamphlet on weights and measures, which he composed in response to negligence that he witnessed personally in the markets of his own town.

אַנַא יִיַ אַלַהַכוֹן דִּי אַפּקית יתכון מארעא דמצרים: אותטרוז ית כל קימי וית כל דיני ותעבדון יתהון אנא יי: אומליל יי עם משה למימר: בועם בני ישראל תמלל (נ״א ולבני ישראל תַּימַר) גָבַר גַבַר מבָּני ישׂראל וּמן גִּיוֹרָא דִּיִתְגַּיֵּר בִּיִשְׁרַאֵל דִּי יִתֵּן מזַרעה למלך יתקטלא יתקטל עמא בית יִשְׂרָאֵל יִרְגָּמְנָהּ בָּאַבְנָא: וַנָאַנָא אַתַּן יַת רוגזי בַּגַבָרָא הַהוּא וָאַשִּׁיצִי יַתַהּ מגוֹ עמה אָרֵי מַזַּרְעָה יָהַב לִמֹלֶךְ בַּרִיל לסאבא ית מקדשי ולאחלא ית שמא דקודשי: דואם מכבש יכבשון עמא בית ישראל ית עיניהון מו גברא ההוא בריהב מזרעה למלה בדיל דלא לְקַטַּלָא יַתַה: הוַאֲשַׁוִּי אַנַא יַת רוּגִזִי בַּגַבָרָא הַהוֹא וּבָסָעַרוֹהָי וָאֲשֵׁיצִי יַתָה וְיַת כַּל דָטַעַן בַּתְרוּהָי לְמִטְעֵי בַּתַר מלֵך מָגוֹ עַמָּהוֹן: וְוַאֲנַשׁ דִּי יְתַפָּנֵי בַּתַר בַּדִּין וּדָכוּרוּ לִמְטָעֵי בַתַרֵיהוֹן וָאַתַּן יַת רוּגַזִי בַּבַרָא הַהוּא וָאַשִּׁיצִי יַתָה מִגוֹ עַמַה: וֹתָתְקַדְּשׁוּן וּתָהוֹן קַדִּישִׁין אַרֵי אַנַא יִיַ אֱלַהַכוֹן: הוִתְטָּרוּן יָת קַיַמֵי וִתַעבְּדוּן יַתְהוֹן אַנָא יִיָ מִקַדְשָׁכוֹן: ט אַרֵי גִבַר גִבַר די ילוט יַת אַבוהַי וַיַת אָמֵה אַתַקּטַלַא יָתַקָטֵל אַבוּהָי וָאָמָה לָט קַטַלַא חַיַב:

אני יהוה אל הַיבֶּם אַשֶּר־הוֹצֵאתִי אֵתְכֵם מֵאֶרֵץ מִצְרַיִם: ל ושמרתם את־כל־חקתי ואת־כַּל־מִשְׁפַּטִי וַעֲשִיתִם אתם אני יהוה:

איש איש מבּנִי ישַראַל ומן־הַגֵּר ו הַגַּר בִּישַראַל אַשֶּׁר יָתֵן מְזַרְעֵוֹ לַמְּלֶךְ מְוֹת יוּמֶת עַם הָאָרֵץ יִרְגְּמֶהוּ בָאָבֵן: ָּ, ואני אתן את־פּני בַאיש הַהוא וַהָּכְרַתֵּי אתו מַקַּרֶב עַמְוֹ בי מזרעו נתן לַמֹּלֶךְ לִמַעו טַמֵּא אֶת־מִקְדַשִּׁי וּלְחַלֵּל ר את־שם קַרשַי: וָאָם הַעָלֶם יַעָלָּימוּ עָם הַאַרֶץ אֵת־ עיניהם מן־הַאִיש הַהוא בָּתְתוּ מְזַרְעוֹ לַמְּלֶךְ לְבַלְתִי ה המית אתו: ושמתי אני את־פני באיש הַהוּא וּבְמַשְׁפַּחָתוּ והכרתי אתו ואת וכל-הזנים אחריו לזנות אחרי המלך ַ מקרב עמם: והַנַּפַשׁ אַשֶּׁר תַפַנָה אַל־הַאבת ואַל־ הַיִּדְענִים לִזְנָת אֲחֶרֵיהֵם וְנַתַתֵּי אֵת־פַּנַי בַּנֵפֶשׁ הַהְוֹא ּ והכַרָתִי אתו מקרב עַמַוּ: וַהְתַקַדְשָׁתֵּם וַהַיִיתֵם קדשִים הַ כֵּי אַנִי יהוָה אֱלְהֵיכֵם: וּשִׁמַרְתֵּם אֶת־חַקּתַי וַעֲשִׂיתֵם חַ י אתם אַנִי יהוה מַקַדִּשָׁבֶם: כִּי־אִישׁ אִישׁ אַשֶּׁר יָקַלֵּל אֶת־ אַבֵּיו וָאַת־אָמַוֹ מִוֹת יוּמַת אַבֵּיו וָאָמַוֹ קַלֵּל דַמַיו בְּוֹ:

ששי [שביעי]

שיעלימו בדברים הרבה (ח"כ שם י). אם העלימו סנהדרי הטנה סוף שיעלימו סנהדרי גדולה (שם יח): (ה) ובמשפחתו. אמר ר"ש וכי משפחה מה חטאה. אלא ללמדר שאיו לד משפתה שיש בה מוכם שאיו כולם מוכסיו. שכולם מחפיו עליו (שם יג: שבועות לט.): והברתי אותו. למה נח', לפי שנח' וכמשפחתו יכול יהו כל המשפחה בהכרח. ח"ל אותו. אותו בהכרת ולא כל המשפחה בהכרת אלא ביסורין (שם יד): לזנות אחרי המולך. לרבות שאר עבודה זרה (שם טו) שעבדה בכך ואפילו אין זו עבודתה: (ז) והתקדשתם. זו פרישות עבודה זרה (שם פרק ינכ): (ט) אביו ואמו קלל. לרבות לחחר מיחה (סנהדריו פה:): דמיו בו. זו סקילה (ח"כ שם ז) וכן כל מקום שנא' (דמיו בו] דמיהם בם, ולמדנו מחוב וידעוני שנח' בהם בחבן ירגמו חותם דמיהם בם (להלן פסוק כז; ת"כ פרק ט:יב; כריתות ה.). ופשוטו של מקרא כמו דמו בראשו (יהושע בניע) אין נענש על מיתתו אלא הוא, שהוא גרס לעלמו שיהרג:

36. אַשֶּׁר־הוֹצֵאתִי אֶתְכֶם Who brought you forth. I took you out of Egypt only on the condition that you would be honest in your business dealings. Alternatively, lest you think that you can be dishonest and go undetected, think back to Egypt. There, when I killed the firstborn of Egypt, I recognized the difference between the firstborn Egyptians and others. So, too, I will know if you have false weights, and I will punish those who use them (Rashi).

37. וּשְׁמֵּרְתֵּם — You shall observe... If you study the commandments you will realize that they are perfect, and then you will surely observe them. Recognize, however, that

י"בס אשר הוצאתי אתכם. על מנח כן (פס י). ד"ח חני הכתנתי כמלרים בין טפה של בכור לטפה שחינה של בכור וחני הנחמו להפרע ממי שטומו משהלוחיו במלח להונות את הבריות שאין מכירים בהם (בבא מליעא סא:): (ב) ואל בני ישראל תאמר. עונפין על החזהרות: מות יומת. ככית דין, וחס חין כת לבית דין עם הארן מסייעין אותן (ח"כ פרשתא יוד): עם הארץ. עם שבגינו נבראת הארז. דבר אחר, עם שעתידיו לירש את הארז ע"י מנות הללו (שם): (ג) אתן את פני. פנחי שלי, פונה חני מכל עסקי ועוסה בו (שם ה): באיש. ולא בלכור (שם) שאין כל הלכור נכרתין: כי מזרעו נתן למלך. לפי שנח' מעביר בנו ובתו בחש (דברים יח:י) בן בנו ובן בתו מנין, ת"ל כי מזרטו נחן למולך. זרט פסול מנין, ח"ל בחתו מזרטו למולך (ח"כ ו־ז): [למעד טמא את מקרשי. את כנסת ישראל שהיא מקודשת לי, כלשון ולא יחלל את מקדשי (להלן כא:כג):) (ד) ואם העלם יעלימו. אם העלימו בדבר אחד סוף

I am HASHEM, Who has given you the laws. By definition, therefore, you cannot improve upon them. You may neither add to them nor subtract from them (Sforno).

20.

### **4**§ Punishments.

The Torah does not decree a physical punishment for a sin unless there is a negative commandment enjoining us not to commit that deed. Chapters 18 and 19 contained a long series of negative commandments, and this chapter, primarily, gives the punishments for those sins.

— I am HASHEM, your God. Who brought you forth from the land of Egypt, 37 You shall observe all Mu decrees and all Mu ordinances, and you shall perform them — I am HASHEM.

20 **Punishments** 

<sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Say to the Children of Israel: Any man from the Children of Israel and from the proselyte who lives with Israel, who shall give of his seed to Molech shall be put to death: the people of the land shall pelt him with stones. 3 I shall concentrate Mu attention upon that man, and I shall cut him off from among his people, for he had given from Molech his offspring to Molech in order to defile Mu Sanctuary and to desecrate My holy Name. 4 But if the people of the land avert their eyes from that man when he gives from his offspring to Molech, not to put him to death — 5 then I shall concentrate Mu attention upon that man and upon his family; I will cut off from among their people, him and all who stray after him to stray after the Molech. 6 And the person who shall turn to the sorceru of the Ovos and the Yid'onim to strau after them — I shall concentrate Mu attention upon that person and cut him off from amona his people.

- <sup>7</sup> You shall sanctify yourselves and you will be holy, for I am HASHEM, your God.
- <sup>8</sup> You shall observe Mu decrees and perform them I am HASHEM. Who sanctifies you. <sup>9</sup> For any man who will curse his father or mother shall be put to death; his father or his mother has he cursed, his blood is upon himself.
- 2-5. Molech, in giving the punishment for serving Molech (18:21), the Torah discusses at length the evil of the sin. Not only has the perpetrator sinned against God, he has profaned the sanctity of the Jewish people — מקרשי, My Sanctuary - which the Sages interpret as God's holy nation (v. 3). Ramban comments that the degraded worship of Molech deprives the Jewish people of its holiness; therefore, the Torah stresses that it is the nation that bears responsibility for executing the death penalty against the one who has harmed it so significantly.
- 2. עם הארץ The people of the land. By using this unusual term to identify the people, the Torah suggests why they should have the particular responsibility of executing the sinner. A father who offers his own children to Molech has brought contamination to the land.
- 3. והברתי אתו And I shall cut him off. The punishment has two tiers. If the transgressor was properly warned and witnessed, and beis din imposed the death penalty, he gains atonement for his sin. If, however, he sinned intentionally but was not punished by the court, God imposes
- 4. העלם יעלימו . . . את־עיניהם Avert Ilit., avert theu will avert | their eyes. The double expression teaches a moral lesson. If the people avert their eyes once, they will avert their eyes again. If the court attempts to discharge its responsibility, violators will protest: "You did not punish the last violator, is it fair to punish this one?" Only if the courts and the people are consistent can they function properly (Rashi: Or HaChaim).
- 5. וכמשפחתו And upon his family. The family is responsible if it was their influence that shielded the sinner from punishment by the court (R' Bachya). Nevertheless, the

punishment of kares is imposed only upon the sinner — אתו him - not upon his relatives (Rashi: Sifra).

7-8, והתקדשתם — You shall sanctifu yourselves. According to Rashi, this commandment refers to the previous exhortations against idolatry; one who refrains from idol worship sanctifies himself.

The sequence of verses alludes to the teaching that the very thought of idol worship - he merely turns to it (verse 5) — is regarded by God as if someone had actually worshiped idols (Kiddushin 39b). But how can someone control his thoughts? Therefore, the Torah teaches that what is incumbent upon a Jew is to attempt to sanctify himself by performing the commandments and by avoiding evil to the best of his ability. God promises that in reward for the Jew's sincere efforts, הייתם קרשים, and you will be holu: God will assist him in cleansing his thoughts (Be'er Yitzchok: Meshech Chochmah).

9. בי – For. This conjunction implies that our verse gives the reason for an earlier commandment. It refers back to the commandment to revere parents (19:3), and explains that one who shows gross disrespect to parents can incur the death penalty. Alternatively, the word יף should be translated therefore, meaning that because it is God Who sanctifies us - and a person's father and mother are His partners in bringing a person into the world — God decrees the death penalty upon those who curse them (Ramban).

אביו ואמו קלל — His father or his mother has he cursed. The repetition teaches that one is liable for cursing his parents even if he does so after their death (Rashi).

דמין בו His blood is upon himself. The Sages derive that this term always means death by stoning. In its simple meaning, the term means that the violator brought the punishment upon himself (Rashi).

וגבר די יגוף ית אתת גבר די יגוף ית. אתת חברה אתקטלא יתקטל גיפא וְגַיַפְתָא: יאוֹגָבֵר דִי יִשְׁכּוֹב עם אתת אַבוּהִי עַרְיָתָא דָאַבוּהִי גַּלִי אַתְקטלא יתקטלון תרויהון קטלא חיביו: יבוגכר די ישבוב עם בַּלְתָה אָתַקְטַלַא יִתְקָטָלון תרויהוו תכלא עבדו קטלא חיבין: יגוגבר די ישכוב עם דכורא משכבי אתתא תועבתא עבדו אָתַקּטַלָּא יַתַקּטַלוּן קטלא חַיבין: ידּ וּגבר די יָסֶב יָת אָתָתא וַיַת אָמַה עצַת חטאין היא בנורא יוקרון יתה ויתהן ולא תהי עצַת חָטָאָין בַּינֵיכוֹן: שוּוּגַבַר דִּי יָתַן שַבַבְתָה בְּבַעִירָא אָתַקְטַלֵא יַתְקָטַל ויַת בעירא תקטלון: טו ואתתא די תקרב לכל בָּעִירָא לִמְשָׁלֵט בַּה וָתְקָטוֹל יַת אָתְּתָא ויַת בַּעִירַא אָתִקּטַלַא יִתְקַטַלוּן קּטַלַא חַיַּבִין: יוּגָבַר דִּי יִסֶב יַת אַחַתָּה בַּת אַבוּהָי אוֹ בַת אָמֶה וְיָחֲזֵי יַת עַרִיתַה וָהִיא תַחֲזֵי יָת עַרִיִּתָה קּלֶנָא הוא וִיִשְׁתֵּיצוּן לעיני בני עמהון ערית אחתה גלי חובה יַקַבֶּל: יחוֹגָבַר דִי יִשְבוּב עם אַתְּתַא מַסַאָבַא וִיגַלֵּי יַת עַרִיתַה יַת קַלַנָה גַּלִי וָהִיא תָגַלֵּי יַת סוֹאֲבַת דִּמְהַא וִישְׁתֵּיצוּן תַּרְנֵיהוֹן מָגוֹ עַמָּהוֹן: יי וְעַרְיַת אֲחַת אִמַּךְ וַאָחַת אַבוּךְ לַא תְגַלֵּי אַרֵי יַת קַרִיבָה גַּלִי חובהו יַקבּלון: בּוֹגַבַר דִּי יִשְבּוֹב יַת אָתַת אַח אַבוּהָי עַרָיַת אַח אַבוּהִי גַּלִּי חוֹבָהוֹן יָקַבְּלוּן בְּלָא וָלֶד יִמוּתוּן: כאוֹגְבֵר דִי יַּפֶב יַת אָתַת אָחוּהִי מְרָחַקָא הִיא עַרִיַתַא דַאָחוּהִי גַּלִּי בָּלַא וַלַד יְהוֹן:

ואיש אשר ינאַף אֶת־אֶשֶׁת אִישׁ אָשֶׁר יִנְאַף אֶת־אֱשֶׁת , יאַ רֶעָהוּ מָוֹת־יוּמָת הַנֹאָף וְהַנֹּאָפֶת: וְאִישׁ אֲשֵׁר יִשְׁכַּב אֵת־יּ אשת אביו ערות אביו גלה מות־יומתו שניהם דמיהם יב בם: ואיש אַשֶר יִשְבַב אֶת־בַּלַתו מות יומתו שניהָם תֶבֶל עשו דְמֶיהֶם בָּם: וְאִישׁ אֲשֶׁר יִשְׁבָּב אֵת־זַכָר מִשְׁכְּבֵי " עַשַוּ דְמֶיהֶם בָּם: וְאִישׁ אֲשֶׁר יִשְׁבָּב אֵת־זַכָר אשה תועבה עשו שניהם מות יומתו דמיהם בם: וְאִישׁ -אַשֶּׁר יָקַח אֵת־אָשֵּה וָאֵת־אָמָהּ וָמָה הָוֹא בָּאֵשׁ יִשְׂרְפִּוּ יי אתוֹ וָאֵתָהֵן וַלא־תָהִיָה וִפָּה בְּתְוֹכְבֶם: וְאִישׁ אֲשֶׁר יִתַּן יי שַבַבְתֵו בִּבָהֶמָה מִוֹת יוּמָת וָאֵת־הַבְּהֵמָה תַּהַרְגוּ: וָאִשָּׁה יי אַשַּׁר תִּקָרֶב אֵל־כָּל־בָּהֶמָה לְרִבְעָה אֹתָה וָהָרַגִּתַּ אֵת־ י הַאָשַה וָאֵת־הַבָּהָמָה מְוֹת יוּמָתוּ דִּמֵיהֵם בָּם: וָאֵישׁ אַשֶּר־יָקָח אֵת־אַחֹתוֹ בַּת־אָבִיו אוֹ־בַת־אָמֹו וָרָאָה אֵת־ עָרָנַתָּה וָהִיא תִרְאָה אֵת־עָרָנָתוֹ חֱסֵד הוֹא וָנְכָרָתוֹ לְעֵינֵי ריִשְׁבָּב יַּיִּעְפָּם עָרָוָת אָחתו גָּלָה עַוֹנִו יְשָׁא: וְאִישׁ אֵשֶׁר־יִשְׁבָּב ייִ בַּיִּ אָת־אָשַּׁה דַּנָה וִגָּלֶה אָת־עָרָנַתָהּ אָת־מִקֹרָה הֶעֶרָה וְהִוֹא גַּלְתָה אֶת־מָקוֹר דַמֵּיהַ וְנָכָרְתוֹ שְׁנֵיהֵם מְקֵרֵב עַמַּם: ּ וְעֶרְוַת אֲחָוֹת אִמְךֶּ וַאֲחָוֹת אָבָיךּ לְא תְגַלֵּה כִּי עֶת־שְׁאֵרָוֹ יי ַ הַעֵרָה עַוֹנָם יִשָּאוּ: וְאִישׁ אֲשֵׁר יִשְׁכַּב' אַת־דְּדָתו עַרְוַת - בַּעַרָה עַוֹנָם יִשָּאוּ: וְאִישׁ ראַ דֹרָוֹ גָלָה חֵטָאָם יִשָּאוּ עַרִירִים יָמֶתוּ: וְאִישׁ אֲשֵׁר יַקַּח 🖘 אָת־אַשַת אַחָיו נָדָה הָוא עָרָוָת אַחֵיו גָּלַה עַרִירִים יַהְיִוּ:

חסד הוא. לשון ארמי חרפה (בראשים לד:יד) חסודא. ומדרשו, אם חאמר קין נשא אחתות, חסד עשה המקום לבנות שולמו ממנו, שנא' שולם חסד יבנה (מהלים פעוג; מית) הפר של עולם מסד יבנה (מהלים פעוג; מ"כ שם יא; סנהדרין נח:): (יח) הערה. גלה, וכן כל לשון ערוה גלוי הוא, והי"ו יורדת בחיבה לשם דבר, כמו זעוה מגזרת [ולא קס] ולא זע (אסתר היט) וכן אחוה מגזרת אח. והעראה זו נחלקו בה רבוחינו, יש אומרים זו נשיקם שמש ויש אומרים זו הככסת עטרה (יבמות נה:): (יש) וערות אחות אמך וגוי. שנה הכחוב באזהרתן (לעיל יח:יב־יג) לומר שהוחה עליהן בין על אחוח אביו ואמו מן האב בין על אחיותיהן מן האם, אבל ערום אשת אחי אביו לא הוחהר אלא על אשת אחי אביו מל החהר הלה על אשת אחי אביו מו האב בין על החוחר מקרא הזה בא ללמד על כרת האמור למעלה שהוא בעוגם הלכת ערירי: ערירים. כתרגומו, בלא ולד. וזומה לו האכי הול בעים ובל ביו מול בעים ול בנים ובל ביו מול בעים וביו. ערירים יהיו. ערירים יהיו. ערירים יהיו. ערירים יהיו. ערירים יהיו. ערירים יהיו. ערירים יהיה כל ימיו כמו שהוא עכשיו (ש" יבמות נה.): (בא) של בדה היא. השכיבה האת מנודה היא ומלופה, וכנותנו בדו לחומר העראה בה

(י) ואיש. פרט לקטן (ח"כ שם ח; סנהדרין נכ:): אשר ינאף את אשת איש. פרט לחשה קטן (שם). למדנו שחין לקטן קידושין. ועל חיזו חשה חיבחי לך, מער ינאף את אשת רעהו. פרט לחשה גוי (שם). למדנו שחין קידושין לגוי: אשר ינאף את אשת רעהו. פרט לחשה גוי (שם). למדנו שחין קידושין לגוי: מות יומת הנואף והנואפת. כל מיחה החמורה בחורה סחם חינה חלל חנק מות יומת הנואף והנואפת. כל מיחה החמורה בחורה סחם חינה חלל חנק אשה. מכנים כמכחול בשפופרם: (יד) ישרפו אתו ואתהן. חי חקה יכול לומר השחו הרחשונה ישרפו, שהרי נשח מותו ואתהן. חי חלה חלה חלחה ושח מחות וחתה, וישר שחות שחות שחות חלל חשה וחתהן החל חל חתות וחלל חמות וויה חלק מותו ומהו לחקו, חת חחת מחן. ולשון ויו יהול, הן לחת (טכהדרין עוו): כון ואת הבהמה תהרהן, ואת הסחם מחל, חלל מפני שבלה לחדם חקלה על ידה לפיכך למר הכחוב חסקל, ק"ו לחדם שיודע להבחין עין שוב לרש וגורם רשה לחבירו לעבור עבירה (ח"כ פרק יהיה). כיולל בדבר חמה חומר לדב חלבדון לת כל התקומות (דברים יב:ב) הרי דברים ק"ו מה חללנות שחינן רואין וחלינן שומעין, על שבלח תקלה על ידם חמרה השחם שרוף וכלה, המטה חת חבירו מדכך חיים לדרכי מיחה על חת כמה וכמה הת"כ שם ון סנהדרין לה.): (יד) חבירו מדכך חיים לדרכי מיחה על חתם כמה וכמה (ת"כ שם ון סנהדרין לה.): (יד) חבירו מדכך חיים לדרכי מיחה על חת כמה וכמה (ת"כ שם ון סנהדרין לה.): (יד) חבירו מדכך חיים לדרכי מיחה על חתם כמה וכמה (ת"כ שם ון סנהדרין לה.): (יד) חבירו מדכך חיים לדרכי מיחה על חתם כמה וכמה (ת"כ שם ון סנהדרין לה.): (יד)

<sup>10-21.</sup> Penalties for forbidden relationships. The following passage sets forth the punishments for the transgressions that were given in 18:6-23. In many cases, the relative laws have been explained in the commentary to the previous passage.

<sup>10.</sup> מוח־יומָת — Shall be put to death. The Sages derive that this term indicates the death penalty of הָנָּק, strangulation (Rashi).

<sup>12.</sup> תֶּבֶל עְשוּ – They have committed a perversion. It is

Penalties for Forbidden Relationships

- <sup>10</sup> A man who will commit adultery with a man's wife, who will commit adultery with his fellow's wife; the adulterer and the adulteress shall be put to death.
- ation of them shall be put to death, their blood is upon themselves.
  - <sup>12</sup> A man who shall lie with his daughter-in-law, the two of them shall be put to death; they have committed a perversion, their blood is upon themselves.
  - <sup>13</sup> A man who lies with a man as one lies with a woman, they have both done an abomination; they shall be put to death, their blood is upon themselves.
  - <sup>14</sup> A man who shall take a woman and her mother, it is a depraved plot; they shall burn him and them in fire, and there shall not be depravity among you.
  - <sup>15</sup> A man who shall lie with an animal shall be put to death; and you shall kill the animal. <sup>16</sup> And a woman who approaches any animal for it to mate with her, you shall kill the woman and the animal; they shall be put to death, their blood is upon them.
  - <sup>17</sup> A man who shall take his sister, the daughter of his father or the daughter of his mother, and he shall see her nakedness and she shall see his nakedness, it is a disgrace and they shall be cut off in the sight of the members of their people; he will have uncovered the nakedness of his sister, he shall bear his iniquity.
  - <sup>18</sup> A man who shall lie with a woman in her affliction and has uncovered her nakedness, he will have bared her source and she has bared the source of her blood; the two of them will be cut off from the midst of their people.
  - <sup>19</sup> The nakedness of your mother's sister or your father's sister shall you not uncover, for that is baring one's own flesh; they shall bear their iniquity. <sup>20</sup> And a man who shall lie with his aunt will have uncovered the nakedness of his aunt; they shall bear their sin, they shall die childless. <sup>21</sup> A man who shall take his brother's wife, it is loathsome; he will have uncovered his brother's shame, they shall be childless.

against the natural order of things for a father and a son to live with the same woman, just as, in 18:23, it is against the natural order for a human to live with an animal. This is the sense of *Rashi*, who explains the phrase in terms of "shamefulness" and "mixture."

14. אָשֶׁר יקח — Who shall take. This term refers to marriage. Only if someone was married to a woman is he forbidden to live with her mother or daughter (Sifra).

וְמָה הָּוֹא — It is a depraved plot. The same term was used in 18:17 regarding a relationship with one's wife and her daughter. The similarity of terms [אַנְרָה שָׁנָה] teaches that both offenses incur the penalty of death by fire (Sifra).

וּאָחָהֵן — And them. The plural implies that more than one woman is put to death, but the man's lawful wife clearly is not punished because her husband sinned with her close relative. Rather, the plural form teaches that the penalty applies to the mother-in-law and her mother, should they both sin with him (Rashi; Sanhedrin 76b).

15. אַת־הַבְּהַמָּה הַהָּרְאַ — And you shall kill the animal. The animal is removed from the world because it was a source of enticement that caused a person to sin. Surely, then, a rational person who causes his fellow to sin is worthy of punishment (Rashi; Sifra). Alternatively, the animal must be killed so that it should not walk down the road and have

people say, "This animal caused a man to be stoned" (Sanhedrin 54a).

17. הְּמֶּד — Disgrace. Literally, the word means "kindness," a strange term in relation to incest. It is intended to answer the question, "If it is immoral for a brother and sister to live together, then why did God permit Cain and Abel to marry their sisters?" The answer is that it was a kindness for God to allow that, so that the human race could go on (Rashi; Sifra).

According to Radak, the word אָהָה has two meanings: kindness and disgrace. The two are related, because the disgrace of immorality is the product of overindulgence. Someone who is too anxious to give pleasure and is reluctant to discipline herself or others is in danger of lapsing into the sin of immorality. [See ArtScroll Genesis pp. 371-3.]

י אָניגי הְנֵי עְמְהַה. . . אָניגי הְנֵי עְמְהַ. . . וְעָּוּגִי יְשָּׁא — In the sight of the members of their people. . .he shall bear his iniquity. The consequences of the sin will attach themselves to the sinner in the form of a series of misfortunes that will make it obvious to the members of their people that he has incurred God's wrath (Ramban to v. 9).

- 18. אַשֶּׁה דְּוָה A woman in her affliction, i.e., during her menses.
- 20. ידְתוּ His aunt, i.e., the wife of his father's brother (Sifra). The wife of a mother's brother is prohibited Rabbinically (Yevamos 21a).

י"בס

כרת:

כבותטרוו ית כל קימי וית כל דיני וָתַעָבָּדוּן יַתָּהוּן וַלַא תַרוֹקֵו יתכוו ארעא די אנא מעל יתכוו תמו למתב בה: כגולא תהכון בנימוסי עממיא די אנא מַגְלֵי מָן קָדָמֵיבוון אַרִי כַל אַליו עבדו ורחיק מימרי בהוו: כדואמרית לכוו אתון תירתון ית ארעהון ואנא אתננה לבון למירת יתה אַרעא עברא חלב ודבש אנא יי אלהבון די אפרשית יתכון מן עממיא: כהותפרשון בין בעירא דכיא למסאבא וביו עופא מסאבא לָדָכֵי וָלָא תָשַקּצוּן יַת נַפְּשַתִיכוּן בבעירא ובעופא ובכל די תרחש ארעא די אַפַּרשית לכון לסאבא: כוותהון קֶרָמֵי קַדִּישִׁין אָרֵי קַדִּישׁ אַנַא יִיַ ואַפּרשׁ יַתְכוֹן מָן עַמְמַיָּא לְמָהֵוֵי פַלְחִין קַרמי: כז וגבר או אתתא ארי יהי בהון בדין או דכורו אַתְקָטַלָא יִתְקָטָלון בָאַבְנָא ירגמון יתהון קטלא חיבין:

בּנ וּשְׁמַרְהֶּם אֶת־פָּל־חֻקּתֵי וְאֶת־בָּל־מִשְׁפָּטִׁי וַגְשִׁיתָם בְּנוֹ מְיִנְתְּם הָאָרָץ אֲשֶׁר אֲנִי מִבְיא אֶתְכֶּם הָאָרֶץ אֲשֶׁר אֲנִי מִבְיא אֶתְכֶּם הָאָרֶץ אֲשֶׁר אֲנִי מִבְיא אֶתְכֶּם הָאָרֶץ אֲשֶׁר אֲנִי מִבְּיא אֶתְכֶּם הָאָרֶץ אֲשֶׁר אֲנִי מִבְּיא אֶתְכֶּם הָאָרָץ אֲשֶׁר הְנִיתָם וְאָנִי יהֹוָה אֱלְהִי לָכֶם אָשֶׁר־אֲנְי הַבְּבִּלְתִּי לָכֶם לְרֵשֶׁת הַבְּּרֹ אֲשֶׁר הִרְמְשׁ בְּיוֹ הַתְּה בְּבִּלְתִי לָכֶם לְּטַמֵּא וֹבְיִלְיף הַטְּמָא לַטְּהָר וְלְא־תְשַׁלְּבֹּ אַבְּבְּלְתִי לָכֶם לְעַמְים: וְהִבְּדֵּלְתִּי לְכָם אֲשֶׁר הִּבְּדֵּלְתִּי לָכֶם לְעַמְּת הַּנְנִית לְיִי אֵתְרָבְּם מִן־הָבְּבְּלְתִי לָכֶם לְטַבְּתְר וְלְא־תְשַׁלְצוֹ אֵתְר הִרְמְשׁ אַנִי יהוֹה וְבִעוֹף וּבְּכִל אֲשֶׁר הִרְתְשּׁבְּיוֹ אֶשֶׁר הִרְתְשׁבְּבִּל אֶתְכֶּם מִן־הָעְמָים לִהְיִוֹת לֵי: הְהָבְּבְּלְתִי אְנְבְּבְּל אֶתְכֶּם מִן־הָעְמָים לִהְיִוֹת לֵי: הְתְּבּבוֹ הְבְעוֹף הְטָּמֵא בְּיִרְנְּמְים בְּין־הָּבְּלְתִי לְכֶב לְטַבְּתְר הְנִעוֹף וּבְּלְתִי לְבָּבְּלְתִי לְכָב לְטַבְּתְר הְלְעִם הְּהָנִית לֵי: הְתְּה בְּבְּלְתִי לְכָב לְטְבְּר אִנְיִיתְם לִילְקְתִי לְבָּב לְטַבְּתְר הְנִעְיִים לִין הְתְּעְשִׁים לִּיְיִתְּעִּב בְּבְלִית אָבְּרְל אֶתְכֶבֶם מִן־הָעְמִים לִּיְתְעִּבּבּיוֹת לֵיי בְּתְר אֲשָׁבְר יִבְנְת הְבְּבְלְית לְבְּבְּל אֶתְכֶבְם מְן־הָעְמָים לִרְיתְשְׁבְּלִי מְתְר הְנְעוֹים בְּבְיוֹת לְייִב בְּתְּים בְּבִייִהְתָּה בְּבְּבְייִבְּתְב בְּתְיוֹ לְבָּע בְּיוֹת לְיִי בְּעְנִים הְרְבְּעְתְּים בְּבְיוֹתְהְבְּבְּיִיתְ בְּבְּעְם בְּיוֹרְבְּעְם בְּיוֹרְבְּבְּלְיִי בְּבְּבְיוֹם בְּיוֹבְבְּיוֹתְבְּבְּלְיִי בְּבְּבְיוֹם בְּיוֹבְבְּיתְבְּבְּבְיתְבְּבּבּלְיתְיְבְּבְּבְּבּיוֹת בְּעוֹים בְּבְיוֹת הְיִבְּבְיתְּבְּבְּבְיתְיִים בְּבִיוֹת בְּעוֹים בְּיוֹבְיתְנִים בְּיוֹב בְּעוֹים בְּבְיוֹתְבְּבְּיוֹ בְּעְבְיוֹים בְּבְיוֹתְיְבְבּבּל בְּיְבְּבְיוֹים בְּיוֹרְבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְיוֹית בְּבְּבְיוֹת בְּבְּבְיוֹים בְּיוֹת בְּיוֹם בְּבְיוֹת הְבְּבְיוֹם בְּבְיוֹתְבְּיוֹת בְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְיוֹם בְּבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְּיוֹם בְּבְיוֹת בְּבְּבְיוֹם בְּבְיוֹם בְּבְּבְבְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְיוֹם בְּבְּיוֹים בְּבְיוֹבְיוּ

נכוכדנלר וחביריו. רבי אלפזר בן פזריה אומר, מנין שלא יאמר אדם נפשי קלה בבשר חזיר, אי אפשי ללבוש כלאים, אבל יאמר אפשי, ומה אפשה ואבי שבשמים בזר חזיר, אי אפשי ללבוש כלאים, אבל יאמר אפשי, ומה אפשה ואבי בדשמים בזר פלי, ח"ל ואבדיל אתכם מן העמים להיות לי, שתהא הבדלתכם מהם לשמי. פורש מן העבירה ומקבל עליו של מלכות שמים (שם י): (בז) בי יהיה בהם אוב וגוי. כאן נאמר בהם מיתה ולמעלה (פסוק ו) כרת. עדים והתראה בסקילה, מודר בלא התראה בהכרת, ושגגתם חטאת. וכן בכל חייבי מיחות שלאמר בהם מודר בלא התראה בהכרת, ושגגתם חטאת. וכן בכל חייבי מיחות שלאמר בהם

כנדה, שהעראה מפורשת בה, את מקורה הערה (לעיל פסוק יה; יכמות נד.):

(בג) ואקץ. לשון מיאום, כמו קלתי בחיי (בראשית כו:מו) כאדס שהוא קן במזונו

(מ"כ פרק ט:ד): (בה) והבדלתם בין הבהמה הטהורה לטמאה. אין לריך

לומר בין פרה לחמור שהרי מובדלין ונכרין הם, אלא בין טהורה לך לטמאה לך,

בין שנשחט רובו של סימן לנשחט חליו. וכמה בין רובו לחליו, מלא שערה (שם ז):

אשר הבדלתי לכם לטמא. לאסור (שם ח): (בו) ואבדל אתכם מן

העמים להיות לי. אם אתם מובדלים מהם הרי אתם שלי ואם לאו אתם של

**22-24.** The Land and immorality. Having given the penalties for the relationships that were prohibited in Chapter 18, the Torah repeats the message of 18:26-30, that the sanctity of *Eretz Yisrael* cannot tolerate immorality. Thus the gift of the Land is conditioned upon the people maintaining their high level of sanctity.

25-26. Hollness and kashruth. The chapter concludes with an exhortation to avoid forbidden foods, as a prerequi-

site of holiness, as set forth in 11:44.

26. אַבְּהֵל אֶתְכֶּם...to be Mine. If you keep yourselves apart from the nations and their ways, you will be Mine; otherwise you will belong to Nebuchadnezzar and his cohorts. R' Elazar ben Azariah taught, "Do not say, 'I cannot stand pig meat!' Rather you should say, 'I would like to savor pig meat, but what can I do — God forbade it, and commanded me to separate myself

The Land and Immortality

<sup>22</sup> You shall observe all My decrees and all My ordinances and perform them; then the Land to which I bring you to dwell will not disgorge you. <sup>23</sup> Do not follow the traditions of the nation that I expel from before you, for they did all of these and I was disgusted with them. <sup>24</sup> So I said to you: You shall inherit their land, and I will give it to you to inherit it, a land flowing with milk and honey — I am HASHEM, your God, Who has separated you from the peoples.

Holiness and Kashruth

- ness <sup>25</sup> You shall distinguish between the clean animal and the unclean, and between the clean and bird and the unclean; and you shall not render your souls abominable through such animals ruth and birds, and through anything that creeps on the ground, which I have set apart for you to render unclean.
  - <sup>26</sup> You shall be holy for Me, for I HASHEM am holy; and I have separated you from the peoples to be Mine. <sup>27</sup> Any man or woman in whom there shall be the sorcery of Ov or of Yid'oni, they shall be put to death; they shall pelt them with stones, their blood is upon themselves.

## THE HAFTARAH FOR KEDOSHIM APPEARS ON PAGE 1174.

When Acharei and Kedoshim are read together, the Haftarah for Acharei, page 1173, is read.

When Rosh Chodesh Iyar coincides with Kedoshim, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Shabbas Rosh Chodesh: Maftir, page 890 (28:9-15); Haftarah, page 1208.

See note on page 1174 for further exceptions.

from the nations in order to be His, and to accept His sovereignty upon myself!" (Rashi).

R' Chaim of Volozhin used to comment that if Jews sanctify themselves, then — as this verse guarantees — God will separate us from the nations to be His. What will happen if we do not sanctify ourselves? Then the nations will separate us from their midst — for persecution and expulsion, God forbid!

In a similar vein, a Jew once came and lamented to R' Mordechai of Lechovitch that his Russian landlord, with whom he had always had a very friendly relationship, had begun to hate him and was constantly persecuting him. The rabbi answered, "You should have maintained a distance between yourself and your landlord. You are a Jew and you have the responsibility of being holy. You wanted to be like him, so now he is separating himself from you."

אוב או ידְעני. Ov or Yid'oni. The chapter ends with this sin because it symbolizes the difference between Israel and the nations. If Israel serves God properly, it will deserve to have prophets and have no need for these magical ways of foretelling the future (Baal HaTurim).

שהיד מסוקים. ונגייה סימן. מיי זהייב סימן. שה — This Masoretic note means: There are 64 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics מיי זהייב and ביי זהייב מו

As Rashi comments at the beginning of the Sidrah, the majority of the Torah's essential laws are here, which is alluded to by the first mnemonic, which means glow, i.e., spiritual luster. The second mnemonic means "what good is gold," for, as Rashi (to Genesis 36:39) comments, someone can be so rich that gold becomes meaningless. So, too, gold pales beside the wealth of the Torah (R' David Feinstein).

# אונקלוס

אַנָאַמַר יָיָ לְמְשֶׁה אֵמֶר לְכְהַנִּיָא בְּנֵי אַהָרן וְתִימַר לְהון עַל מִית לָא יִסְתָאַב בְּעֵפָה: בּאֶלָּהון לְּקָריבָה דְּקָריב לֵה לְאִפָּה: נְלָאֲחָתָהּ בְּחֻלְּתָא דְּקָריב לֵה וְלַאֲחוּה: נְלַאֲחָתָהּ בְּחֻלְּתָא דְּקָריב, יִסְתָאב רַבָּא בְעֵפָה לְאַחַלֹּתִה: הַלָּא יִסְתָאב רַבָּא בְעַפָּה לְאַחַלֹּתְה: הַלָּא יִסְתָּאם דְּאָלְחוּן וּבְּבִּעְיְהוֹן וְלָא יְחַבְּלוּן חִבּוּל: יְסְרָצִי דְיִהוֹן אֲרֵי יָת קְרְבָּנִּאוֹ וְיַלָּא יְחַלּוּן שְׁמָא דְּאֶלְהָהוֹן אֲרֵי יָת קֻרְבָּנִא דִיי שְׁמָא דְאֶלְהָהוֹן אַבִי יָת קַרְבָּנִא דִיי שְׁמָא דְאֶלְהָהוֹן אַבִּי יָת מַקְיִבִּין וִיהוֹן יִסְבוּן וְאִתְּתָא דְּמְתָּרְכָא מִבְּעַלָּה לָא יִסְבוּן וְאִתְּתָא דְמְתָּרְכָא מִבְּעַלָּה לָא

# פרשת אמור

בא א ניָאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה אֱמִר אֶל־הַכְּהֲנִים כְּנִי אַהְרֹן בַּיְאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה אֱמִר אֶל־הַכְּהֲנִים כְּנִי אַהַרֹּן הַאָבְיוּ וְלְאָבִיוּ וְלְאָבִיוּ וְלְאָבִיוּ וְלְאָבִיוּ וְלְאָבִיוּ וּלְאָבִיוּ וּלְאָבִיוּ וּלְאָבִיוּ וּלְאָבִיוּ וּלְאָהִיוּ וּלְאָתִיוּ הַבְּּתִוּלָה הַכְּּרְוֹבֵה אֵלֶיוּ אֲשֶׁר לֹא־הְיְתָה יִיםּ מָאִי לָא יִשַּׁמָא בְּעַל בְּעַמֵּיוּ לְהַחַלְּוּ וּלְאָחִיוּ: יְּיִהְ לְאִישְׁרַחִּה קָרְחָה קָרְחָה בְּרְאשָׁם וּפְּאַת וְקָנֶם לְּא יְגַלֶחוּ וּלִּבְשָׁרִי יהוֹה לֶחֶם אֱלְהֵיהֶם הָּבְּעָּתְיִי קְּרָשׁי אִשָּׁה וֹנֶה וְחַלָּלָה לְא יִלְּחוּ וְלִאְחֵיוּ הַבְּיִי אָתְרֹא שִׁי יהוֹה לֶחֶם אֱלְהֵיהֶם הְנִא יְחַלְּנֹי וְיִי אָשָׁה וֹנֶה וְחַלָּלָה לְא יִלְּחוּ וְלִא יִלְּחוּ וְלִא יִשְׁה וְנִה יִהְיּה לִיִּ אִשָּׁה וְנָה יִהְיּה לֵּא יִקְּחוּ הְיִי בְּתְּלִי וְיִיּי לְּנְישׁ הְוֹּא שָׁה לִא יִקְּחוּ בְּי־קְרְשׁ הְוּא לֵאה בְּעִבְּיוֹ בְּיִי אַנְּבְיוֹ בְּבְּיִי אַנְּבְיוֹ בְּיִי אָשְׁה וֹנֶה וְלְבִיתְ בְּעִבְּיוֹ בְּבְּיִי אָבְּרְוֹם בְּיִבְּיִי אָנְיִם בְּיִרְ שִׁהְּלְוּ בְּיִבְּהְנִיהְם בְּיִי אָּשְׁה וֹנֶה וְחָלְלָלְה לְא יִלְּחוּ וְאִשְׁה לִים מְּנִי אִשְׁה וֹנְה וְנְבְילְנִים הְנִבְיּם בְּנִי אַנְבִיתְם בְּיִבְיִי אָבְּרִים בְּבְיּבְיים בְּבִילְם לְּיִי בְּחִוּ הְּבְּיִים בְּבִילְים בְּיִבְּיִים בְּבִילְים בְּיִבְּיִם בְּיִבְיּה לְיִים בְּעִים בְּיִבְּיִים בְּבְּיִי אָבְיִם בְּיִים בְּבְּעְבִיתְ בְּבְיִים בְּבִילְישׁה בְּיִישְׁה לִיא יִבְּחוּ הְאִישְׁה לְיִה יִבְּחוּ בְּיִבּילְם בְּבְּנִם בְּיִבְּבְּישׁ בְּבִּים בְּבְים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבְיִים בְּבִּים בְּבִילְישׁ בְּיִים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִבְּבְּיִים בְּבִּבְיוֹם בְּבִים בְּבְיּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּבִים בְּבִּים בְּבְים בְּיוֹים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּיִבְיּים בְּיִבְּיִים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִים בְּבְּבְּים בְּיִבְּיִים בְּבְּבִים בְּבִיים בְּבְּיִים בְּבִים בְּבְּים בְּיִבְּיוֹיוּ בְּבְּבְיִים בְּבִּיִים בְּבְּיִים בְּבִּישְׁבְּיוּם בְּבִיים בְּבִּים בְּבְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבְּבִים בְּם בְּבּים בְּבּיִים בְּבִּים בְּבִים בְּבְּם בְּבְּם בְּבִּים בְּבְּבְיִים בְּבְּב

בישראל קרחה (שם) מה כאן כל הראש אף להלן כל הראש במשמע, כל מקום שיקרח בראש, ומה להלן על מח אף כאן על מח (מ"כ פרק א:ב"ג; מכוח כ.):
ופאת זקנם לא יגלחו. לפי שנא' בישראל ולא חשחיח (לעיל ישיכו) יכול לקטו במאת זקנם לא יגלחו. לפי שנא' בישראל ולא חשחיח (לעיל ישיכו) יכול לקטו במלקט ורהישני, לכך נאמר לא יגלחו, שאינו חייב אלא על דבר הקרוי גלוח ויש בו השחסה, וזהו חשר (מ"כ קדושים פרק ווד; מכוח כא): ובבשרם לא ישרטו שרטת. לפי שנאמר בישראל ושרט לנפש לא חמנו (לעיל ישיכו) יכול שכים חמש שרטת. לפי שנאמר בישראל ושרט לכפש לא חמנו (לעיל ישיכו) יכול של שריטו בריטות לא יהא חייב אלא אחת, ח"ל לא ישרטו שרטת, לחייב על כל שריטה ושריטה (מ"כ פרן א:ד; מכוח כ:) שחיבה זו יחירה היא לדרום, שהיה לו לכחוב דין ברן (ח"כ שם ו): וא זונה. שגבעלה בעילח ישראל האסור לה, כגון חייבי לל ניקו או מיק או ממור (שם ): יכמות שא:): חללה. שנולדה מן הפסולים בכרסוכה, כגון כח אלמנה מכהן גדול או בת גרושה [וחלולה] מכהן הדיום, וכן שככחוכה, כגון כח אלמנה מכהן גדול או בת גרושה [וחלולה] מכהן הדיום, וכן שכחלולה מן הכהוכה על יד ביאם אחד מן הפפולים לכהוכה (קידושן טו. שום:):

(א) אמור אל הבהנים. אמור ואמרת להזהיר גדולים על הקטנים (יכמות קיד.): בני אהרן. יכול חללים, חלמוד לומר הכהנים (ח"כ אמור פרסחא היא): בני אהרן. אף כטלי מומין כמסמע (סם): בני אהרן. ולא כטוח אהרן (סס; בני אהרן. ולא כטוח אהרן (סס; כוטה כנ:): לא יטמא בעמיו. כטוד סהמת כסוף עמיו ילא מת מלוה (ח"כ סס ג): (ב) בי אם לשארו. אין סאכו אלא אסמו (סס ד): (ג) הקרובה. לרכות הארוסה (סס יכ; יכמות ס.): אשר לא היתה לאיש. למסככ (ח"כ סס יל, יכמות סס): לה יטמא. מלוה (סס יכ; זכחים ק.): (ד) לא יטמא בעל איל מקרא, לא יטמא בעל לאחו פסולה סהוא מחולל כה בטודה עמו. וכן פסוטו מת מלוה, וכליזה שאר מחמי, כאומו סהיא להחלו, להחחלל הוא מהכהונתו (ח"כ סיו): (ה) לא יקרחו קרחה. על מת. והלא לף יסראל בין עיניכם (דכרים יד:א) יכול לא יהא חיב על להרס, ללי כומרו להולר כון עיניכם (דכרים יד:א) יכול לא יהא חיב על קרתה (להלן ליכות לתחר ולאמר להלן מהסרונתו (ח"ל בראשם. וילמדו יסראל מהכהנים בגורה סה, נאמר כאן קרתה ולאמר להלן

## PARASHAS EMOR

#### 21.

#### 1-9. Laws of a Kohen.

The previous Sidrah dealt with the commandment that the entire nation should strive to become holy, and with the broad range of activities that brings one to this exalted state. Now the Torah turns to the Kohanim, whose Divine service places upon them a particular responsibility to maintain higher standards of holy behavior and purity (Ibn Ezra).

1. ภาษฐ — Say. . . and tell them. There is an apparent redundancy in the verse, since Moses was told twice to say something to the Kohanim. In the plain meaning, Ibn Ezra comments that the first statement to them was the recitation of the previous chapters and their interpretations, because the Kohanim, as scholars and teachers of the Torah, would be responsible to safeguard it and preserve its integrity. Then Moses went to the special commandments to the Kohanim that are the subject of this chapter and the next.

Ramban maintains that a double expression indicates that a commandment is being stressed due to its importance or because it involves activity that runs counter to the prevalent habits of the people. In this case, the Kohanim would have to

alter their accustomed activities to comply with the special strictures against contamination.

However, the Sages expound the apparent redundancy to imply that the Kohanim were to convey this teaching to others, who would otherwise not be subjected to this commandment. This teaches that adult Kohanim were cautioned regarding the children, for the adults are not permitted to cause children to become contaminated from the dead (Rashi; Yevamos 114a).

On the above dictum, Rabbi Moshe Feinstein commented homiletically that the Torah cautions adults to regulate their own behavior, because the example they set will have an effect on the children who see them.

דת הניתנים בני אַרָּין. — The Kohanim, the sons of Aaron. "You are Kohanim by virtue of the fact that you are the sons of Aaron." Since your greatness is hereditary, you must take care to convey to your children the importance of their lineage and their responsibility to be worthy of it. Consequently, you must teach them even as children not to contaminate themselves from the dead (R' Hirsch).

בּעְמֵיו — Among his people. If the dead person is "among the

# PARASHAS EMOR

21 Laws of

1 HASHEM said to Moses: Say to the Kohanim, the sons of Aaron, and tell them: Each of you shall not contaminate himself to a [dead] person among his people; 2 except for the relative a Kohen who is closest to him, to his mother and to his father, to his son, to his daughter, and to his brother: 3 and to his virgin sister who is close to him, who has not been wed to a man; to her shall he contaminate himself. 4 A husband among his people shall not contaminate himself to one who desecrates him.

<sup>5</sup> They shall not make a bald spot on their heads, and they shall not shave an edge of their beard: and in their flesh theu shall not cut a gash. <sup>6</sup> They shall be holy to their God and they shall not desecrate the Name of their God; for the fire-offerings of HASHEM, the food of their God, theu offer, so they must remain holu.

<sup>7</sup> Theu shall not marru a woman who is a harlot or has been desecrated, and they shall not marry a woman who has been divorced by her husband; for each one is holy to his God.

people," meaning that other Jews are there to assume responsibility for the burial, then a Kohen may not participate in it. But if the corpse is isolated, with no one to care for it [no מצוה, then even a Kohen Gadol is required to stop everything and bury it (Rashi; Sifra).

- 2. לשארו For the relative who is closest to him . i.e., his wife (Rashi: Sifra).
- 3. הקרובה אליו Who is close to him, i.e., a sister who is not married [even if she is מקרשת, betrothed (Rashi; Sifra; see notes to Exodus 22:15)]. As long as she is unmarried, she is still part of the Kohen's immediate family and he is required to participate in her funeral, as he is for all the relatives enumerated here. Once she is married, however, she is considered part of her new family with regard to the laws of contamination.
- 4. This verse refers to a Kohen who has entered into a marriage forbidden by verse 7. Although the marriage is forbidden and he is prohibited from having marital relations with his wife, nevertheless, it is legally binding and can only be dissolved by divorce or the death of one of the spouses. Therefore, he is forbidden from participating in his wife's funeral. This verse, however, puts a limit on the prohibition. If she is among his people when she dies, i.e., there are others who can attend to her, he may not contaminate himself. But if she is not among his people, i.e., there is no one else to bury her, then even a Kohen must do so (Rashi; Sifra).

The respective laws of a Kohen, Kohen Gadol, and nazir differ regarding contamination. All are forbidden to contaminate themselves for the dead, yet only an ordinary Kohen is permitted to contaminate himself for close relatives, while the other two are not. The reason for the difference is that a Kohen's holy status is not earned; since it comes to him only by birth, he honors his family by participating in their burial. A Kohen Gadol, however, must be personally worthy of his exalted status, and a nazir accepts his holy status upon himself voluntarily. The family tragedy, therefore, may not interfere with their required ritual purity (R' Auraham of Sochatchov).

5. לא־יַקרחו — They shall not make a bald spot. The verse refers to the practice of making bald spots or gashes in the skin as signs of mourning for the dead (Rashi: Sifra).

Kli Yakar comments that one might have thought that the death of a Kohen creates a vacuum in God's entire community, and this might be taken as sufficient cause for otherwise forbidden expressions of arief.

לא יגלחו — They shall not shave. This is a clarification of the prohibition stated in 19:27. The prohibition against removing the beard applies only to shaving with a sharp blade: however, facial hair may be removed with scissors for a scissors-like shaverl or a depilatory (Rashi: Sifra).

6. קרשים יהיו — They shall be holy. The concept of holiness implies abstinence (see notes to 19:2), and is particularly relevant to Kohanim who are forbidden from contaminating themselves from the dead and from marrying certain women (Ramban).

ולא יחללו — And they shall not desecrate. Although Kohanim have many responsibilities and privileges beyond those of other Jews, they do not have the right to "resign" from their position or to give up their prerogatives. They are servants of God, and for them to neglect or derogate their role is a desecration of God's Name (Sforno).

The Torah indicates that a Kohen who falls short of holiness is quilty of desecrating God's Name. This is a reflection of the axiom that more is demanded from people of eminence. Because a Kohen is the servant of God, he must be scrupulous in his behavior; when he sins, it is regarded by onlookers as a desecration of the One against Whom he transgresses. A similar responsibility applies to all Jews. God's Chosen People - and especially those who are privileged to be Torah scholars — must hold themselves to high standards of behavior and ethics (R' Aharon Kotler).

7. זנה — A harlot. The definition of a harlot who is prohibited to a Kohen is quite limited: It is a woman who has lived with any man who is not permitted to her because of a negative commandment. This includes not only relationships punishable by death or kares, but also living with a mamzer or a non-Jew (Rashi).

חללה — Or [a woman who] has been desecrated. This term refers to any woman who is forbidden to marry a Kohen or a

שני

הותקרשנה אַרִי יַת קרבּן אַלהר הוא מַקַרב קַדִּישׁ יָהָא לַךְ אַרֵי קַדִּישׁ אַנָא יִיַ מקרשכון: טובת גבר בַהו אַרי תתחַל למטעי מקדשת אבוהא היא מתחלא בנורא תתוקד: יוכהנא דאתרבא מאחוהי די יתרק על רישה משחא דרבותא ויקרב ית קרבנה למלבש ית לבושיא ית רישה לא ירבי פרוע וּלְבוּשוֹהִי לַא יִבוַע: יאועל בּל נפשת מתא לא ייעול לאבוהי ולאמה לא יסתאב: יבומן מַקּרשַא לא יפּוק ולא יַחַל יַת מַקּרְשָא רָאַלַהָה אַרֵי כּלִיל מַשַּח רָבוּתָא רָאֵלַהָּהּ עַלוֹהָי אַנַא יִיַּ: יג וָהוּא אָתְּתָא בַּבְתַלְהַא יִסב: יד אַרמלא וּמְתַרָכַא וָחַלָּלֵא מַטִעַיַא יַת אָלֵין לַא יַפֶב אַלַהָן בְּתַלְתַא מַעַמָּה יַפֶּב אַתְּתַא: טולא יחל זרעה בעמה ארי אנא יי מַקַרְשַה: שּוּמַלִּיל יָיַ עָם משָה לְמֵימַר: יימלל עם אַהַרן לִמימר גָּבַר מבּניה לדריהון די יהי בה מומא לא יקרב לקרבא קרבנא קדם אַלַהַה: יחאַרי כַּל גבר די בה מומא לא יקרב גבר עויר או חגיר או חרים או שריע: יטאו גָבַר דִּי יָהֵי בָהּ תִּבַר רַגָּלַא או תַּבַר יָדַא: באוֹ גָבִין אוֹ דְקָא אוֹ חָלִּיז בעינה או גרבן או חוון או מרס פַחַרִין: כּאַכַּל גָּבַר דִּי בָה מוּמַא מִזַּרְעַא

ו ולדשתו כּי אַת־לַחֶם אַלֹהֵיךּ הָוּא מַקּרֵיב קַרשׁ י יהיַה־לַּךְ כַּי קַרושׁ אַנַי יהוָה מְקַרִשְׁבֵם: וּבַת' אַישׁ כּהֵוֹן לְזָנַוֹת אָת־אַבְּיהַ הָיא מִחַלֵּלֶת יָהַבַּהֵן הַנָּרוּל מֵאֵחָיו אֵשֵר־יוּצַק עַל־ ראשו ו שמו המשחה ומלא את־יַרו ללבש את־ יא הבגדים את־ראשו לא יפרע ובגדיו לא יפרם: ועל בָּל־נַפְשָׁת מֶת לְא יָבָא לְאָבִיו וֹלְאִמְוֹ לְא יִטַּמֵּא: יב ומן־הַמְּקַדַשׁ לא יֵצָא וֹלא יִחַלֶּל אָת מִקָּדַשׁ אֱלֹהָיוֹ כִּי י גור שַמון מִשְחַת אֱלֹהֵיו עַלַיו אַנִי יהוָה: וְהֹוּא אִשָּה יי גור שַמון מִשְחַת אֱלֹהֵיו עַלַיו יר בבתוליה יקח: אַלְמַנָה וּגִרוּשָה נְחַלָּלֶה וֹנָה אַת־אֵלֶה י לא יַקַח כֵּי אָם־בָּתוּלֵה מֵעַמָּיו יַקַח אָשֶה: וִלְא־יִחַלֵּל יַּ ווִדבֶּר יהוָה יו זַרְעוֹ בִּעַמֵּיו כֵּי אֲנִי יהוְה מִקַּדְשְׁוֹ: י אֱל־משֲה לֵאמָר: דַבֵּר אֱל־אֲהַרְן לֵאמָר אַישׁ מְזַּרְעַךְּ יי אֱל־משֲה לֵאמָר. לדרתם אשר יהיה בו מום לא יקרב להקריב לחם יַח אֱלֹהַיו: כַּי כַל־אֵישׁ אֲשֶׁר־כִּוֹ מִוּם לָא יִקָּרֶב אַישׁ עוַר אָוֹ יִיּ יי פָּסֶּׁחַ אָוֹ חַרֶם אָוֹ שַרוּעַ: אָוֹ אִישׁ אֲשֵר־יַהְיֵה בִוֹ שֲבֶר רָגֵל יי בּ אָוֹ שֵׁבֶר וֶד: אָוֹ־גִבָּן אוֹ־דֵּק אָוֹ תִּבַלֵּל בְּעֵינָוֹ אָוֹ גָרָב אָוֹ בּ בא יַלַפַת או מרוח אשר: כַּל־אִישׁ אַשַר־בּוֹ מוּם מוֹּרַע

ה:ח): (יח) כי בל איש אשר בו מום לא יכרב. חינו דין שיקרכ, כמו הקרינהו כח לפחתר (מלחכי ח:ח): חרם. שחוטמו שהוע בין שתי העינים שכוחל שתי עיניו כחחת (ח"כ פרשתה ג:ח:בכורות מג:): שרוע. שחחד מחיבריו גדול מחבירו. פינו אחת גדולה ושינו אחת השנה, או שוהו אחת ארוכה מחברתה (בכורות מ.־מ:): (ב) או גבן. שורניל"ש בלפ"ז שגביני שיניו שערן ארוך ושוכב (שם מג:): או דק. שיש לו בעיניו דוק שהורין טייל"ח, כמו הנוטה כדוק (ישעיה מוכב): או תבלל. דבר המכלבל את העין, כגון חום לבן הנמשך מן הלבן ופוסק בסירא, שהוא טוגל המקיף את השחור שהוראים פרוניל"א, והחום הזה פוסק את הטוגל ונכנם כשחור. ותרגום תכלול חיליז לשון חלזון שהוא דומה לחולטת אותו החוט, וכן כינוהו חכמי ישראל במומי הבכור חלאו נחש עינב (בכורות לח.־לח:): גרב וילפת. מיני שחין הם (שם מא.): גרב. זו החרם, שחין היכש מבפנים ומבחוץ: ילפח. היא חזזים המלרים. ולמה נהראח ילפת שמלפפח והולכת עד יום המיתה, והוא לח מבחוץ ויבש מבפנים. ובמקום אחר קורא גרב לשחין הלח מבחון ויבש מבפנים, שנאמר ובגרב ובחרם (דברים כח:כז). כשסמוך גרב אלל חרם הורא לילפח גרב, וכשהוא סמוד אלל ילפח קורא לחרם גרב. כך מפורש בככורות (מא.): מרוח אשר. לפי התרגום מרים פחדין שפחדיו מרוססים שבילים שלו כחותין. פחדין כמו גידי פחדיו ישורגו (איוב מניז): (בא) כל איש אשר בו מום. לרכות שחר מומין (ח"כ פרק ג:ח):

(ח) וקדשתו. על כרחו, שאם לא רלה לגרש הלקהו ויסרהו עד שיגרש (ח"כ שם יג; יבמות פת:): קדוש יהיה לך. נהוג כו קדושה, לפתוח ראשון ככל דכר ולכרך רחשון בסעודה (גיטין נע:) (ט) בי תחל לזנות. כשחחחלל על ידי זנוח, שהיחה בה זיהת בעל וזנחה או מן האירוסין או מן הנשואין (ת"כ שם יד־עז) ורבותינו נחלהו בדבר (סנהדרין נא.) והכל מודים שלא דבר הכתוב בפנויה: את אביה היא מחללת. חללה ובזחה את כבודו. שאומרים מליו ארור שזו ילד ארור שזו גדל ושם נב.): (י) לא יפרע. לא יגדל פרע על אבל (ח"כ פרשתא ב:ג) ואיזהו גידול פרע יוחר משלשים יום (סנהדרין כב:): (יא) ועל בל נפשת מת. כחרל המח: נפשת מת. להביא רכיעית דם מן המח שמטמא בארל (ח"כ שם ד: סנהדרין ד.): לאביו ולאמו לא יטמא. לא כא אלא להחיר לו מח מלוה (ח"כ שם: נזיר מז:): (יב) ומד המקדש לא יצא. אינו הולך אחר המטה (ח"כ שם ה; סנהדרין יח.) ועוד מכאן למדו רבוחינו שכהן גדול מקריב אונן (זבחים לט.) וכן משמטו, אף אם מחו אביו ואמו אינו לריך לנאת מן המקדש, אלא טובד טבודה: ולא יחלל את מכרש. שאינו מחלל בכך אח הטבודה, שהחיר לו הכחוב, הא כהן הדיוט שטבד אונן חלל (ח"כ שם ו): (יד) וחללה. שנולדה מפסולי כהונה: (טו) ולא יחלל זרעו. הא אם נשא אחת מן הפסולות זרעו הימנה חלל מדין קדושת כהונה (קידושין עז:): (יז) לחם אלהיו. מאכל אלהיו. כל [ה]סטודה הרויה לחם, כמו טבד לחם רב (דניאל

Kohen Gadol, but lives with him, i.e., a divorcee with a Kohen, or a widow with a Kohen Gadol (v. 14), and any daughters born of such unions (Rashi). If a Kohen marries one of these women, however, the marriage is binding (see notes to v. 4 above).

8. וְקְרְשְׁתוֹ — You shall sanctify him. The Kohen is not merely

an individual; as a representative of the Sanctuary, he is responsible to the nation, and the nation is obligated to compel him to remain true to his calling (R' Hirsch). Therefore, the community must force him to divorce any of the women mentioned in the previous verse (Rashi; Sifra).

קדש יהיה־לך — He shall remain holy to you. The rest of the

<sup>8</sup> You shall sanctify him, for he offers the food of your God; he shall remain holy to you, for holy am I, HASHEM, Who sanctifies you. <sup>9</sup> If the daughter of a Kohen will be desecrated through adultery, she desecrates her father — she shall be consumed by the fire.

Laws of the Kohen Gadol

<sup>10</sup> The Kohen who is exalted above his brethren — upon whose head the anointment oil has been poured or who has been inaugurated to don the vestments — shall not leave his head unshorn and shall not rend his garments. <sup>11</sup> He shall not come near any dead person; he shall not contaminate himself to his father or his mother. <sup>12</sup> He shall not leave the Sanctuary and he shall not desecrate the Sanctuary of his God; for a crown — the oil of his God's anointment — is upon him; I am HASHEM. <sup>13</sup> He shall marry a woman in her virginity. <sup>14</sup> A widow, a divorcee, a desecrated woman, a harlot — he shall not marry these; only a virgin of his people shall he take as a wife. <sup>15</sup> Thus shall he not desecrate his offspring among his people; for I am HASHEM Who sanctifies him.

Disqualifying Blemishes

<sup>16</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>17</sup> Speak to Aaron, saying: Any man of your offspring throughout their generations in whom there will be a blemish shall not come near to offer the food of his God. <sup>18</sup> For any man in whom there is a blemish shall not approach: a man who is blind or lame or whose nose has no bridge, or who has one limb longer than the other; <sup>19</sup> or in whom there will be a broken leg or a broken arm; <sup>20</sup> or who has abnormally long eyebrows, or a membrane on his eye, or a blemish in his eye, or a dry skin eruption, or a moist skin eruption, or has crushed testicles. <sup>21</sup> Any man from among the offspring of

nation must recognize the sanctity of Kohanim by showing them respect and giving them precedence. This is why a Kohen is called to the Torah first and has priority in leading the assemblage in Grace after Meals (Rashi; Gittin 59b).

9. לְּנְּנֵּחְת — Through adultery. All agree that this verse does not apply to a single woman. The Sages disagree on whether the daughter of our verse is a fully married woman who committed adultery, or whether she had accepted kiddushin but not yet completed the marriage through chuppah, in which case she has the status of a married woman regarding adultery (Rashi; Sanhedrin 50b; see notes to Numbers 30:7).

אָביהָ הִיא מְחֵלֶּלֶת — She desecrates her father. Those who see her say, "Accursed is the one who gave birth to her; accursed is the one who raised her" (Rashi).

### 10-15. Laws of the Kohen Gadol.

10. וּמֵלֵא אֶח־יָּדו — Or who has been inaugurated. A Kohen Gadol assumes office in one of two ways: by being anointed with the oil of anointment prepared by Moses (see Exodus 30:22-33) or simply by donning the vestments of his office. This is derived from our verse, which speaks of both anointment and the wearing of the vestments.

אָת־ראשו לא יְפְרֶע — Shall not leave his head unshom. One lets one's hair grow for thirty days and rends one's garments in mourning, but a Kohen Gadol is forbidden to engage in these practices of mourning at any time (Rambam, Hil. Klei HaMikdash 5:6).

- 12. פֿא יֵעֵא He shall not leave. The Kohen Gadol is forbidden even to follow the funeral procession of a relative (Rashi; Sanhedrin 84a).
- 13. אַשָּה בְּבְּתוּלֶּיה A woman in her virginity. This verse implies that a Kohen Gadol is forbidden to marry anyone but

- a virgin, but this does not mean that he is *required* to marry. The next verse is a positive commandment that the Kohen Gadol must marry (*Ramban*).
- 14. מְּשֶׁמֶּיו Of his people. As long as she is a member of the Jewish people, a Kohen Gadol may marry her; she need not be of a priestly or Levite family (R' Hirsch).
- 15. יְחֵלֵא: Thus shall he not desecrate. A Kohen Gadol's children by any of the women specifically forbidden to him are חֲלֵלִים, desecrated. A son may not perform the service or eat terumah, and he may contaminate himself to the dead; a daughter may not marry a Kohen (Rashi; Kiddushin 77a). The same applies to children born to an ordinary Kohen from a union with a woman prohibited to him because of his priestly status.

## 16-24. Disqualifying blemishes.

- 17. לא יקרב Shall not come near. This verse forbids a blemished Kohen to perform the service; the identical phrase in the next verse gives the reason for this prohibition: It is not proper for him to do so (Rashi with Mizrachi).
- 18. מְּדֶה Whose nose has no bridge, i.e., the bone at the top of the nose, between the eyes, does not protrude, so that he can apply a cosmetic to both eyes with a single stroke (Rashi; Sifra).
- שרנע One who has one limb longer than the other. One eye is larger than the other, or one shin or thigh is longer than the other (Rashi; Sifra).
- 20, נבן Abnormally long eyebrows. They are so long that they rest on his face (Rashi; Sifra). According to R' Saadia Gaon and Radak this is a hunchback.
- קבלל בְּעִינו A blemish in his eye, i.e., a white line that extends from the white of the eye into the iris (Rashi).

דאהרו כהנא לא יקרב לקרבא ית קַרבָּנַיָא דִייָ מוּמַא בָה יַת קרבַּן אַלהה לַא יִקַרַב לְקַרַבָּא: כּכְקַרַבָּן אַלְהֵה מקדש קורשיא ומן קודשיא ייכול: כג ברם לפרכתא לא ייעול ולמדבחא לָא יִקְרֵב אָרֵי מוּמַא בָה וֹלַא יַחַל יִת מקדשי ארי אנא יי מקדשהוז: כד ומליל משה עם אַהַרן וִעם בִּנוֹהִי ועם כּל בּני ישראל: אומליל יי עם משה למימר: במַלֵּל עם אַהַרן וִעם בִּנוֹהִי וִיִפְרְשוּן מקוּרְשַיָּא דְבְנֵי יִשְׁרָאֵל וַלַא יִחַלוּו יַת שמא דקודשי די אנון מקדשין קדמי אנא יי: ג אמר להון לדריכון כּל גּבר די יקרב מבל בניכון לקודשיא די יקדשון בני ישראל קדם יי וסאבתה עלוהי וישתַיצי אַנשא הַהוּא מן קדמי אַנא יי: רגבר גבר מוַרעא דאַהרן והוא סגיר או דאיב בּקוּדשַיא לַא יֵיכוּל עַד די ידכי ודיקרב בכל טמא נפשא או גבר דִּי תַפּוֹק מַנֵּה שָׁכְבַת זַרְעַא: האו גָבַר דִּי יָקָרַב בָּבֶל רָחֲשָא דִּי יִסְתַּאַב לֵה או בַאַנַשַא דִּי יִסְתַּאַב לֵה לכל סאבתה: ואַנש דִּי יָקרַב בָּה וִיהֵי מִסְאַב עַר רַמשַא ולַא יַיכוּל מו קוּדשַיַא אַלַהָן אַסְחֵי כַשָּׁרָהּ בָּמַיָא: וּוּבָמֵעַל שָׁמְשַׁא ויַדַכּי וּבַתַר כָּן יֵיכוּל מָן קוּדַשַׁיַא אַרֵי לחמה הוא: הנבילא ותבירא לַא יֵיכוּל

אַהְרָן הַכּהֵׁן לְא יִגַּשׁ לְהַקְּרָיב אֶת־אִשְּׁי יהֹוָה מְוּם בּׁוֹ אֲת בּג לֵחֶם אֱלֹהָיו לָא יִגַּשׁ לְהַקְּרִיב: לֶחֶם אֱלֹהָיו מִקּרְשֵׁי נְאֶל־הַמִּוְבֵּחַ לְא יִגָּשׁ כִּי־מְוּם בְּוֹ וְלָא יְחַבֵּל אֶת־מִקְּדָשִׁי וְאֶל־הַמִּוְבֵּחַ לְא יִגָּשׁ כִּי־מְוּם בְּוֹ וְלָא יְחַבֵּל אֶת־מִקְּדָשִׁי בּר בֶּי אֲנִי יהוָה מְקַדְּשָׁם: וַיְּדַבְּר משֶׁה אֶל־אַהְרָן וְאֶל־בָּנְיוּ וְאֵל־בָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל:

אַבּ וֹיִדֵבֶּר יהוָה אֶלּ־מֹשֶׁה לֵאמְר: דַבֵּר אֶל־אַהָרֹן וְאֶל־בָּנָיוּ וְיִנְּוְרוּ מִקּרְשֵׁי בְנִי־יִשְׂרָאֵל וְלָא יְחַלְּלָּוּ אֶת־שֵׁם קְּרְשֵׁי בְנִי־יִשְׂרָאֵל וְלָא יְחַלְּלָּוּ אֶת־שֵׁם קְּרְשֵׁים לֵי אֲנִי יהוְה: אֱמְר אֲלֵהֶׁם לְדרֹתִיכֶׁם בְּלִּ-אִישׁ וּ אֲשֶׁר־יִקְרָב מִבָּל־וַרְעָכֶם אֶל־הַקֶּּרְשִׁים אֲשֶׁר־יִקְרָב מִבָּל־וַרְעָכֶם אֶל־הַקּּרָשִׁים אֲשֶׁר־יִקְרָב מִבָּל־וַרְעָכֶם אֶל־הַקּּרָשִׁים אֲשֶׁר יִטְהָּה יְּהְנִּא צְרוּע אֲהֶרֹן וְנִבְּרְתָה וְנְבָּרְתְּה וְנְבֶּרְתְּה וְעָבְרְתְּה וְעָבְר יִשְׁרָא מִבְּלּוּ מִוְ־הַבְּעָר יִטְהָא מְבָּנוּ וְנִבְּרְתְיִם לְּא יֹאבֵל עַר אֲשֶׁר יִטְהָא יִנְּהְרִי וְנִבְירִי אַנְי יִּהְוֹה וְעָבְר יִטְהָא בְּבְּר שָׁרֶץ אֲשֶׁר יִטְמָא וּ וְנִבְּרְתְיִם אֲשֶׁר יִטְמָא־לוֹ לְכָל טִמְאָתְוּ: יְנָפָשׁ אֲשֶׁר יִטְמָא־לוֹ לְכָל טִמְאָתְוּ: יְנָפְשׁ אֲשֶׁר יִטְמָא הְעִר־בְּוֹלְנִילִים בְּיִר יִשְׁתָּל בְּשְׁרִוּ וְנָבְרְשִׁים בְּיִר יִנְשְׁרִים בְּיִרְשִׁים בְּיִר וְתָּתְּל בְּשָׁרְוֹ בְּבָּלְים: וּבָא הַשֶּׁמְשׁ וְטָהְר וְאַחַר יִאבָל יִים בְּתִּבְּלְים בְּבְּיִבְּה לִי אִבְּל בְּלִים עְבְּבְּבָּים בְּיִבְיּשִׁים בְּיִי לְחָמְן בְּשָּׁרְוֹ בַּבְּיִים: וּבָא הַשֶּׁמְשׁ וְטָהְר וְאַחְר יִאבָּל לִי מִרְהְבָּלְ הִּיּבְר לִיים בְּיִבְּיִם בְּיִים בְּנִיים: וּבָא הַשֶּׁמְשׁ וְטָהְר וְאַחַר יִאבּל אִי אִבּל אִר מִבְּלָב הְיִים בְּיִּים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִבְּבְּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּבְּלְים בְּעִרְם וְּבְּיִים בְּיִבְּיוּ בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוֹם בְּיִבְיוּ וְיִבְיים בְּיִים בְּיִבְּים בְּבְּיוּבְיוּ בְּיִים בְּיִבְּים בְּבְּים בְּיוֹים בְּעִים בְּעִים בְּיוֹבְיים בְּיבְים בְּיוּים בְּבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּעִים בְּיִבְּשְׁים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיוֹים בְּיוּבְשְׁם בְּיִים בְּיִים בְּבְּיבְּים בְּיוּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיוּבְיוּים בְּיִבְּים בְּבְּים בְּבִּים בְּיִים בְּיבְּיוּים בְּיוּבְיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹבְים

(יבמות טה.) ואי אפשר לומר שתייב של הנגיעה. שהרי נאמר כרת של האכילה בלו את אהרן שתי כריתות זו אלל זו (לעיל ז:כיכא) ואם על הנגיעה חייב לא הולרך לחייבו על האכילה. וכן נדרש בת"כ (פרשחא ד:ז) וכי יש נוגע חייב, אם כן מה ח"ל יקרב, משיכשר להקרב, שאין חייבין עליו משום טומאה אלא אם כן קרבו מחיריו. ואם תאמר שלש כריתות בטומאת כהנים למה. כבר נדרשו במס' שבוטות (1.) אתת לכלל ואחת לפרט וכו': וטמאתו עליו. וטומאת האדם עליו. יכול בבשר הכחוב מדבר, וסומאתו של בשר עליו, ובטהור שאכל את הסמא הכחוב מדבר, על כרחך ממשמעו אתה למד במי שטומאתו פורחת ממנו הכתוב מדבר (ת"כ שם ט; זבחים מג:) וזהו האדם שיש לו טהרה בטבילה: וגברתה וגוי. יכול מלד זה ללד זה, יכרח ממקומו ויחיישב במקום אחר, ח"ל אגי הי בכל מקום אני (ח"כ שם י): (ד) בבל טמא נפש. כמי שנטמח כמת (ת"כ פרק ד:נ): (ה) בבל שרץ אשר יטמא לו. בשיטור הרחוי לטמח (שם ד) בכעדשה (חגיגה יח.): או באדם. כמח: אשר יטמא לו. כשיעורו לטמא וזהו כזית (אהלות ב:א): לבל טומאתו. לרבות נוגע בזב וזבה כדה ויולדת (ת"כ שם ד): (ו) נפש אשר תגע בו. כחחד מן הטמחים הללו: (ז) ואחר יאבל מן הכדשים. נדרש כיכמות (עד:) בתרומה שמותר לחכלה בהערב השמש (לכך כחיב מז הכדשים. ולח כל הקדשים): (ח) גבלה וטרפה לא יאבל

מום בו. בעוד מומו בו פסול הח חס עבר מומו כשר (שם ו): לחם אלהיו. כל מאכל קרוי לחס: (כב) מקדשי הקדשים. אלו קדשי הקדשים: ומן הקדשים יאבל. אלו קדשים קלים. ואם נאמרו קדשי הקדשים למה נאמרו קדשים קלים. אם לא נאמר הייתי אומר בקדשי הקדשים יאכל בעל מום שמלינו שהותרו לזר שאכל משה בשר המלואים, אבל בחזה ושוק של קדשים קלים לא יאכל שלא מלינו זר חולק בהן, לכך נחמרו קדשים קלים. כך מפורש בזבחים (קח:): (בג) אך אל הפרבת. להזות שבש הזחות ששל הפרכת: ואל המובח. החילון, ושניהם הולרכו להכתב ומפורש בח"כ (שם י): ולא יחלל את מקדשי. שאם עבד עבודחו מחוללת להפסל (שם יא; ככורות מג:): (כד) וידבר משה. המנוה הזאת: אל אהרן וגו׳ ואל בל בני ישראל. להזהיר ביח דין על הכהנים (ח"כ שם יב): (ב) ויצורו, אין נזירה אלא פרישה וכן הוא אומר ויכזר מאחרי (יחזקאל יד:ז) כזורו אחור (ישטיה א:ד; ח"כ פרשחא ד:א) יפרשו מן הקדשים בימי טומאחן. [ד"א] וינזרו מקדשי בני ישראל אשר הם מהדישים לי ולח יחללו חת שם הדשי סרם המקרח ודרשהו: אשר הם מקדישים לי. לרכוח קדשי כהנים עלמן (ח"כ שם): (ג) כל איש אשר יקרב. חין קריבה זו אלא אכילה, וכן מלינו שנאמרה אזהרת אכילת קדשים בטומאה בלשון נגיעה, בכל קדש לא תגע (לעיל יב:ד) אזהרה לאוכל ולמדוה רבוחינו מגזירה שוה [ס"א מהקישא]

blood service, either to come toward the Curtain, as on Yom Kippur, or on the outer Altar. Rambam (Hil. Bias HaMikdash 6:1) interprets the verse literally, as a negative commandment forbidding them even to enter the areas near the Altar and Curtain.

<sup>22.</sup> יאבל — May he eat. Although a Kohen with a blemish may not perform the service, he has the privilege of eating meat from the sacrifices.

<sup>23.</sup> לא יבא- He shall not come. According to Rashi, the verse prohibits blemished Kohanim from performing the

Aaron the Kohen who has a blemish shall not approach to offer the fire-offerings of HASHEM: he has a blemish — the food of his God he shall not approach to offer.

<sup>22</sup> The food of his God from the most holy and from the holy may he eat, <sup>23</sup> But he shall not come to the Curtain, and he shall not approach the Altar, for he has a blemish; and he shall not desecrate Mu sacred offerings, for I am HASHEM, Who sanctifies them, <sup>24</sup> Moses spoke to Aaron and to his sons, and to all the Children of Israel.

22 Safeguardina the Sanctity of Offerinas

<sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Speak to Aaron and his sons, that they shall withdraw from the holies of the Children of Israel — that which they sanctify to Me — so as not to desecrate Mu holu Name, I am HASHEM, 3 Sau to them: Throughout your generations, any man from among any of your offspring who shall come near the holies that the Children of Israel may and sanctify to HASHEM with his contamination upon him — that person shall be cut off from before Terumah Me. I am HASHEM. 4 Anu man from the offspring of Aaron who is a metzora or a zav shall not eat from the holies until he becomes purified; and one who touches anyone contaminated by a corpse, or a man from whom there is a seminal emission; 5 or a man who touches any swarming thing through which he can become contaminated, or a person through whom he can become contaminated, whatever his contamination, 6 The person who touches it shall be contaminated until evening: he shall not eat from the holies unless he has immersed his bodu in the water. 7 After the sun has set he shall become purified: thereafter he may eat from the holies, for it is his food, 8 He shall not eat from a carcass or from a torn animal.

ולא יחלל — And he shall not desecrate. If a blemished Kohen performs the service, the offering becomes desecrated, and must be burned (Rashi; Sifra).

24. וידבר משה. . . ואל-בל-בני ישראל — Moses spoke. . . and to all the Children of Israel. Even though the commandments related only to the Kohanim, Moses taught them to the nation as well, because the courts are responsible to assure compliance (Rashi).

22.

- 1-9. Safeguarding the sanctity of offerings and terumah. The people are enjoined to avoid the contamination of sacrificial meat and terumah (the prescribed portions of crops that are given to Kohaniml.
- 2. וינורו That they shall withdraw. Whenever Kohanim become tamei (contaminated), they must withdraw from all aspects of the service, lest they contaminate and thereby disqualify the offerings that the Jewish people have sanctified. The penalty for those who serve while contaminated is מִיתָה בִידֵי שָׁמַיִם, death by the hand of Heaven (Sanhedrin 83b).

Although the verse does not specify that the Kohanim are contaminated, we know from the context that this is so. since contamination is the subject of the next verse (Mizrachi).

The word יינורו comes from גור, crown. The verse alludes to the great people of Israel, those who are crowned with distinction, and cautions them to be especially careful to avoid desecration of the Name. Such people are prone to think that they can allow themselves liberties not permitted to "commoners." To the contrary, the Torah tells them; their responsibilities are greater than those of others (the Apter Rav ).

3. בליאיש אשרייכרב — Anu man. . . who shall come near. The Sages derive exegetically that the punishment of spiritual excision [kares] applies only to a contaminated person who eats from the offerings. If so, why does the verse use the term come near? The term teaches that kares applies only after the sacrificial parts become eligible to be placed upon the Altar — to come near — which is after the blood service has been completed (Rashi; Sifra).

The kares of this verse applies only to a contaminated person who eats from the meat of offerings, but not to terumah and מעשר שני, the second tithe. Verse 6, which gives a negative prohibition but does not mention kares, forbids a contaminated person to eat terumah and the second tithe מעשר שנין. For eating terumah, the penalty is מִיתָה בִידֵי שַׁמִים, death by the hand of Heaven (Sanhedrin 83a); and for eating the second tithe, he is in violation of a negative commandment (Yevamos 73b).

- בילפני From before Me. This expression alludes to why the penalty is appropriate. By eating from the offerings while in a state of turnah, this person ignored the presence of God's holiness on the offering. It is fitting, therefore, that the sinner's own presence be removed from before God (R' Hirsch).
- 5. אַשֶּר יַטְמָא־לו Through which he can become contami nated. He touched remains of a human or of one of the crawling animals specified in 11:29-30.
- 7. בי לחמו הוא For it is his food. Even in cases where the cleansed Kohen is not permitted to eat sacrificial meat until he brings an offering, he may eat terumah at nightfall [אאר] חבובבים, for it is his bread, i.e., the food that the Torah has assigned especially to Kohanim.

לאַסתַאַבא בַהּ אָנַא יִיַ: טוַיִּטְרוּן יַת מטרת מימרי ולא יקבלון עלוהי חובא וימותוו בה ארי יחלנה אנא יי מִקַרְשָׁהוֹן: יוָכַל חְלוֹנֵי לַא יִיכוּלֹ קורשא תותבא דכהנא ואגירא ל**א** יֵיכוּל קוּרְשַא: יאוִכַהָן אַרֵי יִקנֵי נָפַש קנין כספה הוא ייכול בה ויליד ביתה אנון ייכלון בלחמה: יבובת פהן ארי תהי לגבר חלוני היא באפרשות קודשיא לא תיכול: יגובת כהן ארי תהי ארמלא ומתרכא ובר לית לה ותתוב לבית אבוהא כרביותהא מלחמא דאבוהא היכול וכל חלוני לא ייכול בַּה: ידוֹגָכַר אַרִי יִיכוּל קוּדשַא בְּשַׁלוּ ויוסף חומשה עלוהי ויתו לכהנא ית קורשא: טוולא יחלון ית קורשיא דבני ישראל ית די יפרשוז קדם יי: טו ויקבלוז עלֵיהון עַנַיֵן וְחוֹבִין בְּמֵיכַלְהוֹן בְּסוֹאֲבַא ית קודשיהון ארי אנא יי מקדשהון: יוומליל יי עם משה למימר: יחמלל עם אַהַרן ועם בּנוהי ועם כַּל בְּנִי ישראל ותימד להון גבר גבר מבית ישראל ומן גיורא כישראל די יקרב קרבנה לכל נדריהון ולכל נדבתהון די יָקָרְבוּן קָדָם יִיָּ לַעַלַתַא: ייּ לַרַעוא לְכוֹן שַׁלִים דְּכוּרָא בָּתוֹדֵי בָּאַמְרַיַּא ובעזיַא: ככל די כה מומא לא תקרבון אֲרֵי לָא לְרַעֲנָא יִהֵי לִכוֹן: כּאוֹגְבַר אַרֵי יָקַרֶב נָכָסֶת קוּדְשַׁיַּא קַדַם יִיַ

לְטַמְאָה־בֶּהּ אֲנֻי יהֹוְהּ: וְשֵׁמְרָוּ אֶת־מִשְׁמַרְתִּי יְלָא־יִשְׁאָוּ
עָלָיוֹ חֵׁטְא וּמֵתוּ בֻּוֹ בְּי יְחַלְּלֵהוּ אֲנַי יהֹוָה מְקַדְּשֵׁם:
יְכָל־זֶר לֹא־יִאבַל לֻבֶּשׁ תּוֹשַׁב בּהָן וְשָׁבֶיר לֹא־יִאבַל יִּ בְּיֹתוֹ הַם יִאבְלִוּ בְּיִבְּיִ בְּיִלְוּ בַּיְלְּבָּע תִּאבֵל: וּבַת־בּהֵן בִּי תִהְיֶה יְּבָּרְיּ בְּלַחְמִוֹ: וּבַת־בּהֵן בְּי תִהְיֶה יְנְבַל בְּיִ תְּבְּיָה וְנָכַל לְנִי וְנָתַן שַּבְּישׁ זְר בְּיִתוֹ בְּיִלְוּ בְּיִלְּבְּל לְבֶשׁ בִּשְׁנָגְה וְנָסֵף חֲמְשִׁיתוֹ עָלָיוֹ וְנָתַן בְּיִבְּעוֹלְיִה מְלְבֶּעׁ בְּיִבְּעוֹלְיִה מְלְבָּעֹ בְּיִבְּעוֹ בְּיִבְּל וְבָל־זֶר לֹא־יִאבַל בְּוֹ: וְבָת־בּהֵן בְּיִ תְבְּיֶה בְּיִבְּעוֹ בְּלְבִּעֹ בְּיְבְעוֹלְיִהְ מְבְּבְעוֹלְיִהְ מִבְּלְנְעוֹ בְּשְׁנָגְה וְנְיַסְף חֲמְשִׁיתוֹ עָלָיוֹ וְנָתַוְ בְּבְּעוֹלְיִהְ מְבְּבְעוֹ בְּיִבְּעְ בְּשְׁנָגְה וְנְיִסְף חְמְשִׁרוֹ עִלְּבְע בְּיִבְּעוֹ בְּלִי וְנְלַן אַשְׁבָּה בְּיִבְּעוֹ בְּלִבְי וְנְיִלְן בְּלֹּבוֹ וְנְעָוֹן בְּבְּעוֹ בְּיִבְיִם וְּבְּבְיִי וְנְיִבְּן בְּבְּעְנִיוֹן בְּלִים מְנְבְּיִ בְּבְּיִם בְּבְּבְּעוֹי וְנְתַוֹן בְּבְּעוֹלְיבְיִה מְבְּבְעוֹ בְּיִבְיִם בְּיִבְּיִבְּי בְּנִייְם בְּיִבְּיִי וְנְיִבְּוֹ בְּיִבְייִבְּי בְּבְּיִבְּשְׁבִי וְנְבְלּבְיוֹ בְּיִבְייִי בְּיִבְּבְּי בְּבְיִים בְּבְּבְיִי בְּבְּיִי וְּבְּיִבְּיִבְּי בְּבְיִי וְבְּבְיִבְּי בְּבְיִי וְבְּיִבְּי בְּבִי בְּבְּיִבְייִבְּי בְּבְּיִבְייִבְּי בְּיִבְייִבְּי בְּבִּי בְּבְּיבְּיִבְּי בְּבְּייבְים בּּי בְּבְייִבְיים בּיוֹ בְּבִיי בְּבְּיים בּבּים בְּבְּנִיים בְּבּי בְּשְׁבְּיִבְּיים בְּיוֹבְיוֹ בְּיִים בְּיִבְּיִבְיים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיים בְּבְּיִים בְּבְּיִבְיִים בְּבְּבְייִיְם בְּיִים בְּבְּבְיבְים בְּיוֹ בְּיִבְים בְּיוֹבְייִבְּיי בְּבְּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְּבְיבְייִבְּיוֹ בְּיוֹי בְּבְיבְייִבְּיְבְּיוֹם בְּבְּיוֹ בְּיוֹי בְּעִיי בְּבְבְיי בְּבְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְיוֹבְּבְּיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹם בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְיבְיוֹ בְּבְיוֹים בְּבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹי בְּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְּבְיבְיוֹם בְּבְייוֹ בְּבְיוֹבְיוּבְיוֹבְייוֹ בְּבְיוֹבְיוּבְיוֹ בְּבְיוֹ בְּבְיוֹי

שלישי יייח וַיְדַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: דַבּּר אֶל־אַהָרֹן וְאֶל בָּנְיוֹ וְאֶל בָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְהָּ אֲלֵהֶם אִישׁ אִישׁ מַבּּית יִשְׂרָאֵל וּמִן־הַגֵּר בְּיִשְׁרָאֵל אֲשֶׁר יַקְרֶיב קּרְבָּנוֹ קבָל־נִדְרֵיהֶם וּלְכָל־נִדְבוֹתֶם אֲשֶׁר־יַקְרֶיבוּ לַיהוָה קבָל־נִדְרֵיהֶם וּלְכָל־נִדְבוֹתֶם אֲשֶׁר־יַקְרִיבוּ לַיִּהוָה ב בָּל אֲשֶׁר־בְּוֹ מִוּם לְא תַקְרֵיבוּ בִּי־לָא לְרָצִוֹן ב בָּל אֲשֶׁר־בִּוֹ מִוּם לְא תַקְרֵיבוּ בִּי־לָא לְרָצִוֹן

רש"י

זרע ממנו אסורה בתרומה כל זמן שהזרע קיים (יבמות פוז־פז.): ובל זר לא יאבל בו. לא בא אלא להוליא את האונן שמותר בתרומה, זרות אמרתי לך ולא אינות (שם ש:): (יד) בי יאבל קדש. תרומה: זנתן לבהן את הקדש. דבר אינות (שם מ:): (יד) בי יאבל קדש. תרומה: זנתן לבהן את הקדש. דבר הראוי להיות קדש, שאינו פורע לו מעות אלא פירות של חולין והן נעשין תרומה (פסחים לב:): (טו) ולא יחללו וגוי. להאכילם לזרים: (טו) והשיאו אותם. את עלמה יעטנו עון באבלם את קדשיהם שהובדלו לשם תרומה וקדשו ונאסרו עליהם (חוונקלום שתרנם במיכלהון בסואבא שלא ללורך תרגמו כן: והשיאו שליהם. זה אחד מג' אתים שהיה רבי ישמאל דרוש בתורה שמדברים באדם ייקבור אותו בני לדברים לדמו הוא קבר את עלמו. כך נדכש בספרי (נשא לב) ויח) גדריהם. הרי על: גדבותם. הרי זו (מגלה ת.): (יט) לרצוגבם. הביאו לרלון המרם בכךר בבשבים ובעזים. אבל בעולת העוף אין לריך תמוח לרלון. תמים זבר בבקר בבשבים ובעזים. אבל בעולת העוף אין לריך תמוח וזכרות, ואינו נפסל במום אלא בתסרון אבר (מ"כ פרשתא זוב; קידושין כד:):

לטמאה בה. לענין המומחה הזהיר כאן, שאם אכל נכלח מוף מהור שאין לה מומאח מגע ומשא אלא מומאח אכילה בכיח הכלימה (ח"כ שם יב) אסור לאכול בקדשים [ולריך לומר ומרפה מי שיש במינו מרפה ילא נכלח מוף ממא שאין במינו מרפה (ח"כ אחרי פרק יב:ז)]: (ט) ושמרו את משמרתי. מלאכול מרומה מרפה (ח"כ אחרי פרק יב:ז)]: (ט) ושמרו את משמרתי. מלאכול מרומה במומאח הגוף: ומחו בו. למדנו שהיל מיקה בידי שמים (סנהדרין פג.): (וי) לא יאבל קדש. בתרומה הכחוב מדבר שכל הפנין דבר בה (שם פג.): תושב בהן ישביר. חושבו של כהן ושכירו, לפיכך חושב זה נקוד פתח לפי שהוא דנוק. ואיזהו חושביר. זה קנוי קנין שנים שיולו לחיום חושב, זה נכלם בחול קנין שנים של להנות מוליב של הבחול היא ולדומו לאכול מחושב, זה נכלם מושב, ובל הכחוב ולמדך כאן שאין גופו קנוי לאדוניו לאכול בתרומח: (יא) ובהן בי יקנה גפשו. מבד כנפני שקנוי לגופו: ויליד ביתו. אלו בתרומח: (יא) ובהן בי יקנה גפשו. מבד כנפני שקנוי לגופו: ויליד ביתו. אלו בתרומח: (וא) בהן בי יקנה גפתו מול מתקכל אחר כל מהור בניקר וגו' בחובות מול הלוו שהיא בסובי (קרח קיז): (וב) לאיש זר. ללוי ישכלל (ח"כ שם זו: (וג) אלמנה וגרושה. מן האים הכי וזרע אין לה. ממנו: ושבה. הא אם יש לה אלמנה וגרושה. מן האים הכי וזרע אין לה. ממנו: ושבה. הא אם יש לה

9. משמרתי — My charge. Even though terumah is the property of the Kohanim — and they may feed it even to their slaves and animals — the Torah calls it My charge, for God expects the Kohanim to treat it with the respect due something that is God's. The Jewish farmer works the physical earth and shares its largess with the Kohen who works the spiritual earth (R' Hirsch).

אני ה' מקרשם – I am HASHEM, Who sanctifies them. I have

sanctified the *terumah*, because I have sanctified the Jews who sanctify it (*Sforno*).

10-16. Terumah. Terumah, the approximately one-fiftieth of a crop that is given to a Kohen, may not be eaten by any non-Kohen, for he is a ¬ı, literally, stranger, but in this context a more accurate translation would be layman. The members of a Kohen's household — including his Israelite wife and gentile slave — are permitted to eat terumah. A Jewish

to be contaminated through it — I am HASHEM.

<sup>9</sup> They shall protect My charge and not bear a sin thereby and die because of it, for they will have desecrated it — I am HASHEM, Who sanctifies them.

Terumah

<sup>10</sup> No layman shall eat of the holy; one who resides with a Kohen or his laborer shall not eat of the holy. <sup>11</sup> If a Kohen shall acquire a person, an acquisition of his money, he may eat of it; and someone born in his home — they may eat of his food. <sup>12</sup> If a Kohen's daughter shall be married to a layman, she may not eat of the separated holies. <sup>13</sup> And a Kohen's daughter who will become a widow or a divorcee, and not have offspring, she may return to her father's home, as in her youth, she may eat from her father's food; but no layman may eat of it. <sup>14</sup> If a man will eat of the holy inadvertently, he shall add its fifth to it and shall repay the holy to the Kohen. <sup>15</sup> They shall not desecrate the holies of the Children of Israel, which they set aside to HASHEM; <sup>16</sup> and they will cause themselves to bear the sin of guilt when they eat their holies — for I am HASHEM Who sanctifies them.

Blemished Animals <sup>17</sup> Hashem spoke to Moses, saying: <sup>18</sup> Speak to Aaron and to his sons and to all the Children of Israel and say to them: Any man of the House of Israel and of the proselytes among Israel who will bring his offering for any of their vows or their free-will offerings that they will bring to Hashem for an elevation-offering; <sup>19</sup> to be favorable for you: [it must be] unblemished, male, from the cattle, the flock, or the goats. <sup>20</sup> Any in which there is a blemish you shall not offer, for it will not be favorable for you. <sup>21</sup> And a man who will bring a feast peace-offering to Hashem

slave, however, is not his owner's property; he is an indentured servant who is obligated to serve, but is not owned by, his master. Therefore, he is not permitted to eat *terumah*.

- 10. קְּדֶש Holy. In the context of this verse, holy refers to terumah (Rashi; Sifra).
- 11. ויליד ביתו And someone born in his home. If a child is born to a Jew's gentile slavewoman, both she and her offspring are the property of their master (Rashi; Sifra).
- 12. בְּחִיכּהוּ If a Kohen's daughter. As long as she is single or married to another Kohen, she retains the privileges of the Kohenite family, and she may continue eating terumah. If she marries a non-Kohen, she becomes part of her new family, and may no longer eat terumah. If that marriage ends, through divorce or her husband's death, and there are no surviving children, she returns to the status of a Kohen's daughter, and may eat terumah. But if she has surviving children who are themselves Levites or Israelites she retains her ties with her non-Kohanite family and her status as a member of that family (Rashi; Yevamos 67b-68a).
- 13. וְבַל־יְר לֹא־יֹאבָל בּוּ But no layman may eat of it. This apparent redundancy is stated to indicate that the only disqualification for eating terumah is being a non-Kohen. Thus, a Kohen who is an onen i.e., a person on the day of a close relative's death may eat terumah, even though he may not perform the Temple service (Rashi; Sifra).
- 14. אְמְשִׁיתוּ lis fifth to it. The sinner adds a quarter to the principal, meaning that he pays five quarters; thus the addition to the principal is a fifth of the total payment.
- הַתְּרָשְׁ ... הַתְּלְרֵשׁ And shall repay the holy. Rather than giving money to a Kohen, the penitent gives him food that takes on the sanctified status of terumah. Thus he has replaced what he ate (Rashi; Sifra).

- 15. יְלֹא יְחִלְּלֹּוּ They shall not desecrate. The Kohanim shall not desecrate terumah by feeding it to non-Kohanim. If they were to do so, they would be causing the Israelites to bear the sin of eating what is forbidden to them (Rashi).
- 16. אַין אַשְּמָה The sin of guilt. Although this verse discusses someone who ate terumah unintentionally, his act is described here as זוּץ, which means an intentional sin. The inadvertent sinner who fails to take advantage of the opportunity to gain atonement shows himself to be indifferent to sin. Because of this attitude, he incurs the sin of guilt, as if he had sinned intentionally (Or HaChaim).
- 17-25. Blemished animals. Just as Kohanim with bodily blemishes are not permitted to perform the Divine service, so blemished animals are invalid as offerings. God wants perfection from His servants in the spiritual and moral sense, and from His offerings in the physical sense. Even though a blemished animal may be larger and more valuable than an unblemished one, it is not acceptable, for God does not measure perfection in monetary terms (Sfomo to v. 27).
- 18. נְרְבּוֹתָם. . . וּבְּרַבּוֹתָם. Their vows. . . their free-will offerings. A vow is a personal obligation: "I obligate myself to bring an elevation-offering." The nature of the undertaking means that if the owner consecrates an animal and it becomes lost or blemished, he has not discharged his vow and must bring another animal. A free-will offering is a contribution: "I consecrate this animal for use as an elevation-offering." The owner's obligation is to offer that animal, but if for any reason that cannot be done, the owner has no further responsibility to bring another one (Rashi; Kinnim 1:1).
- 19. הְמִים זְבָּר Unblemished, male. The verse specifies only animal elevation-offerings; birds, however, are acceptable even if they are female and blemished. They are disqualified

לפרשא נדרא או לנדבתא בתורי או בענא שלים יהי לרעוא כל מומא לא יהי בה: כב עויר או תביר או פסיק או יבלו או גרבן או חזון לא תקרבון אלין קדם יי וקרבנא לַא תַתַּנוּן מנַהוו עַל מדבּחא קַבַם יִיַ: בּגוַתוֹר וָאַמָּר יַתִּיר וחַסִּיר נדבתא תעבר יתה ולנדרא לא יהי לְרַעַנָא: כּר וְדִי מָרִיס וְדִי רְסִיס וְדִי שַׁלִיף ודי גזיר לא תקרבון קרם יי ובארעכון לא תעברון: כהומן בר עממין לא תקרבון ית קרבן אלהכון מכל אלין ארי חבולהוו בהוו מומא בהוו לא לרעוא יהי לכון: כו ומליל יי עם משה למימר: כז תור או אמר או עזא ארי יתיליד ויהי שבעא יומין בתר אמה ומיומא תמינאה וּלְהַלַּא יִתְּרְעֵי לְקַרְבָא קַרְבַּנָא קַדֵם ייַ: בחותורתא או שיתא לה ולברה לא תַבָּסוּן בִּיוֹמֵא חַד: כּשנאַרֵי תַּבָּסוּן נָכַסַת תודתא קדם ינ לרענא לכון תּכּסְנָה: לבּיוֹמֵא הַהוּא יִתְאַכֵּל לַא תַשְּאַרוּן מנה עד צפרא אנא יי: לאותטרון פָּקוֹדֵי וְתַעָבִּרוּן יַתְהוֹן אֲנָא יִיַ: לבּוְלַא תחללון ית שמא דקורשי ואתקדש בגו

לְפַלֵּא־ בָּנֶדְרֹ אָוֹ לִנְדָבָׁה בַּבָּקֶר אֵוֹ בַּצְּאוֹ תָּמִים יִהְיֶה לְּרָצׁוֹן

בּב בָּל־מִוּם לָא יִהְיֶה־בְּוּ: עַנֶּרֶת אוֹ שָׁבוּר אִוֹ־חָרִוּץ אָוֹ־

יַבְּּלֶת אוֹ גָרָב אְוֹ יַלֶּפֶת לְא־תַקְּרִיבוּ אֻלֶּה לֵיהוֹה וְאָשֶׁה

בּג לְא־תִתְנִוּ מֵהֶם עַל־הַמִּוְבֵּח לֵיהוֹה: וְשִׁוֹר נָשֶׁה שְׁרְוּעַ

בּג לְא־תִתְנִוּ מֵהֶם עַל־הַמִּוְבֵּח לֵיהוֹה וּבְאַרְצְבֶם לָא תַקְּרִיבוּ לֵיהוֹה וּבְאַרְצְבֶם לָא תַנְעְשָׁה אֹתוֹ וּלְנֵדֶר לָא יֵרָצֵוּ לָבֶם לֹא תַנְעְשָׁה וּיִבּאַ הְצְבֶם לָא תַקְּרָיבוּ אֶת־לֶחְבּ בְּּשָׁב אוֹ־עֵוֹ בְּיִ יִּנְבְּר לָא תַקְּרִיבוּ אֶת־לֶחְב בְּבָּם לָא יִרָבְיוֹ הְנְיְבְּר לָא תַנְּלְיבוּ בְּבְּר לָא תַקְּרָבוּ בְּבְּל לָא יִרְבְּבָּר לָא תַקְּרָבוּ מְנְבְיר לָא תַלְּרָבוּ אָת־בְּבָם לָא יֵרָצְוֹּ הָהָיִה שְׁבְעִת יָמֶשְׁה לֵיהוֹה: וְשְׁוֹר אוֹ־בֶשֶׁב אוֹרעוֹ וְאֶת־בְּנוֹ וְנְקְבִּים הָהוּא יֵאָלִר לְא־תוֹתִירוּ מִמֶּנֵנוּ לִּיְרְבְּוֹ אָשֶׁה לֵיהוֹה: וְשְׁוֹר אוֹ־בֶשֶׁה אֹתוֹ וְאֶת־בְּנוֹוֹ הָיִוֹתְה אָלָר בְּיִהוֹה הִיְּשְׁתִּירוּ מִמֶּנֵנוּ לִיְבְרְבּנוֹ אָשֶׁה לֵיהוֹה: וְשְׁוֹר אוֹ־בֶשְׁה אֹתוֹ וְאָת־בְּנִוֹ לִיתְּתְּב בְּיִוֹם אָחָר: וְבְיִיהוֹה וְשְׁתֹר אוֹ־בְעָת לְתְּבְיּנְהְ לִיהְוָה לִּבְיוֹם אָחָר: וְשְׁוֹר אוֹ־בְּעָּה לְנְיִיתוֹ הָבְּיוֹית וְנִיקְבְּים מִבְּלוֹ לְנִי הְנִבְּיוֹם אָחָר: וְשְׁוֹר אוֹיתְם מְבְּלְיוֹה הְיִבְּיוֹם הָּהוּה: וְשְׁחֹר אוֹר עֵבְּיִיתְוֹיתוֹ בְּעְשִׁתְּם בְּבָּיוֹם הְאָנִי יהוֹה: וּלְא תְחַלְּלוֹ אֶתר־שֵׁם מִבְּלְיתִי וְנְשְשִׁתְם אֹנְתִי בְּעָשִׁיתָם אֹיִנִי בְּנִי יהוֹה: וְלֹא תְחַלְלוֹּ אֶתר־שְׁם מְנְלֵי וְנִבְּיִיוֹיִוֹ בְּיִים בְּיִי בְּיִיוֹים בְּיִים בְּיוֹב בְּיוֹם בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹב בִייִם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּעִים בְּיוֹים בְיִבְיּים בְּבְיוֹם בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּנִיים בְּבְיוֹים בְּיִבְּים בְּיוֹב בְיוֹם בְּיִבְּים בְּבְּים בְּיִבְיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִבְיוֹי בְּיִיוֹים בְּיִים

נוהגת בבמה שבשדות, אבל על המזבח שבמשכן לא תקריבוה (חמורה ז.) אבל תמימה תקבלו מהם, לכך נאמר למעלה (פסוק יח) איש איש, לרבות את הנכרים שנודרים גדרים ונדבות כישרחל (חולין יג:): משחתם. חבולהון: לא ירצו לכם. לכפר שליכם (ת"כ שם יב): (בז) בי יולד. פרט ליולא דופן (ת"כ פרשתא ח:ג; חולין לח:): (בח) אתו ואת בנו. נוהג בנקבה, שאסור לשחוט האם והבן או הבת, ואינו נוהג בזכרים, ומותר לשחוט האב והבן (ת"כ שם יאדיב; חולין טח:): אתו ואת בנו. אף כנו ואותו במשמט (ת"כ פרק ח:ג-ד; חולין פב.): (בט) לרצנכם תזבחו. תחלת זביחתכם הזהרו שתהח לרלון לכם. ומהו הרלון: ביום ההוא יאכל. לח כח להזהיר אלא שתהא שחיטה על מנת כן. אל תשחטוהו על מנת לאכלו למחר, שאם תחשבו בו מחשבת פסול לא יהא לכם לרלון (ח"כ פרק ט:א). דבר אחר לרלונכם לדעתכם, מכאן למתעסה שפסול בשחיטת הדשים (חולין יג.). ואף על פי שפרט בנאכלים לשני ימים, חזר ופרט בנחכליו ליום חתד שתהח זביחתו על מנת לחכלו בזמנו: (ל) ביום ההוא יאבל. לא בא להזהיר אלא שתהא שחימה על מנת כן, שאם לקבוע לה זמן אכילה כבר כחיב ובשר זבח חודת שלמיו וגו' (לעיל ז:טו): אני ה'. דע מי גזר של הדבר ואל יקל בטיניך: (לא) ושמרתם. זו המשנה (ת"כ שם ג): ועשיתם. זה המששה (שם): (לב) ולא תחללו. לעבור על דברי מזידין. ממשמע שנאמר ולא החללו מה ח"ל ונקדשתי, מסור שלמך וקדש שמי. יכול ביחיד, ח"ל בחוך בני ישראל. וכשהוא מוסר עלמו ימסור עלמו על מנת למות. שכל המוסר עלמו על מנת הגם אין עושין לו נס. שכן מלינו בתנניה מישאל ועזריה שלא מסרו עלמן על מנת הנס, שנא' והן לא, ידיע להוא לך מלכא וגו' (דניאל ג:יח) מליל ולא מליל, ידיע להוי לך וגו' (ח"כ שם דיה): (כא) לפלא נדר. להפריש בדיבורו: (כב) עורת, שם דבר של מום עורון בלשון נקבה, שלא יהא בו מום של עורת: או שבור. לא יהיה: חרוץ. רים של עין שנסדק או שנפגם (ת"כ שם יב; בכורות לת.) וכן שפתו שנסדקה או נפגמה (שם לע.): יבלת. וירוא"ה בלע"ז: גרב. מין חזדים וכן ילפת. ולשון ילפת כמו וילפת שמשון (שופטים טז:כט) שחחוה בו עד יום מיתה, שחין לה רפוחה: לא תקריבן. שלש פעמים, להזהיר על הקדשן ועל שחיטתן ועל זריקת דמן (תמורה ו:): ואשה לא תתנו. חזהרח ההטרחו (שם): (בג) שרוע. חבר גדול מחבירו (בכורות מ.): כלוט. פרסותיו קלוטות (שס): נדבה תעשה אתו. לכדק הכית: ולנדר. למזכח: לא ירצה. אי זה הקדש בא לרלות הוי אומר זה הקדש המזבח (ח"כ פרק זוו): (בד) ומעור ובתות ונתוק וברות. ככילים או בגיד (שם ט: בכורות לט:): מעור. כיליו מעוכין ביד: בתות. כחושים יותר ממעוך: נתוק. תלושין ביד עד שנפסקו חושים שחלויים בהן אבל נחונים הם בחוך הכים והכים לא נחלש: וברות. כרותיו בכלי וטודן בכים: [ומעוך. חרגומו ודי מרים. [מטוך ומרוח] זה לשונו בארמית, לשון כחישה: ובתות. תרגומו ודי רסים, כמו הבית הגדול רסיסים (עמוס ו:יא) בקיעות דקות, וכן קנה המרוסם (שבת פ:):) ובארצכם לא תעשו. דבר זה לסרם שום בהמה וחיה ואפילו טמאה, לכך נאמר בארלכם (חגיגה יד:) לרבות כל אשר בארלכם. שאי אפשר לומר לא נלטוו על הסרום אלא בארץ, שהרי סרום חובת הגוף הוא, וכל חובח הגוף נוהגח בין בארן בין בחולה לארן (קידושין לו:): (בה) ומיד בן גבר. נכרי שהביא קרבן ביד (ס"א ליד) כהן להקריבו לשמים, לא חקריבו (אותו) לו בעל מום. ואט"פ שלא נאסרו בעלי מומים לקרבן בני נה אלא אם כן מחוסרי אבר, זאת

only if they are lacking a limb (Rashi).

21. לְּפֵלְא־גְּדָר — Because of an articulated vow. In order to be valid, a vow must be formulated clearly. If it is worded vaguely, it is not binding (see Nedarim 5b).

בּצאן — The flock. This Hebrew word, which has no exact translation in English, includes both sheep and goats.

בל-מום לא יהְיָה־בּו — There shall not be any blemish in it. This is a negative prohibition not to inflict a blemish on a sancti-

fied animal (Bechoros 33b).

22. שבור — Broken, i.e., an animal with a broken limb.

23. אָרֶהְהְּ הְּעָשֶה אֹתוּ — You may make it a donation. A blemished animal may be contributed for its monetary value for the upkeep of the Temple (Rashi; Sifra).

24. נְאַרְעְבָּם לֹא תָעְשׁוּ - Nor shall you do these in your Land. The blemishes listed in this verse are forms of castration, which is forbidden in Eretz Yisrael or elsewhere. The phrase

because of an articulated vow or as a free-will offering from the cattle or the flock, it shall be unblemished to find favor, there shall not be any blemish in it. 22 One that is blind or broken or with a split euelid or a wart or a dru skin eruption or a moist skin eruption —uou shall not offer these to HASHEM, and you shall not place any of them as a fire-offering on the Altar for HASHEM <sup>23</sup> A bull or sheep that has one limb longer than the other or unsplit hooves — you may make it a donation, but it is not acceptable for a vow-offering, 24 One whose testicles are squeezed crushed, torn, or cut, you shall not offer to HASHEM, nor shall you do these in your Land, 25 From the hand of a stranger you may not offer the food of your God from any of these, for their corruption is in them, a blemish is in them, they will not find favor for you.

<sup>26</sup> HASHEM spoke to Moses, sauing: <sup>27</sup> When an ox or a sheep or a goat is bom, it shall remain under its mother for seven days; and from the eighth day on, it is acceptable for a fire-offering to HASHEM. 28 But an ox or a sheep or goat, you may not slaughter it and its offspring on the same day. 29 When you slaughter a feast thanksgiving-offering to HASHEM, you shall slaughter it to gain favor for yourselves, 30 lt must be eaten on that same day, you shall not leave any of  $G_{Od's}$  it until morning; I am HASHEM. <sup>31</sup> You shall observe My commandments and perform them: I Name am HASHEM. 32 You shall not desecrate My holy Name, rather I should be sanctified among the

Desecration and Sancti-

in your Land means that it is forbidden to do so to every conceivable species of animal in the country, whether or not they are acceptable for offerings or kosher as food (Rashi; Chagigah 14b).

- 25. ומיד בו נבר From the hand of a stranger. The stranger of this verse is a non-Jew. He is permitted to bring animals to be offered in the Temple, but not if they are blemished.
- 26-33. Eligibility of offerings. Following the physical disqualifications, the Torah goes to the requirements of minimum age and various other rules of offerings.
- 27. ומיום השמיני And from the eighth day. Until its eighth day, there is still a possibility that the newborn may be premature and unviable (Chizkuni).

Just as a Sabbath must go by before a boy is circumcised, an animal must live through a Sabbath before it can be used for a sacred purpose. Because it bears testimony to God as the Creator, the Sabbath gives spiritual validity to the entire universe (Tzror HaMor: Zohar).

- 28. אתו ואת-בנו It and its offspring. Despite the masculine pronoun ink, this prohibition applies only to the mother and her young (Rashi; Chullin 78b). The masculine pronoun refers to the species, not the individual animal (Ramban).
- 29. לְרְעֹגְבֶם To gain favor for yourselves. The offering should be slaughtered in such a way that God will find it, and you, acceptable. The next verse, as interpreted by the Sages, goes on to say that the Kohen must have in mind at the time of the slaughter that it will be eaten within the assigned time. Otherwise, it is piggul, as explained in 19:7 (Rashi; Sifra).
- 32. Desecration and sanctification of God's Name. The primary privilege and responsibility of every Jew, great or small, is to sanctify God's Name through his behavior, whether among Jews or among gentiles - by studying Torah and performing the commandments, and by treating others kindly, considerately, and honestly, so that people say of him, "Fortunate are the parents and teachers who

raised such a person." Conversely, there is no greater degradation for a Jew than to act in a way that will make people say the opposite (Yoma 86a).

This verse is the general commandment to give up one's life in order to sanctify God's Name, when the Halachah requires it, such as when faced with idolatry, adultery or murder as the only means to save one's life. But one can sanctify God's Name in mundane situations, as well. If someone sins merely because God's will does not matter to him. he has desecrated the Name, and if he does so before ten Jews, he has committed the far more serious sin of desecrating the Name in public. Conversely, if someone withdraws from sin or performs a commandment not because of money, pressure, or honor, but solely because it is God's will, he has sanctified the Name. Of a person who obeys the Torah and whose general behavior brings credit to his Jewishness. God says (Isaiah 49:3). "You are My servant, O Israel, in whom I take pride" (Rambam, Hil. Yesodei HaTorah ch. 5: Yoreh De'ah 157).

If a Jew is faced with a situation where he is required to give up his life in sanctification of the Name, he should do so without expecting a miracle to happen. Rather, he should act as Chananiah, Mishael, and Azariah did (Daniel 3:17-18). When Nebuchadnezzar threatened to have them hurled into a furnace unless they bowed to his statue, they answered that God was surely capable of saving them. They did not know that He would, but they were prepared to let themselves be burnt to death rather than transgress (Rashi).

. . וַלֹא תְחַלְלוּ. . You shall not desecrate. Desecration of the Name is the most serious of all sins and the one for which it is most difficult to atone (Yoma 86a). If one has transgressed, one must attempt to sanctify the Name in a manner similar to his sin. One who slandered others should study Torah [using his gift of speech to utter the sacred words]; one who used his eyes to gaze at forbidden sights should weep; one who committed "bunches of sins" should perform bunches of mitzvos (R' Bachya).

בג

בני ישראל אנא יי מקדשכוו: לג דאפיק יתכוז מארעא דמצרים למהוי לכוז לאלהא אנא יי: אומליל יי עם משה למימר: במליל עם בני ישראל וחימר להון זמניא דיי די תערעון יתהון מערעי קדיש אליו אנון זמני: גשתא יומיו תתעבד עבידא וביומא שביעאה שבת שבתא מערע קדיש כל עבידא לא תעבדון שבתא היא קדם יי בכל מותבניכון: דאלין זמניא דיי מערעי קַדִּישׁ דִּי תַעָרֶעוּן יַתָהוֹן בַּזְמַנֵיהוֹן: הבַּנַרְחַא קַדְמַאַה בָּאַרְכּעַת עשרַא ליַרחא בין שמשיַא פּסחא קדם יי: וּבְחַמִשַת עַשְּרָא יוֹמַא לְיַרְחַא הַדֵּין חַגַּא דַפַּטִּירַיַא קַדָם ייַ שָבְעַא יוֹמין פטיר תיכלון: זביומא קדמאה מערע קדיש יהי לכון כל עבידת פלחן לא תַעבּדון: הותקרבון קרבּנא קרם ייַ שבעא יומין ביומא שביעאה מערע קדיש כל עבידת פלחו לא תעבדוו: טומליל יי עם משה למימר: ימלל עם בָּנֵי יִשְרַאֵל וָתֵימֵר לְהוֹן אֲרֵי תַעַלוּוְ לאַרעא די אַנא יַהָב לכון ותַחִצְדוּן ית חצדה ותיתון ית עומרא ריש

לג בני ישראל אַנִי יהוה מקדשבם: הַמּוֹצִיא אַתְכֶם מאַרִץ מצבים להיות לבם לאלהים אני יהוה:

ב. רביעי איב וַיִדְבֵּר יהוָה אֵל־מֹשֶׁה לֵאמִר: דַבֵּר אֵל־בָּנֵי יִשְׂרָאֵלֹ ואמרת אלהם מועדי יהוה אשר־תקראו אתם מקראי , קדש אלה הם מועדי: ששת ימים תעשה מלאכה וביום הַשְּבִיעִי שַבָּת שַבָּתון מקרא־קֹדש בַּל־מִלַאבַה לִא תעשו שבת הוא ליהוה בכל מושבתיבם:

ר אלה מועדי יהוה מקראי קדש אשר־תקראו אתם ה בַּמוֹעַדַם: בַּחָדֵשׁ הַרִאשווֹ בִּאַרְבַּעַה עַשֵּׁר לַחַדֵשׁ בֵּיו י הערבים פסח ליהוה: ובַחַמשָּׁה עַשֵּׁר יום לַחִבשׁ הַוָּה חַג , המצות ליהוה שבעת ימים מצות תאבלו: בַּיוֹם הַרְאשׁוֹן מקרא־קרש יהיה לַכָם כַּל־מִלֵאכָת עברה לא תַעשִוּ: וָהַקַרַבְתַּם אָשֵה לֵיהוָה שָבְעַת יַמֵּים בַּיָּוֹם הַשְּבִיעִי י מקרא-קדש כל-מלאכת עבדה לא תעשו:

יין וַיַדְבֵּר יהוָה אֶל־משֵה לֵאמָר: דַבַּר אֵל־בַּנִי יִשראל יי ואמרת אַלהם כִּי־תַבאוּ אַל־הַאַרץ אַשר אַני נתון לבם וקצרתם את־קציבה והבאתם את־עמר באשית

(ה) בין הערבים. משש שעות ולמעלה (שם פרק יא:א): פסח לה׳. ההרכת הרכן ששמו פסח: (ח) והקרבתם אשה וגו׳. הם המוספין החמורים בפרשת פנחם ולמה נאמרו כאן לומר לך שאין המוספין מעכבין זה את זה: והקרבתם אשה להי. מכל מקום, אם אין פרים הבא אילים ואם אין פרים ואילים הבא כבשים (שם ה): שבעת ימים. כל מקום שנאמר שבעת שם דבר הוא, שבוע של ימים שפיינ"א בלע"ו. וכן כל לשון שמונת ששת תמשת שלשת: מלאבת עבודה. אפילו מלאכות התשובות

(לג) המוציא אתכם. על מנת כן (שם ו): אני ה׳. נחמן לשלם שכר (שם): (ב) דבר אל בני ישראל וגו׳ מועדי ה׳. עסה מועדות סיהיו ישראל מלומדין כהס, שמעברים את השנה על גליות שנעקרו ממקומם לעלות לרגל ועדיין לא הגיעו (ת"כ פרשתה טוח: ירושלמי סנהדרין הוב) לירושלים: (ג) ששת ימים. מה ענין שבת חלל מועדות, ללמדך שכל המחלל את המועדות מעלין עליו כאלו חלל את השבתות וכל המקיים את המועדות מעלין עליו כאלו קיים את השבתות (ת"כ שם ז): (ד) אלה מועדי ה׳. למעלה מדבר בעבור שנה וכחן מדבר בקדוש החדש (שם פרק ינח):

אני ה' מקדשכם — I am HASHEM Who sanctifies you. If you dedicate your lives to My service, I will devote Myself personally to you, by regulating your activities Myself, and not through an intermediary (Sforno).

לכם עבודה ולורך, שיש תסרון כים בבטלה שלהן כגון דבר האבד. כך הבנתי מחורת

33. המוציא אתכם — Who took you out. I liberated you from Egypt on the condition that you would sanctify Me (Rashi). By saving you from slavery, I made you Mine, and I have a right to make demands on you (Ramban).

## ◆ § Festivals.

The festivals, including the Sabbath, are referred to continuously as מוערים, appointed times, because they are special days when Jews "meet," as it were, with God. As R' Hirsch (Horeb ch. 23) puts it: "Moadim, appointed seasons, summon us to submit ourselves entirely to the contemplation and inner realization of those ideals which lie at their foundation. Just as Moed in space refers to the locality which men have as their appointed place of assembly for an appointed purpose

(such as the Ohel Moed, the Tent of Meeting), so Moed in time is a point in time which summons us communally to an appointed activity — in this case an inner activity. Thus Moadim are the days which stand out from the other days of the year. They summon us from our everyday life to halt and to dedicate all our spiritual activities to them. From this point of view, Sabbath and Yom Kippur are also Moadim.

"The Moadim interrupt the ordinary activities of our life and give us the spirit, power, and consecration for the future by revivifying those ideas upon which our whole life is based. or they eradicate such evil consequences of past activity as are deadly to body and spirit and thus restore to us lost purity and the hope of blessing."

2. אַשר־תַּקראוּאתַם — That you are to designate. According to Sifra, this designation refers to the Sanhedrin's regulation of the calendar, by means of proclaiming the new months. The festivals must be based on the calendar, as fixed by the court, and this requirement is symbolic of the relationship between God and Israel. The calendar is based upon the sighting of Children of Israel; I am HASHEM Who sanctifies you, <sup>33</sup> Who took you out of the land of Egypt to be a God unto you; I am HASHEM.

23

Festinals

ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Speak to the Children of Israel and say to them: HASHEM's appointed festivals that you are to designate as holy convocations — these are My appointed festivals. <sup>3</sup> For six days labor may be done, and the seventh day is a day of complete rest, a holy convocation, you shall not do any work; it is a Sabbath for HASHEM in all your dwelling places.

Pesach

<sup>4</sup> These are the appointed festivals of HASHEM, the holy convocations, which you shall designate in their appropriate time. <sup>5</sup> In the first month on the fourteenth of the month in the afternoon is the time of the pesach-offering to HASHEM. <sup>6</sup> And on the fifteenth day of this month is the Festival of Matzos to HASHEM; you shall eat matzos for a seven-day period. <sup>7</sup> On the first day there shall be a holy convocation for you; you shall do no laborious work. <sup>8</sup> You shall bring a fire-offering to HASHEM for a seven-day period; on the seventh day shall be a holy convocation; you shall do no laborious work.

The Omer

<sup>9</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>10</sup> Speak to the Children of Israel and say to them: When you shall enter the Land that I give you and you reap its harvest, you shall bring an Omer from

the newly visible moon and upon the responsibility of the Sages to add months when necessary to assure that Pesach will always fall in the springtime. Thus, God shows the signs of His presence in nature, and Israel responds by declaring the months and, through them, its devotion to God's service. This process expresses the mutual love of the Creator and His chosen people (R'Hirsch).

מְקְרָאֵי קְדֶשׁ — Holy convocations. The festivals are days on which the people are "invited" [קרוּאִים] to assemble in prayer and thanksgiving, and to celebrate with fine clothing and festive meals (Ramban).

God desires only festivals that are observed in the holy, elevated spirit of these are My appointed festivals. On these holy days, Jews desist from their mundane involvements of the week and devote themselves to the Torah and sacred pursuits — such days are God's festivals. But days that are dedicated exclusively to gastronomic and physical pleasure are not God's — they are human concoctions that He despises (Sforno).

The purpose of the festivals is spiritual elevation, and the special foods and festive clothing are to help people achieve that goal. By giving honor and distinctiveness to the day, we focus our minds on it and thereby foster a realization of the spiritual opportunities it offers us, if we but utilize them properly (HaKsav V'HaKabbalah).

3. אַבֶּת שְבָּתוּ — A day of complete rest. The Sabbath is mentioned with the festivals to teach that anyone who desecrates the festivals is regarded as if he had desecrated the Sabbath, and anyone who observes the festivals is regarded as if he had observed the Sabbath. The festivals, as days of rest, fall under the category of the Sabbath, because it is the holiest and the primary day of rest (Rashi, as explained by Gur Aryeh).

The Torah introduces the chapter of festivals with the Sabbath to show that the lessons of both the Sabbath and the festivals are equally essential to the faith of the Jew. The Sabbath bears testimony that God created heaven and earth; the festivals, which recall the miracles of the Exodus, testify that God controls nature and can change it at will. Both concepts are fundamental. It is heretical to think that God created the universe, but then "stepped back" and left it to the unfettered laws of nature or control of angels or constellations. Likewise, it is heretical to believe that the world came into being somehow by natural means, but that God began to rule it thereafter (R' Moshe Feinstein).

#### 5-8. Pesach.

5. בְּחֹרֶשׁ הָרְאשׁוּן — In the first month. Although the new year begins in Tishrei, the month of Rosh Hashanah, the months are counted from Nissan (Exodus 12:2), as a constant reminder of the Exodus.

ר The time of the pesach-offering. The festival begins in the evening, but the pesach-offering is brought during the afternoon of the fourteenth. In the Torah, the word pesach is used exclusively to refer to the offering. The festival, as in the next verse, is called חַג הַמְּצוֹח, Festival of Matzos.

7. מְלֵּאבֶת עֲבֹּרָה — Laborious work. No English translation can capture the sense of this term. According to Rashi (v. 8), it means work that one regards as a necessity: "essential work that will cause a significant loss if it is not performed."

According to Ramban, the term means work that is a burden, such as ordinary labor in factory and field. Only such work is forbidden on festivals, but "pleasurable work," i.e., preparation of food, is permitted.

Whatever the interpretation of this term, all agree that the preparation of food, including such labors as slaughter and cooking, is permitted on festivals that fall on weekdays.

8. אַשֶּה — Fire-offering. This refers to the mussaf-offering that is detailed in Numbers 28.

9-14. The Omer. Before any grain produce of the new crop may be eaten, a measure of ground barley must be brought to the Temple on the second day of Pesach as a meal-

חצדכון לות פהנא: יאוירים ית עומרא קַדָם ייַ לָרַעָנָא לְכוֹן מְבַּתַר יומא טבא ירימנה כהנא: יבותעבדון ביומא דַאָרַמוּתָכוֹן יַת עוּמָרֵא אָמַר שׁלים בַּר שתה לעלתא קדם יי: יגומנחתה תרין עשרונין סלתא דפילא במשח קרבנא קַרַם יָיַ לָאָתְקַבַּלָא כָרַעוָא וְנָסְכָּה חַמְרַא רַבְעות הינָא: ירולחם וקלי ופרוכן לא תֵיכָלוּן עַד כָּרָן יוֹמַא הַדֵּין עַד אַיתוֹאִיכוֹן יַת קרבּן אלהכוֹן קים עלם לַדֶרֵיבוֹן בָּכל מוֹתַבַנִיבוֹן: או וַתְמנוֹן לכוֹן מְבַּתַר יוֹמַא טַבַא מִיוֹם אַיְתוֹאֵיכוֹן יַת עומרא דארמותא שכעא שבועין שַׁלְמִין יִהַוּיָן: טוּעַד מְכַּתַר שַׁבוּעַתָא שָׁכִיעָתָא תִּמְנוּן חַמְשִׁין יוֹמִין וּתְקַרְבוּן מְנָחַתָא חֲדַתַּא קַדָם יִיַ: יי מְמּוֹתְכָנֵיכּוֹן הַּיָתוּן לָחֶם אַרַמוּתַא הַרהַין (גריצן) תַּרֵין עַשַּרונִין סָלְתַּא יָהַנַיַן הַמִּיעַ יָתָאַפְיַן בְּבּוּרִין קָדָם יִיַ: יהוּתְקַרְבוּן עַל לַחָמַא שָׁכָעַא אָמִרִין שַׁלְמִין בְּנֵי שְׁנַא וָתוֹר כַּר תּוֹרֵי חַד וִדְכָרִין תְּרֵין יִהוֹן עַלָּתָא קָדָם יִיָ וּמִנְחָתָהוֹן וִנְסְבֵּיהוֹן קַרְבַּן דָּמָתָקַבָּל בְּרַעָנָא קָרַם יִיַ: יי וְתַעַבְּרוּוְ צפיר בַּר עזִּי חַד לְחַטָּאתַא וּתַרין אמרין בָּנֵי שָׁנַא לְנָכָסֶת קוּדְשַׁיַא: כּוִירִים כַּהָנַא יַתָהוֹן עַל לְחֶם כָּכּוּרַיַּא אָרַמוּתַא קָדָם יִיַ עַל תַּרֵין אִמְּרִין קוּדְשָא יְהוֹן קֶּדָם יְיָ לְכַהַנָּא: כּאוֹתִעַרִעוּן בִּכְרַן יוֹמָא הָדֵין

אָ קּצֵירָכֵם אֵל־הַכּהַן: וְהַנִיף אֶת־הָעֻמֵר לִפְנֵי יהוָה לֵרְצִּנְכֵם אֵ יב ממחרת השבת יניפנו הכהו: וַעשִיתֶם בִּיוֹם הַנֵיפְבָם ָּגְאֶת־הָעֶמֶר בֶּבֶשׁ תָמִים בֶּן־שְׁנָתֶוֹ לְעַלָה לֵיהוָה: וֹמִנְחָתוֹ 👵 שַנִּי עַשְּרנִים סְלֶת בָּלוּלֶה בַשֵּמון אִשֵּה לֵיהוָה רֵיחַ נִיחְחַ יר ונסכה יון רביעת הַהֵין: וְלֵּחֶם וְקַלִּי וְכַרְמֵּל לְא תְאַכְלוּוּ עַר־עֶּצֶםׂ הַיְּוֹם הַזֶֶּּה עַר הָבְיאֲבֶּם אֶת־קָרְבַּן אֵלְהֵיבֵם יי חָקַת עוֹלָם לְדֹרְתִיכֶּם בְּכֻל מִשְׁבְתֵיכֶם: וספרתם לַכָם מַמַחֲרֵת הַשַּׁבַּת מִיּוֹם הַבִּיאֵבֶם אֵת־עִמֵר הַתִּנוּפָה יי שַבַע שַבָּתוֹת תִּמִימִת תִּהִיֵינָה: עֵד מִמָּחָרַת הַשַּבַּת יי חַמִשֵּים הַשָּׁבִיעָת תִּסְפְּרִוּ יום והקרבתם אַרגישה אַ חַבְשָׁה לֵיהוָה: מִמְוֹשְׁבֹתֵיבֶם תָבִיאוֹ ו לֵחֶם תִנוּפָּה אַ רגישה אַ חַבְשָׁה לֵיהוָה: מִמְוֹשְׁבֹתִיבֶם שָׁתַּיִם שָׁנֵי עַשִּׁרֹנִים סְלֵת תַהַיֵּינָה חָמֵץ תֵאָפֶינָה בִּכּוּרָים יו לֵיהוָה: וָהָקָרַבְתֵּם עַל־הַלֶּחֵם שָׁבָעַת בָּבָשִים תִּמִימִם יוֹ בָּנֵי שַׁנָּה וּפֵּר בֵּן־בָּקָר אָחָד וִאֵילֶם שְׁנָיִם יִהְיָוּ עֹלָה לֵיהוֹה ומַנְחַתַם וְנָסְכֵּיהֵם אָשֵה בֵיחַ־נִיחִחַ לֵיהוָה: ַוְעֲשִׂיתֶם שְׂעִיר־עִזַּים אֶחָר לִחַשָּאת וּשְׁנֵי יי וַעֲשִׂיתֶם שְּׁעִיר־עַזַּים ַ בּנֵי שַׁנָה לִזֵבַח שָׁלָמִים: וְהַנְיף הַכּּהָן לֶחֶם הַבִּכְּרִים תִנוּפָה לְפְנֵי יהוֹה עַל־שָׁנֵי כִּבָשִים בא קַרַשׁ יָהִיוּ לֵיהוָה לַכּהָן: וּקָרָאתֶׁם בִּעֲצֵם ו הַיִּוֹם הַזֵּה

והקרבתם מנחה חדשה לה׳. כיום החמשים מקריכוה. ואומר אני זהו מדרשו, אבל פשוטו עד ממחרת השבת השביעית שהוא יום חמשים תספרו, ומקרא מסורם הוא: מנחה חדשה. היא המנחה הראשונה שהובאה מן החדש. ואם חאמר הרי הרבה מנחת העומר. אינה כשאר כל המנחות, שהיא באה מן השעורים: (יז) ממושבותיכם. ולא מחולה לארן (ח"כ פרק יג:א): לחם תנופה. לחס חרומה המורם לשם גבוה. וזו היא המנחה החדשה האמורה למעלה: בבורים. ראשונה לכל המנחות. אף למנחת הנאות הבאה מו השעורים. לא חהרב מו החדש הודם לשתי הלחם (מנחוח פר:): (יח) על הלחם. בגלל הלחם, חובה ללחם (ח"כ שם ד): ומנחתם ונסביהם. כמשפט מנחה ונסכים המפורשים בכל בהמה בפרשת נסכים, שלשה עשרונים לפר ושני עשרונים לאיל ועשרון לכבש זו היא המנחה. והנסכים אלי ההין לפר ושלישית ההין לאיל ורביעית ההין לכבש (במדבר טו:א־טז): (יט) ועשיתם שעיר עזים. יכול שבעת כבשים והשעיר האמורים כאן הם שבעת הכבשים והשעיר האמורים בחומש הפקודים (שם כח:כז,ל), כשאתה מגיע אלל פרים ואילים אינן הם. אמור מעחה, אלו לעלמן ואלו לעלמן. אלו קרבו בגלל הלחם, ואלו למוספין (ח"כ שם ו; מנחות מה:): (ב) והניף הבהן אותם תגופה. מלמד שטעונין תנופה מחיים. יכול כולם, ח"ל על שני כבשים (ח"כ שם ח; מנחות סב.־סב:): קרש יהיו. לפי ששלמי

כהנים, דקחני יכול אף חולו של מועד יהא אסור במלאכת עבודה וכו': (י) ראשית קצירבם, שתהת רחשונה לקליר (ת"כ פרשתת יוג): עומר. עשירית החיפה כד היחה שמה, כמו וימודו בעומר (שמוח טז:יח): (יא) והגיף. כל תנופה מוליך ומביח מעלה ומוריד. מוליך ומביא לעלור רוחות רעות, מעלה ומוריד לעלור טללים רעים: לרצגבם. אם חקריבו כמשפט הזה יהיה לרלון לכם: ממחרת השבת. ממחרת יום טוב הראשון של פסח, שאם אתה אומר שבת בראשית אי אתה יודע איזהו (ת"כ פרק יב:ד): (יב) ועשיתם. כבש. חוכה לעומר הוא כא: (יג) ומנחתו. מנחח . נסכיו: שני עשרנים. כפולה היחה (שם פרשתא יוו): ונסבו יין רביעית ההין. אף ע"פ שמנחתו כפולה אין נסכיו כפולים (שם ח: מנחות פט:): (יד) וקלי. המח עשוי מכרמל רך שמייבשין אותו בתנור: וברמל. הן קליות שקורין גרניילי"ש: בבל משבתיכם. נחלקו כו חכמי ישראל, יש שלמדו מכאן שהחדש נוהג בחולה לארץ, ויש אומרים לא בא אלא ללמד שלא נלטוו על החדש אלא לאחר ירושה וישיבה משכבשו וחלקו (קידושין לז.): (טו) ממחרת השבת. ממחרת יום טוב (ח"כ פרק יב:ח): תמימות תהיינה. מלמד שמחחיל ומולה מבערב שאם לא כן אינן תמימוח (שם ו): (טז) השכת השביעת. כתרגומו שבועתת שביעתת: עד ממחרת השבת השביעת תספרו. ולא עד בכלל, והן ארבטים וחשעה יום: חמשים יום

offering, symbolizing that the prosperity of the field — despite the backbreaking labor that is required to wrest it from the soil — is a gift from God, and we thank Him for it. This offering is known as the Omer. Once it is brought, all grain that had taken root prior to that time may be eaten; later grain must wait until the next year's Omer is brought. Nowa-

days, in the absence of the Temple, the new crop may be eaten when the second day of Pesach is over.

10. עמֶר — An Omer. Omer is the name of a dry measure, containing the volume of 43.2 average eggs. It is the amount of flour that must be brought, and is also the name by which the offering is known. Although the Omer-offering permit-

your first harvest to the Kohen. <sup>11</sup> He shall wave the Omer before HASHEM to gain favor for you; on the morrow of the rest day the Kohen shall wave it. <sup>12</sup> On the day you wave the Omer, you shall perform the service of an unblemished lamb in its first year as an elevation-offering to HASHEM. <sup>13</sup> Its meal-offering shall be two tenth-ephah of fine flour mixed with oil, a fire-offering to HASHEM, a satisfying aroma; and its libation shall be wine, a quarter-hin. <sup>14</sup> You shall not eat bread or roasted kernels or plump kernels until this very day, until you bring the offering of your God; it is an eternal decree for your generations in all your dwelling places.

The Omer Count and Shavuos 15 You shall count for yourselves — from the morrow of the rest day, from the day when you bring the Omer of the waving — seven weeks, they shall be complete. 16 Until the morrow of the seventh week you shall count, fifty days; and you shall offer a new meal-offering to HASHEM. 17 From your dwelling places you shall bring bread that shall be waved, two loaves made of two tenth-ephah, they shall be fine flour, they shall be baked leavened; first-offerings to HASHEM. 18 With the bread you shall offer seven unblemished lambs in their first year, one young bull, and two rams; they shall be an elevation-offering to HASHEM, with their meal-offering and their libations — a fire-offering, a satisfying aroma to HASHEM. 19 You shall make one he-goat as a sin-offering, and two lambs in their first year as feast peace-offerings. 20 The Kohen shall wave them upon the first-offering breads as a wave-service before HASHEM — upon the two sheep — they shall be holy, for HASHEM and for the Kohen. 21 You shall convoke on this very day

ted all five species of grain for general use, grain of the new crop could not be used for Temple offerings until the Two Breads-offering, fifty days later, described below (*Menachos* 68b).

By its very nature, physical work in the fields leads one to forget his spiritual nature. The Torah, therefore, surrounded the farmer's chores with commandments, so that he would remain conscious of his true purpose. At the beginning of the harvest, the nation offers the Omer and the Two Breads. When he harvests, the farmer must leave the gleanings and a corner for the poor (v. 22), again making him realize that the crop is not his own. This explains why the latter commandments are included in this chapter, which, otherwise, deals only with the festivals (Meshech Chochmah).

- 11. מְּמֶּהֶרְת הַשְּׁבֶּה On the morrow of the rest day, i.e., the morrow of the first day of Pesach, which is called a rest day because ordinary work is forbidden on it. Although the word חשָש ordinarily refers to the Sabbath, this cannot be the case here, because the verse does not specify which of the fifty-two Sabbaths is meant (Rashi; Sifra). This term became one of the major points of controversy between the Sages and the heretical Boethusians. They interpreted the term literally, as referring to the Sabbath, thus claiming that the Omer had to be brought on a Sunday, the morrow of the Sabbath (Menachos 65a).
- 12. בֶּבֶש Lamb. This lamb accompanies the Omer (Rashi). It is not part of the Pesach mussaf service, since it is not listed with the mussaf-offerings in Numbers (28:19-22).
- 13. שְׁנֵי עֶשְרְנִים Two tenth-ephah. This is an exception to the rule, since the meal-offering of a lamb is normally one tenth-ephah. The wine-libation given below is the normal quarter-hin (Rashi; Menachos 89b).
- 15-21. The Omer count and Shavuos. Unlike all the other festivals, Shavuos is not identified as a specific day in the

calendar, but as the fiftieth day after the Omer-offering. Beginning on the second day of Pesach, when the Omer is brought, forty-nine days are counted, and the next day — the fiftieth — is Shavuos. This recalls the days in the Wilderness immediately after the Exodus, when the Jewish people excitedly counted the days, each day improving and elevating themselves, so that they would be worthy of receiving the Torah. The fact that Shavuos does not have a calendar date of its own, but is attached to Pesach by the seven-week count, symbolizes that the freedom of Pesach is significant as the prelude to the giving of the Torah. The count does not begin on the first day of Pesach, because that day is reserved for celebration of the Exodus and its miracles, for that event established undeniably that God alone controls nature and changes it at will to suit His purposes (Chinuch).

- 15. יְּסְמֵּרְתָּמֵּם לְּכֶּם You shall count for yourselves. Each individual must count every one of the days separately and audibly (Ramban).
- 16. מְּנְחָה הְּרָשֶׁה A new meal-offering. The meal-offering of Shavuos is called new and first-offering because it was the first Temple-offering from the new wheat crop (the Omeroffering of Pesach was of barley).
- **18. על־הַלֶּחָם** With the bread. These animal-offerings complement the Two Loaves [they are independent of the mussaf, which is described in Numbers 29:26-30] (Rashi; Sifra).
- 20. האָתָם Shall wave them. The Kohen shall wave the two lambs mentioned in the previous verse, but not the other offerings mentioned in verses 18 and 19. That only the two lambs are waved is stated explicitly later in this verse (Rashi).
- 21. וְקְרָאְחָם הְּעָשְׁ הַּיִּוּם הָּוֹח You shall convoke on this very day. Shavuos marks the culmination of the seven weeks of growth that made the Revelation possible. This explains why the name of the festival is Shavuos, literally Weeks, rather

מערע קדיש יהי לכוו כל עכידת פלחו לַא תַעְבָּדִון קִיָם עַלַם בְּכֵל מותְכַנֵיכון לַדַרֶיכוֹן: כּנוּכִמֶּחֱצָרָכוֹן יַת חַצַרָא דארעכון לא תשיצי פאתא דחקלר במחצבה ולקטא בחצבה לא תלקט לַעַנָיֵי וּלְגִיּוֹרֵי תַּשְׁבּוֹק יַתְהוֹן אֲנַא ייַ אֶלָהַכוֹן: בּגוֹמַלִּיל יִיָּ עם משה למימר: ברמלל עם בני ישראל למימר בירחא שָבִיעַאַה בָּחַר לִיַרְחַא יָהֵי לְכוֹן נַיַחַא דוכרן יבבא מערע קדיש: כה כל עכידת פַּלְחַנַא לַא תַעַבְּרוּן וּתְקַרְבוּן קרבּנא קַבֶם יָיֵ: כּוּ וּמַלִּיל יָיַ עָם משָה לְמֵימֵר: פו בַּרַם בָּעַשַּׁרַא לִיָרַחָא שְׁכִיעָאָה הָדֵין יוֹמַא דָכְפּוּרָיַא הוּא מִעַרַע קַדִּישׁ יְהֵי לְכוֹן וּתַעַנוּן יַת נַפַשַתִיכוון וּתַקַרבון קרבּנא קדם ייַ: כחובל עבידא לא תַעַבְּרוּן בָּכָרֵן יוֹמָא הַדֵּין אֲרֵי יוֹמַא ַדְכְפּוּרָיַּא הוּא לְכַפַּרָא עַלֵּיכוֹן קַדָם יִי אַלַהַכון: כּט אַרִי כַל אַנַשַא די לַא יִתענּי בַּבַרו יומַא הַדִּין וִישַׁתִּיצִי מעַמַה: וּוַכַל אַנַשַא דִּי יַעבֶּר בַּל עַבִירָא בַּכְרָן יומָא הַדֵּין וָאוֹבֶד יַת אַנַשַא הַהוּא מִגּוֹ עַמֵה: לאפל עבידא לא תעברון קים עלם לדריכון בכל מותבניכון: לבשבת שַבַתַא הוא לָכוּן וּתֶעַנּוּן יַת נַפַשַּתֵיכָוּן בּתשָעה לִיַרַחַא בּרַמִשַא מַרַמִשַא עַר רַמְשָא תְנוּחוּן נְיַחֵכוּן: לנוּמַליל יַיַ עָם משָה לְמֵימַר: לּדּמַלֵּל עָם בְּנֵי ישראל למימר בּחמשא עשרַא יומַא לְיַרְחַא שָׁבִיעַאַה הַרֵין חַגָּא דִמְטַלֵּיָא שָׁבְעַת יוֹמִין קָדָם יִיָ: להּבִּיוֹמָא קַרְמַאַה מַעַרַע קַדִּישׁ כַּל עִבְידַת פַּלְחַן לא תעברון: לו שבעא יומין תַקרבון

מִקְרָא־לְּדֶשׁ יִהְיֶה לָבֶּׁם כָּל־מְעֵּאבֶת עֲבֹדָה לְּא תַּעֲשֻׂוּ בּר חֻקַּת עוֹלֶם בְּכָל־מִוּשְׁכָתֵיכֶם לְדֹרְתֵיכֶם: וּבְקָצְרְכֶּם אֶת־קְצִיר אַרְצְבֶּם לְא־תְּכַכֶּה פְּאַת שֻּדְּךְּ בְּקִצְּרֶךְ וְלֵקֶט קְצִירְךָּ לְא תְלַקֵּט לֶעָנִי וְלַנֵּר תַּעֲוֹב אֹתָם אֲנֵי יהוָה אַלְהֵיבֵם:

חמישי ביבר וַיַּדַבֵּר יהוָה אָל־מֹשֵה לֵאמָר: דַּבַּר אֵל־בָּנֵי יִשְׂרַאֵל לאמר בַּחֹבֵש הַשָּבִיעִי בָּאָחֵר לַחֹבֵש יָהַיֶה לַכֶם שַבַּתוֹן בה זכרון תרועה מקרא־קדש: כַּל־מְלֵאכַת עַבֹּדָה לֹא בו תַעַשוּ וָהָקָרַבְתֵּם אָשֶׁה לֵיהוְה: ַם אֱל־מֹשֶׁה לֶאמָר: אַרְ בֵּעַשְוֹר לַחוֹבִשׁ הַשִּׁבִיעִי הַנֵּה יִוֹם ַהַבָּפֶּרָים הוּא מִקְרָא־לְּדֶשׁ יִהְיֶה לָבֶׁם וְעִנִּיתָם אֵת־ בח נַפִּשְׁתֵיכֵם וָהָקְרַבְתֵּם אָשֵׁה לֵיהוָה: וָכַל־מִלָּאַכָה לִא תַעשוּ בָּעֵצָם הַיָּוֹם הַזָּה כֵּי יָוֹם כִּפְּרִים הוּא לְכַפֵּר עַלֵיכֶם בש לפְנֵי יהוָה אֱלְהֵיכֶם: כִּי כָל־הַנָּפֶשׁ אֲשֵׁר לֹא־תִענֵֹה ל בְּעֶצֶם הַיְּוֹם הַזֶּה וְנִכְרָתָה מֵעַמֵּיהָ: וִכָּל־הַנַּפַשׁ אַשֵּׁר יּ ַתַעשה כַּל־מִלַאכָה בָּעֵצֶם הַיִּוֹם הַזֶּה וְהַאֶּבַרְתֵּי אֶת־ אַ הַגָּפֶשׁ הַהָּוֹא מְקֶּרֶב עַמָּה: כָּל־מִלָּאכָה לִא תַעָשוּ חַקַּת 🐯 לב עולם לדרתיבם בכל משבתיבם: שַבַּת שַבַּתוֹן הוּאֹ 🗠 ָלָכֶּם וְעִנִּיתֶם אֶת־נַפִּשְׁתֵיכֵם בִּתִשְׁעַה לַחֹבשׁ בַּעַבב מַעֲרֶב עַד־עַרֶב תִשִּבְּתִוּ שֲבַּתִּבֶם:

ששי לג־לד נַיְבַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה בֵּאמְר: דַבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לאמר בְּחֲמִשָּׁה עָשָּׁר יוֹם לַחְדֶשׁ הַשְּׁבִיעִי הַגָּּה חָג לה הַסְּבְּוֹת שִׁבְעַת יָמִים לְיהוְה: בַּיִּוֹם הֶרִאשִׁוֹן מִקְרָא־מְּדֶשׁ לי בָּל־מִלֵאבֶת עַבֹּדָה לְא תַעֲשִוּ: שִׁבְעַת יַמִים תַּקְרִיבוּ

שופרות (ר"ה לב.) לזכור לכם עקידת ילחק שקרב תחחיו איל (שם עז.): (בה) והקרבתם אשה. המוספים האמורים כחומש הפקודים (במדבר כטואדו): (בז) אך. כל אכין ורקין שבחורה מיטוטין הן (ירושלמי ברכות ט:ז) מכפר הוא לשבים ואינו מכפר על שאינם שבים (שבוטוח יג.): מקרא קרש. קדשהו בכסוח נקיה ובתפלה, ובשאר ימים טובים במאכל ובמשתה ובכסות נקיה ובתפלה (ת"כ פרשתא יב:ד): (בח) ובל מלאבה וגרי. למבור עליו בלאוין הרבה (לעיל טז:כט, להלן פסוק לא) או להזהיר על מלאכת לילה כמלאכת יום (יומא פא.): (ל) והאבדתי. לפי שהוא אומר

יחיד קדשים קלים הוזקק לומר כשלמי לכור שהם קדשי קדשים: (בב) ובקצרבם. חזר ושנה לעבור עליהם כשני לארן, אמר רבי אבדימי ברבי יוסף [פ"א אורדימם ברבי יוסי] מה לעבור עליהם כשני לארן, אמר רבי אבדימי ברבי יוסף [פ"א אורדימם ברבי יוסי] מה ראה הכחוב ליחנם באמצע הרגלים, פסח ועלרת מכאן וראש השנה ויום הכפורים וחג מכאן, ללמדך שכל הנוחן לקע שכחה ופאה לעני כראוי מעלין עליו כאילו בנה בית המקדש והקריב [עליו] קרבנוחיו בחוכו (ח"כ פרק יג:יב): תעזב. הנח לפניהם והם ילקטו (פאה ד:א) ואין לך לסייע לאחד מהם (ח"כ קדושים פרק ג:ה; פאה ה:ו): אני הי אלהיבם. לאמן לשלם שכר: (בר) זברון תרועה. זכרון פסוקי זכרונות ופסוקי אלהיבם. לאמן לשלם שכר: (בר) זברון תרועה. זכרון פסוקי זכרונות ופסוקי

than a name that suggests the giving of the Ten Commandments that occurred on that day (R' Hirsch).

had built the Temple and brought his offerings in it (Rashi; Sifra).

Chasam Sofer comments that R' Avdimi's teaching helps explain why Shavuos is only one day, while Pesach and Succos are seven. The days after Shavuos, the festival of reaping, are spent sharing one's prosperity with the poor. This is equal

<sup>22.</sup> וּבְקְּצְרְכֶּם - When you reap. R' Avdimi ben R' Yose said: Why does Scripture place this precept in the middle of the chapter of the festivals? To teach that if someone leaves his gifts for the poor as he is commanded, it is regarded as if he

— there shall a holu convocation for yourselves — you shall do no laborious work: it is an eternal decree in your dwelling places for your generations.

<sup>22</sup> When you reap the harvest of your land, you shall not remove completely the corners of your field as you reap and you shall not gather the gleanings of your harvest; for the poor and the proselute shall you leave them: I am HASHEM, your God.

Rosh

<sup>23</sup> HASHEM spoke to Moses, sauing: <sup>24</sup> Speak to the Children of Israel, sauing: In the seventh Hashanah month, on the first of the month, there shall be a rest day for you, a remembrance with shofar blasts, a holy convocation. 25 You shall not do any laborious work, and you shall offer a fire-offering to HASHEM.

<sup>26</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>27</sup> But on the tenth day of this month it is the Day of Atonement: there shall be a holy convocation for you, and you shall afflict yourselves: you shall offer a fire-offering to HASHEM, 28 You shall not do any work on this very day, for it is the Day of Atonement to provide you atonement before HASHEM, your God. 29 For any soul who will not be afflicted on this very day will be cut off from its people. 30 And any soul who will do any work on this very day, I will destroy that soul from among its people, 31 You shall not do any work; it is an eternal decree throughout your generations in all your dwelling places. 32 It is a day of complete rest for you and you shall afflict yourselves; on the ninth of the month in the evening — from evening to evening — shall you rest on your rest day.

Succos Shemini

<sup>33</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>34</sup> Speak to the Children of Israel, saying: On the fifteenth day of this seventh month is the Festival of Succos, a seven-day period for HASHEM. 35 On the first day Atzeres is a holy convocation, you shall not do any laborious work, 36 For a seven-day period you shall

in its way to the holiness of the festivals.

24-25, Rosh Hashanah, The Torah speaks of Rosh Hashanah both here and in Numbers as a day of sounding the shofar. The shofar is a call of repentance. As Rambam puts it, the shofar calls out: "Awake, you sleepers, from your sleep! Arise, you slumberers, from your slumber! Repent with contrition! Remember your Creator!... Peer into your souls, improve your ways and your deeds. . ." (Hil. Teshuvah 3:4).

24. שבתון — A rest day. The Sages expound that this word is a positive commandment that enjoins rest on all the festivals. It has the connotation that one must avoid even excessive work that is not a forbidden labor. For example, to rearrange furniture on a festival is not technically a forbidden labor, but it is surely a failure to rest (Ramban).

קרון תְּרוּעָה — A remembrance with shofar blasts. According to Rashi (see also Rosh Hashanah 16a), remembrance alludes to the verses recited in conjunction with the shofar blasts. which call upon God to remember Israel for good. The shofar blasts recall the supreme loyalty of Abraham and Isaac at the Akeidah (Genesis 22:1-19). The shofar — a ram's horn symbolizes the ram that Abraham offered in place of Isaac. Ramban explains that a remembrance before God is needed because Rosh Hashanah inaugurates the ten-day period of judgment and repentance.

26-32. Yom Kippur, Moses came down from Mount Sinai on the tenth of Tishrei with the second Tablets of the Law. signifying that God had forgiven the nation for the sin of the Golden Calf. Because of that, God made that day Yom Kippur, an eternal day of forgiveness, when the Evil Inclination loses its grip on Jews and they are elevated to the level of the ministering angels.

27. אה — But. The word אה but, always implies a limitation. Atonement is available only to those who repent, but not to those who ignore the opportunity to earn forgiveness by repenting (Rashi; Shevuous 13a).

Ramban adds that, in the simple meaning, אר would be translated as surely. Even though Rosh Hashanah is the Day of Judgment, there is surely an atonement on Yom Kippur, and therefore people must fast on that day.

ועניתם — And you shall afflict. This is the Torah's term for fasting.

28. ובל־מלאבה — Any work. . . The flow of the verse suggests that the reason for the prohibition is the very fact that it is a day of atonement: How can one think of working on a day when he can repent and be forgiven for his sins? (Sforno).

29-30. והאברתי ... . והאברתי — Will be cut off. . .! will destroy. Rashi, following his view that all punishments of kares are the same (see commentary to 7:20), comments that וָהַאַבֶּרָתִּי, / will destroy, teaches that every kares involves destruction [of the soul and premature death). According to the view that not all forms of kares are the same, Sforno infers from the two expressions that one who works on Yorn Kippur, about whom the Torah says he will be destroyed, is judged more harshly than one who eats, about whom the Torah says only that he will be cut off. One who eats is treated more leniently, because he is merely a glutton who cannot control his desires, but one who works shows that he is contemptuous of God's wishes.

32. בְּתְשְׁעָה לָחֹרֶש — On the ninth of the month. The simple meaning of the verse is that one begins fasting at the end of

קרבנא קדם יי ביומא תמינאה מערע קדיש יהי לכוו ותקרבוו קרבנא קדם יי פנש היא (נ״א פנישיו תהוו) כל עבידת פלחן לא תעברון: לו אלין זמניא דיי די תערעון יתהון מערעי קדיש לקרבא קרבּנַא קַדָם יִיַ עַלַתַא וּמִנָחַתַא נִכְסַת קודשיו ונסוכיו פתגם יום ביומה: לח בר מו שַבַּיָא דַייַ וּבַר מִן מַתְנַתִיכוו ובר מו בַּל נדריכון ובַר מן כּל נדבתיכון די תתנון קדם יי: לטברם בחמשא עשר יומא לירחא שביעאה במכנשיכון יַת עַלַלַת אַרעַא תַּחַגוּן יַת חַגא קַרַם יי שבעא יומין בּיוֹמא קדמאה ניחא וביומא תמינאה ניחא: מותסבון לכון ביומא קדמאה פרי אילנא אתרוגיו וללבין והדסין וערבין דנחל ותחדון קדם יי אלהכון שבעת יומין: מא ותחגון יַתָה חַגַּא קָדָם יִיָ שַבְעָת יוֹמִין בְּשַׁתַּא קַנָם עַלָם לְדֵרֵיכוֹן בְּיַרְחַא שביעאַה מב במטליא תיתבוו שַׁבַעַת יוֹמִין בַּל יַצִּיבַא בּישׁראל

אָשֶׁה לֵיהֹוָה בַּיִּוֹם הַשְּׁמִינִי מִקְּרָא־קְּׂדֶשׁ יָהְיֶּה לָכֶׁם אָשֶׁה לֵיהוֹה עֲצֶרָת הִוֹא כָּל־מְלֶאכֶת עֲבֹדָה וְהִקְּרַבְּמֶּם אִשֶׁה לֵיהוֹה עֲצֶרָת הִוֹא כָּל־מְלֶאכֶת עֲבֹדָה מִקְרָאֵי אַתָּם מִקְרָאֵי לְּהַקְּרִיב אִשָּׁה לֵיהוֹה עֲלֶה וּמִנְחָה זֶבַח מִקְרָאֵי לְּהַלְּיב אִשָּׁה לֵיהוֹה עֹלֶה וּמִנְחָה זֶבַח מִקְרָאֵי לְּהַלָּב בְּיוֹם בְּיוֹמִוֹ: מִלְּבַד שַּבְּתְת יהוֹה וּמִלְבֵּד כָּל־נִדְרֵתִיכֶם וּמִלְּבַד כָּל־נִדְרַתִיכֶם וּמִלְּבַד בְּל־נִדְרַתִיכֶם וּמִלְּבַד בְּלֹּבְית יְמִים בַּיִּוֹם הָרִאשׁוֹן שַּבְּתוֹן וּבַיִּוֹם הַשְּׁמִינִי בְּעָת יְמִים בַּיִּוֹם הָרִאשׁוֹן שַּבְּתוֹן וּבַיִּוֹם הַשְּמִינִי בְּבְּת וְעַרְבֵי־נְחַל וְּשְׁמַחְמָּם לְפָנְי יהוֹה שִׁבְעַת וְמִים בִּיְוֹם הָרִאשׁוֹן שַּבְּתוֹן וּבִיוֹם הַשְּמִינִי בְּפִּת וְעַרְבֵי־נְחַל הְתִּלְם אֹתוֹ חֲג לֵיהוֹה שִׁבְעַת מִים בִּיְּוֹם לְרְתְיכֶם בַּיְּוֹם הָרִאשׁוֹן שַּבְּלִית וְמִיבְם לִּבְּנִי יהוֹה שִּבְעַת יִמִים בִּיְּוֹם הָרִאשׁוֹן שַּבְּלוֹן וּבִיוֹם הַשְּׁמִינִי בְּשְׁבְתוֹי וְבִינְם שִׁרְעָת יִמִים בְּיִּוֹם לְרְתְיכֶם בִּיוֹם הְרָאשׁוֹן בְּלִים בְּיִנְתוֹ הָבִים וְעָבְת יִמִים בִּיְּבָּת וְעִרְבִי־נְמִם בְּלְּבִי הִוֹבְם הִשְׁבְתוֹ מִילְם לְּרְרְתִיכֶם בַּיְּנִם בְּלְבִית וְשִבְּנִי שִּבְעת יִמִים בּשְׁנָה שִׁרְשְׁבְעת יִמִים בְּשְׁבָּת יִמִים בַּשְׁנָה שִבְּעת וְשִּבְעת יִמִים בְּשְׁבָּת יִּשְׁבְּתוֹ מִשְׁבָּעת יִמִים בְּשְבָּת וְשִבְּוּ שִבְּעת יִמִים בְּשְׁבָּת יִּבְשִׁרְם בְּיִבְּם שְׁבְּעת יִמִים בְּלָּבְת בְּלִים בְּיִּעְם בְּיִבּים בְּלְבִיי הִוֹב בְּיִבְּת הְּבִיי שִּבְּת יִנִים בְּשְׁבָּת יִּיִים בְּשְׁבְּת יִיִּים בְּיִּים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיוֹם בְּיִבְּים בְּיּבְים בְּיוֹם בְּיִבְים בְּיּבְּם בִּים בְּיבְּם בְּיוֹם בְּיוֹם בְּיבְּית בְּבּבּיי בִּים בְּיוֹם בְּיבּים בְּיבּב בְּיוֹם בְּיוֹם בְּיוֹם בְּיִים בְּבּים בְּים בְּיבְּם בְּיוֹם בְּים בְּיִבְּם בְּיוֹם בְּבְּים בְּים בְּיִם בְּבְּים בְּיוֹם בְּיִבּים בְּים בְּיוֹם בְּיבְּים בְּיִבְּים בְּבְּים בְּיִם בְּיוֹם בְּים בְּיוֹם בְּים בּיוֹם בְּיבְים בְּים בְּים בְּים בְּים בְּים בְּיִים בְּיִּם בְּיִם בְּיִּם ב

י"בס

וים לה תשלומין כל שבעה (שם פרק טויה): באספכם את תבואת הארץ. שיהא חדש שביעי זה כא כזמן אסיפה. מכאן שלטוו לטבר את השנים, שאם איף העבור, פעמים שהוא כאמלט הקין או החורף (שם ו): תחגו. שלמי חגיגה: שבעת ימים. אם לא הכיא כזה יביא כזה. יכול יהא מכיאן כל שבעה, ח"ל מענת ימים. אם לא הכיא כזה יביא בזה. יכול יהא מכיאן כל שבעה, ח"ל פרק יו:א־ב; חגיגה ט.): (מ) פרי עץ הדר. ען שטעם עלו ופריו שוהן: פרק יו:א־ב; חגיגה ט.): (מ) פרי עץ הדר. ען שטעם עלו ופריו שוהן: בפת תמרים. חסר וי"ו למד שאינה אלא אחת (סוכה לב.): וענף עץ עבת. שעפיו קלועה כעבוחות וכתבלים וזהו הדם העשוי כמין קליעה (שם לב:): שעפיו קלועה (שה בישראל. לרבות את הגרים (ח"כ פרק יו:ט):

כרת ככל מקום ואיני יודע מה הוא, כשהוא אומר והאבדתי למד על הכרח שאינו אלא אבדן (ח"כ פרק יד:ד): (לו) עצרת היא. עלרתי אתכם אללי. כמלך שזימן את בניו לפעודה לכך וכך ימים, כיון שהגיע זמנן להפער אתכ, כמלך שזימן את בניו לפעודה לכך וכך ימים, כיון שהגיע זמנן להפער אתר, בני בבקשה מכם, עכבו עמי עוד יום אחד, קשה עלי פרידתכם: בל מלאבת עבודה. אפי' מלאכה שהיא עבודה לכם, שאם לא תעשו. יכול אף חולו של מועד יהא אסור במלאכת עבודה, ח"ל היא לא תעשו. יכול אף חולו של מועד יהא אסור במלאכת עבודה, ח"ל היא יום ביומו. חוק הקלוב בחומש הפקודים (במדבר כח־כט): דבר יום ביומו. הא אם עבר יומו בעל קרבנו (ח"כ שם ט; ברכות כו.): (לט) אך בחמשה הא אם עבר יום החגו. הכן שלמים לתגיגה. יכול תדקה את השבת, ח"ל אד, הואיל

the ninth day. The Sages ask: Does one fast on the ninth of the month? The fast is on the tenth! This is to tell you that if one eats and drinks on the ninth, Scripture considers it as if he had fasted on both the ninth and the tenth (*Yoma* 81b).

33-43. Succos and Shemini Atzeres. Succos, the Festival of Booths, commemorates the shelter that God provided the Jewish people in the Wilderness, and an essential part of the Succos service is to recall that shelter (v. 43). Some commentators take the term "booths" literally, as the tents that sheltered Israel for forty years; others say that it refers figuratively to the miraculous שַּבְּעֵי שַּבְּעֵר, Clouds of Glory, that protected the nation during those years (see notes to Numbers 10:34). Thus Succos is a time to rejoice in God's concern for our well-being.

In addition, Succos is the only festival that our prayer describes as אַמְרָשְׁתְּהָוֹי, the time of our joy. This is because Succos is a time of culmination, a time when the individual and the nation have succeeded in attaining a long-sought goal. In the agricultural sense, this is because it is the time

when the summer's produce is gathered. In the spiritual sense, Succos is the culmination of a process. First comes redemption (Pesach); then the purpose of redemption (receiving the Torah on Shavuos); and, finally, these lessons are brought into our everyday lives when we find our joy in observing the commandments (Succos). In addition, Succos is the culmination of the Tishrei process of repentance and atonement, when we succeed in dragging ourselves out of the morass of sin.

**36. אֶנֶרְת** — An assembly. The sense of the word is that the Jew should remain behind after the festival of Succos, to absorb its teachings and dedicate himself to the service of God, the study of His Word, and a sojourn in His Sanctuary before returning to everyday life (Sforno).

37. דְבְרְיוֹם בְּיוֹם — Each day's requirement on its day. Each festival day has its own required mussaf-offering, as listed in Numbers 28-29. This term indicates that if a mussaf was not offered on the appropriate day, it may not be brought later (Rashi).

offer a fire-offering to HASHEM; on the eighth day there shall be a holy convocation for you and you shall offer a fire-offering to HASHEM, it is an assembly, you shall not do any laborious work.

<sup>37</sup> These are the appointed festivals of HASHEM that you shall proclaim as holy convocations, to offer a fire-offering to HASHEM: an elevation-offering and its meal-offering, a feast-offering and its libation, each day's requirement on its day. <sup>38</sup> Aside from HASHEM's Sabbaths, and aside from your gifts, aside from all your vows, and aside from all your free-will offerings, which you will present to HASHEM.

<sup>39</sup> But on the fifteenth day of the seventh month, when you gather in the crop of the Land, you shall celebrate HASHEM's festival for a seven-day period; the first day is a rest day and the eighth day is a rest day. <sup>40</sup> You shall take for yourselves on the first day the fruit of a citron tree, the branches of date palms, twigs of a plaited tree, and brook willows; and you shall rejoice before HASHEM, your God, for a seven-day period. <sup>41</sup> You shall celebrate it as a festival for HASHEM, a seven-day period in the year, an eternal decree for your generations; in the seventh month shall you celebrate it. <sup>42</sup> You shall dwell in booths for a seven-day period; every native in Israel

38. מְלְבֵּה — Aside from. The mussaf-offerings mentioned in the previous verse are in addition to the mussaf that would be required if a Sabbath fell during the festival (Sifra).

39. אָר — But. The Torah now reintroduces the subject of Succos, which was interrupted by verses 37-38. The laws of Succos are divided into two passages: The first refers to the sanctity of the festival as represented by the offerings; now the Torah gives the commandments that are unique to Succos (R' Bachua).

The word אָר, but, suggests a limitation. Previously, the Torah spoke of Rosh Hashanah and Yom Kippur, the solemn days of judgment and fasting. Now the word but emphasizes that Succos is different. It is a time when there is a special commandment to be joyous and grateful for the blessing of the harvest (Ibn Ezra; Rashbam).

תְּחְגוֹּה. .. שְׁבְּעֶח וְמִים mou shall celebrate. . .for a seven-day period. This "celebration" is the commandment to bring a special peace-offering, known as a chagigah, in honor of the festival. The chagigah must be offered on each of the three pilgrimage festivals by all men who come to the Temple (Chagigah 6b, 9a).

**40.** The Four Species. The Midrash finds many symbolisms in the commandment of the Four Species. The two best known teach the importance of unity — unity of purpose within oneself, and unity of the Jewish people — as follows:

The esrog (citron) resembles a heart; the lulav (palm branch), a spine; the hadasim (myrtle leaves), the eyes; and the aravos (willow branches), the lips. By holding all four together, we symbolize the need for a person to utilize all his faculties in the service of God.

The esrog (which has both a taste and a pleasant aroma) symbolizes one who possesses both scholarship and good deeds; the lulav (a branch of the date palm whose fruit has a taste but no aroma) symbolizes a scholar who is deficient in good deeds; the myrtle (which has no taste but does have an aroma) symbolizes a person who is deficient in Torah but

possesses good deeds; and the willow (which lacks both) symbolizes a person who has neither. The Four Species are held together because all sorts of people must be united in the community of Israel.

ביים הראשון — On the first day. Our verse begins by saying that the Four Species are taken on the first day of Succos, but it concludes by saying that we rejoice [with them] before HASHEM for a seven-day period. The Sages explain that according to Torah law, the Four Species are taken only on the first day of Succos, but in the Temple — before HASHEM — they are taken all seven days. After the destruction of the Second Temple, Rabban Yochanan ben Zakkai enacted that they be taken everywhere on all seven days, in order to commemorate the Temple practice (Succah 41a).

פְּרִי עִץ הָדָה — Fruit of a citron tree [lit., a beautiful tree], i.e., an esroq.

יַשְנֵּף עִירְעָבּח Twigs of a plaited tree, i.e., myrtle branches. They are called plaited because three leaves grow closely together like braids from each part of the branch (Rashi).

42. הְשֶׁרְהֶח בְּיִשְׁרָאֵם — Native in Israel. Native refers to born Jews; in Israel adds proselytes (Rashi; Sifra).

Rashi cites the exegesis of the Sages that the commandment to dwell in a succah applies to converts, as well as to native Jews. Unexplained, however, is why the commandment of succah should require such an exegesis any more than hundreds of other commandments that are as binding on converts as on all other Jews. The reason may be found in the very next verse, which states that the succah serves as a reminder that God protected our ancestors in the Wilderness. If so, one might have conjectured that such a reminder is not incumbent on converts, whose ancestors were not in the Wilderness. By specifically including converts in this commandment, the Torah stresses their equality with the rest of their adopted nation (R' Yaakov Kamenetsky).

יתבוו במטליא: מגבריל הידעוו הריבוו ארי במטלת ענני אותבית ית בני ישראל באפקותי יתהון מארעא דמצבים אַנא ייַ אַלַהַכון: מרוּמַליל משה ית סדרי מועדיא דיי ואלפנון לבני ישראל: אומליל יי עם משה למימר: בפקד ית בני ישראל ויסבוז לך משח זיתא דכיא כתישא לאנהרא לאַדַלַקא בוציניא תדירא: גמבּרא לְפַרָכְתַּא דְסָהָדוּתַא בְּמַשְׁכַּן זְמַנָא יסדר יתה אהרן מרמשא עד צפרא קָרָם יִיָּ תִּדִירָא קִיַם עַלַם לְדַרִיכוז: דעל מנרתא דכיתא יסדר ית בוציניא קדם יי תדירא: הותסב סלתא ותיפי יַתָה תַּרָתָּא עַשַּׂרֵי גָּרִיצַן תַּרֵין עַסְרוֹנָין תהי גרצתא חרא: וותשוי יתהון תרתיו סדריו שית סדרא על פַתוֹרֵא דַכְיַא קַדָם יִיַ: יוֹתְתָּן עַל סדרַא ללחם ותהי דכיתא לאָדְכַּרְתָּא קָרְבַּנָא קַדַם יִיַ: הבּיוֹמא דשַבָּתַא בִּיוֹמַא דְשַבָּתַא יַסְדְּרַנָּה קַדַם יָיָ תְּדִירָא מִן קַדָם בְּנֵי יִשְׂרַאֵל קִיַם עַלַם: פוּתָהֵי לְאַהַרֹן וַלְבָנוֹהִי וַיַכְלְנֵה בַּאַתַר קַדִּישׁ אַרֵי קֹדֵשׁ קוּדְשִׁין הוא לה מקרבניא דיי קים עלם: יונפק

מּ יֵשְׁבָוּ בַּסֶּבְּת: לְמַעַן יֵדְעָוּ דֹרְתֵיכֶם בִּי בַסֻּבּוֹת הוּשַּׁבְתִּיּ אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּהָוֹצִיאִי אוֹתָם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם אֲנִי מּ יהוָה אֱלְהֵיכֶם: וַיִּדַבֵּר מֹשֶׁה אֶת־מְעֲדֵי יהוָה אֶל־בְּנֵי ישראלי

בד שביעי איב וַיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: צַׁו אֶת־בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וְיִקְחֹוּ אֵלֶּיךְ שֶׁמֶן זִיִת זָךְ כָּתִית לַמָּאוֹר לְהַצְלִת נֵר תָּמִיד: מעֶרֶב עַד־בָּקֶר לִפְנֵי יהוָה תָּמֵיד חָקַת עוֹלָם לְדרְתִיכֶם: עַל הַמְּנַרָה הַשְּׁהֹרָה יַעֲרָךְ אֶת־הַנֵּרְוֹת לִפְנֵי יהוָה המיד:

י וְלֵקַחְתְּ טֹלֶת וְאָפִיתָ אֹתָה שְׁתִּים עֶשְׂרָה חֻלְּוֹת שְׁנֵי י עֶשְׂרֹנִים יִהְיֶה הַחֲלֶּה הָאֶחָת: וְשַׁמְתָּ אוֹתֶם שְׁתַּיִם מַעֲרָכְוֹת שֵׁשׁ הַמֵּעֲרֶכֶת לְבֹנֶה זַבֶּה וְהָיְתָה לַלֶּיֶחֶם לְאַוְכָּרָה י וְנֵתַתָּ עַל־הַמַּעֲרֶכֶת לְבֹנֶה זַבֶּה וְהָיְתָה לַלֶּיֶחֶם לְאַוְכָּרָה י יהוָה תָּמִיד מֵאַת בְּנֵי־יִשְׁרָאֵל בְּרִית עוֹלֵם: וְהַיְּתָה לְאַהְרְן וּלְבָנִיו וַאָּכָלֶהוּ בְּמָלְוֹם לֶּרְשׁ בִּי לֶּדָשׁ מֻּדְשׁ הַיִּבּ הָוֹא לֶוֹ מֵאִשֵּׁי יהוֹה חָק־עוֹלֶם: נַיַּצְאֹ

קקופת עבת, ומדה זו הוקבעה להם (מנחות פע.): (ד) המגורה הטהרה. שהיא זהב עהור. ד"א על טהרה של מנורה (ח"כ שם יב) שמטהרה ומדשנה מחלה מן האפר: (ו) שש המערבת. שם חלות המערכת האחת: השלחן החדר. של זהב טהור. ד"א על טהרו של שלחן שלא יהיו הסניפין מגביהין את המשרבת. על כל לחת הלחם מעל גבי השלחן (ח"כ פרק יחוד): (ז) וגתת על המערבת. על כל לחת משתי המערכות. הרי שני בזיכי לבונה, מלא קומן לכל אחת (שם ה־ז): והיתה. הלבונה האחת: לרחם לאדברה. שאין מן הלחם לגבוה כלום אלא הלבונה הואח: לדברה שאין מן הלחם לגבוה כלום אלא הלבונה ניסערת כשמסלקין אותו בכל שבת ושבת, והיא לזכרון ללחם של ידה הוא נזכר למעלה, כקומן שהוא אזכרה למנחה: (ט) והיתה. המנחה הזאת שכל דבר הבל מן התבואה בכלל מנחה הוא: אבלהו. מוסב על הלחם שלו לבון זכר:

(מג) בי בסבות הושבתי. ענני כבוד (שם יא; סוכה יא:): (ב) צו את בגי ישראל. זו פרשח מלוח הנרוח, ופרשח ואחה תלוה (שמוח כז:כ) לא נאמרה אלא על סדר מלאכת המשכן לפרש לורך המנורה. וכן משמע, ואחה סופך ללווח אל על סדר מלאכת המשכן לפרש לורך המנורה. וכן משמע, ואחה סופך ללווח את כני ישראל על כך: שמן זית זך. שלשה שמנים יולאים מן הזיח, הראשון קרוי זך, והן מפורשים בממחות (פו.) ובמ"כ (פרשחא יב:א): תמיד. מלילה ללל מיום ליום (ב) לפרבת העדת. שלפני הארון שהוא קרוי עדות. ורבוחינו דרשו על נר מערכי שהוא עדוח לכל באי עולם שהשכיהה שורה בישראל, שנותן בה שמן כמדת חברוחיה וממנה היה מתחיל ובה היה מחיים לבת כב:): יערוך אתו אדרן מערב עד בוקר. יערוך אותן מדוך מערב עד בוקר. יערוך אותן הרלויה למדח כל הלילה. ושיערו תכמים אלי לגו לכל כר וכר, והן כדאי אף ללילי הרלויה למדח כל הלילה. ושיערו תכמים אלי לגו לכל כר וכר, והן כדאי אף ללילי

43. לְמֵעוֹ וְדְעוּ דרֹתֵּוּכֶם — So that your generations will know. This verse teaches that one who performs the commandment of succah must bear in mind that God sheltered Israel in the Wilderness (Pri Megadim, Orach Chaim 625).

24

The chapter begins with the commandment to perform two parts of the Temple service — the kindling of the Menorah and the placing of the show-bread on the Table. We have just read about מוערים, the rendezvous in time between God and Israel, the festivals that commemorate great events and call Israel to raise itself again to those spiritual peaks. Now the Torah teaches that God is also concerned with His people every day, continually. This

concern is for Israel's spiritual growth — as expressed by the flames of the Menorah — and for its material prosperity — as expressed by the twelve loaves of bread that are on constant display in the Sanctuary.

#### 1-4. The Menorah.

2. y — Command. This chapter seems to repeat the commandment of oil, which was already stated in Exodus 27:20. Rashi explains that the chapter in Exodus related that the Menorah would be needed for the kindling of a continual flame, for which oil would be required. Not until this passage, however, was the actual command given for the Menorah to be lit.

Ramban disagrees. He comments that the earlier chap-

shall dwell in booths. 43 So that your generations will know that I caused the Children of Israel to dwell in booths when I took them from the land of Equpt: I am HASHEM HOUR

44 And Moses declared the appointed festivals of HASHEM to the Children of Israel.

24

1 HASHEM spoke to Moses, saying: 2 Command the Children of Israel that they take to you clear olive oil, pressed for lighting, to kindle a continual lamp, 3 Outside the Curtain of the Menorah Testimonu, in the Tent of Meeting, Aaron shall arrange it, from evening to moming, before HASHEM, continually; an eternal decree for your generations. 4 On the pure Menorah shall he arrange the lamps, before HASHEM, continually.

<sup>5</sup> You shall take fine flour and bake it into twelve loaves; each loaf shall be two tenth-ephah Bread 6 You shall place them in two stacks, six in each stack, upon the pure Table, before HASHEM. 7 You shall put pure frankincense on each stack and it shall be a remembrance for the bread a fire-offering for HASHEM, 8 Each and every Sabbath he shall arrange them before HASHEM continually, from the Children of Israel as an eternal covenant, 9 It shall belong to Aaron and his sons, and they shall eat it in a holy place; for it is most holy for him, from the fire-offerings of HASHEM, an eternal decree.

ter asked the people to contribute oil for the Tabernacle. just as they contributed all the other materials needed for its construction. Now that the original oil was used up. God commanded Moses that henceforth the provision of oil should be a communal responsibility, to be prepared at communal expense. See Exodus 27:20 for further commen-

3. לפרכת הערת — The Curtain of the Testimonu. The Curtain hung before the Ark containing the Tablets of the Law, which were the testimony that God gave the Torah to Israel. Alternatively, the western lamp of the Menorah constituted a testimony that God's Presence rested among Israel, because that lamp was the first to be lit every evening and the last to go out the next day, even though all the lamps had the same amount of oil (Rashi; Sifra).

Rashi (Shabbos 22b) comments that if any of the flames were still burning in the morning, the Kohen would extinguish them in order to clean the lamps, but he would allow the western one to continue burning. During times when the Jewish people were worthy, a miracle happened and the western lamp never went out. In the evening, when it was time to kindle the flames again, the Kohen would remove the still-burning wick and oil from the western lamp, clean and prepare its receptacle for a new kindling, and then replace the burning wick. Then he would kindle all the others with the western lamp. The eternally burning western lamp was proof of God's Presence in the Temple. After the time of Shimon HaTzaddik, who was a Kohen Gadol during the early years of the Second Temple, the people were no longer worthy of such a miracle, and the western lamp would go out like all the others.

אַהֶּרן — Aaron. Though our verse mentions Aaron, any Kohen is permitted to kindle the Menorah, except on Yom Kippur, when it must be done by the Kohen Gadol.

- 5-9. Show-bread. The Table and the breads are described in Exodus 25:23-30. Every Friday, twelve large loaves were baked. They were placed on the Table on the Sabbath, as described below, and the old breads were divided among the Kohanim and eaten. Miraculously, the breads remained fresh all week (Menachos 96b). According to Sforno, when the Tabernacle was completed, there was a supply of [flour forl show-bread. When that supply was used up. Moses was commanded to provide for new loaves, which explains why this chapter is found here, long after the commandments of the Tabernacle.
- **5. שני עשרנים Two tenth-ephah**. Each loaf was the volume of 86.4 eggs. The loaves were mixed and kneaded outside of the Courtvard, but baked as matzah inside the Courtvard. like all the loaves of meal-offerings (Rambam, Hil. Tmidin U'Mussafin 5:6-10).
- 6. השלחז השהר The pure Table, i.e., the Table that was made of pure gold. Alternatively, the bare Table, for the stacks were placed upon the bare surface of the Table, with nothing under the bottom loaf (Rashi).
- 7. על־המערכת On each stack. A large spoon of frankincense was placed on top of each stack, each spoon containing a kometz (see notes to 2:2) of frankincense. The incense was called a commemoration, because it was the only part of the show-bread that was burned on the Altar (Rashi; Sifra).
- 8. ברית עולם An eternal covenant. The loaves are likened to the Sabbath, which is also called an eternal covenant (Exodus 31:16). The Sabbath covenant forbids work and ordains that one enjoy his food without worrying where his livelihood will come from, because the Sabbath brings its own store of blessing for the following week. So, too, the show-bread symbolizes that God provides prosperity for his servants (Haamek Davar).

בר אַתַּתא בת ישראל והוא בר גבר מצרי בגו בני ישראל ונצו במשריתא בַּר אָתְתָא בָת יִשְׁרָאֵל וגברא בּר ישראל: יא ופרש בר אתתא בת ישראל ית שמא וארגז ואיתיאו יתה לות משה ושום אמה שלמית בת דברי לשבטא דדו: יכואסרוהי בבית מטרא עד דיתפרש להון על גורת מימרא דיי: יגומליל יי עם משה למימר: יר אַפֶּק יַת דארגז למברא למשריתא ויסמכון כל דשמעין (נ״א דשמעו) ית ידיהון על רישה וירגמון יתה כל כנשתא: טוועם בָּנֵי יִשְרָאֵל תִּמַלֶּל לְמֵימֵר גָּכַר גָּבָר דִּי ירגז קדם אלהה ויקכל חובה: סודיפרש שמא דיי אתקטלא יתקטל מרגם ירגמון בה כל כנשתא כגיורא פיציבא בפרשותה שמא יתקטל: יווּגבר אָרָי יִקטול כַּל נַפְשַא דָאַנַשַא אתקטלא יתקטל: יחודיקטול נפש בעירא ישלמנה נפשא חלף נפשא: יטוגבר אַרי יתן מומא בחברה כמא די עבד כו יתעכד לה: כתברא חלף תברא עינא חַלַף עינא שנא חַלַף שנא כּמַא דייתן מומא באנשא כן יתיהב בה: כאודיקטול בעירא ישלמנה ודיקטול

בֶּן־אָשֶׁה יִשְּׂרְאֵלִּית וְהוּא בֶּן־אִישׁ מִצְרִׁי בְּתִוֹךְ בְּנִי יִשְׂרָאֵלִי וַיִּנָצוּ בַּמַּחֲנֶּה בָּן הַיִּשְׂרְאֵלִית וְאָישׁ א הַיִּשְׂרְאֵלִי: יַנִיּקְּב בֶּן־הָאָשָּׁה הַיִּשְׁרְאֵלְית אֶת־הַשִּׁם וְיַקַלֵּל וַיָּבִיאוּ אֹתְוֹ אֶל־מֹשֶׁה וְשֵׁם אִמְּוֹ שְׁלֹמִית בּבת־דִּבְרָי לְמַשֵּׁה־דֵן: וַיַּנִּיחָהוּ בַּמִשְׁמֵר לִפְּרְשׁ לָהֶם עַל־פִּי יהוָה:

יניד וַיְדַבֵּר יהוָה אֶל-מֹשֶׁה לֵאמְר: הוֹצֵא אֶת־הַמְקּלֵל אֶל־מְחוּץ לַמַּחֲנֶה וְסֵמְכְּוּ כָּל־הַשְּׁמְעֵים אֶת־וְדִיהָם יוּ עַל־רִאשׁוֹ וְרָגְמִוּ אֹתוֹ כָּל־הַשְּׁמְעֵים אֶת־יְבִיהָם יוּ בַּגַר לֵאמֶר אִישׁ אֶישׁ כִּי־יִקּלֵל אֱלֹחָיו וְנָשָׂא חָטְאְוֹ: יוּ בַּגַר לֵאמֶר אִישׁ אֶישׁ כִּי־יִקּלֵל אֱלֹחָיו וְנָשָׂא חָטְאְוֹ: יוּ בַּגַר בֵּאוֹלָח בְּנָקְכְוֹ שֵׁם יוּמֵת: וְאִישׁ כִּי יַבֶּה בָּל־גַבֶּשׁ יוּ בָּצָּר לַבָּאוֹלָח בְּנָקְכְוֹ שֵׁם יוּמֵת: וְאִישׁ כִּי יַבֶּה בָּל־גַבֶּשׁ יוּ בָּשֶׁר עָשָׁה בֵּן יַעָשֶׁה הַּלִּתְיּתוֹ בַּאֲשֶׁר עָשָׂה בֵּן יַעֶשֶּׁה ב לְוֹ: שְׁבֶּר תַּחַת שֶׁבֶר עַיִן מִּחַ בַּעְמִיתְוֹ בַּאֲמֶר עָשָׂה בֵּן יַעָשֶּׁה ב לְוֹ: שְׁבֶּר תַּחַת שֶּׁבֶר עַיִן מִּחַ בַּנְמִיתְוֹ בַּאֲשֶׁר יְשָׁלְמֵנָה וּמַבָּה בַּא יַתַן מִוֹם בַּאַבְיר עַיִּוֹן בַּוֹן תַּחַת שְׁבָּר וְמַבְּה וּמַבָּה בְּמָלִה יְשַׁלְמֵנָה וּמַבָּה בּא יִתַן מוֹם בַּאָבָיר בְּחָבוֹין וְנָשְׁאַה וֹיִבְּבְּר בִּא יִתְן מִים בַּבְּעִמִיתְוֹ בַּאֲשָׁר יִשְׁלְמֵנָה וּמַבָּה בִּבְּר בִּא יִתְן מִים בַּאָביר תַּחָת שֶׁבָּר עַּלִים בָּן יִנָּעֶשֶׁה בַּוְ יַמְיִם בּא בִּיִּים בְּיִבְּים בְּיִוֹם בִּיִּבְים בְּיִוֹ בְּנִים בְּבִים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּשָׁב בּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִים בְּבְּבִים בְּיִבְּעָם בְּיִבְּים בְּבְּיִבְּים בְּבִּים בְּבְּבִּים בְּיוֹנְתְנִים בְּבִּים בִּבְּים בְּבִּבְּים בְּיִבְּנִבְּים בְּבִים בְּבִים בְּבִּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיבְּים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִבְּבְּים בְּיִבּים בְּיִוֹי בְּבָּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּים בְּּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּעִבְּים בְּבִּים בְּבְּבְּיב בִּים בְּבְּבְּים בְּבְּבּים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּיִבְּים בְּבְּיב בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּבְּבְּבְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְּיבְים בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּיוּים בְּבְּבְיבְּבְּיוּבְּבְּבְייִבְּבְייִים בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְיִי בְּבְּבְיבְּים בְּבְּבְבְּיבְיבְּבְיוֹי בְּבְּבְבְּבְּבְּבְּבְּבְבְּבְבְ

מפטיר

אהליאב בן אחיסמך למטה דן (שמות לא:ו) שבח לו, שבח לאביו, שבח לשבטו (ח"ב שם ד): (יב) ויניחהו. לבדו, ולא הניתו מקושש ממו, ששניהם היו בפרק אחד, ויודעים היו שהמקושש במיתה שלאמר מחלליה מוח יומת (שמוח לא:יד) אבל לא פורש להם היו שהמקושש במיתה שלאמר מחלליה מוח יומת (שמוח לא:יד) אבל במקלל הוא בליוו מיתה, לכך נאמר כי לא פורש מה יעשה לו (במדבר טו:לד). אבל במקלל הוא אומר לפרש להם, שלא היו יודעים אם חייב מיתה אם לאו (ח"כ שם ה): ירידום. אומרים אלו העדים (שם פרק יט:א): בל. להביא את הדיינים (שם): את ירידום. אומרים לו דמך בראשך ואין אנו נענשים במיתחך שאתה גרמת לך (שם ב): בל העדה. במעמד כל העדה (שם) (מכאין ששלאום של אדם כמוחו (קידושין מא:): בל העדה. במעמד כל העדה (שם) (כשלין התראה: (טו) ונשא חטאו. בכרת (ח"כ שם ו) כשלין התראה: (טו) ונקב שש. איט חייב מו מה אקב (במדבר בגא): (יו) ואיש בי יבה. לפי שלאמת מכה איש וגו' (שמות כלא:יב) אין לי לללו שהכר בא כו לבועו (מיני, מיל כל נפש אדם (ח"כ פרק כלא:יב) אין לי לללו שה בי בו לשון נחיכה (דידו בי יבת ללו שלא חשלומי ממון כלא: (ב) בי ינתן בו. פרשו בי לא משלמי מום ממש אלא חשלומי ממון לאום כעבד, לכך כמיב בו לשן נחיכה (דבר הנחון מיד ליד) (כ"ץ פר): (בא) שמין אותו כעבד, לכך כמיב בו לשן נחיכה (דבר הנחון מיד ליד) (כ"ץ פר): (בא) בומבה בהמה ישלמנה. למעלה דבר בהוכג בהמה וכאו דבר בעושה בה הבולה ישלמנה. למעלה דבר בהוכג בהמה וכאו דבר בעושה בה התבה ישלמנה. למעלה דבר בהוכג בהמה וכאו דבר בעושה בה

(י) ויצא בן אשה ישראלית. מהיכן ילא, רבי לוי אומר מטולמו ילא. רבי ברכיה אומר מפרשה שלמטלה ילא, לגלג ואמר ביוס השבח ישרכנו, דרך המלך לאכול פח חמה בכל יוס, שמא פח לוננח של חשטה ימיס, בממיה (מנחומא כג; ויק"ר לביג). ממה בכל יוס, שמא פח לוננח של חשטה ימיס, בממיה (מנחומא כג; ויק"ר לביג). ומחניתא אמרה (ח"כ פרשתא ידיא; מנחומא בד; יק"ר שם) מבית דינו של משה ילא מחויב. כא לישע אהלו בחוך מתנה דן, אמרו לו מה טיבך לכאן, אמר להס מבני דן אני חשר לו איש מל דגלו מחויב, עמד וגדף: בן איש מצרי. הוא המלני שהיג משה (מנחומא של משה וילא מחויב, עמד וגדף: בן איש מצרי. הוא המלני שהיג במחנה. של שסקי המחנה נוסם: ואיש הישראלי. זה שכנגדו שמיחה בו משע אהלו (טס): של עסקי המחנה וכוס: ואיש הישראלי. זה שכנגדו שמיחה בו משע אהלו (טס): (יוא) ויקב. כתרגומו ופריש, שנקב שס המיוחד וגדף (מנהדרין נה:ינ.), והוא שם מחור של שפטה בסחוב לוא, לומר שהיא לבדה היחה זונה (ויק"ר לב:ה): שלמית היחת פשטה שלם עלך (שלם עלך) שלם של וות בברי. בכרנית היחה, מדכרת עם כל אדם, לפיכך קלקלה:] [בת הכר! למטה דן. מגיד שהרש גורם גלאי לו, גנאי לאביו, גלאי לשבטו. כיולא בברון למטה דן. מגיד שהרש עורם גלאי לו, גנאי לאביו, גלאי לשבטו. כיולא כברון למטה דן. מגיד שהרש עורם גלאי לאביו, גלא לשבטו. כיולא בררין למטה דן. מגיד שהרשע בורס גלאי לאביו, גלא לשבטו. כיולא בררין למטה דן. מגיד שהרש עורם בלאי לאביו, גלא לשבטו. כיולא בררין למטה דן. מגיד שהרש ביום בללח להבים, כיולא בררין למטה דן. מגיד שהרש בליחה בלחים בליחה של בבטו. כיולא בררין למטה דן. מגיד שהרש בליחה בליחה בליחה בליחה של בבטו. כיולא בר

10-16. The blasphemer. The Torah now proceeds to a narrative that seems to be out of place: the story of a Jew who committed the atrocious sin of blaspheming the Name of God, Heaven forbid. The Midrash, cited below, gives a historical reason for the connection of this incident to the previous passage. R' Hirsch, among others, offers a philosophical reason for the juxtaposition. The long series of laws dealing with the Tabernacle and the offerings was preceded by Sidrah Mishpatim, which deals with relationships among people. So, too, after the passage of the show-bread, Leviticus deals mainly with such relationships. This emphasizes that the goal of the Torah is to establish a

nation of human beings who seek perfection in their relationship with one another, no less than in their relationship with God. In this context, it is instructive that there is a stress on the requirement that the Menorah and Table be pure (vs. 4,6). Only if there is an essential "purity" in our wisdom (the Menorah) and business dealings (the Table) can our social relationships be sound.

The narrative of the blasphemer — the bridge between the Temple laws and the social laws — symbolizes this need for purity. One who, Heaven forbid, utters a curse against God fails to subordinate his own ambitions and passions to God's will. Such a human failure leads easily to the subjects

The

10 The son of an Israelite woman went out — and he was the son of an Equptian man Blasphemer — among the Children of Israel: they fought in the camp, the son of the Israelite woman and an Israelite man. 11 The son of the Israelite woman pronounced the Name and blasphemed — so they brought him to Moses; the name of his mother was Shelomis daughter of Division of the tribe of Dan. 12 Theu placed him under quard to clarify for themselves through HASHEM.

13 HASHEM spoke to Moses, saying: 14 Remove the blasphemer to the outside of the camp and all those who heard shall lean their hands upon his head: The entire assembly shall stone him. 15 And to the Children of Israel you shall speak, saying: Any man who will blaspheme his God shall bear his sin: 16 and one who pronounces blasphemously the Name of HASHEM shall be put to death, the entire assembly shall surely stone him; proselyte and native alike, when he blasphemes the Name, he shall be put to death.

17 And a man — if he strikes mortally any human life, he shall be put to death, 18 And a man who strikes mortally an animal life shall make restitution, a life for a life. 19 And if a man inflicts a wound in his fellow, as he did, so shall be done to him; 20 a break for a break, an eue for an eue, a tooth for a tooth; just as he will have inflicted a wound on a person, so shall be inflicted upon him. 21 One who strikes an animal shall make restitution, and one who strikes

that follow the episode of the blasphemer: murder and property damage, the sort of anti-social behavior that makes it impossible for society to function properly. Indeed, human peace and harmony must flow from man's desire to be molded and controlled by God's law.

10. ויצא — Went out. In the simple meaning, he left his own tent and went out into the camp, where he blasphemed publicly. Since his sin was witnessed, he was liable to the death penalty (Ibn Ezra). Homiletically, the Sages explain that he left his share in the World to Come, by virtue of his heinous sin.

פונה במחנה — They fought in the camp. R' Berechiah taught that the "son of the Israelite woman" went about in the camp scoffing about the show-bread: "A king normally eats warm, freshly baked bread. Why should God have old, cold bread in the Tabernacle?" An Israelite rebuked him for speaking so disrespectfully. The two came to blows, whereupon the son of the Israelite woman uttered the curse.

Another version of the strife is indicated by the information we are given regarding the ancestry of the two combatants and the term במחנה, in the camp, which implies that the dispute revolved around matters of the camp, i.e., inheritance. The blasphemer was the son of a Jewish mother from the tribe of Dan and an Egyptian father. Throughout the years of enslavement, this was the only such case, a remarkable testimony to Jewish family purity and morality. He wished to dwell among the people of Dan, his mother's tribe, but they refused him on the grounds that his father was not a Danite. [Although he was a Jew since his mother was Jewish, membership in a tribe follows the father's family (Ramban).] The court of Moses ruled in favor of Dan, whereupon the man uttered his curse (Rashi; Midrash).

The Torah mentions the fight because if they argued rationally, they would not have come to blows; had they merely disputed, there would have been no blasphemy.

- 11. למטה־דו Of the tribe of Dan. The sinner's innocent mother and tribe are mentioned to teach that a sinner brings shame not only upon himself, but upon his parents and tribe. On the other hand, the righteous bring credit upon all who are associated with them (Rashi).
- 14. עלידאשו Upon his head, to show that he was responsible for having brought the penalty upon himself (Rashi).
- בל-הערה The entire assembly. The actual stoning was performed by those who witnessed the act, as agents of the congregation, in the presence of the people (Rashi; Sifra).
- 15-16. Both verses speak of the sin of intentional blasphemy. In verse 15, there are no witnesses or no warning, so the punishment is kares; in verse 16, the conditions for the death penalty are present.
- 17-22. Laws of murder and damage. This passage contains perhaps the most misunderstood phrase in the Torah; an eye for an eye. The unlearned maintain that it is originally meant literally, but was later reinterpreted by the Sages to mean monetary compensation. This is wrong. The Torah never required anything other than monetary damages. In addition to the Oral Tradition from Sinai the Talmud proves on logical grounds and through Scriptural exegesis that the verses cannot be understood in any other way (Baua Kamma 83b-84a).
- 18. נפש החת נפש A life for a life, i.e., one who killed an animal must pay its market value.
- 20. בן יוָתֶן בּו So shall be inflicted upon him. The Sages expounded that these penalties are to be understood as monetary payment for the damages. For example, a singer with a mangled finger would lose little of his value, but a pianist would lose a considerable part of his value if he lost the use of his hand.

בּב אָדֶם יוּמָת: מִשְׁפֵּט אָחָד ֹ יִהְיֵה לָכֶּם כַּגַּר בָּאָזְרָח יִהְיֶה אָנָשֹּא יִתְקְטֵל: בּבּדִּינָא חָדָא יְהִי לְכוֹן בּגַּיִר אָנָשְׁרִּאַלִי אָבְיּינָא חָדָא יְהִי לְכוֹן בּגַיִּ אָדָי אָנָא יִתְקְטֵל: בּבּדִּינָא חָדָא יְהִי לְכוֹן בּגַּיַ אָנָי אָנָא יִמְעָכֵּל וְאָפִּיקוּ בּגַיִּ יִשְׂרָאֵל אָלִּהְכוּן: זַיְּרָאֵל אָלִּהְכוּן: זְיִּרְאָל אָלִּהְכוּן: בְּנִי יִשְׁרָאֵל אֶלְּהַכוּן: עִּיִּרְאָל אָלָה בּגָּי יִשְׂרָאֵל עָבָּרוּ בְּמָא דִי יְהָרָאֵל עָבָּרוּ בְּמָא דִי בְּנִי יִשְׁרָאֵל עָבָּרוּ בְּמָא דִי בְּנְא וְבְנֵי־יִשְׂרָאֵל עָשִׁוּ בַּאֲשֶׁר צִנְּה יהוְה אֶת־מֹשֶׁה:

בּּנִי אָדֶרְ וּבְּנִי־יִשְּׂרָאֵל עָשׁוּ בַּאֲשֶׁר צִנְּה יהוְה אֶת־מֹשֶׁה:
בּנִי יִשְּׁרָאֵל עָשׁוּ בַּאֲשֶׁר צִנְּה יהוְה אֶת־מֹשֶׁה:
בּנִי יִשְּׁרָאֵל עָשׁוּ בַּאֲשֶׁר צִנְּה יהוְה אֶת־מֹשֶׁה:
בּנִי יִשְּׁרָאֵל עָשׁוּ בַּאֲשֶׁר צְנָּה יהוְה אֶת־מֹשֶׁה:
בּנִי יִשְּׁרָאֵל עָשׁוּ בַּאֲשֶׁר צְנָּה יהוְה אֶת־מֹשֶׁה:

י"בר

ומבה אדם יומת . אפילו לא הרגו אלא טשה כו חבורה, שלא נאמר כאן נפש, ובמכה אביו ואמו דבר הכחוב, ובא להקישו למכה בהמה, מה מכה בהמה מחיים אף מכה אביו [ואמו] מחיים, פרט למכה לאחר מיסה. [לפי שמלינו שהמקללו לאחר מיסה חייב הולרך לומר במכה שפטור.] ומה בבהמה בחבלה, שאם אין חבלה אין חשלמין, אף

a person shall be put to death. <sup>22</sup> There shall be one law for you, it shall be for proselyte and native alike, for I. HASHEM, am your God.

<sup>23</sup> Moses spoke to the Children of Israel, and they took the blasphemer to the outside of the camp, and they stoned him to death; and the Children of Israel did as HASHEM had commanded Moses.

THE HAFTARAH FOR EMOR APPEARS ON PAGE 1176.

שק בייד מסוקים. עוויאייל סימן. ⊸ This Masoretic note means: There are 124 verses in the *Sidrah*, numerically corresponding to the mnemonic עוויאייל.

## אונכלוס

אוֹמַלִּיל יִיַ עם משה בּטוּרא דסיני למימר: במלל עם בני ישראל ותימר להון ארי תעלון לאדעא די אנא יהב לכון ותשמט ארעא שמטתא פרם יי: גשית שניו תזרע חקלה ושית שניו תכסח פרמה ותכנוש ית עללתה: יהי שמטתא יהי וּבְשַׁתַּא שָבִיעָתַא לאַרעא שַמְטָתא קַרם יי חקלה לא תַּזַרַע וַכַרִמַהְ לָא תכסח: הית כּתַא דַחַצַרָה לַא תַחַצר וית ענבי שבקר לא תקטוף שנת שמטתא יהי לארעא: יותהי שמטת ארעא לכוז למיכל לה וּלְעַבְדָּךְ וּלְאַמְתַךְ וַלְאַגִירֵךְ וּלְתוֹתברְ דַנַיָרִין עַמַּה: וּוַלְבַעִירַה וּלְחַיָתא דּי בָאַרָעַה תַּהַא כַל עַלַלְתַּה למיכל: הוָתִמְנֵי לַךְּ שָבַע שַמְטִין דשנין שבע הוַתְמָנֵי לַדְּ שנין שבע זמנין ויהון לה יומי שבע שמטין דשנין אַרבּעין ותשע שנין: שביעאַה פעשרא

## פרשת בהר

בה אַבּ וְיִדַבֶּר יהוה אֶל־מֹשֶׁה בְּהַר סִינֵי לֵאמְר: דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי אֵל־מְשֶׁה בְּהַר סִינֵי לֵאמְר: דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי אֵל־בָּנִי לֵאַרְאַ שָׁרָם בְּי תָבֹאוֹ אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר אָנִי אָלִר בִּיְעָהְ אָלִר בִּיְעָהְ אָלִר בִּיְעָהְ אָנִים וְאָבֶרְ אָעָרְץ שַׁבָּת לֵיהוְה: שֵׁשׁ שָׁנִים הִוֹּלֶר בַּיְעָהְ וְיִבְּיָר וְאָת־עְּבְּיִ וְיִהְיָהְ לָאָרֶץ וְשַבָּת שַׁבְּתוֹ וְיְהְיָה לָאָרֶץ וְהַיְּעָהְ וְלָבְיָמְהְ וְלָבְיִיהְ לְּאָרֶץ וְהַיְּעָהְ וְלַבְּיִתְּהְ וְלָבְיִהְ וְּלְּעִיְרְךְ לְא תִוֹלֶע וְבַרְעְהְ לְּאָרֶץ לָכֶם וְשָׁבְּיִרְ לְא תִוֹלֶע וְבַרְמְהְ וְלִיתְיְהְ לְּאָרֶץ לָכֶם וְשָׁבְּיִרְ וְלְּעָבְיִרְךְ וְלְאַבְיִרְךְ וְלְאָבְיִיךְ וְלְּבְיִי, וְנְיִנְיִבְּיְ וְלְבְיִתְיִּה עְשָׁבְינִי וְנְיִיבְּיְ וְלְבְיִבְיִים שָׁבְּרְ וְלְבְיִבְיְיְ וְלְבְיִים שְׁבִּרְיִבְיִים שְׁבָּרְיִים שְׁבִּיְיִים שְׁבִּיְרְ וְלְבִייִים שְׁבִּיים שְׁבָּרְיִים עְשָּבְרְיתְ הָשְׁבָּר וְלְשְׁבִייִרְ וְלְבְיִים שְׁבִּיְים שְׁבִּיְים שְׁבִּיוֹם תְּשָׁע וְאָבְרְעְהְיִים שְׁבָּבְירְתְיִּ לְּבְּיְעִים שְׁבִּיוֹם תְּשָׁע וְאָבְרְיִם שְׁבִּע שְׁבְּרְיִים שְׁבָּבְיים שְׁבִּיִים שְׁבִּיוֹם תְּשְׁבִּיְ בְּיִים שְׁבִּיִים שְׁבִּיִים שְׁבִּיִים שְׁבִּיִים שְׁבִייִים שְׁבִּיִים שְׁבִּיְיִם שְׁבִּיִים שְׁבִּיִים שְׁבִּיִים שְׁבָּבְיִים שְׁבִּיִים שְׁבִּיִים שְׁבִּים וְשְּבִּיְיִים שְׁבָּיִים שְׁבִּיִים שְׁבִּיִים שְׁבִּיוֹם בְּיִבְייִים שְׁבִּיִים שְּבִיים שְׁבִּיִים שְׁבִּבְּיוֹם בְּיִים שְׁבִּיִים שְׁבִּיוֹם בְּיִבְּיִים שְּבִּיוֹם בְּיִבְיים שְּבִּיוֹם בְּיִבְּיִים שְׁבִּיבְּיוּ בְּיבְּיִים שְׁבִּים וְּעְבִייְים שְּבְּבְיוֹם בְּבְּיִים שְׁבִּיוֹם בְּבִּיְים שְׁבְּבְיוּים בְּבִּיוֹם שְּבִּיוֹם בְּיוּבְיּבְיים בְּבְּבְּיבְיים בְּבּיבְּים בְּבִיבְּים בְּיִבְיּבְיּים בְּבִיים בְּבִיבְּים בְּבְּבְּיִים בְּבְּיבְיוּים בְּבְּבְיבְי

ולא כהנאה אסרמים, אלא שלא סנהוג כהם ככעל הכיח אלא הכל יהיו שוים כה, אחה ושכירך וחושכך: שבת הארץ לכם לאכלה. מן השכוח אחה אוכל ואי אחה אוכל מן השמור (שם ה): לך ולעבדך ולאמתך. לפי שנאתר ואכלו ואי אכיוני ממך (שמוח כגיא) יכול יהיו אסורים כאכילה למשירים, מ"ל לך ולמכדך אכיוני ממך (שמוח כגיא) יכול יהיו אסורים כאכילה למשירים, מ"ל לך ולמכדך ולאמתך, הרי כעלים ומכדים ושפחות אמורים כאן (מ"כ שם ו): ולשבירך ולתושבך. אף הנכרים (שם ז): (ז) ולבהמתך ולחיה. אם חיה אוכלת בהמה לא כל שכן, שמאומיה עליך, מה מ"ל ולכהמתך מקדש בהמה למיה, כל זמן שחיה אוכלת מן השדה האכל לכהמתך מן הכיח, כלה לחיה מן השדה כלה שרים אוכים ושמה ושכל אחריהם, מ"ל שבע שנים שבע שעמים, היו שיכר לאשות של משכה ושמה בשמה במולה כל מול מקרא, ישלה לך חשבון שנוח השמשות למספר להכמים וחשם בו מקרא, ישלה לך חשבון שנוח השמשות למספר להכמים וחשפ: וכשומו של מקרא, ישלה לך חשבון שנוח השמשות למספר להכמים וחשפ: (ט"ה לה):

(א) בהר סיני. מה ענין שמיטה אלל הר סיני והלא כל המלוח נאמרו מסיני. אל מה שמיטה נאמרו כללוסיה [ופרטוסיה] ודקדוקיה מסיני, אף כולן נאמרו כללוסיה [ופרטוסיה] ודקדוקיה מסיני, אף כולן נאמרו כללוסיהן ודקדוקיהן מסיני. כך שניה בת"כ (פרשחא א:א). ונראה לי שכך פירושה, לפי שלא מלינו שמיטת קרקשות שנשנית בערבות מואב במשנה חורה, למדנו שכללוסיה ופרטוסיה [ס"א ופירושיה] כולן נאמרו מסיני. ובא הכסוב ולמד כאן על כל דבור שלדבר למשה שמסיני היו כולם, כללוסיהן ודקדוקיהן, וחזרו נשטו בערבות מואב: (ב) שבת לה". לשם ה', כשם שלמת כשבת בראשית (שמות כו:, ח"כ פרק א:א:): (ר) יהיה לארץ. לשדום ולכרמים: לא תומר. (שמות כו?ה וחבונו לו תכסח, ודומה לו קולים כסותים (ישטיה לגויב), שרול לו מכחה (משלי במותה מון הזרע שכל בה בעת הקליר, והוא קרוי ספית: לא תקצור. שלים מוא משקל בו כשאר קליר, אלא הפקר יהיה לכל: גוירר. שהנוכת והפכשם בני הדים מה מר את הצרר. אומם אינך בולר אלא מן המופקר (מ"כ אדם מהם ולא הפקרסים: לא תבצר. אדם מהם ולא הפקרסים עליד, לא מקכורה שם ב): (ו) והיתה שבת הארץ וגרי. אמ"פ שאסכתים עליד, לא באכילה

#### **PARASHAS BEHAR**

25.

#### 1-7. Shemittah / The Sabbatical Year.

The commandment of the Sabbatical Year has a special relationship to Mount Sinai (see notes to v.1). At Mount Sinai, God's majesty and power were so manifest that it was clear that the determining factors in human material success are God's will and man's worthiness. The land's rest in the seventh year, too, teaches that the primary force in the universe is God, not the law of nature. By leaving his fields untended and unguarded for a year, the Jew demonstrates that this world is but a corridor leading to the ultimate world, that true life comes when man stops striving for material gain in favor of dedication to spiritual growth. But man can-

not abstain totally from the world he lives in. Shemittah is only once in seven years; that is why the Torah states clearly that man must sow and harvest for six years, just as it states that man works for six days and rests on the Sabbath. This recognition infuses holiness and purpose into our workyears and our workdays (Sfas Emes).

According to Alshich, the Torah relates the observance of Shemittah to Israel's arrival in the land that I give you to counteract the normal human feeling that someone's property is his alone, especially the land that he works with sweat and travail. The Torah emphasizes, therefore, that it is God Who gives the land.

1. בְּהֵר סִינִי — On Mount Sinai. What is the connection be-

## PARASHAS BEHAR

25 Shemittah/

<sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses on Mount Sinai, saying: <sup>2</sup> Speak to the Children of Israel and say to them: When you come into the land that I give you, the land shall observe a Sabbath rest The for HASHEM. 3 For six years you may sow your field and for six years you may prune your vineuard; and you may gather in its crop. 4 But the seventh year shall be a complete rest for the land, a Sabbath for HASHEM; your field you shall not sow and your vineuard you shall not prune. <sup>5</sup> The aftergrowth of your harvest you shall not reap and the grapes you had set aside for uourself uou shall not pick; it shall be a uear of rest for the land. 6 The Sabbath produce of the land shall be yours to eat, for you, for your slave, and for your maidservant; and for your laborer and for your resident who dwell with you. <sup>7</sup> And for your animal and for the beast that is in your land shall all its crop be to eat.

8 You shall count for yourself seven cycles of sabbatical years, seven years seven times: the Youel/

Jubilee years of the seven cycles of sabbatical years shall be for you forty-nine years. 9 You shall sound a broken blast on the shofar, in the seventh month, on the tenth of the month; on the Dau

tween Shemittah and Mount Sinai? This reference teaches that not only the broad outlines, but the details of all the commandments were given at Sinai - as were those of Shemittah — even the commandments that the Torah recorded many years after the Revelation at Sinai. The otherwise superfluous on Mount Sinai is meant to indicate that all the commandments are of Sinaitic origin, as well (Rashi; Sifra).

This commandment proves that only God is the Author of the Torah, because this chapter quarantees that the year before Shemittah will produce a crop large enough to last for three years, until the next available crop is harvested. If a human being were inventing such a commandment, he would have to be foolhardy indeed to make such a prediction; only God could make such a statement (Chasam Sofer).

נתז — Give. The verb is in the present tense, because the land is always God's gift.

- 2. שבת להי A Sabbath. . .. for HASHEM. Ramban comments that the comparison between Shemittah and the Sabbath is that both bear testimony to God's creation of the universe in six days and His rest on the seventh. This is why only Shemittah — not any of the festivals — is specifically likened to the Sabbath. The seven years of the Shemittah cycle allude to the six thousand years of history that will be climaxed by the seventh millennium, which will be a period of peace and tranquility.
- Israel observes the laws of Shemittah, the people will be able to work productively the other six years (unlike other lands that were forced to let the soil lay fallow every other year to let the soil replenish itself (Sforno)]. But if not, there will be no blessing, and it will indeed be necessary for them to let the soil rest for four years out of every seven (Ramban from Mechilta).

Meshech Chochmah comments that this verse is an expression of God's love for Israel. He urges us to work the soil and prosper.

סְפִּיחַ קַצֵירָךָ . The aftergrowth of your harvest , i.e., the produce of seeds that were not planted intentionally, but that fell onto the soil during the harvest of the sixth year's crop (Rashi).

שלא תקצור — You shall not reap. During the Shemittah year, it is forbidden for people to treat their fields as their own and prevent others from enjoying the harvest. As the next verse teaches, everyone from owners to gentile laborers to wild animals must have equal access to the produce; it is to be used as food, but may not be used for commerce (Rashi).

- 7. ולבהמתה ולחיה And for your animal and for the beast. Only as long as there is food available in the field for the ownerless beasts may you keep food at home for your own animals. But if there is no food left in the fields, you must remove food from your home and make it available to everyone alike (Rashi; Sifra).
- 8-22. Yovel/Jubilee Year. The Jubilee laws bring home to people that the land and freedom are Divine gifts and that ownership reverts to those to whom He wills it. If people realize that, it will help influence them to refrain from cheating and stealing, because they will reflect on the lesson that there is a Supreme Owner. By counting the years, the nation is constantly reminded of this (Chinuch).
- 8. וספרת לר You shall count for yourself. The commandment of counting for the Jubilee is solely the responsibility of the Sanhedrin, because it was addressed in the singular to Moses, in his role as the head of the Sanhedrin (Sifra).

The number seven represents the cycle of completion in Creation: thus the Sabbath day and the Shemittah year symbolize testimony that the fullness of Creation is God's. The seven cycles leading up to the Jubilee reinforce this concept. Thus our verse speaks of seven sabbatical years and seven cycles of sabbaticals (Chinuch).

9. שומר תרועה — A broken blast on the shofar. The Sages derive that the broken blast must be preceded and followed by long, clear shofar blasts (חִקיעה, tekiah), so that the shofar ceremony of the Jubilee is identical to that of Rosh Hashanah. Moreover, these blasts were accompanied by virtually the same Mussaf Shemoneh Esrei as that of Rosh Hashanah (Rosh Hashanah 26b).

שני

בכל שופרא תעברוו דכפוריא ארעבוז: יותקדשוז ית שנת חמשיז שנין ותקרון חרותא בארעא לכל יתבהַא יובלַא הִיא תָהֵי לְבוֹן וּתְתוּבוּן גבר לאחסנתה וגבר לזרעיתה תתובון: יאיובלא היא שנת חמשין שנין תהי לכון לא תזרעון ולא תחצרון יַת כַּתַּהַא וָלֵא תַקְטָפוּן יַת שבקהא: יב ארי יובלא היא קודשא תהי לכון מז חקלא תיבלון ית עללתה: יגבשתא ביובלא הַבָּא תַתוּבוּן גַּבַר לְאַחַסְנתּה: יי נאַרִי תַנַבְּנוּן זְבּוּן לְחַבַרְךּ אוֹ תוְבּוֹן מִידֵא דְחַבְרֶךְ לֵא תוֹנוּן גָּבֶר יַת אַחוֹהָי: טּוּ בְּמַנָיַן שָׁנַיַא בַּתַר יוֹבֶלַא תִּזְבֵּן מן חַבְרָךְ בְּמִנְיֵן שְנֵי עַלַלְתַּא יִזַבֵּן לַרּ: טו לפום סגיאות שניא תַסְגֵי וְבִינוֹהִי וּלְפוּם זערות שְנַיַא תַזער זבינוֹהָי אַרִי מִנָיַן עַלֶּלְתַּא הוּא מִוַבֵּן לַךְּ: יוּ וְלֵא תונון גָּבֶר יָת חַבְרֵה וֹתִרְחַל מֵאֵלַהַרְ אַנַא יִיַ אֵלַהַכוֹן: ייוּוְתַעְבָּרוֹן אַ אַלַ יַת קַיַמֵי וָיַת דִינַי תְּשָׁרוּן וְתַעְבָּדוּן יַתָהוֹן וַתִּיתַבוּן עַל אַרְעָא לְרַחצן: יַ הַבָּפֶּרִים תַּעֲבִירוּ שׁוֹפֶר בְּבֶל־אַרִץבֶּם: וְקְדַּשְׁהֶׁם אָתִם תַּיְבָלּרִין לְבָלּרִין שְׁבָּים תַּעְבִירוּ שׁוֹפֶר בְּבָל־אַרְצְבֶם: וְקְדַּשְׁהֶׁם אָתִם הַּרָוֹר בָּאָרֵץ לְבָל־יִשְׁבֶּיה יִבְּלְּהִ הָּוֹא שְׁנָת הַחֲמִשִׁים שָׁנָה וּלְבָל הִוֹא שְׁנָת הַחֲמִשִׁים שָׁנָה יִּבְל הִוֹא שְׁנָת הַחֲמִשִׁים שָׁנָה יּ הַבְּיֹלְה אָת־בְּבְּיִה וְבֶל הִוֹא שְׁנָת הַחֲמִשִׁים שָׁנָה יְּ הַבְּיֹל הָוֹא לְּבֶשׁ תִּהְבָּר לְּבָב מְּן־ יִּ הַשְּׁבָּר הְנִבְּל הִוֹא לְּבֶשׁ תִּהְיֵה לָבֶם מִוֹן יִּ תִּבְּבְיר אָתִיךְ בְּמִסְפֵּר שְׁנֵיי מְשְׁבָּר מְעָבְיִי וְאָת־בְּמְיּתְּ בְּיִּאְתָה בְּיִבְּית הַיִּבְּל הִקְּבָּת הַנְּיתְ בְּמִסְפֵּר שְׁנֵיי מְשְׁבָּר לְבְיּאִת הְנִאֹ אָישׁ אֶת־בְּבְּית הַבְּיאֹת הְנִא מִיְבְּר לְבִיּאֹת הְנִא מִיְּבְר לְבְּיִּאֹת הְנִא מִיְּבְּר לְבְּיִּאֹת הְנִא מִיְבְּר לְבְּיִּאֹת הְנִיּא מִיְבְּר לְבְּיִלְּתְּר בְּיִבְּית מַבְּיִבְית הַנְּבְּית הַנְּבְּית הְנִיא מִקְבָּר לְבְיּלְּבְּית הְנִיּבְ הְיִבְיים תַּבְּבְּר לְבְּיל הְוֹץ בְּיִבְים תַּבְּבְּית הְנִיּא אָר־עְבְּיִלוֹן וּלְבִי מְשְׁבָּר לְבְּיִבְּית הְנִיבְ אָמִי תְּן בְּבְּית מְבְּבְּר לְבְיּבְית הְנִיבְ אְישׁ אֶת־רְבְנִיתוֹן מְבְּרְיתְ בְּבְּיתְ בְּבְּית הְנִיבְ אְישׁ אָת־ר בְּבִית מְבָּבְית הְנִים מִּבְּית הְנִים מִּבְּית הְנִים אָּתְיבְים הְנִיבְם הְנִים מִּבְּילְים הְנִיבְם מִּבְיים הְנִישְׁיתָם אֹתְר בְּנִים מְּבְּים נְיִים הְנִשְׁיִםם אְתִּים וְּבְשִׁיתם אָּנִים וְנְשִׁיתִם אַנְים וְנִשְׁיִם אַם מִינִים הְנִשְׁיִבְם אִנְים בְּנִשְּיִםם אָּבְים וְנִשְיִּים אַבְּבְים וְנְשִׁיִּם אָּבְיים וְנְשִיּים אָּבּר וְנְבְשִיים בּּבּיִים הְּבְּבִים וְנִישְׁיִם מִּבּים וְּבְיִים הְּבִּיִים הְּבִּילְים בְּבִיים וְּבְעִים בְּבִיים בְּבְּבְיוּת בְּיִים בְּבִיים בְּבְּבְיים בְּבּיים בְּיבְּבְים בְּיִים בְּבְיים בְּבִיים בְּבִיים בְּיִים בְּבְּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְּים וְּבְּים בְּבְּים בְּבְיים בְּיבְים בְּבּים בְּיוּ בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְּים בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְיים בְּבְּים בְּבְּיִים בְּבְּבְיוּשְבּים בְּיִים בְּבְּים בְּבְּים בְּבִּים בְּבְּים בְּבְּים בְּיִים בְּבִּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבִים בְּבְּי

ח"ל ובי תמברו ממבר, לעמיתר מכור. ומניו שאם כאת להנות הנה מישראל תכרך, ח"ל או קנה, מיד עמיתך (ח"כ פרשחת ג:ח): אל תונו. זו חונחת ממון (שם ד): (טו) במספד שנים אחר היובל תקנה. זהו פשוטו ליישכ המקרא על אופניו. על האונאה בא להזהיר. כשתמכור או תהנה הרחע דעו כמה שנים יש עד היובל, ולפי השנים ותבואות השדה שהיא ראויה לעשות ימכור המוכר ויקנה הקונה. שהרי סופו להחזירה לו בשנת היובל, ואם יש שנים מועטות וזה מוכרה בדמים יקרים הרי נתאנה לוקת, ואם יש שנים מרובות ואכל ממנה תבואות הרבה הרי נתאנה מוכר. לפיכר לריד להנוחה לפי הזמן. וזהו שנחמר במספר שני תבואות ימבר לר, לפי מניו שני התבוחות שתהח עומדת ביד הלוהח תמכור לו. ורבוחינו דרשו מכחו שהמוכר שדהו אינו רשאי לגאול פחות משתי שנים, שתעמוד שתי שנים ביד הלוקחו מיום ליום. ואפילו יש שלש תבואות באותן שתי שנים כגון שמכרה לו בקמותיה. ושני אינו יולא מפשוטו. כלומר. מספר שנים של תבואות ולא של שדפוז ומיעוט שנים שנים (ח"כ שם י. ערכין כע:): (טז) תרבה מסנתו. חמכרנה ביוהר: תמעיט מסנתו. חמעיט בדמיה: (יו) ולא תונו איש את עמיתו. כאן הזהיר על אונאת דברים (ח"כ פרק ד:ח) שלא יקניט איש את חבירו ולא ישיאנו עלה שאינה הוגנת לו לפי דרכו והנאתו של יועז. ואם חאמר מי יודע אם נתכוונתי לרעה. לכך נאמר ויראת מאלהיר. היודע מחשבות הוא יודע. כל דבר המסור ללב, שאין מכיר אלא מי שהמחשבה בלבו, נאמר בו וירחת מחלהיך (שם כ; כ"מ נח:): (יח) וישבתם על הארץ לבטח. שכעון שמטה ישראל גולים. שנאמר אז תרלה הארז את שבתותיה. והרלת את שבתותיה (להלן כו:לד) ושבעים שנה של גלות בכל כנגד שבעים שמעות שבעלו היו (דברי הימים ב לו:כא):

כן למה נאמר בעשור לחדש. אלא לומר לך, חקיעת עשור לחדש דותה שבת בכל ארלכם, ואין חקיעת ראש השנה דוחה שבת בכל ארלכם אלא בבית דין בלבד (ת"כ שם ה): (י) וכדשתם. בכניסתה מהדשיו חותה בב"ד וחומרים מהודשת השנה (ח"כ פרק ב:א: ר"ה ח:): וכראתם דרור. לעבדים, בין נרלע בין שלא כלו לו שם שנים משנמכר. אמר ר' יהודה מהו לשון דרור כמדייר בי דיירא וכו' (ת"כ שם ב; ר"ה ט:) שדר בכל מקום שהוא רולה ואינו ברשות אתרים: יובל הוא. שנה זאת מובדלת משאר שנים בנקיבת שם לה לבדה, ומה שמה. יובל שמה. על שם תקיעת שופר: ושכתם איש אל אחזתו. שהשדות תוורות לבעליהו: ואיש אל משפחתו תשובו. לרכוח את הנרלע (ח"כ שם ה): (יא) יובל הוא שנת החמשים שנה. מה ת"ל, לפי שנאמר וקדשתם וגו', כדאיתא בר"ה (ת:) ובח"כ (פרק ג:א): את גזריה. את הענבים המשומרים. אבל בולר אתה מו המופהרים. כשם שנאמר בשביטית כך נאמר ביובל (שם ב) נמלאו שתי שנים קדושות סמוכות זו לזו. שנת הארבעים וחשע שמטה ושנת החמישים יובל: (יב) קדש תהיה לכם. חופסת דמיה כהקדש. יכול חלא היא לחולין, ח"ל חהיה, בהויחה חהא (שם ג; קידושין נח.): מן השדה תאבלו. על ידי השדה אחה אוכל מן הביח, שאם כלה לחיה מן השדה לריך אחה לבער מן הבית (שם ד) כשם שנאמר בשביעית כך נאמר ביובל: (יג) תשובו איש אל אחזתו. והרי כבר נחמר ושבחם חיש חל חחזתו (לפיל פסוק י) חלח לרבות המוכר שדהו ועמד בנו וגאלה שחוזרת לאביו ביובל (ח"כ שם ו): (יד) ובי תמברו וגו". לפי פשוטו כמשמטו. וטוד יש דרשה, מנין כשאתה מוכר מכור לישראל חברך,

ביום הבפורים. ממשמע שנאמר ביום הכפורים איני יודע שהוא בעשור לחדש. אם

10. וְּלֵרְאְתֶּם דְּרְוּר — And proclaim freedom. All Jewish slaves must be freed, even if they have not worked the usual minimum of six years, or if they have elected to remain with their masters after the six years, as stated in Exodus 21:5-6 (Rashi).

In order for a person to appreciate freedom, he must value the freedom of others, just as he values his own. When the Jewish people free their slaves because they are concerned for others, not only the slaves benefit, but the

entire nation (Pnei Yehoshua).

יובל — Jubilee Year. You shall call it by this name. The root word yovel means ram. Thus the name of the year alludes to the blowing of the ram's horn (shofar) that consecrated it (Rashi; Ibn Ezra).

According to Ramban, the word youl refers to movement: Since the slaves are freed, all people have freedom to move about as they please.

אָל־אָחָזָתוּ — To his ancestral heritage. As set forth later in the

of Atonement you shall sound the shofar throughout your land, 10 You shall sanctify the fiftieth uear and proclaim freedom throughout the land for all its inhabitants; it shall be the Jubilee Year for you, you shall return each man to his ancestral heritage and you shall return each man to his familu. 11 It shall be a Jubilee Year for you — this fiftieth year — you shall not sow, you shall not harvest its aftergrowth and you shall not pick what was set aside of it for yourself. <sup>12</sup> For it is a Jubilee Year, it shall be holy to you; from the field you may eat its crop. <sup>13</sup> In this Jubilee Year you shall return each man to his ancestral heritage.

Seauence Passages

14 When you make a sale to your fellow or make a purchase from the hand of your fellow, do of the not aggrieve one another. 15 According to the number of years after the Jubilee Year shall you buu from your fellow: according to the number of crop-years shall be sell to you. 16 According to the greater number of years shall you increase its price, and according to the lesser number of years shall you decrease its price; for he is selling you the number of crops.

17 Fach of you shall not aggrieve his fellow, and you shall fear your God: for I am HASHFM. uour God.

18 You shall perform Mu decrees, and observe Mu ordinances and perform them; then you shall dwell securely on the land.

chapter, ancestral plots of land that have been sold between one Jubilee and the next revert to their original owners with the arrival of the Jubilee Year (Rashi).

The word אחוות, heritage, is derived from אחו, to grasp. One who owns land holds it in his grasp. Additionally the land grasps him as well, because one develops an attachment and lovalty to one's land (Radak, Shorashim).

12. מן־השרה — From the field. Like the vegetation of Shemittah. Jubilee growth may be eaten only if there is food in the field, for people and animals [see above, v. 7] (Rashi; Sifra).

14-55. Sequence of the passages. The passages from this point to the end of the Sidrah seem to be arranged randomly, but Rashi (26:1) explains their logical sequence. By the progression of commandments, the Torah implies that if one allows greed to keep him from observing the Shemittah and Jubilee prohibitions, he will eventually have to lose his money and be forced to sell his movable property (v. 14). If he still does not repent, he will be forced to sell his ancestral portion (vs. 25-28) and his house (vs. 29-31), and, finally, to borrow at interest. If this progression of punishment has no effect, he will eventually have to sell himself as a bondsman to a fellow Jew (vs. 37-43), and finally as a slave to a non-Jew. Finally, and worst of all, he will sell himself and become a servant of idols (vs. 47-55).

14. ובי־תמברו ממבר לעמיתה — When you make a sale to your fellow. In addition to the simple meaning that it is forbidden to cheat anyone in business, the verse has the further meaning that, in doing business, one should give preference to a fellow Jew. When you make a sale - or when you make a purchase - you should try to do business with your fellow Jew (Rashi; Sifra). This is an extension of the general principle that one should seek to help his brethren in any way possible. The highest form of charity is to enable someone to make a living in an honorable way, without being required to seek charity, so that the best way to help a needy Jew is to do business with him.

אל תונו — Do not aggrieve. This phrase refers to business conduct. Do not act unjustly to one another.

15. במספר שנים — According to the number of years. Since fields revert to their original owners in the Jubilee Year, the buyer of a field has actually purchased the number of crops it will produce until the Jubilee. Consequently, if the seller sets a price based on the land value - as if the buyer will remain in possession permanently — he is violating the previous verse's admonition not to defraud (Rashi; Sifra).

17. ולא חונו — Each of you shall not aggrieve. In verse 14, a similar expression refers to business conduct; here the phrase refers to not hurting people with words in personal relationships. It is forbidden to remind people of their earlier sins or of embarrassing aspects of their past or their ancestry, or to give advice that one knows to be bad. Lest one think that he can easily do so and no one will know that his intentions were malicious, the verse concludes, fear your God. . . . for God knows what is truly in man's heart (Rashi; Bava Metzia 58b).

The Sages (ibid.) teach that it is worse to hurt someone personally than financially, because money can be replaced, but shame lingers on. Someone who embarrasses his fellow in public is like a murderer, and he will not emerge from Gehinnom.

18. חַקְּתֵי. מְשְׁפְּטֵי — My decrees. . My ordinances. The Torah exhorts Israel to observe the above laws of Shemittah and Youel. The agricultural laws are referred to as חָקִים, decrees not predicated upon human logic, and the laws of fraud and return of slaves and ancestral land are משפטים. ordinances that can be understood readily [it is logical and just that people be fair and that freedom and property should not be lost foreverl (Ramban).

דישבתם על-הארץ לבטח — Then you shall dwell securely on the land. Failure to observe the laws of Shemittah and Yovel is a cause of exile (Avos 5:9).

ייותתן אַרעא אָבַה וְתֵיכְלוּוְ לִמשְׁבַּע ייּ

ותיתבוו לרחצו עלה: כוארי תימרוו

מַא נִיבוּל בִּשַׁתַא שִבִיעַתַא הַא לַא

נזרע ולא נכנוש ית עללתנא: כא ואפקד יַת בַּרַבָּתִי לָכוֹן בַּשַּׁתַא שָׁתיתתא

ותעבר ית עללתא לתלת שניו:

בנותורעון יַת שַתַּא תַמינאָה ותיכלון מו עַלַלתַא עַתִּיקָא עַד שַתַא תִשִּיעַאַה

עד מעל עללתה תיכלון עתיקא:

בגואַרעא לא תודבן לחלוטין אַרי דילי אַרעַא אָרֵי דַיַּרִין וָתוֹתַבִין אַתּוּן קַדֲמַי:

פר וֹבכל אַרעַא אַחַסְנִתְכוֹן פָּרְקָנָא

תתנון לאַרעא: כהאָרי יִתְמַסְבַּן אָחוּךְ וִיוַבֵּן מֵאַחֱסַנְתָּה וְיֵיתֵי פַרִיקָה דְּקַרִיב

לַה וַיִּפָרוֹק יַת זְבִינֵי אֲחוּהִי: כּוּ וּגַבַּר אֲרֵי

לא יהי לה פריק ותרבק יבה וישבח פַמַסֶת פַּרַקַנָה: כּז וַיִּחַשָּב יַת שָנֵי זְבִינוֹהָי

וַיַתֶב יַת מותַרָא לִגְבַר דִּי זַבִּין לֵה וִיתוּב

לְאַחֲסַנְתֵה: כּהוֹאָם לָא תַשְׁכַּח יִדֵה פָּמְסֶת דָאָתִיב לָה וִיהֵי זְבִינוֹהִי בּירא

דְּזָבֵן יַתֵהּ עָד שַׁתַא דִיוֹבֵלַא וִיפּוֹק

בִּיוֹבֶלַא וִיתוּב לְאֲחֲסָנָתַה: כּטוּגָבֶר אַרֵי יַזַבֵּן בֵּית מוֹתַב קַרָתַא מַקּפַא שוּר וּתְהֵי

פַרַקְנָה עַד מִשְלַם שַׁתַא דְוַבִינוֹהִי עַדַּן

בעדו תהא פרקנה: זואם לא יתפרק עד משלם לה שתא שלמתא ויקום

בֵּיתַא דִי בְקַרְתַּא דִּי לֶה שוּרָא לַחַלוּטִין

ּלְדִוְבָן יַתֵה לְדַרוֹהִי לָא יִפּוֹק בִּיוֹבֵלָא: לאוּבָתֵי פַצְחַיָּא דִּי לֵית לְהוֹן מַקַּף

ימלינטי ושניו

י ונתנה הַאַרץ פָּריָה וַאַכַלְתֵּם לָשְׁבַע וִישַׁבְתֵּם לָבֵטַח יי ונתנה הַאַרץ פָּריָה ב עליה: ובי תאמרו מה־נאבל בַּשַּׁנַה הַשִּׁבִיעָת הָן לְא בא נולע ולא נאסף את־תַבוּאַתֵנוּ: וְצְנֵיתִי אֵת־בִּרְכַתִי לַבֶּם בַּשַּׁנֵה הַשִּׁשִּׁית וְעָשָׁת אֱת־הַתְּבוּאָה לִשְׁלְשׁ הַשָּׁנֵים: בּ וּוְרַעָהֵׁם אָת הַשַּׁנָה הַשִּׁמִינְת וַאָבַלְתֵּם מִן־הַתִּבוּאַה יַשַׁן ַעֵר ו הַשַּׁנַה הַתְּשִׁיעָת עַר־בּוֹא מִבְוּאַתַה תִּאכְלוּ יַשַׁן: בּ וַהַאַרץ לָא תִּמַבֶר לִצְמָתְת כִּי־לֵי הָאָרֵץ כִּי־גֵרִים ר וַתושַבֵּים אַתָּם עִמַּדִי: וּבִכָּל אֵרֵץ אַחָזַתִבֶּם גִּאָלָה תִּתְנְוּ בַּי־יַמִוּךְ אַחִיךְ וּמַבֵר מֵאָחָזַתִוּ נו ובַא גָאַלוֹ הַקּרָב אַלַיו וָגַאַל אָת מִמְבֵּר אַחִיוּ: וִאִּישׁ בַּי לָא יָהַיֶה־לָּוֹ גאָל וָהְשֵּׁיגַה יַרוֹ וּמַצָא כָּדֵי גִאַלַּתְוֹ: ַנ וָחָשַׁבֹ אֵת־שָנֵי מִמְכַּרוֹ וְהָשִׁיבֹ אֵת־הָעֹרֵף לַאִישׁ אֲשֵׁר בּי וָחָשַׁבֹ אֶת־שָׁנִי

בּח מָכַר־לָּוֹ וָשָׁב לֵאֲחָזָתְוֹ: וָאָם לֹא־מָצְאָה יָדוֹ דֵיֹ הָשִׁיב בּח לוֹ וָהַיַה מִמְכֵּרוֹ בִּיַר הַקּנֵה אתו עַד שָׁנַת הַיּוֹבֵל וָיַצֵא' חמישי כט בַּיֹבֶל וְשֻׁב לֵאֲחְזַתְוֹ: וָאִישׁ כֵּי־יִמְכָּר [שלישי] בֵּית־מוֹשַבֹ עִיר חוֹמָה וְהָיִתָהֹ גִּאֻלַּתוֹ עַד־תִּם שְנַת ל מִמְכָּרֶוֹ יָמֵים תַּהְיֶה גְאֻלָּתְוֹ: וְאָם לְא־יִנָּאֵל עַר־מִלֹאת כּ

ילָא װּ שָׁנָה תְמִימָה וְּלָּם הַבַּיִת אֲשֶׁר־בָּעִיר אֲשֶׁר־°לְא יּיִּה תְמִימָה וְלָּם הַבַּיִת אֲשֶׁר־י חֹמָה לַצְמִיתֶת לַקּנֶה אֹתָוֹ לְדְרֹתָיוֹ לָא וֵצֵא בַּיּבֵל: ַהַחֲצֵרִים אֲשֶׁר אֵין־לָהֵם חמָה סָבִּיב עַל־ הַאָרֵץ יַחַשָּׁב גָאַלַה תַהָיִה־לּוֹ וּבַיּבֵל יַצֵא:

(יט) ונתנה הארץ וגו׳ וישבתם לבטח עליה. שלא תדאנו משנת כלורת: ואכלתם לשבע. אף בחוך המעים תהא בו ברכה (ח"כ שם ד; שם בחוקותי פרק לו:ו): (כ) ולא נאסף. לל הכית: את תבואתנו. כגון יין ופירות החילן וספיחין הבחים מחליהם: (בא) לשלש השנים. להלת הששיח, מניסן ועד ר"ה. ולשביעית ולשמינית, שיזרעו בשמינית במרחשון ויקלרו בניסן: (בב) עד השנה התשיעית. עד חג הסכות של תשיעית שהוא עת בוא תבואחה של שמינית לחוך הבית, שכל ימות הקין היו בשדה בגרנות ובתשרי הוא עת האסיף לבית. ופעמים שהיחה לריכה לעשות לארבע שנים, בששית שלפני השמשה השביעית, שהן בשלין מעבודת קרקע שתי שנים רלופות, השביעת והיובל. ומקרא זה נאמר בשאר השמטוח כולן: (בג) והארץ לא תמבר. ליתן לאו על חזרת שדוח לבעלים ביובל שלא יהא הלוקח כובשה (ח"כ ד:ח): לצמתת. לפסיקה, למכירה פסוקה עולמיח: כי לי הארץ. אל תרע עינך נה (שם) שאינה שלך: (כר) ובכל אדץ אחזתכם. לרבות בתים ועבד עברי, ודבר זה מפורש בקידושין בפרק ח' (כח.). ולפי פשוטו סמוך לפרשה שלאחריו, שהמוכר אחוזתו רשאי לגאלה לאחר שתי שנים או הוא או קרוכו ואין הלוקח יכול לעכב: (בה) בי ימוך אחיך ומבר. מלמד שאין אדם רשאי למכור שדהו אלא מחמח דוחק טוני (ח"כ פרק ה:א): מאחותו. ולא כולה, למדה חורה דרך ארן שישייר שדה לעלמו (שם): וגאל את ממכד אחיו. וחין הלוקח יכול לעכב: (בו) ואיש בי לא יהיה לו גואל. וכי יש לך אדם בישראל שאין לו גואלים, אלא גואל שיוכל לגאול ממכרו (שם ב): (בז) וחשב

שורין סחור סחור על חַקַל אַרעָא יִתְחַשָּׁב פָּרְקָנָא תְהֵי לֵה וּבִיוֹבֵלָא יִפּוֹק: את שני ממכרו. כמה שנים היו עד היוכל כך וכך, בכמה מכרחיה לך בכך וכך, עתיד היית להחזירה ביובל, נמלחת קונה מספר התבוחות כפי תשבון של כל שנה, אכלת אותה שלש שנים או ארבט, הולא את דמיהן מן החשבון וטול את השאר. וזהו: והשיב את העודף. כדמי המקח על החכילה שחכלה, ויחנם ללוקח: לאיש אשר מבר לו. המוכר הזה שכח לגחלה (ח"כ שם ג; ערכין ל.): (בח) [די השיב לו. מכחן שחינו גוחל לחלחין (ח"כ שם ה; מרכין שם, ל:):] עד שנת היובל. שלא יכנס לתוך אותה שנה כלום שהיובל משמט בתחלחו (ת"כ שם ז): (כט) בית מושב עיר חומה. כית כתוך עיר המוקפת חומה מימות יהושע כן נון (שם פרשתא ד:א; ערכין לב.): והיתה גאלתו. לפי שנא' בשדה שיכול לגאלה משתי שנים ואילך כל זמן שירלה, ובתוך שחי שנים הראשונים אינו יכול לגאלה, הולרך לפרש בזה שהוא חלוף, שאם רלה לגאול בשנה ראשונה גואלה, ולאחר מכאן חינו גוחלה: והיתה גאלתו. של כיח: ימים. ימי שנה שלימה קרוים ימים וכן חשב הנערה אתנו ימים (וגו') (בראשית כד:נה): (ל) וקם הבית וגו' לצמיתת. ילח מכחו של מוכר ועומד בכחו של קונה: [אשר לא חמה. לו קרינן. אמרו רבוחינו ז"ל אע"פ שאין לו עכשיו הואיל והיחה לו קודם לכן וערכין שם: ח"כ שם ז) ועיר נקבה היא והולרך לכחוב לה, אלא מחוך שלריך לכחוב לא בפנים תקנו לו במסורת, זה נופל על זה]: לא יצא ביבל. אמר רב ספרא אם פגט בו יובל בחוך שנחו לא ילא (טרכין לא:): (לא) ובתי החצרים. כחרגומו פלחין [ס"א פלחיא] טיירות פתוחות מאין חומה, והרבה יש בספר יהושע (פרקים

<sup>19</sup> The land will give its fruit and you will eat your fill; you will dwell securely upon it. <sup>20</sup> If you will say: What will we eat in the seventh year? — behold! we will not sow and not gather in our crops! <sup>21</sup> I will ordain My blessing for you in the sixth year and it will yield a crop sufficient for the three-year period. <sup>22</sup> You will sow in the eighth year, but you will eat from the old crop; until the ninth year, until the arrival of its crop, you will eat the old.

Redemption of Land

<sup>23</sup> The land shall not be sold in perpetuity, for the land is Mine; for you are sojourners and residents with Me. <sup>24</sup> In the entire land of your ancestral heritage you shall provide redemption for the land. <sup>25</sup> If your brother becomes impoverished and sells part of his ancestral heritage, his redeemer who is closest to him shall come and redeem his brother's sale. <sup>26</sup> If a man will have no redeemer, but his means suffice and he acquires enough for its redemption, <sup>27</sup> then he shall reckon the years of his sale and return the remainder to the man to whom he had sold it; and he shall return to his ancestral heritage. <sup>28</sup> But if he does not acquire sufficient means to repay him, then his sale shall remain in possession of its purchaser until the Jubilee Year; in the Jubilee Year, it shall leave and return to his ancestral heritage.

<sup>29</sup> If a man shall sell a residence house in a walled city, its redemption can take place until the end of the year of its sale; its period of redemption shall be a year. <sup>30</sup> But if it is not redeemed until its full year has elapsed, then the home that is in a city that has a wall shall pass in perpetuity to the one who purchased it, for his generations; it shall not go out in the Jubilee Year. <sup>31</sup> But homes in the open towns, which have no surrounding wall, shall be considered like the land's open field; it shall have redemption, and shall go out in the Jubilee Year.

י"בח

נגאלו (ח"כ פרק ו:כ־ג; ערכין לנ.): גאלה תהיה לו. מיד אם ירלה. וכזה יפה כחו מכח שדום, שהשדום אין נגאלות עד שתי שנים (שם): וביובל יצא. כתנם: ינ־יט) הערים וחלריהם. בחלריהם ובטירותם (ברחשית כהיטו): על שדה הארץ יחשב. הרי הן כשדות, שנגחלין עד היובל, ויולחין ביובל לבעלים חם לח

- 19. אַשְּבְּחָם לְּבְּטֵח You will dwell securely. This is a repetition of the identical phrase in the preceding verse. Above, the phrase assured Israel that in return for observing the Shemittah, they would not be exiled. Now, God offers assurance that those who let their land lie fallow will not suffer famine (Rashi) and be forced to travel abroad to purchase food (Ramban; Sforno).
- 20. יְבֵּי תאמְרוּ If you will say. The previous verse promises that whatever food you have will suffice, thanks to God's blessings; but if you lack the faith to rely on this, and you ask how only one crop can be enough for so long, God promises to ordain His blessings for you to such an extent that the prosperity will be plain enough to set your mind at ease (Sfomo).

Chazon Ish explains that the Torah does not mean to guarantee that everyone will be prosperous and well fed despite the restrictions of Shemittah. Rather, the verse assures Israel that, contrary to those who see only the laws of nature, it will not be automatic that those who do not work will have no food; there will be a general blessing upon the Jewish people who observe these laws. However, as always, the sins of individuals can cause them to forfeit the blessing, and some people may suffer because of the actions of their neighbors (Chazon Ish, Shevi'is 18:4).

21. לְשְׁלְשׁ הַשְּׁנִים — For the three-year period. The sixth-year crop will suffice for parts of three calendar years: the sixth year from Nissan until the end of the year, throughout the

- seventh year, and at least until Nissan of the eighth year, when the new winter crop will be fully grown (Rashi).
- 23-34. Redemption of land. As noted above (vs. 14-15), an ancestral field can be sold only for the number of crops it will yield until the Jubilee Year, when it reverts to its original owner. The following passage places responsibility upon relatives of an impoverished seller to redeem the land even before then and return it to its original owner. As long as the family can raise the money to pay fair value for the field, the purchaser is required to sell it to them. This law is a further expression of the principle that the land is God's, and cannot be sold in perpetuity, as the passage begins, for you are sojourners and residents with Me.
- 25. מְאַחְוֹתוּ Becomes impoverished. . . part of his ancestral heritage. One should not sell his ancestral plot unless he becomes impoverished, and even then he should try not to sell all of it (Rashi; Sifra).
- 27. בְּחַשְׁב. Then he shall reckon. For example, if he bought it with ten crops remaining before the Jubilee, then each crop is worth one-tenth of the purchase price (Rashi).
- 29. ביר מושב עיר חומה A residence house in a walled city. The verse refers to a home in a city that had a wall around it from the time of Joshua. The law of this redemption is almost diametrically opposed to that of a field or a home in an open town. Whereas a field cannot be redeemed for the first two years, but may be redeemed at any time thereafter, and a house in an unwalled city may be redeemed even

לבוקרוי ליואי בתי קרוי אחסנתהון פרקו עלם תהי לליואי: לגודי יפרוק מו ליואי ויפוק זביו ביתא וקרתא דאַחַסנתה בּיוֹבַלָא אַרִי בַתִּי קרוַי לִינאַי היא אַחַסְנַתַּהוֹן בַּגוֹ בַּנֵי יַשְׁרַאַל: לּרַ נַחַקַל רנח קרויהון לא יזדבן ארי אחסנת עלם הוא להון: לה וארי יתמספן אחור ותמוט ידה עמה ותתקף בה דיר ותותב (נ״א ידור ויתותב) ויחי עמר: לולא תסב מנה חבוליא ורביתא ותרחל מאלהר ויחי אחור עמר: מית כספר לא תתו לה בחבוליא וברביתא לא תתן מיכלה: לחאנא יו אלהכון די אפקית יַתְכוֹן מֶאַרְעַא דִמְצְרַיִם לְמִתַּן לְכוֹן ית אַרעַא דכנען למהוי לכון לאַלַה: לט נאַרי יתמספן אחור עמר ויזרבן לר לא תפלח בה פלחן עבדין: מכאגירא כתותַכָא יהֵי עִמַּך עַד שַתַא דיובלא

לבּ וְעָרֵי הַלְּוֹיָם בָּתִי עָרֵי אֲחָזָתָם גְּאָלַת עוֹלֶם תִּהְיֶה לֵלְוֹיֶם:

לֹּ וְאֲשֶׁר יִגְאַל מִן־הַלְּוֹיִם הָוֹא אֲחָזָתָם בְּעִוֹך בְּנִי יִשְׂרָאַל:

לֹּ וְאֲשֶׁר יִגְאַל מִן־הַלְוֹיִם הָוֹא אֲחָזִּתָם בְּתִוֹך בְּנִי יִשְׂרָאַל:

לֹּ בְּנֵשֶׁר וְבְּמַרְבָּית לָא־תִתַּן אָכְלֶךְ: אֲנִי וְעָהֶרְ וְהֵיְהַלָּם הָוֹא אֲחָזָתִם בְּתִוֹךְ בְּנִי יִשְׁרָאַל:

לֹּ בְּנֵשֶׁר וְבְּמַרְבָּית לָא־תִתַּן אָכְלֶךְ: אֲנִי יהוה אֱלְהֵיכָם

לֹּם בְּנִית לָא־תִתַּן אָכְלֶךְ: אֲנִי יהוה אֱלְהֵיכָם

לֹּם בְּנִית לָא־תִתַּן אָכְלֶךְ: אֲנִי יהוה אֱלְהֵיכָם

לִּם בְּנִית לָא־תִתַּן אָכְלֶךְ: אֲנִי יהוה אֱלְהִיכָּם

לִּם בְּנִית לָא־תִתְּן בְּנִיתְ לָא־תִּעָּן בִּיִּילְ בִּיִּי בְּחָיִי אָחָיִּךְ אַחְיִּךְ מִצְּיִים לָתֵת לָּכֶם אֶתִר לִּכְּם אָתִר בְּבְּבְּית לְבִית לָא־תִּעְלָבְי בְּנִי בְּתַּיְנִית לָעָם בִּבְּית לִיִּים בְּתִּיל בְּבָּית וְעָבִיר בְּנִי בְּעָבִית לִיִּתְ בְּבָּית בְּעִבְית לִיתְּלְבִּית בְּיִבְּית לְבִיתְ בְּבְּית בְּבִּית לְאַרְיִים בְּתִוֹי עִמָּרְ בִּבְּית בְּבִּית לְּאִים בְּנִית לִיא־תִּעַן אָבְלֶּרְ: אֵבִּיי יהוה אֱלְיִים בְּנִי בְּבָּעְשְׁרְ וִּבְּבְייִם לְנִיתְ לָּאִיתִּן אָבְיוֹת לְּבִיתְ בְּבְּיִים לְתִּת בְּבְּיתְ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּיוֹת לְּבִיתְ בְּבְּיוֹת לְיִים בְּנֵעִי עִנְייִ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹת לְּבִיתְ בְּבְּבְיִי בְּבְּיוֹת לְּבָּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹת לְנִבְּבְּית בְּבִיתְ בְּבְּיִים לְּבְיוֹת לְבִיתְרְבִּית לְבִיבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבִית בְּבִּיוֹת לְבִיבְּבִית בְּבְּיוֹבְּבְיוֹת בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹת לְּבְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹת לְבִּבְּית בְּבְּיוֹת בְּבְּיוֹת בְּבְּבְיוֹת בְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹת לְּבִים בְּבְּיוֹם בְּבְיתְים בְּבְיוֹת בְּבְּבְיתְים בְּבְּבְיוֹת בְּבְּבְיתְ בְּבְּיוֹבְם בְּבְּבְיוֹם בְּבְּיתְ בְּבְּיבְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְבְיוֹ בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְית בְּבְּבְבְים בְּבְּיוֹב בְּבְבְּים בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹב בְּבְּיוֹת בְּבְּבְבְיוֹבְיבְיוֹם בְּבְבּיוֹם בְּבְּיוֹב בְּבְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹם בְּבְבְיוֹים בְּבְּתְיוֹב בְּבְבְּבְיוֹים בְּבְבְבוּבְיוֹבְיבְבְיוֹם בְּבְבְבְיוֹים בְּבְּבְבְיבְּבְיבְּבְיוֹם בְּבְּבְיבְים בְּבְבּבּים בְ

ששי [רביעי]

ָּיָלָיוּן אָתֶיּן עִּנָּוּן וְנִּקְיבֵּוֹ אָן יִא נִנְּצְּרָוּ בְּּוּ צְּרְיִינְ מַעֲבֶר: כְּשֵׂבֵיר כִּתוֹשֵׁב יָהָיֵה עִמֵּךְ עַד־שְׁנַת הַיּּבֵּל

1//25

היד. למה זה דומה. למשחוי שעל החמור, עודהו על החמור וס"ח במהומו). חחד תופס בו ומעמידו. נפל לארז, חמשה אין מעמידין אותו (שם פרשתא ה:א): גר ותושב. אף אם הוא גר או מושב, ואיזהו מושב, כל שהבל עליו שלא לעבוד ע"ז ואוכל נכלות (שם): (לו) [נשך ותרבית. חד שווינהו רבנן ולעבור עליו בשני לאוין (ב"מ ס:):) ויראת מאלהיר. לפי שדעתו של חדם נמשכת חתר הרבית והשה לפרוש הימנו, ומורה לעלמו היתר בשביל מעותיו שהיו בטלות אללו, הולרך לומר ויראת מאלהיד. או התולה מעותיו בנכרי כדי להלוותם לישראל ברבית הרי זה דבר המסור ללבו של אדם ומחשבתו, לכך הולרך לומר ויראת מאלהיך (שם נת:): (לח) אשר הוצאתי וגו׳, והבתנתי ביו בכור לשחינו בכור. חף חני יודע ונפרע מו המלוה מעות לישראל ברבית ואומר של נכרי הם (שם סא:). דבר אחר, אשר הוצאתי אתכם מארץ מצרים. על מנת שתקבלו עליכם מלותי (ת"כ שם ג) אפילו הן כבדות עליכם: לתת לכם את ארץ כנען. נשכר שחקבלו מלוחי: להיות לכם לאלהים. שכל הדר בחרץ ישראל חני לו לחלהים, וכל היולח ממנה כטובד ע"ז (ח"כ שם ד: כתובות הי:): (לט) עבורת עבד. עבודה של גנאי שיהא ניכר בה כעבד, שלא יוליך כליו אחריו לביח המרחז ולא ינעול לו מנעליו (ח"כ פרק זיב): (מ) בשביר בתושב. עבודת קרקע ומלחכת חומנות כשחר שכירים התנהג כו: עד שנת היובל. חם פגע כו יוכל לפני שם שנים היוכל מוליחו (שם ד):

ולב) וערי הלוים. ארבעים ושמנה עיר שנקנו להם: גאלת עולם. גואל מיד ואפילו לפני שתי שנים. אם מכרו שדה משדותיהם הנתונות להם באלפים אמה סביבות הערים, או אם מכרו בית בעיר תומה, גואלין לעולם ואינו חלוע לסוף שנה (ת"כ שם דיה: ערכיו שם): (לג) ואשר יגאל מז הלוים. ואם יהנה בית או עיר מהס: ויצא ביבל. אותו ממכר של בית או של עיר וישוב ללוי שמכרו, ולא יהיה חלוט כשאר בתי ערי חומה של ישראל, וגאולה זו לשוו מכירה. דבר אחר לפי שנאמר גאולת עולם חהיה ללוים. יכול לא דבר הכתוב אלא בלוקח ישראל שהנה בית בערי הלוים, אבל לוי שהנה מלוי יהיה תלוט ח"ל ואשר יגאל מן הלוים, אף הגואל מיד לוי גואל גאולת עולם (ת"כ שם ו: ערכיו שם): ויצא ממבר בית. הרי זו מלוה אחרת, ואם לא גאלה יולאה ביובל, ואינו נחלט לסוף (שנה) כבית של ישראל (ת"כ שם ז: ערכין לג.): כי בתי ערי הלוים היא אחזתם. לא היה להם נחלת שדות וכרמים אלא ערים לשבת ומגרשיהם. לפיכד הם להם במהום שדות ויש להם גאולה כשדות, כדי שלא תופקט נחלתם מהם (ת"כ שם ח): (לד) ושדה מגרש עריהם לא ימכר. מכר גזכר, שחם הקדים כן לוי חת שדהו ולח גחלה ומכרה גובר. אינה יולאה לכהנים ביובל כמו שנאמר בישראל ואם מכר את השדה לאיש אחר לא יגאל עוד (להלן כז:כ) אבל בן לוי גואל לעולם (ח"כ שם ה.ע): (לה) והחזקת בו. אל תניחהו שירד ויפול ויהיה קשה להקימו אלא חזקהו משעת מוטת

immediately, a house in a walled city can be redeemed only until the first anniversary of the sale. Thereafter, it remains the property of the buyer in perpetuity (Rashi; Sifra).

**32-34.** Levite cities. The Levites did not receive provinces, as did the other tribes. Instead, they were given forty-eight towns scattered around the country, each of which was surrounded by a ring of open land, two thousand-cubits wide (see *Numbers* 35:1-8). The following laws apply to sales of both houses and open fields in the Levite cities, whether the particular property was owned by a Levite or it had been inherited by an Israelite from a Levite ancestor (*Rambam*, *Hil. Shemittah V'Youel* 13:8-9).

32. בְּאֶלֶת שוֹלָם — An etemal right of redemption. Any part of the Levite property may be redeemed immediately or years later, whether it is a house or a field, and whether the city is walled or open (Rashi; Sifra).

33. וְאָשֶׁר יִגְאַל מִן־הַלְוִיִם — And what one will buy from the

Levites. Although the word אַאַל generally means will redeem, the word also can be rendered will buy, and that is the sense in which it is used in our verse (Rashi).

הוא אחות — That is their ancestral heritage. Since the Levites' only heritage in *Eretz Yisrael* is their cities and the surrounding area, they cannot be deprived permanently of any part of their property (*Rashi*).

34. אַמְּבֶּר — May not be sold. The sense of the verse is not that the fields may not be sold at all, for they can be. Rather, this means that such Levite property reverts to its original owner in all cases, even in cases where an Israelite would lose his property. There are two ways in which an Israelite would lose his right to the property forever: (a) If an Israelite consecrated a field to the Temple treasury, and did not redeem it; or (b) if he consecrated his field to the Temple treasury, and the Temple treasurer sold it before the original owner or his relatives redeemed it. In both of the above cases the field

Levite 32 As for the cities of the Levites, the homes in the cities of their ancestral heritage, the Levites shall Cities have an eternal right of redemption. 33 And what one will buy from the Levites — a home that has been sold or the city of its ancestral heritage — shall go out in the Jubilee year; for the homes of the Levite cities, that is their ancestral heritage among the Children of Israel! 34 But the fields of the open land of their cities may not be sold; for it is an eternal heritage for them.

Preventina

35 If your brother becomes impoverished and his means falter in your proximity, you shall Poverty strengthen him — proselute or resident — so that he can live with you. 36 Do not take from him interest and increase: and uou shall fear your God — and let your brother live with you,  $^{37}$  Do not give him your money for interest, and do not give your food for increase, 38 I am HASHEM, your God Who took you out of the land of Egypt, to give you the land of Canaan, to be God unto you

<sup>39</sup> If your brother becomes impoverished with you and is sold to you: you shall not work him with slave labor. 40 Like a laborer or a resident shall he be with you: until the Jubilee Year

would not go back to an Israelite owner in the Jubilee Year: instead, it would be divided among the Kohanim when Yovel comes (27:20-21). Levite fields are an exception to the rule: they always revert in Youel (Rashi; Sifra).

35-38. Preventing poverty. Rambam rules that the highest form of charity is to step in with help to prevent a person from becoming poor. This includes offering him a loan or employment, investing in his business, or any other form of assistance that will avoid poverty. The basis for this principle is the commandment in our passage: you shall strengthen him (Hil, Matanos Aniyim 10:7).

35. ובי־ימוּה אחיה — If your brother becomes impoverished. Your fellow Jew has begun to lose his money, but has not yet become poor. It is your responsibility to slow his decline and help him regain his prosperity. The verse refers to him as אחיר, your brother, a more intimate term than עמיתר, your fellow (literally, one of your people).

The teaching cited by Rashi is basic in the life of both the individual and the nation. It is much harder for someone to emerge from bankruptcy than for him to be helped before his business fails. Nevertheless, as the later passages show, no matter how low a person falls, his fellow Jews have the responsibility to help him. So, too, in the history of the nation. Though Israel has suffered countless reversals in its history, none of them is cause for despair. When the national destiny slides downward in one part of the world, Jews in more secure places must step forward to help. And when all seems to be lost, it never is. Just as God built worlds and destroyed them, and built anew (Bereishis Rabbah 3:9), so the Jewish nation has suffered appalling defeats, but always starts agains and perseveres (R' Yosef Dov Soloveitchik).

עמַר...עמַר — In your proximity [lit., with you]... with you. The verse stresses twice that you must regard his plight as with you - not as something that is unrelated to your own welfare. Both of these expressions bring home the importance of everyone feeling a responsibility to help him.

והַחֵוּקתּ בּו — You shall strengthen him. Do not wait until he becomes poor. When a donkey's load begins to slip from its back, even one man can adjust it and keep the donkey from falling. But once the animal has fallen, even five people cannot get it back on its feet (Rashi; Sifra).

בר וחושב — Proselyte or resident. As used here, a proselyte is

someone who has accepted all the commandments and become a Jew גר צדקן. A resident is a non-Jew who has accepted the seven Noahide commandments וגר תושבן. As the Sages express it, איוהוּ תושב? כַּל שַּקבַּל עַלַיו שָלא לַעבוד עבורה זַרָה ואוכל נבלות. Who is a resident? Anyone who undertook not to worship idols, but who may eat non-kosher meat (Rashi: Sifra).

36. נשה ותרבית — Interest and increase. These two terms are synonymous. In effect, therefore, the prohibition against interest is mentioned twice, so that those who charge or pay it are in violation of two commandments (Rashi: Sifra).

Kli Yakar suggests that the word נשך, interest, is derived from the same root as גשיכה. biting, and describes what happens to the borrower; the transaction bites into his wealth. The word מרבית increase, describes what happens to the lender; his fortune increases.

ויראת מאלהיך — And you shall fear your God. Without this fear, it would be difficult to restrain someone from taking interest, because it seems reasonable to receive something in return for the use of one's money.

**38. אשר־הוצאתי אתכם** Who took you out. Just as in Egypt God differentiated between the firstborn and those who were not firstborn, so, too, He will know if someone has illegally accepted interest, no matter how he tries to launder the transaction. Alternatively, God liberated us from Egypt so that we would accept all of His commandments, even the difficult ones, such as the prohibition against charging interest (Rashi; Sifra).

39-43. A Jew's Jewish "slave." Although the Torah gave Jewish men the right to sell themselves to fellow Jews, they are not slaves in the generally accepted sense of the word. They do not lose their status in the religious or civil community, and in only one case are they excused from a commandment: Under limited circumstances, their masters may mate them with non-Jewish slavewomen (see Exodus 21:4). Rather than slaves, they are "indentured servants," who, for a specific period of time, are not free to resign their employment, but whose masters must treat them with such delicacy and consideration that the Sages said (Kiddushin 15a), "One who buys himself a slave buys himself a master."

39. לא־תַעבר בּו עַבַּרָת עָבֶר — You shall not work him with slave labor. Do not assign him to do the sort of degrading tasks that would be given only to a slave, such as having him bring

יפלח עמה: מא ויפוק מעמה הוא ובנוהי עמה ויתוב לורעיתה ולאחסנת אבהתוהי יתוב: מבארי עבדי אנון די אפקית יתהון מארעא דמצרים לא יזדבנון זביני עבדין: מגלא תפלח בה בקשיו ותדחל מאלהר: מרועבדה ואמתר די יהון לה מן עממיא די בַסְחַרַנֵיכוֹן מִנָּהוֹן תִקנוֹן עַבְדִין וַאֲמִהַן: מהואף מבני תותביא ערליא דדירין עמכון מנהון תקנון ומזרעיתהון די עמכון די אתילידו בארעכון ויהון לכון לאחסנא: מוותחסנון יתהון לבניכון בַּתַרִיכון למירת אַחַסְנַא לעלם בהון תפלחון ובאחיכון כני ישראל גבר באחוהי לא תפלח בה בקשיו: מונאַרֵי תַּדְבֶּק יַד עַרֶל וְתוֹתַב עַמַּךְ מוּ ויתמספן אחור עמה ויודבן לדיר ותותב עמה או לארמי זרעית גיורא: מתבַתר הַיִּזְהַבּן פָּרקנָא תִהֵי לֵה חַד מאחוהי יפרקנה: מטאו אח אבוהי או בַר אַח אַבוּהִי יִפָּרָקנָה אוֹ מְקַרִיב בְּשְׂרָה מזרעיתה יפרקנה או דתדבק ידה וְיִתְפָּרָק: נוִיחַשֵּב עם זַבְנָה מְשַׁתַא הַאַזרָבּן לַהּ עַר שַתַּא דִיוֹבַלַא ויהֵי כַּסָף וָבִינוֹהָי בִּמִנְיַן שְׁנַיַּא כִּיוֹמֵי אֲגִירַא יָהָי עַמֵה: אַ אָם עוד סְגִיוּת בַּשְׁנַיַא לְפוּמְהָן יַתִיב פַּרַקַנָה מַכַּסָף זְבִינוֹהָי: נבּוָאָם זער ישתאר בשניא עד שתא דיוכלא

מא יעבד עמַר: וַיַצַא' מֵעמַר הוא וּבָנַיו עמון ושַב' אֵל־ משפחתו ואל־אַחוַת אַבתיו יַשִּוב: כֵּי־עַבַדֵי הֶם אַשֵּר־ הוצאתי אתם מארץ מצרים לא ימכרו ממברת עבד: מנימר לא־תִרְדֶה בָוֹ בְּפֶּרֶךְ וְיָרֵאתָ מֵאֱלֹהֶיךּ: וְעַבְדָּךָ וַאֲמַתְךָּ אַשֵּר יָהִיוּ־לֵךְ מֵאָת הַגּוּיִם אָשֶר סְבִיבְתֵיבֶם מֵהֶם תִקְנְוּ מה עבר ואַמַה: וְגַּם מִבְּנֵי הַתִּוֹשָׁבִים הַגָּרֵים עִמָּבֶם מֵהָם מה תַקנוּ ומִמַשְׁפַּחָתַם אָשֵר עִמַבֶּם אָשֵר הוֹלִידוּ בָּאַרְצָבֵם מ וָהַיִּוּ לַבֶּם לֵאַחָזָה: וָהָתְנַחַלְמֵּם אֹתַם לִבְנֵיבֵם אַחַרִיכַם ַלַרֶשֶׁת אֲחָוָה לִעלָם בַּהֵם תַּצִבְרוּ וֹבְאַחֵיכֵם בְּנֵי־ ירי מעמים מ ישַראַל אַיש בָּאַחִיו לִא־תִרְדֵּה בִּוֹ בְּפֵּרֶךְ: שביעי תַשִּּׁיג יַד גֵר וְתוֹשֵב עִמַּך וּמֵך אַחֶיךּ עִמְּוֹ וִנִּמְבַּּר לְגֵר מו תושב עמר או לעקר משפחת גר: אַחַרֵי נִמְבַּר גִּאָלָה מושב עמַר או לעקר מט תַהְיֵה־לָּוֹ אָחָד מֵאָחָיו יִגָאַלֵנוּ: אִוֹ־דֹדוֹ אָוֹ בַּן־הֹדוֹ יָגָאַלֶנוּ אָו־מִשָּאָר בְּשַׁרֶוּ מִמְשָׁפַּחָתִוּ יִגָּאַלֵנוּ אָו־הָשֵּׁינָה ַ יַדְוֹ וְנָגָאַל: וְחָשַׁב' עָם־קֹנֶהוּ מִשְׁנַת' הָמֵּכְרוֹ לוֹ עֻד שְׁנַת הַיּבֵל וָהַיַּה בֵּסֵף מִמִכָּרוֹ בִּמִסְפַּר שַׁנִים כִּימֵי שָׁכִיר גאַ יֶהָיֶה עָמָוֹ: אָם־עוֹד רַבְּוֹת בַּשַׁנִים לְפִיהֶן יַשִׁיב גָּאָלֵתוֹ 🗚 🖈 ב מַכַּסָף מִקנָתוּ: וַאִם־מִעָּט נִשְאַר בַּשַׁנִים עַד־שָׁנַת הַיּבַל 🚉

אותם לבניכם. והתנחלתם כמו והתחזקתם: [איש באחיו. להביא נשיא בעמיו ומלך במשרתיו שלא לרדות בפרך:] (מז) יד גר ותושב. גר והוא תושב, כתרגומו ערל [ו]חותב, וסופו מוכית, ונמכר לגר חושב: ובי תשיג יד גר ותושב עמך. מי גרס לו שיטשיר דבוקו טמך (ת"כ פרק ה:ח): ומך אחיך עמו. מי גרס לו שימוך דבוקו עמו ע"י שלמד ממעשיו (שם): משפחת גר. זה הוא טובד כוכבים, כשהוא אומר לעקר זה הנמכר לעבודה זרה עלמה (שם: ב"ק קיג:) להיות לה שמש, ולא לאלהוח חלח לחטוב עלים ולשחוב מים: (מח) גאולה תהי לו. מיד, חל חניחהו שיטמע ות"כ שם): וג) עד שנת היובל. שהרי כל פלמו לא הנאו אלא לפובדו עד היובל. שהרי ביובל ילא כמו שנא' למטה וילא בשנת היובל (פסוק נד) ובנכרי שתחח ידך הכתוב מדבר. ואטפ"כ לא תבא טליו בטהיפיז. מפני חלול השם. אלא כשבא ליגאל ידקדק בחשבון (ת"כ פרק ט:ב־ג; ב"ק קיג .־קיג :) לפי המגיע בכל שנה ושנה ינכה לו הנכרי מן דמיו. אם היו טשרים שנה משנמכר עד היובל וקנאו בעשרים מנה, נמלא שקנה הנכרי עבודת שנה במנה, ואם שהה זה אללו חמש שנים ובא ליגאל ינכה לו חמשה מנים ויתן לו העבד חמשה עשר מנים, וזהו: והיה כסף ממברו במספר שנים בימי שביר יהיה עמו. חשבון המגיט לכל שנה ושנה יחשוב כחלו נשכר עמו כל שנה במנה וינכה לו: (נא) אם עוד רבות בשנים. עד היוכל: לפיהן. הכל כמו

(מא) הוא ובניו עמו. אמר רבי שמעון אם הוא נמכר בניו מי מכרן אלא מכאן שרבו חייב במזונות בניו (שם ג; קידושין כב.): ואל אחזת אבותיו. אל כבוד אבוחיו ואין לאלולו בכך (ח"כ שם ד; מכות יג.): אחזת. חזקת (שם): (מב) בי עבדי הם. שטרי קודם (ח"כ פרשתה ו:ה): לא ימברו ממברת עבד. בהכרזה, כהן יש טבד למכור, ולא יטמידנו על אבן הלקח (שם): (מג) לא תרדה בו בפרך. מלאכה שלא לנורך כדי לענותו. אל תאמר לו החם לי את הכום הזה והוא אינו לריך, עדור תחח הגפן עד שאבוא. שמא חאמר אין מכיר בדבר אם לנורך אם לאו ואומר אני לו שהוא לנורד. הרי הדבר הזה מסור ללב, לכך נאמר ויראת (שם כ): (מד) ועבדך ואמתך אשר יהיו לך. אם חאמר אם כן במה אשחמש (שם ג) [בעבדי איני מושל, בז' אומות איני נוחל, שהרי הזהרתני לא חחיה כל נשמה (דברים כ:מז) אלא מי ישמשני]: מאת הגוים. הס יהיו לך לעבדים: אשר סביבתיכם. ולא שכתור גכול ארלכם (ח"כ שם) שהרי בהם אמרתי לא תחיה כל נשמה: (מה) וגם מבני התושבים. שבאו מסביבוחיכם לישא נשים בארלכם וילדו להם, הבן הולך אחר האב ואינו בכלל לא תחיה אלא אתה מותר לקנותו בעבד (שם ד: קידושין סז:): מהם תקנו. אותם תקנו: (מו) והתנחלתם אתם לכניכם. החזיקו בהם לנחלה לנורך בניכם אחריכם. ולא יחכן לפרש הנחילום לבניכם, שא"כ היה לו לכחוב והנחלתם

his master's personal effects to the bathhouse or put shoes on his master's feet. Rather, he should be assigned to skilled work or field labor, like hired help (Rashi; Sifra).

41. הוא וְּבְנִית — He and his children. Under no circumstances do the Jewish children of a Jewish slave ever belong to his master; even those born to his Jewish wife during his period of servitude are free. Rather, this verse teaches that during

one's slave years, his master is responsible for the upkeep of the slave's family. It is this reliance upon the master that he and his children leave when the slave years end (Rashi; Sifra).

42. עָבְרִי מִמְכֶּרְת עָבֶּר They are My servants... they shall not be sold in the manner of a slave. Since a Jew is owned only by God, it is sacrilegious to sell him on an auction block (Rashi; Sifra); rather, he must be

"Slave"

A Jew's shall he work with you. 41 Then he shall leave you, he and his children with him: he shall return Jewish to his familu, and to his ancestral heritage shall he return, 42 For they are My servants, whom I have taken out of the land of Egypt; they shall not be sold in the manner of a slave. 43 You shall not subjugate him through hard labor — you shall fear your God.

44 Your slave or your maidservant whom you may own, from the gentiles who surround you. from among them you may purchase a slave or a maidservant. 45 Also from among the children of the residents who live with you, from them you may purchase, from their family that is with uou, whom they begot in your land; and they shall remain yours as an ancestral heritage 46 You shall hold them as a heritage for your children after you to inherit as a possession, you shall work with them forever; but with your brethren, the Children of Israel — a man with his brother uou shall not subjugate him through hard labor.

<sup>47</sup> If the means of a soiourner who resides with you shall become sufficient, and your brother becomes impoverished with him, and he is sold to an alien who resides with you, or to an idol of a soiourner's familu: 48 after he has been sold, he shall have a redemption: one of his brothers shall redeem him: 49 or his uncle, or his cousin shall redeem him, or a relative from his familu shall redeem him: or if his own means become sufficient, he shall be redeemed. 50 He shall make a reckoning with his purchaser from the year he was sold to him until the Jubilee Year: the money of his purchase shall be divided by the number of years, he shall be regarded with him like the years of a laborer, 51 lf there are yet many years, he shall repay his redemption accordingly from the money of his purchase. 52 And if there are few years left until the Jubilee Year.

sold discreetly and with dignity (Rambam, Hil. Avadim 1:5).

- 43. לא־תרדה בו You shall not subjugate him. Though a Jew who sells himself as a slave deserves to be subjected to the indignities of having a master, nevertheless he remains a servant of God and cannot sell himself completely. Therefore, the verse limits the owner's dominion] (Sforno). Do not seek to break the Jewish slave's body and spirit by ordering him to perform difficult tasks that have no useful purpose, such as ordering him to boil water when there is no need for it; or tasks whose duration is ill defined, such as ordering him to "keep digging around this tree until I come back" (Rashi: Sifra). Rambam elaborates that it is forbidden to have him work merely to "keep him busy" (Hil. Avadim
- 44-46. Non-Jewish slaves. Having said that an owner's rights over his Jewish slaves are severely limited, the Torah states that one may purchase slaves from among the surrounding nations. Such slaves become the property of their owners.
- 47-55. Jews owned by non-Jews. The ultimate degradation is for a Jew to be sold as a slave to a non-Jewish resident of Eretz Yisrael. In that unpleasant case, the Torah places a responsibility upon his kinsmen to redeem him, but they must do so without depriving the owner of his legitimate property rights.
- 47. גר וְתוֹשֶׁב עִמֶּך A sojourner who resides with you. This is a non-Jew who has undertaken to observe the seven Noachide laws, and is therefore permitted to reside in *Eretz* Yisrael.
- גר מְשְׁפַּחַת גֵּר To an idol of a sojourner's family. The Jew sold himself to be a menial servant of a temple, such as a

woodchopper or a waterdrawer (Rashi; Kiddushin 20a).

- **48. אחרי נמבר** After he has been sold. It was very wrong for the Jew to sell himself to a non-Jew, and his brethren might feel that he has forfeited his right to their mercy, but the Torah disagrees. Even after he has been sold, we are commanded to redeem him (Sforno).
- היהילו He shall have a redemption. As the passage indicates below, a Jew owned by a non-Jew is required to work until the Jubilee Year when he goes free by Torah law — but his brethren should not permit him to remain a slave for that long, It is their duty to redeem him as soon as possible, lest he assimilate among the gentiles. Nevertheless, the Torah does not permit the Jewish authorities to free their fellow Jew by force. They must give his owner fair compensation (Rashi; Sifra).
- 50. וחשב עם־כנהו He shall make a reckoning with his purchaser. From this requirement that the owner must be paid fair value, the Sages prove that it is forbidden to steal from a non-Jew (Bava Kamma 113b). The Tosefta teaches that it is worse to steal from a non-Jew than from a Jew, because if a Jew is victimized by his fellow, he will not condemn all Jews or lose his faith in God. [He will say that the individual who cheated him is dishonest, but not that he is a reflection on the Torah or its Giver.] But if a Jew cheats a non-Jew, the victim will rail against the Torah and God. Such dishonesty will result in the cardinal sin of desecration of the Name (see 22:32). For this reason, Jacob instructed his sons to return the money that they found in their sacks when they returned from Egypt (Genesis 43:12); he wanted to sanctify God's Name by demonstrating the integrity of His people (R' Bachua).

גי וְחַשַּב־לֶּוֹ כְּפִי שָׁנָיוֹ יָשֶׁיב אֶת־גְּאֻלֶּתְוֹ: בִּשְׁכִיר שָׁנָה יִהְיֶה עִמְּוֹ לְא־יִרְדֶנּוּ בְּפֶּרֶךְ לְעִינֶיךְ: וְאִם־לָא מִּטִיר יַּיְנָה עִמְּוֹ לְא־יִרְדֶנּוּ בְּפֶּרֶךְ לְעִינֶיךְ: וְאִם־לָא בִּשְׁנַת הַיּבֵּל הְוֹא וּכְנֵיוֹ עִמְּוֹ: כִּי־לִי בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל עֲכָדִים עֲכָדִי הֵם אֲשֶׁר־הוֹצֵאתִי אוֹתָם בּוֹ ״ מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם אֲנָי יהוֹה אֱלְהֵיכֶם: לֹא־תַּצְשׁׁוּ לָבֶׁם אֲלִייִם וּפֶּסֶל וּמַצַבָּה לְא־תָקִימוּ לָבֶׁם וְאֶבֶן מַשְּׂבִּית לְא תְּהִינִם וְאֶבֶן מַשְׂבִּית לְא תְּהִינָם: בְּאַרְצְבֶּם לְהִשְׁמַרוּ וּמִקְּדָּשִׁי תִּינָאוּ אֲנִי יהוֹה אֱלְהֵיכֶם: בְּאַרְעֵי הִשְׁמֹרוּ וּמִקְּדָּשִׁי תִייָרָאוּ אֲנִי יהוֹה:

ייַחַשֶּׁב לְּהַ בְּפִנּם שְׁנוֹהִי נָתָב יָת פְּרְקְנָה: נּבַּאָגִיר שְׁנָא בִּשְׁנָא יְהִי עִמְּהְ לָא יִפְלַח נְּבַּאָנִין וְיִפּוֹק בְּשְׁתָא רְיוֹבֵלְא הּוּא וּבְנוֹהִי עְמָה: נְּה אֲבִי רִילִי בְנִי יִשְׁרָאֵל עַבְרוּן עְמָה: נִּה אֲבִי רִילִי בְנִי יִשְׁרָאֵל עַבְרוּן עְמָה: נִּה אֲבִי רִילִי בְנִי יִשְׁרָאֵל עַבְרוּן עְמָה: נִּה אֲבִי רִילִי בְנִי יִשְׂרָאֵל עַבְרוּן עַמְּה: נִּה אֲבִי רִילִּי בְנִי יִשְׂרָאֵל עַבְרוּן עְמָה: נִּה אֲבִי יִשְׁרָאַל עַבְרוּן עְמָה: נִּה אָבִי וְשִׁרָאוֹן לְמַחְאָר עְמָה: נִּה אָבִי וְשְׁרָא יִיִּ אַּלְּחָבוּן וְּלְבֵית מַקְּרְשִׁי תְּהוּן עְמָה: נִה אָבָי תַשְׁרוּן וּלְבֵּית מַקְּרְשִׁי תְּהוּן לְבוּן עָבְּיִי אָנָא יִיִּ:

נ״ז פסוקים. חטי״ל סימן. לאחוז״ה סימן.

סיכוסי: (נג) לא ידדנו בפרך לעיניך. כלומר וחסה רוחה: (נד) [ואם לא
יגאל באלה. כחלה הוח נגחל וחינו עמל בשם (קידושין טו:): הוא ובניו עמו.
הגוי חייב כמזוטת כניון: (נה) כי לי בני ישראל עברים. שטרי קודט: אני הי
הגוי חייב כמזוטת כניון: (נה) כי לי בני ישראל עברים. שטרי קודט: אני הי
אלהיכם. כל המשפבד בהן מלמטן כחלו משפבד [בהן] מלמטלן (ח"כ שם ד): (א)
לא תעשו לבם אלילם. כעבד זה הנמכר לנכרי, שלח יחמר החיל ורבי מגלה
שריות חף אני כמוסו, החיל ורבי שובד שבודת כוכבים חף חני כמוסו, החיל ורבי
מרות חף אני כמוסו, לכך כחמרו מקרחות הללו (שם ו). וחף הפרשיות הללו
מחלל שבת חף אני כמוסו, לכך כחמרו מקרחות הללו (שם ו). וחף הפרשיות הללו
נחמרו בתחלה הזהיר על השביעית, וחם חמד ממון ונחשד על השביעית

י מופו למכור מטלטליו, לכך סמך לה וכי חמכרו ממכר [מה כתיב ביה או קנה מיד וגו' דבר הנקנה מיד ליד]. לא חזר בו, סוף מוכר אחוזמו. לא חזר בו, סוף מוכר את ביתו. לא חזר בו, סוף מוכר את ביתו. לא חזר בו, סוף לוה ברבים. כל אלו האחרונות קשות מן הראשונות. לא חזר בו, סוף מוכר את שלמו. לא חזר בו, לא דיו לישראל אלא אפילו לנכרי (קידושין כ.): ואבן משבית. ל' כסוי כמו ושכותי כפי (שמות לגיבב). שמכסין הקרקע ברלפת אבנים: להשתחות עליה. אפילו לשמים, לפי שהשתחולה בפשוט ידים ורגלים היא ואסרה חורה למשות כן חוץ מן המקדש (ח"כ שם ה; מגילה כב:): (ב) אגי הי. לאמן לשלם שכר (ח"כ שם ו):

26

he shall reckon that with him; according to his years shall he repay his redemption. <sup>53</sup> He shall be with him like a laborer hired by the year; he shall not subjugate him through hard labor in your sight.

<sup>54</sup> If he has not been redeemed by these means, then he shall go out in the Jubilee Year, he and his children with him.

<sup>55</sup> For the Children of Israel are servants to Me, they are My servants, whom I have taken out of the land of Egypt — I am HASHEM, your God.

You shall not make idols for yourselves, and you shall not erect for yourselves a statue or a pillar, and in your land you shall not emplace a flooring stone upon which to prostrate oneself — for I am HASHEM, your God. <sup>2</sup> My Sabbaths shall you observe and My Sanctuary shall you revere — I am HASHEM.

THE HAFTARAH FOR BEHAR APPEARS ON PAGE 1177.

During non-leap years Behar is always read together with Bechukosai.

The Haftarah of Bechukosai is then read.

26.

1. לא־תְּשֵׁשׁוּ לֶּכְּם אֱלִילָם — You shall not make idols for yourselves. In this verse and the next, the Torah lists three primary symbols of our faith through which a person can remain strong spiritually: the avoidance of idolatry; the observance of the Sabbath, which is our testimony that God created heaven and earth; and reverence for the Temple, which expresses itself in the three annual pilgrimages. Through his adherence to these commandments, a Jew will find the strength to observe all the others, thereby preserving his faith in the most adverse circumstances (Ramban).

2. ומקרשי היראו — And My Sanctuary shall you revere. After the destruction of the Temple, this commandment applies to the synagogues and study halls that, in exile, take the place of the Sanctuary (Sforno).

This Masoretic בייז מסוקים. חטייל סימן. לאחווייה סימן. פּש — This Masoretic note means: There are 57 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics לאחווייה החם חטייל.

The first mnemonic, ""un, is the name of one of the families that returned to the Land after the Babylonian Exile (Ezra 2:56). That exile was caused, in part, by Israel's failure to observe Shemittah, so that those who returned symbolized the new resolve to observe the Sabbath of the Land The second mnemonic means "for a heritage," referring to Eretz Yisrael, the major topic of the Sidrah (R' David Feinstein).

<sup>53</sup>, לְּעֵינְיּך — In your sight. Jews are forbidden to stand by and tolerate the sight of their fellow Jew being subjugated harshly (Ibn Ezra).

## אונקלוס

נאָם בַּקַיַמֵי תַּהַכוּן וַיַת פַּקוֹדֵי תּטרוּן ותעבדון יתהון: - ואתן מטריכון בעדנהון ותתו ארעא עללתה ואילו חקלא יתו אבה: הויערע לכון דישא לקטפא וקטפא יערע לאפוקי בר זרעא ותיכלוז לחמבוו למשבע ותיתבוז לרחצו בארעבוז: וואָתֵן שַלַמַא בָּאַרעָא ותשרון ולית דמניד ואבטל חיתא בשתא מו ארעא ודקטלין בחרבא לא יעדון בארעכון: ותרדפון ית בעלי דבביכון ויפלון קדמיכון לחרבא: חוירדפון מנכון חמשא למאה ומאה מנכון לרכותא יַעַרְקוּזְ וַיָּפָּלוּזְ בַּעַלֵּי דְבַבֵּיכוֹן קַדַמִיכוֹזְ לחַרבָּא: טוֹאַתפּנֵי במימרי לאוטבא לכון ואפש יתכון ואסגי יתכון ואקם ית קימי עמכון: יותיכלון עתיקא דעתיק ועתיק מן קדם חדתא תפנון: אואתן

# פרשת בחקתי

, אם־בּחקתי תלכו ואת־מצותי תשמרו ועשיתם אתם: ונתתי גשַמִיכַם בַּעָחָם ונַתְנַה הַאַרץ יבולַה ועץ הַשַּרָה -יתו פריו: והשיג לכם דיש את־בַּצִיר וּבַצֵיר יַשִּיג את־זרע ואכלתם לחמכם לשבע וישבתם לבטח , בארצכם: ונתתי שלום בארץ ושכבתם ואין מחריד חַיֵּה רָעָה מִן־הָאָבץ וְחַרֵב לא־תַעַבר י בָּאַרְצְבֶם: וּרְדַפְתֵּם אֶת־אִיבִיבֵם וְנַפְּלוּ לְפָנִיבֵם לַחַרְב: חורדפו מכם חמשה מאה ומאה מכם רבבה יִרדְפוּ י ונפלו איביכם לפניכם לחרב: ופניתי אַלִיכֶּם וַהְפְּרֵיתִי אַתַבֶּם וָהַרְבֵּיתִי אַתָבֵם וַהַקֵּימתִי אַת־בִּרִיתִי אָתְּבֶם: ייא \*וַאַבַלתֵם יַשַׁן נושַן וִישַׁן מִפְנֵי חַדָשׁ תוֹצִיאוּ: וְנַתַתֵּי יֹיא \*וַאַבַלתַם יַשַׁן נושַן וִישַׁן מִפְנֵי חַדָשׁ תוֹצִיאוּ: וְנַתַתֵּי

\*נטלינטי

בתרב רעהו (שם): (ח) ורדפו מבם. מן התלשים שככם ולא מן הגבורים שככם (שם ד): חמשה מאה ומאה רבבה. וכי כך הוא התשבון והלא לא היה לריך לומר אלא מאה מכם שני אלפים ירדופו. אלא אינו דומה מועטין העושין את החורה למרוכין העושיו את התורה (שם): ונפלו איביבם וגו׳. שיהיו נופלין לפניכם שלא כדרד החרז (שם): (ט) ופניתי אליבם. חפנה מכל עסהי לשלם שכרכם. משל למה הדכר דומה, למלך ששכר פועלים וכו' כדחיתה בח"כ (שם ה): והפריתי אתבם. נפריה ורכיה (שם): והרביתי אתבם. נקומה זקופה (שם): והקימתי את בריתי אתכם. כרית חדשה, לא כברית הראשונה שהפרתם אותה אלא ברית חדשה שלא חופר. שנאמר וכרחי אם בים ישראל ואם בים יהודה ברים חדשה לא כברית ונו' (ירמיה לחנל־לב: ת"כ שם ו): (י) ואבלתם ישו נושו. הפירות יהיו משתמרין וטובים להתיישו, שיהא ישן הנושן של שלש שנים יפה לאכול משל אשתהד (ת"כ פרה נ:ח): וישו מפני חדש תוציאו. שיהיו הנרנות מלחות חדש והחולרות מלאות ישן, ולריכים אתם לפנות האולרות למקום אתר לתת החדש לתוכן (שם):

(ג) אם בחכתי תלבו. יכול זה היום המלוח כשהות חומר ותם מלוחי תשמרו וגו' הרי קיום המלוח אמור הא מה אני מקיים אם בחקחי תלכו שחהיו עמלים בחורה (ח"כ בתקותי פרשתת תיב): ואת מצותי תשמרו. הוו עמלים בתורה על מנת לשמור ולקיים (שם ה) כמו שנאמר ולמדתם אותם ושמרתם לעשותם (דברים ה:א): (ד) בעתם, בשנה שאיו דרך בני אדם לנאת כגוו ובלילי רבימית! בלילי שבתות (ח"כ פרק ח:ח): ועץ השדה. הן חילני סרק ועתידין לעשות פירות (שם ו): (ה) והשיג לכם דיש את בציר. שיהה הדיש מרובה וחתם עסוהים בו עד הבניר ונכליר תעסקו עד שעת הזרע (שם ז): ואבלתם לחמכם לשבע. חוכל המעח והוא מתברך במעיו (שם): (ו) ונתתי שלום. שמא תאמרו הרי מאכל והרי משתה חם אין שלום אין כלום, ת"ל אחר כל זאת ונחתי שלום בארץ מכאן שהשלום שקול כנגד הכל, וכן הוא אומר עושה שלום ובורא את הכל (ישעיה מה:ז; ברכות יא: ת"כ שם ח): וחרב לא תעבר בארצבם. אין לריך לומר שלא יבאו למלחמה. אלא אפי' לעבור דרך ארלכם ממדינה למדינה (ת"כ פרק ב:ג): (ז) לפניכם לחרב. איש

#### PARASHAS BECHUKOSAI

This Sidrah begins with the idyllic blessings that await the Jewish people if they live up to their covenant with God, and are thus worthy of God's esteem. It then proceeds to the חובחה, Admonition, a sobering account of punishments, frustrations, and curses that will be the inevitable outcome of any attempt to destroy the covenant. Indeed, though God's underlying mercy prevents all of these curses from befalling Israel in any one unbearable instant, a careful reading of Jewish history - and perhaps the twentieth century in particular — shows that they have taken place at various intervals, before and during the exiles. Just as the curses have come, however, so the final blessings will come, for the final words of the Admonition are God's irrevocable oath that He will remember His covenant with the Patriarchs and redeem His children.

Ramban (25:1) notes that the original covenant between God and Israel as a nation was made by the revelation at Sinai and the subsequent forty days during which God taught the Torah to Moses. Moses recorded these teachings in the "Book of the Covenant" (Exodus 24:4,7), and "rati-

fied" that covenant by means of offerings on behalf of the entire nation (ibid. 24:5-8). But the people broke the covenant by building and worshiping the Golden Calf, causing Moses to break the Tablets. After God accepted Moses' prayers and called him to Mount Sinai to receive the Second Tablets and be taught the Torah once more, it was necessary to ratify the covenant anew. This time, however, it was ratified not by means of offerings but by the stringent warnings of this chapter, which make starkly clear that not only Israel's prosperity but its very survival depends on loyalty to God and His commands.

#### 48 Miracles of blessing and curse.

The long list of blessings (vs. 3-13) and the even longer list of curses (vs. 14-43) could be misunderstood as an indication that there are many more curses than blessings. Actually, the blessings are given in general terms, and are therefore brief; the curses, however, are given in great detail, because they are intended to awe the people into obedience to God's will (Ibn Ezra v. 13).

# **PARASHAS BECHUKOSAI**

Miracles of and Curse

<sup>3</sup> If you will follow My decrees and observe My commandments and perform them: 4 then I will provide your rains in their time, and the land will give its produce and the tree of the field will Blessing give its fruit. 5 Your threshing will last until the vintage, and the vintage will last until the sowing: uou will eat uour bread to satiety and you will dwell securely in your land.

<sup>6</sup> I will provide peace in the land, and you will lie down with none to frighten you: I will cause wild beasts to withdraw from the land, and a sword will not cross your land. 7 You will pursue uour enemies; and they will fall before you by the sword. 8 Five of you will pursue a hundred. and a hundred of you will pursue ten thousand; and your enemies will fall before you by the sword. 9 I will turn Mu attention to you, I will make you fruitful and increase you: and I will establish Mu covenant with you.

10 You will eat very old grain and remove the old to make way for the new, 11 I will place

The commentaries follow two major approaches regarding why the Torah lists only material blessings, such as prosperity and military victory, rather than describe the spiritual rewards that await those who serve God:

- (a) The blessings and curses are all hidden miracles. There is no need for the Torah to state that people who engage in spiritual pursuits and serve God faithfully should receive spiritual rewards; it is quite natural that spiritual accomplishment should bring spiritual reward. But it is not natural that the study of Torah and the performance of mitzuos should earn for an entire people good health, prosperity, triumph over enemies, and all the other blessings described below. For example, is it natural that the observance of Shemittah will enable a hundred Jews to pursue ten thousand enemies, and that the violation of the Shemittah laws will cause the nation to be exiled and helpless? The Torah's intention, therefore, is to teach that obedience to God is of such magnitude that it will be rewarded miraculously (Ramban v. 11).
- (b) Material blessings are hardly the primary reward nor are material deprivations the primary punishment; only in the World to Come and Gehinnom can there be adequate reward and punishment. But someone who enjoys good health, prosperity, and security finds it much easier to perform the commandments that will earn him the infinite rewards of the World to Come. Therefore, God assures us that the person who serves Him with sincerity and joy will be granted all the blessings of this world, so that he can increase his service and earn even greater reward. Conversely, one who rebels will be punished with deprivation in this world so that it will be difficult for him to perform the commandments and earn a share in the World to Come (Rambam, Hil, Teshuvah 9:1).
- 3. אִם־בְּחֻקּתִי תֵּלֵבוּ If you will follow My decrees. The verse contains three phrases that seem to be repetitious. Their combined meaning is as follows: If you will follow My decrees by engaging in intensive Torah study, with the intention that such study will lead you to observe Mu commandments properly, and, if you actually do perform them, you will merit the blessings given in the following verses (Rashl; Sifra).
- 4. געמיכם בעתם Your rains in their time. Rains are needed

not only to irrigate crops. They affect the climate and water supply, and, consequently, human health (Ramban). The blessings will be so inclusive that the rains will come at times when they will not inconvenience people, such as the evening of the Sabbath, when people are not traveling (Rashi).

5. דַּיִש — Threshing. The prosperity will be so great that you will still be busy threshing your grain when the time comes to harvest your grapes, and you will still be occupied with your vintage when the time comes to sow next year's grain (Rashi).

The verse stresses that constant activity is part of the blessing. When people are busy, they feel fulfilled and their health is better, as the verse says, you will eat your bread to satiety, and they have neither the time nor the inclination to go abroad, as the verse says, you will dwell securely in your land. But when people are idle, they seek amusement and stimulation. They travel and lose the discipline of home. routine, and community. This increases the dangers of sin and has ill effects even on physical well-being (Haamek Davar).

6. שלום — Peace. By climaxing the above blessings with that of peace, the Torah teaches that peace is equivalent to all the other blessings combined (Rashi; Sifra).

וחרב לא־תעבר — And a sword will not cross. . . The blessing of peace will be so pervasive that armies will not even attempt to use Eretz Yisrael en route to battle in some other country (Rashi; Sifra).

- 8. חמשה מאה Five [of you will pursue] a hundred. If five Jews can pursue a hundred enemies, a ratio of 1:20, then a hundred Jews should pursue 2,000, not 10,000 as the verse states. This teaches that when more people are united in serving God, the more effective are their actions (Rashi; Sifra).
- 10. ישן נושן Very old grain. The stored crops of previous years will remain fresh and even improve with age, so that three-year-old grain will be superior to two-year-old grain. The verse continues that when the new crops come in, it will be necessary to shift the stored grain to make room for a new crop — so much abundance will there be (Rashi; Sifra).

יב מְשְׁכָּנֶי בְּתְוֹכְכֶם וְלְא־תִּגְעַל נַפְשָׁי אֶתְכֶם וְהִתְּהַלַּכְתִּי אֶנְי מְהְיִת לָהֶם עֲבָדִים וֵאָשְׁבֹר מֹטְת עֻלְּכֶם וֵאוֹלֵך אֶתְכֶם מִאֶבִי מִאָּרִים יהוָה אֱלְהִיכָם אֲשָׁבִר מֹטְת עֻלְּכֶם וֵאוֹלֵך אֶתְכֶם מְאָרָיִם מְאָרָיִם וָאָשְׁבֹר מֹטְת עֻלְּכֶם וֵאוֹלֵך אֶתְכֶם מְאַרָּים הַוֹאַשְׁבֹר מֹטְת עֻלְּכֶם וֵאוֹלֵך אֶתְכֶם קֹמִמְיִּוּת:

יי וְאִם־לָא תִשְׁמְעִּוּ לֵי וְלָא תַעֲשׁׁוּ אֵת כָּל־הַמִּצְוֹת הָאֵלֶּה:
יי וְאִם־לָא תִשְׁמְעִּוּ לֵי וְלָא תַעֲשׁׁוּ אֵת כָּל־הַמִּצְוֹת הָאֵלֶּה:
יי וְאִם־בְּחְקֹתֵי תְּמְאָסוּ וְאָם אֶת־מִשְׁפָּטֵי תִּגְעַל נַפְּשְׁכֶּם
יי וְאַם־בְּחְקֹתֵי תְּמְאָסוּ וְאָב לָהוּ אִיְבֵיכֶם וְנְתַתְּי פָנִי בָּכָּם הָּרִיתִי:
יי וְזַרְעְתֶּם לְּרִילְ זַרְעְכֶּם וַאֲכָלֻהוּ אִיְבֵיכֶם: וְנָתַתִּי פָנֵי בָּכָּם הַּיְּצִילֶם וְמִיןְ־
יי וְזַרְעְתֶּם לְּרִילְ זַרְעְכֶּם וַאֲכָלֻהוּ אִיְבֵיכֶם: וְנָתַתִּי פָנִי בָּנָם הְיִּבְיּתְ וְצִילָם וְאַרָּלְית עִינִים וּמְדִּרְתָּי בָּנִי בָּנָם וְאַין־
יי וְזַסְבְּתְ אֶתְכֶם: וְאָם־עִר־אֵלֶּה לָא תִשְׁמְעוּ לֵי וְנָסַפְּתִּי יִי עְבַּיִּלְ הַוֹּא תִשְׁמְעוּ לֵי וְנָסַפְּתִי עִּיבִיכֶם וְנִתְתָּי אֶת־גְּאָוֹן
יי לְיִסְרָה אֶתְכֶם: וְאָם־עַר־אֵלֶה לָא תִשְׁמְעוּ לֵי וְנָסַפְּתִי עִּים הְּיִבְּרְתָּי אֶת־גְּבֶם בָּבָּרְזֵּל וְאָת־אַרְצְכֶם בַּנְּחָשָׁה:
יי לְיַסְרָה אֶתְכֶּם שָּבַע עַל־חַמְּאֹנִיכֶם וְבָּבְּרְתָּי אָת־אַרְבָּי אָנִים וּאָרִילְ וְאָת־אַרְצְכֶם בְּנְּחָשְׁיִּי אָנִשְׁבּרְתִּי אָתְבְּבְּת שֵׁבְע עַל־חַמְּאֹנִיכֶם: וְשָׁבַרְתָּי אָתְרְצְבָם בַּנְּחְשָׁתְּי בְּיִים וְשְׁבּבְרְתָּי אָתְבְּבָם הְּנִתְתָּי אָת־בְּעָבְם בָּבְּרְזֵּל וְאָת־אַר־אַרְבָּבָם בְּנְחָתְי אָתְבְּעָם בְּבְּבְיוֹל וְאָת־בּיבְרְהָּי עְם בְּבְּתְּיִי אָּתְּיִי אָתְרְבָם בְּבְּרְזֵּל וְאָת־בּיִילְם וְּעָבְים בְּנְּחָתְהִי בְּבְים בְּבְּתְּתְיִי בְּיִים בְּבִּים בְּבְּבְּתְּלִים בְּבְּבְיּתְּיִם בְּיִים בְּבְּבְים בְּבָּבְיוֹל וְאָת־בּבְרְתָּי בְּבְּבָּי בְּנְיחְיִים בְּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבְּבְיוֹל וְאָת־בּיִּבְּבְּים בְּבְּיִים בְּבְּבְּבְּבְיּים בְּבְּבִים בְּבְּבְּעָם בְּיִים בְּעִיבְים בְּבָּים בְּבְּיִים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּבְּבְּיוֹל וְאָרִיים בְּבְּבְּבְם בְּבְּחָים בְּבְּבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבּבּים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּבְיּבְבְּבָם בְּבְּיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּיִבְים בְּבְּבְּבְּבְּבְיּבְים בְּבְּבְּבְּבְּבְּבָּבְים בְּבְּיִים בְּבְבְּבְּיִיבְּבְּיִים בְּבְּבְּבְּבְּבְיּבְיּבְּבְיּבְיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִבְּבְּבְּבְים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְּבְיּבְּבְיּבְיּבְ

מקדשי כיניכון ולא ירחק מימרי יתכון: יב ואשרי שכינתי ביניכון ואהוי לכון לאַלַה וַאַתוּן תַהוּן קַדְמֵי לעם: יוּאָנָא יִי אַלַהַכוֹן דִּי אַפַּקִית יַתְכוֹן מאַרעא דמצרים מלמהוי להוז עכדיו ותברית ניר עַמִמַיַא מִנְכוֹן וְדַבַּרִית יַתְכוֹן לָחֶרוּתַא (ג״א בָּחֶרוּתַא): ידּ וָאָם לַא תַּקַכּלוֹן לְמֵימִרִי וְלָא תַעְבָּרוּן יַת כַּל פָּקוֹדַיַא הַאָלֵין: טוּ וָאָם בָּקיַמֵי תִקוֹצוּן וָאָם ית דיני תרחק נפשכון בדיל דלא למעבד יַת כַּל פָּקוֹדַי לָאַשְנֵיוּתְכוֹן יַת קַיַמִי: טוּ אַף אנא אעבד דא לכון ואסערית עליכון בַּהֶלְתַּא יַת שֲחֵפָתַא וִיַת קַדַּחְתַּא מְחַשְׁכַן עַיִנִין וּמַפָּחַן נָפַשׁ וִתִּזְרָעוּן לְרַקַנוּ זַרְעַכוּן ווַיכִלנַה בַּעַלַי דבביכון: יוּוָאַתֵּן רוּגַזִי בָּכוֹן וַתְתַּבָּרוּן קַדַם בַּעַלֵי דְבַבֵיכוֹן וַיִּרְדּוּן בָּכוֹן סָנָאֵיכוֹן וְתַעִירִקוּן וְלֵית דְּרַדִיף יַתָּבוֹן: יחוָאָם עַר אָלֵין לַא תַקַבְּלוּן לְמֵימָרִי וָאוֹסֵף לְמַרְדֵּי יַתְבוֹן שָבַע עַל חוביכון: יש וְאֶתְבַּר יָת יִקַר תָּקְפָּכון וְאֵתֵן יַת שָמַיַא דִי עַלַוִיכוֹן תַּקִּיפִין כְּפַרוּלֵא מַלַאַחַתָּא מִטָרַא וְאַרְעַא דְתְחוֹתֵיכוֹן מלמעבר כנחשא חסינא

י"בס

(יא) ונתתי משבני. זה כיח המקדם (סס כ): ולא תגעל נפשי. חין רוחי קלה בכם. כל געילה ל' פליטת דבר הבלוע בדבר, כמו כי שם נגעל מגן גבורים (שמואל ב א:כא) לא קבל המשיחה, שמושחין מגן של טור בחלב מבושל כדי להחליק מטליו מכח חן או חנים שלא יקוב העור: (יב) והתהלבתי בתוכבם. אטייל עמכם בגן עדו כאחד מכם ולא חהיו מזדעזעים ממני. יכול לא חיראו ממני. ח"ל והייתי לכם לאלהים (ת"כ שם גדד): (יג) אני ה׳ אלהיבם. כדחי חני שתחמינו בי שחני יכול למשות כל אלה שהרי הולאתי אתכם מארץ מלרים ועשיתי לכם נסים גדולים (שם ד): מטת. כמין יחד בשני ראשי העול המעכבים המוסרה שלא תלא מראש השור ויחיר ההשר. כמו עשה לך מוסרוח ומטוח (ירמיה כז:ב) קבילי"ח בלע"ז: קוממיות. בקומה זקופה: (יד) ואם לא תשמעו לי. להיות עמלים בחורה [ו]לדעת מדרם תכמים. יכול לקיום המלוח, כשהוא אומר ולא תעשו וגו' הרי קיום מלות אמור, הא מה אני מקיים ואם לא חשמעו לי, להיוח עמלים בחורה (ח"כ פרשתא אוב, פרשתא ב:א). ומה ת"ל לי, אין לי אלא זה המכיר את רבונו ומתכוין למרוד בו, וכן בנמרוד גבור ליד לפני ה' (בראשית יגט) שמכירו ומתכוין למרוד בו, וכן באנשי סדום רטים וחטאים לה' מאד (שם יג:יג) מכירים את רבונם ומתכוונים למרוד בו (ת"כ פרשתת ב:ב): ולא תעשו. משלא חלמדו לא חעשו, הרי שתי עבירות (שם ג): (שו) ואם בחקתי תמאסו. מוחם בחחרים העושים (שם): משפטי תגעל נפשכם. שונה החכמים (שם): לבלתי עשות. מונע את אחרים מעשות (שם): את כל מצותי. כופר שלא לויחים, לכך נאמר את כל מלותי ולא נאמר את כל המלות (שם): להפרבם את בריתי. כופר בעיקר. הרי שבע עבירות, הראשונה גוררת השניה וכן עד השביעית, ואלו הן. לא למד. ולא עשה. מואם באחרים הטושים. שונא את החכמים. מונע את החחרים. כופר במלוח. כופר בטיקר (שם): (שז) והפקדתי עליכם. ולויחי שליכם: שחפת. חולי שמשחף אח הבשר (שם פרק ד:ג) אנפולי"ש בלע"ז דומה לנפוח שהוקלה נפיחתו ומרחים פניו זטופה: קדחת. חולי שמקדים את הגוף (שם) ומחממו ומבטירו כמו כי אם קדחה כאפי (דברים לב:כב): מבלות עינים ומריבת נפש. העינים לופוח וכלוח לראוח שיקל וירפא, וסוף שלא ירפא וידאבו הנפשות של משפחתו במותו. כל חאוה שאינה באה ותוחלת ממושכה קרויה כליון עינים: וזרעתם לריק. תזרעו ולא חלמח ואם חלמח ואכלוהו אויביכם (ח"כ שם): (יז) ונתתי פני. פכאי שלי, פונה אני מכל עסקי להרע לכם (שם ד): ורדו בכם שנאיבם. כמשמעו ישלטו בכם: אגדת ת"כ מפרשה זו: אף אני אעשה זאת. איני מדבר אלא באף (פרק ד:א) וכן

אף אני אלך עמס בקרי (להלן פסוק מא): והפקדתי עליבם. שיהיו המכוח פוקדות אתכם מזו לזו, עד שהראשונה פקודה אללכם אביא אחרת ואסמכנה לה (שם ב): בהלה. מכה המבהלת את הבריות. ואיזו זו מכת מותו (שם): את השחפת. יש לד אדם שהוא חולה ומוטל במטה אבל בשרו שמור עליו, ח"ל שחפת, שהוא נשתף. או עתים שהוא נשתף, אבל נוח ואינו מקדיח, ח"ל ואת הקדתת, מלמד שהוא מקדיח. או עתים שהוא מהדיח וסבור הוא בעלמו שיחיה, ח"ל מכלות עינים. או הוא אינו סבור בעלמו שיחיה אבל אחרים סבורים שיחיה. ח"ל ומדיבות נפש (שם ג): וזרעתם לריק זרעבם. זורעה ואינה מלמחת. ומעחה מה אויביכם באים ואוכלים ומה ח"ל ואכלוהו אויביכם, הא כילד, זורעה שנה ראשונה ואינה מלמחת, שנה שניה מלמחת, ואויבים באים ומולאים חבואה לימי המלור. ושבפנים מחים ברעב, שלא לקטו חבואה אשתקד. ד"א וזרעתם לריק זרעכם כנגד הבנים והבנות הכתוב מדבר, שאחה עמל בהן ומגדלן והחטא בא ומכלה אותם, שנאמר אשר שפחתי ורביתי אויבי כלם (איכה ב:כב; ת"כ שם ג): ונתתי פני בבם. כמו שנחמר בטובה ופניתי חליכם כך נחמר ברעה ונחתי פני. משלו משל, למלך שאמר לעבדיו פונה אני מכל עסקי ועוסק אני עמכס לרעה (שם ד): ונגפתם לפני איביבם. שיהא המות הורג אתכם מבפנים ובעלי דבביכון מקיפין אחכם מבחון (שם ה): ורדו בכם שנאיבם. שאיני מעמיד שונאים אלא מכם ובכם, שבשעה שאומות העולם עומדים על ישראל אינם מבקשים אלא מה שבגלוי, שנאמר והיה אם זרע ישראל ועלה מדין ועמלק ובני קדם וגו' ויחנו עליהם וישחיתו את יבול הארץ (שופטים ווגדד) אבל בשעה שאעמיד עליכם מכם ובכם הם מחפשים אחר המטמוניות שלכם, וכן הוא אומר ואשר אכלו שאר עמי ועורם מעליהם הפשיטו וגו' (מיכה ג:ג; ת"כ שם ה): ונסתם. מפני אימה (שם): ואיז רודף אתכם. מבלי כח (שס): (יח) ואם עד אלה. ואס בעוד אלה (עליכס] לא תשמעו [לי], ויספתי. עוד יסורין אחרים (בס פרק ה:א): שבע על חטאתיכם. שבע פורעניות על שבע עבירות האמורות למעלה (שס): (יט) ושברתי את גאון עזכם. זה כית המקדש וכן הוא אומר הנני מחלל את מקדשי גאון פוזכס (יחזקאל כד:כא; ח"כ שם ב): ונתתי את שמיכם בברזל ואת ארצכם כנחשה. זו קשה משל משה, ששם הוא אומר והיו שמיך אשר על ראשך נחשת וגו' (דברים כח:כג) שיהיו השמים מזיעין כדרך שהנחשת מזיעה, והארץ אינה מזיעה כדרך שאין הברזל מזיע והיא משמרת פירוחיה, אבל כאן השמים לא יהיו מזיעין כדרך שאין הברזל מזיע ויהא חורב בעולם, והארץ חהא מזיעה כדרך

Tochachah Admoni-The First Series of

Mu Sanctuaru among you; and Mu Spirit will not reject you, 12 I will walk among you. I will be God unto you and you will be a people unto Me. 13 I am HASHEM, your God. Who took you out of the land of Equat from being their slaves; I broke the slaves of your yoke and I led you erect 14 But if you will not listen to Me and will not perform all of these commandments: 15 if you consider Mu decrees loathsome, and if your being rejects Mu ordinances, so as not to perform all Mu commandments, so that you annul Mu covenant — 16 then I will do the same to you: I will assign upon uou panic, swelling lesions, and burning fever, which cause eyes to long and Punish- souls to suffer; you will sow your seeds in vain, for your enemies will eat it. 17 I will turn Mu

subjugate you - you will flee with no one pursuing you. 18 If despite this you do not heed Me, then I shall punish you further, seven ways for your sins. Series 19 I will break the pride of your might: I will make your heaven like iron and your land like copper

ments attention against uou, uou will be struck down before enemies; those who hate you will

- 11. משכני My Sanctuary, i.e., the Temple in Jerusalem (Rashi). The term משבני implies God's Presence [Shechinah]: thus, according to Sforno, this is a promise that God's Presence will rest with Jews wherever they are. Or HaChaim comments that God's Presence will rest directly upon the righteous — בתוככם, among you (v. 12) — meaning that God will be even closer to the righteous than to the angels.
- 12. והתהלכתי בתוככם l will walk among you. God will deal with Israel so generously and openly that His Presence will be as obvious as that of a human king walking among his subjects. This verse makes clear that the blessings of this verse have not been completely fulfilled as yet, but in their entirety they are meant for the future (Ramban).
- 14-43. The Tochachah/Admonition. If the Jewish people fail to live up to their obligations as the Chosen People, they will fall from the blessed state promised them above. and become the victim of the horrendous punishments described below. These are meant not as revenue, but to influence the people to repent, and for that reason they are inflicted in stages of increasing severity. If the first stage comes and Israel does not derive the desired lesson, their refusal to recognize and heed the word of God makes the sin more serious. Consequently, the next and more severe stage of punishment will befall them, and so on, until, as the climax of the chapter states, repentance and God's mercy finally comes.

There is a constant refrain of "seven ways of punishment" throughout the chapter (vs. 18,21,24,28). According to Rashi, following Sifra, the number is literal, meaning that the sin was composed of seven components and was punished. measure for measure, in seven ways. Accordingly, throughout the Admonition, Rashi interprets the verses to show how there were seven sins followed by seven distinct punishments. Other commentators, such as Rashbam and Ibn Ezra, comment that the term "seven" is a figure of speech indicating that there are "many" sins and punishments, but not literally seven.

14. אם־לא תשמעו לי -But if you will not listen to Me, i.e., if you will not engage in Torah study. If someone refuses to learn, it is inevitable that he will not perform. . .these commandments (Rashi).

- All of these commandments, Instead of considering yourself obligated to perform all of God's commandments, you will perform only those of your own choosina (Sforno).
- 14-15. The Admonition has begun with a chain reaction of sin, composed of seven steps, each one leading to the next. You will: (a) not dedicate vourselves to Torah study: (b) eventually stop performing commandments; (c) be revolted by others who are loyal to the Torah; (d) hate the Sages who expound the ordinances; (e) prevent others from being observant: (f) deny that God gave the commandments, i.e., that they are Mu ordinances and (a) deny the very existence of the God Who made the covenant (Sifra). This is the only place in the chapter where specific sins are listed. The later series of seven punishments are based on Israel's apathetic or negative attitude toward God's wrath, for the national apathy toward the Divine reaction to sin is tantamount to a stubborn continuation of those very same sins.

#### 16-17. The first series of punishments.

16. ... מכלות עינים — Which cause eves to long. . . This expression indicates a yearning that extends over a long period of time, but which ends in frustration. In our verse, it means that you will long for the recovery of the afflicted person, but he will die. This in turn will cause your souls to suffer (Rashi).

בריק — In vain. You will sow your fields, but nothing will grow; and even if something does, your enemies will take it from you (Rashi: Sifra).

The seven sins will have brought the following seven punishments: (a) swelling lesions; (b) burning fever; (c) frustrated longing; (d) sowing seeds that will produce crops for the enemy; (e) being struck down before the enemy; (f) being subjugated; and (g) fleeing with no one in pursuit (R' Bachya).

#### 18-20. The second series.

18. שבע על־חטאתיכם — Seven ways for your sins , i.e., seven punishments for the continuing commission of the seven sins enumerated in verses 14-15 (Rashi; Sifra). Because God punishes only measure for measure, there would not be seven punishments for one sin (Gur Aryeh).

י"בס

בויסופון לריקנו חיליכון ולא תחו ארעכוו ית עללתה ואילו ארעא לא יתו אבה: כאואם תהכון קדמי בקשיו ולא תאבו לקבלא במימרי ואוסף לאתאה (נ״א לאיתאה) עליכון מחא שבע כחוביבון: ככואגרי בכון יַת חֶיוַת בַּרָא ותתכל יתכון ותשיצי ית בעירכון ותזער יתכון ויצדין אורחכון: כגואם כּאלין לא תתרדון קדמי ותהכון קדמי בקשיו: כרואָהַר אַף אַנַא עמכון בָּקַשִׁיוּ ואַלְקֵי יתכון אף אנא שבע על חוביכון: בהואיתי עליכון דַּקָטלין בַּחַרבּא ויתפּרע מנכון פרענותא על דעברתון על פּתְגַמֵי אורַיִתַא וִתְתַבַּנָשוּן לְקַרְוֵיכוּן וַאַגַרִי מותנא בבון ותתמסרון בידא דסנאה: כו בָּרָאֶתַבָר לְכוֹן סְעִיד מֵיכָלַא וְיַפְּיֵן עַסְר נָשִין לַחָמְכוֹן בָּתַנּוּרָא חַד וִיתִיבוּן לַחַמְכוּן בְּמַתְקַלָּא וְתֵיכָלוּן וְלַא תַשְבְּעוּן: כו וַאָם כָּדָא לַא תַקַבָּלוּן בַּמֵימָרי וּתְהַכוּן קַבְמִי בָּקַשִׁיוּ: כַח וַאֲהַרְ עַמְּכוֹן בַּתַקוֹף רְגַוֹ ואַלְקֵי (נ״א ואָרדַי) יַתְכוֹן אַף אַנַא שָבַע על חוביכון: בשותיכלון בשר בּניכון וכשר בנתיכון תיכלון: לואשיצי ית בַּמַתֵּיכוֹן וַאֲקַצַץ יַת חַנִיסְנְסֵיכוֹן וָאֲתָּן ית פגריכון על פגור טעותכון וירחק מַימָרִי יַתְכוֹן: לאוֹאָתֵּן יַת קַרְוַיכוֹן צַרַא

ב ותם לריק כּחַבֶם וַלָּא־תָתֵּן אַרְצָבֶם אַת־יִבוּלָה וָעֵץ בא הָאָבץ לָא יִתָּן פִּרְיוֹ: וְאִם־תֵּלְכְוֹ עִמִּי ֹלֶרִי וְלָא תאבְוּ ווַסַפַּתֵּי עַלֵּיכֵם מַבַּה שָבַע כִּחַטְּאתִיבֵם: לשמע לי השרה בַבֶּם אֶת־חַיֵּת בב והשלחתי והכריתה את־בָּהֶמִתְּבֶׁם וָהָמִעִיטָה אֶתְבֶם בּג דַּרְבֶיבֶם: וָאָם־בָּאֱלֵה לָא תְנָסְרוּ לֵי וַהַלַּבְתֵם עִמִּי קֵרי: ַר וָהָלַכָתֵּי אַף־אַנֵי עִמָּבֵם בָּקֵרִי וִהְבֵּיתִי אַתִבַם גַּם־אַנִי בּי - שַבַע עַל־חַטָּאתֵיכֵם: וָהֵבָאתִי עַלֵיכֵּם חֶׁרֶב נֹלֶמֶת ׁ נָקָם 🙃 בַּרִית וָנַאַסְפָתֵּם אֵל־עַרֵיכֵם וִשְׁלֵּחִתִּי רֶבֶר' בִּתוֹכְבֶם ַבּ וָנָתַּתָּם בִּיַד־אוֹיֵב: בִּשְבְרֵי לַכֵם מַטֵּה־לֵּחֶם וְאָפֿוּ עֲשֵׁר נַשִּים לַחָמָכֶם בָּתַנַּוּר אֲחֶׁד וָהָשַׁיבוּ לַחָמָכֶם בַּמִּשְׁקַל וֹאָם־בּוֹאת לא תשמעו לֵי יו וַאַכַלְתָּם וְלָא תִשְׁבֵּעוּ: ים וַהֲלַבְתָּם עִמֶּי בְּקָרִי: וְהָלַבְתִּי עִמָּבֵם בַּחַמַת־קַרִי וִיְסַּרַתִּי יִּהָ בט אַתַכם אַף־אָנִי שַבַע עַל־חַטָּאתִיבַם: וַאַכַלָּתַם בְּשַׂר ל בְּנֵיכֶם וּבְשַׂר בְּנְתֵיכֶם תֹאבֵלוּ: וְהִשְׁמַדִתִּי אֵת־בַּמִתִיבֶם וָהַכְרַתִּי' אַת־חַמַּנִיכָּם וַנַתַתִּי' אַת־פָּגַרִיכָּם עַל־פָּגַרִי לא גּלִוּלֵיכֵם וְגַעַלַה נַפָּשִׁי אָתְכֵם: וְנַתַמֶּי אַת־עָרֵיכֶם חָרְבָּה

עפר, ושכלה, והכריתה, והמעיעה, ונשמו: (בג) לא תוסרו לי. לשוב אלי: (בה) גכם ברית. ויש נהם שאינו בברים כדרך שאר נהמוח, וזהו סמוי טיניו של לדהיהו (מלכים ב כה:ז; ת"כ פרק ו:א). ד"א, נקם בריח נקמת בריחי אשר טברחם. כל הבחת תרב שבמקרת היא מלחמת חיילות אויבים: ונאספתם. מן החוץ אל חוך הטרים מפני המצור: ושלחתי רבר בתוכבם. ועל ידי הדבר ונתתם ביר האויבים הלרים עליכם, לפי שאין מלינים את המת בירושלים (ב"ה פב:) וכשהם מוליאים את המת להברו נתנים ביד אויב (ת"כ שם): (בו) מטה לחם. לשון משטן, כמו מטה טז (ירמיה מח:יז): בשברי לכם מטה לחם. חשכור לכם כל מסטד חוכל ות"כ שם ב) והם חלי רעב: ואפו עשר נשים לחמכם כתנור אחר. מחוסר עלים (שם): והשיבו לחמכם במשכל. שתהף התכוחה נרקבת ונעשית פת נפולת ומשתברת בתנור והן יושבות ושוקלות את השברים לחלקם ביניהם (שם): ואבלתם ולא תשבעו. זהו מחרה בחוך המעים בלחם. הרי שבע פורעניות. חרב, מלור, דבר, שבר מטה לחם, תוסר טלים, פת נפולת, מארה במטים. ונחסם אינה מן המנין, היא התרב: (ל) במתיכם. מגדלים ובירניות: חמניכם. מין טבודה זרה שמטמידין על הגגות, ועל שם שמעמידין בחמה קרויין חמנים: ונתתי את פגריבם. תפוחי רעב היו, ומוליאים יראתם מחיהם ומנשקים אותם, וכרסו נבקעת ונופל פליה (שם ד): וגעלה נפשי אתכם. זה סילוק שכינה (שם): (לא) ונתתי את עריכם חרבה. יכול מחדם, כשהוח חומר והשמוחי חני חח החרן (פסוק לב) הרי אדם אמור. הא מה אני מקיים חרבה, מעובר ושב (ח"כ פרשתא א:ד):

שהנחשת מזיעה והיא מאבדת פירותיה (ת"כ שם ג): (ב) ותם לריק בחבם. הרי אדם שלא עמל שלא חרש שלא זרע שלא נכש שלא כסח שלא עדר, ובשעת ההליר בא שדפון ומלקה [אוחו,] אין בכך כלום. אבל אדם שעמל וחרש וזרע וככש וכסח ועדר, ובא שדפון והלקה אותו, הרי שניו של זה קהות (ח"כ שם ד): ולא תתן ארצכם את יבולה. אף מה שאתה מוכיל לה כשעת הזרע (שם): ועץ הארץ. חפי' מן החרן יהח להוי, שלח יחנים פירוחיו בשמח החנטה (שם): לא יתו. משמש למעלה ולמעה, אען ואפרי: לא יתן פריו. כשהוא מפרה משיר פירוחיו (שם) הרי שחי קלנות ויש כאן שבע פורעניות: (כא) ואם תלבו עמי כרי. רבוחינו אמרו מראי (שם ה) במקרה [ס"א כמקרה] שאינו אלא לפרקים כן חלכו עראי במנות. ומנחם פירש לשון מניעה, וכן הוקר רגלך (משלי כה:יז) וכן יקר רוח (שם יז:כז) וקרוב לשון זה לחרגומו של אונקלום, לשון קושי, שמקשים לכם להמנט מהחקרב אלי: שבע בחטאתיכם. שבע פורעניות אחרות במספר שבע כתמאתיכם (ת"כ שם ה): (בב) והשלחתי. לשון גירוי: ושכלה אתכם. אין לי אלא חיה משכלת שדרכה בכך, בהמה שאין דרכה בכך מנין, ח"ל ושן בהמות אשלת בם (דברים לבוכד) הרי שתים. ומנין שתהא ממיחה בנשיכתה, ח"ל עם חמת זוחלי עפר (שם) מה אלו נושכין וממיחין אף אלו נושכין וממיחין. כבר היו שנים בארן ישראל חמור נושך וממיח ערוד נושך וממים (ח"כ שם ו): ושכלה אתכם. אלו הקטנים (שם ז): והכריתה את כהמתכם. מנחון (שם): והמעיטה אתכם. מנפנים (שם): ונשמו ררביכם. שבילים גדולים ושבילים קטנים הרי שבע פורעניות. שן בהמה, ושן חיה, חמת זוחלי

20. יְתְּם לְרִיק בֹחְהָם — Your strength will be spent in vain. This curse is doubly painful. If one does not try hard, and fails to achieve, it is not nearly as aggravating as it is if one works very hard, but fails to achieve success (Rashl; Slfra).

The seven punishments of this series are: (a) destruction of the Temple; (b) the heaven will be like Iron; (c) the earth will be like copper; (d) you will extend your strength in vain; (e) the earth will not yield crops; (f) trees will not yield fruit; and (g) whatever fruit does grow will drop from the tree before maturity.

21-22. The third series.

21. קרי — Casually. The translation follows Rashi's primary

The Third 20 Your strength will be spent in vain; your land will not give its produce and the tree of the land Series will not give its fruit.

<sup>21</sup> If you behave casually with Me and refuse to heed Me, then I shall lay a further blow upon uou — seven ways, like your sins. 22 l will incite the wildlife of the field against you and it will leave you bereft of your children, decimate your livestock, and diminish you; and your roads will become desolate.

The Fourth

<sup>23</sup> If despite these you will not be chastised toward Me, and you behave casually with Me. Series 24 then I, too, will behave toward you with casualness; and I will strike you, even I, seven ways for your sins. 25 I will bring upon you a sword, avenging the vengeance of a covenant, you will be authered into your cities; then I will send a pestilence among you and you will be delivered into the hand of your enemy. 26 When I break for you the staff of bread, ten women will bake uour bread in one oven, and they will bring back your bread by weight; you will eat and not be sated

<sup>27</sup> If despite this you will not heed Me, and you behave toward Me with casualness. The Fifth Series 28 I will behave toward you with a fury of casualness; I will chastise you, even I, seven ways for your sins. 29 You will eat the flesh of your sons; and the flesh of your daughters will you eat, 30 I will destroy your lofty buildings and decimate your sun-idols. I will cast your carcasses upon the carcasses of your idols, and My Spirit will reject you. 31 I will lay your cities in ruin

interpretation according to Sifra. It means that despite the punishments, your performance of the commandments will be haphazard and erratic; you will treat them as a matter of choice and convenience, rather than as Divinely imposed obligations. Onkelos renders with stubbornness, meaning that you will stubbornly refuse to draw close to Me.

Ibn Ezra, Rambam, and R' Bachua render with happenstance, meaning that the people will refuse to recognize that their misfortunes were Divinely ordained [and that, if carefully and objectively analyzed, the punishments could be seen to fit the crime, and therefore, as a clear message to repent (Or HaChaim)]. Instead, they will insist that everything was a coincidence, the result of natural causes.

The seven punishments of this series are: (a) wild beasts: (b) domestic animals; (c) poisonous snakes; (d) death of children; (e) loss of livestock; (f) diminution of population; and (g) desolation of roads.

#### 23-26. The fourth series.

24. בקרי – I, too . . . with casualness. If you persist in thinking that all of My carefully calibrated punishments were merely coincidental — so that My message is wasted — I will punish you measure for measure by making it more difficult for you to perceive the Divine hand. The next series of punishments will seem haphazard, for their correspondence to your sins will not be as obvious as in the case of the earlier punishments (Or HaChairn). This follows the principle that if people refuse to "see" God, He withdraws His Presence [הַסתָּר פָּנִים, Hiddenness of the Countenance], and makes it harder for them to recognize the truth.

25. נקם־ברית — The vengeance of a covenant. If a king goes to war against another country and conquers it, he does not punish the inhabitants, even though they fought him fiercely and inflicted heavy casualties. At the time they owed him no allegiance and were entitled to defend themselves, so their struggle did not represent disloyalty to him. But if a king's lawful subjects rebel against him, he will punish them, because they broke their covenant of allegiance, So, too, God warns Israel that for their rebellion against the Torah they will suffer the vengeance of a covenant (Haamek Davar).

26. מטה־לחם — The staff of bread. A staff provides support. When there is a shortage of food, people feel like a cripple whose staff has been broken.

בתנור אחד — In one oven. Due to a shortage of firewood, many women will share an oven. To make matters worse, the grain will be rotten, so that the loaves will fall apart, forcing the women to weigh the baked crumbs [bring back your bread by weight | to divide them equally (Rashi; Sifra).

The seven punishments of this series are: (a) the sword of foreign invaders; (b) siege, forcing people into the cities; (c) plaque; (d) food shortage; (e) lack of fuel; (f) crumbling bread; and (q) constant hunger. The victory of the enemy (v. 25) is not counted separately because it is included in the punishment of the sword (Rashi).

#### 27-31. The fifth series.

30. במתיכם — Your lofty buildings, i.e., towers and castles (Rashi). The people placed their confidence in the high towers from which they would be able to repulse invaders, but God would destroy the buildings, leaving the people helpless against their enemies.

על־פּגְרֵי גִּלּוּלֵיכֶם — Upon the carcasses of your idols. When they felt death was near, they would take out their idols to kiss them, and then fall dead over them (Rashi; Sifra).

אַתְבֶּם — And . . . will reject you. Once God removes His Presence from the Temple, it loses its holiness and it is no longer His Temple, as it was described in verse 11. Therefore, the next verse speaks of the desolation of your [Israel's] sanctuaries (Ibn Ezra; Tur; Abarbanel).

ואַצָּדֵי יַת מַקַדְּשַיכוון ולַא אַקַבֶּל בְּרַעַנָא קרבון בּנשַתכון: לבואַצדִי אַנא יַת אַרעא ויצריון עלה בַּעלֵי דבביבון דיַתבין בַּה: לגויתכון אַבַדר בִּינִי עַמְמֵיַא ואַגַרי בַתריכון דַקָּטָלִין בְּחַרְבָּא וּתְהֵי אַרְעַכוּן צַדְיַא וָקָרְוַיכוֹן יְהוֹן חַרְבַּא: לּרּ בְּכֵן תַּרְעֵי אַרעַא יַת שַמְּטָהַא כּל יומין די צריאַת ואַתוּן בַּאַרַע בַּעַלֵי דְבַבֵּיכוּן בְּבֶן תַּשְׁמֵט אַרעַא וָתַרעִי יַת שְמִשַּהַא: לה כַּל יומין די צָדִיאַת תַּשָׁמֵט יַת דִּי לַא שָׁמֵטַת בְּשָׁמִטֵּיכוּן בַר הַנִיתוּן יַתְבִין עַלַה: לוּ וּדִישְׁתַּאַרוּן בּכוּן וָאַעַל תַּבָרַא בָּלְבָּהוֹן בָּאַרְעַתַא דְּסַנָאֵיהוֹן וירדוף יַתהון קַל טַרָפָּא דְשָׁקִיף וַיֵעַרְקוּן כַּד מֶעִירוֹק מִן קַדַם דְקָטְלִין בְּחַרְבַּא וִיפָּלוּן וֹלֵית דָּרָדִיף: לּוֹנִיתַּקְלוֹן גָבַר בְּאָחוּהִי בְּמִקַדָם דְּקָטְלִין בְּחַרְבָּא וְרָדִיף לָיִת וַלָּא תָהֵי לְכוֹן תִקּוּמָה קַדָם בַּעַלֵי דְבָבֵיכוֹן: לה וַתֶבְדוּן בֵּינֵי עַמִמְיַא וּתַגַמַּר יַתִבוֹן אֲרַע בַּעַלֵי דְבָבֵיכוֹן: לט וּדְיִשְׁתַאֲרוּן בְּכוֹן יִתִּמְסוּן בחוביהון בּאַרעתא דבעלי דבביכון ואף בַּחוֹבֵי אַבַהַתָהוֹן בִּישַׁיַא דַאָחִידִין בידיהון יַתְּמְסוּן: מּוִיוַדּוּן יַת חוֹבִיהוֹן וַיַת חובי אַבָּהָתָהוֹן בְּשִׁקְרוּתָהוֹן רְשַׁקָרוּ בְּמֵימִרִי וָאַף דְהַלִּיכוּ קַדַמִי בְּקַשִׁיוּ: מאאַף אַנָא אָהַךּ עִמְהוֹן בְּקַשִׁיוּ וִאָּעֵל יָתָבון בַּאַרַע בַּעָלֵי דְבָבֵיהון אוֹ בְבֵן יִתָּבַר לְבָהוֹן טַפִּשַא וּבְכֵן יִרְעוֹן יָת חוֹבֵיהוֹן:

וָהֲשִׁמּוֹתָי אֶת־מִקְרְשִׁיכֶם וְלְא אָרִיחַ בְּרֵיחַ נִיחְחֲבֵם: לב וַהַשְׁמֹתֵי אֲנֵי אֶת־הָאָרֶץ וְשָׁמְמִוּ עָלֶּיהָ אִיבִיכֶּם 🚓 לּג הַישבים בַּה: וָאַתְכֶם אֲזָרָה בַגוֹיִם וַהַרְיקֹתִי אַחֲרִיכֶם ל־ חַרַב וָהָיִתָה אַרְצְכֶם שְׁמָמָה וְצֶרֵיכֶם יֵהְיַנּ חָרְבָּה: אָזُ ַתַרְצֵּה הַאַבֶץ אֵת־שַבִּתֹתֵיהָ כַּל יִמֵי הָשַּׁמָה וְאַתֶם ּבְּאֶרֶץ אִיְבִיכֶם אַז תִּשְׁבַּת הָאָׁרֶץ וְהִרְצָת אֶת־שַׁבְּתֹתֶיהָ: ישיר ביי הָשַּׁמָה תִּשְׁבָּת אֵת אֲשֵׁר לֹא־שָׁבְתֵה ישּיר ביי הַיַּשְׁבָּת הַיּ ל בְּשַׁבְּתְתֵיכֶם בְּשִׁבְתְּכֵם עָלֱיהָ: וְהַנִּשְׁאָרֵים בָּכֶם וְהַבֵּאתִי לַ מַרֶרְ בִּלְבַבָּם בִּאַרִצִת אִיבִיהַם וְרָדֵף אֹתָם קוֹל עָלֶה וְדָּף לּ וְנָסְוּ מְנֻסַת־חֶֶרֶב וְנָפְלָוּ וְאֵין רֹבֵף: וְבָשְׁלְוּ אִישׁ־בְּאָחֵיוּ בָּמִפָּנֵי־חָרֶב וַרֹדֶף אָיָן וַלֹא־תָהָיֵה לָבֶם תִקוּמָה לִפְנֵי לח אַיבֶיבֶם: וַאֲבַדְתָּם בַּגוֹיֶם וְאָכָלֶה אַתִבֶּם אָרֵץ אִיבִיבֶם: לּט וָהַנִּשְׁאַרִים בַּכֵּם יִמַּקוּ בַּעוֹנָם בִּאַרִצְת אִיבִיבֵם וָאַף מ בַּעֲוֹנָת אֲבֹתָם אָתָם יִפֶּקוּ: וְהִתְנַדִּוּ אֶת־עֲוֹנָם וְאֶת־עֲוֹן אַבתָם בִּמַעַלָם אַשֵּר מָעַלוּ־בֶּי וָאַף אֲשֵר־הָלְכָוּ עִמָּי מא בַּקֵרִי: אַף־אַנִּי אָלֵךְ עִמָּם בְּלֵּרִי וְהֵבָאתִי אֹתָם בְּאָרֵץ אָיָבֵיהֶם אוֹ־אַז יִבַּנַע לְבַבָם הַעַרֶּל וְאָז יִרְצִוּ אֶת־עַוֹנָם:

ושחים, כמו שאמרו באגדת חלק (סנהדרין קג.) ושל אמון שחים (מלכים ב שם יע) ואחת עשרה ליהויקים (שם כג:לו) וכנגדן ללדקיהו (שם כד:יח). לא וחשוב לארבע מאות ושלשים ושם שנה שמיטין ויובלות שבהם, והם שש עשרה למאה, ארבע עשרה שמיטין ושני יובלות, הרי לארבע מאות שנה ששים וארבע, לשלשים ושש שנה חמש שמיטות. הרי שבעים חסר אחת. ועוד שנה יחירה שנכנסה בשמטה המשלמה לשבעים [ס"א ואותו יובל שגלו שלא נגמר בעונם נחשב להם], ועליהם נגזר שבעים שנה שלמים. וכן הוא אומר בדברי הימים עד רלחה הארץ את שבחוחיה וגו' למלאות שבעים שנה (דה"ב לו:כח): (לו) והבאתי מרך. פחד ורוך לבב (ח"כ פרק ז:ג). מ"ם של מרך יסוד נופל הוא, כמו מ"ם של מושד ושל מוקש: וגסו מנסת חרב. כחילו הורגים רודפים חוחם: עלה גדף. שהרוח הודפו ומכהו על עלה חחר ומקשקש ומוליא קול, וכן חרגומו קל טרפא דשקיף, לשון חבטה, שדופוח קדים (בראשית מא:ו) שקיפן קידום, והוא לשון משקוף (שמות יב:כב) מקום חבשת הדלח, וכן חרגומו של חבורה (שם כח:כה) משקופי: (לז) ובשלו איש באחיו. כשירלו לנום יכשלו זה בזה כי יבהלו לרוז: במפגי חרב. כאילו בורחים מלפני הורגים שיהא בלבבם פחד וכל שעה סבורים שאדם רודפם. ומדרשו (ח"כ שם ה. סנהדרין כז:) וכשלו איש באחיו (ס"א בשביל אחיו) זה נכשל בעונו של זה שכל ישראל ערבין זה לזה ום"א בזה): (לח) ואבדתם בגוים. כשתהיו פזורים תהיו אבודים זה מזה: ואבלה אתבם. אלו המסים בגולה: (לט) בעונת אבותם אתם. [כשמונות אבותם אתם] כשאוחזים מטשה אבותיהם בידיהם (ת"כ פרק ח:ב): ימקו. לשון המסה כמו ימסו וכמו חמקנה בחוריהן (זכריה יד:יב), נמקו חבורוחי (חהלים לקנו): (מא) והבאתי אתם. אני בעלמי אביאס. זו מדה טובה לישראל, שלא יהיו אומרים הואיל וגלינו בין האומות נעשה כמעשיהם, אני איני מניחם אלא מעמיד אני את נביאי ומחזירן לתחת כנפי, שנאמר והעולה על רוחכם היו לא תהיה וגו' תי אני וגו' אם לא ביד חזקה וגו' (יחזקאל כ:לב־לג; ת"כ שם ה): או אז יבגע. כמו או נודע כי שור נגח הוא (שמות כאולו) אם אז יכנע. [לשון אחר,] אולי, שמח חז יכנע לבכם וגו': ואז ירצו את עונם. יכפרו על עונס ביסוריהס:

והשמותי את מקדשיכם. יכול מן הקרבנות, כשהוא אומר ולא אריח הרי קרבנות אמורים, הא מה אני מקיים והשימותי את מקדשיכם, מן הגדודיות (שם) שיירות של ישראל שהיו מתקדשות ונועדות לבא שם. הרי שבע פורעניות. אכילת בשר בנים ובנות. והשמדת במות הרי שתים. כריתת חמנים אין כאן פורענות אלא ע"י השמדת הבירניות יפלו החמנים שבראשי הגגות ויכרתו. ונחתי את פגריכם וגו' הרי שלש. סלוק שכינה ארבע. חרבן ערים. שממון מקדש מן הגדודיות. ולא אריח קרבנות. הרי שבע: (לב) והשמתי אני את הארץ. זו מדה טובה לישרחל, שלח ימלאו האויבים נחת רוח בארלם שתהא שוממה מיושביה (שם פרק ו:ה): (לג) ואתכם אזרה בגוים. זו מדה קשה, שבשעה שבני מדינה גולים למקום חתד רואים זה את זה ומתנחמין, וישראל לזרו כבמזרה, כאדם הזורה שעורים בנפה ואין אחח מהן דבוקה בחבירתה (שם ו): והריקתי. כששולף החרב מתרוקן הנדן. ומדרשו, חרב הנשמטת אחריכם אינה חוזרת מהר, כאדם שמריק את המים ואין סופן לחזור (שם ז): והיתה ארצבם שממה. שלח תמהרו לשוב לתוכה, ומתוך כך עריכם יהיו חרבה נראות לכם חרכות, שכשעה שאדם גולה מכיתו ומכרמו ומשירו וסופו לחזור כאלו אין כרמו וביחו חרבים. כך שנויה בח"כ (פרק ז:א): (לד) אז תרצה. חפיים את כעם המקום שכעם על שמטוחיה: והרצת. למלך [ס"א למלחת] את שכתוחיה: (לה) כל ימי השמה. לשון העשות, ומ"ם דגש במהום כפל שממה: את אשר לא שבתה. שבעים שנה של גלות ככל הן היו כנגד שבעים שנות השמטה ויובל שהיו בשנים שהכטיסו ישראל בארלם לפני המקום, ארבע מאוח ושלשים שנה. שלש מאות ותשעים היו שני עונם משנכנסו לארץ עד שגלו עשרת השבטים, ובני יהודה הכטיסו לפניו ארבטים שנה משגלו עשרת השבטים עד חרבות ירושלים. הוא שנאמר ביחזקאל ואחה שכב על לדך השמאלי וגו' וכלית את אלה וגו' ושכבת על לדך הימני ונשחח חת עון ביח יהודה חרבעים יום (יחזקאל ד:ד־ו) ונבוחה זו נאמרה ליחזקאל בשנה החמישים לגלות המלך יהויכין (שם א:ב) ועוד עשו שש שנים טד גלות לדקיהו הרי ארבעים ושש. ואם חאמר שנות מנשה חמשים וחמש היו (מלכים ב כא:א) מנשה עשה תשובה שלשים ושלש שנה, וכל שנות רשעו עשרים

and I will make your sanctuaries desolate; I will not savor your satisfying aromas. <sup>32</sup> I will make the land desolate; and your foes who dwell upon it will be desolate. <sup>33</sup> And you, I will scatter among the nations, I will unsheathe the sword after you; your land will be desolate and your cities will be a ruin.

<sup>34</sup> Then the land will be appeased for its sabbaticals during all the years of its desolation, while you are in the land of your foes; then the land will rest and it will appease for its sabbaticals. <sup>35</sup> All the years of its desolation it will rest, whatever it did not rest during your sabbaticals when you dwelled upon her.

<sup>36</sup> The survivors among you — I will bring weakness into their hearts in the lands of their foes; the sound of a rustling leaf will pursue them, they will flee as one flees the sword, and they will fall, but without a pursuer. <sup>37</sup> They will stumble over one another as in flight from the sword, but there is no pursuer; you will not have the power to withstand your foes. <sup>38</sup> You will become lost among the nations; the land of your foes will devour you. <sup>39</sup> Because of their iniquity, your remnant will disintegrate in the lands of your foes; and because the iniquities of their forefathers are with them as well, they will disintegrate.

<sup>40</sup> Then they will confess their sin and the sin of their forefathers, for the treachery with which they betrayed Me, and also for having behaved toward Me with casualness. <sup>41</sup> I, too, will behave toward them with casualness and I will bring them into the land of their enemies — perhaps then their unfeeling heart will be humbled and then they will gain appeasement for their sin.

The seven punishments of this series are: (a) cannibalism; (b) destruction of defense structures; (c) death of people; (d) loss of the *Shechinah*; (e) destruction of cities; (f) desolation of the sanctuaries; and (g) God's refusal to accept offerings.

- 32. אַח־הָאָרָי The land. This verse implies a comfort of sorts: Although Israel would be exiled from its land, none of its conquerors or successors would ever prosper on it (Rashi; Sifra). Indeed, throughout the many centuries of Jewish exile, Eretz Yisrael, once a land flowing with milk and honey, remained a desolate, inhospitable country, barely able to support its inhabitants on a subsistence level.
- 33. וְאָהְכָּם אֲוְרֶה בְּגוּיִם And you, I will scatter among the nations. Jews will be scattered and isolated from one another, and exile is much harder to bear when one does not have the support of compatriots.

יְהְיְהָה אַרְצְבֶּם שְׁמְמָּה — Your land will be desolate. The previous verse spoke of the land being desolate so that its conquerors will not thrive in it. This verse adds that the exiles will lose hope of returning home, for they will think that their land has been desolated once and for all (Rashi; Sifra).

34. אָרְיָא הַ הָּאָרֵץ — The land will be appeased. From this verse the Sages derive that exile results from Israel's failure to observe the commandment of the Sabbatical year. If the people do not let the land rest in their presence, it will rest in their absence (Shabbos 33a).

Because of the seventy Sabbaticals that Israel had violated prior to and during the period of the First Temple,

the Babylonian exile lasted for seventy years, during which the land made up for the rest of which it had been deprived.

**36. וְהַנּשְּׂאֶרִים בְּבֶּם** — The survivors among you, i.e. those whose wickedness remains intact despite the penalties given above (Or HaChaim).

סול עלה — A rustling leaf. R' Yehudah ben Karchah said: Once we were sitting among the trees when a gust of wind caused the leaves to rustle. We got up and ran away, saying, "Woe is to us if the [Roman] cavalry catches us." After a while, we turned around and saw no one, so we returned to our places and said, "Woe is to us, for with us has been fulfilled the verse and the sound of a rustling leaf. ... "(Sifra).

- 37. איש־בְּאָחִיוּ Over one another [lit., a man over his brother]. The exile will so demoralize people that even brothers will become selfish and think only of their own best interests (R' Hirsch).
- 39. בְּטֵוּנֶם בְּאַרְצֹת איְבֵּיכֶם Because of their iniquity. . . in the lands of your foes. The exiles may be subject to new sins, committed because they will be in the lands of your foes. Instead of recognizing the true cause of the exile, some people will say that the Torah's commandments applied only in Eretz Yisrael, but in foreign lands Jews must adapt to the new conditions (R' Hirsch).

בּתְּנוֹת אֶבֹתְם אְבּוֹת The iniquities of their forefathers are with them. If they approve of the sins of their forefathers and perpetuate them — בַּאָר, [those sins are] with them — the new generation will be punished not only for its own sins, but for the sins of previous generations that they have adopted as their own (Rashi; Sifra).

40-41. יְהַתְּוְדֵּוּ. אָלְךְ עְמֶּם בְּקֵרִי — Then they will confess. . . I, too, will behave toward them with casualness.

י"בה

מכודכירנא ית קימי דעם יעקוב ואף ית סימי דעם יצחק ואף ית סימי דעם אַבַרַהַם אַנַא דַכִיר וָאַרעַא אנא דכיר: מגוארעא תתרטש מנהוז ותרעי ית שמשַהַא בּדְצָדִיאַת מִנְהוֹן וְאַנּוֹן ירעון ית חוביהון לוטין חלף ברבן איתי עליהון דְּבְדִינֵי קצוּ וְיַת קְיַמֵי רְחַקֶּת נפשהון: מר (אַף בַּרֶם (בּ)דא במהויהון בארע בעלי דבביהוו לא ארטשנוו ולא ארחפנוו לשיציותהון לאשנאה קימי עמהון ארי אַנָא יִיָּ אַלָהַהוֹן: מהודבירנא להוו סים קדמאי די אפקית יתהוו מארעא דמצרים לעיני עממיא למהוי להוו לַאלַהַא אַנַא ייַ: מואלין קימיא ודיניא וְאוֹרֶיַתָא דִּי יָהָב יִיַ בֵּין מַימַרָה וּבֵין בִּני ישראל בטורא דסיני בידא דמשה:

מני אָת־בְּרִיתִּי אַבְרָהָּי יָאֲקְוֹּב וְאַף אֶת־בְּרִיתִּי יִצְחָׁק וְאַף גַּיּ יִקְאָרִץ אָזְבְּר: וְהָאָרֶץ תְּעָוֵב מָשָׁבְּר וְהָאָרֶץ אָזְבְּר: וְהָאָרֶץ תִּעָוֵב מָשָׁבְּר וְהָאָרֶץ אָזְבְּר: וְהָאָרֶץ תִּעָוֵב מָשָׁבּי וְתָבְץ אָזְבִּר וְהָאָרֶץ אָזְבִּר וְהָאָרֶץ אִזְבְּר: וְהָאָרֶץ תִּעָוֹב בְּאַרֵץ אִיְבִיהָם לְא־מְלֵּב וְאַף גַּם־זֹאת בְּהְיוֹתֶם בְּאָרֵץ אִיְבִיהָם לְא־מְעַן בְּמִשְׁבָּטִי מָאָסוּ וְאָת־חֻקּתַי גְּעַלְהִים לְבַלּתְם בְּאָרֵץ אִיְבִיהָם לְא־מְעִרְי אַתָּם בְּרִית רָאשׁגִים אָשֶׁר בּינֹן בְּנִי יִשְׂרָאַל בְּהִיוֹת לָהָם הוֹצְאַרִי הַנִּוֹה אָשֶׁר בִּינוֹ וּבֵין בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּהַר סִנְיִ הַנִּוֹן בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּהַר סִינֵי אַשָּר בִּינוֹ וּבִין בִּנִוֹ וְהַנִּמְשְׁבָּטִים וְהַמִּשְׁבָּטִים וְהַמִּשְׁבָּטִים וְהַתִּוֹרת לְהָהָם אֲשֶׁר נָתַן יהוֹה בִּינוֹ וּבֵין בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּהַר סִינֵי בְּיוֹם בְּתִּן הִנִּי יִשְׂרָאֵל בְּהַר סִינֵי בְּנִין יִשְׂרָאֵל בְּהַר סִינִי בִּיוֹן בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּהַר סִינִי בִּיוֹן בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּהָר סִינִי בִּיוֹן בְּנִי יִשְּׁבְּיתִּי בְּיוֹן בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּהַר סִינִי בִּיוֹן בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּהָר סִינִי בִּין בִּיוֹי בְּעִינִי יִם בְּבִי יִשְּבָּר בְּהַרִיתִי בְּבִּי יִשְּבָּר בְּיוֹי בִּיוֹים בְּבִיי וְבִּבּי בִּבּי יִבִּי יִשְּבָּר בְּהַרִיתִי בְּבִּי בִילְייִי בְּבִּי בִילְיבִי בְּבִּי בִינִי בִּיוֹי בְּבִּי בִּבְּיִי בִּיִייִי בְּיִיִּבִי בְּיִי בִּיִי בְּיִי בְּיִי בְּעִּיבְיי בִּיּיִי בְּעִייִי בְּיִי בִּיּיִייִי בְּיִיּבְייִי בְּיִייִי בְּעִיּיִים בְּבִיי בִּייִי בְּיִי בִּיּי בְּיִייִי בְּיִיבְייִי בְּיִּיִיתְיי בִּיוֹים בְּיִיבְיים בְּיבִיים בְּיִיבְייִיתְיי בְּיִיבְייִים בְּיִיבְיים בְּיבּיים בְּבִייִיתְיי בְּיִיבְייִים בְּיבְייים בְּבִיי בִּייִייְייִי בְּיִיבְּיים בְּיִיבְייִים בְּבְּייִיתְייִיים בְּבְּבְייִים בְּבְייִיתְיי בְּיבְּי בְּיוֹים בְּיוֹים בְיבְייִים בְּיבְיים בְּיבְרִיתִיי בְּיבְּיים בְּיבּיים בְּיבּיים בְּיִיבְיים בְּיבּים בְּיבּים בְּיוֹים בְּבְיבִיים בְּיבִּיים בְיבִּיים בְּיבְּיבְּיים בְּיִים בְּיִיבְיים בְּיבְּיבְיבְּיים בְּיבְּיבּים בְּיבְיבְיבּיים בְּיבּיבְים בְּיבִיים בְּיבְּיבְים בְּי

לכור ומונח על המזכח (שם ח): (מג) יען וביען. גמול ובנמול חשר כמשפטי מחםו: (מד) ואף גם זאת. ואף, חפי חני ששה עמהם זאת הפורטנות חשר חמרתי, בהיותם בארץ אויביהם לא חמחקם לבלותם ולהפר בריתי חשר אתם: (מה) ברית ראשונים. של שנטים (ח"כ שם ינ): (מו) והתורת. חמת בכתב וחמת בעל פה מניד שכולם נמנו למשה בסיני ושם ינ): (מב) וזברתי את בריתי יעקוב. כחמשה מקומות נכתכ מלח, וחליהו חסר כחמשה מקומות נכתכ מלח, וחליהו חסר כחמשה מקומות. יעקב נמל חות משמו של חליהו ערבון שיבוח ויבשר גחולת כניו: וזברתי את בריתי יעקוב. למה נמנו חחורנית, כלומר כדחי הוא יעקב הקטן לכך, וחם חינו כדחי הרי ילחק עמו, וחם חינו כדחי הרי חברהם עמו שהוח כדחי (ח"כ שם ז). ולמה לח נחמרה זכירה בילחה, חלח חפרו של ילחק נרחה לפני כדחי (ח"כ שם ז). ולמה לח נחמרה זכירה בילחה, חלח חפרו של ילחק נרחה לפני

The commentators wonder why the repentance of verse 40 should be greeted with this outpouring of wrath. Chizkuni explains that God will reject their confession because it will not be truly sincere. According to the Vilna Gaon (Aderes Eliyahu), this repentance will be sincere, but it will not be complete and therefore not sufficient to wipe away the sins of the past. God's response will be balanced: To influence Israel to repent with all their hearts, God will continue to punish, but in response to this repentance — partial though it was — He will temper his punishment with compassion.

Or HaChaim explains that both verses are part of the confession and list the truths that Israel must acknowledge before their repentance can be considered genuine. He comments that since God is often patient for generations before bringing punishment upon the Jewish people, it is natural for unthinking people to conclude that their sinful forebears must have acted properly, otherwise they would not have enjoyed success and prosperity. This in itself is a factor in influencing later generations to continue the established "tradition" of unacceptable behavior, and to be convinced that all misfortunes must be a coincidence, surely not a Divine punishment! Therefore, God demands that a confession must include acknowledgment that the sins of predecessors were indeed wrong, and that the harshness and exiles imposed by God were not haphazard. Only then can the repentance be considered complete.

**42. אַקוּב** — Jacob. This is one of only five places in Scripture where Jacob's name is spelled with a ז; conversely, Elijah's name appears five times without a ז

instead of אַלְּיָהוּ. Jacob took a "pledge" from Elijah, as it were, and will return the missing letters to him when he heralds the coming of Messiah (Rashi).

תְּבְּרָהָם — Jacob ... Isaac ... Abraham. The order of the Patriarchs' names is reversed. This indicates that Jacob alone should be worthy of bringing redemption to his children; and even if his merit is insufficient, there is Isaac's merit. If even that is not enough, there is Abraham, whose merit will surely be sufficient (Rashi).

הָאָרֶץ אָוְבֹּר — And I will remember the Land. Eretz Yisrael has a special status because of the holiness that does not permit it to tolerate sinners in its midst. Therefore, when Israel repents and becomes worthy of redemption, God remembers the Land by not allowing gentiles to remain on it (Sefer HaPardes according to Shaarei Aharon).

43. הְהַשְׁ — And they. The people, too, will repent and seek to appease God so that He will allow them to return to the Land.

This verse is the conclusion of the Admonition.

44. ካሉነ — But despite all this. God comforts His exiled, tormented people. Let them not think that the atrocities of exile prove that they are no longer God's Chosen People. No, says God. Even in exile, they are still My people and My covenant with them remains in full force (Rashi).

In a lengthy and seminal commentary on this verse, Meshech Chochmah offers an analysis of Jewish history and the positive effects of Jewish wandering and exile. When Jews become well established in their new homes — Conclusion

42 I will remember Mu covenant with Jacob and also My covenant with Isaac. and also My covenant with Abraham will I remember, and I will remember the Land. 43 The Land will be The bereft of them; and it will be appeased for its sabbaticals having become desolate of them; and of the they must gain appeasement for their iniquity; because they were revolted bu Mu ordinances Admonition and because their spirit rejected Mu decrees.

44 But despite all this, while they will be in the land of their enemies, I will not have been revolted by them nor will I have rejected them to obliterate them, to annul My covenant with them — for I am HASHEM, their God, 45 I will remember for them the covenant of the ancients those whom I have taken out of the land of Equpt before the eues of the nations, to be God unto them — I am HASHEM.

46 These are the decrees, the ordinances, and the teachings that HASHFM gave, between Himself and the Children of Israel, at Mount Sinai, through Moses.

Babylonia, North Africa, Spain, Germany, Eastern Europe, and so on - they seek to re-establish the centers of Jewish life that they were forced to leave behind, or that were destroyed. From small beginnings, they build fine institutions and achieve high levels of scholarship. But eventually comes the realization that new generations cannot eclipse the achievements of their forebears. It is human nature, however, for people constantly to seek new horizons, areas where they can make a great, new name for themselves. If they cannot accomplish this in the area of Torah, they will attempt to excel in the milieu of the host country. And they will succeed, commercially and intellectually. This will result in gradually accelerating assimilation, until the Jewishness of the nation is endangered. At such times, the only way to preserve Israel as a people may be for an upheaval to force them to a new exile, where they will be forced to regroup and build new institutions of Torah and religious life. Thus, in our verse, God declares, "The reason I Have rejected and been revolted by them, to such an extent that I have forced them into lands of their enemies, is not because I seek to destroy them or annul My covenant. To the contrary, I am their God. Then why are they exiled? Because sometimes this is the only way to prevent them from becoming so assimilated that they disappear as a nation."

45. ברית ראשנים — The covenant of the ancients, i.e., the twelve tribes. God promised the fathers of the twelve tribes that He would redeem their offspring (Rashi; Sifra).

אשר הוצאתי־אתם מארץ מערים – Those whom I have taken out of the land of Egupt. I liberated you from Egypt in order to be your God. Once you finally repent, I can again fulfill My original intention — I have not changed, it is you who caused the exile! (Sfomo).

שני הגוים — Before the eues of the nations. Even at times when we have not repented and do not deserve His help, God will perform miracles for us so that His Name will not be desecrated. This pledge applies in all exiles and in all generations, as the Sages have expounded on verse 44 (Sifra): I will not have been revolted by them in the days of Vespasian (conqueror of the Second Temple), nor will I have rejected them in the days of the Syrian-Greeks, or to obliterate them, to annul Mu covenant with them in the days of Haman, for I am HASHEM, their God, in the days of God and Magog (Ramban).

46. והתורת — And the teachings. The word is in the plural. because it refers to the two Torahs: The Written Torah and the Oral Torah. This verse emphasizes that both were given at Sinai (Rashi; Sifra).

### ههٔ In summary.

The Tochachah/Admonition of this chapter is one of two that are found in the Torah; the other one is in Deuteronomy 28. Ramban (vs. 16-43) explains that the two admonitions refer to different periods in Jewish history: Our chapter refers to the sins of the First Temple era and its aftermath, while Deuteronomy 28 refers to the sins leading up to the second Destruction and the current exile. Thus our chapter speaks frequently of neglect of the Sabbatical Year as a cause of the exile, a theme that is explicitly mentioned in Il Chronicles 36:21 as a reason for the exile. [Although the Talmud (Yoma 9a) gives the reason for the first exile as the sins of idolatry, immorality, and bloodshed, our chapter clearly states that the transgression of the Shemittah laws was also a factor (see v. 35 and notes).] The second Destruction, however, is attributed by the Sages to the sin of hatred without cause (Yoma 9a).

Another major proof that our chapter speaks of the First Temple era is that it does not promise either complete repentance or a total redemption. The confession of verse 40 is inadequate (see notes there), and verse 42 says only that God will remember the covenant, but not that He will return Israel to its former eminence or that all the exiled Jews will return to the Land. After the promise that God will remember the covenant, the very next verse speaks again of the violated Sabbaticals and the Land bereft of its children. Indeed, when the Babylonian exile ended, Eretz Yisrael did not become a free country; it was a vassal state of Persia, and later of Syria and Rome. When King Cyrus of Persia gave permission to the Jews to return to the Land, only 42,360 did so (Ezra 2:64), a pitifully small percentage of the nation, and all through the years of the Second Temple, the majority of Jews lived elsewhere.

אומליל יי עם משה למימר: במלל עם בני ישראל ותימר להון גבר ארי יפרש נדר בפרסו נפשתא קדם יי: גויהי פרסנה דכורא מבר עסריו שניו ועד בר שתיו שניו ויהי פרסנה חמשיו סלעיו דכסף בסלעי קודשא: דואם נקובתא הָיא וִיהֵי פַּרְסָנָהּ תַּלַתִין סלעין: הואם מַבַּר חַמֵשׁ שָׁנִין וָעַד בַּר עַסְרִין שַנִין ויהי פרסנה הכורא עסריו סלעין ולנקובתא עשרא סלעיו: וואם מבר יַרַחַא ועד בַּר חמש שנין ויהי פרסנה דכורא חמשא סלעין דבסף ולנקובתא פרסנה תלתא סלעין דכסף: זואם מבר שתין שנין ולעלא אם דכורא ויהי פָרַסַנָה חַמִשַׁא עַשָּׁרָא סָלְעִין וַלְנָקוּבָתַא עשרא סלעין: הואם מסבּן הוא מפַּרְסָנָה וִיקִימְנָה קַדָם כַּהָנָא וִיפָרוֹס יַתָה כַּהַנָא על מימר די תַרבּק יִדא דנודרא יפרסנה כהנא: טואם בעירא די יַקרבוּן מְנַה קרבּנָא קַרם יִיַ כַּל דִּי יְתַן מנה קרם יו יהי קורשא: ילא יחלפנה וַלַא יִעבַּר יַתָּה טַב בְּבִישׁ אוֹ בִישׁ בַּטַב וֹאָם חַלַּפָּא יִחַלֶּף בָּעִירָא בָּבְעִירָא וִיהֵי הוא וחלופה יהי קדיש: יאואם כל בעירא מסאַבא די לַא יַקַרבון מנַה

וידבר יהוה אל-משה לַאמַר: דַבַּר אַל־בָּנֵי יִשְׁרַאַל ואמרת אַלהֶם אָיש כַּי יַפָּלֶא נֵדֶר בְּעַרְכָּךְ נִפָּשְׁת לֵיהוָה: , וֹהיה ערכּר הזּכֹר מַבּן עשרים שַנַה וְעֵד בַּן־שִּשִּים שַנַה ר והיה ערכּה חַמשִים שַקל כַּסַף בַּשַקל הַקּרֵש: וְאָם־נָקַבַה הַ הָוֹא וְהָיָה עֶרְכְּךָ שְׁלֹשִׁים שָׁקֵל: וֹאִם מִבֵּן־חַמֵשׁ שַׁנִּים הַ הָּוֹא וְהָיָה עֶרְכְּךָ שְׁלֹשִׁים שָׁבֵּל: וְעַד בַּן־עֵשָּׁרֵים שַׁנַּה וְהָיָה עַרִכְּרֶ הַזָּכָר עֵשִׁרִים שָׁקַלִּים וְלַנָקָבָה עֲשֶׁרֶת שָׁקָלֵים: וָאֵם מִבֶּן־חֹדֵשׁ וְעַד בֶּן־חַמֵשׁ וְעַד בָּן־חַמֵשׁ שַׁנִּים וָהַיָה עַרְכָּךְ הַזָּבֶּרי חָמְשֵׁה שָׁקַלֵּים כָּסֶף וְלַנְּקַבָה ּ עַרְבָּלְ שְׁלְשֶׁת שְׁקָלֵים בָּסֶף: וְאָם מִבֶּן־שִׁשִּׁים שַׁנַה וַמַּעַלַה אָם־זַבָּר וְהַיֵּה עַרִכִּךְ חֲמִשָּׁה עַשָּׁר שָׁקֵל וְלַנְּקַבָּה ּתְעַשַּׁרָה שַׁקַלֵּים: וָאָם־מֵךְ הוּא' מֵעַרְכָּׁךְ וָהַעַמִידוֹ לְפָנֵי הַכּהֵו וָהַעֲרֵיךְ אתו הַכּהָו עַל־פִּי אֲשֵר תַּשִּיג' יַד הַנּרֵר וָאָם־בָּהֶמָה אֲשֶׁר יַקְרֵיבוּ מְמֵנַה י יַעַריכֵנוֹ הַכֹּהֵן: י קרבן ליהוה כּל אַשָּׁר יָתַן מִמְנוּ לֵיהוה יַהְיֵה־קָּרָשׁ: לְא יַחַלִּיפֶּנוּ וַלְא־יַמֵיר אֹתֶוֹ טוֹב בְּרֵע אוֹ־רֵע בִּטְוֹב וָאִם־ הַמֶּר יַמִיר בָּהַמָה בָּבָהַמָּה וָהַיַה־הָוֹא וֹתְמִוּרַתוֹ יַהְיֵה־ א קדש: ואם כּל-בּהמה טמאה אשר לא־יקריבוּ ממנה

מך הוא. שאין ידו משגת לימן הערך הזה: והעמידו. לנערך (ח"א ליערך) לפני הבהך, ויעריכנו לפי השגת ידו של מעריך: על פי אשר תשיג. לפי מה שיש לו יסדרנו וישאיר לו כדי חייו, מעה כר וכסת וכלי אומנות, אם היה חמר משאיר לו חמורו (ערכין כג:): (ט) בל אשר יתן ממנו. אמר רגלה של זו טולה דבריו קיימין וחמכר ללרכי טולה ודמיה חולין חוץ מדמי אותו האבר (ח"כ פרק ט:א; ערכין שם ה.): (ו) שוב ברע. תם בכעל מום: או רע בטוב. וכל שכן מוב בטוב ורע ברע בעוב וכל ומוב בטוב ורע ברשה שמאה. בכעלת מום הכתוב מדבר שהיא טמאה. נבעלת מום הכתוב מדין אלא א"כ הוממו (ח"כ פרשת דיא; תמורה לב:): יולאין לחולין בפדיון אלא א"כ הוממו (ח"כ פרשת דיא; חמורה לב:):

(ב) כי יפלא. יפרש בפיו: בערכך נפשת. לימן מרך נפשו, לומר מרך דבר שנפשו מלויה בו עלי (שם פרשמה ג:ו): (ג) והיה ערכך וגר'. אין ערך זה לשון דמים, אלא בין שהוא יוקר בין שהוא זול כפי שניו הוא הערך הקלוב עליו בפרשה זו: ערכך. כמו ערך, וכפל הכפי"ן לא ידשמי מאיזה לשון הוא: (ה) ואש מבן זו: ערכך. כמו ערך, וכפל הכפי"ן לא ידשמי מאיזה לשון הוא: (ה) ואש מבן חמש שינים. לא שיהא הנודר קטון, שאין בדברי קטן כלוס, אלא גדול שאמר ערך קטן הוה שהוא בן ממש שנה וגרי. כשמנים ערך קטן הוה שהוא בן ממש בינה וגרי. כשמנים לימי הזקנה האשה קרובה להחשב כאש, (לפיכך האיש פוחח בהודקנו יותר משליש בערכו והאשה אינה פוחחת אלא שליש מערכה,) דאמרי אינשי סבא בביחא פחא בביחא. סבחא בכיחא מהל בביחא מבל בביחא מהל בביחא מומר מביחא.

27.

બ્રું Gifts to the Temple.

This chapter, which deals with voluntary contributions to the Temple, was not included among the commandments that formed the covenant of the Admonition (26:46), even though it, too, would seem to belong in the early chapters of this book, which deal with the offerings. By excluding them, the Torah means to imply that such voluntary gifts, while surely commendable, are not as essential as the performance of the commandments. No one should ever feel that voluntary contributions can atone for laxity in what is commanded (R' Hirsch).

Generally speaking, there are two kinds of sanctified property: פְּרָשֶׁת הָּמִּישָׁת הָּמִישָׁת הָּמִישָּׁת הָּמִישָּׁת הָמִישְׁת הָמִּישְׁת הָמִּישְׁת הָמִישְׁת הָמִישְׁת הָמִישְׁת הָמִישְׁת הָמִישְׁת הָמִישְׁת הָמִישְׁת הָמִישְׁת הָמִישְׁת הַמְּישְׁת הְמִישְׁת הְמִישְׁת הַמְּישְׁת הְמִישְׁת הְמְיִישְׁת הְמִישְׁת הְמָּיִים הְמְיִישְׁת הְמְיִישְׁת הְמִישְׁת הְמִישְׁת הְמִישְׁת הְמָּיִים הְמְיִים הְמְיִים הְמִים הְמְיִים הְמְיִים הְמִים הְמְיִים הְמְיִים הְמִים הְמְיִים הְמְיִים הְמְיִים הְמְיִים הְמִים הְמְיִים הְמְיִים הְמְּיִּים הְמְיִּים הְמְּיִים הְמִּים הְמִים הְמְיִים הְמִים הְמִים הְמְיִים הְמִים הְמְיִים הְמְיִים הְמִים הְמְיִים הְמִים הְמִים הְמִים הְמִים הְמִים הְמִים הְמִים הְמִים הְמְיִים הְמִים הְמְיִים הְמִים הְמִים הְמִּים הְמִים הְמִּים הְמִים הְמִים הְמִּים הְמִים הְמִּים הְמִּים הְמִים הְמִּים הְמִּים הְמִּים הְמִים הְמִים הְמִים הְמִים הְמִים הְמִים הְמִּים הְמִים הְיּבְּים הְישְׁת הְיבְּים הְישְׁת הְיבּים הְישְׁת הְישְׁת הְיבְּים הְישְׁת הְיבְּים הְישְׁת הְישְׁתְּיִים הְישְׁתְּיִים הְישְׁתְּיִּים הְישְׁתְּיִים הְישְׁתְּיִּים הְישְׁתְּיִּים הְישְׁתְּיִּים הְישְׁתְּיִּים הְישְׁתְּיִים הְישְׁתְּיִּים הְישְׁתְּיִים הְישְּיְיִּים הְישְּיִּים הְישְּיִּים הְישְּיִים הְישְּיִים הְישְׁתְּיִּים הְישְּיִּים הְישְּיְיִים הְישְּיִּים הְישְּיִּים הְישְּיִּים הְישְּיִּים הְישְּיְיִּים הְּיּים הְישְּיְיִים הְישְּיְיבְּיּים הְישְּיִּים הְישְּיִּים הְּיִים הְּיבְּיִּים הְישְּיִּים הְישְּיִּים הְישְּיְיִים הְישְּיְיִּים הְישְּיִּים הְישְּיִּים הְישְּיִּים הְישְּיְיִים הְישְּיְּים הְישְּיְיְיּים הְישְּיְיּים הְיבְּיִים הְּיבְּיִים הְיבְּים הְּיְיְּיְיּים הְיבְּיְיְּיְּיּי

with monetary sanctification is sacred because it is the property of the Sanctuary, not because it is intrinsically holy. It is forbidden to use it for any purpose other than a sacred purpose, just as it is forbidden to use anyone's private property. An object or animal with physical sanctification is used for an offering on the Altar, and is intrinsically holy.

1-8. יעָרְבִּין /Valuations. Just as people may vow to contribute specific amounts of money to the Sanctuary, so one may vow to contribute the value of oneself or of another person or thing. One may do this in two ways. By declaring, for example, יבְּמִי דְּבּלוֹיִי עָלִי, the cash value of so-and-so is upon me, one obligates himself to give whatever that person would be worth as a commodity, such as a slave. That, however, is not the subject of our chapter. Here the Torah speaks of a specific form of vow known as עָרֶבָּד , which, for lack of an exact English equivalent, we translate as valuation.

27 Gifts to the Temple Valuations <sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Speak to the Children of Israel and say to them: If a man articulates a yow to HASHEM regarding a valuation of living beings, 3 the valuation of a male shall be: for someone twenty years to sixty years of age, the valuation shall be fifty silver shekels, of the sacred shekel, 4 If she is female, the valuation shall be thirty shekels, 5 And if from five to twenty years of age, the valuation of a male shall be twenty shekels and of a female ten shekels. <sup>6</sup> And if from one month to five years of age, the valuation of a male shall be five silver shekels: and for a female, the valuation shall be three silver shekels. 7 And if from sixtu years and up. if for a male, the valuation shall be fifteen shekels; and for a female, ten shekels, 8 But if he is too poor for the valuation, then he should cause him to stand before the Kohen, and the Kohen should evaluate him; according to what the person making the vow can afford should the Kohen evaluate him.

Sanctification and Redemp.

<sup>9</sup> If it is the kind of animal that one can bring as an offering to HASHEM, whatever part of it he may give to HASHEM shall be holu. 10 He shall not exchange it nor substitute it, whether good for tion of bad or bad for good; but if he does substitute one animal for another animal, then it and its Animals substitute shall be holu. 11 And if it is any disqualified animal from which they may not bring an

This yow involves the holiness inherent in the individual Jew, the "value" of his soul, as it were. Since there is no "market" that can assess such a value, and no way for human beings to measure it, the Torah assigns the amounts to be paid, based not on the health, strength, earning capacity, or commercial value of the subject, but solely on his or her age and sex (R' Munk). In fulfillment of this kind of yow, one pays a valuation prescribed by the Torah, a payment that goes to the Temple treasury, to be used for maintenance or any other necessary expenditures, as specified in this passage.

- 3. בשקל הקרש Of the sacred shekel. There are twenty geras of silver in the sacred shekel (see Exodus 30:13).
- 4-7. There are four age-categories of valuation: one month-5 years, 5-20 years, 20-60 years, and over 60. The 20-60 age group is listed first because the chapter discusses the law of an adult who vows. Next comes the category of 5-20 years. because it includes those over bar mitzvah who are halachically adults. Then come the children who have not yet reached their potential, and finally the oldest group, which is past its physical prime (R' Bachya).
- 8. ואם־מַר הוא But if he is too poor. If the one who made the vow is too poor to pay the full amount, a designated Kohen must assess how much he can afford to pay. For the purposes of this evaluation, such necessities as living quarters, tools, and clothing are not included in his available assets (Arachin 17a, 23b).
- 9-13. Sanctification and redemption of animals. If an animal is sanctified for use as an offering, then it may not be used for any other purpose, even a sacred one, nor may it be redeemed. If, however, the animal is not suitable for an offering — blemished, for example — it may be redeemed and its value used for the offering for which the animal was originally dedicated. The cost of the redemption is the animal's actual value, unlike the previous passage which deals with fixed valuations.
- 9. כל אשר יהן ממנו Whatever part of it. It is possible for only a part of the animal - whatever part - to be sanctified. For example, if someone sanctified only a leg as an olah, that leg

becomes holy, but not the rest of the animal. Since the limb is sacred, however, the animal cannot be used for any secular purpose. The animal must be sold to someone who needs an olah, and he will then sanctify the rest of it for his offering (Rashi; Sifra). However, if someone sanctified an organ without which the animal cannot live, such as the head or the heart, the entire animal becomes holy (Arachin 5a).

10. לא יחליפנו ולא־ימיר אתו — He shall not exchange it nor substitute it. He may not exchange the sacred animal for someone's else's animal, or substitute it for one of his own (Temurah 9a).

הוא ותמורתו — It and its substitute. Both animals have the same sanctity and both must be brought as offerings.

Although the commandments of the Torah are decrees, it is proper to meditate upon them and seek reasons. The reason both animals are sacred in the case of temurah la substitutel is because the Torah plumbs a person's subconscious thought and his possible evil inclination. After having sanctified an animal, someone may change his mind and feel that he should not have parted with a valuable asset. He may wish to retrieve it by substituting an inferior animal for it, so the Torah penalizes him by decreeing that both animals are sacred. The same penalty applies even if he substitutes a better animal for an inferior one, because if people were permitted to substitute in some circumstances, they might feel free to do so in other cases as well. For the same psychological reason — that a person may wish to regain control of something he has sanctified — the Torah requires that an owner who redeems an object must add a surcharge of one-fifth, as in verse 13 (Rambam, Hil. Temurah 4:13).

11. בַּהַמָּה טָמֵאָה — Disqualified animal. The term טְמָאָה usually refers to a non-kosher species, but since the redemption of non-kosher animals is discussed in verse 27, this verse must refer to something else. The subject is a kosher animal that was sanctified for an offering and then developed a blemish that disqualified it. Only then may such an animal be redeemed; if it is still healthy and whole, it is not eligible for redemption (Rashi; Sifra).

עועוי

קרבנא קרם ייַ ויקים יַת בּעִירַא קרם בַּהַנַא: יבּ וִיפָרוֹס בַּהַנַא יַתַה בַּין טַב וּבין ביש בפרסנא דכהנא כן יהי: יגואם מפרק יפרקנה ויוסף חמשה על פרסנה: יר וּגָבָר אֲרֵי יַקְרֵּשׁ יַת בֵּיתֵהּ קוּרְשַא קַרַם יִיַ וַיִפָּרָסנָה כַּהַנָא בֵּין טַב וּבֵין בִּישׁ כִּמַא דִי יִפָּרוֹס יַתֶה כַּהַנַא כֵּן יִקוּם: טּוּוָאָם דאַקרש יפרוקית ביתה ויוסף חמש כַּסף פרסנה עלוהי ויהי לה: שואם מחקל אַחַסְנַתַּה יַקְדִּישׁ גָבֶר קַדָם יִיַ וִיהֵי פַּרְסְנָה לפום וַרְעָה בַּר וִרָע כּוּר שְעוֹרִין בָּחַמְשִׁין סָלְעִין דָּכְסַף: ייאָם מִשַּׁתַא דִיוֹבֶלַא יַקַרָש חַקָּלָה כָּפָרַסְנָה יִקוּם: יוּ וָאָם בַּתַר יובַלַא יַקּרֵש חַקּלֵה וִיחַשֵּׁכ לַהּ כַּהַנָא יַת בַספָא עַל פּוּם שָנַיָא דִישְתַאַרָן עַד שַתַא דִיוֹבֶלַא וַיָּתְמִנַע מִפָּרְסְנֵה: יי וָאָם מִפְּרָק יפרוק ית חקלא האקדש יתה ויוסף חמש בַּסָף פַּרְסָנֵה עַלוֹהָי וִיקוּם לֵה: ַנְאָם לַא יִפָּרוֹק יַת חַקָּלֵא וְאָם זַבִּין יַת בּוָאָם בַּין יַת יַחַקּלֵא לִגָּבָר אַחַרַן לַא יִתְפַּרַק עוד: באויהי חַקּלָא בִּמִפָּקָה בִּיוֹכֵלָא קוּרְשָא קַדָם יָיַ כַּחַקָּל חָרָמָא לְכַהַנַא תָּהֶי אַחֲסַנְתֵה: כבּ וְאִם יָת חֲקַל זְבִינוֹהִי דִּי לַא מֶחַקַל אַחַסְנָתֵה יַקְרֵש קָרָם יִיָ: כּג וִיחַשַּׁב לַה כַּהַנָּא יָת מִנִיַן פָּרְסָנֵה עַר שַׁתָא דיובלא וִיתַן יַת פַּרְסַנָה בִּיוֹמַא הַהוּא קורשא קרם ייַ: כּד בְּשַׁתַּא דִיוֹבֵלַא יִתוּב חַקּלָא לִרוַבָּגָה מִנָּה לִרְרִילֵה אַחֲסָנַת אַרעָא: כּהּוְכָל פָּרְסָנֵהּ יְהֵי בְּסִלְעֵי קוּרְשַא עֵסְרִין מַעִין יִהֵי סִלְעַא: כּוּבְּרַם בּוּכָרַא דִּי בַכַּר קַדָם יִיַ בִּבְעִירָא לַא

יב קַרָבָּן לַיהוָה וְהֶצֶמִיד אֶת־הַבְּהֵמָה לִפְנִי הַכֹּהֵן: וְהֶעֶרִיךְ י הַכּהָן אתָה בַּין טִוֹב וּבֵין רֻע כִּעַרְכָּךָ הַכּהָן בֵּן יָהְיֶה: וְאִם־ יר גַּאָל יָגָאַלֵנַה וָיָסַף חַמֶּישִׁתְוֹ עַל־עֶרְכֶּךָ: וְאִישׁ בִּי־יַקְרָשׁ אָת־בַּיתוֹ לְדֶשׁ לֵיהוֹה וְהָעֵרִיכוֹ הַכּהֵן בִּין טִוֹב וּבִין רֻע ש בַּאַשַּׁר יַעַרִיך אתו הַכּהָן כַּן יַקוּם: וִאִם־הַמַּקִּדִּישׁ יִגְאַל אַת־בֵּיתוֹ וְיָסֶׁף חֲמִישֵׁית בֵּסֶף־עַרִכְּךְ עָלָיו וְהָיָה לְוֹ: י וְאָם וֹ מִשְּׂוֹרָה אֲחֻזָּתוֹ יַקְרִּישׁ אִישׁ לֵיהוֹה וְהָיָה עֶרְכְּךָּ לְפִי [שביעי] ין זַרעו זַרַע חָמֵר שָערִים בַּחָמִשִּים שֲקֵל כַּסַף: אִם־מִשְׁנַת יי יַח הַיֹּבֵל יַקְדִישׁ שַׂדָהוּ כָּעֵרָכָּךָ יָקוּם: וִאָם־אַחַר הַיֹּבֵל יַ הַיַּבַל יַקַדִּישׁ שַׂרֶּהוֹּ וָחָשַׁב־לוֹ הַכּהֵון אֶת־הַבָּכֶחף עַל־פֵּי הַשָּׁנִיםׂ י הַנּוֹתַרֹת עַד שָׁנַת הַיֹּבֶל וִנְגָרַע מֵעֶרְכֵּך: וִאִם־גָּאָל יִגְאַל יִ יַּ אָת־הַשָּׁרֵה הַמַּקּדֵּישׁ אֹתַוֹ וְּיָטַף חֲמִשֶּׁית כֶּסֶף־עֶרְכְּךֵּ ב עַלֵיו וַקָם לִוֹ: וָאִם־לָא יָגָאַל אַת־הַשַּׂבֵיה וָאִם־מָבֵר אֵת־ ַנא הַשַּׂרֵה לְאִישׁ אַחֵר לְא־יִגָּאֵל עוֹד: וָהָיָּה הַשַּׂרֵה בְּצֵאתְוֹ בַּיבַׁל קָרֶשׁ לַיהוָה כִּשְּׂרָה הַחֲרֶם לַכּהָן תְּהְיֶה אֲחֻזָּתְוֹ: בּ וְאָם אֶת־שְׂדֵה מִקְנָתוֹ אֲשֶׁר לָא מִשְּׁדֵה אֲחֻזָּתִוֹ יַקְדָּישׁ בּג לֵיהוָה: וִחִשַּׁב־לוֹ הַכּהֵן אָת מִכְסַת הָעֶרְכְּךְּ עַד שְׁנַת בּר הַיֹּבֶל וִנָתַן אֶת־הָעֶרִכְּךְ' בַּיִּוֹם הַהוֹּא קֹרֵשׁ לֵיהוָה: בִּשְׁנַת ָהַיּוֹבֵל נָשְוּב הַשָּּׁבֶּה לַאֲשֶׁר קָנָהוּ מֵאתָוֹ לַאֲשֶׁר־לָוֹ אֲחֻנַּת ה הָאָרֶץ: וְכָּל־עֶרְכְּךְּ יִהְיֶה בְּשֶׁקֶל הַקֻּדֶשׁ עֶשְׁרִים גַּרָה הַ הָאָרֶץ: וְכָּל־עֶרְכְּךְּ ַנּוּ יָהָיֶה הַשָּׁקֵל: אַך־בִּכֿור אֲשֵׁר יִבָבַר לֵיהוה בִּבָּהַלָּה לְא־

קלבון לפרוטרוט, והבא לגאול יתן סלט ופונדיון לכל שנה לשנים הנותרות עד שנח היובל (ת"כ פרק ינה; בכורות נ.): ונגרע מערבר. מנין השנים שמשנת היובל שד שנח הפדיון: (יש) ואם גאל יגאל. המקדים חוחו יוסיף חומש של הקלבה הזחח: (כ) ואם לא יגאל את השדה. המקדים: ואם מכר. הגזכר: את השדה לאיש אחר לא יגאל עוד. לשוכ ליד המקדים: (כא) והיה השדה בצאתו ביבל. מיד הלוקחו מן הגזכר כדרך שחר שדוח היולחוח מיד לוקחיהם ביובל: קדש להי. לא שישוב להקדש בדק הביח ליד הגזבר אלא כשדה החרם הנחון לכהנים, שנאמר כל חרם בישראל לד יהיה (במדבר יח:יד) אף זו החחלה לכהגים של אוחו משמר שיום הכפורים של יוכל פוגע כו (ערכין כח:): (בב) ואם את שדה מקנתו וגוי. חלוק יש בין שדה מקנה לשדה אחוזה, ששדה מקנה לא תחחלק לכהנים ביובל לפי שחינו יכול להקדישה אלא עד היובל, שהרי ביובל היחה עחידה ללאח מידו ולשוב לבעלים. לפיכך אם בא לגאלה, יגאל בדמים הללו ההלובים לשדה אחוזה, ואם לא יגאל וימכרנה גזבר לאחר, או אם יגאל הוא, בשנת היובל ישוב השדה לאשר קנהו מאחו אומו שהקדישה. ופן מאמר לאשר קנהו הלוקח הזה האחרון מאמו, וזהו הגזבר, לכך הולרך לומר לאשר לו אחוזת הארץ מירושת אבות, וזהו בעלים הראשונים שמכרוה למקרים (ת"כ פרק יא:ז; פרכין כו:א־ב): (כה) וכל ערכך יהיה בשקל הקדש. כל פרכך שכחוב בו שקלים יהיה בשקל הקדש: עשרים גרה. פשרים מעות. כך היו

(יב) בערכך הכהן כן יהיה. לשאר כל אדם הכא לקנותה מיד הקדש: (יג) ואם גאל יגאלנה. בבעלים החמיר הכתוב להוסיף תומש, וכן במקדיש בית וכן במקדיש את השדה וכן בפדיון מעשר שני הבעלים מוסיפין חומש ולא שאר כל אדם (ח"כ שם ז: מרכין כה.): (טז) והיה ערבך לפי זרעו. ולא כפי שוויה, אחת שדה טובה ואחת שדה רעה פדיון הקדשן שוה, בית כור שעורים בחמשים שהלים, כך גזירת הכתוב (ח"כ פרק יוגן טרכין יד.) והוא שבא לגאלה בחחלת היובל, ואם בא לגאלה באמלטו טחן לפי החשבון סלט ופוגדיון לשנה, לפי שאינה הקדש אלא למנין שני היובל, שאם נגאלה הרי טוב, ואם לאו הגזבר מוכרה בדמים הללו לאחר וטומדת ביד הלוחח עד היובל כשאר כל השדות המכורות, וכשהיא יולאה מידו תוזרת לכהנים של אותו משמר שהיובל פוגע בו ומתחלקת ביניהם. זהו המשפט האמור במקדיש שדה. ועכשיו חפרשנו על סדר המקרחות: (יז) אם משנת היבל יקדיש וגוי. חם משעברה שנת היוכל מיד הקדישה וכא זה לגאלה מיד: בערבך יקום. כערך הזה האמור יהיה, חמשים כסף יחן: (יח) ואם אחר היובל יקדיש. וכן אם הקדישה משנת היוכל ונשחהה כיד גוכר וכא זה לנאלה אחר היוכל: וחשב לו הבהן את הבסף על פי השנים הנותרות. כפי חשבון. כילד, הרי קלב דמיה של חרבעים ותשע שנים חמשים שקל, הרי שקל לכל שנה ושקל יחר על כולן. והשקל ארבטים ושמנה פונדיונין, הרי שלע ופונדיון לשנה, אלא שחסר פונדיון אחד לכולן, ואמרו רבוחינו שאוחו פונדיון

he pays the treasurer of the Sanctuary its value as appraised by the Kohen, and nothing more.

<sup>12.</sup> קערכך הַכּהַן — Like the Kohen's valuation. If someone other than the original owner wishes to redeem the animal,

offering to HASHEM, then he shall stand the animal before the Kohen. <sup>12</sup> The Kohen shall evaluate it, whether good or bad; like the Kohen's valuation so shall it be. <sup>13</sup> If he redeems it, he must add a fifth to the valuation.

<sup>14</sup> If a man consecrates his house to be holy to HASHEM, the Kohen shall evaluate it, whether good or bad; as the Kohen shall evaluate it, so shall it remain. <sup>15</sup> If the one who sanctified it will redeem his house, he shall add a fifth of the money-valuation to it, and it shall be his.

Redemption of Houses and Fields

<sup>16</sup> If a man consecrates a field from his ancestral heritage to HASHEM, the valuation shall be according to its seeding: an area seeded by a chomer of barley for fifty silver shekels. <sup>17</sup> If he consecrates his field from the Jubilee Year, it shall remain at its valuation. <sup>18</sup> And if he consecrates his field after the Jubilee, the Kohen shall calculate the money for him according to the remaining years until the Jubilee Year, and it shall be subtracted from its valuation. <sup>19</sup> If the one who consecrated the field will redeem it, he shall add a fifth of the money-valuation to it, and it shall be his. <sup>20</sup> But if he does not redeem the field, or if he had sold the field to another man — it cannot be redeemed anymore. <sup>21</sup> Then, when the field goes out in the Jubilee, it will be holy to HASHEM, like a segregated field; his ancestral heritage shall become the Kohen's.

<sup>22</sup> But if he will consecrate to HASHEM a field that he acquired, that is not of the field of his ancestral heritage, <sup>23</sup> then the Kohen shall calculate for him the sum of the valuation until the Jubilee Year; and he shall pay the valuation of that day, it is holy to HASHEM. <sup>24</sup> In the Jubilee Year the field shall return to the one from whom he acquired it; whose ancestral heritage of the land it was. <sup>25</sup> Every valuation shall be in the sacred shekel: that shekel shall be twenty gera.

<sup>26</sup> However, a firstborn that will become a firstling for HASHEM among livestock, a man shall not

- 13. זְיְמֶּף הְמֵּישְׁתוּ He must add a fifth. If the original owner redeems it, he must add a "fifth" to the price of the animal. To compute the fifth, if the animal was worth four shekels, the owner pays five; thus, his additional amount is a fifth of the total payment. Whoever redeems the animal, the money is sacred and belongs to the Sanctuary (Rashi; Sifra).
- 14. אָת־בַּיתוּ His house. The term house includes any property, real or movable. From the possessive form his house, the Sages derive that a person cannot sanctify property unless it is his. Thus, for example, a thief cannot sanctify stolen goods (Sifra; Bava Kamma 68b).

R' Mendel of Kotzk homiletically interpreted the word in its alternate sense, household: How can we tell if a man is holy? — if his household is holy. A person who has been able to raise children who are imbued with a spirit of holiness and devotion to God must be holy himself.

בין טוב ובין רָע — Whether good or bad. The Kohen's assessment is binding, whether he determines a high value, which is good for the Temple treasury, or a low value, which is bad for the Temple treasury (Ralbag).

#### 16-25. Redemption of houses and fields.

16. לפי וַרְשל — According to its seeding. A field is redeemed with a fixed sum based on two factors: the number of crops [its seedings] remaining until the Jubilee, and the size of the field. For a field of the size given below, the valuation is fifty silver shekels from one Jubilee to the next, not counting the Jubilee Year itself. Consequently, for each year remaining until the Jubilee, the redemption would cost 1/49 of fifty silver shekels (Rashi; Sifra).

דֶרְע חֹמֶר שְׁערִים — An area seeded by a chomer of barley. The Torah gives a fifty-shekel assessment for a field big enough

- to require one chomer of barley seed. A chomer, referred to in Mishnaic terminology as a cor, has a volume of 4,320 eggs and is equal to thirty se'ah, which, according to Chazon Ish, is approximately 130 gallons. This field's area is 75,000 square cubits, or approximately 300,000 square feet. Smaller or larger fields would be redeemed for proportionate amounts.
- 17. בְּלֶרְכְּךְ יְקוֹם It shall remain at its valuation. If the field was consecrated at the start of the fifty-year cycle and it is redeemed before any crop-years have elapsed the redeemer pays the full valuation of fifty shekels. The valuation goes down according to the number of elapsed years, as stated in the next verse.
- **20-21.** Fields that are sold revert to their ancestral owner when the Jubilee arrives, but sanctified fields are different; unless the owner redeems them, they will become the property of the Kohanim.
- 20. . . . יְמְשִּרְשִׁרְאַל וּמְאַל . . וְאִשִּרְשִׁר . But if he does not redeem . . . or if he had sold. There are two ways in which the owner loses his right to reclaim the field in the Jubilee Year: if he, the owner, chooses not to redeem it, or if he, the Temple treasurer, sells it to someone else, i.e., he allows someone else to redeem it. There is one exception to this rule. The Sages derive that if the owner's son redeems the field, it will go back to his father in the Jubilee, because the son is regarded as his father's equivalent regarding certain laws (Arachin 25a; Rashi there).
- 21. קְּדֶשׁ לְּה. Holy to HASHEM. Unless he or his son has redeemed it, the owner will not regain his field with the advent of the Jubilee. Instead, it will be divided among the Kohanim whose mishmar, or family group, is on duty in the Temple on the Yom Kippur of the Jubilee, the day when its laws take

יסדש גבר יתה אם תור אם אמר סדם יי הוא: כו ואם בבעירא מסאבא ויפרוק בפרסנה ויוסף חמשה עלוהי ואם לא יִתְפָּרַק וִיוֹדַבַּן בְּפָרְסָנֵה: כחבַרַם כַּל חרמא די יחרם גבר קדם יי מכל די לה מאַנשא ובעירא ומחקל אַחסנתה לא יודבו ולא יתפרק כל חרמא קדש קודשין הוא קדם יי: בטכל חרמא די יתחרם מן אנשא לא יתפרק אתקטלא יתקטל: לוכל מעשרא דארעא מזרעא דאַרעא מפַּרִי אִילַנא דִייַ הוא קודשא קדם יי: לאואם מפרק יפרוק גבר ממעשרה חמשה יוסף עלוהי: לכוכל מעשר תוריו ועו כל דיעבר תחות חטרא עשיראה יהי קדיש קדם יי: לג לא יבקר בין טב לביש ולא יחלפנה ואם חלפא יחלפנה ויהי הוא וחלופה יהי קוֹרְשָא לָא יִתְפָּרָק: לּר אִלֵּין פִקּוֹרַיָּא דִי פַקיד יי יַת משה לבני ישראל בטורא

בּי יַקְּדִישׁ אָישׁ אֹתֻוֹ אִם־שְׁוֹר אִם־שֶׁה לֵיהוָה הְּוּא: וְאִם בִּי יַקְּדִישׁ אָישׁ אֹתֻוֹ אִם־שְׁוֹר אִם־שֶׁה לֵיהוָה הְוּא: וְאִם בַּי יַקְּדִישׁ אָישׁ אֹתֻוֹ אִם־שְׁוֹר אִם־שֶׁה לֵיהוָה הְוּא: וְאִם בַּי לְא יִנָּאֶל וְנִמְבֵּר בְּעֶרְבֶּּך: אַךְ כָּל־חֵבֶם אְשֶׁר יַחֲרם אִשׁר יִחָבּי אִשְׁר־לוֹ מֵאָדֶם וּבְהַמָּה וּמִשְּׁבְה אֲחָזָּתוֹ לְא יִנָּאֶל כָּל־חֵבֶם מִן־הָאָדֶם וְבְהַמָּה וּמִשְּׁבְה אֲחָזָּתוֹ לְא יִנָּאֶל כָּל־חֵבֶם מִן־הָאָדֶם לְא יִפְּדֶה מִוֹת יוּמָת:

כּי כָּל־חַבְּם אֲשֶׁר הָאָבֶץ מִזְּרַע הָאָבֶץ מִפְּרִי הָעֵץ לִיהוֹה הְוּא לִיהוֹה הְוּא לִיהוֹה הְוּא לִיהוֹה בְּמְעְשֵׁר בָּקָר וְנִאֵּל אִישׁ מִפְּעֲשְׁרְוֹ חֲמְשִׁיתִוּ כִּי יְשְׁרָאֶל בְּקָר נְנִאוֹן כְּלֹ אֲשֶׁר־יִנְעֲבָר תַּחַת כִּי יְבֶעְרְ וְנְאַם־הָמֶר יְמִירֶנוֹּ וְהָיָה־הְוֹּא וּתְמְוֹנְתוֹ בְּיִ עִוֹב בָּר בְּיוֹן עוֹב לְא יִבְּיֶבְר הְיִמִירָ וְנִי וְלָב לְא יִנְיְבֶּלְ וְאִם־הְמֶב יְמִינֶרְנוֹ וְהָיִה הְנִיה וְנְמִירְנוֹ וְהָיָה הְנִינְ וְנְיִים בְּבְיוֹ מִוֹיְנוֹב בְּיִם בְּיִבְּישׁ לְא יִנְּאֶל בְּקָר וְיִמִילֶנְיוֹ וְנְיִהְיִה בְּמִילְנוֹ וְהָיָה־הְנְּא לִישׁ מִפְּעְשְׁרְוֹ בְיִבְּי בְּיִים בְּאִישׁר צְוָּה יְהְנִי שְּׁרָא לְא יְנָאֵל בְּהָר יְמִילְנִי וְשְׁרָא לִא יִנְּאָל בְּקוֹ בְיִישְׁר, אֵבֶּי בְּיוֹי עְיִבְּבְּע לְא יְנָבְיִם בְּיִים בְּיִבְיי שְׁרָבְאֵל לְא יִנְּאֵב בְּיִם בְּיִים בְּתִייְבְנִי שְּׁרְבְאֵל לְא יִנְּאָל בְּהָר סִינְי: יִשְיר, אֵלְי בְּבָּר מְיִבְיי שְּׁרְא אִישׁ בְיוֹים בְּיוֹם בּבּיים בְּיִים בְּיִישְׁרְ בְּנְים בְּתִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִישְׁרָּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּמִילְית וְבְּיִם בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּעִיים בְּחִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְיוֹים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְייִי שְּיְבְיבְיים בְּיוֹים בְּיוֹבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיְיִים בְּיְיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹם בְּיִים בְּיִבְיים

At the conclusion of each of the five books of of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

# חֲזַק! חֲזַק! וְנִתְחַזֵּק!

רש"י

במסכת ערכין (שם כת:) אם נדר נותן דמיהם ואם נדבה נותן את טובתה: מאדם. כגוו שהתרים עבדיו ושפתותיו הכנענים (ת"כ שם ג: ערכיו כת.): (בט) בל חרם אשר יחרם וגוי. היולא ליהרג ואמר אחד ערכו עלי לא אמר כלום (ח"כ שם ז; מרכיז ו:): מות יומת. הרי הולד למות לפיכד לא יפדה, אין לו דמים ולא מרד (טרכין שס): (ל) ובל מעשר הארץ. כמעשר שני הכחוב מדבר: מזרע הארץ. דגן: מפרי העץ. חירוש וילהר: לה׳ הוא. הנאו השם ומשולחנו לוה לד לעלוח ולאכול (ס"א לשלוחו לאכלו) בירושלים (קידושין נד:) כמו שנאמר ואכלת לפני ה' אלהיך מטשר דגנד חירושך ונו' (דברים ידוכג): (לא) ממעשרו. ולא ממעשר חבירו, הפודה מעשר של חבירו אין מוסיף חומש (מעשר שני דוג; קידושין כד.) ומה היא גאולתו. כדי להתירו באכילה בכל מהום והמטוח יעלה ויאכל בירושלים כמו שכתוב ונחתה בכסף ונו' (דברים יד:כה): (לב) תחת השבט. כשבח למשרן מוליחן בפחח זה אחר זה והעשירי מכה בשבט לבוט בסיקרא להיות ניכר שהוא מעשר (בכורות נח:) כו מושה למגלים ומלחים של כל שנה ושנה: יהיה כדש. ליהרב למזבח דמו ואמוריו, והבשר נאכל לבעלים שהרי לא נמנה עם שאר מתנוח כהונה ולא מלינו שיהא בשרו ניתן לכהנים (זכחים נו:): (לג) לא יבקר וגוי. לפי שנאמר וכל מבחר נדריכם ודברים יב:יא) יכול יהא בורר ומוליא את היפה. ת"ל לא יבהר בין טוב לרט, בין תם בין בטל מום חלה טליו קדושה, ולא שיקרב בטל מום אלא יאכל בתורת מעשר ואסור ליגוז וליעבד (בכורות יד:):

מתתלה, ולאחר מכאן הוסיפו שתות ואמרו רבותינו שם מעה כסף דינר. עשרים וארבע מעות לסלע (בכורות ג.): (בו) לא יסדיש איש אתו. לשם הרבן אתר (ח"כ פרשחת ח:ב,ז: ערכין כע.) לפי שתינו שלו: (בז) ואם בבהמה הטמאה וגו׳. אין המקרא הזה מוסב על הבכור, שאין לומר בבכור בהמה טמאה ופדה בערכך וחומש, [ס"א וחמור אין זה,] שהרי אין פדיון פער חמור אלא עלה, והוא מתנה לכהן ואינו להקדש. אלא הכתוב מוסב על ההקדש, שהכתוב שלמעלה דבר בפדיון בהמה טהורה שהוממה, וכאן דבר במקדיש בהמה טמאה לבדק הבית (מנחות קת.): ופדה בערבך. כפי מה שיטריכנה הכהן: ואם לא יגאל. ע"י צטלים (ת"כ פרק יבוב): ונמבר בערבך. לאתרים (שם): (בח) אך בל חרם וגו׳. נחלקו רבוחינו בדבר. יש אומרים סחם חרמים להקדש, ומה אני מהיים כל תרם בישראל לך יהיה (במדבר יח:יד) בחרמי כהנים, שפירש ואמר הרי זה לכהן. ויש אמרו סתם חרמים לכהנים (ערכין כח:־כט.): לא ימבר ולא יגאל. אלא ינחו לכהן. לדברי האומר סתם חרמים לכהנים מפרש מהרא זה בסתם חרמים, והאומר סחם חרמים לבדק הבית מפרש מקרא זה בחרמי כהנים, שהכל מודים שחרמי כהנים אין להם פדיון עד שיבואו ליד כהן, וחרמי גבוה נפדים (ערכין שם): בל חרם קדש קדשים הוא. האומר סתם חרמים לבדק הבית מביא ראיה מכאן (ת"כ שם ה; ערכין שם) והחומר סתם חרמים לכהנים מפרש כל חרם קדש קדשים הוא לה' ללמד שחרמי כהנים חלים על קדשי קדשים ועל קדשים קלים ונוחן לכהן, כמו ששנינו

effect (Rashi). However, the Kohanim must pay the Temple treasury for the field, because sanctified property may not leave the ownership of the Sanctuary unless it has been redeemed (Arachin 25b: Rambam. Hil. Arachin 4:19).

26. אייקריש איש אתו A man shall not consecrate it. A first-born male animal from cattle or the flock is sacred from birth as an offering; it cannot be consecrated as another sort of offering because it is not the property of its "owner" (Rashi). Alternatively, since the animal is holy from birth, it is not necessary to sanctify it formally (Ramban).

27. בְּבְּהְמָה הַשְּׁמָאָה — Among the unclean animals. Our verse speaks of a non-kosher animal whose owner has consecrated it for the benefit of the Temple treasury. If the owner redeems it, he pays market value, plus a surcharge of a fifth. But if it is not redeemed by its owner, it shall be sold for its valuation, meaning that anyone else may redeem it for its legitimate purchase price (Rashi).

28-29. Cherem/Segregated property. The word cherem is customarily used to denote destruction or something banned from human enjoyment. In the context of this passage, it refers

consecrate it; whether it is of oxen or of the flock, it is HASHEM's. <sup>27</sup> If among the unclean animals, he shall redeem it according to the valuation and add a fifth to it; and if it is not redeemed it shall be sold for its valuation.

<sup>28</sup> However, any segregated property that a man will segregate for the sake of HASHEM, from anything that is his — whether human, animal, or the field of his ancestral heritage — may not be sold and may not be redeemed, any segregated item may be most holy to HASHEM.

Cherem/ Segregated Property

- <sup>29</sup> Any condemned person who has been banned from mankind shall not be redeemed; he shall be put to death.
- <sup>30</sup> Any tithe of the land, of the seed of the land, of the fruit of the tree, belongs to HASHEM; it is holy to HASHEM. <sup>31</sup> If a person shall redeem some of his tithe, he shall add his fifth to it.

The 32 Any tithe of cattle or of the flock, any that passes under the staff, the tenth one shall be holy Second to HASHEM. 33 He shall not distinguish between good and bad and he should not substitute for Title it; and if he does substitute for it, then it and its substitute shall be holy, it may not be redeemed.

The Tithe 34 These ar of Animals Mount Sinai.

<sup>34</sup> These are the commandments that HASHEM commanded Moses to the Children of Israel on ount Sinai.

At the conclusion of each of the five books of of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

# "Chazak! Chazak! Venischazeik! (Be strong! Be strong! And may we be strengthened!)"

THE HAFTARAH FOR BECHUKOSAI APPEARS ON PAGE 1179.

to a person's expressed resolution to consecrate an object and thus make it forbidden for personal use (*Ralbag*).

There are two kinds of *cherem*: one that is for חָבְּיִת , the Temple treasury; and the other is a gift for the Kohanim, and becomes their private property. The *cherem* of the Temple is used for maintenance or other Temple needs, or it is sold [i.e., redeemed] with the proceeds going to the Temple treasury. The *cherem* of the Kohanim is similar to treumah, in that the owner loses title to it and cannot redeem it. It must be turned over to the Kohanim, whereupon it becomes their personal property and loses all sanctity.

29. אְשֶׁר יָחָרֶם מוְ־הָאָרָם — Who has been banned from mankind. The verse speaks of a person condemned to death by the court. If someone vows to contribute his monetary value [דְמִים] or his assessed valuation [קֹדְטֵּ ] as above in verses 2-7, the vow is not binding, because, since he shall be put to death, he has no monetary value and he shall not be redeemed in payment of the vow (Rashi: Sifra).

According to Ramban, the verse refers to an entirely different case. The king and the Sanhedrin, as the representatives of the nation, have the right to require that the entire people or specified individuals carry out certain actions for the common good, and to decree that anyone who violates that consensus shall be put to death (see Ramban for several examples). Our verse states that whereas a cherem for the Temple treasury can be redeemed, a person condemned to death for disobeying a national decree is beyond redemption.

**30-31.** The **second tithe.** During the first, second, fourth, and fifth years of the seven-year *Shemittah* cycle, a farmer sets aside one-tenth of his produce, which he must protect from contamination and take to Jerusalem to be eaten. It is known as מָּנְשֶׁר שְׁנִי, second tithe, because it is separated from the crop only after the first tithe is separated for the Levite. The Torah

permits the owner to redeem the tithe for coins, whereupon the sanctity devolves from the tithe to the coins, which the owner must take to the Holy City and use to purchase food or offerings that may be eaten. [See also Deuteronomy 14:22-27.]

#### 32-33. The tithe of animals.

32. שְּשֶׁהַ חְתָּהְ — Under the staff. Every tenth animal of those born during the current season must be sanctified as an offering. The entire newborn herd or flock is put into a corral with a narrow opening, and the animals are allowed to leave one by one. The owner or his designee touches each tenth one with a paint-daubed stick, marking it as maaser, or the tithe (Rashi; Bechoros 58b).

הקְּדְשׁ לְּהי — Holy to HASHEM. The maaser-animal is brought as an offering. Its fats are offered upon the Altar and all of its meat is eaten by the owners [and their guests. None of the meat need be given to the Kohaniml (Rashi).

33. לא יְבַּקָּר — He shall not distinguish. Unlike other offerings, for which it is meritorious to choose only the best animals, the tithe must be left purely to chance; whichever one exits tenth is holy (Rashi; Sifra).

בּין־טוּב לְרָע — Between good and bad. Even if the tenth animal is bad, in that it has a blemish that disqualifies it from use as an offering, it is maaser nonetheless. It may be used only for food, but not for work or shearing (Rashi; Bechoros 14a).

34. אֶת־מֹשֶׁה אֶלֹ־בְּנִי יִשְׁרָאֵל — Moses to the Children of Israel. The teacher was worthy of his people, and the people were worthy of their teacher (Daas Zekeinim).

שה מיוקים. עו"יא סימן. שי"ח מסוקים. עו"יא סימן. — This Masoretic note means: There are 78 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic עו"א. The mnemonic refers to "strength," an allusion to the punishments of the Admonition, which demonstrate God's strength (R' David Feinstein).

# שכר במדבר פּשּ Bamidbar/Numbers

ĸ

# אונכלום

אומליל יי עם משה במרברא דסיני במשכו זמנא בחד לירחא תנינא בשתא תניתא למפקהוו מארעא דמצרים למימר: בקבילו ית חשבו כל פנשתא דבני ישראל לזרעיתהוו לבית אַבַהַתָהון בָּמָנָיֵן שְמַהַן בַּל דְּכוּרָא לגלגלתהוז: גמבר עשריו שניו ולעלא בל נפק חילא בישראל תמנון יתהון לחיליהוז את ואהרו: דועמכוז יהוז גברא גברא לשבטא גבר ריש לבית אבהתוהי הוא: הואלין שמהת גבריא די יקומון עמכון לראובן אַליצור בר שדיאור: ולשמעוז שלמיאל בר נחשוו י ליהודה צורישרי: נתנאל עמינדב: חליששׂבר בר צוער: טלובולו אליאב בר חלו: ילבני יוסף לאפרים אלישמע בר עמיהוד למנשהגמליאל בר פרהצור: יא לבנימו אבידו בר גדעני: יב לדו אחיעור בר עמישרי: יג לאשר פגעיאל

# פרשת במדבר

אַנְיִדָבֵּר יהוְה אֶל־מֹשֶׁה בְּמִדְבַּר סִינֵי בְּאִהֶּל מוֹעֵר בְּאָחָר הַשְּׂה בְּמִדְבַּר סִינֵי בְּאָהֶל מוֹעֵר בְּאָחָר בּ לֵחְכֶש הַשֵּׁנִי בַּשָּׁנָה הַשֵּׁנִית לְצִאתָם מֵאֶכֶץ מִאְרָים בּ לֵחְכֶּש הַשְּׁנִי בְּשָׁנָה הַשִּׁנִית לְצִאתָם מֵאֶכֶץ מִאְרָים בּ לְמִסְבַּר שׁמוֹת כָּל־עָבְת בְּנִייִשְׁרָאֵל לְמִשְׁפְּחְתָם עְשְׁלִים שְׁנָה וָמִאְלָה כָּל־עִצְת בְּנִייִשְׁרָאֵל תִּפְּקְרוּ עְשְׁרִים שָׁנָה וָמַאְלָה כָּל־עִצְת בְּנִייִשְׁרָא עָבָּא בְּיִשְׁרָאֵל תִּפְּקְרוּ הַ בְּעִמְינִם שְׁנָה וְמִאְלָה כָּל־עִצְת בְּנִייִוּ הְוֹּא יִשְׁרָאֵל תִּפְּקְרוּ הַּוֹ בְּעִמְינִם אֲשָׁרִי וְמָחְ לְאָבְּר בְּוֹרְישְׁנָיי לְּחָשְׁרָי בִּיְרִישְׁנָי בְּיִים אֲעִינִן שְׁלְמִיאֵל בָּן־צוּרְישַׁבָּי: לִיהוּרָה הָּוּ הַ בְּעִמְינָן שְׁלְמִיאֵל בָּן־צוּרְישַׁבָּי: לְיִשְׁמָע בָּן־ חִישְׁר לְאָבִירָן אֲבִירָן בְּיִנְיִם אֲלִישָׁמָע בָּן־ בּיִנְיִם אְנִישְׁמָע בָּן־ בִּינִים אֲלִישָׁמָע בָּן־ בּיִרְישִׁנְי: לְיָבִיּיִן אֲבִידָן בּיי יוֹטֵף לְאֶפְּרָיִם אֲלִישָׁמָע בָּן־ בִּינְיִם אְבִירָן אָבִידָן בִּיִּי וּמְלְי בְּוֹנִים אְנִישְׁמָע בָּן־ בִּינִים אְבִינְים אְבִּינִין אֲבִידָן בִּיי וּמְלְ בְּיִבְייִי וְלְיִם בְּנִייִם אְבִינְים בְּנִייִי לְּצִים בְּנִייִן אֲבִידָן בּיי בִּיבְינִיי וְלְיִי בְּבְּנְינִין אְבִייָן אָבייָן בִּי בִּירְנְיִי: לְּאָשֵׁר בִּוֹי בְּנְיִמִן אְבִייִן בְּבִּינִים אְבִינְיִם בְּנִינִין אְבִייְן בִּיִּים בְּנְינִין אְבִּרְינִיי לְּנָיִים בְּיִבּינִייִן לְּבִּי וּיִם בְּי בִּינִים בְּיבְּינִים בְּבְינִים בְּיִים בְּיִבּייִים בְּיִּבְייִים בְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבּייִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיִים בְּיבְּיִים בְּיבּיים בְּיבּיים בְּיִים בְּיבִייוּ בְּיבִיי וּישִׁר בִּיים בְּיבּיבְיים בְּיבְּיִים בְּיִים בְּיבְייִים בְּיבּיוּ בְּיִים בְּיבְּייִים בְּיבּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִיּיוּים בְּיִים בְּיִּיבְייִים בְּיִים בְּיִיּיְיִים בְּיִּיְיִים בְּיִּיְיִים בְּיִיּיְּיִיְּיִיְּיִיְּיְּבְּיִים בְּיִּיִיּים בְּיִּיְיִים בְּיִּבְּיִים בְּיִיּבְיּיְּיִים בְּיִּיְיִּיְיְּיִיּ

י"בר

מנין כל שכט ושכט: לבית אבתם. מי שאכיו משכט אחד ואמו משכט אחר יקוס על שכט אכיו (כמ"ר וונ; כ"ב קט:): לגלגלתם. על ידי שקלים כקט לגלגלח: (ג) בל יצא צבא. מגיד שאין יולא כלכא פחוח מכן עשרים: (ד) ואתבם יהיו. כשחפקדו אותם יהיו עמכס נשיא כל שכט ושכט: (א) וידבר. במדבר סיני באחד לחדש. מחוך חיכחן לפניו מונה אותם כל שעה. כשילאו ממלרים מנאן (שמות יכולז) וכשנפלו בעגל מנאן (שמות לכ:כח) לידע [מניו] הנותרים, וכשבא להשרות שכינתו עליהם [מ"א בתוכם] מנאם. בא' בניסו הוקם המשכן ובאתד באייר מנאם: (ב) למשפחתם. דע מנאם. בא' בניסו הוקם המשכן ובאתד באייר מנאם: (ב) למשפחתם. דע

#### **PARASHAS BAMIDBAR**

The Book of Bamidbar/Numbers deals in great measure with the laws and history of the Tabernacle during Israel's years in the Wilderness. Ramban notes striking parallels between the Tabernacle, as seen through the light of these laws, and the Revelation at Sinai. These comparisons suggest that the Tabernacle — and later the Temple and the synagogue — was to serve as a permanent substitute for the Heavenly Presence that rested upon Israel at Sinai. By making the Tabernacle central to the nation, not only geographically but conceptually, the people would keep "Mount Sinai" among themselves always. Just as they had surrounded the mountain, longing for closeness to God, they would encamp around the Tabernacle symbolizing that their very existence was predicated on their closeness to the Torah.

Accordingly, the Book contains the commandments to safeguard the Tabernacle, for the tribes to be arrayed around it, and for the conduct of the Kohanim and the Levites when it was dismantled and transported. All of this enhances the glory and prestige of the Sanctuary, as illustrated by the parable of the Sages, "A royal palace that is not safeguarded is unlike one that is safeguarded" (Sifre Zuta, Korach 8:14).

1.

1-19. Census in the Wilderness. God commanded Moses and Aaron, with the participation of the tribal leaders, to take

a tribe-by-tribe census of all males above the age of twenty. Rashi comments that because of God's love for the Jewish people, He counted them frequently: when they left Egypt (Exodus 12:37); after the sin of the Golden Calf, to see how many were left after the sinners died (ibid. 38:26); and now when He rested His Presence among them.

Ramban (v. 45) offers three reasons that God wanted them counted:

(a) The miraculous growth of the nation, which had come to Egypt as a family of only seventy people but two hundred and ten years before, showed conclusively that God loved them very much. So, too, did the need to count them after every significant loss of life. Every Jew is important to God.

(b) Each member of the nation had a right to benefit from the personal attention of Moses and Aaron, and the census was a great opportunity for every Jew who came before "the father of the prophets and his brother, the holy one of God" to tell them his name and to be counted as an individual of personal worth. Surely Moses and Aaron would bless them and pray for them, and the half-shekel contribution would bring them atonement.

(c) Since the people were about to go directly into Eretz Yisrael — and would have had they not sinned in the episode of the spies (chapters 13-14) —a census was needed to prepare the military campaign and to know how many people

## **PARASHAS BAMIDBAR**

1 Census in Wildemess ASHEM spoke to Moses in the Wilderness of Sinai, in the Tent of Meeting, on the first of the second month, in the second uear after their exodus from the land of Equpt, saying:

<sup>2</sup> "Take a census of the entire assembly of the Children of Israel according to their families." according to their fathers' household, by number of the names, every male according to their head count. <sup>3</sup> From twenty years of age and up — everyone who goes out to the legion in Israel The Tribal — you shall count them according to their legions, you and Aaron. 4 And with you shall be one Leaders man from each tribe: a man who is a leader of his father's household.

<sup>5</sup> "These are the names of the men who shall stand with you: For Reuben, Elizur son of Shedeur. 6 For Simeon. Shelumiel son of Zurishaddai, 7 For Judah, Nachshon son of Amminadab. <sup>8</sup> For Issachar, Nethanel son of Zuar, <sup>9</sup> For Zebulun, Eliab son of Helon, <sup>10</sup> For the children of Joseph — for Ephraim, Elishama son of Ammihud; for Manasseh, Gamaliel son of Pedahzur, 11 For Beniamin. Abidan son of Gideoni. 12 For Dan, Ahiezer son of Ammishaddai. 13 For Asher, Pagiel

were eligible to receive portions in the Land.

- 1. באחר לחרש השני On the first of the second month. This was the month of Ivar (Targum Yonasan; Rashi). Although the year begins in Tishrei, the months are numbered from Nissan, the month of the Exodus. Thus, Nissan is the first month, and Tishrei the seventh (see notes to Exodus 12:2).
- 2. שאו את־ראש Take a census. The literal translation, lift up the head, has two possible implications, one positive and one negative: It can mean that the people would be uplifted to an exalted level, or it could mean that their heads would be removed from them, as Joseph used the term when he predicted that Pharaoh's baker would be executed (Genesis 40:13.19). Here, too, the term suggested to the people that if they were worthy, they would be uplifted; but if not, they could suffer greatly (Ramban).

According to their families, i.e., the tribes (Rashi). The earlier censuses (in Exodus) had counted the nation as a whole, without recognizing separate tribal identities (Bechor Shor).

R' Yaakov Kamenetsky explains why the censuses of Exodus counted the nation as a whole, whereas those of Numbers counted the tribes separately. Until it was established that the central motif in Jewish life is the Sanctuary, there was a danger that one's identification with his own tribe would lead to "nationalism" and factionalism. Once it was established, however, that all tribes looked to the Tabernacle as their primary unifying force, the establishment of separate tribal identities would be healthy. Then, each tribe would realize that its individual abilities should be developed for the service of Israel's national goal of Heavenly service. Then, the tribes would be separate only in terms of the unique roles they were to play in realizing the national destiny.

According to their fathers' household. A person's tribal affiliation is patrilineal. Thus, for example, a Jew with a father from Judah and a mother from Asher belonged to the tribe of Judah (Rashi). Nationality, however, is matrilineal, so that the child of a Jewish father and a gentile mother is a gentile.

שמות — Names, It was a great honor for each person that he gave his name, as an individual, to Moses and Aaron (Ramban). At that point in history, a person's name was Divinely inspired to indicate his personal virtues. In the census before the nation crossed the Jordan, thirty-nine years later, this was no longer the case, and there was no mention of names (Sforno).

According to their head count. It is forbidden to count the people literally by the head, so they gave a halfshekel coin per head, and the coins were then counted (Rashi; see Exodus 30:12-13).

3. בל־יצא צבא — Everyone who goes out to the legion. The minimum age to serve in the army - the legion - was twenty (Rashi), since people achieve their physical maturity by then (Ramban). It is evident from the Talmud that men older than sixty were not included in the census (Bava Basra 121b).

- You shall count. Wherever it is used in Scripture, the root פקד has the implication of concern for, and taking cognizance of, the person under discussion. In the context of the census, it implies that the count should be made through half-shekel contributions, which bring atonement to the contributors (Ramban).

4-15. The tribal leaders. Moses and Aaron would count each tribe with the participation of its own leader (Rashi), the one who would be knowledgeable concerning the lineage of his tribe's members (Sforno). Another reason for the participation of the leaders was that the census was for the purpose of preparing for the impending wars for the Land and the division of territory, both of which were to be done on a tribal basis (Malbim).

The first name on the list of leaders was אֱלִיצוּר, Elizur, which means my God is the Protector. The last name on the list, the father of Ahira, is עינו, Enan, which is synonymous with עין, eye. These names recall the verse, יצָרָנהוּ כָּאִישון עִינו He protected them like the pupil of his eye (Deuteronomy 32:10), an allusion to the Clouds of Glory that surrounded the nation in the wilderness (Baal HaTurim). Thus the order of the leaders alludes to the nation's faith that God was and

בר עכרן: יד לגד אליסף בר דעואל: טולנפתלי אחירע בר עינו: טואליו מערעי כנשתא רברבי דשבטי אַבַהַתָהון רִישׁי אַלְפִיא דישראל אנון: יונסב משה ואהרן ית גבריא האלין די אתפרשו בשמהן: יחוית כל כנשתא אַכנשו בּחַר ליַרחַא תנינא ואַתיַחַסוּ על זרעיתהוו לבית אבהתהוו במניו שמהן מבר עשרין שנין ולעלא לגלגלתהון: יי כְּמָא דִי פַּקִיד יִיַ יַת משה ומננון במדברא דסיני: כוהוו בני ראובן בוכרא דישראל תולדתהון לזרעיתהון במניז שמהז אבהתהון לגלגלתהון כל דכורא מבר עשרין שנין ולעלא כל נפק חילא: כא מניניהון לשבטא דראובו ארבעיו ושתא אלפיו וחמש מאה: כב לבני שמעון תולדתהון לזרעיתהון לבית אבהתהון מנינוהי במנין שמהן לגלגלתהון כל דכורא מבר עשריו שנין ולעלא כל נפק חֵילַא: בּגמִנְיֵנִיהוֹן לְשְׁבְטַא דְשְׁמְעוֹן חַמשין ותשעה אַלפין ותלת מאַה: בר לְבָנֵי גַד תוּלְדֵתְהוֹן לְזַרְעַיַתְהוֹן לְבֵית אַבַהַתָּהוֹן בָּמִנְיַן שְׁמַהַן מִבַּר עשריו שנין ולעלא כל נפק חילא: כה מניניהון לשבטא דגד אַרבּעין וַחַמשא אַלפין ושית מאה וחמשין: כולבני יהודה תולדתהון לזרעיתהון לבית אבהתהון בּמניֵן שָמַהַן מַבַּר עַשַּרִין שִנִין וּלְעַלַא כל נפק חילא: כומניניהון לשבטא דיהוּדה שבעין וארבעא אלפין ושית מָאָה: בּחַלְבְנֵי יִשַּשׁכָר תּוּלְדַתְהוֹן לזרעיתהון לבית אַבהַתְהוֹן בִּמניַן שְמַהַן מַבַּר עַשִּרין שָנִין וּלְעַלַא כּל נַפֶּק חֵילָא: כּט מְנְיָנֵיהוֹן לְשְׁבְטָא דְיִשָּשׁכָר חמשין ואַרבעה אַלפין ואַרבַע מאַה: ללבני ובולן תולדתהון לורעיתהון לְבֵית אֲבַהַתְהוֹן בִּמְנָיֵן שְׁמַהַן מְבַּר עשרין שנין ולעלא כל נפק חילא: לא מניניהון לשבטא דובולן חַמְשין ושבע אלפין וארבע מאה: לכלבני אַפַרַיִם תולדתהון לבני יוֹסֵף לְזַרִעֻיַתְהוֹן לְבֵית אֵבָהַתִּהוֹן בְּמִנְיַן שְׁמַהַן מִבַּר עַשִּׁרִין שִׁנִין וּלְעַלָּא כֹּל

ײַיַּש בַּן־עָבָרָן: לְגָּד אֵלְיָסָף בֵּן־דִּעוּאֵל: לְנַפִּתָּלִי אַחִירַע יייַ בַּן־עָבָרָן: לְגָּד אֵלְיָסָף פרואי פּיטו בּן־עינן: אלה °קריאי הַעַרְה נְשִׂיאֵי מַטְוֹת אֲבוֹתָם • פרואי פּיטו בּן־עינן: אלה יי ראשי אַלפי יִשְרָאַל הָם: וַיַּקַח משָה וְאַהַרָן אַת ָה הָאֲנָשִׁים הָאֵלֶה אֲשֶׁר נִקְבָוּ בְּשֵׁמְוֹת: וָאֵת כָּל־הַעֵּרַה יַּה הקהילו בָּאָחַר לַחִבשׁ הַשַּׁנִי נַיִּתְיֵלִדוּ עַל־מִשְׁפָּחֹתַם לבית אבתם בַּמַסְפֵּר שַמוֹת מִבֶּן עֲשָׁרֵים שַׁנָה וַמַעְלַה יי לגלגלתם: בַּאַשֵר צְוָה יהוָה אֶת־מֹשֵה וַיִּפְקָרֵם בְּמִרְבֵּר יי ויהיו בני־ראובן בכר ישראל תולדתם למשפחתם לבית אבתם במספר שמות לגלגלתם בא בָּל־זָבָר מִבֶּן עֵשְׁרִים שָׁנָה ֹוָמַעְלָה כִּל יצֵא צָבַא: פִּקַדִיהִם בּא בָּל־זָבָר מִבֶּן לִמֲטֵה רָאוֹבֵן שְשַׁה וְאַרְבַּעֵים אֱלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאִוֹת: בּ לִבְנֵי שִׁמְעוֹן תְּוֹלְדֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אַבֹתָם פִּקְדִיוֹ במספר שמות לגלגלתם כל־זַכַּר מַבַּן עשרים שַנַה בּג וַמַּעְלַה כִּל יצֵא צַבָא: פִּקָדִיהָם לִמַטֶּה שִׁמְעוֹן תִּשְׁעַה וַחַמִשֵּים אֱלֶף וּשְׁלְשׁ מֵאִוֹת: ר לְבְנֵי גָּר תְּוֹלְדֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתָם לִבֵית אַבֹתַם בִּמִספֵּר - -בּה שַׁמות מַבֵּן עשַרִים שַנַה וַמַּעלָה כִּל יצֵא צַבַא: פָּקָרֵיהֵם -ּלְמַשֵּׁה גֶר חֲמִשָּׁה וְאַרָבָּעִים אֶלֵף וְשֵׁשׁ מֵאוֹת וַחַמְשִׁים: בּ לִבְנֵי יְהוּרָה תִּוֹלְדֹתָם לִמִשִּׁפָּחתָם לְבֵית אֲבֹתַם בִּמִסְפֵּר בּי בּז שֵׁמֹת מָבֶּן עֲשְׁרֵים שַׁנַה ׁ וַמַּעְלַה כִּל יצֵא צַבַא: פָּקַרִיהַם בּי שַׁנַה וֹמַעְלַה בִּל יצֵא צַבַא: ּלְמַטֵּה יָהוּדָה אַרָבָּעָה וִשְׁבְעֵים אֲלֵף וִשֵׁשׁ מֵאוֹת:

רח לִבְנִי יִשָּׁשׁבָּר הְּוֹלְּדֹתָם לְמִשְׁפְּחתָם לְבֵית אֲבֹתֶם בְּמִסְפַּר כּי שֵׁמֹת מִבֶּן עֶשְׁרִים שָׁנָה וָמַעְלָה בָּל יצֵא צָבָא: פְּקֵבִיהֶם לְמַשְׁכָּר הְוֹלְדֹתָם שְׁנָה וְחַמְשֵׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת:

- לִבְנִי זְבוּלֶן הְּוֹלְדֹתָם לְמִשְׁפְּחתָם לְבֵית אֲבֹתָם בְּמִסְפֵּר לִבִית אֲבֹתָם בְּמִסְפֵּר לֹבִית אֲבֹתָם בְּמִסְפֵּר לֹבִית אֲבֹתָם בְּמִסְפַּר לֹא שָׁמֹת מִבֵּן עַשְׂרִים שַׁנָה וַמַעְלַה כִּל יצֵא צָבַא: פָּקְדִיהָם

לְמַטֵּה זְבוּלֻן שִׁבְעָה וַחֲמִשֵּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאִוֹת: כּ לִבְנִי יוֹסֵף לִבְנִי אֶפְרַיִם הְּוֹלְדֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם בְּמִסְפַּר שׁמֹת מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה כְּל

לטיי

<sup>(</sup>טוֹ) אלה קרואי העדה. הנקראים לכל דכר חשיכות שכעדה: (יוֹ) את בשמות: (יח) ויתילדו על משפחתם. הכיאו ספרי יחוסיהם ועידי האנשים האלה. את שנים עשר נשילים הללו: אשר נקבו. לו כאן חזקת לידתם כל אתד ואתד להתייחם על השכט:

son of Ochran. 14 For Gad, Eliasaph son of Deuel. 15 For Naphtali, Ahira son of Enan."

<sup>16</sup> These were the ones summoned by the assembly, the leaders of their fathers' tribes, they are the heads of Israel's thousands. <sup>17</sup> Moses and Aaron took these men who had been designated by [their] names.

18 They gathered together the entire assembly on the first of the second month, and they established their genealogy according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, from twenty years of age and up, according to their head count. 19 As HASHEM had commanded Moses, he counted them in the Wilderness of Sinai.

Reuben

<sup>20</sup> These were the sons of Reuben, firstborn of Israel, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names according to their head count, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>21</sup> Their count, for the tribe of Reuben: fortu-six thousand, five hundred.

Simeon

<sup>22</sup> For the sons of Simeon, their offspring according to their families, according to their fathers' household, its numbers, by number of the names according to their head count, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>23</sup> Their count, for the tribe of Simeon: fifty-nine thousand, three hundred.

<sup>24</sup> For the sons of Gad, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>25</sup> Their count, for the tribe of Gad: forty-five thousand, six hundred and fifty.

Judah

<sup>26</sup> For the sons of Judah, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>27</sup> Their count, for the tribe of Judah: seventy-four thousand, six hundred.

Issachar

<sup>28</sup> For the sons of Issachar, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>29</sup> Their count, for the tribe of Issachar: fifty-four thousand, four hundred.

Zebulun

<sup>30</sup> For the sons of Zebulun, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>31</sup> Their count, for the tribe of Zebulun: fifty-seven thousand, four hundred.

**Ephraim** 

<sup>32</sup> For the sons of Joseph: for the sons of Ephraim, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, every male from twenty years of

16. קרואַי הָעָרָה — The ones summoned by the assembly. When important matters were discussed by the assembly, these men were always called upon (Rashi; lbn Ezra).

אַלְפּוּישִׁרְאַל — Israel's thousands. The nation had been organized in groups of a thousand (Exodus 18:21), and these men were the heads of all the groups in their respective tribes (Ibn Ezra). Alternatively, the term refers to the nation's collective thousands of people, of whom these men were acknowledged leaders (R' Hirsch).

18. בְּאֶחֶד לְּחֹרֵשׁ הַשְׁנִי — On the first of the second month. In his zeal to do God's will, Moses began the census on the day of the command (v. 1); however, it was impossible to complete the process in only one day (Ramban).

ביתילדו — And they established their genealogy. Since the count was to be done by tribe, the people had to establish the tribe to which they belonged, either by written documentation or valid witnesses (Rashi), or by giving their word (Ramban). One reason for this strict requirement of family purity was so that the merit of their forefathers would bring them

God's help during the impending wars (Sforno).

## ←§ Anomalies of the censuses.

Rashi (Exodus 30:16) notes an unexpected coincidence. The census given in Exodus had to have been conducted before the Tabernacle was built, since the half-shekels given for the count were used to make the structure's sockets, while the census detailed here took place nearly seven months later, in Iyar. How is it possible, therefore, that both population totals, 603,550, were identical? Surely many people died and others came of age during the intervening months! Rashi responds that for the purpose of the census. all men counted were those who were twenty years old on the previous Rosh Hashanah; those who came of age during the year would not be counted until the next Rosh Hashanah. Mizrachi adds that this assumes that one of the many miracles that took place in the Wilderness was that no one died between the first census and the second, since dead men were surely not counted.

Ramban (ibid. 30:12) disagrees, contending that people

יצֵא צָבָא: פְּקָדֵיהֶם לְמַטֵּה אֶפְּרֻיִם אַרְבָּעִים אֶלֶף וַחֲמֵשׁ 🕹 מָאַוֹת:

ר לִבְנֵי מְנַשֶּׁה תִּוֹלְדֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם בְּמִסְפֵּר ה שמות מִבֶּן עֶשְׁרִים שָׁנָה וָמַעְלָה כְּל יצֵא צָבָא: פְּקָדֵיהָם לִמֵּטֵה מִנְשֵּה שָׁנִים וּשְׁלֹשֵׁים אֶלֶף וּמָאתָים:

לּ לִבְנֵי בִנְיָמֵׁן תְּוּלְדֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם בְּמִסְפֵּר לּי שֵׁמֹת מִבֶּן עֶשְׂרֵים שָׁנָה ֹנְמַעְלָה כְּל יצֵא צָבָא: פְּקָרֵיהֶם לְמַטֵּה בִּנְיָמֵן חֲמִשָּׁה וֹשְׁלֹשֵׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת:

רח לִבְנֵי דָּן תְּוֹלְדֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם בְּמִסְפֵּר שׁמֹת לּט מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמֵעְלָה כָּל יצֵא צָבָא: פְּקָדֵיהֶם לְמַמֵּה דָן שִׁנִים וִשִּׁשִּים אֶלֶף וּשְׁבֵע מִאְוֹת:

ַ לִבְנֵי אָשֵּׁר תִּוֹלְדֹתָם לְמִשְׁפְּחתָם לְבֵית אֲבֹתָם בְּמִסְפֵּר מאַ שֵׁמֹת מִבֶּּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה כָּל יצֵא צָבָא: פְּקַדֵיהֶם לְמַשֵּׁה אָשֶׁר אָחָד וְאַרְבָּעִים אֶלֶף וַחֲמֵש מֵאִות:

מב בְּנֵי נַפְּתָּלִי תִּוּלְרתָם לְמִשְׁפְּחתָם לְבֵית אֲבתָם בְּמִסְפֵּר מג שֵׁמֹת מִבֶּן עֶשְׁרִים שָׁנָה וָחֵמְשֵּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת: לְמַשֵּׁה נַפְתָּלֵי שְׁלֹשָׁה וַחֲמִשֵּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת:

מַה אָבֶה הַפְּקָהִים אָשֶׁר פָּלַר משֶׁה וְאַהַרן וּנְשִׁיאֵי יִשְׂרָאֵל מַה וְאַבָּת וְהַיִּוּ: וַיִּהְיִּוּ כָּל־מְּבֶּר משֶׁה וְאַבָּת וְהָיִּוּ: וַיִּהְיִּוּ כָּל־מַה שְׁבָּר בְּנֵיר בְּבֵּיר בְּעַר אָבֶע בְּנִיר אֲבֹת בְעַר בְּבֵּיר שֲשׁ־מֵאוֹת מַקְּרִים שֲשׁ־מֵאוֹת מַלְּה וְשְׁלְשֶׁת אֲלָפֶים וְחֲמֵשׁ מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים: וְהַלְוּיָם מֵעֹלֹה יִשְׁלְשֶׁת אֲלָפֶים וְחֲמֵשׁ מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים: וְהַלְוּיָם מֵעֹלֹה וְשְלְשֶׁת אֲלָפֶים וְחֲמֵשׁ מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים: וְהַלְוּיָם מִּעֹלֹה לְא הָתְפֵּקְרוּ בְּתוֹבֵם:

מח-מט וַיְדַבֵּר יהֹוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: אַךְּ אֶת־מַשֵּׁה לֵוּי לְא תִפְּלְּד
עָתְרבּעָ הַשְּׁבְּן הָאֶל־מִשֶּׁה לֵאמְר: אַרְּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: וְאַתָּה הַפְּקֵּד
עֹל הַמָּה יִשְׂאָוּ אֶת־הַמִּשְׁבָּן וְאֶת־כָּל־בֵּלָיוֹ וְתַּל כָּל־בֵּלָיוֹ וְתַּל כָּל־אֲשֶׁר־
מֹל הַמָּה יִשְׂאָוּ אֶת־הַמִּשְׁבָּן וְאֶת־כָּל־בֵּלָיוֹ וְהָה יְשֶׁרְתָהוּ
מֹל הַמָּשְׁבָּן יַחֲנְוּ: וּבִנְּסְעַ הַמִּשְׁבָּן יוֹרֶידוּ אֹתוֹ הַלְּוִיִּם יִשְׂרְתָהוּ
וּבַחֲנֹת הַמִּשְׁבָּן יָקִימוּ אֹתֻוֹ הַלְּוִיִּם וְהַזָּר הַקָּרֵב יוּמָת:
וּבַחֲנֹת הַמִּשְׁבָּן יָקִימוּ אֹתֻוֹ הַלְּוִיִּם וְהַזָּר הַקָּרֵב יוּמָת:

חילא: לגמניניהון לשבטא נפק דאַפָּרֵים אַרַבַּעין אַלְפִין וַחַמש מאַה: לר לבני מנשה תולדתהון לורעיתהון לבית אבהתהון במנין שמהן מבר עשרין שנין ולעלא בל נפק חילא: להמניניהון לשבטא דמנשה תלתין וּתַרֵין אַלְפִין וּמַאתַן: אּלבני בנימן תוּלְרֵתְהוֹן לְזֵרְעַיֵּתְהוֹן לְבִית אַבַהְתְהוֹן בְּמַנְיֵן שְׁמַהַן מְבַּר עַשְׁרִין שְׁנִין וּלְעַלָּא כל נַפֶּק חֵילַא: לּוֹמְנַיַנִיהוֹן לְשָׁבְטַא דבנימן תּלַתִין וַחַמְשַא אַלְפִין וָאַרְבַּע מָאַה: לח לְבָנֵי דָן תּוּלְדֶתְהוֹן לְזֶרְעָיַתְהוֹן לְבֵית אֲבַהַתְהוֹן בִּמְנָיֵן שְׁמַהַן מְבַּר עשרין שנין ולעלא כל נפק חילא: לטמניניהון לשבטא דדן שתין ותרין אַלְפִין וּשָׁבַע מְאַה: מּלְבְנֵי אֲשֵׁר תוּלְדַתָּהוֹן לְזַרָעֵיַתְהוֹן לְבֵית אֲבַהַתְהוֹן בַּמִנַיַן שִׁמַהַן מַבַּר עַשִּרִין שִׁנִין וּלְעַלַא כל נפק חילא: מאמניניהון לשבטא רָאַשֶּׁר אַרְבָּעִין וָחַד אַלְפִּין וַחֶמשׁ מִאַה: מב בָּנֵי נַפָּתַלִי תּוּלְדַתְהוֹן לְזַרְעֵיַתְהוֹן לְבֵית אֲבָהַתְהוֹן בְּמִנְיַן שְׁמָהָן מְבַּר צַשְּרִין שָׁנִין וּלְעֵלֵא כּל נַפֶּק חֵילַא: מגמניניהון לשבטא דנפתלי חמשין וּתְלַת אַלְפִין וְאַרְבַּע מָאַה: מּר אָלֵין מַנְיַנַיַא דִי מָנַא מֹשֵׁה וְאַהֶּרֹן וְרַבְרְבֵּי יִשְרָאֵל תָּרֵי עַשַּר גַּבְרָא גַּבְרָא חַד לְבֵית אֲבַהַתוֹהָי הַווֹ: מהוַהווֹ כַּל מִנְיֵנִי בְנֵי יִשְרֵאֵל לְבֵית אֲבַהַתְהוּן מְבַּר עשרין שנין וּלְעַלַא כַּל נַפָּק חֵילַא בִּישָׁרַאֵל: מוּ נָהַווֹ כַּל מְנְיַנַיַּא שִׁית מְאַה וּתָלַתָא אַלִפִּין וַחָמֵש מְאַה וָחַמְשִׁין: ייוּוֹלֵוָאֵי לְשַׁבְטַא דָאַבַהַתְהוֹן לָא ייי אָתָמַנִיאוּ בֵּינֵיהוֹן: מחוּמַלִּיל יִיַ עָם משֶה לְמֵימָר: מּט בְּדַם יָת שִׁבְטַא דְלֵוִי לַא תִמְנֵי וָיַת חַשְּבַּנָהוֹן לַא תִקַבֵּל בִּגוֹ בְּנֵי ישַרָאֵל: וַוְאַתִּ מַנִּי יָת לֵנְאֵי עַל מַשַּבָּנַא דְסָהַרוּתָא וִעַל כַּל מַנוֹהִי וִעַל בַּל דִּי לֵה אַנּוּן יִטָּלוּן יַת מַשְׁכְּנַא וָיַת כַּל מָנוֹהִי וְאִנּוּן יְשַׁמְשָׁנָה וּסְחוֹר סְחוֹר לְמַשְׁכָּנָא יִשְׁרוּן: נאוּבְמִטֵּל מַשְׁכָּנָא יָפַרְקוּן יַתֶהּ לַנָאֵי וּכִמְשָׁרֵי מַשְׁכָּנָא יִקִימוּן יָתֵה לֵנָאֵי וְחַלוֹנֵי דְיִקְרַב יִתְקְטֵל:

<sup>3&</sup>lt;sup>#</sup>E

<sup>(</sup>מט) אך את מטה לוי לא תפקד. כדחי הוח לגיון של מלך להיות כמכה לבדו (במ"ר ה:יב). דבר חחר, לפה הקב"ה שעחידה לעמוד גזירה על כל הכמנין מבן עשרים שנה ומעלה שימותו במדבר, חמר חל יהיו חלו בכלל, לפי שהם שלי, שלח שעו בעגל (שם): (נ) ואתה הפקד את הלוים. כתרגומו מני, לשון

age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>33</sup> Their count, for the tribe of Ephraim: forty thousand, five hundred.

Manasseh

<sup>34</sup> For the sons of Manasseh, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>35</sup> Their count, for the tribe of Manasseh: thirty-two thousand, two hundred.

Benjamin

<sup>36</sup> For the sons of Benjamin, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>37</sup> Their count, for the tribe of Benjamin: thirty-five thousand, four hundred.

Dan

<sup>36</sup> For the sons of Dan, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>39</sup> Their count, for the tribe of Dan: sixty-two thousand, seven hundred.

Asher

<sup>40</sup> For the sons of Asher, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by numbers of the names, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>41</sup> Their count, for the tribe of Asher: forty-one thousand, five hundred,

Naphtali

<sup>42</sup> The sons of Naphtali, their offspring according to their families, according to their fathers' household, by number of the names, every male from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion. <sup>43</sup> Their count, for the tribe of Naftali: fifty-three thousand, four hundred.

The Total

<sup>44</sup> These are the countings that Moses, Aaron, and the leaders of Israel counted — twelve men, one man for his father's household, were they — <sup>45</sup> these were all the countings of the Children of Israel, according to their fathers' households, from twenty years of age and up, everyone who goes out to the legion in Israel: <sup>46</sup> All their countings were six hundred and three thousand, five hundred and fifty.

The Levites: The Legion of God

- <sup>47</sup> The Levites according to their fathers' tribe were not counted among them.
- <sup>48</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>49</sup> "But you shall not count the tribe of Levi, and you shall not take a census of them among the Children of Israel. <sup>50</sup> You shall appoint the Levites over the Tabernacle of the Testimony, over all of its utensils and everything that belongs to it. They shall carry the Tabernacle and all its utensils and they shall minister to it; and they shall encamp around the Tabernacle. <sup>51</sup> When the Tabernacle journeys, the Levites shall take it down, and when the Tabernacle encamps, the Levites shall erect it, and an alien who approaches shall die.

were counted on the basis of their birthdays, not by their age on Rosh Hashanah. Furthermore, he contends that there was a basic difference between eligibility for the two censuses: In the first, the Levites were surely counted, but the Torah excludes them from the census of *Numbers*, so that *Rashi's* reasoning cannot explain the identical counts. *Ramban* contends that there were indeed many who died between the tallies, but those who came of age made up not only for them but also for the Levites, who were not included in the second census. That the two totals were identical was a coincidence.

**48-54.** The Legion of God. Having proven their loyalty to God in the aftermath of the Golden Calf (*Exodus* 32: 26-29), the Levites were now to be elevated to the status of His own legion. In this passage their new status was given expression in three ways: (a) The Levites would be counted separately and differently from the rest of the population (see ch. 3); (b) they would be assigned to guard the Tabernacle and its Courtyard, and, as detailed in chapter 4, they would dismantle and transport the Tabernacle during the nation's travels; and (c) the Levites' camp would surround the Tabernacle,

with the rest of the nation around theirs.

49. לא תשקר... לא תשף — You shall not count... you shall not take a census. The verse refers to two ways in which the Levites are distinct. They will not be counted from the age of twenty and up; and their total will not be added to that of the rest of the nation (Sforno).

They were counted separately in deference to their higher status. Alternatively, God knew that all those included in the general census would die in the Wilderness, but He wanted to exclude the Levites from this fate because of their loyalty and courage in the incident of the Golden Calf (Rashi). Ibn Ezra suggests that they were excluded from the regular census because they were to serve at the Tabernacle, and not in the army like the other tribes (Ibn Ezra).

Even before this commandment Moses assumed that he should not count the Levites with the others (v. 47), because God had not appointed a representative of the tribe of Levi in the list of tribal leaders (Ramban).

51. יומָת — Shall die. This death penalty is Divinely imposed; it is not carried out by the court (Rashi), as indicated below

ונושרון בני ישראל גבר על משרוהי וגבר על טקסה לחיליהוו: גולואי ישרוו סחור סחור למשכנא דסהרותא וְלָא יְהֵי רוּגְוָא עַל כִּנִשְׁתֹא רבני ישראל ויטרון לואי ית מטרת משכנא דסהדותא: נד ועבדו בני ישראל ככל די פקיד יי ית משה כן עברו: אומליל יי עם משה ועם אהרו למימר: בגבר על טקסה בַּאַתוֹ לבית אַבהתהון ישרוו בּני ישראל מקבל סחור סחור למשכן זמנא ישרון: גורי שרן קרומא מדינחא טקס משרית יהודה לחיליהון ורבא לַבְנֵי יָהוּדָה נַחֲשוֹן בַּר עַמִּינִרב: רוחיליה ומניניהון שבעין וארבעא אלפיז ושית מאה: הודי שרו סמיכיז עלוהי שבטא דיששכר ורבא לבני יששבר נתנאל בר צוער: ווחילה וּמנינוֹהי חמשיז וארבּעא אלפיו וארבע מאה: ושכטא רובולן ורבא לְבָנֵי זְבוּלִן אֱלִיאַב בַּר חֵלון: חוַחִילָה חמשיו ושבעא אלפיו ומנינוהי וארבע מאה: טפל מניניא למשרית מאַה וּתִמַנַן וִשְׁתַּא אַלְפִין יהורה מאה לחיליהון בקרמיתא וארבע נג וְחָנָוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אִישׁ עַל־מַחֲנֵהוּ וְאִישׁ עַל־דִּגְלוּ
גּג לְצִבְאֹתָם: וְהַלְנִיִּם יַחֲנְוּ סָבִיב לְמִשְׁכֵּן הָעֵדֶׁת וְלֹא־יִהְנֶה 
בָּצֶי יִשְׂרָאֵל וְשָׁמְרוּ הַלְנִיִּם אֶת־מִשְׁמֶרֶת
בּנֵי יִשְׂרָאֵל וְשָׁמְרוּ הַלְנִיִּם אֶת־מִשְׁמֶרֶת
בּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר צְנֵה יהוְה 
אָת־מֹשֵׁה בֵּן עָשִׂוּ:

שלישי איב נַיְדַבּּר יהוֹה אֶלֹפִים וְאֵרְבַּעִים אָהָרֹן לֵאמְר: אִישׁ עַל-דִּגְלָּוֹ
בְּאֹתׁת ׁ לְבִית אֲבֹתָם יַחֲנִוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִנֶּנֶּד סָבִיב
יְהְוּדָה לְצִבְאֹתָם וְנָשִׁיא ֹלְבְנֵי יְהוּדָה נְאָכֶּל מִנֶּנֶּד סָבִיב
י וְּאָהֶל־מוֹאֵד יַחֲנִּוּ יְשָׁבְעָה וְחָמִשְׁים אֶלֶף וְאֵל־אֵל מִוּנָּה יִהְּיָבְיּ יְהִּיּלָה נְחֲמִשְׁים אֶלֶף וְאֵלְבֵּי מַאְוֹת:
י בְּן־צוּעָר: וּצְבָאוֹ וּפְּקָדְיוֹ אַרְבָּעָה וְחָמִשְׁים אֶלֶף וְאֵלְבָּי מַאְוֹת:
י בְּן־צוּעָר: וּצְבָאוֹ וּפְּקָדְיוֹ אַרְבָּעָה וְחָמִשְׁים אֶלֶף וְאֵלְבָּע מֵאוֹת:
י בְּן־צוּעָר: וּצְבָאוֹ וּפְּקָדְיוֹ אַרְבָּעָה וְחָמִשְׁים אֶלֶף וְאֵלְבָּע מֵאוֹת:
י בְּן־בּוֹלְן אֲלִיאָב בְּן־חֵלְּן;
י בְּלִיחִ הַשְּׁלְיוֹ שִׁבְעָה וְחָמִשְׁים אֶלֶף וְאַרְבָּע מֵאוֹת:
י בְּלִרְהִוֹ לְּבָיְיִ שִׁבְעָה וְחָמִשְׁים אֶלֶף וְאֵרְבָּע מֵאוֹת:
י בְּלִיה וְשִׁלְעָה וְשְׁבְעָה וְחִמִּשְׁים אֶלֶף וְאֵרְבָּע מֵאוֹת:
י בְּלִיה וְשִׁלְשִׁי אֹרִבְּעָה וְחָמִשְׁים אֶלֶף וְאַרְבָּע מֵאוֹת:
י בְּלִיה וְשְׁלְבֵי וְחִמִּשְׁים וְאַרְבָּע מִאוֹת:
י בְּלִיה וְשִׁלְּתָה וְשִׁבְּעָה וְחַמִּשְׁים אֶלֶף וְאַרְבָּע מֵאוֹת:
י בְּלִיה וְשְבִיה לְמָחְנֵה וְתִּיִּים וְּעָלִים וְאַרְבָּע מַאוֹת:

וראובן ושמעון וגד מן הדרום וכו' כדאיחא בתנחומא בפרשה זו (יב): מנגד. מרחוק מיל, כמו שלאמר ביהושט אך רחוק יהיה ביניכם וביניו כאלפים אמה (ג:ד) שיוכלו לבא מיל, כמו שלאמר ביהושט אך רחוק יהיה ביניכם וביניו והלוים חונים בסמוך לו (מנחומא בשבת (מנחומא ש,יד; במ"ר ב:ט). משה ואהרן ובניו והלוים חונים בסמוך לו (מנחומא יד): (ג) קדמדה. לפנים הקרויה קדם, ואיזו, זו רוח מזרחית, והמערב קרוי אחור: (ט) ראשונה יסעו. כשרואין הענן מסתלק חוקעין הכהנים בתלולרות ונוסע מחלה, וכשהולכין הולכין כדרך חנייחן, הלוים והעגלות באמלט, דגל מחרה במזרת, ושל ראובן בדרום, ושל אפרים במערב, ושל דן בלפון (מנחומא יב): יהודה במזרת, ושל ראובן בדרום, ושל אפרים במערב, ושל דן בלפון (מנחומא יב):

(גב) ואיש על דגלו. כמו שהדגלים סדורים בסדר (פ"א בספר) זה, שלשה שבטים לכל דגל: (גג) ולא יהיה קצף, ואם משו כמלוחי לא יהיה קצף, ואם לאו שיכנסו לכל דגל: (גג) ולא יהיה קצף, ואם משו כמלוחי לא יהיה קצף, ואם לאו שיכנסו זיכים בעבודתם זו יהיה קצף כמו שמלינו במעשה קרח כי ילא הקצף וגו' (להלן יו:יא):
(ב) באתת. כל דגל יהיה לו אות, מפה לבועה מלויה בו. לבעו של זה לא כלבעו של זה, לכע כל אחד כגוון אבנו הקבועה בחשן, ומחוך כך יכיר כל אחד אח דגלו (במ"ר ב:ז). דבר אחר באותות לבית אבותם, כאוח שמשר להם יעקב אביהם כשכשאוהו ממלרים, שלאמר ויעשו בניו לו כן כאשר לום. יהודה ויששכר וזבולון שאוהו מן המזרח, ממלרים, שלאמר ויעשו בניו לו כן כאשר לום. יהודה ויששכר וזבולון שאוהו מן המזרח,

(8:19), where the death penalty is described as a plague (Gur Arueh).

This does not mean that no Israelite is ever allowed to approach the Tabernacle; it prohibits only entry without a permitted purpose, and as such it applies equally to Kohanim and Levites (see Menachos 27b and Rambam, Hil. Bais HaBechirah 2:4).

53. יְשְׁמְרוּ הְלְּוִים — And the Levites shall safeguard. The task of the Levites was not so much to protect the Tabernacle, as to serve as an honor guard, as befits the royal palace (Ramban). In Jerusalem, the Levites stood guard at twenty-one positions around the Temple (Mishnah Middos 1:1).

2.

1-34. The four formations. The central position of the Tabernacle and the Levites having been given briefly above, the Torah now turns to the twelve tribes. They were to be organized into formations of three tribes each — know as הְּבֶּלִים, banners — with each "banner" led by a designated tribe. Their places around the Tabernacle would be the same

as those Jacob had assigned to his sons when he instructed them on how to escort his bier to *Eretz Yisrael* for burial (*Rashi* from *Tanchuma*). This chapter sets forth their positions during the encampment; their order of travel is given below (10:14-28).

The Midrash (Bamidbar Rabbah 2:10) teaches that Israel's camp on earth was the counterpart of the Heavenly Court, where God's Throne is surrounded by four companies of angels, like the four formations around the Tabernacle (see R' Bachya).

2. דְּלֵּלוֹ בְּאַתֹּת — His banner according to the insignias. Each three-tribe formation had a distinctively colored banner [according to Targum Yonasan, each banner included all the colors of its three tribes], and each individual tribe had its own flag with an insignia representative of its distinctive characteristic [see below]. Each tribal flag was the same color as its stone on the Kohen Gadol's Breastplate (Rashi).

According to the Midrash (Bamidbar Rabbah 2:6), the tribal flags were as follows: Reuben's was red and its insignia was duda'im, a representation of the flowers he brought his

52 The Children of Israel shall encamp, every man at his camp and every man at his hanner according to their legions. 53 The Levites shall encamp around the Tabernacle of the Testimonu so that there shall be no wrath upon the assemblu of the Children of Israel, and the Levites shall safeguard the watch of the Tabernacle of the Testimonu."

54 The Children of Israel did everuthing that HASHEM commanded Moses, so did they do.

2 The Four Judah's Encamp. ment —

<sup>1</sup> ASHEM spoke to Moses and Aaron, saying, <sup>2</sup> "The Children of Israel shall encamp, each man bu his banner according to the insignias of their fathers' household, at a distance Forma- surrounding the Tent of Meeting shall they encamp. 3 Those who encamp to the front, at the east, shall be the banner of the camp of Judah according to their legions — and the leader of the children of Judah is Nachshon son of Amminadab — 4 its legion and their count are seventu-four thousand, six hundred. 5 Those encamping near him are: the tribe of Issachar to the East and the leader of the children of Issachar is Nethanel son of Zuar — 6 its legion and their count are fiftu-four thousand, four hundred; 7 the tribe of Zebulun — and the leader of the tribe of Zebulun is Eliab son of Helon — 8 its legion and their count are fiftu-seven thousand, four hundred. 9 All those counted for the camp of Judah are one hundred and eighty-six thousand. four hundred, according to their legions; they shall be the first to journey.

mother (Genesis 30:14-15); Simeon's was green, with an embroidered representation of the city of Shechem (ibid. 34:25); Levi's was white, black, and red with an Urim v'Turnim (Exodus 28:30): Judah's was sky-blue with a lion (Genesis 49:9): Issachar's was blue-black, with a sun and moon, since Issachar was famous for its many scholars who calculated the orbits of the heavenly bodies to fix the calendar (1 Chronicles 12:32); Zebulun's was white, with a ship (Genesis 49:13): Dan's was sapphire, with a snake (ibid. 49:17): Gad's was gray, with a battalion of soldiers (ibid. 49:19); Naftali's was pale red, with a doe (ibid. 49:21); Asher's was the color of flaming olive oil (R'Bachua), with an olive tree (ibid. 49:20); both flags of Joseph's tribes were jet black — Ephraim's had an ox and Manasseh's a re'em (Deuteronomy 33:17); Benjamin's was a mixture of all the other colors, with a wolf (Genesis 49:27).

On the banners of the four formations were inscribed letters that, in combination, spelled the names of the Patriarchs, to invoke their merit. The first of the four banners bore the letters איי: the second had בצע the third. בחק: and the fourth, מקב. The initial letters of these four words spelled אַברָם, Abraham [the a of Abraham's name was represented by the Cloud of Glory atop the Tabernacle]; the second letters of the four words spelled אָיצָיזָק, Isaac; and the final letters spelled יַעקב Jacob (Chizkuni). The implication is plain, that only through unity can we "spell out" the names of the Patriarchs and earn their merit.

— At a distance. The Israelite camp was two thousand cubits from the Tent of Meeting. It could not be further away, or the people would have been forbidden to walk there on the Sabbath (to pray at the Tabernacle and hear the teachings of Moses and Aaron]. Moses, Aaron and his sons, and the Levites encamped immediately around the Tabernacle

3. יהורה — Judah. As the progenitor of the Davidic monar-

chy and the son whom Jacob called the lion lwhich symbolizes kingship, see Genesis 49:9-10], Judah was awarded the place of honor (Kli Yakar).

God patterned the formations of Israel after that of His own Heavenly Throne of Glory: The Throne is in the center and is surrounded by four animals, as it were. On earth, the Tabernacle represents the Throne, surrounded by the four formations. Judah, as the leader of the tribes, was assigned to the east, the direction from which light comes to the world. With him were Issachar, the tribe of Torah, and Zebulun, the tribe of wealth (Ramban). Thus, the finest combination is leadership coupled with the sanctity of Torah study and those who extend themselves to support Torah scholars. For the positions and symbolism of the other formations, see below.

- 4. ומכריהם And their count. The tallies in this chapter are identical to those given in chapter 1. This constituted an implied miracle and a blessing, because these legions were to be the ones that were to begin marching to Eretz Yisrael on the twentieth of the month (10:11) - and the Torah announced that these would be their numbers. Thus, miraculously, no one would die during these twenty days (Ramban).
- 5. והחנים עליו Those encamping near him, i.e., behind Judah. Since the term near [Judah] is used for Issachar, but not for Zebulun, it implies that Issachar was immediately behind Judah, with Zebulun behind him (Ibn Ezra). This may imply that monarchs [Judah] require the proximity of Torah scholars [Issachar] to guide them and rein in the potential excesses of power. But closeness to wealth [Zebulun] and its temptations can be dangerous for a king.

On the other hand, in mentioning Zebulun (v. 7), the Torah does not say and, as it does in the case of every other third tribe in the formations. This is because the conjunction and might imply that Zebulun's position was secondary - but the Torah wishes to avoid any suggestion of disrespect for Zebulun, the tribe that undertook to support the Torah study

נטליו: יטקס משרית ראובן דרומא לחיליהוז ורבא לבני ראובו אליצור בר שדיאור: יא וחילה ומנינוהי ארבעין ושתא אלפיז וחמש מאה: יבודי שרו סמיביז עלוהי שבטא דשמעוז ורבא לבני שמעון שלמיאל בר צורישדי: יגוחילה ומניניהון חמשין ותשע אלפין ותלת מאה: ידושבטא דגד ורבא לבני גד אליסף בר רעואל: טוחילה ומניניהון אַרבעין וחמשא אלפין ושית מאַה וַחַמִשִין: מּוּבַּל מניַניּא למשרית ראובן מאַה וַחַמשִין וַחַר אַלפין ואַרבּע מאָה וָחַמִשִׁין לְחֵילֵיהוֹן וַתְנַיֵּתָא נַטַלִין: יונטל משכן זמנא משרית לואי בגו משריתא כמא דשרן כן נטלין גבר על אַתַרה לְטַקְּסִיהוֹן: יח טקס משרית אפרים לחיליהוו מערבא ורבא לבני אַפַרים אַלִּישַמע בַּר עַמִּיהוּד: יש וחילה וּמָנִינִיהוֹן אַרְבָּעִין אַלְפִּין נַחַמשׁ מִאַה: בּוַדְסְמִיכִין עַלוֹהִי שַבְטַא דִמְנַשָּה וַרַבַּא בּוַדְסְמִיכִין לָבְנֵי מִנַשָּׁה גַּמְלִיאֵל בַּר פְּדָהצוּר: בא נַחֵילֶה וּמנָיַנֵיהוֹן תַּלַתִין וּתַרֵין אַלְפִין וּמַאתַן: בּבּוִשָּׁבְטַא דְבָנְיַמִן וַרְבַּא לְבְנֵי בַנַיַמן אַבִידַן בַּר גָּדְעונִי: בּוְחֵילֵה וּמְנַיֵנֵיהוֹן תְּלֶתִין וְחַמְשַׁא אַלְפִין וארבע מאה: כדכל מניניא למשרית אפרים מאה ותמני אַלפין וּמאה לחיליהון ותליתתא נטלין: בהטקס מַשַּׁרִית דַּן צִפּוּנַא לְחֵילֵיהוֹן וַרַבַּא לְבָנֵי ַבן אַחִיעוֵר בַּר עַמִּישַׁדִּי: כּוּוָחֵילֶה וּמְנָיֵנִיהוֹן שָׁתִּין וּתְרֵין אַלְפִין וּשְׁבַע מַאַה: בּוֹנְדִי שָׁרָן סָמִיכִין עַלוֹהָי שָׁבְטַא דאַשֶּׁר וַרָבָּא לִבְנֵי אֲשֶׁר פּגעיאַל כחוחילה ומניניהון :עַכְרַן ארבעין וחד אלפין נחמש מאַה: כטושבטא דנפתלי ורבא לבני נפתלי אַחַירַע בַּר עִינַן: לוַחַילֵה וּמִנְיַנֵיהוֹן חַמִשִּין וּתִלָּתָא אַלְפִּין וְאַרְבַּע מְאָה:

דגל מַחַנָה רָאוּבֵן תֵּימַנָה לְצְבָאתַם ייטעו: א ונשיא לבני ראובן אַלִיצור בֶּן־שָׁדֵיאָוּר: וּצְבַאָוּ יבּ וּפָקרַיו שָשַה וָאַרְבַּעִים אֵלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאִוֹת: וְהַחוֹנֵם עליו מטה שמעון ונשיא לבני שמעון שלמיאל בן י צורְישַׁדָי: וּצְבָאָוֹ וּפְקָדֵיהֶם תִּשְׁעָה וַחַמִּשַּׁים אֵלֵף וּשִׁלְשׁ יר מָאָוֹת: וּמֲטֶה גֵּד וְנַשִּׁיאֹ לְבָנֵי גֵּד אַלְיַסַף בַּוֹ־רַעוּאַל: װ וּצְבַאוֹ וּפְקַדֵיהֵם חַמִשַּׁה וָאַרְבַּעִים אֵבֶף וְשֵׁשׁ מֵאוֹת יו וחמשים: כּל־הַפַּקדִּים לְמַחֲנָה רָאוּבָׁן מָאַת אֶלֶף וָאֵחַׁר וַחֶמְשֵׁים אֱלֶף וְאַרְבֵּע־מֵאוֹת וַחֲמְשִׁים לְצִבְאֹתָם וּשְׁנִים ונסע אהל-מועד מחנה הלוים יז יסעו: בתור המחנת באשר יחנו בו ישעו איש על־יַדְוֹ דגל מחנה אפרים לצבאתם יח לדגליהם: יש יַמַה וָנַשִּׁיא ׁ לְבָנֵי אָפְרַיִם אֱלֵישָׁמַע בֵּן־עַמִיהִוּד: וּצְבַאִוֹ בּ וּפַקַדִיהָם אַרְבַּעִים אָלֶף וַחֲמֵשׁ מָאָוֹת: וַעַלֵיו מְטֵה מִנְשֵׁה בּ וּפַקַדִיהָם אַרְבַּעִים אָלֶף וַחֲמֵשׁ מָאָוֹת: וַעַלֵיו מְטֵה מִנְשֵׁה בא וָנַשִּׁיא לָבָנֵי מַנַשֵּׁה גַּמַלִּיאֵל בֵּן־פָּדַהצִוּר: וּצְבַאְוֹ בבּ וּפַקַדִיהָם שָנַיִם וּשָׁלֹשֵים אֶלֶף וּמַאתַיִם: וּמַטָה בְּנַיַמֵן בּג ונַשִּׁיא לִבְנֵי בִנְיָמִן אֲבִידָן בֶּן־גִּדְעֹנֵי: וּצְבָאַוֹ וּפְּקָדֵיהֶם בּ בּר חַמְשַׁה ושָׁלשִׁים אָלֶף וָאַרְבַּע מֶאָות: כַּל־הַפְּקְדִּים בּר חַמְשַׁה ושָׁלשִים אָלֶף וָאַרְבַּע לְמַחֲנֵה אֶפְרַיִם מְאַת אֱלֶף וּשְׁמְנַת־אֱלָפִים וּמֵאָה בה לצבאתם ושלשים יסעו: ָדָן צַפְנַה לִצְבָאתָם וָנַשִּיא ׁלְבָנֵי דָן אֲחִיעֵוֵר בֶּן־עַמֵּישַׁדֵּי: יו וּצְבָאוֹ וּפְקָדֵיהָם שִׁנַיִם וִשְׁשֵּׁים אֱלֵף וּשְׁבַע מֵאוֹת: ר וַהַחנֵים עַלַיו מַטֵּה אַשֵּר וְנַשִּיא לְבָנֵי אַשֵּׁר פַּגִעִיאֵל בֵּן־ 🙃 כח עָכָרָן: וּצָבָאוֹ וּפְקָדֵיהֵם אַחַד וָאַרְבַּעֵים אֱלֶף וַחֲמֵשׁ בּט מֵאַוֹת: וּמַטֵה נַפִּתַּלֵי וָנַשִּׁיא ׁלְבָנֵי נַפְתַּלִּי אֲחִירֵע בֵּן־עֵינַן: י וּצְבָאוֹ וּפְקַדִיהֵם שָׁלֹשָה וַחֲמִשֵּׁים אֱלֶף וָאַרְבַּע מֵאוֹת:

מקומו ואין לשון יד זו ממשמטו, רוח של לדו קרוי על ידו הסמוכה לו לכל השטח ידו, אינשו"ן איש"א בלט"ז: (ב) ועליו. כתרגומו ודסמיכין עלוהי:

(יז) ונסע אהל מועד. לאחר שני דגלים הללו: באשר יחנו בן יסעו. כמו שפירשתי. הליכחן כחנייחן, כל דגל מהלך לרוח הקבוע לו: על ידו. על

of Issachar. So great is the merit of the Issachar-Zebulun partnership that the two are treated as equals (*Baal HaTurim*, from *Tanchuma*).

<sup>10.</sup> ראובן — Reuben. The honor of leading the second formation went to Reuben because he symbolized repentance because of his sincere and continuous remorse after having slighted his father (see comm. to Genesis 35:22,

<sup>37:25).</sup> The south is the source of blessed dew and rain, and is thus the appropriate position for a penitent, for he brings God's mercy and blessing to the world. Of Reuben's companions, Gad symbolizes strength (*Genesis* 49:19), while Simeon needed atonement. It was fitting that Simeon be flanked by repentance and strength. This formation embarked second, because the importance of repentance is

Reuben's Encampment — to the South

<sup>10</sup> "The banner of the camp of Reuben shall be to the south, according to their legions — and the leader of the children of Reuben is Elizur son of Shedeur — <sup>11</sup> its legion and their count are forty-six thousand, five hundred. <sup>12</sup> Those encamping near him are: the tribe of Simeon — and the leader of the tribe of Simeon is Shelumiel son of Zurishaddai — <sup>13</sup> its legion and their count are fifty-nine thousand, three hundred; <sup>14</sup> and the tribe of Gad — and the leader of the children of Gad is Eliasaph son of Reuel — <sup>15</sup> its legion and their count are forty-five thousand, six hundred and fifty. <sup>16</sup> All those counted for the camp of Reuben are one hundred and fifty-one thousand, four hundred and fifty, according to their legions, they shall be the second to journey.

<sup>17</sup> "The Tent of Meeting, the camp of the Levites, shall journey in the middle of the camps; as they encamp so shall they journey, everyone at his place according to their banners.

Ephraim's Encampment — to the West

18 "The banner of the camp of Ephraim according to their legions shall be to the west — and the leader of the children of Ephraim is Elishama son of Ammihud — 19 its legion and their count are forty thousand, five hundred. 20 Those [encamping] near him are: the tribe of Manasseh — and the leader of the children of Manasseh is Gamaliel son of Pedahzur — 21 its legion and their count are thirty-two thousand, two hundred; 22 and the tribe of Benjamin — and the leader of the children of Benjamin is Abidan son of Gideoni — 23 its legion and their count are thirty-five thousand, four hundred. 24 All those count for the camp of Ephraim are one hundred and eight thousand, one hundred, according to their legions; they shall be the third to journey.

Dan's Encampment — to the North <sup>25</sup> "The banner of the camp of Dan shall be to the north, according to their legions — and the leader of the children of Dan is Ahiezer son of Ammishaddai — <sup>26</sup> its legion and their count are sixty-two thousand, seven hundred. <sup>27</sup> Those encamping near him are: the tribe of Asher — and the leader of the children of Asher is Pagiel son of Ochran — <sup>28</sup> its legion and their count are forty-one thousand, five hundred; <sup>29</sup> and the tribe of Naphtali — and the leader of the children of Naphtali is Ahira son of Enan — <sup>30</sup> its legion and their count are fifty-three thousand, four hundred.

second only to that of Torah (Ramban).

14. אָרָעָּהָאָל — Reuel. Above, in 1:14, he is called דְעָהָאָל, Deuel. It is common in Scripture that names are not merely sounds that identify someone, but are descriptions of his mission or personal characteristics, for the Torah's concept of a name is to describe a person's essence. An example of this principle is the use of the names Jacob and Israel (see Genesis 25:26, 27:36, 32:29). Consequently, Scripture may call someone by names whose meanings are synonymous with one another, as in the case of Reuel and Deuel. Reuel is a contraction of the name, Thoughts of God; Deuel is a contraction of by חצר, Thoughts of God; Deuel is a contraction of by חצר, Knowledge of God. Thus, both names express Reuel's preoccupation with closeness to, and understanding of, God (Ramban).

17. אַהְלּ־מוֹעֵה — The Tent of Meeting. The exact point at which the Tabernacle joined in the people's journeys is a subject of dispute. According to Rashi and Rashbam, it was dismantled after Judah began to journey and it began to move after Reuben. According to Ibn Ezra and Sforno, it traveled between Judah and Reuben. Ibn Ezra qualifies this: The parts of the building moved after Judah, but the more sacred parts, such as the Ark, which were borne by the Kohathites and accompanied by the Kohanim, moved after Reuben.

Whatever the order, it is clear from this verse that the centrality of the Tabernacle was preserved even during

travel, for the Torah refers to it as the "Tent of Meeting" even after it was taken apart. The Talmud (Menachos 95a; Zevachim 61b, 116b) teaches that the camps retained their relative degrees of sanctity even in transit, so that offerings that had to be eaten within the Israelite camp could still be eaten in transit (R' Hirsch).

This is a vital lesson for life: Judaism is not restricted to home, synagogue, and everyday activities. One must maintain his sanctity even as a tourist and traveler.

18. אַפְרָיִּם — Ephraim. Ephraim's formation was to the west, the source of extreme weather, such as hail, cold, and heat [presumably because the Mediterranean Sea is west of Eretz Yisrael]. The Midrash derives homiletically that the three tribes in this formation possess the strength that is necessary to withstand such harsh elements. Furthermore, God's Presence was at the western side of both the Tabernacle and Temple, in the boundary of Benjamin's portion in the Land (Deuteronomy 33:12). The strength represented by these three tribes is the necessary companion of Torah [Judah] and repentance [Reuben], for both dedication to Torah study and repentance require strength of conviction and character (Ramban).

25, דְין — Dan. North is symbolic of darkness (the word נְּמִּין means hidden], and Dan, too, is symbolic of darkness, because it was in his territory that King Jeroboam placed a national idol, in order to wean the people away from their

לאבל מניניא למשרית דו מאה וחמשיו ושכעא אלפיו ושית מאה בבתרתא נטליו לטקסיהוו: לבאליו מניני בני ישראל לבית אבהתהוז כּל מניני משריתא לחיליהון שית מאה ותלתא אלפין וחמש מאה וחמשין: לגולואי לא אתמניאו בגו בני ישראל כמא די פקיד יי ית משה: לרועבדו בני ישראל ככל די פקיד יי ית משה כן שרו לטקסיהוו וכו נטליו גבר לזרעיתה על בית אבהתוהי: אואליו תולדת אהרן ומשה ביומא דמליל יי עם משה בטורא דסיני: בואלין שמהת פני אהרן פוכרא נדב ואכיהוא אלעזר ואיתמר: גאליז שמהת בני אהרז פַהַנַיָּא דָאַתְרָבִּיאוּ דִּי אַתְקַרָב קַרְבַּנָהוֹן לְשַׁמַשַא: רוּמִית נַדָב וַאַביהוּא קַרָם יִיַּ בַּקַרוֹביהוֹן אָשתא נוּברִיתא קַדָם ייַ במדברא דסיני ובנין לא הוו להון וְשַׁמֵּשׁ אֵלְעָזַר וְאִיתַמַר עַל אַפֵּי אַהַרן אַבוּהון: הוּמַלִּיל יָיַ עם משָה לְמֵימַר: וקרב יַת שַבְטַא דַלַוִי וּתְקִים יַתָה קָרָם אַהַרן בַּהָנָא וִישַׁמִשׁוּן יַתֵה: וּוִישָרוּן יַת מַשַּרְתָּהּ וַיַת מַשַּרַת כַּל -בנשתא קדם משכן זמנא למפלח ית פָּלְחַן מַשְּבְנָא: הוַיִּטְרוּן יַת בַּל מֵנִי מַשְבַּן זִמְנָא וְיַת מַשָּׁרַת בְּנִי ישראל

אָּכֶל־הַפְּּקָדִים לְמָחֲנֵה דָּן מְאַת אָּלֶף וְשִׁבְעָה וַחֲמִשֵּׁים אַלף ושׁשׁ מאוֹת לָאָחַרנַה יִסְעוּ לִדְגַלִּיהֵם:

לּבּ אֶנֶּקֶּהְ בְּּקְּתֵּהֵ בְנִי־יִשְּׁרָאֻל בְּנִיתְ אֲבֹתֶם כָּל־פְּקוּהֵי הַמַּחֲנֹת לְצִבְאֹתָם שֵשׁ־מֵאִוֹת אֶלֶף וּשְׁלְשֶׁת אֲלָפִים לּג וְחֲמֵשׁ מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים: וְהַלְוֹיִם לְא הַתְפַּקְלוֹּ בְּתִוֹךְ בְּנֵי לּדְישְרָאֵל בַּאֲשֶׁר צִנָה יהוֹה אֶת־מֹשֶׁה: וַיִּעְשֻׁוֹ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּבֶל אֲשֶׁר־צִנָּה יהוֹה אֶת־מֹשֶׁה בֵּן־חָנִוּ לְדִּגְלֵיהֶם וְכֵן נַבְּעוּ אֵישׁ לִמִשְׁפִּחתַיוּ עַל־בִּית אֲבֹתַיוּ:

ג רביעי א וְאֶפֶּה תְּוֹלְּדָת אַהָּרָן וּמֹשֶׁה בְּיוֹם דִּבֶּר יהנְה אֶת־מֹשֶׁה בְּיוֹם דְּבֶּר יהנְה אֶת־מֹשֶׁה בְּבִּיר אַלְּעָזֶר וְאֵיתָמֶר: אֵׁפֶּה שְׁמוֹת בְּנִי אַהְרֹן הַבְּּבְרוֹ הַבְּהָרָן הַבְּבְּרוֹ הַבְּהָרָן הַבְּבְּרוֹ הַבְּהָרָן הַבְּבְּרוֹ הַבְּהָרָן הַבְּבְּרוֹ הַבְּהָרָן הַבְּהָבְים בְּיִבְים לְבַבְן: וַיְּמָת נָדֶב וְאֲבִיהְוּא לְפָנֵי יהוֹה בְּמִי יהוֹה בְּמִי הַבְּר סִינִי לְבָב לִא־הָיוֹ לְהָב וֹיְבַהֵן אֶלְעָזָר וְאִיתָמָר עַל־בְּנֵי אַהָרֹן אַבְיהַם:
אַהָרֹן אַבִיהַם:
אַהָרֹן אַבִיהַם:

יּוּ נִיְּבַבֶּר יהוֹה אֶל־מֹשֶה לֵּאמְר: הַקְּרֵב אֶת־מַשְּה לֵּוִי וְהַעֲמַדְתָּ אֹתוֹ לִפְּנֵי אֲהָרוֹ הַכּּהָוֹ וְשִׁרְתוּ אֹתוֹ: וּ וְשֶׁמְרִוּ אֶת־מִשְׁמַרְתוֹ וְאֶת־מִשְׁמֶׁרֶת בָּלִּ־הָעֵלָה אָת־כָּל־בְּלֵי אָהֶל מוֹעֵד לַעְבָד אֶת־עֲבֹדַת הַמִּשְׁכֵּן: וְשָׁמְרוּ אֶת־כָּל־בְּלֵי אָהֶל מוֹעֵד וְאֶת־מִשְׁמֶּרֶת בְּנִי יִשְׂרָאֵל אֶת־כָּל־בְּלֵי אָהֶל מוֹעֵד וְאֶת־מִשְׁמֶּרֶת בְּנִי יִשְׂרָאֵל

י"בס

והלוים הללו מסייעין אותם, זו היא השירות: (ז) ושמרו את משמרתו. כל מנו שהאדם ממונה פליו ומועל עליו לעשותו קרוי משמרת בכל המקרא ובלשון משנה, כמו שאמרו בבנתן ותרש והלא אין משמרתי ומשמרתך שוה (מגילה יג:) וכן משמרות כהונה ולויה: (ח) ואת משמרת בני ישראל. שכולן היו זקוקין ללרכי המקדש, אלא שהלוים באים תחמיהם בשליחותם, לפיכך לוקחים מהם המעשרות בשכרן, שלאמר כי שכר הוא לכם חלף עבודתכם (להלן ית:לא):

(א) ואלה תולדת אהרן ומשה. וחינו מזכיר חלה כני ההרן, ונקרחו חולדות מסה לפי שלמדן חורה, מלמד שכל המלמד חם כן חבירו חורה מעלה עליו הכחוב כחילו ילדו (סנהדרין ימ:): ביום דבר ה' את משה. נעשו חלו החולדות שלו בלמדן מה שלמד מפי הגבורה: (ד) על פני אהרן אביהם. בחייו: (ו) ושרתו שלותו. ומהו השירות, ושמרו חת משמרחו. לפי ששמירם המקדש עליו שלה יקרב אותו. ומהו השירות, ושמרו הכיך ובים חביר חתך משחו חת שלח מון המהדש (להלן ימ:ה) זר, כמו שנחמר חה ובניך ובים חביר חתך משחו חת שוח המהדש (להלן ימ:ה)

pilgrimages to the Temple (I Kings 12:29) [and Dan's descendants set up the notorious Graven Image of Micah in their land (Judges 18:31)], the darkest of all moral conditions. To balance this symbol of darkness, Dan's formation included Asher, which was famous for its olive oil (Deuteronomy 33:24), symbolizing illumination of the darkness, and by Naftali, whom Moses blessed with special favor [ibid. 33:23]. This formation is described as journeying not "fourth" but last — unlike the other formations that are described as "first, second, and third" — because a tribe that symbolizes idol worship is indeed the last in terms of worthiness (Ramban).

According to Kili Yakar, however, Dan is seen positively, because Moses likened him to a lion (ibid. 33:22), and a

nation needs the protection of a lion at its front [Judah] and its rear.

3.

After having counted the tribes — God's legions of loyal servants — and outlined their respective formations, the Torah lists His "honor guard," the Kohanim and Levites, who encamped immediately around the Tabernacle and devoted their lives to His service. Then God commanded Moses to bring the Levites before Aaron and formally designate them as servants of the Kohanim and representatives of the nation in safeguarding the Sanctuary and assisting in its service.

1-4. The progeny of Moses and Aaron.

1. תולְרת אַהַרן ומשָה — The offspring of Aaron and Moses. But

31 All those counted for the camp of Dan are one hundred and fiftu-seven thousand, six hundred they shall be the last to journey according to their banners."

The Total

- 32 These are the countings of the Children of Israel according to their fathers' households: all the countings of the camps according to their legions, six hundred and three thousand, five hundred and fiftu.
- 33 The Levites were not counted among the Children of Israel, as HASHEM had commanded Moses. 34 The Children of Israel did everything that HASHEM had commanded Moses — so they encamped according to their banners and so they journeyed; every man according to his families, bu his father's household.

3 The of Moses and Aaron

1 These are the offspring of Aaron and Moses on the day HASHEM spoke with Moses at Mount Sinai: <sup>2</sup> These are the names of the sons of Aaron, the firstborn was Nadab, and Abihu. Progeny Elazar, and Ithamar, <sup>3</sup> These were the names of the sons of Aaron, the anointed Kohanim. whom he inaugurated to minister. 4 Nadab and Abihu died before HASHEM when they offered an alien fire before HASHEM in the Wilderness of Sinai, and they had no children; but Elazar and Ithamar ministered during the lifetime of Aaron, their father.

Appointthe Levites

<sup>5</sup> HASHEM spoke to Moses, sauina, <sup>6</sup> "Brina near the tribe of Levi and have it stand before Aaron ment of the Kohen, and they shall serve him. 7 They shall safeguard his charge and the charge of the entire assembly before the Tent of Meeting, to perform the service of the Tabernacle, 8 They shall safeguard all the utensils of the Tent of Meeting and the charge of the Children of Israel.

the passage mentions only the sons of Aaron! In the plain sense, Moses' sons, who were Levites, not Kohanim, are included in verse 27, which lists the Amramite family. Since Amram had only two sons, Moses and Aaron — and Aaron's children are named in this passage — verse 27 can refer only to Moses' sons. Thus, the sense of this verse is that the offspring of both brothers will be enumerated: Aaron's as Kohanim, and Moses' as Levites (Ramban).

The Talmud (Sanhedrin 19b) wonders why this passage names only the sons of Aaron but calls them the offspring of Aaron and Moses. From this description, the Talmud infers that one who teaches Torah to someone else's children is regarded as if he had begotten them. Because he taught the Torah to Aaron's four sons. Moses became their spiritual father, just as Aaron was their biological father (Rashi: Ramban). The moral implication of this lesson is that man's horizon is never limited to his personal circle; one's example and guidance can give life to strangers.

According to Or HaChaim and Kli Yakar, Moses became their father on Mount Sinai, because God was so angered by Aaron's participation in the sin of the Golden Calf that He was ready to destroy his entire family (Deuteronomy 9:20), but Moses' prayers succeeded in saving Elazar and Ithamar.

ביום דבר ה' — On the day HASHEM spoke. Aaron and his sons are specified in connection with Sinai because it was there that God designated them as His Kohanim. The Levites, however, were not elevated to their special status until now, on the first of lyar (Ramban). Ibn Ezra, however, maintains that the Levites, too, were chosen then, although it was only now that they were formally consecrated.

3. המשחים — The anointed. The Torah stresses their anoint-

ment to allude to Phineas, the grandson of Aaron, who was not a Kohen at this point. God named him a Kohen only later. when he courageously saved the nation from a plaque (25:12-13). Originally, however, the priesthood was awarded to Aaron's four anointed sons, and it would automatically rest upon any sons born to them later. This excluded Phineas, who was alive at this time but had not been anointed (Malbim).

אַשר־מלא יַרָם - Whom he inaugurated. The he seems to refer to Aaron, implying that it was in his merit that his sons were chosen as Kohanim (Imrei Shefer).

4. על־פני — During the lifetime (lit. in front) of . This phrase refers to verse 3. Aaron was alive when Elazar and Ithamar were anointed as Kohanim, but in the future, only a Kohen Gadol would be anointed, and only after his predecessor was no longer in office (Rashi, according to Ramban).

### 5-10. Appointment of the Levites.

6. ושרחו אחו — And they shall serve him. Moses was to place the Levites before Aaron to symbolize that they would henceforth be consecrated to his service, the nature of which is spelled out in the following verses, i.e., that the Kohen Gadol carries the ultimate responsibility to safeguard the Sanctuary (18:1), and the Levites are to assist him in doing so (Rashi).

Malbim comments that they would assist the Kohanim in the Temple service as well, for the Levites would sing and play instruments as the offerings were brought.

7. לעבר - Of the entire assembly . . . to perform. The entire assembly had the responsibility to provide what was needed to facilitate the sacrificial service (Ibn Ezra). Before the sin of the Golden Calf, the nation as a whole assisted

למפלח ית פלחו משכנא: טותתו ית לַנָאֵי לְאַהַרן ולבנוהי מסירין יהיבין אנון לה מן בני ישראל: יוית אהרן וית בנוהי תמני ויטרון ית כהנתהון וחלוני דיקרב יתקטל: יאומליל יי עם משה למימר: יב ואנא הא קרבית ית לואי מגו בני ישראל חלף כל בוכרא פתח ולדא מבני ישראל ויהוו משמשיו קדמי לואי: יגאַרי דילי כַּל בּוֹכַרָא כּיוֹמא דקטלית פל פוכרא בארעא דמצרים אקדשית קדמי כל בּוּכרא בּישראל מאנשא עד בעירא דילי יהון אנא יי: ידומליל יי עם משֶה בְּמַדְבָּרָא דְסִינֵי לְמֵימֵר: טּוּ מִנֵי יַת בָּנִי לֵוַי לְבִית אֲבהַתהוֹן לורעיתהוֹן כַּל דְכוּרָא מְבַּר יַרָחַא וּלְעֻלַּא תַּמְנָנּוּן: ייו מומנא יַתָהון משה על מימרא דיי פמא דאתפקד: ייוהוו אלין בני לוי בשמהתהוז גרשוז וקהת ומדרי: יחואלין שמהת בני גרשון לזרעיתהון לבני ושמעי: ישובני קהת לזרעיתהון עמרם ויצהר חברון ועויאל: בובני

לַעֲבֻד אֶת־עֲבֹדַת הַמִּשְׁבָּן: וְנֵתַתָּהֹ אֶת־הַלְוֹיִם לְאַהָּרֹן
 וְלֶבָנֵיו נְתוּנִם נְתוּנִם הַמָּה לוֹ מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל:
 וְאֶת־אֲהַרְן וְאֶת־בָּנָיוֹ תִּפְּלְד וְשָׁמְרָוּ אֶת־בְּהֻנָּתֶם וְהַזָּר הַקָּרֵב יוּמָת:

י״״ נִיְדַבֶּר יהוֹה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמָר: וַאֲנִי הִנֵּה לָקַחְתִּי אֶת־הַלְנִיִּם מְתּוֹךְ בְּנִי יִשְׂרָאֵל תַּחַת כָּל־בְּכְוֹר בֶּטֶר ֶרָחֶם יִג מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל תַּחָת כָּל־בְּכוֹר בְּיוֹם הַכּּתִי עִ מְבְנֵי יִשְׂרָאֵל תַּחָת כָל־בְּכוֹר בְּיִשְׁרָאֵל כָל־בְּכוֹר בְּיִשְׁרָאֵל כָל־בְּכוֹר בְּיִשְׂרָאֵל מַצְרַיִם הִקְרַּשְׁתִּי לֵי כָל־בְּכוֹר בְּיִשְׂרָאֵל מַצְרַיִם הִקְרַבְּים הִקְרַבְּים עַר־בְּהָמֵה לֵי יָהִיוֹּ אֲנִי יהוָה:

חמישיידיטו וַיְּדָבֶּר יהוה אֶלֹ-מֹשֶׁה בְּמִדְבַּר סִינֵי לֵאמְר: פְּקֹד אֶת־בְּנֵי לִיִּי לְבֵית אֱבֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתֶם כָּל־זָכֶר מִבֶּן־חִדֶשׁ יוּ נָמַעְלָה תִּפְקְדֵם: וַיִּפְּקֹד אֹתֶם מֹשֶׁה עַל־פִּי יהוָה בַּאֲשֶׁר יוּ צְנֵה: וַיִּהְיוּ־אֵלֶה בְּנִי־לֵוִי בִּשְׁמֹתֶם גַּרְשׁוֹן וּקְהָת וּמְרָרִי: יוֹ עָנֶה שְׁמִוֹת בְּנִי־גַרְשִׁוֹן לְמִשְׁפְּחֹתֶם לִבְנִי וְשִׁמְעִי: וּבְנֵי ב קָהָת לְמִשְׁפְּחֹתָם עַמְרֵם וִיִּצְהָר חֶבְרוֹן וְעִוִּיאֵל: וּבְנֵי

מכלל נפלים (שבת קיפו) הוא נמנה ליקרא שומר משמרת הקדש. אמר רבי יהודה ברבי שלום, למוד הוא אותו השבט להיות נמנה מן הבטן, שנאמר אשר ילדה אותה ברבי שלום, למוד הוא אותו השבט להיות נמנה מן הבטן, שנאמר אשר ילדה אותה ונמנית בשבטים ללוי במלרים ולהלן כו:נט) עם כניסתה בפתח מלרים ילדה אותה ונמנית בשבטים נפש, שכשאתה מונה חשבונם לא חמלאם אלא שבטים חסר אתת, והיא השלימה את המניין (תנסומא טיז): (טיז) על פי הי. אמר משה לפני הקב"ה היאך אני נכנס לחוך אהליהם לדעת מניין יונקיהם, אמר לו הקב"ה מקדמת לפניו ובת קול אששה שלי. הלך משה ועמד על פתח האהל, והשכינה מקדמת לפניו ובת קול אששה שלי ואומרת כך וכך תינוקות יש באוהל זה, לכך נאמר על פי ה' (שם):

(ט) נתונים המה לו. לעזרה: מאת בני ישראל. כמו מחוך כני ישראל, כלומר משאר כל העדה נבדלו לכך בנזרת המקום והוא נתנס לו, שלאמר ואתנה את הלוים נתוכים וגו' (להלן ח:יט): (י) ואת אהרן ואת בניו תפקוד. לשון פקידות ואינו לשון מנין: ושמרו את בהונתם. קבלת דמים וזריקה והקערה ועבודות המסורות לכהנים: (יב) ואני הנה לקחתי. ואני מהיכן זכיתי בהן: מתוך בני ישראל. שיהיו ישראל שוכרין אותם לשירות שלי, על ידי הככורות זכיתי בהם ולקחתים מנורת בנים לפורתי. ולשל שוכרין אותם לשירות וכשחלו בעגל נפסלו, והלוים שלא עבדו עבודת כוכבים נכתרו תחתיהם: נטון מבד חדש ומעלה. משילה שלא עבדו עבודת שוכעלה. משילה

in the service, sang, and carried the Tabernacle — but now the privilege was assigned exclusively to the Levites (Sforno).

9. נְתְּנֶּם נְתְּנֵּם , *Presented, presented.* The repetition denotes emphasis: that the Levites are to remain with their responsibilities forever (*lbn Ezra*); or to emphasize that their only superiors would be Aaron and his successors (*Sforn*o).

מאַת בְּנִישְׂרָאֵל — From the Children of Israel. The Levites were now to be segregated from the rest of the nation and elevated to a new status (Rashi). Because the Levites would be performing their service on behalf of the nation, the rest of the people would have the obligation to support them, by giving them tithes (Sforno). Those who serve the people by fulfilling their responsibilities in the Tabernacle, by teaching the Torah, or by performing any other spiritual tasks are not to be regarded as supplicants. It is a national responsibility to provide for those who carry out the spiritual obligations of the rest of the people.

10. יְשָׁמְרוּ אֶת־בְּהְנָּתָם — And they shall safeguard their priesthood. The Kohanim must ensure that no one else performs the sacrificial service. By doing so, they will prevent aliens — Levites and Israelites — from suffering a Heavenly death penalty (Rashi).

11-49. The Levites replace the firstborn. In their new status, the Levites replaced the firstborn. When Moses and Israel brought offerings the day after the Ten Commandments were given, for example, the service was performed by the youths of the Children of Israel (Exodus 24:5). As Rashi there explains, those youths were the firstborn. In this passage, the Levites were designated to replace them, thereby taking the holiness of the firstborn upon themselves.

13. בי לי בְּלי בְּבוּר — For every firstborn is Mine. The verse describes a two-step process. The firstborn had always been the ones to perform God's service, but the Plague of the Firstborn placed them on an even higher level of holiness, because the Jewish firstborn, too, would have died had God not shown them mercy, and that gave Him exclusive claim to their service. Logically, it should have been forbidden for them to engage in mundane activity, just as sacred animals may not be worked or shorn. The five-shekel redemption of the firstborn [Pidyon Haben] would remove this higher de-

to perform the service of the Tabernacle. 9 You shall present the Levites to Aaron and his sons — presented, presented are they to him — from the Children of Israel. 10 You shall appoint Aaron and his sons and theu shall safeguard their presthood; an alien who approaches will die."

The Replace

11 HASHEM spoke to Moses, saying, 12 "Behold! I have taken the Levites from among the Levites Children of Israel, in place of every firstborn, the first issue of every womb among the Children of Israel, and the Levites shall be Mine. 13 For every firstborn is Mine: On the day I struck down Firstborn every firstborn in the land of Egypt I sanctified every firstborn in Israel for Muself. from man to beast: theu shall be Mine — I am HASHEM."

Census of the Levites

14 HASHEM spoke to Moses in the Wildemess of Sinai, saying, 15 "Count the sons of Levi according to their fathers' household, according to their families, every male from one month of age and up shall you count them." 16 Moses counted them according to the word of HASHEM, as he had been commanded.

17 These were the sons of Levi, bu their names; Gershon, Kohath, and Merari, 18 These were the names of the sons of Gershon according to their families; Libni and Shimei. 19 The sons of Kohath according to their families were Amram and Izhar, Hebron and Uzziel, 20 The sons of

gree of holiness, but the firstborn would still retain the right to perform the sacrificial service. However, because they failed to disdain the Golden Calf, the firstborn lost this status to the Levites, who resisted the sin and fought the sinners. and thereby earned the right to become the legion of God. Nevertheless, despite the downfall of the firstborn. God now assured them that לי יחיו, they shall be Mine, i.e., there would still be an obligation to redeem firstborn males and firstborn animals would still be sacred (Sforno).

אני ה' — I am HASHEM. I do not change; the replacement of the firstborn by the Levites was due to their own sin. Similarly, it is not due to any change in Me that the Levites will not be acceptable as redemption for the firstborn in future generations. That change is symptomatic of the inadequacy of the Levites to maintain their high level of sanctity. Henceforth, the Levites would not be so superior that they could free Israelites from the five-shekel redemption (Sforno).

15. The Levite census. The Levites were now to be counted, but in a far different way from the rest of the nation. Whereas the other tribes were counted once, and only from the ages of twenty to sixty, the Levites would be counted twice. In this chapter, they would be counted from the age of one month and up; there was no minimum age — the onemonth threshold was only to guarantee that the newborn baby was viable. Also, there was no upper age-limit for the Levites; no matter how old, every one was equally precious. In another departure from the procedure of the rest of the nation, the Levites would be counted again from the ages of thirty to fifty (4:29), the ages at which they would be eligible to perform the Temple service. The count from one month and up was based on the innate sanctity of the tribe, indicating that the Levites' spiritual mission was not dependent on age or strength. The census from thirty to fifty indicated the period of maximum physical and emotional maturity when they could best perform their duties in the Tabernacle.

As Rambam describes the mission of the Levites (Hil. Shemittah V'Yovel 13:12-13), they are the "legion of HASHEM," whose task it is to serve Him and to teach His Torah

and way of life to others. Any Jew who follows the example of the Levites, he continues, "becomes sanctified as holy of holies, and HASHEM will be his portion and heritage for all eternity. In This World, he will merit what befits him, as the Kohanim and Levites merited it." This aspect of Levite existence is lifelong and independent of age and strength.

The Midrash (Bamidbar Rabbah 3:7) offers the following concept. The Levite infants surely did not participate in quarding the Sanctuary; to the contrary, they themselves needed protection. Rather, God wished to reward the Levites greatly for their loyal service, so when they became thirty years old and began to serve in the Sanctuary. God considered it as if they had indeed served from the age of one month, and He rewarded them accordingly. Similarly, the prophet Samuel is credited with judging Israel all the days of his life (I Samuel 7:15), although he was a judge for only ten of his fifty-two years. Nevertheless, [because of his lifelong dedication] he was rewarded as if he had actually judged the people all of his life.

Perhaps indicative of this concept is that even before their bar mitzuah. Levites were permitted to participate in one of the tribe's most significant services, the song of the Temple (Arachin 13b). Song represents recognition of the total harmony of a universe under the guidance and control of God. That recognition is a lifelong task.

16. על-פי הי — According to the word of HASHEM. It would have been improper for Moses to enter the Levite tents to count the suckling infants. He waited outside, therefore, while the Divine Presence preceded him, and a Heavenly voice proclaimed how many babies were in the tent (Rashi).

### •§ The assignments of the Levites.

The Torah gives the camp locations and the assignments of the three Levite families in carrying the Tabernacle and its accessories when the people traveled. The holiest items were the province of the Kohathites, next came the Gershonites, and the least holy items were carried by the Merarites. The description of the many parts of the Tabernacle are found in Exodus, chapters 25, 26, and 30.

מררי לזרעיתהוז מחלי ומושי אליז אנון זרעית לואי לבית אבהתהוו: בא לגרשון זרעית לבני וזרעית שמעי אַלֵּין אַנּוּן זַרְעַיַת גַּרְשוֹן: בבמניניהון בּמניוַ כַּל דּכוּרָא מבַּר יַרְחַא וּלְעַלֵּא מניניהון שבעא אלפין וחמש מאה: בגוַרעיַת גַּרשוֹן אַחוֹרִי מַשְׁכַּנא ישׁרוּן מערבא: בדורב בית אבא לבית גרשוז אַליַסף בּר לָאַל: כהומטרת בְּנֵי גַרשון במשכן זמנא משכנא ופרסא חופאה ופרסא דתרע משכן זמנא: כווסרדי דדרתא וית פרסא דתרע דרתא די על מַשׁכּנַא ועַל מַדבָּחָא סְחוֹר סְחוֹר וְיַת אַטוּנוֹהָי לְכֹל פַּלְחַנָה: בּז וַלְקָהַת זַרעית עמרם וזרעית יצהר וזרעית חברון ווַרְעִית עַוִּיאֵל אַלֵּין אַנוּן וַרְעַיַת קהַת: בח במנין כל דכורא מבר ירחא ולעלא תמניא אלפיז ושית מאה נטרי מטרתא דקודשא: כט וַרעיַת בְּנֵי קהַת ישרון על צַרָּא (נ״א שָׁרָּא) דְמַשָּׁכָּנָא דַרוֹמַא: לּוַרָב בית אַבּא לוַרעית קהת אליצפן בּר עוַיאַל: לאומשַרתַהון אַרוֹנָא ופתורא ומנרתא ומדבחיא ומני קודשא די ישמשון בהון ופרסא וכל פּלחנה: לבואמרכלא דממנא על רברבי לואי אַלעוַר בַּר אַהַרוֹ כַּהַנַא דּתַחוֹת יְדוֹהי מִמַנַא נַטְרֵי מַשָּׁרַת קוּדְשַא: לג לִמְרַרִי זַרעית מַחַלִּי וַזַרעית מוּשי אַלִּין אַנּוּן וַרְעָיַת מַרַרִי: לּדּוּמְנַיַנֵיהוֹן בְּמִנָיַן כַּל דַּכוּרָא מַבַּר יַרָחַא וּלְעַלַא שָׁתַּא אַלפִין וּמַאתַן: להֹוָרַב בֵּית אַבַּא לְזַרְעֵיַת מַרַרִי צוּרִיאָל בַּר אַבִיחַיַל עַל צדָא (נ״א שָׁדַא) דְמַשְׁכָּנַא יִשְׁרוּן צְפּוּנַא: אודי מסיר למטר כני מררי דפי משפנא ועברוהי ועמודוהי וסמכוהי וכל מנוהי וכל פּלחנה: אועמודי וסמכיהון סחור סחור דַרַתַּא וְסָכֵּיהוֹן וָאַטוּנֵיהוֹן: לחוָדִי שַׁרַן קַדַם מַשְׁכָּנָא קִדּוּמָא קָדָם מַשְׁכַּן וִמְנָא

מררי למשפחתם מחלי ומושי אלה הם משפחת הלוי בא לבית אבתם: לגרשון משבחת הלבני ומשפחת השמעי בּ אֵלֶה הֶׁם מִשְׁפָּחָת הַגַּרִשְׁנֵי: פָּקַדִיהֵם בִּמִסְפֵּר כָּל־זַבַּׁר מבּן־חַדָשׁ וַמַעְלַה פִּקָדִיהֶם שָׁבָעַת אַלַפִּים וַחַמַשׁ בּג מאות: משַפַּחַת הַגַּרְשַנִּי אַחֲרֵי הַמִּשַבַּן יַחַנִּוּ יַמַה: בריבה וּנשׂיא בַית־אַב לַגַרשׁנִי אֵלִיסָף בָּן־לַאֵל: וּמִשְׁמֵרֶת בְּנִי־ גַרשון בָּאָהֶל מועָד הַמִּשְבַן וָהָאָהֶל מִכְטָהוּ וּמַטַּך בֵּתַח ַם אהל מועד: וַקַּלְעֵי הַחַצָּר וָאֵת־מַסַךְ פַּתַח הַחַצֶּר אָשֵר , עַל־הַמִּשָׁבֵּן וָעַל־הַמִּזְבֵּחַ סַבִּיב וָאָת מֵיתַרַּיו לְכִּל ולקהת משפחת העמרמי ומשפחת הַיּצָהַרִּי וּמִשְׁפַּּחַת הַחֶבְרוֹּי וּמִשְׁפַּחַת הַעַזִּיאֵלֵי אֱלֶה הָם בּה מִשְפָּחת הַקּהַתֵּי: בִּמִסְפַּר בַּל־זַבָּר מִבֵּן־חִבשׁ וַמַעְלַה שמנת אַלַפִּים וְשֵשׁ מֵאוֹת שִׁמְרֵי מִשְׁמֵרֶת הַקְּדֵשׁ: בש-ל משפחת בני־קהת יחנו על ירד המשבן תימנה: ונשיא אַליצפון למשפחת הַקּהַתֵּי לא ומשמרתם הַאַרן וִהַשְּלחוֹ והַמִּנרֵה והַמִּובְּחֹת וּכְלֵי לב הַלְּבָשׁ אֲשֵׁר יָשָׁרָתְוּ בַּהָם וָהַמָּסֶׁךְ וְכָל עַבְּדָתְוּ: וּנְשִׁיאׁ נִשִּיאֵי הַלֵּוֹי אֵלעַזָר בּוֹ־אֲהַרוֹ הַכּהָן פְּקָבַּת שְׁמְרֵי לּ מִשְׁמֵרֶת הַקּרֶשׁ: לְמַרַרִּי מִשְׁפַּׁחַת הַמַּחָלִי וּמִשְׁפַּחַת ל- הַמּוֹשֵׁי אֱלֶה הָם מִשְׁפָּחָת מְרֵרֵי: וּפְקַדֵיהֶם בְּמִסְפֵּר כַּל־ לַר מַבֶּן־חָדֶשׁ וַמַעְלַה שֶשֶׁת אָלַפִּים וּמַאתַיִם: וּנְשֵׁיא 🗝 🖧 זַבָּר מָבֶּן־חָדֶשׁ בֵית־אָב' לִמִשְפִּחְת מִרָרִי צְוּרִיאֵל בֵּן־אূבִיחָיִל עַל יֵרֶךְ לּ הַמִּשְבֵּן יַחֲנִוּ צָפִנָה: וּפָקהַת מִשְׁמֵּרֵת בָּנֵי מִרַרָי קַרְשֵׁי הַמִּשְׁבָּן וּבְרִיחָיו וְעַמָּדָיו וַאֲדָנֵיו וְכָל־כֵּלָיו וִכְל עַבְדַתוּ: לּ וְעַמְּדֵי הֶחָצֵר סָבִיב וְאַדְנֵיהֵם וִיתֶדֹתָם וּמֵיתְרֵיהֵם: אַהָּל־מוּעָר רַּפָּנֵי הַפִּּשְׁבַּוֹ הָדְמָה לְפָנֵי אָהַל־מוּעָר 🗠

יי החונים חימנה, אוי לרשע ואוי לשכנו (נגעים יב:ו; סוכה נו:) לכך לקו מהס החונים חימנה, אוי לרשע ואוי לשכנו (נגעים יב:ו; סוכה נו:) לכך לקו מהס דמן ואבירם ומאחים וחמשים איש עם קרח ועדתו, שנמשכו עמהם במחלוקתם (מנחמת ים:: (לא) והמסך. היא הפרוכת, שאף היא קרויה פרוכת המסך: (לב) וגשיא נשיאי הלוי. ממונה על כולם. ועל מה היא נשיאוי הלוי. ממונה על כולם. ועל מה היא נשיאוי הלוי. על ידו היא פקודת כולם:

(כא) לגרשון משפחת הלבני. כלומר לנרשון היו הפקודים משפחת הלבני ומשפחת השמעי. פקודיהם כך וכך: (בה) המשבך. יריעות התחתונות: והאהל. יריעות עזים העשויות לנג: מבסהו. עורות חלים והתחשים: ומסך פתח. הוא הילון: (בו) ואת מיתריו. של המשכן והאוהל, ולא של חלר: (בט) משפחת בני קהת יחנו וגו׳ תימנה. וסמוכין להם דגל ראוכן

most favored direction was the south, as seen from its assignment to the formation of Reuben (2:10). In the case of the Levites, those who encamped to the south were the families of Kohath, the worthiest of the Levites (Ramban).

<sup>23.</sup> יְּמָה — To the west. Speaking of the Israelite camp, the Torah began with those that encamped to the east (2:3), but none of the Levite families encamped on that side, for it was reserved for Moses and the Kohanim (v. 38). The second

Merari according to their families were Mahli and Mushi. These were the families of the Levites, according to their fathers' household.

<sup>21</sup> Gershon had the family of the Libnites and the family of the Shimeites; these were the Gershonite families. <sup>22</sup> Their count according to the number of every male, from one month of age and up: their count was seven thousand, five hundred. <sup>23</sup> The Gershonite families would encamp behind the Tabernacle, to the west. <sup>24</sup> The leader of the father's household of the Gershonites was Eliasaph son of Lael. <sup>25</sup> The charge of the sons of Gershon in the Tent of Meeting was the Tabernacle, the Tent, its Cover, the Screen of the entrance of the Tent of Meeting; <sup>26</sup> the curtains of the Courtyard, the Screen of the entrance of the Courtyard that surrounded the Tabernacle and the Altar, and its ropes — for all its labor.

<sup>27</sup> Kohath had the family of the Amramites, the family of the Izharites, the family of the Hebronites, and the family of the Uzzielites; these were the Kohathite families. <sup>28</sup> The number of every male from one month of age and up was eight thousand, six hundred; the guardians of the charge of the sanctity. <sup>29</sup> The families of the children of Kohath would encamp on the side of the Tabemacle, to the south. <sup>30</sup> The leader of the father's household of the Kohathite families was Elizaphan son of Uzziel. <sup>31</sup> Their charge was the Ark, the Table, the Menorah, the Altars and the sacred utensils with which they would minister, the Partition and all its accessories.

<sup>32</sup> The leader of the Levite leaders was Elazar son of Aaron the Kohen, the assignment of the guardians of the charge of the sanctity.

<sup>33</sup> Merari had the family of the Mahlites and the family of the Mushites; these were the Merarite families. <sup>34</sup> Their count according to the number of every male from one month of age and up was six thousand, two hundred. <sup>35</sup> The leader of the father's household of the Merarite families was Zuriel son of Abihail; they would encamp on the side of the Tabernacle, to the north. <sup>36</sup> The assignment of the charge of the sons of Merari was the planks of the Tabernacle, its bars, its pillars, its sockets and all its utensils, and all its accessories. <sup>37</sup> The pillars of the Courtyard all around and their sockets, their pegs and their ropes.

38 Those who encamped before the Tabernacle to the front, before the Tent of Meeting

The count and placement of Gershon is given first because he was Levi's firstborn.

25.... הַמּשְׁכָּהָ — The Tabernacle . . . The verse refers to the three coverings of the Tabernacle, as given in Exodus 26:1-14, and to the Screen (ibid. 26:36) that hung in front of the Tabernacle (Rashi).

**26.** מְּחֶרָת — Its ropes. These were the ropes that held in place the coverings of the Tabernacle (Rashi). The ropes of the Courtyard's curtains, however, were carried by the Merarites (4:32).

27. מְשְׁפֶּחָת הְעֵּמְרָמִי The family of the Amramites. Since Amram had only two sons, Aaron and Moses, and since Aaron's offspring were Kohanim who were not counted with the Levites, the Amramite family of this verse consisted exclusively of Moses' sons [and Phineas] (Ramban).

**28. מְשְׁמֶרֶת** הַּלְּרָש — The charge of the sanctity. The Kohathites transported the Holy Ark (v. 31), the holiest of all the vessels (*lbn Ezra*).

31. יְּבְלֵי הַקְּרֶשׁ — And the sacred utensils. These were the various utensils that the Kohanim used in cleaning, transporting, baking, and so on, the items specified in this verse (Ibn Ezra).

הַתְּּמְרָ — The Partition, i.e., the Paroches, the Curtain that separated the Holy of Holies from the rest of the Tabernacle (Rashi). Its accessories were the ropes that were used to secure, lower, and pull it up (Ibn Ezra).

32. וְשִׁיא נְשִׁיאוּ הַלֵּיִי — The leader of the Levite leaders. As the verse explains, Elazar was in charge of appointing the Levites who would oversee the tasks involving the most sacred objects, i.e., the charge of the Kohathites (Rashi). His younger brother Ithamar was in charge of the Merarites and the Gershonites (see Rashi to 4:27).

38. לְּמֵנֵי הַמִּשְׁבֵּן ... לְּמְנֵי אַהֶּלֹי-מוֹעֵד — Before the Tabernacle ... before the Tent of Meeting. The commentators note the apparent redundancy, for if they were in front of the Tabernacle they were obviously in front of the Tent. Malbim and Haamek Davar explain that the intent is to differentiate between Moses and the Kohanim, who were to the east, and the Levite families, who were along the other three sides.

By adding before the Tent, the verse means to indicate that Moses and Aaron were directly in front of it, so they could keep watch over the Sanctuary, but the Levite families encamped at a distance of a thousand cubits (Malbim).

Since Moses and Aaron dwelled to the east, facing the

נענטי

מדינחא משה ואהרן ובנוהי נטרין מטרת מקדשא למטרת בני ישראל וחלוני דיקרב יתקטל: שבל מניני לַנָאֵי דִי מִנָא משָה וָאַהָרון עַל מימרא דַייַ לְזַרְעַיַתְהוֹן בָּל דְּבוּרֵא מבּר יַרְחַא וּלעלא עשריו וּתריו אלפיו: מואמר יי למשה מני בל בובריא דבריא לבני ישראל מבר ירחא ולעלא וקבל ית מָנָיַן שָמַהַתָּהוֹן: מאוּתַקַרֶב יַת לַנָאַי קדמי אנא יי חלף כל בוכרא בבני ישראל ויַת בּעירַא דלואַי חַלַף בּּל בּוּכרַא בּבעירא דבני ישראל: מב וּמנא משה במא די פקיד יו נתה ות כל בּוּברא בּבני ישראל: מגוהוו בל בּוּכְרַיַּא דַּכְרַיַּא בּמְנִין שַמהן מבּר יַרַםא וּלָעַלַּא לְמִנְיַנֵיהוֹן עַשְּׁרִין וּתְרֵין אלפין מאתן ושבעין ותלתא: מד ומליל יִיַ עם משה לְמִימַר: מהקרב יַת לְנָאִי חלף כל בּוּברא בּבני ישראל וית בעירא דלואי חלף בעירהון ויהון משמשין קַרָמִי לְנָאֵי אָנַא יִיַ: מוּוְיַת פורקן מאתן ושבעין ותלתא דיתירין על לַנְאַי מַבּוּבְרַיַּא דְבְנֵי ישַׁרָאַל: מונתפב חמש חמש סלעין לגלגלתא בָּסָלְעֵי קוּדְשַא תְּסַב עַשְּׁרִין מַעִין סָלְעַא: מחוֹתְתֵּן כַּסְפָּא לְאַהֶרן וַלְבַנוֹהִי פַרַקן דְיַתִּירִין בָהוֹן: מטוּנְסֵיב מֹשָׁה יָת פסף פורקנא מן דיַתירין על פּריקי

מזרחה משה ו ואַהַרן וּבַנַיו שָמִרִים מִשְׁמֵרֶת הַמִּקְדֵּשׁ יומת: הקרב והזר ישראל בני פּקוּדִי הלוים אשר פַּקָּד משֵה 'וֹאַהַרָן עַל־פָּי יהוָה למשפחתם כַּל־זַכַר מַבֶּן־חָדֶשׁ וַמַּעְלָה שָנֵים וַעֲשָׁרִים ויאמר יהוה אל-משה פּלָד כּל-בּכר זכר לבני ישראל מבו־חדש ומעלה ושא את מספר מא שְמֹתָם: וְלֵקַחְתָּ אֵת־הַלְוֹיָם לִי אַנֵי יהוֹה תַחַת כַּל־בִּכֹר בּבני יִשַּׁרָאַל וָאָת בַּהָמֵת הַלְוֹיָם תַּחַת כַּל־בִּכוֹר מב בבהמת בני ישראל: וַיִּפַקר משֶׁה בַּאַשֵר צְוָה יהוָה אֹתְוֹ מג את־פּל־בָּכוֹר בַּבְנֵי יִשְׂרָאֵל: וַיָּהָיֹ כַל־בָּכוֹר וַכַּר בִּמְסְפֵּר שֶׁמֶת מִבֶּן־חָדֵשׁ וַמַעְלַה לִפְקָדֵיהֵם שִׁנַיִם וְעֲשִׁרִים אֶׁלֵף שלשה ושבעים ומאתים:

מרימה וַיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶה לֵאמְר: קַח אֶת־הַלְוּיָּם תַּחַת כָּל־בְּכוֹר בִּבְנִי יִשְׂרָאֵל וְאֶת־בֶּהֶמֶת הַלְּוִיָּם תַּחַת מּ בְּהֶמְתֶם וְהֵיּוּ־לֵי הַלְּוִיָם אֲנִי יהוְה: וְאֵת פְּדוּיִי הַשְּׁלשָׁה יוֹהַשִּׁרְעִים וְהַמָּאתֻיִם הָעְרְפִים עַל־הַלְוֹיִם מִבְּכוֹר בְּנֵי יוֹהַשְּׁרְאֵל: וְלֵקַחְתָּ חֲמֶשֶׁת חֲמֵשֶׁת שְׁקַלִים לַגִּלְגָּלֶת יוֹ שְׁקֶל הַלְּדֶשׁ תִּלֶּח עֶשְׂרִים גַּרָה הַשָּׁקֶל: וְנָתַתָּה משׁה אָת בְּסֶף הַפִּדְיִוֹם מֵאֵת הָעִרְפִים עַל פְּדוּיֵי משֶׁה אָת בְּסֶף הַפִּדְיִוֹם מֵאֵת הָעִרְפִים עַל פְּדוּיֵי

המנין לפדיון. אמרו רבותינו במס' בכורות (ה.) אותן שלש מאות לויים בכורות היו, ודיים שיפקיטו עלמס מן הפדיון (במ"ר שס): (מ) פקד בל בבור זבר וגו' מבן חדש ומעלה. משילא מכלל ספק נפליס (שבת קלה:): (מה) ואת בהמת מבן חדש ומעלה. משילא מכלל ספק נפליס (שבת קלה:): (מה) ואת בהמת הלוים וגוי. לא פדו בהמת הלוים את בכורי בהמה טהורה של ישראל. אלא את פסרי חמורים, ושה אחד של בן לוי מפור כמה פסרי חמורים של ישראל. חדש, שהרי מנה העודפים בלחד וגוי. ואת הבכורות הלויכין להפדות בהם, אלו השלשה וגוי. ואת הבכורות הלריכין להפדות בהם, אלו השלשה ושבעים ומאתים העודפים בהם יתרים על הלוים, מהם תקת חמשם שקלים לגלגלת (פסוק מז). כך היתה מכירתו של יוסף עשרים כסף שהיה בכורה של רסל (ב"ר פדיח; מא"ר די:): (מט) העודפים על פדויי הלוים. על אומן שפדו הלוים בנופן:

(לח) משה ואהרן ובניו. וסמוכין להם דגל מחנה יהודה, והחונים עליו יששכר וזבלן, טוב ללדיק טוב לשכנו (סוכה שם) לפי שהיו שכניו של משה שהיה טוסק בחורה נעשו גדולים בחורה, שלחמר יהודה מחוקקי (חהלים סגט; יומא כו.) בחורה נעשו גדולים בחורה, שלחמר יהודה מחוקקי (חהלים סגט; יומא כו.) ומבני יששכר יודעי בינה וגו' (ראשיה) מאחים (דברי הימים א יבילג) מאחים ראשי סגיראות (בלאשית רבה עביה) ומזבולן מושכים בשבט סופר (שופטים הגיד; מנחומא שם): (לט) אשר פקד משה ואהרן. נקוד על ואהרן לומר שלא היד; מנחומא שם): (לט) אשר פקד משה ואהרן. נקוד על ואהרן לומר שלא היד במנין הלוים (במ"ר גויג; בכורות ד.): שנים ועשרים אלף. ובפרטן אחה מולא שלש מאות. בני קהם שמונח אלפים ושם מאות. בני מרכי שם אלפים ומאחים. ולמה לא כללן עם השאר ויפדו את הבכורות, ולא יהיו זקוקים השלשה ושבטים ומאחים בכורות הטודפים על

entrance to the Courtyard and the Tent of Meeting, they could keep watch over both; hence the mention of the Tabernacle — meaning the entire Tabernacle complex, including the Courtyard — and the Tent of Meeting itself. The Levites, however, had no direct access to the Courtyard, so that they could keep watch only over the outside of the area (Haamek Davar).

משה וְאַהֶּרן וּבְנִיוּ — Moses and Aaron and his sons. Aaron's sons included his grandchildren and their families.

"Fortunate is a tzaddik and fortunate is his neighbor"

(Tanchuma 12). Because the tribes of Judah, Issachar, and Zebulun encamped on the east near Moses, who was engaged in Torah study, they became great in Torah. Conversely, "Woe to the wicked and woe to his neighbor." The tribe of Reuben encamped to the south near the Kohathites, which included the family of Korach; therefore many of the Reubenites became enmeshed in his rebellion (Rashi here and to 16:1).

**39. שְׁנִים וְעֶשְׁרִים אֶלֶף** — *Twenty-two thousand.* However, the numbers of the three Levite families (vs. 22, 27, and 34) add

to the east, were Moses and Aaron and his sons, quardians of the charge of the Sanctuans, for the charge of the Children of Israel; any alien who approaches shall die.

<sup>39</sup> All the countings of the Levites, which Moses and Aaron counted by the word of HASHEM according to their families, every male from one month of age and up, were twenty-two thousand.

The Firsthorn

40 HASHEM said to Moses, "Count every firstborn male of the Children of Israel from one month Israelite of age and up, and take a census of their names, 41 You shall take the Levites for Me — I. HASHEM — in place of every firstborn of the Children of Israel, and the livestock of the Levites in place Redeemed of every firstborn of the animals of the Children of Israel." 42 Moses counted — as HASHEM had commanded him — every firstborn of the Children of Israel. 43 Every firstborn male according to the number of their names, from one month of age and up, according to their numbers, was twentu-two thousand, two hundred and seventu-three."

44 HASHEM spoke to Moses, saying, 45 "Take the Levites in place of every firstborn of the Children of Israel, and the livestock of the Levites in place of their livestock, and the Levites shall be Mine. I am HASHEM, 46 And as for the redemptions of the two hundred and seventu-three of the firstborn of the Children of Israel who are in excess of the Levites: 47 you shall take five shekels each according to the head count, in the sacred shekel shall you take: the shekel is twenty geras. 48 You shall give the money to Aaron and his sons, as redemptions of the additional ones among them."

<sup>49</sup> Moses took the moneu of the redemption from those who were in excess of the redemptions

up to 22,300; why are the three hundred omitted from the total? Three hundred of the Levites were themselves firstborn, so that they themselves required redemption. By dedicating themselves to the service of God, they redeemed their own persons, but they could not redeem others as well (Rashi).

Compared to the totals of the other tribes, which were counted from twenty to sixty, the total of the Levites from the age of a month and up seems strangely low. Rashi explains that the large population of the other tribes was a miracle. for, as the Torah states, the more the Egyptians oppressed them, the more God made them fruitful (Exodus 1:12). The Levites, however, were spared the suffering, so they did not enjoy the compensatory blessing, and their numbers increased at a normal rate (see Rashi to Exodus 5:4).

40-51. The Israelite firstborn are redeemed. The Torah now describes the process through which the redemptions were made. As stated above, the Levites themselves took the place of Israelite firstborn. A Levite and a firstborn stood before Moses and he declared, "This Levite has redeemed this firstborn" (Haamek Davar). There were 273 more Israelite firstborn than Levites: these excess Israelites were redeemed for five shekels each. Israelite livestock were redeemed for Levite livestock.

40. מבן־חדש ומעלה — From one month of age and up. Just before the Exodus, the Israelite firstborn were sanctified and made subject to the commandment of redemption (Exodus 13:2,13). Consequently, all of their firstborn were subject to be redeemed, but it was only now that they were told how the redemption was to be carried out or to whom the money should be given. The requirement of redemption began from

the age of one month, which is why the firstborn were now to be counted from that age (Ramban, v. 45).

41. בהמת — Animals. Not all animals were involved in this redemption. All firstborn sheep, goats, and cattle, whether belonging to Kohanim, Levites, or Israelites, are sacred from birth and are brought as offerings. The only firstborn livestock that must be redeemed, and which are the subject of this verse, are donkeys, which are redeemed with non-sanctified sheep that are given as a gift to a Kohen (Bechoros 4a). Furthermore, although the firstborn people were counted, the livestock was not, because one sheep can be used to redeem many donkeys (Rashi).

45. הלוים אני ה' - And the Levites shall be Mine, I am HASHEM. Although the Sages teach that the firstborn will one day be returned to their former estate, the Levites will still remain God's special tribe. "I am HASHEM, just as I am eternal, so the status of the Levites is eternal" (Or HaChaim).

47. חמשת שכלים — Five shekels. The 273 Israelite firstborn who could not be redeemed by Levites were each to be redeemed by five shekels, the same amount that the Torah would ordain as the redemption for all firstborn. The brothers of Joseph, Rachel's firstborn, sold him for twenty silver coins (Genesis 37:28) - i.e., twenty dinars, which equals five shekels - so that this amount became the eternal atonement for that sin (Rashi).

בשקל הַקרש — In the sacred shekel. See notes to Exodus 30:13.

48. לאהרן ולבניו — To Aaron and his sons. Thus the redemption was done in accordance with the commandment that would be given later in 18:16.

לואי: נמז בּוּכריא דבני ישראל נסיב ית כספא אלף ותלת מאה ושתיו וחמש סלעין בַּסלעי קוּרְשַא: נאַ וִיהַב משָה יִת כַּסַף פַּריקיַא לאַהרן ולבנוהי על מימרא דייַ כּמא די פּקיד יי ית משה: אומליל יי עם משה ועם אהרן למימר: בּקַבִּילוּ יַת חַשְבַּן בְּנֵי קַהַת מִגוּ בִּני לוי לזרעיתהוו לבית אבהתהוו: גמבר חלחין שנין ולעלא ועד בר חמשין שנין בַּל דָאַתַי לְחֵילֵא לְמַעַבַּר עַבַרְתַּא במשכו זמנא: דריו פלחו בני קהת במשכן זמנא קדש קודשיא: הויעול אַהַרן וּבָנוֹהִי בָּמִשָּל מַשְׁרִיתַא וִיפַרְקוּן יַת פַּרְכתַא דפרסא ויכסון בּה יַת אַרוֹנָא ָּדְסָהַדוּתֵא: וּוָיָתִּנוּן עַלוֹהָי חופַאַה דמשה ססגונא ויפרסון לבוש גמיר תכלא מלעלא וישוון אריחוהי: וועל פַתורַא דַלְחַם אַפַּיַא יִפְרַסוּן לְבוּש תכלא ויתנון עלוהי ית מגיסיא וית בָּזִיבַיָּא וְיָת מִכִּילַתַא וְיַת קַסְוות נְסוּכא ולחם תדירא עלוהי יהי: חויפרסון עליהון לבוש צבע זהורי ויכסון יתה בחופאה דמשה ססגונא וישוון ית אַריחוהי: טוַיִּסְבוּן לְבוּשׁ תַּכְלַא וִיכַסוּן יַת מַנַרַתַּא דָאַנָהוֹרֵי וַיַּת בּוֹצִינָהָא וית צבתהא וית מחתיתהא וית כּל מַנִי משַחַא דִי יִשְמִשוּן לַהּ בַּהון:

ַ הַלְּוֹיֶם: מֵאֵת בְּכְוֹר בְּנֵי יִשְׁרָאֵל לָקַח אֶת־הַבֶּסֶף חֲמִשָּׁה אַן שְׁשִּׁים וּשְׁלִשׁ מֵאָוֹת וָאֶלֶף בְּשֵׁקֶל הַקְּדֶשׁ: וַיִּמֵּן מּשֶׁה אֶת־בֶּסֶף הַפְּדֻיָם לְאַהָרְן וּלְבָנֵיו עַל־פִּי יהוֶה בַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוה את־משָה:

מַחָתְּתָיָהָ וְאֵל בָּלִיםְ שָׁעָר וְאָל־אַהָרן לֵאמְר. נָשֹׁא אֶת־
ראשׁ בְּנִי קְּיָת מִתְּוֹךְ בְּנִי לֵנִי לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבַית אֲבֹתָם:

ראשׁ בְּנִי קְיִת מְלָאכָה בְּעִיכְ מוֹעֵד: זְאת עְבֹרָת בְּנִי לֵנִי לְמִשְׁפְחֹתָם לְבַית אֲבֹתָם:

תְּבֶּלְ שְׁלְשִׁים שָׁנָה וְטָּעְלָה וְעָד בָּן־חֲמִשְׁים שָׁנָה בָּנִים יִפְּרְשׁוּ

תְּבֶּלֶת מִלְמֶעְלָה וְשָׁמָוּ בַּדֵּיוּ: וְעַל וּ שֻׁלְחֵן הַבָּּנִים יִפְּרְשוּ

תְּבֶּלֶת מִלְמֶעְלָה וְשָׁמְוּ בַּדֵּיוּ: וְעַל וּ שֻׁלְחֵן הַבָּּנִים יִפְּרְשוּּ

תְּבֶּלֶת מִלְמֶעְלָה וְשָׁמְוּ בַּדֵּיוּ: וְעַל וּ שֻׁלְחֵן הַבָּּנִים יִפְּרְשוּּ

תְּבֶּלֶת מִלְמֶעְלָה וְשָׁמְוּ בַּדֵּיוּ: וְעַל וּ שֻׁלְחֵן הַבָּּנִים יִפְּרְשוּּ בְּבֶּיוּ וּ וְעָל וּ שְׁלְחֵן הַבָּּנִים יִפְּרְשוּׁ בְּבֶּיוּ וּ וְעָל וּ שְׁלְחֵן הַבָּבְּיוֹ וְנִמְנִי עָלִיו בְּהָעוּ הַבְּּנִיוֹ וְנִמְנִי וְבְּבָּיוֹ וְמָלְי וְמָל מְּלְבָּה וְשָׁמְוּ בַּדֵּיוּ: וְעַל וּ שֻׁלְחַן הַבָּּנִים יִפְּרְשוּּ בְּבֶּיוֹ וְתְּלְנִי בְּעָבְיוֹ וְמְלְנִי עָלִיו וְבְּפָּוּ וְלְעָת שְׁנִי וְכִּפְּי אִתְּוֹ בְּנִים יִפְּרְשוּּ בְּנִייִם וְשָׁתְּל בְּבְּיוֹ וְעָל וּ וְבְּלְּתוּ וְנִיְנִי וְתְּבְּיוֹ וְתְּבְּלְיוֹ בְּמִים יִפְּרְשוּּ בְּנִייוֹ שְׁתְנְיה וְנְשְׁתְּוֹ בְּנִייְ וְתְּבְּלְיוֹ וְמְשְׁתְּוֹ בְּנְיִי וְבְּבָּי וְשְׁמְוֹב בְּנִייִם וְבְּבָּי וְשְׁתְּבִּי וְנִבְּתְ וְשְׁתְּבָּי וְשְׁתְּבְּי וְשְׁמְוֹים בְּבָּעִי שְׁמְנִיה וְשָׁתְוּבְּי וְשְׁמְוֹים וְשָׁמְרִוּ וְשָּבְיוֹ שְׁמְנְבִי וְשְׁתְבּי וְשְׁתְבִּי וְשְׁמְבִי וְשְׁתְבּים בְּבָּי שַׁמְנְיה וְשָׁתְּי וְשְׁבְּיוֹ שְׁמְנִים וְּעָבְיוֹ שְׁמְבְּיוֹ שְׁמְבְיוֹ שְׁמְבִי וְשְּבְּעוּ וּמְיִים וְּבְּיִי וְּעִבְּיוֹ וְּעָּתְיּיִם וְּעִבְּיִי וְּעִבְּעִים וְשְּבְּיוֹ בְּשְׁעִים וְּיִבְּיוֹ בְּיִים וְבְּבְּיוֹ בְּנִים וְּבְּבְּיוֹ הְשְּבְּיוּ בְּעִים וְּבְּבְּיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְּיוֹ בְּעִים וְּבְּבְּיוֹ בְּעְבְּעוֹי וְּבְּיוּ בְּעוֹים שְּבְּבְּיוֹ בְּבְּעִים בְּבְּיוּים בְּבְּיוֹ בְּבְּיוֹבְיוּ בְּבְּיוֹ בְּבְּעוֹ בְּבְּיוּ בְּבְּיוּ בְּבְּיוֹ בְּבְּעוּ בְּבְּיוּ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּעוֹים וְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּעוֹם בְּבְּבְיוּ בְּבְּבְיוֹ

על כן חמשים כחו מכחים מעחה: (ד) קדש הקדשים. המקודם שבכולן, הארון
והשלחן והמנורה והמזכחות והפרוכת וכלי שרת: (ה) ובא אהרן ובניו וגו׳. יכניםו
כל כלי וכלי לנרתקו המפורם לו בפרשה זו, ולא ילטרכו הלוים בני קהת אלא לשאת:
כל כלי וכלי לנרתקו המפורם לו בפרשה זו, ולא ילטרכו הלוים בני קהת אלא לשאת:
בבטוע המחבה. כשהטנן מסתלק הם יודטין שיסטו: (ז) קערות ובפות וקשות
ומנקיות. כבר פירשתי במלאכת המשכן (שמות כהכט): הנסף. הכסוי, לשון מסף.
אשר יוסך בהם (שם): (ט) מלקחיה. כמין לבת שמושך בה את הפתילה לכל לד
שילה: מחת תיה. כמין כף קטנה ושוליה פשומין ולא סגלגלים ואין לה מחילה לפניה
אלא מלדיה וחותה כה את דשן הנכות כשמטיבן: ברותיה. לולי"ש בלמ"ז שנחנים

ו (ג) חמשה וששים ושלש מאות ואלף. כך סכום החשבון. חמשה שקלים לגלגלת למחים בכורות, אלף שקל. לשבעים בכורות, שלש מחות וחאלף. כך סכום החשבון. חמשה שקלים לגלגלת למחים בכורות, אלף שקל. לשבעים בכורות, שלש מחות וחמשים שקלים יחמר לי חני מחשבה משר שקל. מת שקלים הצלל וחמש שקלים יחמר לי חני משביי הלשבה פתקין כחב עליהן מתשה שקלים, בללן ונתנן בקלפי, חמר להם בוחו ושבעים ושלשה פתקין כחב עליהן מתשה שקלים, בללן ונתנן בקלפי, חמר להם בוחו ושלו פתקיכם לפי הגורל (תנחומה כה), והם שלשים ולשים שלה הרחות מנה מהם החת הרחויין לעבודת משה, והם מבן שלשים ועד בן מתשים שנה, והפחות משלשים לה נחמלה כתו. מכה) ממלשים לכח (תכות הכה; במ"ר וין) והיותר משלשים לה נחמלה כתו. מכה) ממלשים לה נחמלה כת"ר וין) והיותר

- 50. מאַת הְּבּוּר From the firstborn. In order to determine which Israelites had to pay and which would be redeemed by Levites, Moses prepared 22,000 lots inscribed "Levite" and 273 inscribed "five shekels." Each firstborn drew a lot (Rashi).
- 51. 'הְּשְׁשֶׁר צְּוָה הֹ As Hashem had commanded. Moses did not even think of enriching his brother and nephews; his sole intent was to carry out God's command (Or HaChaim).
- 1-20. The Kohathites are organized. After the census and consecration of the Levites, God commanded Moses and Aaron to organize them for the service they would perform when the Tabernacle was transported. The responsibilities of the Kohathites, who were charged with the most sacred portions of the Tabernacle, are given in this Sidrah; those of the Merarites and the Gershonites are in Sidrah Nasso. In con-

junction with this task, a new census of thirty-to-fifty-year-old Levites was conducted to determine the numbers of those who were eligible for the physically demanding work of carrying the Tabernacle's components. At the climax of the instructions, God warned Moses and Aaron that the sanctity of the Ark is so great that even the Kohathites, the elite family of Levi, may not gaze at the exposed Ark as it is prepared for transport, and that the Kohanim must see to it that the lives of the Kohathites are not jeopardized by exposure to the Ark before it is wrapped and covered.

2. בַּשְׁא אָת־רְאשׁ — Take a census. The term can also be rendered raise up the head, and was used for both the Kohathites and the Gershonites (4:22), to imply that they were elevated by their assignments. The Merarites, however, were simply counted and assigned to their less august task, without being given this term of honor (Or HaChaim).

of the Levites: 50 from the firstborn of the Children of Israel he took the money; one thousand. three hundred and sixtu-five in the sacred shekels. 51 Moses gave the money of the redemptions to Aaron and his sons according to the word of HASHEM, as HASHEM had commanded Moses

4 The Organized

ASHEM spoke to Moses and Aaron, saying: <sup>2</sup> "Take a census of the sons of Kohath from among the sons of Levi, according to their families, according to their fathers' households; Kohathites 3 from thirtu uears of age and up, until fiftu uears of age, everyone who comes to the legion to perform work in the Tent of Meetina.

4 "This is the work of the sons of Kohath in the Tent of Meeting: the most holy. 5 When the camp is to journeu. Aaron and his sons shall come and take down the Partition-curtain and cover the Ark of the Testimony with it. 6 They shall place upon it a tachash hide covering, and spread a cloth entirely of turquoise wool over it, and adjust its staves, 7 Upon the Table of the show-bread they shall spread a cloth of turquoise wool and place upon it the dishes, the spoons. the pillars, and the shelving-tubes; and the constant bread shall remain on it. 6 They shall spread over it a cloth of scarlet wool and cover it with a cover of tachash hide, and emplace its staves They shall take a cloth of turquoise wool and cover the Menorah of illumination, and its lamps. and its tongs, and its spoons, and all the vessels of its oil, with which they minister to it.

בני קהת — The sons of Kohath. Though Kohath was Levi's second son, his progeny was counted first in deference to the greatness of his descendants, Moses and Aaron. Because Moses was the great teacher of the Torah, his brethren, the Kohathites, were given the honor of bearing the Ark (ibid.). By assigning the Ark to the most meritorious of Levi's families. God showed that honor is due to those who struggle to acquire Torah knowledge, not merely to those who are the oldest or the most privileged (Kli Yakar to 4:22).

- 4. קרשים The most holy. The term is usually translated Holy of Holies, with reference to the chamber that contained the Ark, but in the context of this passage, it refers to the items listed below, which were the holiest components of the Tabernacle (Rashi).
- 5. אהרן ובניו Aaron and his sons. The Kohanim were to prepare and wrap the items for transit. The Levites would then carry them (Rashi).

שרכת המסך — The Partition-curtain. This was the curtain that divided the Holy of Holies from the rest of the Tabernacle. With it, the Kohanim covered the Ark and then covered the curtain, as stated in the following verse.

6. בליל תכלת — Entirely of turquoise wool. In the case of the preparations of the other Tabernacle components, they were first covered with wool and that, in turn, was covered with a tachash-hide. Only the Ark had the חבלח, turquoise wool (which the Sages describe as "the color of the sea, similar to the color of the sky"), on top of the tachash, to symbolize its holiness, for sky-blue wool represents the purity of heaven (Ramban).

Techeiles and tachash represent different concepts. Techeiles symbolizes faith in God, for its blue color makes people think of heaven, the place of God's Throne of Glory (Chullin 89a), while the tachash was unusually beautiful (see Exodus 25:5) and encouraged the enhancement of mitzvos by clothing them in physical beauty. It is often important to lend esthetic beauty and convenience to the performance of the commandments, so that people will find them more inviting. but at its essence, the performance of commandments must be rooted in faith in their Giver and His Torah. Therefore the visible cover of the Ark must be techeiles - the call to unquestioning faith in the Torah, which is contained within it. Only then may the other vessels — and the other commandments, as well — be clothed in tachash, so that people will find them inviting and enjoyable (R' Moshe Feinstein).

ושמו בדיו — And adjust its staves. This verb is usually rendered and they shall emplace, implying that the staves would now be inserted in their rings. This translation is not tenable, however, because, unlike the staves of the Table and Altar, which were inserted only for transport, it is forbidden ever to remove the staves of the Ark from their rings (Exodus 25:15). Consequently, the term must mean that the staves were placed on the shoulders of the Levites, or that they were adjusted within their rings to facilitate the Levites' task of carrying the Ark (Ramban).

7. שלחן הַפּנִים — The Table of the show-bread. [For a description of the Table, the bread, and the utensils mentioned in the verse, see Exodus 25:23-30.] That it is described as the Table of the show-bread implies that there were other tables in the Courtyard, where meat and the like would be placed during the service (Ibn Ezra).

The placement of the covers reveals a hierarchy of holiness. The show-bread remained on the Table at all times and is therefore called constant bread in this verse; it was covered with turquoise wool, which symbolized the highest degree of holiness. The utensils were placed atop that cover, and then everything was covered with a tachash-hide (Ram-

9. גרתיה — Its lamps. At the top of the Menorah were the cups that held the oil and wicks. See Exodus 25:31-40.

בלי שמנה — The vessels of its oil, i.e., the utensils used to prepare and store the oil (Maskil L'David); or the vessels used to pour it into the lamps.

יויתנוז יתה וית כל מנהא לחופאה דמשר ססגונא ויתנון על אריחא:יא ועל מדבחא דדהבא יפרסון לבוש תכלא ויכסוז יתה בחופאה דמשה ססגונא וישווז ית אריחוהי: יבויסבוז ית כל מני שמושא די ישמשון בהון בקודשא ויתנון ללבוש תכלא ויכסון יתהון בחופאה דמשר ססגונא ויתנון על אַריחַא: יגויספון ית קטמא דמרבּחא ויפרסוו עלוהי לבוש ארגוו: ירויתנוו עלוהי יַת בַּל מַנוֹהִי די ישַמשון עלוהי בָהוֹן יַת מֶחָתִּיַתַא וַיַת צְנוֹרְיַתַא וַיַת מגרופיתא ויַת מורקיא כל מני מַדבּחַא ויפרסון עלוהי חופאה דמשר ססגונא וִישַׁוּון אַרִיחוֹהִי: טוּ וִישִׁיצֵי אַהַרן וּבְנוֹהִי לכסאה ית קורשא וית כל מני קורשא במטל משריתא ובתר כן יעלוו בני קהת למטל ולא יקרבון לקודשא ולא ימותון אלין מטול בני קהת במשכן זמנא: טו ודי מסיר לאלעזר בּר אהרן כּהנא משחא דאנהרותא וקטורת בוסמיא ומנחתא תדירא ומשחא דרבותא מטרת כּל משפנא וכל די בה בקודשא ובמנוהי. יוומליל יי עם משה ועם אהרן למימר: ת לא תשיצון ית שבטא זרעית קהת מגו 🗝 היי לַנָאֵי: יּטּוָדַא עָבִידוּ לְהוֹן וִיקַיָּמוּן (ניא ויחון) ולא ימותון במקרבהון לקדש קוּדְשַׁיֵא אַהַרן וּבְנוֹהִי יֵעַלוּן וִימַנּוּן יַתְהוֹן גַבַר גָבַר עַל פַּלְחַנָה וּלְמַטוּלֵה: כּוַלַא יַעלוּן לִמְחַוֵּי כַּד מְכַסָּן יַת מַנֵּי קוּדְשַא ולא ימותון:

יְנֶתְנְּוֹ אֹתָהֹ וְאֶת־כָּל־כֵּלֶיהָ אֶל־מִכְסֵה עָוֹר תָּחַשׁ וְנֵתְנִּוֹ עֻלֵּר חִבְּלָיתִ אֲשֶׁר יְשָׁרְתוּ־בָּם בַּלְּדֶשׁ וְנֵתְנִּוֹ אֻתְ־כָּל־כַּלֶיתִ אֲשֶׁר יְשָׁרְתוּ־בָם בַּלְּדֶשׁ וְנֵתְנִּוֹ אֶעִר־כָּל־כְּלֵי חִשְׁרְוֹ יְשָׁרְתוּ־בָם בַּלְּדֶשׁ וְנֵתְנִּוֹ אֶעִר־כָּלִי הַשָּׁרִת אֲשֶׁר יְשָׁרְתוּ־בָם בַּלְּדֶשׁ וְנֵתְנִּוֹ אֵעִר־הַמְּוֹט: וְדִשְׁנִּוֹ אֶת־הַמִּוֹבְלִיוֹ אֲשֶׁר יְשָׁרְתוּ־בָם בַּלְּדֶשׁ וְנֵתְנוֹ אֵעִר־הַמְּוֹט: וְדִשְׁנִּוֹ אֶת־הַמִּוֹבְלוֹת וְמָתוּ אֲשֶׁר יְשָׁרְתוּ־בָּם בַּלְּדֶשׁ וְנֵתְנוֹ בָּהֶם בְּעִרְתוּ בָּהֶים וְאֶת־הַמְּלִיוֹ בָּבֶּיוֹ אַשֶּר יְשָׁרְתוּ בָּבָּיוֹ בְּדָּיוֹ: וְלַקְחוּנוֹ אֵתְרֹהַמְּתְּלְּתְ עָלָיוֹ בְּסְנִי וְבְּלְּתְ וְבָּלְּתְ וְבָּלְתוֹ וְבָּלְתוֹ בְּבָּיוֹ וְבְשָׁתְוֹ בָּבְּיוֹ וְבָבְּתוֹ וְבָּלְתוֹ הַבְּלְתוֹ הַבְּלְיוֹ הַבְּלְיוֹ הַבְּלְיוֹ הַבְּלְיוֹ בְּבְּלִי הַמְּוֹבְלְתוֹ הַבְּלְיוֹ בְּסְנִי וְבְּלְתוֹ בְּבְּיִיוֹ בְּבְיִים וְאֶת־בְּלְבְיִי בְּבְּרִיוֹ וְבָבְיוֹ בְּבְיִי וְבְּבְּלְיִ בְּבְיִי וְבְּבְּלְיִנִי בְּבְּלְעִ וְבְּבְלְעִ בְּבְּלְעִי בְּבְּלְעוֹ הַבְּלְעוֹ הַבְּלְיִתְ הַבְּלְעוֹ הַבְּלְעוֹ הַבְּלְיוֹ הְבָּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבָּלְיוֹ הְבָּלְיוֹ הְבְּלְיתְ הַבְּלְיוֹ הָבְּלְיוֹ הְבָּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבְּלְעוֹ הַבְּלְיוֹ הְבָּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבָּלְיוֹ הְבָּלְיוֹ הְבָּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבִּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבִּלְיוֹ הְבִּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבְּלְיוֹת הְבָּלְיוֹ בְּבְלְיוֹ הְבּבְלְיוֹי בְּבְלִיוֹ הְבְּלְיוֹ הְבְּבְלִיוֹ בְּבְלְיוֹ הְבְּלְיוֹת הְבּבְלְיוֹנִי בְּבְבְיִים וְבְבְלִית וְבְבּלְיתוֹ בְּבְלְיוֹב הְבְּלְיוֹת הְבּלְיוֹת הָבְבּלְיוֹנִי בְּבְּלְיתְ בְּבְלְיוֹב הְבּבְלְיוֹנ:

מפטיר יויח וַיְּדַבְּר יהוֹה אֶלֹּרמֹשֶׁה וְאֶלּ־אַהְהַרְן לֵאקְׂר: אֵל־תַּבְרִיתוּ
שׁ אֶת־שֻׁבֶּט מִשְׁפְּחָת הַקְּהָתִי מִתְּוֹךְ הַלְּוִיְם: וְזָאת וּ עֲשְׂוּ
לָהֶם וְחָיוּ וְלָא יָמֻתוּ בְּגִשְׁתָם אֶת־קַּדֶשׁ הַקֶּדָשִׁים אַהַרְן
וּבָנִיוֹ יָבֹאוּ וְשָׁמְוּ אוֹתָם אִישׁ אֵישׁ עַל־עֲבְדָתוֹ וְאֶל־
בּ מַשָּׁאִוּ: וְלָא־יָבְאוּ לִרְאֵוֹת בְּבַלֵע אֶת־הַקְּדֶשׁ וָמֵתוּ:
ב מַשָּאִוּ: וְלָא־יָבְאוּ לִרְאֵוֹת בְּבַלֵע אֶת־הַקּדֶשׁ וָמֵתוּ:

קנ״ט פסוקים. חלקיה״ו סימן.

רש"י

והמזכח[וח]: ואת כל כלי הקודש. המנורה וכלי שרח: ומתו. שאם יגעו חיינין

מיחה בידי שמים: (טז) ופקדת אלעזר. שהוא ממונה עליהם לשאח אוחם: שמן

מיחה בידי שמים: (טז) ופקדת אלעזר. שהוא ממונה עליהם לשאח אוחם: שמן

ומזרז ולהקריב בעם חנייחן: פקדת כל המשבן. ועוד היה ממונה על משא בני

קהת ללוות איש איש על עבודתו ועל משאו, והוא המשכן וכל אשר כו כל האמורים

למעלה בפרשה יל משל בני גרשון ומרי שאיכן וקדש הקדשים על פי איחמר

מיחלה בפרשה ושל להלן ד:כח,לג): (יו) אל תבריתו. אל תגרמו

בירשתי למעלה בפרשה זו ופרשו עליו בגד פלוני וכשו אוחו במכסה פלוני, ובלוע

שלו הוא כשוי:

כהן השמן והפתילות: (י) אל מבסה עור תחש. כמין מרלוף: (יב) את כל כלי השרת אשר ישרתו בם בקדש. נתוך המשכן שהול קדש, והן כלי הקערת ששרת אשר ישרתו בם בקדש. נתוך המשכן שהול קדש, והן כלי הקערת שמשרתין כהם נמונת הפנימי: (יג) ודשנו את המזבח. מזכת הנתשת: ודשנו. יעלו לת הדשן מעליו: ופרשו עליו בגד ארגמין. ולש שירדה מן השמים רבולה תחת הבגד כלורי (יומל כלו): כשמת המסטות, ולינה שורפתו, שהיו כופין עליה פסספר אל נתשת ("כ לו פרק ב:י; כמ"ר ד:יו): (יד) המחתת. שבהן חותים בתן חותים גמלים לתרומת הדשן, שעשויה כמין מתכת שלין לה לולל שלש מחילות ומלפניה שולכת לת הגמלים: המדלגות. לנורות של נתשת שבהן מכין בלבכרים שעל המזבת להפכן כדי שיתעכלו יפה ומהר: יעים. הם מגרפות, ובלע"ז וודי"ל והן של נתשת להפכן כדי שיתעכלו יפה ומהר: יעים. הם מגרפות, ובלע"ז וודי"ל והן של נתשת הלרון הכן מכבדין לת הדשן מעל המזבה: (טו) לבסות את הקודש. הלרון ובה

<sup>10.</sup> על־הַמוּט — On the pole. Since the Menorah had no staves, its container was carried by means of a pole (lbn Ezra).

<sup>11.</sup> מְּוְבֶּח הַזְּהֶב — The Gold Altar, i.e., the Inner Altar, upon which incense was burned twice a day. See Exodus 30:1-5.

<sup>13.</sup> תַּקְּמֶהְ — The Altar, i.e., the Outer Altar, upon which the sacrificial service was performed. See Exodus 27:1-8.

וּמָרשוּ עָלְיוּ — And spread ... over it. Even in transit, the

Heavenly fire was always aflame on the Altar, crouching like a lion under the cover. A copper pot was placed over it to protect the cloth and hide covers (Rashi).

<sup>15.</sup> הַקּרָש וְאַת־בְּל־בְּלֵי הַקּרָש — The holy and all the holy utensils. The holy refers to the Ark and the Altars, and the holy utensils refers to the Menorah and the various utensils (Rashi).

ומחו - And die. If the Levites touched the sacred objects,

<sup>10</sup> They shall place it and all its utensils into a cover of tachash-hide, and place it on the pole. <sup>11</sup> Upon the Gold Altar they shall spread a cloth of turquoise wool, and cover it with a covering of tachash-hide, and emplace its staves. <sup>12</sup> They shall take all the utensils of service with which they serve in the Sanctuary and place them on a cloth of turquoise wool, and cover them with a covering of tachash-hide, and place them on the pole. <sup>13</sup> They shall clear the ash from the Altar and spread a cloth of purple wool over it, <sup>14</sup> they shall place upon it all the utensils with which they minister upon it: the fire-pans, the forks, the shovels, and the basins — all the utensils of the Altar — and spread over it a covering of tachash hide, and emplace its staves.

<sup>15</sup> "Aaron and his sons shall finish covering the holy and all the holy utensils when the camp journeys, and then the sons of Kohath shall come to carry, so that they not touch the Sanctuary and die. These are the burden of the sons of Kohath in the Tent of Meeting.

<sup>16</sup> "The charge of Elazar son of Aaron the Kohen is the oil of illumination, the incense spices, the meal-offering of the continual offering, and the anointment oil — the charge of the entire Tabernacle and everything in it — of the Sanctuary and its utensils."

Special Precautions for the Kohathites

<sup>17</sup> Hashem spoke to Moses and Aaron, saying: <sup>18</sup> "Do not let the tribe of the Kohathite families be cut off from among the Levites. <sup>19</sup> Thus shall you do for them so that they shall live and not die: when they approach the Holy of Holies, Aaron and his sons shall come and assign them, every man to his work and his burden. <sup>20</sup> But they shall not come and look as the holy is inserted, lest they die."

#### THE HAFTARAH FOR BAMIDBAR APPEARS ON PAGE 1180.

When Erev Rosh Chodesh Sivan coincides with Barnidbar, the regular Haftarah is replaced with the Haftarah for Shabbas Erev Rosh Chodesh, page 1207.

they would be subject to the Heavenly death penalty (Rashi). However, this prohibition applied only in the Wilderness (Rambam, Sefer HaMitzvos, shoresh 3).

- 16. וּפְקֵּדֵת אֶלְעָּוָד The charge of Elazar. Elazar personally was appointed to carry the oil and incense, despite their great weight. He was blessed with miraculous strength, for those who hope to HASHEM renew their strength (Isaiah 40:31). Alternatively, Elazar was charged with personal responsibility for them, but not actually to carry them (Ramban).
- 18. אַל־תְּבְרִיתוּ  $\rightarrow$  Do not let . . . be cut off. Since Moses and the Kohanim were responsible for the proper organization of the Tabernacle, they would be responsible should they permit the Kohathites to violate the guidelines (Sformo).
- 19. איש על-עברָתו Every man to his work. Each of the Kohathites should be appointed to do a specific service and they should be so organized that they will approach the Tabernacle in an orderly manner. Otherwise, they will compete with one another and, in their rush to be first, may jostle one another and desecrate the Tabernacle, thereby bringing death upon themselves (Sforno).

According to Rambam (Hil. Klei HaMikdash 3:10), this verse includes a commandment that the Kohanim not only appoint the Kohathites to their tasks, but supervise them in person, in order to prevent the possibility that they may overstep their bounds and die.

What was the effect of this possibility of death upon the Kohathites? The Midrash records two opinions. R' Elazar ben P'das holds that the Kohathites preferred not to carry the Ark, to avoid the danger associated with it. Consequently, its

bearers had to be appointed. R' Shmuel bar Nachmani's opinion is the diametrical opposite. The Levites were so eager to have the honor of bearing the Ark that unless people were specifically assigned to other tasks, the vessels other than the Ark would have been neglected (Bamidbar Rabbah 5:1).

ענירוו . . . מְשָׁאוּ . . . his burden. Each Levite had two functions. Sometimes his work was to load vessels on the shoulders of his comrades, and sometimes he would carry a burden. They would relieve each other and take turns, according to a detailed schedule of assignments (Malbim).

20. בְּבֵלְעׁ אָח־הַקְדֶּשׁ — As the holy is inserted. The Kohanim had been given the sole responsibility to insert the holiest items into their wrappings, and only then were the Levites to come and transport them, but they were forbidden to gaze upon them in their uncovered state, lest they die (Rashi). Nor were they permitted to touch the Ark itself even when they were carrying it. It was to be borne only by means of its staves (Ibn Ezra). And when the Tabernacle arrived at its new destination and was to be reassembled, the Levites had to withdraw until the Ark was in place and shielded by the Partition-curtain (Ramban).

שלקיה׳׳ סימן. פּש — This Masoretic note means: There are 159 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic. חלקיה׳׳

The mnemonic means "portion of God, because in the Wilderness God found Israel loyal to Him and counted its members, taking the nation as His own portion. See also Rashi to Deuteronomy 32:10 (R' David Feinstein).

# אונקלום

כא ומַלִּיל יָיַ עָם משה למימר: כב קבל ית חשבו בני גרשון אף אנון לבית אַבַהַתָהוֹן לזַרעיַתהוֹן: כּגמבּר תּלתין שניו ולעלא עד בר חמשיו שניו תמני יתהוז כל דאתי לחילא חילא למפלח פלחנא במשכן זמנא: כדדין פלחן למפלח ולמטול: זרעית גרשון בהויטלון ית יריעת משכנא וית משכן זמנא חופאה וחופאה רססגונא די עלוהי מלעלא ויַת פַּרַסא דתרע משכּן זמנא: בונית סבדי דדרתא נית פרסא דמעלנא דתרע דרתא די על משפנא ועל מדבחא סחור סחור וית אטוניהון וית כל מני פלחנהון וית כל די יתמסר לְהוֹן וַיִּפַלְחוֹן: כּוּ עַל מֵימֵר אַהֶּרן וֹבְנוֹהִי יָהֵי כַּל פַּלְחַן בַּנִי גַרְשׁוֹן לכל מטוּלהוֹן ולכל פלחנהון ותמנון עליהון במטרא יַת כַּל מַטּוּלָהוֹן: כּחַדִּין פּוּלחַן זַרעיַת בני גרשון במשבן זמנא ומטרתהון בִּירַא רָאִיתַמָּר בַּר אַהָרֹן כַּהַנָא: כּטבּנִי מררי לזרעיתהוו לבית אבהתהוו תמני יתהון: למבר תלתיו שניו ולעלא ועד בר חמשין שנין תמננון כל דאתי לחילא למפלח ית פּלחן משכּן וְמָנָא: לא וְדָא מַטְרַת מַטוּלִהוֹז לכל פלחנהון במשכן זמנא דפי משכנא ועברוהי ועמודוהי וסמכוהי: לכועמודי דָרַרְתַּא סְחוֹר סְחוֹר וְסַמְבֵיהוֹן וְסְבֵּיהוֹן ואטוניהון לכל מניהון ולכל פַּלחַנהון ובשמהו תמנון (נ״א תמנון) יַת מַנֵי מַטַרַת מַטוּלָהוֹן: לּגַדֵּין פַּלְחַן וַרְעַיַת

# פרשת נשא

בארב וידבר יהוה אל־משה לאמר: נַשֹּׁא אַת־רַאשׁ בַּנֵי גַרשׁוֹז בּג גַם־הָם לְבֵית אֲבֹתָם לִמְשִׁפְּחֹתָם: מִבֵּן שׁלֹשִׁים שַּׁנַׁה ומעלה עד בו־חַמשִים שַנָה תפַקד אוֹתַם כּל־הבּא <sub>כר</sub> לצבא צבא לעבר עבדה באהל מוער: זאת עבדת ה משפחת הגרשני לעבד ולמשא: ונשאו את־יריעת -המשבן ואת־אהל מועד מכסהו ומכסה התחש אשר ָנ עליו מלמעלה ואת־מסר פַּתַח אָהֶל מוֹעֵד: וָאֶת בּקלעי החצר ואת־מסר ופתח ושער החצר אשר על־המשכן מַיתָרֵיהֶם וָאַת־כּּל־כּלי ואת סבֿיב נו עַבַרָתָם וָאֶת כַּל־אָשֵר יַעַשֵּה לַהֵם ועַבַרו: עַל־פִּיּ אַהַרֹן 🙃 ובניו תהיה כַּל־עַברַת בָּנִי הַגֵּרְשְנִּי לְכַּל־מַשַּאָם וּלְכַל פח עַבְדַתַם וּפָקַדְתָּם עַלֶהֶם בּמִשְמֶרֵת אַת כַּל־מַשַאַם: זאת עברת משפחת בני הגרשני באהל מועד ומשמרתם בני מררי כט ביַד אַיתַמַּר בַּן־אַהַרן הַכּהַן: למשפחתם לבית־אבתם תפקד אתם: מבן שלשים שַׁנָה וַמַּעלָה וָעֵר בֶּן־חָמִשֵּׁים שַׁנָה תִּפָּקָרֵם כַּל־הַבָּא לא לַצַבַּא לֵעַבֿד אָת־עַבדָת אָהֶל מוֹעֵר: וִזֹאת מִשְׁמֵרֶת לֹּא משאם לכל-עבדתם באהל מועד קרשי לבּ וּבָרִיחָיו וִעַמּוּדֵיו וַאָדָנַיו: וִעַמּוּדֵי הֶחַצֵּר סַבִּיב וִאַדְנֵיהַם 🗠 וִיתֶדתָם ומֵיתַרִיהֶם לָכָּל־כָּלֵיהֶם וּלָכָל עַבְדַתַם וּבָשֵּמִת לג תַפַּקרו את־כלי משמרת משאם: זאת עברת משפחת

כתרגומו וית כל דיממסר להון, לכני גרשון: (בד) על פי אהרן ובניו. ואיזה מהכנים ממונה עליהם, ביד איתמר בן אהרן הבהן (פסוק כח): (לב) ויתדתם ומתרניהם. של עמודים, שהרי יתדות ומיתרי הקלשים במשא בני גרשון היו, ויתדות ומיתרים היו ליריעות ולקלשים מלמטה שלא תגביהם הרות. ויתדות ומיתרים היו לעוד בהם ללות כהם הקלשים בשפתם העליונה בכלונסות וקונדסין, כמו לעמודים סביב לתלות כהם הקלשים בשפתם העליונה בכלונסות וקונדסין, כמו

רש"י (בב) נשא את ראש בני גרשון גם הם. כמו שלוימיך על כני קהס לראוס כמה מיש שהגיעו לכלל עבודה: (בה) את יריעות המשבן. עשר הסחסונוס: ואת אהל מיש שהגיעו לכלל עבודה: (בה) את יריעות המשבן. עזרה סחלים מאדמים: מסך מיש מועד. יריעות עזים העשויות לאהל עליו: מבסהו. עורות אילים מאדמים: מסך מוש מועד. יריעות לולו המזרחי: (בו) אשר על המשבן. כלומר הקלעים והמסך של חלר מהסוככים ומגינים על המשכן ועל מזכח הנחשת סביב: ואת כל אשר יעשה להם.

### PARASHAS NASSO

4.

The chapter continues the task of assigning the Levite families to their respective responsibilities and counting them. The Kohathites had been counted before, and the Torah goes on to the other two Levite families.

21. אָל־מּשָּה — To Moses. In the command to count and assign the Kohathite families, Aaron had been included with Moses (4:1), because the Kohanim had to prepare the sacred artifacts for the Kohathites to carry. Since the other Levite families went to their tasks without the prior intervention of

the Kohanim, there was no need to include Aaron here (Or HaChaim; Abarbanel).

22. mmm — As well [lit., they also]. In the earlier census from the age of one month (3:15-39), the Levites were listed according to the seniority of Levi's sons: Gershon, Kohath, and Merari. This chapter, however, began with Kohath, the bearers of the Ark, and skipped Gershon. In order to dispel any notion that they were being omitted, the Torah states that the other families should be counted as well (B'chor Shor).

# PARASHAS NASSO

Responsi-. bilities

Gershon's 21 ASHEM spoke to Moses, saying, 22 "Take a census of the sons of Gershon, as well, according to their fathers' household, according to their families. 23 From thirty years of age and up. until fifty years of age shall you count them, everyone who comes to join the legion to perform work in the Tent of Meeting. 24 This is the work of the Gershonite families: to work and to carru. 25 Theu shall carru the curtains of the Tabernacle and the Tent of Meeting, its Cover and the tachash cover that is over it from above. And the Screen of the entrance of the Tent of Meeting. 26 the lace-hangings of the Courtuard and the Screen of the entrance of the gate of the Courtuard that were around the Courtuard and the Altar, their ropes and all the utensils of their service, and everuthing that is made for them, and they shall serve, 27 According to the word of Aaron and his sons shall be all the work of the sons of Gershonites, their entire burden and their entire work; you shall appoint their entire burden as their charge, 28 This is the work of the sons of the Gershonites in the Tent of Meeting; and their charge shall be under the authority of Ithamar, the son of Aaron the Kohen.

Merari's Responsibilities

<sup>29</sup> "The sons of Merari — according to their families, according to their fathers' household shall uou count them. 30 From thirty years of age and up, until fifty years of age shall you count them. everuone who comes to the legion to perform the work of the Tent of Meeting. 31 This is the charge of their burden for all of their work in the Tent of Meeting: the planks of the Tabernacle. its bars, its pillars, and its sockets; 32 the pillars of the Courtuard all around and their sockets. their pegs and their ropes for all of their utensils and for all of their work. You shall appoint them bu name to the utensils they are to carry on their watch. 33 This is the work of the families of

The prior mention of the Kohathites should not be taken as a denigration of the other families; rather it signified reverence for the Ark, for which they were responsible. To emphasize this, Scripture states איט, literally raise up, i.e., give honor as well to the sons of Gershon (Barnidbar Rabbah 6:2).

The phrase במ־חם, as well, implies that the Gershonite census is related to the Kohathite census described earlier. The Kohathites carried the most sacred parts of the Tabernacle, while the Gershonites carried the less sacred. By saving as well, the Torah makes the point that both tasks are necessary for the Tabernacle and both should be done with equal joy. This is an implied message to people who may not have been successful in their studies or who cannot afford to contribute very large amounts to Torah institutions. It is easy for such people to be discouraged and say that there is no use in their attempts to study or to make contributions that are not enough to solve all budgetary problems. To this, the Torah responds that whether one can bear the exalted Ark or only hooks and curtains, every role is significant, because each is a unique participant in the sacred service (R' Moshe Fein-

23. לעבר עבדה — To perform service. Part of their responsibility was to participate in the musical accompaniment of some of the communal offerings (Bamidbar Rabbah 6:5), a duty that the Talmud (Arachin 11a) characterizes as service. According to Daas Zekeinim this refers to assisting in the parts of the sacrificial service that could be done by non-Kohanim, such as slaughter, flaying, and dissecting.

24. לעבר ולמשא — To work and to carry. The "work" was the

preparation of the parts of the Tabernacle that they were to carry (Chizkuni). The Kohathites, however, had to stand aside and let the Kohanim prepare the artifacts that they, the Kohathites, would carry. Therefore, they are described as carrying, but not as working (v. 15).

26. בל-בלי — All the utensils. This refers to the accessories that were needed for the erection of the Tabernacle and the performance of its service, such as pegs, tables, ropes (Ibn Ezra), hooks for attaching the curtains, musical instruments, and so on.

27. אַהַרן וּבָנֵיו — Aaron and his sons. This verse implies that Aaron and his two sons shared the supervision of the Gershonites, but the next verse mentions only Ithamar, Rashi, as interpreted by Mizrachi, explains that our verse gives the general rule that the Gershonites were in charge of Aaron's family, while verse 28 clarifies that the one who joined Aaron in supervising the Kohathites was Ithamar.

Ramban, however, takes both verses literally. Aaron and his sons appointed the individual Levites to their particular tasks (such as gatekeeper, musician, and so on) and told them when and what they should load and unload (our verse). Once the work was assigned, Elazar was the overall supervisor of the work of all three Levite families (3:32); and Ithamar was the "treasurer" of the specific Tabernacle parts and utensils that were borne by the Gershonites (v. 28).

32. ובשמת תחקדו — You shall appoint them by name. Each Levite must be named to his specific task, rather than an entire family being assigned in a general manner. This rule applied to the Kohathites and Gershonites, too, but it was

בָּגֵי מַרַרִי לָכַל פַּלְחַנָהוֹן בָּמַשׁבּו זמנא בידא דאיתמר בר אַהרן כהנא: לרומנא משה ואַהַרן וַרַבָּרְכֵי כְנַשְׁתַּא יַת בּנִי קַהַת לְזַרִעָיַתְהוֹן וּלְבֵית אֲבַהַתְהוֹן: להמבר תלתין שנין ולעלא ועד בר חַמִשִין שָנִין כַּל דָאַתֵי לְחֵילֵא לְפַלְחַנַא מניניהון לו **נהוו** זמנא: במשכן לְוַרָעַיַתְהוֹן תַּרֵין אַלְפִין שַבַע מאַה וַחַמִשִׁין: אַ אָלֵין מִנְיַנֵי וַרְעַיַת קַהַת כַּל דפַלַח במשבו זמנא די מנא משה ואַהַרן עַל מִימָרַא דִייַ בִּידָא דמשָה: לחומניני בני גרשון לורעיתהון ולבית אבהתהון: לטמבר תלתין שנין ולעלא וַעָד בַּר חַמִשִין שַנין כַּל דּאַתִי לחילא לְפַלְחַנָא בִּמַשְבַּן זִמנַא: מְנָהַווֹ מִנַיַנִיהוֹן לְזַרַעַיַתְהוֹן לְבֵית אֲבַהַתְהוֹן תְרֵין אַלְפִין ושית מאַה וּתַלְתין: מא אלין מניני וַרְעַיַת בִּנֵי גַרְשׁוֹן כַּל דְּפַלַח בְּמַשְׁכַּן וְמָנָא דִּי מָנָא מֹשֵׁה וְאַהַרֹן עַל מֵימִרָא דייַ: מבוּמְנִיַנֵי זַרְעַיַת בְּנֵי מְרַרִי לזרעיתהון לבית אבהתהון: מגמבר תַלַתִין שָנִין וּלְעֵלָּא וִעָר בַּר חַמִשִין שָׁנִין כַּל דָּאָתֵי לְחֵילֵא לְפַלְחַנַא בִּמְשְׁכַּן וְמָנֵא: מר וַהַוּוֹ מִנְיַנִיהוֹן לְזַרְעַיַתְהוֹן תַּלַתַא אַלְפִין וּמַאתַן: מהאָלֵין מִנְיַנֵי זַרְעָיַת בְּנֵי מְרָרִי דִּי מְנָא מֹשֶׁה וְאַהַרֹן על מימרא דיי בירא דמשה: מובּל מניניא די מנא משה ואַהרן ורברבי יִשְרָאֵל יָת לֵנָאֵי לְזַרְעַיַתְהוֹן וּלְבֵית אַבַהַתָּהוֹן: מוֹמְבַּר תִּלַתִין שִׁנִין וּלְעֵלָא וְעַד בַּר חַמְשִין שְנִין כָּל דְאָתֵי לִמִפְלַח פַּלְחַן פַּלְחַנָא וּפַלְחַן מַטוּל בִּמַשְבַן וָמַנַא: מחַ וָהַווֹ מִנְיַנֵיהוֹן תִּמַנִיָא אַלְפִין וַחֲמֵשׁ מִאָה וּתִמָנַן: מט עַל מֵימִרָא דַייָ מָנָא יָתִהוֹן בִּירָא דִמֹשֶׁה גָבַר גָּבַר על פַּלְחַנֶה וָעַל מַטּוּלֵה וּמִנְיַנוֹהַי הַי פַקִּיד יְיָ יָת מֹשֶה: אוּמַלִּיל יִיַ עם משה לְמֵימַר: בּפַּקֵד יַת בְּנֵי יִשְרָאֵל וִישַלְחוּן מן משריתא כָּל דּסְגִיר וְכַל דּדַאֵב וכל דמסָאָב לטמי נַפְשָא דֵאֵנֶשָא: גמדכר עד נוקבא תשלחון למבּרָא לְמַשְׁרִיתָא תְּשַׁלְחָנוּן וְלָא יִסְאֲבוּן

בְּנֵי מָרַרִי לְכָל־עַבְדַתָּם בִּאִהֵל מוֹעֵד בְּיַדֹ אֵיתַמַּר לַ בַּן־אַהַרֹן הַכּהַן: וַיִּפָּלְר מֹשֵׁה וְאַהַרָן וּנְשִׁיאֵי הָעַדָה לה אֶת־בְּנֵי הַקְּהָתֵי לְמִשְׁפְּחֹתָם וּלְבֵית אֲבֹתָם: מִבֶּן שְׁלֹשִׁים שָׁנָהֹ וָמַעְלָה וְעַד בֶּן־חֲמִשִּׁים שָׁנֶה כָּל־הַבָּא' לַצְּבָא ל לַעֲבֹדָה בְּאָהֶל מוֹעֵד: וַיִּהְיִוֹ פְּקָדֵיהֶם לְמִשְׁפְּחֹתָם אַלְפַּיִם לּ ל שבע מַאַוֹת וַחֲמִשֵּׁים: אֱלֶה פָקוֹדֵי מִשְׁפַּחְת הַקּהָתִיי בַּל־הַעבֵר בָּאָהֵל מוֹעֵר אֲשֵׁר פָּקַר מֹשֶׁה וְאַהַרֹן עַל־פִּי וּפְקוּדֵי בִּנֵי גֵרִשְׁוֹן לח יהוה ביד־משה: לי לִמְשָׁפַּחוֹתָם וּלְבֵית אֲבֹתָם: מִבֵּן שִׁלֹשִים שָנָה וָמַעְלָה וָעַר בֵּן־חַמשִׁים שָׁנָה כָּל־הַבָּא' לַצַּבָּא לֵעַבֹּדָה בִּאִהֵל מועד: וַיָּהָיוֹ פָּקֶדֶיהֶם לִמְשִׁפְּחתַם לְבֵית אָבתַם אַלְפַּיִם « מועד: וַיָּהָיוֹ פָּקֶדֶיהֶם לִמְשִׁפְּחתַם מא וְשֵשׁ מֵאָוֹת וּשָׁל שֵים: אֱלֵה פָקוֹבֵי מִשְׁפָּחת בְּנֵי גֵרְשׁוֹן בַּל־הַעבֵר בָּאָהֵל מוֹעֵד אֲשֵׁר פָּקֵד משֵה וִאָהַרן עַל־פִּי מב יהוה: ופָקוֹדֵי מִשְפָּחָת בְּנֵי מְרָרֵי לְמִשְפְּחתָם לְבֵית מג אַבֹתַם: מִבֵּן שִׁל שִׁים שָׁנָה ׁ וָמַעְלָה וְעַד בֶּן־חֲמִשְׁים שָׁנָה מר כַּל־הַבָּא לַצַבָּא לֵעַבדָה בִּאָהֵל מוֹעֵד: וַיָּהִיוּ פִקְדֵיהֵם - מּי מה למשפחתם שלשת אַלפים ומאתים: אֱלֶה פְקוֹבֵי מִשִׁפִּחְת בִּנֵי מִרָרִי אֲשֶׁר פָּקֵד משֶה וְאַהֲרֹן עַל־פִּי יהוָה ַמּ בְּיַר־מֹשֶה: כָּל־הַפְּקָדִים אֲשֶׁר ּפָלַד מֹשֶה וְאַהַרָן וּנְשִׁיאֵי 🗝 בַּיַר־מֹשֶה ישָרָאָל אַת־הַלִּוֹיֶם לִמְשִׁפְּחֹתָם וּלְבֵית אַבתַם: מבֵּן יישַרָאָל אַת־הַלָּוֹיֶם לִמְשִׁפְּחֹתָם וּלְבֵית שְׁלִשִׁים שָׁנָה וָמַעְלָה וְעַד בֶּן־חֲמִשִּׁים שָׁנָה כָּל־הַבָּא תּ לַעֲבֹד עֲבֹדָת עֲבֹדֶה וַעֲבֹדָת מַשָּא בִּאָהֵל מוֹעֵד: וַיֵּהִיִּוּ 👊 מט פְּקָבֵיהֶם שָׁמֹנַת אֲלָפִים וַחֲמֵשׁ מֵאָוֹת וּשָׁמֹנַים: עַל־פִּי יהוֹה פָּקַר אוֹתָם בִּיַר־מֹשֵּׁה אַישׁ אֵישׁ עַל־עַבְּדָתְוֹ ּוְעַל־מַשָּאוֹ וּפִקָּדָיו אַשר־צְוָה יהוְה אֵת־מֹשֵה:

שׁלישר א־בּ וַיְדַבֵּר יהוָה אֶלֹ־מֹשֶׁה לֵאמְר: ְצֵו אֶת־בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וִישַׁלְּחוּ ג מִן־הַמַּחֲנֶּה בָּל־צָרָוּעַ וְכָל־זֶב וְכָל טָמֵא לָנֵפֶשׁ: מִזָּבָר עַד־ נְקַבָּה תְשַׁנֵּחוּ אֶל־מִחָוּץ לַמַּחְנֵּה תְשַׁלְחִוּם וְלָא יְטַמְאוּ

ו ששנויה נמלאכת המשכן (פרק ה): (מז) עבדת עבדה. הוא השיר נמללמים וכנורות שהיא מנודה למכוד במללמים וכנורות שהיא מכודה למכודה אחרת (ערכין יא.): ועבדת משא. כמשמעו: (מט) וכנורות שהיא צוה ה' את משה. ואותן הפקודים היו נמלוה מכן שלשים שכה ועד ופקדיו אשר צוה ה' את משה. ואותן הפקודים היו נאמרה כיום שהוקם המשכן, כן ממשים: (ב) צו את בני ישראל וגוי. פרשה זו נאמרה כיום שהוקם המשכח ושמנה פרשיות נאמרו בו כיום כדאי' במסכת ניטין בפרק הנזקין (ם.): וישלחו מן ושמרה שלש מתנות היו שם בשפח תנייתן. תוך הקלעים היא מתנה שכינה. תניית

the sons of Merari according to all their work in the Tent of Meeting, under the authority of Ithamar, son of Aaron the Kohen."

<sup>34</sup> Moses and Aaron and the leaders of the assembly counted the sons of the Kohathites, according to their families, according to their fathers' household. <sup>35</sup> From thirty years of age and up, until fifty years of age, everyone who comes to the legion for the work in the Tent of Meeting. <sup>36</sup> Their countings according to their families were two thousand, seven hundred and fifty. <sup>37</sup> These are the countings of the Kohathite families, all who work in the Tent of Meeting, whom Moses and Aaron counted, at the word of HASHEM, under the authority of Moses.

The Totals

- <sup>38</sup> The count of the sons of Gershon according to their families, and according to their fathers' household; <sup>39</sup> from thirty years of age and up, until fifty years of age, everyone who comes to the legion for the work in the Tent of Meeting. <sup>40</sup> Their countings according to their families, according to their fathers' household were two thousand, six hundred and thirty. <sup>41</sup> These are the countings of the families of the sons of Gershon, all who work in the Tent of Meeting, whom Moses and Aaron counted, at the word of HASHEM.
- <sup>42</sup> The count of the families of the sons of Merari, according to their families, according to their fathers' household; <sup>43</sup> from thirty years of age and up, until fifty years of age, everyone who comes to the legion, for the work in the Tent of Meeting. <sup>44</sup> Their countings according to their families were three thousand, two hundred. <sup>45</sup> These were the countings of the families of the sons of Merari, whom Moses and Aaron counted, at the word of HASHEM, through Moses.
- <sup>46</sup> All those counted of the Levites, whom Moses and Aaron and the leaders of Israel counted, according to their families and according to their fathers' household; <sup>47</sup> from thirty years of age and up, until fifty years of age, everyone who comes to perform the work of service and the work of burden in the Tent of Sanctuary. <sup>48</sup> Their countings were eight thousand, five hundred and eighty. <sup>49</sup> He counted them at the word of HASHEM, through Moses, every man over his work and over his burden; and his count [was] as HASHEM had commanded Moses.

**5**Purification
of the
Camp

ASHEM spoke to Moses, saying, <sup>2</sup> "Command the Children of Israel that they shall expel from the camp everyone with tzaraas, everyone who has had a zav-emission, and everyone contaminated by a human corpse. <sup>3</sup> Male and female alike shall you expel, to the outside of the camp shall you expel them, so that they should not contaminate their

important to spell it out for the Merarites. Since they carried the heaviest parts of the Tabernacle, it was necessary to make sure that each individual had a fair share of the burden (Ramban).

- 34. מֹשֶׁה וְאַהְרֹן וּנְשִׁיאֵי הָעֵּדָה Moses and Aaron and the leaders of the assembly. They all shared the responsibility of counting the Levites: Moses as HASHEM's agent, Aaron as the one who would be in charge of the Levites, and the leaders because the Levites would represent the nation in performing the service (Or HaChaim).
- 47. עברת אַברָה Work of service. The Sages (Arachin 11a) explain that this is musical accompaniment, which was work done to enhance the service (Rashi).
- **48. וְיְהְיוּ בְּּקְרֵיְהֶט** Their countings were. After they were counted family by family, the Levites were all added together, to teach that all of them were equally beloved by

God. It is like a king who counts his art treasures one by one, savoring each one separately. Then he adds them up, enjoying the large total of his treasures (*Bamidbar Rabbah* 6:11-12).

5.

1-4. Purification of the camp. To make their camp a worthy home for the newly erected Tabernacle and the Divine Presence [Shechinah] that had begun to rest among them, the Jews were cautioned to free their camp of ritual contamination [tumah] (Ramban). Consequently, this passage was transmitted to the nation on the first of Nissan, the day the Tabernacle became sanctified (Rashi). As explained in the notes to Leviticus, though physical factors are the immediate cause of ritual contamination, it is harmful to the spiritual standing of the person it affects and the place where it exists. Tumah and its laws are beyond human reason; the Sages characterize them as "decrees of the King."

ית משריתהוז די שכינתי שריא ביניהון: דועבדו כן בני ישראל ושלחו יתהון למברא למשריתא כמא די מליל יי עם משה כן עבדו בני ישראל: הומליל יי עם משה למימר: ומלל עם בני ישראל גבר או אתתא ארי יעבדוו מכל חובי אנשא לשקרא שקר קדם יי ויחוב אנשא ההוא: זויודון ית חוביהון די עברו ויתב ית חובתה ברישה וחמשה יוסף עלוהי ויתו לדחב לה: חואם לית לגבר פריק לאתבא חובתא לה חובתא דמתב קדם יו לכהנא בר מדבר כפוריא די יכפר בה עלוהי: טוכל אפרשותא לכל קודשיא דבני ישראל די יקרבון לכהנא דלה יהי: יוגבר ית מעשר קודשוהי דלה יהון גבר דיתן לְבַהַנָא דְלֵה יְהֵי: יאוּמַלִּיל יִי עם משה למימר: יבמלל עם בני ישראל

ּ אֶת־מַחֲנִיהֶּם אֲשֶׁר אֲנָי שֹׁכֵן בְּתוֹכֵם: וַיֵּצְשׁוּ־כֵן בְּנִי יִשְׂרָאֵל וַיְשַלְּחְוּ אוֹתָם אֶל־מִחָוּץ לַמַּחֲנֶה בִּאֲשֶׁר דִּבֶּר יהוה אֵל־משֶׁה בֵּן עָשִוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל:

יוּ וַיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: דַּבֵּר אֶל־בְּנִי יִשְׂרָאֵל אִישׁ
אוֹ־אִשָּׁה בִּי יִצְשוּ מִבָּל־חַטְּאת הָאָדָם לִמְעַל מַעַל
עשׁוֹּ וְהַשְּיב אֶת־אֲשָׁמוֹ בְּרְאשׁוֹ וַחֲמִישׁתוֹ יֹסֵף עָלֵיו וְנָתַוֹ עשׁוֹּ וְהַשִּיב אֶת־אֲשָׁמוֹ בְּרְאשׁוֹ וַחֲמִישׁתוֹ יֹסֵף עָלֵיו וְנָתַוֹ עשׁוֹּ וְהַשֶּׁיב אֶת־אֲשָׁמוֹ בְּרְאשׁוֹ וַחֲמִישׁתוֹ יֹסֵף עָלֵיו וְנָתַוֹ בּאֲשֶׁר אָשָׁם לִוּ: וְאִם־אֵין לָאִישׁ גֹאֵל לְהָשְׁיב הָאָשָׁם עּלְיוֹ הָאָשֶׁם הַמּוּשָׁב לֵיהוֹה לַכֹּהַן מִלְּבַר אֵיל הַכִּפָּרִים אַשֶׁר יְכַפֶּר־בְּוֹ עָלֵיו: וְכָל־תְרוּמָה לְכָל־קַדְשִׁי בְנֵי־ יִשְׂרָאֶל אֲשֶׁר־יַקְּרִיבוּ לַכַּהָן לָוֹ יִהְיָה: וְאִישׁ אֶת־קֶּדָשָׁיוּ לוֹ יַהְיָה: וְאִישׁ אֲשֶׁר־יִתְּן לַכּהָן לִוֹ יְהְיָה:

רביעי יא־יב וַיִּדַבֵּר יהוה אֵל־משׁה לֵאמִר: דַבָּר אֵל־בָּנֵי יִשְרַאֵּל

(ספרי שס; ב"ק קט:): מלבד איל הבפורים. האמור בויקרא (לעיל כ:כה) שהוא לריך להכיא: (ט) ובל תרומה וגוי. אמר רכי ישמעאל וכי חרומה מקריכין להכן והלא הוא המחזר אחריה לבית הגרנות, ומה ח"ל אשר יקריצו מקריכין לכהן והלא הוא המחזר אחריה לבית הגרנות, ומה ח"ל אשר יקריצו לכהן, אלו הככורים שלאמר כהם תכיא כית ה' אלהיך (שמות כגיע) ואיני יודע מה יעשה כהם, ח"ל לכהן לו יהיה, כא הכתוב ולמד על הככורים שיהיו נתנין לכהן (ספרי ה): (ו) ואיש את קדשיו לו יהיו. לפי שלאמרו מחנות כהונה וליה, יכול יבואו ויטלום בזרוע, ח"ל ואיש את קדשיו לו יהיו, מגיד שטובת הנאתן לכעלים (שם ו). ועוד מדרשים הרכה דרשו בו בספרי (שם). ומדרש אגדה, ואיש את קדשיו לו יהיו, מי שמעכב מעשרותיו ואינו נותנן, לו יהיו המעשרות. פוף את קדשיו לו יהיו, מי שמעכב מעשרה להיוה למודה לעשות: איש אשר יתן לבהן. מתנות הראויות לו: לו יהיה. ממון הרכה (ברכות סגו):

(ו) למעל מעל בה". הרי חזר וכתב כאן פרשת גוזל ונשבט על שקר, היא האמורה בפרשת ויקרא ומעלה מעל בה" וכתם בעמיתו וגו' (ה:כא) ונשנית כאן בקביל שני דברים שנתחדשו בה. האחד שכתב והחודו, לימד שאינו חייב חומש בשביל שני דברים שנתחדשו בה. האחד שכתב והחודו, לימד שאינו חייב חומש ואשם על פי עדים עד שיודה בדבר. והשני על גול הגר שהוא נחון לכהנים (ספרי ב"ב מ"ר ח:ם) ואם אין לאיש לאשר אשם לו. למי שנתחייב לו (ספרי גן כמ"ר שם): (ח) ואם אין לאיש גואל. שמח החובע שהשביעו ואין לו יורשים: להשיב האשם אליו. כשנמלך זה להסודות על עונו. ולאחר רבוחינו וכי ש לך אדם בישראל שאין לו גואלים, או בן או בח או אח או שאר בשר הקרוב ממשפחת אביו למעלה עד יעקב, אלא זה בגר שמת ואין לו יורשים (ספרי ד;ב"ק קט.): האשם המושב. זה הקרן והחומש (ספרי שם; ב"ה קר) בלאותו משמר (ספרי שם; ב"ה קולו מומר (ספרי שם; ב"ה קר) בלחומש (ספרי שם; ב"ה קר).

4. יוֵשְשׁרּכֵּן ... בּן עְשׁרּ Did so ... so did [they] do. The double expression alludes to the two groups that participated in carrying out the commandment: the Israelites who enforced the order and the contaminated people who left the camp willingly (Malbim).

**6-8.** Theft from a Jew and from a proselyte. The case here is of someone committing treachery toward HASHEM by unlawfully holding the money of a fellow Jew — a loan, a theft, overdue wages and the like — and then compounding the sin by swearing falsely that he owes nothing. This passage, which appears in Leviticus 5:20-26, is repeated here in accordance with the rule that the Torah sometimes repeats a law in order to add something to it. There are two new features: (a) The requirements to bring an offering and to make an additional payment to the victim — both of which are part of the atonement process — do not apply unless the thief voluntarily confesses his sin; and (b) in the event the victim was a proselyte who died without heirs, what should be done with the money that is owed (Rashi).

This law regarding proselytes was especially relevant now that their status was accentuated by the organization of the tribes. Since proselytes, not belonging to any of the twelve tribes, encamped separately, the Torah now gives the law regarding theft of their property (*Ramban*). This passage also teaches that financial treachery toward a fellow Jew is tantamount to treachery against God Himself, for He defends the defenseless.

6. אָשְׁמָּה הַּנְּמֶּשׁ הַהוֹא — And that person [lit., soul] shall become guilty. The entire passage is in the plural except for this phrase, which speaks of the soul of the sinner. The singular form accentuates that the sin of swearing falsely blemishes the soul, and the plural teaches that sin affects not only the sinner himself, but the entire nation. By taking someone else's money, one, in effect, denies that God acted justly in giving it to the other person, and by taking His Name lightly through a false oath, the sinner diminishes the awe that the Jews feel for the Divine Presence that rests among them (Or HaChaim).

7. דְּהְחְוְדֵּיּוּ — They shall confess. Confession is not a prerequisite for payment, for a thief must make restitution to his victim, whether or not he is cleansed of his sin, and if witnesses establish his quilt, he must pay even if he continues

camps, among which I dwell." <sup>4</sup> The Children of Israel did so: They expelled them to the outside of the camp, as HASHEM had spoken to Moses — so did the Children of Israel do.

Theft from a Jew and from a Proselyte <sup>5</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>6</sup> "Speak to the Children of Israel: A man or woman who commits any of man's sins, by committing treachery toward HASHEM, and that person shall become guilty — <sup>7</sup> they shall confess their sin that they committed; he shall make restitution for his guilt in its principal amount and add its fifth to it, and give it to the one to whom he is indebted. <sup>8</sup> If the man has no kinsman to whom the debt can be returned, the returned debt is for HASHEM, for the Kohen, aside from the ram of atonement with which he shall provide him atonement. <sup>9</sup> And every portion from any of the holies that the Children of Israel bring to the Kohen shall be his. <sup>10</sup> A man's holies shall be his, and what a man gives to the Kohen shall be his."

Sotah/The Wayward Wife

<sup>11</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>12</sup> "Speak to the Children of Israel and say to them:

to protest his innocence. Rather, the thrust of the verse is that to gain atonement, one must repent, and this repentance is expressed by confession, for one can repent only if he recognizes and regrets his sin. Upon repenting, the thief of our passage may bring the guilt-offering prescribed in Leviticus and add its fifth to it. Indeed, Rambam finds the general commandment of repentance for all sins to be rooted in the commandment of confession in this verse (Hil. Teshuvah 1:1). This obligation is stated here to teach that even where the Torah mandates a specific offering, as in this case, there cannot be atonement without an oral confession (Rambam, Sefer HaMitzvos, Assei 73).

- 8. אמר אין לאיש ואל If the man has no kinsman. This phrase proves that the verse refers to a proselyte, for every born Jew has a kinsman, i.e., an heir; even if he has no close relatives, he has second and third cousins, for all Jews are descendants of the Patriarchs. Consequently, the verse must speak of a proselyte who died without Jewish children; for when a person converts and becomes a Jew, his legal ties to his gentile family are severed. Ordinarily, the estate of such an heirless proselyte would be ownerless and free to be taken by anyone. In this case, however, the Torah gave the stolen property plus the additional fifth to the Kohanim who were serving in the Temple at the time that the thief makes restitution (Rashi).
- 9. יְּבְּלֹּיתְּרוּמָה And every portion. The term terumah generally refers to the portion that is separated from crops and given to the Kohanim. Indeed, Ramban, based on one view in Sifre, interprets this verse as teaching that terumah becomes the Kohen's personal property only after the farmer brings it to the Kohen, but that the Kohen has no right to take it from the owner.

Rashi, however, favors the other view in Sifre, that this verse refers to bikkwim, the first fruits (see Exodus 23:19), that are brought to the Kohanim serving in the Temple.

10. לי יְהָהוּ — Shall be his. When a Jew designates part of his possessions as a gift to the Kohanim, such as terumah or bikkurim, the gift is his in the sense that he retains the right to decide which Kohen should receive it. Midrashically, the Torah teaches that if someone keeps for himself the sacred gifts that he is required to turn over to the Kohanim, God will punish him by depriving him of his prosperity and leaving

him with nothing more than the small amount that he should have given away to God's servants (Rashi).

איש אשר־יָהון לְכֹהון — What a man gives to the Kohen. In the plain sense, the verse teaches that whatever gifts the Torah assigns to the Kohen must be given to him, and they become his personal property (Rashbam). The Talmud (Berachos 63a) expounds from this seemingly obvious point that the verse assures us that one who gives the Kohen his due will not suffer any loss; to the contrary: לוֹ יְהָיָה; it shall be his, for God will reward him in return for his generosity (Rashi).

### ◆§ The Torah defines "stolen goods."

R' Moshe Feinstein comments on the progression of topics in the above passage on the sin of taking other people's property, (a) It is forbidden to deprive someone else of anything that is rightfully his, even though one can sometimes rationalize: "I am taking from someone so wealthy that he will never miss it. I am not causing him any distress!" (b) It is even easier to rationalize that it is not wrong to defraud a wealthy proselyte who has no heirs. He will not live forever. He has more than enough for himself, and there is no one to inherit him when he dies. (c) The third category is someone who has separated his tithes but has not yet distributed them. A Kohen or Levite might feel justified in grabbing the tithes by rationalizing, "They really belong to my tribe anyway. All I am doing is depriving the Israelite of the right to choose to whom he will give them — and that is an insubstantial pittance!"

By listing all three of these categories in the same passage, the Torah tells us the true definition of stealing. We are forbidden to take anything that God did not give us, regardless of whether the theft is great or trivial, or whether we can find some "moral" justification for doing so.

11-31. Sotah/the wayward wife. This passage deals with a woman who behaved in an unseemly manner, giving her husband good reason to suspect her of adultery, but there is no proof of either guilt or innocence. The Torah provides a miraculous process that will either prove that she sinned and caused both her death and that of her illicit lover, or show conclusively that she was faithful and thereby restore trust and love to the marriage. And if, indeed, she had been unfaithful, her fear of imminent death might well induce her

ותימר להוו גבר גבר ארי תסטי אתתה ותשַקר בה שְקר: יגוישכב גבר יתה שכבת זרעא ויהי מכסא מעיני בעלה ומטמרא והיא מסאבא וסהיד לית בה והיא לא אתַחַדת: ידויעבר עלוהי רוּח קנאה ויקני ית אתתה והיא מסאבא או עבר עלוהי רוח קנאה ויקני ית אתתה והיא לא מסאבא: טווייתי גברא ית אָתַּתָה לְנַת כַּהָנָא וַיַּיתי ית קרבּנה עלה חד מו עסרא בתלת סאיו קמחא דשעריו לא יריק עלוהי משחא ולא יתן עלוהי לבנתא ארי מנחת קנאתא הוא מנחת דוכרנא מדכרת חובא: טויקרב יַתָה כַּהַנָא ויקימנַה קדם יי: יוניסב בַהַנָא מִי כִיוֹר בַּמַן דַחַסף וּמַן עַפָּרָא דִּי יָהֵי בִּיסוֹדֵי מַשַּׁכְּנַא יַסְב בַהַנַא וַיִּתַן לְמַיַּא: יחוִיקִים בַּהַנַא יַת אָתַתא קַדַם יִיָּ וְיִפְּרֵע יָת רֵישָׁא דּאָתָּתָא וִיתֵן עַל יִדַהָא יַת מנחת

יְאָמֵרְתָּ אֲלֵהֶם אִישׁ אִישׁ כִּי־תִשְׁטֵה אִשְׁהֹוֹ וּמָגְלֵה בָּוֹ יְמָעַלּ: וְשָׁבַב אִישׁ אֹתָה שִׁכְבַת־זֶּבעׁ וְנָעְלֵם מִעִינֵי אִישָּׁה יְנָבְת אֵין בָּה וְהָוֹא לְא נִתְפָּשָׁה: יְנָבְר עָלֵיו רִוּחַ־קּנְאָה וְעָר אֵין בָּה וְהָוֹא לְא נִתְפָּשָׁה: יְנָבְר עָלֵיו רִוּחַ־קּנְאָה וְקִנְּא אֶת־אִשְׁתוֹ וְהָוֹא נִטְמָאָה יִּנְבָר עָלֵיו רְוּחַ־קּנְאָה וְקְנֵּא אֶת־אִשְׁתוֹ וְהָוֹא נִטְמָאָה יִנְלָאַה וְקְנָא אֶת־אִשְׁתוֹ וְהָלִי לְאַר בָּבְּרָק עָשְׁהוֹ וְהָלָים מְעַרֵים לְא־יִבְּלְ עָלֶיו לְבֹנָה בִּי־מִנְחַת קְנָאת יְּיִלְּ עָלִיוֹ לְבֹנָה בִּי־מִנְחַת קְנָאת יְּיִבְּי עָוֹן: וְהִקְּרָיב אֹתָה הַכּהֵן וְהַלְּא־תְּה לִפְנִי יהוֹה הַכּהָן מֵיִבְּ עָלִין אֶל־הַבְּפָּר אֲשֶׁר וְלָלַח הַכּהַן מֵיִם קְּרִשְׁים בִּכְּלִי־ יהוֹה הַבּּהַן אֶת־הָאִשָּה לִפְנֵי יהוֹה וְהַבְּלִים אֶעִרְה הַבּּהַן אֶת־הָאשָׁה לִפְנֵי יהוֹה וּבְּרֵען אֶל־בַּפְּיה אֵשֶׁר הָבְּלְין אֶל־בַּבְּיִי יהוֹה וְבָּרְעָּע אֶת־רְאשׁ הָאִשָּׁה וְנָתַן עַלּיב בְּבְּיִיה אָתְה לִפְנֵי יהוֹה וּבְּבַּתְן אֶל־הַבְּמָּים בְּבְּלִים אָתְים בְּבְּרִים אִתְּה הָבְּבְּיִים אְלִים הְבָּבְּיִים אְתִּים בְּרִלִּי אִיתְוֹ עָלְבָּי הְבָּבְּי הְנִים וְּהְרִשְׁת בְּבְּבְיי הוֹה וֹבְּי הִוֹה וּבְּבַע אֶבִיר אָשָׁר רָאשׁ הָאִשָּׁה וְנָתַן עָּלִין עָּבְּי הְאָשָׁר הָבְּבְּי הִוֹה בִּבְּי הִוֹה וּבְּבְע אָבִי הִוּה הִבְּבְּי הִוֹה בִּבְּי הִוֹה בִּבְּי הִוֹה בִּבְּי הִוּה בְּבִּי יִהוֹה בִּבְּי הִוּתְים בְּבִּי יִבּוֹי הִוֹבּי אִירְיִי אָּיִּים וְּבְּיִי אָּבְּי בְּיִי הְיִבּי אִיוֹי בְּיִי הְיִבּי אִבְּי יִבּוֹי הְיִּים בְּיִים בְּיִבּי בְּיִי בְּיִי הְיִים בְּבְיי הִּיְם בְּיִי בְּיִי הְיִּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּבִי יִבְּיִי הְיִבּי אִבְּי בִּי הְּבְּי בְּיִים בְּיִים בְּבִּיי בְּיִים אִיִּים בְּבְּבִּי הְיִבּי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְיי הְיִבּי בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיבְּיי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבְּיבְים בְּיִבְּיִי בְּיִים בְּיִיְיִים בְּיִבְּיְים

,"--

הוא התרה בה ועברה על התראתו ואין ידוע אם נטמאה אם לאו: (טו) קמח. שלא יהא מסלת (ספרי ח): שעורים, ולא חטים (סוטה יד.) היא עשתה מעשה בהמה וקרבנה מאכל בהמה (ספרי שם; סוטה טו:): לא יצק עליו שמן. שלא יהא קרבנה מהודר (סוטה טו.) שהשמן קרוי אור והיא עשתה בחשך (חנחומא ג): ולא יתן עליו לבונה. שהאמהות נקראות לבונה, שנאמר ואל גבעת הלבונה (שיר השירים ד:ו) והיא פירשה מדרכיהו (תנחומא שם): בי מנחת הנאות הוא. ההמח הזה. המח לשון זכר: מנחת קנאות. מעוררת עליה שתי קנאות קנאת המקום וקנאת הבעל (ספרי שם: תוספתה סוטה ב:ד): (יו) מים קדשים. שהדשו בכיור (ספרי י), לפי שנעשה הכיור מנחשת מראות הלובאות וזו פירשה מדרכיהו. שהיו נבעלות לבעליהו במלרים תחת התפוח וזו קלקלה לאחר, תכדק בו (במ"ר טויד): בבלי חרש. היא השהתה את הנואף ייז משובת בכוסות משובחים לפיכר תשתה מים המרים במהידה בזויה של תרם (סוטה ט.): (יח) והעמיד הבהן וגו׳. והלא כבר נאמר והעמידה לפני ה' (לעיל פסוק טז; במ"ר ט:עז) אלא מסיעין היו אותה ממקום למקום כדי ליגעה ותטרף דעתה ותודה (סוטה ת.): ופרע. סותר את הליעת שערה (שם) כדי לבזותה, מכחן לבנות ישראל שגלוי הרחש גנחי להן (ספרי יח: כחובות עב.): לפני ה'. בשער נהנור (ספרי ט) הוא שער העזרה המזרחי (סוטה ז.) דרך כל הנכנסים: ונתן על בפיה. ליגעה אולי חטרף דעתה וחודה (ספרי יא; סוטה יד.) ולא ימחה

(יב) איש איש בי תשטה אשתו. מה כחוב למעלה מן הענין, וחים חח קדשיו לו יהיו. אם אתה מעכב מתנות הכהן חייד שתלטרד לבא אללו להביא לו את הסוטה (שם): איש איש. ללמדך שמועלת בשנים כחיש מלחמה שלמעלה וחישה מלמעה (תנחומל ה): בי תשטה אשתו. שנו רבוחינו אין המנאפיו נואפין עד שתכנם בהו רוח שעות דכתיב כי תשעה, וכתוב בו נואף אשה חסר לב (משלי ו:לב; תנחומא שם). ופשוטו של מהרא. כי תשטה. חט מדרכי לניטות ותחשד בעיניו. כמו שטה מעליו ועבור ומשלי דיטו). אל ישט אל דרכיה לבד ושם זיכה): ומעלה בו מעל, ומהו המעל, ושכב איש אותה (ספרי ז): (יג) ושבב איש. פרט להטן ומי שאינו איש (שם: סוטה כו:): אתה שבבת זרע. שכיכתה פוסלת חותה וחיו שכיכת חחותה פוסלת אותה (ספרי שם) כמעשה בשתי אחיות שהיו דומות זו לזו (תנחומא ו): וגעלם מעיני אישה. פרט לסומא, הא אם היה רואה ומעמעם וס"א ומעלים: ס"א ומערים] איו המים בודקין אותה (ספרי שם): ונסתרה. שיעור שתראה לטומאת ביאה (שם: סוטה ד.): ועד אין בה. הא אס יש כה אפילו עד אחד שאמר נטמאת לא היתה שותה (סוטה לא. לא:): ועד אין בה. בטומאה אבל יש עדים לסתירה (ספרי שם): נתפשה. נאנסה (שם) כמו וחפשה ושכב עמה (דברים כב:כח): (יד) ועבר עליו. קודם לסתירה: רוח קנאה וקנא. פירשו רבותינו לשון החראה (סוטה ג.) שמתרה כה אל תסחרי עם איש פלוני (סוטה ה:): והיא נטמאה או עבר עליו וגוי. כלומר

to confess. If so, the marriage would end in divorce, but without any penalty to her, since there was no judicially acceptable evidence of her guilt.

In the course of the passage, the Torah uses two terms that emphasize the sanctity and purity of the marital relationship. The unfaithfulness is called מְּעִילָּה, treachery (v. 12), the same term used for the taking of Tabernacle property — God's own possessions — for one's personal use. And the wife who is guilty of the charge has become הְּמִיְטָּה, defiled (v. 13), the antithesis of the purity that is required for the presence of sanctity. Thus, marriage is not a convenient means of satisfying passions and material needs; it is a sacred relationship that demands faithfulness and purity between the partners.

The passage describes the ordeal that will establish inno-

cence — the purity — if a woman was wrongly accused, or her guilt, for if she was guilty as accused, she would die a grotesque death (Mishnah, Sotah 20a). This is the only halachic procedure in the Torah that depends on a supernatural intervention; it was a miracle that occurred continuously as long as the Jewish people was preponderantly God fearing and deserving of God's Presence in their midst. The ordeal lost its effect and was discontinued by the Sanhedrin during the Second Temple era, when the nation was no longer worthy (Sotah 47a). The purpose of the ordeal was twofold: (a) to punish adultery and help uproot immorality; and (b) to foster trust between man and wife. It is a psychological reality that once a husband has come to suspect his wife, he will not trust her even if a court rules that he is wrong; legal decisions seldom change emotions. Only God's own testi-

Any man whose wife shall go astray and commit treachery against him; <sup>13</sup> and a man could have lain with her carnally, but it was hidden from the eyes of her husband, and she became secluded and could have been defiled — but there was no witness against her — and she had not been forced; <sup>14</sup> and a spirit of jealousy had passed over him and he had warned his wife, and she had become defiled, or a spirit of jealousy had passed over him and he had warned his wife and she had not become defiled. <sup>15</sup> The man shall bring his wife to the Kohen and he shall bring her offering for her, a tenth-ephah of barley flour; he shall not pour oil over it and shall not put frankincense upon it, for it is a meal-offering of jealousies, a meal-offering of remembrance, a reminder of iniquitu.

Jealousies Confession

The Meal-

<sup>16</sup> "The Kohen shall bring her near and have her stand before HASHEM. <sup>17</sup> The Kohen shall take sacred water in an earthenware vessel, and the Kohen shall take from the earth that is on the floor of the Tabernacle and put it in the water. <sup>18</sup> The Kohen shall have the woman stand before HASHEM and uncover the woman's head, and upon her hands he shall put the meal-offering

mony would be convincing enough. That is why God permits the erasure of His own sacred Name and performs a miracle (vs. 23,28) to set a suspicious husband's mind at ease (R' Yaakov Kamenetsku, luunim BaMikra).

This chapter follows that of the priestly gifts to teach that if someone is too meanspirited to give the Kohen what is due him, he will be forced to come to the Kohen to carry out the procedure of this passage (Rashi).

- 12-14. The process described here is as follows: A man and a married woman had secluded themselves in such a way and for a sufficient time that they could have sinned. Prior to this seclusion, a spirit of jealousy based on earlier improper activity had seized her husband and he had become suspicious of his wife and the other man. He had warned her not to seclude herself with the man, but she ignored the warning. A pair of witnesses testified that the two had been together and had the opportunity to commit adultery, but they did not see whether or not they had actually done so: she had... and she had not (v. 14). She had not been coerced into the seclusion or to commit adultery, for if she had been overpowered she would be innocent (v. 13).
- 13. וְעֵר אֵין בָּה But there was no witness against her. The phrase is in the singular, implying that a single witness is sufficient to force an end to the marriage, since there are strong grounds for suspicion. Ordinarily, a single witness has no credibility in such accusations and even here no physical punishment may be imposed on the basis of his testimony but in this case his testimony is buttressed by the testimony of seclusion, and this gives it sufficient credence to require a divorce (Rashi).
- 15. The meal-offering of jealousies. The aggrieved husband brings a meal-offering on behalf of his wife. Rather than the normal offering that is intended to bring mercy and forgiveness, this one is a reminder of the sin she is accused of committing [and of her disgraceful behavior in secluding herself after having aroused suspicion]. For that reason, the husband brings the offering, for it would not be proper to require a woman to bring an offering that will evoke God's anger against her (Ramban).

The composition of the offering is indicative of its purpose

and symbolism. It is coarse barley flour, coarse because she acted coarsely, and barley, which is usually used as animal feed, because she degraded herself and behaved like an animal. It is not beautified with oil and frankincense like other meal-offerings (see *Leviticus* ch. 2), because incense recalls the fragrance of the Matriarchs and oil symbolizes light, but she did not follow their example and she acted in the dark to hide her sin. The verse calls it an offering of *jealousies*, in the plural, because she had earned the resentment of both her husband and her Maker (*Rashi*).

- **16. Confession.** In view of the gravity of the accusation and the bitter end it would bring if she were guilty, attempts are made to induce her to confess, although she would not be punished due to the lack of evidence. The following verses show how pressure is brought to bear to achieve this end. If she is indeed innocent, however, she would choose to undergo the ordeal that would vindicate her (Sifre).
- 17. מים קרשים Sacred water. The water is drawn from the Temple Laver, the utensil that, by its very essence, recalled the purity of Jewish women and their devotion to their husbands (see notes to Exodus 38:8). Such water, therefore, was a fitting vehicle with which to punish an unfaithful wife. The earthenware vessel symbolized contemptuously the fine goblets into which she poured wine for her lover (Rashi). and the earth forced her to think that she would die and return to the earth if she is quilty (Ramban).

הָּעָּמֶּה — The earth. In the Wilderness, the floor of the Tabernacle was, indeed, the sand of the desert, but the Temple in Jerusalem had a floor of marble. In order to make this commandment possible to fulfill, one of the marble floor stones could be lifted to expose the earth underneath (Sotah 15b).

18. 'קֹפְנֵי ה' — Before HASHEM. The Kohen makes her move from place to place in the doorway of the Courtyard, uncovers her hair, and places the offering on her outstretched palms to humiliate and tire her — all in the hope that if she is guilty she will confess. Since the verse takes it for granted that her head was covered until the Kohen uncovered the woman's head, the Sages derive that it is disgraceful for a married woman to be seen bareheaded (Rashi).

דּוּכְרַנַא מִנָחַת קַנָאַתַא הָיא וּבידא רַבָהָנָא יָהוֹן מַיַּא מְרִירַיַא מלַטטיַא: יטוויומי יָתָה כַּהַנָא וְיֵימַר לְאָתַּתָא אָם יי לָא שָׁכִיב גָּבַר יָתִיך וָאָם לַא סְטִית לַאָסתִאַבָּא בַּר מִבַּעַלִירְ הַוֹיַא זַכַּאַה מְמַיַא מְרִירַיַּא מְלַטְטַיַּא הַאָּלֵין: בּוְאַתַּ אַרי סטית בַּר מבּעליד וַאַרי אסתאבת וִיהַב גָבַר בִּיך יָת שַׁכַבְתֵה בַּר מִבַּעַלִיך: כאוויומי כַהַנַא יַת אַתַּתא בּמוֹמתא דלוטא ווימר בהנא לאתתא יתן יו יַתיך לְלַוָט וּלְמוֹמי בּגוֹ עמיך בּדיתן יי ית יַרכּיך מְסִיא וית מעיכי נפיחין: בבויעלון מיא מלטטיא האלין במעיכי לַאָפַחַא מִעִין וּלָאַמְסַאַה יַרַכַּא וְתֵימֵר אָתָא אָמֵן אָמֵן: בּגוַיִּכְתּוֹב יַת לְוַטַיַּא הַאָלֵין כַּהַנַא בִּסְפַרַא וַיִּמְחוֹק לְמַיַּא מַרִירַיַּא: כּדּ וַנַשְּׁקֵי יַת אתְּתָא יַת מַיַּא מְרִירָיַא מְלַטְטַיַא וְיֵעֻלוּוְ בָּהּ מַיַא מַלַטְטַיַּא לְמִרִירוּ (נ״א לְלְוַט): כה וְיִסְב בַהַנָא מִידַא דָאָתְּתָא יַת מִנְחַת קּנָאַתַא וִירֵים יָת מִנְּחָתָא קָדָם יִיָ וִיקָרֵב יַתַהּ למדבחא: כו ויקמוץ בהנא מן מנחתא יָת אִרכַּרְתָּה וַיַּסֵק לְמַרבְּחַא וּבַתַר בֶּן יַשְׁקֵי יַת אָתְתָא יַת מַיַּא: בּוֹ וַיַשְׁקַנַּהּ יַת מַיַּא וֹתְהֵי אָם אָסְתַּאַבַת וְשַׁקַּרַת שַקר בָּבַעַלַה וַיָעַלוּו בַּה מֵיַא מַלַטְטֵיֵא למרירו ויפחון מעהא ותתמסי יַרַבַּה וּתָהֵי אָתָתא לְלְנַט בָּגוֹ עַמַה: בחואם לַא אָסְתַאַבַת אָתִתא וְדַכְוַאַה היא וְתִפּוֹק זַכָּאָה וְתַעְדִּי עַדּוּי:

הזּבּרוֹן מַנְחַת קַנָאת הָוֹא וּבְיֵד הַכֹּהֶן יָהִיוֹּן מֵי הַפַּּרִים יש המאררים: והשַבִּיעַ אתַה הַכּהָן וָאַמֵּר אֵל־הַאִשָּה אם־לא שַבַב אִישׂ אתר וָאִם־לא שַטֵית טמאָה ב תַּחַת אִישֶׁךְ הָנַּלָּי מִמֵּי הַמַּרִים הַמִּאָרְרֶים הָאֵלֶה: וְאַתְּ בַּי שֲטֵית הַחַת אִישֵׁך וָכִי נִטְמֵאת וַיִּהֵוֹ אִישׁ בַּךְׂ רא את־שַבַבַּתוֹ מִבַּלִעָדֵי אִישֵׁך: וְהַשִּׁבִּיעַ הַכּהָן אֵת־ מַבַּ הָאשָה בִּשְבַעַת הָאַלַה וִאָמֵר הַכּהֵן לֵאשָּׁה יַתֵּן יהוָה אוֹתֶךְ לְאָלֶה וְלִשְׁבֻעָה בְּתִוֹךְ עַמֵּךְ בְּתֵׁת יהוָה אֶת־יְרֵבֵׁךְ בַּ נַפֶּׁלֶת וָאֶת־בָּטָנֵךְ צַבָה: וֹבָּאוּ הַמַּיִם הַמָאָרְרַים הָאֶלֶה בַּמֵעַיִרְ לַצִבָּוֹת בֵּטֵן וַלַנְפָּל יָרֶךְ וְאָמְרֶה הָאִשָּה אָמֵן ו בּג אַמֵן: "וְכַתָּב אֶת־הָאַלְת הָאֵלֶה הַכּהָן בַּסֵפֶר וּמָחָה בּד אֱל־מֵי הַמַּרֵים: וָהִשְׁקָה אֱת־הָאִשָּׁה אֵת־מֵי הַמָּרֵים בה הַמָאָרַרֶים וּבָאוּ בָה הַמַּיִם הַמָאָרַרֶים לְמָרֵים: וַלָּקַח ַהַכֹּהֵן מִיַּר הָאִשָּׁה אָת מִנְחַת הַקּנָאָת וְהַנִיף אֶת־ בּ הַמִּנָחָה לִפְנֵי יהוֹה וִהִקְרֵיב אֹתָה אֶל־הַמִּוְבֵּחַ: וְקָמֵץ בּי הַמְנָבָי הַכּהֵן מִן־הַמִּנָחָה אֶת־אַזְבָּרָתָה וְהִקְטֻיר הַמִּזְבֵּחָה בּוּ וָאַחֶר יַשְׁקָה אֶת־הַאָּשָׁה אֵת־הַמַּיִם: וְהִשְּׁקָה אֶת־ הַמַּיִם וְהָיָתָה אֶם־נָטִמָאָה וַתִּמְעַל מֵעַל בָּאִישָה וּבָאוּ בָּה הַמַּיִם הַמְאָרְרִים לְמָרִים וְצֵבְתָה בִטְנָה וְגֵפְלֵה רח יִרֶכָה וָהָיָתָה הָאָשֶׁה לְאָלָה בְּקֵרֵב עַמָּה: וָאִם־לְא ּנִטְמָאַה הָאִשַּׁה וּטָהֹרָה הָוֹא וְנִקּתָה וְנָזְרְעַה זַרַע:

> רש"י .

שם המיוחד על המים (שם ז.): המרים. על שם סופן שהם מרים לה (ספרי שם): המאררים. המחסרים אותה מן העולם, לשון סלון ממחיר (יחזקאל כח:כד) ולח יחכן לפרש מים ארורים שהרי הדושים הו. ולא ארורים כתב הכתוב אלא מאררים אח אחרים. ואף אונקלום לא תרגם ליטיא אלא מלטטיא, שמראות קללה בגופה של זו: (יט) והשביע אותה וגו׳. ומה היא השכומה אם לא שכב הנקי הא אם שכב חנקי [ס"ח לח תנקי] שמכלל לחו חתה שומט הן (סוטה יז.), חלח שמנוה לפחות בדיני נפשות תחלה לזכות (ספרי יב: סנהדריו לב:־לג.): (ב) ואת בי שטית. כי משמש בלשון אם (חשנים ט.): (בא) בשבעת האלה. שבועה של קללה: יתן ה׳ אותר לאלה וגוי. שיהיו הכל מקללין ביך, יבואך כדרך שבא לפלונית (ספרי יח): ולשבועה. שיהיו הכל נשבעין ביך, לא (ס"א אם לא,) יארע לי כדרך שאירע לפלונית, וכן הוא אומר והנחתם שמכם לשבועה לבחירי (ישעיה סה:טו) שהלדיקים נשבעים בפורענוחן של רשעים. וכן לענין הברכה, ונברכו בך וגו' (ברחשית יב:ג) בד יברך ישראל לאמר (שם מח:ב; ספרי שם): את ירבך. בקללה הקדים ירך לבטן לפי שבה (ס"א שהיא) התחילה בטבירה תחלה (סוטה ח:): צבה. כתרגומו נפוחא: (בב) לצבות בטן. כמו להלצוח בטן זהו שמוש פחח שהלמ"ד נהודה בו. וכן לנחוחם הדרך (שמוח יג:כא) לראוחכם בדרך אשר חלכו בה (דברים א:לג) וכן לנפיל ירך להנפיל ירך, שהמים מלבים את הבטן ומפילים את הירך: לצבות בטן ולגפל ירך. בטנו וירכו של בוטל או אינו אלא של נבטלח, כשהוא אומר את ירכך נופלת ואת בסגך לבה הרי של נבעלת אמור (סוטה כת.): אמן אמן. קבלת

שבועה (שבועות לו.). אמן על האלה אמן על השבועה, אמן אם מאיש זה אמן אם מחים אחר, אמן שלא שטיתי ארוסה ונשואה שומרת יבם וכנוסה (סוטה ית.): (כד) והשקה את האשה. אין זה סדר המעשה שהרי בתחלה מקריב מנחתה, אלא הכתוב מבשרך שכשישקנה יבואו בה למרים. לפי שנא' בטן וירך מניין לשאר כל הגוף, ח"ל ובאו בה, בכולה. אם כן מה ח"ל בטן וירך לפי שהן החחילו בעבירה תחלה לפיכך התחיל מהם הפורטנות (ספרי יז): למרים. להיות לה רעים ומרים: (בה) והגיף. מוליך ומביא מטלה ומוריד (שם) ואף היא מניפה טמו, שידה למטלה מידו של כהן (סוטה יט.): והקריב אותה. זו היח הגשחה בקרן דרומית מערבית של מזבח קודם קמילה כשאר מנחות (ספרי שם; סומה שם): (בו) אזברתה. הוא הקומן (ספרי שם) שעל ידי הקטרתו המנחה באה לזכרון לגבוה (ת"כ ויקרא נדבה פרשתה טויב): (בז) והשקה את המים. לרבות שהם המרה חיני שוחה לאחר שנמחקה המגלה מערערין אותה ומשקין אותה בעל כרחה, אלא אם כן אמרה שמאה אני (סוטה יט:־כ.): וצבתה בטנה וגוי. אע"פ שבקללה הזכיר ירך תחלה המים אינן בודקין אלא כדרך כניסחן בה (שם טו): והיתה האשה לאלה, כמו שפירשתי שיהיו הכל אלין כה: בקרב עמה. הפרש יש בין אדם המתמול במקום שניכר לאדם המתמול במקום שאינו ניכר (ספרי יד): (כח) ואם לא נטמאה האשה. נסמיכה זו: וטהרה הוא. ממקוס חמכ: וגקתה. ממים המאררים, ולא טוד אלא ונזרעה זרט, אם היחה יולדת בלער חלד בריוח, אם היתה יולדת שחורים יולדת לבנים (ספרי יש; סוטה כו.):

of remembrance — it is a meal-offering of jealousies, and in the hand of the Kohen shall be the bitter waters that cause a curse.

- <sup>19</sup> "The Kohen shall adjure her and say to the woman, 'If a man has not lain with you, and you have not strayed in defilement with someone other than your husband, then you shall be innocent of these bitter waters that cause curse. <sup>20</sup> But if you have strayed with someone other than your husband, and if you have become defiled, and a man other than your husband has lain with you —!'
- <sup>21</sup> "The Kohen shall adjure the woman with the oath of the curse, and the Kohen shall say to the woman, 'May Hashem render you as a curse and as an oath amid your people, when Hashem causes your thigh to collapse and your stomach to distend. <sup>22</sup> These waters that cause curse shall enter your innards to cause stomach to distend and thigh to collapse!' And the woman shall respond, 'Amen, amen.'

The Scroll

- <sup>23</sup> "The Kohen shall inscribe these curses on a scroll and erase it into the bitter waters. <sup>24</sup> When he shall cause the woman to drink the bitter waters that cause curse, and the bitter waters that cause curse shall come into her.
- <sup>25</sup> "The Kohen shall take the meal-offering of jealousies from the hand of the woman; he shall wave the meal-offering before HASHEM, and he shall offer it on the Altar. <sup>26</sup> The Kohen shall scoop up from the meal-offering its remembrance and cause it to go up in smoke on the Altar; after which he shall cause the woman to drink the water. <sup>27</sup> He shall cause her to drink the water, and it shall be that if she had become defiled and had committed treachery against her husband, the waters that cause curse shall come into her for bittemess, and her stomach shall be distended and her thigh shall collapse, and the woman shall become a curse amid her people. <sup>28</sup> But if the woman had not become defiled, and she is pure, then she shall be proven innocent and she shall bear seed.

מֵי הַמְּרִים — The bitter waters. The water is not literally bitter; rather, its effect upon a guilty party is bitter, for it causes her to die in the manner detailed below (Rashi).

- 19-22. The oath. The Kohen imposes an oath, in which the woman accepts upon herself the fearful consequences of the deed she is accused of. To be valid, an oath must include the results of both compliance and non-compliance. The text begins with the alternative of innocence, because, in capital cases, a court must always begin with arguments for acquittal (Rashi).
- 19. הְּנְּיִ You shall be innocent. In addition to being cleared of her husband's accusations, she is innocent of the impropriety of having taken an oath something that should be avoided even if the oath is truthful. In this case, she is responsible for having brought about the oath through the loose behavior that occasioned her husband's suspicions. She is now cleared of any penalty for this sin as well (Sfomo).

  20. אַת בּי שְׁטִית But if you have strayed. In this part of the
- 20. זְאָתְּ בֵּי שְׁטְית But if you have strayed. In this part of the oath, she accepts the penalty, if she is guilty. As is typical of Scriptural oaths, the consequence of its violation is left unspoken.
- 21. לְאָלָה וְלְשְׁבְּעָה As a curse and as an oath. If you are guilty and suffer a gruesome death, people will curse their enemies by saying that your fate should befall them, and when they wish to strengthen an oath, they will say, "If I am lying, may I suffer her fate!" (Rashi).
- ירבר נסלת Your thigh to collapse. This refers to the womb,

- which will be destroyed in retribution for its sinful activity (Chizkuni).
- **22.** This description of the punishment in verse 21 is repeated in this verse to teach that the same punishment will befall the man with whom she sinned (*Rashi*).
- אָמּן Amen, amen. In the case of any oath, one becomes bound simply by answering amen upon hearing the words of the oath.
- 23. The scroll. On a parchment scroll, the Kohen writes the oaths contained in verses 19-22, omitting the two phrases of narrative: The Kohen shall adjure . . . (v. 21), and the woman shall respond, "Amen, amen" (v. 22). God's Name is written in its entirety. Ordinarily, it is forbidden to erase the sacred Name, and one who does so is liable to lashes (Rambam, Hill. Yesodei HaTorah 6:1,2), but God commanded that His Name be erased in order to bring peace between man and wife (Yerushalmi Sotah 1:4).
- 24. הְשְׁקָה When he shall cause . . . He will not actually give her the water until after he has performed the service of the offering, as in verses 25-27 (Rashi).
- 28. לא נְטְתְּאָה Had not become defiled and . . . is pure. The apparent repetition implies that not only was she not defiled by the person her husband accuses, she is pure of sin with anyone else as well (Rashi).
- וְנְוְרְשָה וְרֵע And she shall bear seed. She will bear children more successfully. If she had suffered difficult labor, she will

כטדא אוריתא דקנאתא די תסטי אתתא בר מבעלה ותסתאב: אוו גבר די תעבר עלוהי רוח קנאה ויקני ית אתתה ויקם ית אתתא קדם יי ויעבר לה כהנא ית כל אוריתא הדא: לא ויהי זכאה גברא מחובא ואתתא ההיא תַקבַל יַת חובה: אומליל ייַ עם משה למימר: במלל עם בני ישראל ותימר להוז גבר או אתתא אַרי יפַרש למדר נדר נזירו למיזר קדם יי: במחמר חדת ועתיק יזר (ניא יאסר) חל דחמר חדת וחל דחמר עתיק לא ישתי וכל מתרות ענבין לא ישתי וענבין רטיבין ויבשין לא ייכול: דבל יומי נזרה מכל דיתעבד מגפנא דחמרא מפורצנין ועד עצורין לא ייכול: הכל יומי נדר נזרה מספר לַא יֵעבַר על רישה עד משלם יומיא דְיָנְגֵר קָדָם יִיָּ קַדִישׁ יְהֵי מַרְבֵּי פַרוּעַ שער רישה: וכל יומין דינור (ניא דנזיר) קדם יי על נפשא דמתא לא ייעול: וּלָאַבוּהַי וּלָאַמָּהּ לָאַחוּהִי וּלָאַחַתהּ לא יסתאב להון במותהון ארי פלילא דאלהה על רישה: הכל יומי נורה קַדִּישׁ (נ״א קוּדְשַא) הוא קַדַם יִיַּ:

כּם זָאת תּוֹרַת הַקְּנָאָת אֲשֶׁר תִּשְׁטֶה אִשֶּׁה תַּחַת אִישָׁה ל וְנִטְמָאָה: אָוֹ אִישׁ אֲשֶׁר תַּגְעָכְר עָלֵיו רִוּחַ קִּנְאָה וְקְנָּא אֶת־אִשְׁתִּוֹ וְהָצֶמֶיד אֶת־הָאשָׁה לִפְנֵי יהוֹה וְעֻשָּׁה לָהֹ לא הַכּהֵׁן אַת כָּל־הַתּוֹרָה הַוֹּאת: וְנָקָה הָאִישׁ מֵעָוֹן וְהָאשָׁה הַהִּוֹא תִּשָּׂא אָת־עַוֹנָה:

אַב וַיְדַבֵּר יהֹיָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם אִישׁ אִוֹ־אִשָּׁה כִּי יַפְּלִא לִנְדִּר נְנֶדְר נְנֶדְר לְהַיָּיר לְיהוֹה: מִיֵּיוֹ וְשֵׁכָר יֵזִּיר חָמֶץ יֵיוֹ וְחָמֶץ שֶׁבָּר לְא יִשְׁתֶּה וְכָל־מִשְׁרָת עֲנָבִים לְא יִשְׁתֶּה וְעָנָבִים לְא יֹאבֵל: כִּל יְמֵי נִזְרוֹ מִבּל אֲשֶׁר יֵעָשֶׁה הַ מְּיִם וְעַד־זָג לְא יֹאבֵל: כָּל יְמֵי נִזְרוֹ מִבּל אֲשֶׁר יֵעָשֶׁה נִיְרוֹ מָחַרְצַנְּים וְעַד־זָג לְא יֹאבֵל: כָּל יִמִי נָזְרוֹ מִעַר לֹא־יַעֲבְר עַל־רֹאשׁוֹ עַד־מְלֹאת הַיָּמִם נְיִר לִאינוֹ הַלְּבְי עִלְּרִי עַלְּרִיתְּי וְעָר רֹאשׁוֹ: בָּל־יְמֵי הָוֹרוֹ לָא־יִמְלְּה בָּרְי שְׁעַר רֹאשׁוּ: כִּל יְמִי נָזְרוֹ לְא־יִבְּי לְאָבִיו וְלִיהוֹה לְּבְרְשׁ הָּוֹ לְאֹרִי עַלְּבְים בְּמֹתָם בְּי וּלְאָחִיוֹ וּלְאָחִוֹוֹ וֹלְאַחְוֹוֹ לְא־יִשְׁמָּא לְהָם בְּמֹתָם בְּי וּלְבִיוֹ עַל־רֹאשׁוֹ: כֹּל יְמִי נָזְרוֹ קְרְשׁ הְוֹּא לֵיהוָה: בֵּל יְמִי נָזְרוֹ קְרְשׁ הְוֹּא לֵיהוֹה: מִנְי עַל־רֹאשׁוֹ: כֹּל יְמִי נָזְרוֹ קְרְשׁ הְוֹּא לֵיהוֹה: מִּל יְמִי נָזְרוֹ הָּרְשׁ הְוֹּא לֵיהוֹם בְּבִּי בְּלְּבִיוֹ עַל־רֹאשׁוֹ: כֹּל יְמִי נָזְרוֹ קְרִשׁ הְוֹּא לֵיהוֹ בְּיִרְ עִי בְּאֹר הָוֹי עַל־רֹאשׁוֹ: כֹּל יְמִי נָזְרוֹ קְרִשׁ הְוֹּא לֵיהוֹ בִּי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבְּיִם וְעָלִּיתִלוּ עַל־רִאשׁוֹ: כֹּל יְמִי נָזְרוֹ קְּרְשׁ הְוֹּא לֵיהוֹ בְּלֹים בְּיִוֹי עִל-רִאשׁוֹ: כֹּל יְמִי נָזְרוֹ קְּרְשׁ הְוֹּא לֵיהוֹ בְּלִי בְּיִי בְּיִבְיִּים בְּעִר בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיּי בְּיִים בְּיִי בְּיִבְיּי בְּיִים בְּיִי בִּיִי בְּיִבְיִי בְּיִים בְּיִבְיִי בְּיִי בְּיִים בְּיִבְיִי בְּיִבְּיִי הִיִּיְיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִי בְּיִבְיוֹים בְּיִבְיוֹי בְּיִי בְּיִים בְּיִבְּיִי בְּיִי בְּיִבְיּיִי בְּיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִי בְּיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוֹי בְּיִים בְּעִּי בְּיִבְּיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוֹי וְיִיּלְיבִים בְּיִים 
כשהוא ישן: ובל משרת. לשון לביטה במים או ככל משקה, וכלשון משנה יש הכבה. אין שורין דיו וסממנים (שבח יז:). נזיר ששכה פחו ביין (נזיר לו.): (ד) מחרצנים. הם הגרשינין: זג. הם הקליפות שמבחון, שהתרלנים כחוכן כענכל בזוג (ספרי כדן נזיר לד.): (ה) קדש יהיה. השער שלו, לגדל הפרע של שער ראשו (ספרי כה): (קוד פחת קטן [סגול] לפי שהוא דבוק לשער ראשו, פרע של שער. [ס"א ברע שְּעַר. נקוד פחת לפי שהוא לשער ראשו.] פירוש של פרע גידול של שער, וכן את ראשו לא יפרע (ויקרא כא:) ואין קרוי פרע פחות משלשים יום (ספרי שם): את ראשו לא יפרע (ויקרא כא:) ואין קרוי פרע פחות משלשים יום (ספרי שם): (ח) כל ימי נזרו קדש הוא. זו קדושת הגוף (שם כז) מלהממא למחים:

(ל) או איש. כמו או נודע (שמום כאלו) כלומר אם איש קנאי הוא לכך והעמיר הת האשה: (לא) ונקה האיש מעון. אם כדקוה המים אל ידאג לומר חבחי את האשה: (לא) ונקה האיש מעון. אם כדקוה המים אל ידאג לומר חבחי במיחתה, נקי הוא מן הטונש (ספרי כא). דבר אחר משישקנה חהא אללו בהיחר ונקה מעון שהסוטה אסורה לבטלה (קידושין כז:): (ב) בי ידפלא. יפריש. למה נסמכה פרשח נזיר לפרשח סוטה לומר לך שכל הרואה סוטה בקלקולה יזיר עלמו מן היין (סוטה ב.) שהוא מביא לידי ניאוף (במ"ר ינבד): גרר גזיר. אין נזירה בכל מקום אל פרישה, אף כאן שפיש מן היין וספרי כנ): להדיר להי. להבדיע עלמו מן היין משכר כשם שמים (שם כב): (ג) מיין ושבר. כתרגומו מממר חדח ועחיק, שהיין משכר

give birth more easily; if her babies were dark-skinned, they will be fair (Rashi). Or, God will give her a child to compensate for her ordeal (Ibn Ezra; Rashbam).

- 30. יְעָשָׁה לָּה הַכּהַן Then the Kohen shall carry out for her. The Kohen should not be reluctant to erase God's Name, because it is the Torah's command that he do so (Sforno).
- 31. תְּקָה הְאִיש. The man will be innocent. If the woman died because she was guilty, no guilt attaches to the husband who caused it to happen. Conversely, if she was proven innocent, he may resume marital relations despite his earlier suspicions (Rashi).

שְּנִין — Of iniquity. From this phrase, the Sages (Sotah 47b) derive that the ordeal of the bitter waters is effective only if the husband is free from sin himself, but if he, too, was immoral, the waters will not affect his wife. Only a morally pure husband can properly value the marriage bond and invoke a miracle to punish an adulteress (Ramban).

תְּשָא אֶת־עְוּנָה — Shall bear her iniquity. If guilty, she dies. But

even if the water proves her innocent, she will have suffered public humiliation for the sin of secluding herself with the suspected adulterer in defiance of her husband's misgivings and admonition (Sfomo).

6.

1-21. The Nazirite. The Torah permits a man or woman to adopt voluntarily the status of a נְּיִר , Nazirite, which includes three restrictions: (a) A Nazirite is forbidden to eat or drink grapes or grape products; (b) A Nazirite's hair may not be cut; and (c) A Nazarite may not become contaminated by a human corpse.

However, Nazirism should not be understood as merely a catalogue of prohibitions, as if the Nazirite's vow, "I am hereby a Nazirite," was a shorthand pledge to abstain from wine, haircutting, and contamination. Rather, Nazirism is a state of holiness, and the individual laws flow from this elevated status. Thus, the Nazirite adopts a state of holiness—and the Torah dictates that such holiness is incompatible

<sup>29</sup> "This is the law of the lealousies, when a woman shall go astrau with someone other than her husband and become defiled: 30 or of a man over whom passes a spirit of jealousu and he warns his wife, and he causes his wife to stand before HASHEM, then the Kohen shall carry out for her this entire law. 31 The man will be innocent of iniquity, but that woman shall bear her iniauitu."

6

ASHEM spoke to Moses, saying, <sup>2</sup> "Speak to the Children of Israel and say to them: A man or woman who shall dissociate himself bu taking a Nazirite vow of abstinence for the sake Nazirite of HASHEM: 3 from new or aged wine shall he abstain, and he shall not drink vinegar of wine or vinegar of aged wine; anuthing in which grapes have been steeped shall he not drink, and fresh and dried grapes shall he not eat. 4 All the days of his abstinence, anything made from wine grapes, even the pips or skin, he shall not eat. 5 All the days of his Nazirite you, a razor shall not pass over his head; until the completion of the days that he will be a Nazirite for the sake of HASHEM, holu shall he be, the growth of hair on his head shall grow. 6 All the days of his abstinence for the sake of HASHEM he shall not come near a dead person. 7 To his father or to his mother, to his brother or to his sister — he shall not contaminate himself to them upon their death. for the crown of his God is upon his head. 8 All the days of his abstinence he is holy to HASHEM

with those forbidden activities (She'eilos U'Teshuvos Maharit

Since the Torah gives the laws of the Nazirite immediately after those of the sotah, the wayward wife of the previous chapter, the Sages derive that one who sees a sotah in her state of degradation should prohibit wine to himself by taking a Nazirite vow (Sotah 2a). This sheds light on the underlying purpose of the Nazirite status and what would prompt one to adopt it. A sotah opted to follow her sensual passions and let her heart overpower her mind, her pursuit of pleasure to overcome her responsibility to God. Her experience was proof that people are easy prey to temptation and that, when the Evil Inclination rages within them, even adultery can be seen as an acceptable option. Someone who saw her degradation - even her horrible death after she drank the bitter water — could easily be overcome by the fantasies of temptation, for human imagination is easily stimulated. To escape this snare, the Torah hints that one should abstain from wine and stimulate one's spiritual impulses in order to escape the loose life-style that legitimizes the behavior symbolized by the sotah. The Nazirite's abstinence from wine signals to the Nazirite that adoption of a spiritual life can help close the door to the enticement that doomed the sotah.

2. יְפֵּלְא — Shall dissociate. The translation follows Rashi and expresses the idea that a Nazirite, as noted above, seeks to separate himself from the temptations of his environment. Targum renders articulate, and, indeed, the Nazirite vow must be spoken clearly. Ibn Ezra offers an alternate translation: who shall do something astounding, for it is truly uncommon for someone to undertake a vow that will cut him off from a physical pleasure that others find enticing. Whatever the exact translation of the word, all of the above are valid halachically and philosophically.

3. מיין ושבר — From new or aged wine flit.. wine or intoxicant |. Old wine is called שכר, intoxicant, because age causes wine to ferment and become alcoholic (Rashi). However, all grape products are prohibited, alcoholic or not; other alcoholic beverages, however, are permitted.

. . . אומץ — Vinegar . . . i.e., wine vinegar. Mesillas Yesharim (ch. 11) regards these prohibitions as the prototype of prohibitions that the Torah commanded the Sages to institute as protective "fences" around the negative commandments of the Torah (see Avos 1:1). The primary prohibition is not to drink wine, but the Torah added prohibitions against any grape products, lest the Nazirite be in the proximity of foods that will tempt him to drink the forbidden beverage.

5. בליומי — All the days. The minimum period of Nazirism is thirty days, but a Nazirite who so desires may adopt longer periods (Nazir 5a).

תער לא־יעבר — A razor shall not pass. The prohibition against trimming the hair helps one avoid thoughts of flaunting his physical beauty (Sforno).

Hair symbolizes the body's insulation against the outside world, since it protects the skin from the elements. Thus, by letting the hair grow, the Nazir creates a barrier against the outside world so that the Nazir's every act can be devoted to God (R' Hirsch).

7. לאביו ולאמו — To his father or to his mother. Like a Kohen Gadol (Leviticus 21:11), the Nazirite may not let anything interrupt the devotion he has accepted upon himself (Sforno).

- Crown. As the most constantly visible sign of his devotion, the Nazirite's hair is a crown of loyalty to God.

טוארי ימות מתא עלוהי בתכף שלוי ויסאב ריש נזרה ויגלח רישה ביומא דדכותה ביומא שביעאה יגלחנה: יוביומא תמינאה ייתי תרתיו שפניניו או תריז בני יונה לות כהנא לתרע משבן זְמָנַא: יאַ וַיַעבֶּר כַּהָנַא חַר לְחַטַּאתא וחד לעלתא ויכפר עלוהי מדחב על נפשא (ניא מתא) ויקדש ית רישה ביומא ההוא: יבויזר קדם יי ית יומי נזרה וייתי אמר בר שתה לאשמא ויומיא קדמאי יבטלוו אַרֶי אָסְתַּאַב (נ״א מסאב) נזרה: יגורא אוריתא דנזירא ביום משלם יומי נזרה ייתי יַתָה לתַרֶע משכּן זמנא: יוּ ויקרב ית קרכנה קדם יי אמר בר שתה שלים חד לעלתא ואמרתא חדא בת שתה שלמתא לחטאתא ודכר חד שלים לנכסת קודשיא: טווסל פטיר סלתא גריצן דפילן כמשח ואספוגין פטירין רָּמַשִּׁיחִין בָּמַשַׁח וּמַנָחַתָהוֹן וָנָסְבֵּיהוֹן: טוניקרב בַּהַנָא קַרָם יִיַ וִיַעַבַּד יַת חַטַאתה וית עלתה: יווית דכרא יעבד נכסת קוּדשיא קדם יי על סלא דפטיריא ויעבר כהנא ית מנחתה וית נסכה: יוויגַלַח נוירָא בּתַרַע מַשְׁבַּן ומנא יַת יויגַלַח נוירָא רַישׁ נוֹרָהּ וַיָּסֶב יַת שער רִישׁ נוֹרָהּ וַיַּתּוֹ על אשתא די תחות דודא דנכסת קוּרְשַׁיַא: יי וְיִסַב בַּהַנַא יַת אָרְרַעַא בַשַלַא מוַ דָּכָרָא וֹגָרְצָתַא פַּטִּירָתַא חַדָא מן סלַא ואספוג פּטיר חַד ויַתַּן עַל

ובי־ימות מת עליו בפתע פתאם וטמא ראש נורו וגלח ראשוֹ בַּיִוֹם טַהָרַתוֹ בַּיּוֹם הַשָּׁבִיעִי יְגֵלְחֵנוּ: וֹבַיִּוֹם הַשְּׁמִינִי י יָבָא שְׁתֵּי תֹרִים אָוֹ שְׁנֵי בְּנֵי יוֹנָה אֵל־הַכּהֵׁן אֵל־פֵּתַח א אהל מועד: ועשה הַכּהֵו אָחַר לְחַטַּאת וְאָחֵר לְעלֵה אַ אַהל וכפר עליו מַאָשֵר חַטַא עַל־הַנָּפֶש וִקְדַש אֶת־ראשו - בַּיוֹם הַהַוֹא: וָהָזָיר לֵיהוה אֶת־יִמֵי נִוֹרוֹ וָהַבֵּיא בֵּבֶשׁ בַּן־ י שנתו לאשם והימים הַראשׁנִים יָפָּלוּ כֵּי טַמֵא נְזְרָוֹ: וָזָאת יַּ תורת הַנַזִיר בִּיוֹם מַלֹאת יְמֵי נְזָרוֹ יַבִיא אתו אֶל־פֶּתַח אַהל מועד: וָהָקָרִיב אָת־קַרְבַּנָוֹ לֵיהוֹה בֶּּבֶשׁ בֶּן־שְׁנַתוֹ - אַהל מועד: וָהָקָרִיב אָת־קַרְבַּנָוֹ לֵיהוֹה בָּבשׁ תַמֵּים אֲחַד לִעלֵה וְכַבְשָּׁה אֲחַת בַּת־שָׁנַתָה תִּמִימָה ש לְחַשָּאת וְאַיִּל־אָחֲד תַּמִים לִשְׁלַמֵים: וְסֵל מַצּׁוֹת סֹלֵת חַלת בַּלוּלת בַּשַּׁמֵן וּרִקִיקֵי מַצְוֹת מְשָׁחִים בַּשָּׁמֶן י וּמִנְחַתָם וִנָסְכֵּיהֵם: וָהָקָרֵיב הַכֹּהָן לִפְנֵי יהוָה וִעָשַה אֶת־ 🚾 יַם חַטַּאתוֹ וֹאֵת־עֹלָתוֹ: וְאֶת־הָאַיִל יַנְעֶשֶׁה זֶבַח שְׁלָמִים ייַ לַיהוֹה עַל סֵל הַמַּצִּוֹת וְעַשַהֹ הַכּהֵוֹ אֶת־מִנְחַתוּ וָאֵת־ יו נָסָכּוּ: וְגַלֵּח הַנַּוֹיִר פַּתָח אָהֶל מועד אַת־רָאשׁ נִזְרוּ וְלַלֵּח יוּ אָת־שָּעַר רָאשׁ נָזָרוּ וְנַתַן עַל־הַאֶּשׁ אָשֶׁר־תַּחַת זַבַּח י הַשָּׁלַמֵים: וַלַלָּח הַכּהָן אֶת־הַזְּרַעַ בְּשֵׁלַה מְן־הַאַּיִלּ יַּ ַנַחַלֵּת מַצַה אַחַת' מִן־הַפֶּל וּרָקֵיק מַצָּה אָחֲד וָנַתַן' עַל־

בו והשיאו אומס טון אשמה (ויקרא כביטו) את עלמס. כיולא בו ויקבור אומו בני (דברים לד:ו) הוא קבר את עלמו (ספרי שם לב): (טו) ומנחתם ונסביהם. של טולה ושלמים, לפי שהיו בכלל וילאו לידון בדבר חדש שיטענו לחם, החזירן לכללן שיטענו ושלמים, לפי שהיו בכלל וילאו לידון בדבר חדש שיטענו לחם, החזירן לכללן שיטענו מכים כדין [כל] טולה ושלמים (שם לד): חלות בלולות. ורקיקי מצות. טשר מכל מין (מנחות טו, עת.): (יו) זבח שלמים לה' על סל המצות. ישתט את השלמים על מנת לקדש את הלחם (שם): את מנחתו ואת נסבו. של איל (ספרי שם): (יוז) וגלח הנזיר פתח אהל מועד. יכול ינלת בטרה, הרי זה דרך בזיון, אלא וגלח הנזיר לאתר שחיטת השלמים שכחוב בהן ושתטו פתח אהל מועד (ויקרא לפי ששלמי וסקר היו שהוא מכשלן בן, לפי ששלמי נזיר היו מתכשלון כטורה, שלרך ליטול הכהן הזרוע אחר שנתבשל ולהניף לפני ה" (נזיר מה:): (יט) הזרע בשלח. לאחר שנתבשלה (ספרי לו; חולין לה:):

(ט) פתע. זה אונס (שס כח): פתאם. זה שונג (שס). ויש אומרים פחט פחאום דבר אחד הוא מקרה של פחאום: ובי ימות מת עליו. כאהל שהוא בו: ביום טהרתו. כים הזיימו. או אינו אלא בשמיני שהוא טהול לגמרי, ח"ל ביום השביעי. או ביום הביעי יכול אפילו לא הזה, ח"ל ביום טרכתו (שס): (י) וביום השמיני יבוא שתי השביעי יכול אפילו לא הזה, ח"ל ביום טרכתו (שס): (י) וביום השמיני יבוא שתי זמן למקריבין, מה קרבין הכשר שמיני ומשמיני והלאה, אף מקריבין שמיני ומשמיני ומלאה, אף מקריבין שמיני ומשמיני והלאה, לא מקריבין, מה משר חטא על הנפש. שלא כזהר מטומאת המת. רבי אלעור הקפר אומר שלער עלמו מן היין (שם ל; כזיר יש.): וקדש את ראשו. לחזור והלאחי מנין נשור לחי את ימי נזרו. יחזור וימנה ולהחיל מנין נירותו (ספרי שם): (יב) והדיר לחי את ימי נזרו. יחזור וימנה כירותו כבחתלה: והימים הראשונים יפלו. לא יעלו מן המנין (שם לא): (יג) יביא אותו. יביא את על מן מעלו לורכן כן. כיולא יביא אותו. יביא אתור. יביא את על מן המנין (שם לא): (ינל)

- 9-12. Sudden contamination. If the Nazirite becomes contaminated by a corpse during the Nazirism period, the days already counted are forfeited. The following sacrificial ritual is performed and a new term of Nazirism begins.
- 9. בּמְתֵע בּתְאִם With quick suddenness. The double expression indicates two possible events: The Nazirite was caught by surprise and became contaminated accidentally, or was careless and came into contact with the corpse unintentionally (Rashi). However, the following ritual must be observed even if the contamination was intentional (Kereisos 9a).

קרתו — On the day he becomes purified. The verse

- refers to the seven-day purification process of a person who becomes contaminated by a human corpse, as given below, 19:19 (Rashi).
- 10.... שׁמִי חרים Two turtledoves... Birds represent the capacity to soar upward to spiritual perfection. By using them as offerings, the Nazirite symbolizes ascent from the contamination that aborted the earlier period of Nazirism and readiness to begin anew (R' Hirsch).
- 11. מְאַשֶּׁר הָּעָא For having sinned. Rashi cites two opinions of the Sages: The Nazirite sinned by (a) not taking better precautions to avoid contamination (Sifre); or (b) depriving

Sudden Contamination <sup>9</sup> "If a person should die near him with quick suddenness and contaminate his Nazirite head, he shall shave his head on the day he becomes purified; on the seventh day shall he shave it. <sup>10</sup> On the eighth day he shall bring two turtledoves or two young doves to the Kohen, to the entrance of the Tent of Meeting. <sup>11</sup> The Kohen shall make one as a sin-offering and one as an elevation-offering, and he shall provide him atonement for having sinned regarding the person; and he shall sanctify his head on that day. <sup>12</sup> He shall dedicate to HASHEM the days of his abstinence, and he shall bring a sheep in its first year for a guilt-offering; the first days shall fall aside, for his abstinence had been contaminated.

Completion of the Term

13 "This shall be the law of the Nazirite: on the day his abstinence is completed, he shall bring himself to the entrance of the Tent of Meeting. 14 He shall bring his offering to HASHEM: one unblemished sheep in its first year as an elevation-offering, one unblemished ewe in its first year as a sin-offering, and one unblemished ram as a peace-offering; 15 a basket of unleavened loaves: loaves of fine flour mixed with oil and unleavened wafers smeared with oil; and their meal-offerings and their libations. 16 The Kohen shall approach before HASHEM and perform the service of his sin-offering and his elevation-offering. 17 He shall make the ram a feast peace-offering for HASHEM with the basket of unleavened loaves, and the Kohen shall make its meal-offering and its libation. 18 At the entrance of the Tent of Meeting the Nazir shall shave his Nazirite head; he shall take the hair of his Nazirite head and put it on the fire that is under the feast peace-offering. 19 The Kohen shall take the cooked upper foreleg of the ram and one unleavened loaf from the basket and one unleavened wafer, and place them on

himself of the pleasure of drinking wine (Nedarim 10a). וקרש אֶת־ראשו — And he shall sanctify his head, i.e., by beginning a new period of Nazirism (Rashi).

### 13-21. Completion of the term.

13. יביא אחד — He shall bring himself. Sforno explains why the Torah does not say simply that the Nazirite אין, should come. Normally it would be expected that someone should escort the Nazirite to the Kohen, just as a metzora who is to be cleansed of tzaraas contamination is escorted to the Kohen by someone else (Leviticus 14:2). Presumably, the escort would be more worthy than the metzora. Here, too, as the Nazirite is to have the sacrificial service performed by the Kohen, the Nazirite should be escorted — but who is worthy enough to escort a Jew who has successfully completed a voluntary period of self-sanctification? No one. Therefore the Torah says, He shall bring himself! (Sforno).

14. אַפְּאָא — As a sin-offering. Why does the Nazirite bring a sin-offering after a period of sanctity and devotion? Because it would have been fitting to continue the abstinence from worldly pleasure and extend the vow of Nazirism indefinitely. The sin-offering atones for his decision to return to temporal pursuits (Ramban).

לְּשֶׁלְמִּים — As a peace-offering. A peace-offering symbolizes contentment and joy. The Nazirite brings it in rejoicing over the fulfillment of his vow (Ibn Ezra).

15. וְּפְל מְצוֹח — A basket of unleavened loaves, i.e., both kinds of loaves mentioned later in the verse are brought in the same basket. For a description of how such loaves were prepared and smeared with oil, see Leviticus, chapter 2.

These loaves are like those brought as part of a todah, thanksgiving-offering (Leviticus 7:12), by means of which

one thanks and praises God for His assistance in times of danger. Here, the Nazirite thanks God for permitting him to achieve a high level of sanctity (Haamek Davar).

Meal-offerings and their meal-offerings and their libations. Meal-offerings and wine libations accompany all elevationand peace-offerings (but not sin-offerings). Since the two animal offerings here are unusual in that they include the basket of unleavened loaves, it was necessary to state explicitly that the meal-offerings and libations are not to be excluded (Rashi).

18. אְהָל מוֹעָד — At the entrance of the Tent of Meeting. This verse cannot be taken literally, for it would be grossly disrespectful for the Nazirite to cut his hair in the Courtyard in front of the Tabernacle. Rather, the verse alludes to the point in the service when, not where, he cuts his hair. Verse 16 had specified that the peace-offering is brought before HASHEM; now we are told that after that service the hair is cut (Rashi).

ביה הְשְּלְמִיה — Under the feast peace-offering. The hair symbolized the Nazirite's separation from the community and his insulation from everyday life and its temptations. Conversely, a peace-offering symbolizes well-being and participation in the life of the community. Now that the Nazirite has succeeded in elevating and making himself ready to rejoin the community, he puts the hair under the offering, symbolizing that he is now subordinating his life of separation to his duty to contribute to the wholesome life of the nation (R' Hirsch).

19. הַּזְרְעַ בְּשֶׁלָה — The cooked upper foreleg. This part of the offering is a gift to the Kohanim, which they eat. This is the only offering from which they receive this organ, and it is

יְדִי נְזִירָא בָּתַר דְּגַלַּח (כּ״ דִּיגַלַּח) יָת נְזְרֵה: כּוִירִים יָתְהוֹן בַּהָנָא אֲרָמָא קֵרְם יִיָּ קּוֹרְשָׁא הוּא לְכַהַנָּא אַרְמָא קֵרְם יִיָּ דָאָרְמִּא הוּא לְכַהַנָּא עַל חַרְיָא וֹבְתַר כֵּן יִשְׁתֵּי נְזִירָא חַמְרָא: כּאּדָא אוֹרַיְתָא דְנְזִירָא דִי יִדַּר קְרְבָּנָה כָּפוּם נִרְרַה בּרּוּמַלִּיל יְיָ עִם מֹשֶׁה לְמֵימָר: כּּג מַלֵּל עִם בּרּוֹמַלִּיל יְיָ עִם מֹשֶׁה לְמֵימָר: כּג מַלֵּל עִם בְּנִי יִשְׂרָאֵל כַּר תַּיִמְרוֹן לְהוֹן: כּרְּכִינְךְּ בְּנִי יִשְׂרָאֵל בָּר תַּימְרוֹן לְהוֹן: כּרְּכִינְךָּ יְיָ וְיִשְׁרָאֵל בָּה תַּיִּמְרוֹן לְהוֹן: בּי יְבָרְכִינְן, יִי יְיָ וְיִשְׁרָבֵּה יִיָּ שְׁכִינְהַה לְוָתָךְּ

זכור, שמור, כלע"ז דישו"ט: אמור להם. שיהיו כולס שומעיס (שס לט): אמור. מלא, לא תברכס בחפזון ובבהלות אלא בכוונה ובלב שלס (תנחומא י): אמור. מלא, לא תברכס בחפזון ובבהלות אלא בכוונה ובלב שלס (תנחומא י): ניברבך. שיתברכו נכסיך (ספרי מ; תנחומא שס): וישומרך. שלא יבואו עליך שודדים ליטול ממונך, שהנותן מתנה לעבדו אינו יכול לשמרו מכל אדס, וכיון שבאים לסטים עליו ונועלין אותה ממנו מה הנאה יש לו במתנה זו, אבל הקב"ה הוא הנותן הוא השומר (תנחומא שס). והרבה מדרשים דרשו בו בספרי (שס): (בה) יאר ה׳ פניו אליך. יכאה לך פנים שוחקות פנים להובות: ויחור. יתו לר תו (שס): (בו) ישא ה׳ פניו אליר. יכוש כעסו (ספרי מב):

(כ) קדש הוא לבהן. החלה והרקיק והזרוט חרומה הן לכהן: על חזה התנופה. מלבד חזה ושוק הרחיים לו מכל שלמים, מוסף על שלמי נזיר הזרוט הזה. לפי שהיו שלמי נזיר בכלל וילחו לידון בדבר החדש להפרשח זרוט, הולרך להחזירן לכללן לידון אף בחזה ושוק (ספרי ש): (בא) מלבד אשר תשיג ידו. שאם אמר הריני נזיר על מנח לגלח של מחלה עולות ועל מאה שלמים: בפי גדרו אשר ידור בן יעשה. מוסף על חורת נזרו. על חורק הנזיר מוסף ולח יחסר, שאם אם אחר הריני נזיר חמש נזירות על מנח לגלח על שלש בהמות הללו איז אני הורא בו כחשר ידור כן יעשה מוסף של חורק הוא לגלח על שלש בהמות הללו איז אני הורא בו כחשר ידור כן יעשה וספרי לח): (בג) אמור להם. כמו

theirs aside from the parts mentioned in the next verse, which are the standard gifts to the Kohanim from all peace-offerings.

- 20. יְשְׁתְּה הְּנְּיִיר The Nazirite may drink. Why is he still called a Nazirite after he has completed his term? The goal of his vow was to achieve spiritual gain and to retain it; as long as he is a better person, the Torah honors him with the title of Nazirite (Aunei Nezer).
- 21. זאת הוֹרָת הְנָּוִיר This is the law of the Nazirite. The first half of the verse deals with the ordinary Nazirite who takes his vow without specifying which offerings he will bring. Upon completion of his term, this is the law, i.e., he brings the offerings mentioned in verses 13-20 (Ramban).
- מְלְבֶּר Aside from. When someone takes a Nazirite vow, he may and preferably should (*lbn Ezra*) vow to bring additional peace- and elevation-offerings, according to his means (*Rashi*). However, as in the case of all offerings in expiation for sin, one may never voluntarily bring more sinor quilt-offerings than the Torah specifies.
- 22-27. The Priestly Blessings. Moses was commanded to instruct the Kohanim that they would have the privilege and the duty to bless the nation of Israel, both in the Temple and, for all time, in the synagogue. This does not mean that they have any independent power to confer or withhold blessings only God can assure people of success, abundance, and happiness but that part of their Temple service is to be the conduit through which God's blessings would be pronounced on His people. In the daily prayer service, therefore, these blessings are inserted in the Shemoneh Esrei after nyn, the blessing in which we pray for the return of the Temple service to Jerusalem. To emphasize that the ultimate bless-

ings are God's alone, this passage concludes with God's assurance that He will confer his *own* blessing on the Children of Israel (R' Hirsch).

23. אמר – Saying. This word was already said in the previous verse. The repetition means that not only was Moses commanded to convey this commandment to the Kohanim of his generation, but they, in turn, were commanded to convey [saying] this charge to their offspring in all future generations, so that the Priestly Blessing would always be pronounced by the Kohanim (Or HaChaim).

As explained by Sifre and most of the commentaries, the first blessing refers to material prosperity, the second to the spiritual blessings of Torah knowledge and inspiration, and the last blessing to God's compassion above and beyond what one deserves, as expressed in forgiveness of sin and the giving of peace.

### 24. יברכה — The First Blessing

הי יְּבֶּרְבְּהְ — May Hashem bless you. May God give you the many blessings that are specified in the Torah such as those mentioned in *Deuteronomy* (28: 1-14), that Israel be triumphant over its enemies and superior to other nations, that its crops and business ventures succeed, its offspring and flocks be abundant and healthy, and so on (Sifre).

May your possessions increase (Rashi), as well as the days of your life (Ibn Ezra).

Though it is clear that in the Divine scheme and in Israel's aspirations such material benefits are secondary to spiritual success, nevertheless, אָם אֵין קְמָח אַין קְמָח הַּי, if there is no flour there is no Torah (Avos 3:15). God blesses Israel with prosperity to enable the people to devote themselves to Torah study and fulfillment (Sforno).

the hands of the Nazirite after he has shaved his Nazirite hair. 20 The Kohen shall wave them as a wave-service before HASHEM: it shall be holy for the Kohen, aside from the breast of the waving and the thigh of the raising-up — afterward the Nazirite may drink wine.

<sup>21</sup> "This is the law of the Nazirite who shall pledge his offering to HASHEM for his abstinence aside from what he can afford, according to his yow that he shall pledge, so shall he do in addition to the law of his abstinence."

The Blessings

<sup>22</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>23</sup> "Speak to Aaron and his sons, saying: So shall you bless Priestly the Children of Israel, saying to them: 24 'May HASHEM bless you and safeguard you. 25 May HASHEM illuminate His countenance for you and be gracious to you. 26 May HASHEM lift His countenance

R' Hirsch explains why Sifre, as followed by the above commentators, takes this blessing to involve material matters. Since this verse of the blessing concludes with a prayer that God protect us, it is clear that we speak of benefits that require protection even after they have been granted. Spiritual blessings are protected only by the personal worthiness of the recipients, but material blessings are always subject to outside danger.

Haamek Davar notes that the term "blessing" as used here is a general one; it does not clarify what sort of increase is meant. The exact form of the blessing must depend on the needs of each individual. The student will be blessed in his learning and the merchant in his business, just as someone's gratitude for God's blessing must be expressed according to the degree and form of the prosperity granted him (see Deuteronomy 16:17).

ושמרך — And safeguard you. May God protect your newly gained blessing of prosperity so that bandits cannot take it away from you. This is a blessing only God can guarantee. A king who sends a huge gift to his servant cannot guard it against every danger. If armed robbers take it away, what good would it have been to the recipient? (Rashi).

By their very nature physical blessings are fragile, because neither health, business conditions, nor tangible assets are permanent and unchanging. Nor are the character and ambitions of a human being. Therefore, we seek the blessing of God's protection, so that once given, his blessing will not fade away (Malbim).

May God bless you with wealth and protect you so that you use the money to perform mitzoos (Bamidbar Rabbah). For, as the Sages teach in many places, the best way for someone to preserve his wealth is to use it for charity and good deeds. That assures him God's continued blessing (Yalkut Yehudah).

### 25. יאַר — The Second Blessing

יאר הי — May HASHEM illuminate. This refers to מאור תורה, the light of Torah, as we find (Proverbs 6:23): For the commandment is a lamp and the Torah is a light (Sifre).

May God enlighten you so that you will be capable of perceiving the wondrous wisdom of the Torah and of God's intricate creation. Having received the blessing of prosperity, we have the peace of mind to go beyond the elementary requirements of survival (Sforno).

May God grant you children who will be Torah scholars (Tanchuma).

#ניי — His countenance. The term פניי, literally face, must be

understood in a figurative sense since God is incorporeal and physical description cannot apply to Him literally. In this context the human designation refers to God's revealed purpose in His rule of the universe lin the sense that someone's attitudes are apparent from the expression on his facel (R' Hirsch: Haamek Davar).

Through the teachings of the Torah and the prophets, God sheds light — יאר, to shed אור, light — upon His workings of the universe. Thus, we can perceive a purpose in creation that, in turn, helps us to better understand the greatness and will of the Creator (R' Hirsch). When this happens, all will understand that the material benefits of the first blessing came from Him, rather than by chance or natural causes (Haamek Davar).

ויחונף — And be gracious to you. May He cause you to find חן, favor [in the eyes of others] (Sifre). But if God has given us the benefits of the light of His Torah and of His Presence, what more favor can be needed? A person can have a host of personal attributes, but unless his fellows appreciate and understand him, his relationship with them will not be positive. The grace that a person has is the quality of being liked by others. With this blessing, the Kohanim pray that after giving Israel material and spiritual success, God will enable the other nations to evaluate us properly (Or HaChaim according to Degel Machaneh Ephraim).

Ramban, however, interprets that Israel will find favor in God's eves.

Sifre interprets: God be gracious to you by granting you Torah knowledge, as well as the wisdom and understanding to utilize it properly and fully. Accordingly, this term complements the first part of this blessing. May God grant you the Torah knowledge and insight to comprehend His purpose (R' Hirsch).

### 26. ישא — The Third Blessing

ישא הי פניו אליך — May HASHEM lift His countenance to you. May He suppress His anger (Rashi), meaning that even if you are sinful. God will show you special consideration and not punish you.

One's face is an indication of his attitude toward someone else. If one is angry at his neighbor, he refuses to look at him; and if one has wronged or is indebted to his neighbor, he is ashamed to face him. Therefore, when God turns His face to Israel, so to speak, He symbolizes that He is not angry with us. As a result, we can lift our heads, despite our own unworthiness (Maharzu).

In varying forms, the Sages raise the question: How can it

וישוי לה שלם: כז וישוון ית פרפת שמי על בני ישראל ואנא אברכנון: א והוה ביומא דשיצי משה לאקמא ית משכנא ורבי יתה וקדיש יתה וית כל מנוהי וית מדבחא ויַת כּל מנוֹהי ורבּנוּן וקדישׁ יַתְהוֹן: בּוֹקָרִיבוֹ (נייא וְקָרִיבוֹ) רברבי ישראל בישי בית אבהתהון אנון בַרְבֶי שָׁבְטַיַּא אָנוּן דְקַיִמִין עַל מניַניַא: גוַאַיַתיוּ יַת קרבּנהוֹן קדם יי שית עגלן בָּד מַחַפָּיַן וּתָרֵי עֲשֵׁר תּוֹרִין עגַלתָא על תדין רבדביא ותור לחד וקריבו יתהון לַקַדֶם מַשְׁכָּנַא: - וַאָמֶר יִיַ לִמשָה לְמִימֵר: הקבל מנהון ויהון למפלח ית פלחן מַשַּבּן זָמנַא וַתְתָּן יַתְהוֹן ללואי גבר פמסת פלחנה: וונסיב משה ית עגלתא וית תורי ויהב יתהון ללואי: זית תרתין עַגָּלַתַא וַיַת אַרבַּעַת תוֹרֵי יִהַב לְבָנֵי גרשון כמסת פלחנהון: חוית ארבע עגלן ויַת תַּמַנִיא תוֹרֵי יָהַב לְבְנֵי מְרַרִי פמסת פלחנהון בידא דאיתמר בר אַהרוֹ כּהַנא: טולבני קהת לא יהב אַרי פלחו הודשא עליהוו בכתפא נטליו:

בו וישם לך שלום: ושמו את־שמי ויהי ביום ז חמישי א על-בני ישראל ואני אברבם: כלות משה להקים את־המשבו וימשח אתו ויקדש ואת־כל־כּליו ואת־כל־כליו ואת-המזבח ַר נַיִּמְשַׁחֶם נַיִּקָרֵשׁ אֹתָם: נַיַּקָרִיבוּ נִשִּׁיאֵי יִשְׁרָאֵל רַאשֵׁי בית אבתם הם נשיאי הַמַּטֹת הם הַעְמְדֵים עַל־הַפְּקְדֵים: ָ, וַיבֹיאוּ אָת־קַרְבַּנְם לְפָנֵי יהוֹה שֵש־עַגָּלִת צַב וּשִׁנִי עַשַּׁר בּקֶּר עגלה על־שני הַנַּשָּאִים וַשְּוֹר לָאֲחֶד וַיַּקָרִיבוּ אוֹתַם ריה לפני הַמִּשָׁבַן: וַיֹּאמֶר יהוה אַל־מֹשֵה לֵאמִר: ַקַח מֵאַתַּם והיו לעבד את־עבדת אהל מועד ונתתה אותם ו אל-הלוים איש כפי עבדתו: ויקח משה את-העגלת י ואת־הַבַּקר וַיִּתֵן אותם אַל־הַלְוַיָם: אַת וֹ שָׁתֵּי הַעַגַלוֹת וָאֵת אַרְבַּעַת הַבַּלָּר נָתַן לְבָנֵי גַרְשִׁוֹן כִּפִּי עַבְדָתָם: ואת ו אַרַבַּע הַעַגַלת וָאֵת שִׁמנַת הַבָּלֶּר נָתַן לִבְנֵי חוֹאת ו ט מַרַרִי פִפִּי' עַבְדָתָם בִּיַד' אִיתָמָּר בֶּן־אַהֲרָן הַכּהַן: וְלֹבְגֵי קַהַת לא נַתַן כִּי־עַבַדַת הַלְּדֵשׁ עַלְהֵם בַּכַּתַף יְשַאוּ:

המטות. שהיו שוטרים עליהם כמלרים והיו מוכים עליהם, שלחמר ויכו שוטרי כני ישראל וגו' (שמוח ה:יד; ספרי מה): הם העמרים על הפקודים. שעמדו עם משה ואהרן כשמנו את ישראל, שלחמר ואחכם יהיו וגו' (לעיל א:ד): (ג) שש עגלת צב. ואהרן כשמני אלו מחופים, וכן כלבים וכפרדים (ישעיהו סובי) עגלות מכוסות קרויות לבים אין לב אלא מחופים, וכן כלבים וכפרדים (ישעיהו סובי) עגלות מכוסות קרויות לבים (ספרי שם): ויקריבו אותם לפני המשבן. שלא קכל משה מידם עד שלחמר לו מפי המקום. אמר רכי נתן מה ראו הנשיאים, יתנדבו כאן בתחלה וממלאכת המשכן לא התנדבו תתלה. אלא כך אמרו הנשיאים, יתנדבו לבור מה שתתדנו ומה שמחסרין אנו שבליו, כיון שראו שהשלמו לבור את הכל, שנא' והמלאכה היתה דים (שמות לכן: אמרו מעסה מה לנו לעשות הכיאו את אכני השוהם והמלואים לאפוד ולחשן לכך התנדבו כאן תתלה (ספרי שם): (ח) בפי עבדתם. שהיה משא בני גרשון קל מבר תר, שה או נשל תררי, שהיו נושאים הארון והשלמן וגו' (לעיל גולא) לפיכך בבתף ישאו:

(בז) ושמו את שמי. יברכוס כשס המפורש (שם מג): ואני אברבם. לישראל ואסכים עם הכהנים. זבר אחר, ואני אברכם לכהנים (שס): (א) ויהי ביום בלות משה. כלות [מ"א כלח] כתיב, יום הקמת המשכן היו ישראל ככלה הנכנסת לחופה משה. כלות [מ"א כלח] כתיב, יום הקמת המשכן היו ישראל ככלה הנכנסת לחופה (תנחומא כו): בלות משה. בללאל ואהליאב וכל חכם לב עשו את המשכן, וחלאו הכחוב במשה, לפי שמסר נפשו שליו לראות תבנית כל דבר ודבר כמו שהראהו בהר להורות לעושי המלאכה, ולא טעה בתבנית אחת. וכן מלינו בדוד, לפי שמסר נפשו על בנין בהמ"ק, שלאתר זכור ה' לדוד את כל ענותו אשר כשבע לה' וגו' (תהלים קלבו): ביום בלות משה להקים. ולא נלמר ביום העמידו ולא פרקו, לכך נאמר ביום כלות משה להקים, ולא למחר ביום העמידו ולא פרקו, לכך נאמר ביום כלות משה להקים, לוה הקמותיו, וראש חודש ניסן היה. בשני נשרפה. בליש הזה ראקים, ולשור היה כשה להקים, אותו היום כלו הקמותיו, וראש חודש ניסן היה. בשני נשרפה. בפני בוכפה. בפני בוכפה. בפני היה רוש היה ראה ביחים ונשביעי בלכו (ספרי מד): (ב) הם בשיאהי הפכה. בשלישי הזה ראה ביחים ונשביעי בלכו (ספרי מד): (ב) הם בשיאהי

be said of God that He shows Israel special consideration that it does not deserve? Does not Scripture say of God (Deuteronomy 10:17): אַשֶּׁר לֹא־יִשָּׁא פָנִים וְלֹא יִפַּן שׁיַחִּר – Who does not lift a countenance [i.e., forgive undeservedly] and does not accept briberu?

Bloria the proselytess asked this question of Rabban Gamliel and an answer was given her by R' Yose the Kohen. He explained that God mercifully forgives sins committed against Him, but He refuses to show favor to those who sin against their fellow men unless they first placate and obtain forgiveness from the victim (Rosh Hashanah 17b).

The Midrash (Bamidbar Rabbah 11:4) notes the same contradiction but answers that Israel has earned God's special treatment. God says: "Just as they are partial to Me, so I am partial to them. How so? I have written in My Torah

(Deuteronomy 8:10), When you eat and are satisfied [i.e., when you have eaten your fill] you are to bless [i.e., recite Grace after Meals to thank God for giving sustenance]. But though Jewish families may lack enough [food] to satisfy themselves, nevertheless they show Me consideration and bless Me! They are strict with themselves [to bless] even for only the volume of an olive or an egg." Therefore, HASHEM will lift His countenance.

רְישֵׁשׁ לְּךְּ שְּלוֹם — And establish peace for you. One may have prosperity, health, food and drink, but if there is no peace it is all worthless. Therefore, the blessings are sealed with the gift of peace (Sifra, Bechukosai).

As the Sages taught in the very last words of the Mishnah: R' Shimon ben Chalafta said, The Holy One, Blessed

to you and establish peace for you, '27 Let them place My Name upon the Children of Israel and I shall bless them."

7 The

It was on the day that Moses finished erecting the Tabernacle that he anointed it, sanctified it and all its utensils, and the Altar and all its utensils, and he had anointed and sanctified Offerings them. <sup>2</sup> The leaders of Israel, the heads of their fathers' household, brought offerings: they were the leaders of the tribes, they were those who stand at the countings. 3 They brought their leaders offering before HASHEM: six covered wagons and twelve oxen — a wagon for each two leaders and an ox for each — and they brought them before the Tabernacle, 4 HASHEM said to Moses sauing, 5 "Take from them, and they shall be to perform the work of the Tent of Meeting; you shall give them to the Levites, each man according to his work."

 $^6$  So Moses took the wagons and the oxen and gave them to the Levites.  $^7$  Two of the wagons and four of the oxen he presented to the sons of Gershon, in accordance with their work. 8 And four of the wagons and eight of the oxen he gave to the sons of Merari, in accordance with their work, under the authority of Ithamar, son of Aaron the Kohen. 9 And to the sons of Kohath he did not give; since the sacred service was upon them, they carried on the shoulder.

is He, could find no container that would hold Israel's blessings as well as peace, as it says (Psalms 29:11), HASHEM will give might to His nation, HASHEM will bless His nation with peace (Uktzin 3:12).

The Midrash says, "Peace when you enter, peace when you leave, and peaceful relations with everyone." This alludes to three levels of peace: within the family, in the country where one lives, and throughout the world (K'sav Sofer).

Peace is not simply the absence of war. It is a harmony between conflicting forces. Within man, it is the proper balance between the needs of the body and his higher duty to the soul. In the universe it is balance between the infinite elements as well as between the holy and the mundane. When Israel is sinful, it disrupts this balance because it is not making proper use of the human and physical resources God gives the world. This creates a barrier between God and His people, a barrier that God, with compassion, removes so that we can repent and return to the blessed condition of peaceful harmony (Or HaChaim: see also Malbim).

7.

#### 48 The offerings of the tribal leaders.

On the first day of Nissan, the day the Tabernacle was sanctified and Aaron conferred the Priestly Blessings for the first time (R' Bachya), the leaders of the twelve tribes brought their own personal offerings in celebration of the momentous event. In addition, to help the Levites transport the Tabernacle and its parts during journeys, the tribal leaders also brought wagons and oxen, which Moses apportioned among the Levite families, according to their

The Midrash relates that Moses was reluctant to accept the leaders' offerings, which God had not commanded them to bring; the experience of Nadab and Abihu, who died when they brought unauthorized incense, was a frightening precedent (Leviticus 10:1-2). But God told Moses that the intention of the leaders was pure and their offerings were worthy of acceptance.

1. משה - Moses. Although Bezalel, Oholiab, and their colleagues were the ones who built the Tabernacle, the Torah credits Moses because he dedicated himself to know the exact dimensions of every artifact and to make sure that the artisans understood and performed their assigned tasks properly (Rashi).

המובח — The Altar. The outer Altar is mentioned separately as a preface to the rest of the chapter, which describes the offerings that would be brought upon it (Ibn Ezra).

וימשחם ויכדש אחם — And he had anointed and sanctified them. The verse had already mentioned the anointment, but it is repeated now to indicate that the sanctification of the Tabernacle complex did not take effect until all of its parts were anointed (Sifre). Thus, the entire Sanctuary formed a single, integrated unit, in which every part had a sacred meaning and all of them complemented one another. Thus, they could not be sanctified piecemeal, but only when all had been anointed (R' Hirsch).

- 2. הם נשיאי המטח They were the leaders of the tribes. They earned their position because they had been the Jewish foremen in Egypt and they willingly suffered beatings at the hands of the Egyptians rather than persecute their brethren (Rashi).
- 3. על שני-הנשאים For each two leaders. The partnership demonstrated brotherly friendship, and made them worthy for the Divine Presence to rest among them (Sforno).
- בקריבו And they brought. Exalted though they were, the leaders did not relegate this menial task to servants; in honor of the Tabernacle, they brought the wagons and oxen themselves (Haamek Davar).
- 5. קם Take. Moses thought that the Levites were to carry all parts of the Tabernacle on their shoulders, including the very heavy planks, whereas the leaders felt that wagons should be used for that purpose. Here, God agreed with the

י נַיַּקְרֵיבוּ הַנְּשִׁאִים אָת חֲנֻבֵּת הַמִּיְבֶּה בְּיָוֹם הִמָּשַׁח אֹתֻוֹ אָל-מְשֶׁה נָשִׁיא אֶחָד לַיּוֹם נָשִׂיא אֶחָד לַיּוֹם נְמָיִה מִיְּבְּרָיבוּ אַרִּיבוּ אַתְרִיבוּ הַמִּיְבָּה לְּבְּנָי הַמִּיְבָּה לְּבָּנָי הַמִּיְבָּה וְמִיּבָּה מִיְבָּרָיבוּ אַתְר לְיִם נָשְׂיא אֶחָד לַיּוֹם נִמְיָה מִיּשְּׁלָה מִיְּרָה בְּיָנִם הָמְיָּה מְשְׁלָלָה מִוְּרָק הָּיְבָּנְוֹ בַּיְּיִם הָשְׁלָלָה מִיְּרָה בְּיָּנִם אָחָד לְיוֹם נָשְׂיא אֶחָד לַיִּוֹם הַמְּיָּבָה וְמִיּבָה וְמִיּבָּה יְהוּדָה:

מִּרְיכְּנְה בְּשֶׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אֲחָת עֲשְׂרָה וְמִבְּה שְׁנִיהֵם וּ מְמַשָּׁה יְהוּנָה מִיּיְרָכְּים שְׁלָּתְים בְּנֵיר שְׁנָה מְשְׁלָה מִוְּרָק מְּיִבְּה שְׁנִיהֵם וְמִשְּׁה בְּשָׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אֲחָת עֲשָׂרָה וְמִשְּׁר מְנִיבְּה שְׁנִיהָם וְמִשְּׁר מְיִבְּיִה שְׁנִיהְם הְמִשְּׁר מְתִּנְּה בְּבָּשְׁים בְּנֵיים הְמִשְׁח אֹתְוֹ בְּן בְּיִלְּנִים חְמִשְׁה בְּבָּשְׁים בְּנֵים הְמִשְׁה בְּבָּשְׁים בְּנִיים הְמִשְׁה בְּבָשְׁים בְּנִיים הְמִשְׁה בְּבָּיִם מְחָבְּים בְּמִים בְּנֵיים הְמִשְׁה בְּבָּים מְחִמִּשְׁה בְּנִים הְמִישְׁה בְּנִים חְמִשְׁה בְּבְשִׁים בְּנִיים הְמִישְׁה בְּנִים חְמִישְׁה בְּוִבְים חְמִשְׁה בְּבִים חְמִשְׁה בְּוֹב בְּשְׁרִם הְמִשְׁה בְּבִים חְמִישְׁה בְּוּבְים חְמִישְׁה בְּוּבְים חְמִשְׁה בְּבִיים הְמִישְׁה בְּנִיים הְמִישְׁה בְּיִים בְּמִים בְּנִיים חְמִלְּים בְּמִים בְּנִיים בְּמִים בְּנִיים בְּמִים בְּנִיים הְמִישְׁה בְּיִים בְּמִים בְּנִיים הְמִישְׁה בְּיִים בְּמִים בְּמִים בְּבִּיים בִּמְינִבְּם בִּיִים בְּיִים בְּמִים בְּמִים בְּמִים בְּבִּים בְּמִים בְּמִינְם בְּבִּים בְּמִים בְּבִּים בְיִים בְּמִים בְּמִים בְּיִבּים בְּמִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּמִים בְּבִּיים בְּיִבּים בְּיִבּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּבִיים בְּיבְּים בְּיִבְּיב בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיבְים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיּים בְּיִים בְּיוֹם בְּיִבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיִי

יח בַּיוֹם הַשַּׁנִי הִקְּרָיב נְתַנְאֵל בֶּן־צוּעֻר נְשִׂיא יִשְּׁשבֶר:
ים הִקְּרָב אֶת־קְרְבָּנוֹ קַעֲרַת־בֶּסֶף אַחַׁת שְׁלֹשִׁים וּמִאָּה
בּ שְׁנֵיהֶם וּמְאָה מְזְרָך אֶחָר בֶּסֶף אַחַׁת שְׁלֹשִׁים וּמִאָּה
בּ שְׁנֵיהֶם וּמְאָים סֶלֶת בְּלוּלֵה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחַת
בּ עֲשָׁרָה זָהָב מְלַאִה קְטְרֶת: בַּּר אֶחָׁד בֶּן־בָּלָר אַיִל אֶחָד
בּ בְּבֶשׁ־אָחָד בֶּן־שְׁנָתוֹ לְעְלָה: שְׁעִיר־עִזִּים אֶחָד לְחַפָּאת:
בּ וּלְזֶבַח הַשְּלָמִים בָּקָר שְׁנַּיִם אֵילְם חֲמִשָּׁה עֲהָדִים חֲמִשָּׁה
בּ וּלְזֶבַח הַשְּׁלָמִים בְּנֵי־שָׁנָה חֲמִשָּׁה זֶה קְרְבַּן נְתַנְאָל בָּן־צוּעָר:

יוקריבו רכרביא ית חנכת מדבחא ביומא דרפיו יתה וקריבו רברביא ית קרבנהון (לַ)קַרַם מַרבּחַא: יאַנָאַמַר יי למשה רבּא חַד לִיוֹמָא דַבָּא חַד לִיוֹמָא יִקְרבוּן יַת קרבנהון לחנבת מדבחא: יב והוה דמקרב בִּיוֹמָא קַדְמָאָה יָת קֻרְבָּנֵה נַחִשׁוֹן בַּר עמינדַב לשבטא דיהורָה: יגוקרבָּנָה מָגָסָתַא דְכָסַף חֲדָא מָאַה וֹתְלַתִין סָלְעִין הַנָה מַתָּקַלָה מִזָּרָקָא חַד דְכָסַף מַתָּקַלַה שַבעין סִלְעִין בְּסָלְעֵי קוּרְשַא תַּרְוֵיהוּן מִלַן סְלְתַא דָּפִּילַא בִמְשַׁח לְמִנְחַתַא: ידּ בַּזִיבָא חַרָא מַתַּקַל עַשַּׁר סְלְעִין הִיא דְּדְהַב מַלְיַא קטוֹרֶת בּוּסְמַיַּא: טו תוֹד חַד בַּר תוֹרֵי דכר חד אמר חד בר שתה לעלתא: יי צָפִיד בַּר עָזִין חַד לְחַטַאתַא: יי וּלְנָכְסַת קוּרָשַׁיַא תּוֹרָין תָּדֵין דְּכָרֵי חַמִשַּׁא גָּדַיֵי חַמשַא אָמָרִין בָּנֵי שַנַה חַמשַא דֵּין קרבנא דנחשון בר עמינדב: יחביומא תַּנְיַנָא קַרִיב נְתַנָאֵל בַּר צוּעַר רַבָּה דיַשַשבר: ישקריב יַת קרבּנה מִגְסְתַא דכַסַף חַדָּא מאָה וּתְלָתִין סִלְעִין הַנַה מַתַקלַה מַזַרָקא חַד דְּכַסַף מַתַקּלֵה שַבְעִין סִלְעִין בָּסִלְעֵי קוּרְשָא תַּרְוֵיהון מַלַן סָלְתַא דְפִילָא בִמְשַׁח לְמִנְחָתֵאּ בּנָזיכָא חַרָא מַתַקַל עשר סְלְעִין הִיא בּ דְרָהַב מַלְיֵא קַטֹרֶת בּוּסְמַיַא: כא תּוֹד חֲד בַּר תוֹרֵי דָּכַר חַד אָמַר חַד בָּר שַׁתֵּה ּלַעֲלֶתָא: כבּ צְפִיר בַּר עִזִּין חַד לְחַטַאתַא: בגולנכסת קודשיא תורין תבין דכבי חַמשַא גָּדָיֵי חַמשַא אִמִּרִין בָּנֵי שַׁנַה ָחַמְשָׁא הֵין קָרְבַּן נְתַנְאֵל בַּר צוּעָר:

,",-

(י) ויקריבו הנשיאים את חנכת המזבח. לחחר שהתנדכו העגלות והכקר לשחת המשכן, נשחם לכם להתנדב קרבנות המזבח לחנכו (ספרי מז): ויקריבו הנשיאם את קרבנם לפני המזבח. כי לא קכל משה מידם עד שנאמר לו מפי הגכורה (שם): (יא) יקריבו את קרבנם לחנבת המזבח. ועדיין לא היה יודע משה היאך יקריבו אם כסדר חולדותם אם כסדר המסטות, עד שנא' לו מפי הקב"ה יקריבו למסעות איש יומו (שם): (יב) ביום הראשון. אותו היום נעל עשר עטרות. ראשון למעשה בראשית, ראשון לנשיאים וכו', כדאי' בסדר עולם (פרק ז): למטה יהודה. יחסו הכחוב על שבטו, ולא שגבה משבטו והקריב. או אינו אומר למטה יהודה אלא שגבה משבטו והביא, ח"ל זה קרבן נחשון, משלו הביא (ספרי מח): (יג) שניהם מלאים סלת. למנחת נדכה (סס מט): (יד) עשרה זהב. כתרגומו, משקל עשר שקלי הקדש היה כה (שם): מלאה קטרת. לא מלינו קטרת ליחיד ולא על מזבח החילון אלא זו בלבד, והוראת שעה היתה (מנחות כ:): (טו) פר אחד. מיוחד שכעדרו (ספרי ג): (טו) שעיר עזים אחד לחטאת. לכפר על קבר התהום (שם נא) טומאת ספק: (יח) הקריב נתנאל בן צוער. (יט) הקרב את קרבנו. מה ח"ל הקריב כשבטו של יששכר מה שלא נאמר בכל השבטים, לפי שבא ראובן וערער ואמר אחר שקדמני יהודה אחי אקריב אני אחריו. אמר לו משה, מפי הגבורה נאמר לי שיקריבו כסדר מסען לדגליהם, לכך אמר הקרב את קרבנו והוא חסר יו"ד, שהוא משמע הקרב, לשון לווי, שמפי הגבורה נלטוה הקרב. ומהו הקריב הקריב שני פטמים, שבשביל שני דברים זכה להקריב שני לשבטים, אחת שהיו יודעים בחורה, שנאמר ומבני יששכר יודעי בינה לעתים (דברי הימים א יב:לג) ואחת שהם נתנו עלה לנשיאים להתנדב קרבנות

הללו, וביסודו של רבי משה הדרשן מלאתי, אמר רבי פנחס בן יאיר, נתנאל בן לוער השיאן עלה זו (ספרי נכ): קערת בסף. מנין אוחיוחיו בגימטריא חחק"ל, כנגד שנוחיו של אדם הראשון (כמ"ר יד:יב): שלשים ומאה משקלה. על שם שכשהעמיד חולדות לקיום העולם כן מאה ושלשים שנה היה שנאמר ויחי אדם שלשים ומאת שנה ויולד כדמותו וגו' (כראשית ה:ג; כמ"ר שם): מזרק אחר בסף. בגימ' חק"כ, על שם נח שהעמיד חולדות בן ח"ק שנה, ועל שם עשרים שנה שנגזרה גזרת המבול קודם תולדותיו, כמו שפירשתי אלל והיו ימיו מאה ועשרים שנה (בראשית ו:ג). נאמר מזרק אחד כסף ולא נאמר מזרק כסף אחד כמו שנאמר בקערה, לומר שאף אוחיות של אחד מלטרפות למנין (במ"ר שם): שבעים שקל. כנגד שבעים אומות שילאו מבניו (שם): (ב) בף אחת. כנגד התורה שנתנה מידו של הקכ"ה (שם יגיטו): עשרה זהב. כנגד טשרת הדכרות (שם): מלאה קטרת. גימטריא של קטרם חרי"ג מלום, ובלבד שחחליף קו"ף בדל"ם על ידי א"ח כ"ם ג"ר ד"ק (שם): (בא) פר אחד. כנגד אכרהם שנאמר כו ויקח כן כקר (בראשית יחנזן כמ"ר שם יד): איל אחד. כנגד ילחק ויקח את האיל וגו' (בראשית כב:יג; במ"ר שם): בבש אחד. כנגד יטקב והכשכים הפריד יטקב (ברחשית ל:מ; במ"ר שם): (בב) שעיר עזים. לכפר על מכירת יוסף שנחמר בה וישחטו שעיר עזים (כרחשית לז:לח; כמ"ר שם): (בג) ולובח השלמים בקר שנים. כיגד משה ואהרן שנתנו שלום בין ישראל לאביהם שבשמים (במ"ר שם כ): אילם עתודים כבשים. שלשה מינים, כנגד כהנים ולוים וישראלים וכנגד חורה נכיאים וכתובים. שלש חמשיות, כנגד חמשה חומשין וחמשת הדברות הכתובין על לוח אחד וחמשה הכתובין על השני (שם יד:י). עד כאן מיסודו של רבי משה הדרשן:

- <sup>10</sup> Then the leaders brought forward offerings for the dedication of the Altar on the day it was anointed, and the leaders brought their offering before the Altar.
- 11 HASHEM said to Moses, "One leader each day, one leader each day shall they bring their offering for the dedication of the Altar."

The Dedication Offerinas

- <sup>12</sup> The one who brought his offering on the first day was Nachshon son of Amminadab, of the tribe of Judah. <sup>13</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>14</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>15</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>16</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>17</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year this is the offering of Nachshon son of Amminadab.
- <sup>18</sup> On the second day, Nethanel son of Zuar offered, the leader of Issachar. <sup>19</sup> He brought his offering: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>20</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>21</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>22</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>23</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year this is the offering of Nethanel son of Zuar.

leaders and ordered Moses to accept their wagons and oxen (Or HaChaim), and apportion them to the Levites according to the difficulty of their work.

10-11. וַּאַרִיבוּ הַנְּשֹּאִים — Then the leaders brought forward offerings. After their wagons and oxen were accepted, the leaders were moved to bring offerings in celebration of the occasion. This Divinely ratified initiative of the leaders to commemorate the sanctification in a new way was the precedent for Solomon and the Men of the Great Assembly, who celebrated the inauguration of the two Temples with an outpouring of offerings (Il Chronicles 7:5; I Kings 8:63; Ezra 6:16-17). The Third Temple, too, will be inaugurated with a special ceremony (Ezekiel 43:26-27).

The Midrash explains that even though the twelve offerings were identical, each alluded to the special mission of its tribe, so that each was unique in its spiritual essence. This is why the Torah describes each one separately in virtually identical verses.

Everyone who brings an offering must bear sincere inner feelings of repentance and desire to draw closer to God. The tribal leaders brought such personal devotion with their offerings, each according to the unique mission of his tribe. Thus, the tribal leaders brought both their inner desires and their tribal missions to the joint national goal of inaugurating the Tabernacle. And in this way all the tribes were combined into a spiritual and physical spectrum, a combination of spiritual and temporal potential and attainment in the combined service of the national destiny. This is the significance of Ramban's statement that the Torah listed each offering separately, and then gave the sum of all twelve offerings (see notes to vs. 84-88). Each leader brought the spiritual striving of himself and his tribe — and shared them with the nation (R' Yosef Dov Soloveitchik).

נְשִׂיא אֵחָר לִיוֹם — One leader each day. The leaders had

wanted to bring all their offerings together on the same day, but God ordered that each have his own day (Ramban), to give equal honor to each and to prolong the celebration (Chizkuni). Moses did not know which order they should follow, so God instructed that they should bring their offerings in the order the tribes followed while journeying through the wilderness (Rashi).

12. אַת־קַרבָּנו — His offering. This term expresses the uniqueness of Nachshon, for it is not found with relation to any of the other leaders. When someone brings an offering, he brings not only its animal and other components, but also the spirit of sanctity that his deeds have earned him — that is his own personal offering. In this sense, Nachshon was the most outstanding of the leaders, so the Torah stresses that he brought his offering. In addition, only Nachshon is not given the title leader in the introductory verse of his offering, because his modesty was such that he considered himself to be no better than any member of his tribe (Or HaChaim).

#### → § Symbolism of the offerings.

Although the twelve leaders brought identical offerings, they arrived at their formulations independently, and they intended different symbolisms in their choice of components. The Midrash discusses these inner meanings at far greater length than these notes can include. As an example, however, we present part of the symbolism given for Nachshon's offering: The parts of his offering symbolized the fathers of the universe and Israel, and some of the paramount events in history.

- ☐ The numerical value of קּטְּחָר, silver bowl, is 930, corresponding to the years of Adam. Its weight, 130 shekels, corresponds to the age at which Adam and Eve had Seth (Genesis 5:3).
- [ בֶּקֶף בֶּקֶף, one silver basin, has the numerical value of 520, an allusion to the number of years from the time God

בריבה בַּיּוֹם הַשְּלִישִׁי נָשִּיא לִבְנֵי זְבוּלֵן אֱלִיאָב בֶּן־חֵלְן: קּרְבָּנוֹ קַעֲרַת־בֶּסֶף אַחַת שְלֹשִים וּמֵאָה מִשְׁקָלָה מִוְרֶק אֶחָד בְּטֶף שְבְעִים שֶׁקֶל בְּשָׁקֶל הַקָּרֶשׁ שְנֵיהֶם ו מְלֵאִים סְלֶת

בּי בְּלוּלֵה בַשֶּמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחֶת עֲשָׁרָה זָהָב מְלֵאָה

בּי בְּלוּלָה בַשֶּמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחֶת עֲשָׁרָה זָהָב מְלֵאָה

בחיבט לְעלֵה: שְׁצֵיר־עִזִּים אֶחָד לְחַטָּאת: וּלְזֶבַח הַשְּלָמִים

בְּמֵר שְנֵּיִם אֵילֶם חֲמִשָּׁה עַתֻּדִים חֲמִשָּׁה בְּבָשִׁים בְּנֵי־

שָׁנָה חַמִשָּׁה זָה קַרְבַּן אֱלִיאָב בֶּן־חֵלְן:

שָׁנָה חַמִּשָּׁה זָה קַרְבַּן אֱלִיאָב בֶּן־חַלְן:

לּ בַּיּוֹם הָרְבִיעִּׁי נָשִּׁיא לִבְנֵי רְאוּבֵן אֱלִיצִּוּר בֶּן־שְׁדֵיאִוּר:
אַ קְרְבָּנוֹ קַעְרַת־כֵּסֶף אַחַת שְׁלֹשִׁים וּמִאָה מִשְׁקּלָה מִוְּרֶק
אַ קְרְבָּנוֹ קַעְרַת־כֵּסֶף אַחַת שְׁלֶּעִים וּמֵאָה מִשְׁקּלָה מִוְּרֶק
לּ בְּלֶּילָה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחַת עֲשָׂרָה זָחָב מְלֵאָה לּ בְּשֶׁכֶּן לְמִנְחָה: בַּף אַחַת עֲשָׂרָה זָחָב מְלֵאָה לּ בְּלֶּילָה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחָר בְּלֶּילָה זָחָב מְלֵאָה לּ בְּלֶּילָה בְשָׁמֶן לְמִנְחָה: לְחַטָּאת: וּלְזֶבַח הַשְּׁלָמִים בּּנִי־ לִּיִּלָּה שְׁנִיה בְּבָשִׁים בְּנֵי־ בְּבָלֵים חֲמִשָּׁה בְּבָשִׁים בְּנֵי־ שָׁנָה חַמִשָּׁה הַבְּלָשִׁים בְּנֵי־ שָׁנָה הַבְּלָּיִה בְּבָשִׁים בְּנֵי־ שְׁנָה חַמִּשָּׁה הַבְּבָשִׁים בְּנִי־ שְׁנָה חַמִּשָּׁה הַבְּבָשִׁים בְּנִי־ שְׁנָה בְּבָשִׁים בְּנִיּים שְׁנָה בְּבָשִׁים בְּנִי־ בְּנִיּים בּנִיּים בּנִיּים בּנִיים בּנִים בְּנִיים בּנִיים בּנִישִּׁה בִּנִים בּנִיים בּיִים בּנִיים בּיִּים בּנִיים בּיִים בּיִים בּנִיים בּנִיים בּנִיים בּיִים בְּיִים בְּיִים בּיִּים בּנִיים בְּנִיים בּיִים בְּיִים בְּיִיּים בּנִיים בְּיִים בְּיִיים בּיּבְיים בּיּבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיּבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיּבְייִים בְּיִים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיים בְּיִים בְּיִּים בְּיבְיים בְּיִּים בְּיִיּים בְּיִיים בְּיים בְּיוּים בְּיּים בְ

פּוֹם הַחֲמִישִׁי נְשִׂיאֹ לִבְנִי שִׁמְעֵוֹן שְׁלֻמִיאֵל בֶּן־
 פּוֹם הַחֲמִישִׁי נְשִׂיאֹ לִבְנִי שִׁמְעֵוֹן שְׁלֻמִיאֵל בֶּן־
 צוּרִישַׁדָּי: קּרְבָּנוֹ קַעְרַת־כֶּסֶף אַהַת שְׁלְשִׁים וּמֵאָה מִיְּרֶלְ אָחָד בְּשֶׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחֶת שְׁלְשִׁים וּמֵאָה בְּשְׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחֶת פּלוּלָה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחֶת פּי עֲשָׁרָה זָהָב מְלֵאָה קְטְרֶת: פַּר אָחָד בְּיָם אָחָד לְחַשָּאת:
 מא וֹלְזֶבַח הַשְּׁלְמִים בְּנֵי־שָׁנָה חֲמִשָּׁה זֶה קַרְבַּן שְׁלֻמִיאֵל בֶּן־ חֲמִשָּׁה הַבְשָּׁים בְּנִי־שָׁנָה חֲמִשָּׁה זֵה קַרְבַּן שְׁלֻמִיאֵל בָּן־ צוּרִישׁדִּי:

ששי מכימג בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי נָשָּׂיא לִבְנֵי גֵד אֶלְיָסָף בֶּן־דְעוּאֵל: קּרְבָּנוֹ קַעֲרַת־כֵּסֶף אַחַת שְׁל־שֵים וּמֵאָה מִשְׁקָלָה מִזְרֶק אֶחָר בּסֶף שִׁבְעִים שֶׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַאֶּדֶשׁ שְנִיהֶם וּמְאָה מְשְׁלָלָה בְשָׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחָת עֲשָׁרָה זָהָב מְלֵאָה מיי קְעָלֶה: שְּׁעִיר־עַנִּים אֶחָד לְחַשָּאת: וּלְזֵבַח הַשְּׁלָמִים בּקֵר שְׁנִים אֵילֶם חֲמִשָּׁה עַהָּרִים חֲמִשָּׁה בְּבָשִׁים בְּנֵי־ שָׁנָה חֲמִשָּׁה זָה קָרבּן אֵלִיסָף בֵּן־דִּעוּאֵל:

כר ביומא תליתאה רבא לבני זבולו אֶלִיאַב בַּר חֶלוֹ: כּה קַרבַנָה מַגַּסְתַא דכסַף חדא מאה ותלתין סלעין הוה מתקלה מורקא חד דכסף מתקלה שבעין סלעין בַּסְלְעֵי קּוּדְשַא תַּרְוֵיהוֹן מְלַן סְלֹתֵא דפילא במשח למנחתא: כו בזיכא חרא מתקל עשר סלעין היא דדהב מליא קטרת בוסמיא: כותור חד בר תורי דכר חַד אָמַר חַד בַּר שַתָּה לַעַלְתַא: כח צפיר בר עזין חד לחטאתא: כטולנכסת קורשיא תורין תרין דכרי חמשא גדיי חַמשַא אַמָּרין בָּנֵי שַנַה חַמשַא דִין קרבַן אַליאַב בַּר חַלֹן: לבּיומא רביעאה רבּא לבני ראובן אליצור בר שדיאור: לאקרבנה מגסתא דכסף חדא מאה ותַלַתִין סָלְעִין הָוָה מַתַּקְלָה מוּרְקָא חַר דַּכְסַף מַתְקַלֶה שַבְעִין סְלְעִין בַּסְלְעִי קורשא תַרניהון מלו סלתא דפילא במשח למנחתא: לבבויבא חדא מתקל עשר סלעין היא דדהב מליא קטרת בוסמיא: לנתור חד בר תורי דכר חד אמר חד בר שתה לעלתא: לד צפיר בר עַזִּין חַד לְחַטַאתַא: להּוֹלְנְכְסַת קּוּדְשַׁיֵא תורין תַרָין דַכָרַי חַמשׁא גדיִי חַמשׁא אָמָרִין בָּנֵי שַׁנַה חַמִּשַא דֵּין קַרַבַּן אֱלִיצוּר בַּר שָׁדֵיאוּר: אַבְּיוֹמָא חַמִישַאָה רָבּא לבני שמעון שלמיאל בר צורישרי: לוקרבנה מנסתא דכסף חדא מאה ותלתין סלעין הוה מתקלה מורקא חד דָּבְסַף מַתְּקָלֵה שַבְעִין סְלְעִין בְּסָלְעֵי קוּדְשַא תַּרְנֵיהוּן מְלַן סְלְתַּא דְּפִילֵא בִמשַׁח לִמִנְחַתַא: לּהבַּזִיכַא חֲדֵא מַתְקַל עשר סלעין היא דדהב מליא קטרת בּוּסְמַיַא: לטתור חַד בַּר תוֹרֵי דְּכַר חַד אַמַר חַד בַּר שַתַּהּ לַעַלַתַא: מצפיר בַּר עזין חַד לַחַטַאתַא: מאַ וּלְנַכַסַת קוּדְשַיַא תורין תרין דכרי חמשא גדיי חמשא אָמַרִין בָּנֵי שַׁנַה חַמְשַא דֵּין קַרְבַּן שלמיאל בר צורישדי: מבביומא שְׁתִיתָאָה רַבָּא לִבְנֵי נָּד אֵלִיַסַף בַּר דעואל: מגקרבנה מגסתא דכסף חדא מאָה וּתְלָתִין סְלְעִין הַנָה מַתְקְלֵה מורקא חד דכסף מתקלה שבעין סְלְעִין בַּסְלְעֵי קוּרְשַא תַּרְנֵיהון מִלַן סַלְתַּא דִּפִּילָא בִמְשַׁח לִמְנָחָתָא: מר בַּזִיכַא חַדַא מַתְקַל עשר סְלְעִין הִיא דְרָהַב מַלְיָא קָטֹרֶת בּוּסְמַיָא: מהתור חַד בַּר תּוֹרֶי דְּכַר חַד אָמַר חַד בַּר שַׁתַּה לַעַלַתַא: מוֹ צָפִיר בַּר עִוּין חֵד לְחַטַאתַא: מוּלְנָכְסָת קוּרְשַׁיָּא תּוֹרִין תָּרֵין דִּכְרֵי חַמשָא גָרָיִי חַמְשָא אִמְּרִין בְּנֵי שָׁנָה חַמְשַא הַין קּרָבָּן אֵלְיַסָף בַּר דִּעוּאַל: <sup>24</sup> On the third day, the leader of the children of Zebulun, Eliab son of Helon. <sup>25</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>26</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>27</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>28</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>29</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year — this is the offering of Eliab son of Helon.

<sup>30</sup> On the fourth day, the leader of the children of Reuben, Elizur son of Shedeur. <sup>31</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>32</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>33</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>34</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>35</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year — this is the offering of Elizur son of Shedeur.

<sup>36</sup> On the fifth day, the leader of the children of Simeon, Shelumiel son of Zurishaddai. <sup>37</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>36</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>39</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>40</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>41</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year — this is the offering of Shelumiel son of Zurishaddai.

<sup>42</sup> On the sixth day, the leader of the children of Gad, Eliasaph son of Deuel. <sup>43</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>44</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>45</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>46</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>47</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year — this is the offering of Eliasaph son of Deuel.

| offering of Lilasaph son of Deuel.                                                                                                                                      |                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                  |
| told Noah that there would be a flood, until Noah's first child                                                                                                         | animal as an offering (Genesis 18:7).                                                                                            |
| was born.                                                                                                                                                               | ☐ The ram alludes to Isaac, who was replaced on the altar by                                                                     |
| ☐ Seventy shekels corresponds to the seventy nations that                                                                                                               | a ram (ibid. 22:13).                                                                                                             |
| descended from Noah.                                                                                                                                                    | ☐ The sheep alludes to Jacob, who tended sheep during his                                                                        |
| ☐ One ladle, which is similar to a hand, symbolizes the                                                                                                                 | years with Laban (ibid. 30:40).                                                                                                  |
| Torah that was given from the hand of God, and its weight of<br>ten shekels corresponds to the Ten Commandments.                                                        | ☐ The he-goat as a sin-offering atoned for Joseph's brothers, who sold him into slavery and slaughtered a goat after doing       |
| 🗆 קטרֶת, <i>incense.</i> In the alphabetical system of אַ״תּ בָּ״שׁ,                                                                                                    | so (ibid. 37:31).                                                                                                                |
| the letters אחר ה may be interchanged. If so, the word's numerical value may be reckoned at 613 (as if it were spelled הטרא, an allusion to the 613 commandments of the | ☐ <i>Tw</i> o cattle for peace-offerings allude to Moses and Aaron, who brought peace between Israel and their Father in Heaven. |
| Torah.                                                                                                                                                                  | ☐ The three groups of five animals allude to the three com-                                                                      |
| ☐ The one young bull alludes to Abraham, who used such an                                                                                                               | ponents of the nation — Kohanim, Levites, and Israelites;                                                                        |

מח בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִּי נָשָׂיא לִבְנֵי אֶפְּרֵיִם אֱלִישָׁמֻע בֶּן־עַמִּיהְוּד:
מט קָרְבָּנוֹ קַעֲרַת־בֵּטֶף אַחַת שְׁלֹשִׁים וּמִאָה מִשְׁקָלָה מִוְרֶק מט קַרְבָּנוֹ קַעֲרַת-בֵּטֶף אַחַת שְׁלֹשִׁים וּמִאָה מִשְׁקָלָה מִוְרֶק מְּלֶת בְּלוּלָה בַשֶּמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחֶּת עֲשָׂרָה זָהָב מְלֵאִה מילָה: שְׁנִיה בְּלִים אֶחָד לְחַטָּאת: וּלְוֵבַח הַשְּׁלָמִים בָּקֵר שְׁנַיִּם אֲעִיר-עִזִּים אֶחָד לְחַטָּאת: וּלְוֵבַח הַשְּׁלָמִים בְּנֵי-שָׁנָה שְׁנַיִם אֵילָם חָמִשָּׁה עַהְרִים חֲמִשָּׁה בְּבָשִׁים בְּנֵי-שָׁנָה חַמִּשָּׁה זֶה קָרְבַּן אֱלִישָׁמָע בָּן־עַמִּיהְוּד:

יר פַּיּוֹם הַשְּׁמִינִּי נָשָׂיא לִּבְנֵי מְנַשֶׁה גַּמְלִיאֵל כֶּן־פְּדָהצְוּר:

יה קָרְבָּנוֹ קַעֲבַת־כֵּטֶף אַחַׁת שְׁלֹשִׁים וּמָאָה מִשְׁקָלָה מִוְּדֶקְ

יה קֶלֶת בְּלוּלֵה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחַה: כַּף אַחַת עֲשָׁרָה זָהָב מְלֵאָה מִוְּלָתִּה בְּשָׁמֶן לְמִנְחַה: כַּף אַחַת עֲשָׂרָה זָהָב מְלֵאָה יוּ קְּעָבֶר אָיִל אֶחָד בְּשָׁמֶן לְמִנְחַה: כַּף אַחַת עֲשָׂרָה זָהָב מְלֵאָה יוּ קְעָלָה: שְׂעִיר־עִזִּים אֶחָד לְחַטָּאת: וּלְזֵבַח הַשְּׁלָמִים בָּנֵי־שָׁנָה שְׁנִים בְּנֵי־שָׁנָה עַתְּדִים חְמִשָּׁה בְּבָשִׁים בְּנֵי־שָׁנָה שְׁנִיה בְּנִי־שָׁנָה מַלִּמְלִיאֵל בֶּן־בְּדִרְבִּוֹם חַמְשָׁה בְּבָשִׁים בְּנֵי־שָׁנָה חְמִשְׁה מִהְבָּלְיאֵל בְּן־בְּדְרֹאַוּר:

פּ-פּא פַּיּוֹם הַהְּשִׁיעִי נָשָּׁיא לִבְנִי בִנְיָמֶן אֲבִידָן בֶּן־גִּדְענִי: קָרְבָּנוֹ קַּבְּנִּוֹ בִנְיִמֶן אֲבִידָן בֶּן־גִּדְענִי: קָרְבָּנוֹ פַּסָף שַׁבְעִים שֶׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקְּדֶשׁ שְׁנִיהֶם וּ מְאָה מִשְׁקָלָה מִוְּדֶק אֶחָד בְּטֶף שִׁבְּית שָׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקְּדֶשׁ שְׁנִיהֶם וּ מְלֵאִה סָּלֶת פּּסֶף שִׁבְעִים שֶׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקְּדֶשׁ שְׁנִיהֶם וּ מְלֵאִה בְּשֶׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחָת עֲשָׁרָה זָהָב מְלֵאָה פּּן־שְׁנָתוֹ בָּן־שְׁנָתוֹ בְּקָר אָיִל אֶחָד לְחַפָּאת: וּלְזֶבַח הַשְּׁלָמִים בְּנֵי־שְׁנָתוֹ שְׁבִים חְמִשָּׁה עַתִּדִים חְמִשְׁה עַתִּדִים חְמִשְׁה בְּנִים בְּנִי־שָׁנָה חְמִשְׁה בְּנִיים חְמִשְׁה בְּבְיִים חְמִשְׁה בְּנִים בְּנִי־שָׁנָה חְמִשְׁה בְּנִיים בְּנִים בְּנִים בְּנִים בְּנִי־שָׁנָה חְמִשְׁה בְּנִים בְנִים בְּנִים בְּים בְּנִים בְּיִים בְּנִים בְּנִיים בְּנִיים בְּנִיים בְּיִים בְּיבּים בְּיִים בְּיִּים בְּנִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיים בְ

הַּגְשִׂירִי נָשִׂיא לִבְנֵי זֻן אֲחִיעֻזֵר בֶּן־עַמִּישַׁדָּי:
 קְרָבָּנוֹ קַעֲרַת-בֶּסֶף אַחַׁת שְׁלִשִּים וּמֵאָה מִשְׁקָלָה מְוְּלֶקּ
 סְלֶת בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחַת עֲשָׂרָה וָחָב מְלֵאָה סִּ קְעָרֵת-בָּשֶׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחַת עֲשָׂרָה וָחָב מְלֵאָה סִּ קְעֹרֶת: פַּר אָחָד בְּלַחַפָּאת: וּלְזֵבַח הַשְּׁלָמִים בָּנֻרִישְׁנָתוֹ בְּקָר אִיִים אֶחָד לְחַטָּאת: וּלְזֵבַח הַשְּׁלָמִים בְּנֵי־שָׁנָה שְׁנִיהַ אֵעִיר-עִזִים אֶחָד לְחַטָּאת: וּלְזֵבַח הַשְּׁלָמִים בְּנֵי־שָׁנָה שְׁנִים אֵנִים בְּנֵי־שָׁנָה חַמִּשֶׁה זְה קַרְבַּן אֲחִיעֻזֶר בֶּן־עַמִישׁדִּי:

שביעי עב בְּיוֹם עַשְׁתֵּי עָשָׂר יוֹם נָשָׂיא לִבְנֵי אָשֶׁר פַּגְעִיאָל בֶּן־עָכְרָן:

מחביומא שביעאה רבא לבני אפרים אַלישַמע בַּר עַמיהוּד:מט קרבנה מגסתא דכסף חדא מאה ותלתיו סלעיו הוה מתקלה מזרקא חד דכסף מתקלה שבעין סלעין בסלעי קודשא תרויהון מלן סלתא דפילא במשח למנחתא: גבזיכא חדא מתקל עשר סלעיו היא דדהב מליא קטרת בוסמיא: נא תור חד בר תורי דכר חַד אמר חַד בּר שתה לעלתא: נב צפיר בר עזין חד לחטאתא: ניולנכסת קודשַיא תורין תרין דכרי חמשא גדיי חַמשַא אָמָרין בְּנֵי שַׁנַה חַמשַא דִּין קרבַן אַלִישַמע בַּר עַמִּיהוּד: נר בִּיוֹמַא תִמִינַאַה רבא לבני מנשה גמליאל בר פדהצור: נהקרבָּנָה מִגְסָתַא דְכָסַף חַדַא מאַה ותַלַתין סלעין הוה מתקלה מזרקא חד דכסף מתקלה שבעין סלעין בסלעי קודשַא תַרויהון מלו סלתא דפילא במשח למנחתא: מבויכא חדא מתקל עשר סלעין היא דדהב מליא קטרת בּוּסְמֵיָא:נוּ תּוֹר חַד בַּר תּוֹרֵי דְּכַר חַד אָמַר חַד בַּד שַתֵּה לַעַלָּתָא:נח צִפִּיר בַּר עִזְּין חַד לְחֲשֵאתֵא: ניוּלְנָכְסֶת קוּדְשֵׁיֵא תּוֹרְין תַּרֵין דְּכָרֵי חַמְשַׁא גָּדַיֵי חַמְשַׁא אָמַרִין בָּנֵי שַנַה חַמִשַא דִין קרבַן גַמִלִיאֵל בַּר פָּדָהצוּר: סּבִּיוֹמָא תְשִיעַאַה רַבַּא לבְנֵי בניַמן אַבִידַן בַּר גָּרְענִי: סאַקרבַנַה מגסתַא רַכַסף חַרָא מאַה וּתַלַתִין סלְעין הַנָה מַתִּקְלַה מִזִּרָקָא חַד רַּכְסַף מַתִּקְלֵה שַבעין סלעין בַּסלעי קורשא תַרויהון מַלַן סְלְתַּא דְּפִילָא בִמְשַׁח לְמִנְחַתַא: סרבויכא חַרַא מַתְקַל עַשַּׁר סִלְעִין הִיא סַבּ זיכַא דדהב מליא קטרת בוסמיא: סגתור חד בַּר תּוֹרֵי רָכַר חַר אָמַר חַר בַּר שַׁתֵּה לַעלַתא: סר צפיר בּר עזין חַר לַחַטּאתַא: פהוּלְנַכְסַת קּוּדְשַׁיָּא תּוֹרִין תְּרֵין דְּכְרֵי חַמְשָׁא גְּרָיַי חַמְשָׁא אִמְרִין בְּנֵי שַׁנַה יַזְמְשָׁא דַּין קָרְבַּן אֲבִידָן בַּר גִּדְעוֹנִי: סו בִּיוֹמָא עֲשִׂירָאָה רַבָּא לִבְנֵי דָן אַחִיעֵוַר בַּר עַמִּישַׁדֵּי: סּ קַרְבַּנָה מָגָסְתַּא רְכָסַף חַרַא מִאַה וּתְלַתִין סְלְעִין הַנָה מַתִּקְלַה מִוּרָקָא חַר הַּכְסַף מַתִּקְלֵה שַבְעִין סְלְעִין בָּסְלָעֵי קּוּדְשַא תַּרְוֵיהוֹן מְלַן סְלְתַא רְפִילַא בִמְשַׁח לְמִנְחַתַא: סחבַּזִיכָא חֶרָא מַתָּקַל עֲשַׁר סִלְעִין הִיא רְרָהַב מַלְיָא קטרת בּוּסְמַיַא: סט תוֹר חַר בַּר תוֹרֵי דְּכַר חַר אָמַר חַר בַּר שַתֵּהּ לַעֻלַתַא:ע צָפִיר בַּר עזִין חַר לְחַטָּאתָא: עא וּלְנָכְסַת קוּרְשַׁיָּא תורין תַרָין דְּכָרֵי חַמְשַא גָּדַיֵי חַמְשַא אָמָרִין בָּנֵי שַׁנָה חַמְשַׁא דֵּין קַרְבַּן אֲחִיעִוַר בַּר עַמִּישַׁדָּי: עבּבִּיוֹמָא חַד עֲשַׂר יוֹמָא ַרָבָּא לַבְנֵי אָשַר פַּגְעִיאֵל בַּר עָכְרָן: <sup>48</sup> On the seventh day, the leader of the children of Ephraim, Elishama son of Ammihud. <sup>49</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>50</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>51</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>52</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>53</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year — this is the offering of Elishama son of Ammihud.

<sup>54</sup> On the eighth day, the leader of the children of Manasseh, Gamaliel son of Pedahzur. <sup>55</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>56</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>57</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>58</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>59</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year — this is the offering of Gamaliel son of Pedahzur.

<sup>60</sup> On the ninth day, the leader of the children of Benjamin, Abidan son of Gideoni. <sup>61</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>62</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>63</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>64</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>65</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year — this is the offering of Abidan son of Gideoni.

<sup>66</sup> On the tenth day, the leader of the children of Dan, Ahiezer son of Ammishaddai. <sup>67</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; <sup>68</sup> one gold ladle of ten [shekels] filled with incense; <sup>69</sup> one young bull, one ram, one sheep in its first year for an elevation-offering; <sup>70</sup> one he-goat for a sin-offering; <sup>71</sup> and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year — this is the offering of Ahiezer son of Ammishaddai.

72 On the eleventh day, the leader of the children of Asher, Pagiel son of Ochran.

and to the three parts of Scripture — Torah, Prophets, and Writings. The number five alludes to the Five Books of Moses, and the five commandments that were on each of the Tablets of the Law.

48. בְּיוֹם הַשְּבִּישׁ — On the seventh day, i.e., the Sabbath. Ordinarily, only communal, not individual, offerings may be brought on the Sabbath, but God commanded that the offerings of the tribal leaders be offered on the Sabbath of the inauguration celebration (Daas Zekeinim).

Rashi (to v. 14) comments that the tribal leaders used their own funds to purchase their offerings, and did not feel that their brethren should cover the cost, because the Torah says of each offering, this is the offering of... These offerings were brought at a time when the tribal leaders,

like the rest of the people, were extremely wealthy as a result of the booty they collected after the Splitting of the Sea. The Sages say that every Jew had many donkeys laden with gold and silver from the sea (Berachos 5b). If so, the offerings of the tribal leaders hardly represented a financial hardship on their part; to the contrary, they were substantially as wealthy afterwards as they were before. Nevertheless, the Torah goes out of its way to make it known that each of them paid for his own offering, in order to show that God values whatever a Jew does for the sake of heaven - whether his financial sacrifice was great or small. This being so, people should realize how great a reward awaits them if they truly extend themselves to build the institutions necessary to perpetuate Jewish life and to help individuals in need (R' Simcha Zissel of Kelm).

מפטיר

יַג קָרְבָּנִוֹ קַעֲרַת-בֶּסֶף אַחַת שְׁלֹשִׁים וּמֵאָה מִשְׁקָלָה מִוְּרֶק אֶחָד בְּסֶף שִׁבְעִים שֶׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקָּרֶש שְׁנִיהֶם וּ מְלֵאִים ער פְּלֶרָת בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחַת עֲשָׁרָה זָהָב מְלֵאָה עריי לְעֹלָה: שְׁעִיר-עִזִּים אֶחָד לְחַטָּאת: וּלְוֻבַח הַשְּׁלָמִים בָּקֶר שְׁנָיִם אֵילֶם חָמִשָּׁה עַתְּדִים חָמִשָּׁה בְּכָשׁ־אָחָד בְּקִר שְׁנָתִה חַמִּשָּׁה זֶה לְרָבַּן בַּגְעיאֻל בָּן־עָבְרָן:

עח בְּיוֹם שְׁנֵים עָשָׂר וֹוֹם נָשָׂיא לִּבְנֵי נַפְּתָּלֵי אֲחִירֵע בֶּן־עִינֵן:
עט קָרְבָּנוֹ קַעֲרַת־בֶּטֶּף אַחַׁת שְׁלֹשִׁים וּמֵאָה מִשְׁקָלָה מִוְּרֶקּ
עט קָרְבָּנוֹ קַעֲרַת־בֶּטֶּף אַחָׁת שְׁלֹשִׁים וּמֵאָה מִשְׁקָלָה מִוְּרָקּ
פּר קְעֹלָה בַשֶׁמֶן לְמִנְחָה: כַּף אַחֶת עֲשָׁרָה זָהָב מְלֵאָה פְּלֶער בְּיֹלֶה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: כַּף אַחֶת עֲשָׂרָה זָהָב מְלֵאָה פּר־פּּר אָיָל אֶחֶר בְּלֶּער אָיִל אֶחֶר בֶּבֶּשׁ־אָחָר בְּקִר אָיָל אֶחֶר בְּבֶּעִים בְּנֵי־שָׁנָה שְׁנִיה בְּבָעִים בְּנֵי־שָׁנָה שְׁנִיים בְּנֵי־שָׁנָה שְׁנִיים בְּנִי־שָׁנָה מִיְּעָבְּה חַהְשְׁלָמִים בְּנֵי־שָׁנָה מִשְּׁרִים חֲמִשָּׁה בְּבְעִים בְּנִי־שָׁנָה מִיְּבָּת בְּנִי־שָׁנָה מִיְרִים חֲמִשָּׁה בְּבָשִׁים בְּנֵי־שָׁנָה מִיִּבְּעִים בְּנִי־שָׁנָה מִיְּרִים חֲמִשָּׁה בְּבְשִׁים בְּנֵי־שָׁנָה מִבְּבִּעִים בְּנִי־שָׁנָה מִיְרִים חֲמִשָּׁה זָה קַרְבָּן אַחִירָע בַּן-עִינֵן:

פּר זָאת וֹ חֲנֻבֶּת הַמִּוְבָּחַ בְּיוֹם הָמָּשָׁח אֹתוֹ מֵאָת נְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל קַעְרֹת כֶּטֶף שְתִּים עֶשְׂרֵה: שְׁלֹשִׁים וּמֵאָה הַקְּעָרֶה יִשְׁרָאֵל קַעְרֹת כֶּטֶף שְתִּים עֶשְׂרֵה: שְׁלֹשִׁים וּמֵאָה הַקּעָרֶה הַאַּעָרָה הַאָּעָרָה הַבָּף הְבָּלִים הָאַרָה הַבָּף הְעָשָׂרָה שְׁנִים הַאַּלִּים וְאַרְבָּים הְאַלָּרִה שְׁנִים עָשָׂרָה הַבָּּף בְּשֶׁקֶל הַקּּנְדֶש עָשְׂרִה מְלֵּאָת קְטֹרֶת עֲשָׂרָה עֲשָׂרָה הַבָּּף בְּשֶׁקֶל הַקּּנְדֶש עָשְׂרִה מְלֵּבְים הְאַלְים שְׁנִים עְשָׂרָה שְׁנִים עְשָׂרָה שְׁנִים עְשָׂרִה שְׁנִים עְשָׂר פָּרִים אֵילֶם שְׁעִים בְּנִי־שָׁנָה שְׁעִים בְּנִי־שָׁנָה שְׁעִים בְּבִיים עָשָׂר לְחַפָּאת: וְמִלְּח שְׁנִים בְּנִים עָשָׂר לְחַפָּאת: וְמַלְח שִׁשִּׁים בְּנִיים שְׁשִׁים בְּבָּיִים וְאַרְבָּעָה פָּבְיִים וְאַרְבָּעה שְׁלִים שְׁשִׁים בְּבָּיים וְאַבְּר אָשָׁר מִיבְּבָּת מִשְׁה אָל־אָהֶל מוֹעֵה לְבַבְּר אִלָּיו מֵעֵל הַבָּפּּרֶת מְבֵּין שָׁנֵי הַבָּרְכִים וַיִּבְבָּר אֵלָיו מֵעֵל הַבָּפּּרֶת מִבְּין שָׁנִי תַבְּתְל מִבְּבְּר אֵלָיו מֵעֵל הַבָּפּּרֶת מִבְּין שְׁנֵי שְׁנִים וְיִבְבָּר אֵלִיו מֵעֵל הַבָּפּּרָת מִיּלְם שִׁעִּים בְּבִּין שְׁנִי הַבָּר אָלִיו מֵעֵל הַבָּפּּרָת מִבְּבּר אִלְיוֹ הָעָל מִבְּבר אֵלִיו מֵעֵל הַבָּבּּר אֵלְיוֹ הָעָל מִבְּר אָלִיו מִעָל הַבְּבּבר אֵלְיוֹ הָעָל מִבְּבר אַלְיוֹ הָעָל מִבְּבר אַלְיוֹ הָעָל מִבְּבּר אֵלְיוֹ הָעָל מִבְּבר אַבְּין שְׁנִי הַבָּבְר אָבְיּין הַעָּלְיוֹ מָעֵל הַבְּבּבּר אֵלְיוֹ הַעָּלְיוֹ מְעַל מִבְּבּר אַבְּיוֹ שִׁיל מִבְּבר אַנִי וֹ בְּעָרָה בְּיִּים וְיִבְבָּר אַבְּיוֹ מְעָל הַבְּבּבר אַנְיוֹ הְעָבְיּים וְיִבְבָּר אַבְּיוֹם מִילְים בְּעִים מְּיִבְּים וְיִבְבָּר אַבְּיוֹם מְעִל הַבְּבּב מִים מִיּים בְּעִים וְיִבְּבָּר אַנְים בְּיִבּים וַיִּבְבָּר אֵבְיּים מִּיִבְּים וְיִבְבָּר אָּבְיים בְּיִבְים וַיִּבְבָּר אַבְּיוֹים בְּעִים בּיּבְּים בְּיִבְים בְּיִבּים בְּיבְּבר אָבְיוֹים בְּיִבּים בְּיִבְּים בְּבְּים בְּבְּבּר אִבּיל בְּיִים בְּבָּבּים בְּבְּים בְּיִבּבר אָּבְיוֹם בְּיִבְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבּר אָבְּים בְּיִבְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בּבּבּבּת מִיבְּבּר בְּבְּים בְּבְּים בּבּבּב מִים בְּבְּבְים בּיוֹב בְּיבְבְּבְים בּבְּבְים בְ

ענקרבּנה מגסתא דכסף חדא מאה ותלתין סלעין הוה מתקלה מזרקא חד דכסף מתקלה שבעיו סלעיו בסלעי קורשא תַרויהון מלו סלתא דפילא במשח למנחתא: ער בַּזִיכַא חַרָא מתקל עשר סלעין היא דדהב מליא קטרת בּוּסְמַיַּא: עהתוֹר חַד בַּר תוֹרֵי דְּכַר חַד אַמַר חַד בַּר שַתֵּה לַעָלַתַא: עו צָפִיר בַּר עזין חַד לְחַטַאתַא: עוּוּלְנְכְסַת קוּדְשַׁיַא תורין תרין דכרי חמשא גדיי חמשא אָמַרִיז בָּנֵי שַנָה חַמשַא דִיז קרבּן פּגעיאַל בַר עַכַרַן: עח בִּיוֹמֵא תַּרֵי עַשַּׁר יוֹמַא רָבַּא לבני נפתלי אחירע בר עינו: עם קרבנה מגסתַא דכָסַף חַדַא מאַה וּתְלַתִין סָלְעין הַנָה מַתָּקַלָה מַזַרְקָא חַד דְּכְסַף מַתַּקַלָה שַבְעִין סָלְעִין כָּסָלְעֵי קוּרָשַא תַּרְוֵיהוֹן מַלַן סַלְתַא דְפִילָא בִמְשַׁח לְמִנְחָתָא: פּבּױכַא חַדַא מַתְקַל עַשַּר סִלְעִין הִיא פּבּויכַא דְדָהַב מַלְיַא קָטֹרֶת בּוּסְמַיַא: פּא תוֹר חַד בַּר תּוֹרֵי דָּכָר חַד אָמֵר חַר בַּר שַׁתֵּה ּלַעֻלַתַא: פּבּ צָפָיר בַּר עָזִין חַד לְחַטַּאתַא: פגולנכסת קודשיא תוריו תבין דכבי חַמשַא גָּדַיִי חַמשַא אָמַרִין בָּנֵי שַׁנַה חַמִשָּׁא הַין קַרָבַּן אֲחִירַע בַּר עֵינָן: פּר דָא חַנַכַּת מַדְבָּחַא בִּיוֹמַא דְרַבְּיּוּ יַתֵה מָן רברבי ישראל מגיסי כַסְפַּא תַרתִי עשרי מַזָּרָקֵי כַסְפַּא תַּרֵין עֲשַׁר בַּזִיכֵי דְדָהָבַא תַּרַתָּא עַשָּׁרֵי: פּה מָאָה וּתְלַתִין סְלְעִין הַוַה מַתָּקַלַא דָמָגִיסְתַּא חָדַא דְכַסְפַּא וְשַבְעִין דמורקא חד כל כסף מניא תריו אַלפין ואַרָבַע מִאַה בְּסָלְעֵי קוּדְשַׁא: פּובַּזִיכֵי דְדַהֶּבָא תַּרְתֵּי עַשְּׁרֵי מַלְיַן קָטרֵת בּוּסְמַיַא מַתְקַל עֲשַׁר סִלְעִין הָוָה מַתְקַלַא דְבַּזִיכָא בָּסְלְעֵי קוּדְשַׁא כַּל דְּהַב בַּוִיכַיָּא מִאַה ועשרין: פו כַל תוֹרֵי לַעַלָתָא תִרֵי עַשַּׁר תוֹרִין דְּכָרִין תִּרֵי עֲשַׂר אִמַּרִין בְּנֵי שָׁנָה תָּרֶי עָשַׂר וּמָנָחַתָּהוֹן וּצְפִירֵי בַּר עַזִּין תִּרֵי עשר לחַטָּאתָא: פחובל תורי לנכסת קוּדְשַׁיַא עַשָּׁרִין וְאַרְבָּעַא תּוֹרִין דְּבָרִין שָׁתִין גַּדָיַן שָׁתִין אָמְרִין בְּנֵי שָׁנָה שִׁתִין דָּא חַנְכַּת מַדְבָּחָא בַּתַר דְרַבִּיוֹ יַתֵה: פּטוְכַד עַלִּיל משָה לִמַשָּׁכַּן זִמְנַא לִמַלָּלָא עִמְהּ וּשְׁמַע יַת קַלָא דְמִתְמַלֵּל עִמֵּה מֵעַלָּוֵי כַפַּרתָא דִּי עַל אַרונָא דְסַהַדוּתָא מִבֵּין הְרֵין כְּרוּבַיָּא וּמִתְמַלֵּל עִמֵּה:

קע"ו פסוקים. עמו"ס סימן. עמינד"ב סימן.

<sup>&</sup>quot;につ

<sup>(</sup>פד) ביום המשח אותו. בו ביום שנמשה הקריב, ומה אני מקיים אחרי המשח ללחר זמן, ולא בא (להלן פסוק פח) שנמשה תחלה ואחר כך הקריב. או אחרי המשח לאחר זמן, ולא בא ללמד ביום המשח אותם (ויקרא ללמד ביום המשח אלא לומר שנמשה ביום. כשהוא אומר ביום שמשח הקריב (ספרי גנ): זולו) למדנו שנמשח ביום, ומה ח"ל ביום המשח אותו, ביום שנמשח הקריב (ספרי גנ):

<sup>73</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventu shekels in the sacred shekel; both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering; 74 one gold ladle of ten (shekels) filled with incense; 75 one young bull, one ram, one sheep in its first uear for an elevation-offering; 16 one he-goat for a sin-offering; 17 and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year - this is the offering of Pagiel son of Ochran.

<sup>78</sup> On the twelfth day, the leader of the children of Naftali, Ahira son of Enan. <sup>79</sup> His offering was: one silver bowl, its weight a hundred and thirty [shekels]; and one silver basin of seventy shekels in the sacred shekel: both of them filled with fine flour mixed with oil for a meal-offering: 80 one gold ladle of ten (shekels) filled with incense; 81 one young bull, one ram, one sheep in its first uear for an elevation-offering; 62 one he-goat for a sin-offering; 63 and for a feast peace-offering: two cattle, five rams, five he-goats, five sheep in their first year — this is the offering of Ahira son of Enan.

The Total

84 This was the dedication of the Altar, on the day it was anointed, from the leaders of Israel: twelve silver bowls, twelve silver basins, twelve gold ladles: 85 each bowl was one hundred and thirty silver [shekels] and each basin was seventy; all the silver of the vessels was two thousand. four hundred in the sacred shekel, 86 Twelve gold ladles filled with incense, each ladle was ten of the sacred shekels; all the gold of the ladles was one hundred and twentu (shekels). 87 All the livestock for the elevation-offering; twelve bulls, twelve rams, twelve sheep in their first uear, and their meal-offerings: and twelve he-goats for a sin-offering. 88 All the livestock for the feast peace-offering; twenty-four bulls, sixty rams, sixty he-goats, sixty sheep in their first year — this was the dedication of the Altar after it was anointed.

Moses Tabemacle

89 When Moses arrived at the Tent of Meeting to speak with Him, he heard the Voice speaking Enters the to him from atop the Cover that was upon the Ark of the Testimony, from between the two Cherubim, and He spoke to him.

#### THE HAFTARAH FOR NASSO APPEARS ON PAGE 1181

ביניהם. משה בא אל אהל מועד, ושם שומע את ההול הבא מעל הכפרת מבין שני הכרובים, הקול יולא מן השמים לבין שני הכרובים ומשם ילא לאהל מועד (שם נח): מדבר. כמו מחדבר, כבודו של מעלה לומר כן, מדבר בינו לבין עלמו ומשה שומע מחליו: וידבר אליו. למעט חת חהרן מן הדכרות (שם): וישמע את הקול. יכול קול נמוך, ת"ל את הקול, הוא הקול שנדבר עמו בסיני (שם) וכשמגיע לפתח היה נפסק ולא היה יולא חוז לאהל (ת"כ נדבה פרק ב:י):

אחד ושוקלן כולן כאחד לא ריבה ולא מיטט (שס): (פו) בפות זהב שתים עשרה. למה נאמר, לפי שנאמר כף אחת עשרה זהב, היא של זהב ומשקלה עשרה שחלים של כסף. או אינו אלא כף אחת של כסף ומשקלה עשרה שקלי זהב, ושקלי זהב אין משקלם שוה לשל כסף, ח"ל כפות זהב, של זהב היו (שם נה): (פט) ובבא משה, שני כתובים המכחישים זה את זה בא שלישי והכריע ביניהם. כתוב אתד אומר וידבר ה' אליו מאהל מועד, והוא חוז לפרכת, וכתוב אתד אומר ודברתי אתר מעל הכפרת. בא זה והכריע

- 84-88. The total. After having listed the twelve offerings individually, the Torah now tallies them together to render equal honor to all of the leaders (Ramban to v. 12).
- 88. אחרי המשח אתו After it was anointed. Verse 84 describes these offerings as being brought on the day of the anointment, while here they are described as being brought afterward. This alludes to an important moral lesson. On the day of a great and joyous event, people are determined that they will remain true to the teachings it represents, but the sad truth is that most such resolutions peter out with time. The Torah tells us, therefore, that the sense of dedication the Jews felt when they inaugurated the Tabernacle remained even after it was anointed (Imrei Emes).
- 89. Moses enters the Tabernacle. Moses' prophecy was in the merit of God's bond to the nation. Therefore, it is only

after the participation of all the tribes in the inauguration of the Tabernacle, when the tribal leaders welcomed the Shechinah, as it were, that Scripture tells of Moses' entry into it to hear the word of God (R' Hirsch).

דע"ו פסוכים, עמו"ם סימן, עמינד"ב סימו. 3→ This Masoretic note means: There are 176 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics עמינד"ב and עמינד"ב.

Both mnemonics allude to the chapter of the Nazirite in this Sidrah. The word עמו"ס can be understood as Amos (the prophet) and as loading on with a burden, for God placed upon Israel the responsibility of the commandments, and the prophet Amos (2:11) states that God took some of Israel's finest people to be Nazirites. The second mnemonic means "My people volunteered," because one can become a Nazir only on a voluntary basis (R' David Feinstein).

п

## אונקלוס

אומליל יי עם משה למימר: במלל עם אהרו ותימר לַה בַּאַדלַקוּתַך יַת בוציניא לקבל אפי מנרתא יהוו מְנַהַרִין שָבְעָא בוצִינַיָא: גועבר כּו אהרו לקבל אפי מנרתא אדלק בוצינהא כמא די פקיד יי ית משה: דודין עובד מנרתא נגידא דהב עד שידה עד שושנה נגידא היא כחזוא די אַחַזי יי ית משה כּן עבד ית מנרתּא: הומליל יי עם משה למימר: וקרב ית לואי מגו בני ישראל ותדפי יתהון: יוכדין תעבד להון לדבואיהון אדי עליהון מיא דחטאתא ויעברון מספר על כּל בּשרהון ויחורון לבוּשיהון וידפון (נייא וידפון): הויסבון תור בר תורי ומנחתה סלתא דפילא במשח ותור תנין בר תורי תסב לחטאתא: לואי קדם משכּו טותקרב יַת זמנא ותכנוש ית כל כנשתא דבני

# פרשת בהעלותך

אַכּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמְר: דַּבֵּר אֶל־אַהַרֹן וָאָמַרְהָּ, אַל־מֹשֶׁה לֵּאמְר: דַּבֵּר אֶל־אַהַרֹן וָאָמַרְהָּ יָאָירוּ אֵלֵיו בְּהַעֲלְתְּךְ אֶת־הַנֵּרֹת אֶל־מוּל פְּנִי הַמְּנוֹרָה יָאָירוּ יִ שְׁבְעַת הַנִּרְוֹת: וַיַּעֲשׁ כֵּן אַהָרֹן אֶל־מוּל פְּנִי הַמְּנוֹרָה הְשָׁה: וְנֶה מַעֲשֵׂה הְנִא בְּרִתְיָה מִקְשָׁה זָהָב עַר־יְרַבָּה עַר־פִּרְחָה מִקְשָׁה הָוֹא הַמְנֹרָה מַבְּרָאָה יהוֹה אֶת־משֶׁה כֵּן עָשָׂה אֶת־ הַמְנֹרֵה:

יי נִיְדַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶה לֵאמְר: ֻקַח אֶת־הַלְּוִיִּם מִתְּוֹךְ בְּנֵי י יִשְּׁרָאֵל וְטָהַרְתָּ אֹתָם: וְכֹה־תַעֲשֶׁה לָהֶם לְטַהְּרָם הַזִּה עֵלֵיהֶם מֵי חַטָּאת וְהָעֲבֶירוּ תַעַר עַל־כָּל־בְּשָׁרָם וְכִבְּסִוּ הַבְּגְדֵיהֶם וְהִשָּׁהֶרוּ: וְלֵקְחוּ בַּּר בֶּן־בָּלֶר וּמִנְחָתוֹ סְלֶת בּלוּלֶה בַשָּׁמֶן וּפַּר־שִׁנִי בֶּן־בָּלֶר תִּקַח לְחַטָּאת: וְהִקְּרַבְתָּ אֶת־הַלְוֹיִם לִפְנֵי אְהֶל מוֹעֵד וְהִקְּהַלְתָּ אֶת־בָּל־עַדָת בְּנִי אֶת־הַלְּוֹיִם לִפְנֵי אְהֶל מוֹעֵד וְהִקְהַלְתָּ אֶת־בָּל־עַדָת בְּנִי

,"E-

גופה של מנורה כולה וכל החלוי בה: עד ירבה. שהוא אבר גדול: עד פרחה. שהוא מעשה דה שבה הכל מהשה (ספרי שם). ודרד עד לשמש בלשון זה. כמו מגדיש ועל המה ועל ככם זים (שופטים טונה): במראה אשר הראה וגו'. כתבנים אשר הראהו בהר כמו שנאמר וראה ועשה בתבניתם וגו' (ספרי שם): כז עשה את המנורה. מי שעשלה. ומדכש לוגדה על ידי ההב"ה נעשים מחליה (תנחומה ג): (ו) כח את הלוים. התם בדברים (ח"כ מלוחים ב) חשריכם שתזכו להיות שמשים למקום: (ז) הזה עליהם מי חטאת. של אפר הפרה מפני טמאי מקים שבהם: והעבירו תער. מלאתי בדברי רבי משה הדרשו. לפי שנתנו כפרה על הבכורות שעבדו עבודת כוכבים. והיא הרויה זבתי מתים (תהלים הו:כח) והמלורע קרוי מת (להלן יבייב) הזקיקם תגלחת כמלורעים: (ח) ולקחו פר בן בקר. והוא עולה כמו שכתוב ועשה את האחד עולה (להלן פסוק יב) והוא קרבן לבור בעבודה זרה (להלן טו:כד): ופר שני. מה ח"ל שני, לומר לד מה טולה לא נאכלת אף חטאת לא נאכלת (הוריות ה:). ובזו יש סמד לדבריו בת"כ (תובה פרק ג:ד) ואומר אני שהוראת שעה היתה, ששעיר היה להם להביא לתטאת עבודה זרה עם פר הטולה (להלן שם): (ט) והקהלת את כל עדת. לפי שהלוים נחונים קרבן כפרה תחתיהם יבואו ויעמדו על הרבנם ויסמכו את ידיהם עליהם (מדרש אגדה): וב) בהעלתר, למה נסמכה פרשת המנורה לפרשת הנשיחים. לפי שכשרחה חהרו חנוכת הנשיאים תלשה (אז) דעתו. שלא היה עמהם בתנוכה לא הוא ולא שבטו. אמר לו הקב"ה, חייך, שלך גדולה משלהם שאתה מדליק ומיטיב את הנרות (תנחומא ה): בהעלתר. על שם שהלהב עולה כחיב בהדלהתו לשון עלייה. שלריד להדליה עד שחהא השלהבת עולה מאליה (שבת כא.) ועוד דרשו רבוחינו מכאו שמעלה היחה לפני המנורה שעליה הכהן עומד ומיטיב (ספרי ם: מנחות כט.): אל מול פני המנורה. אל מול נר האמלטי שאינו בקנים אלא בגוף של מנורה (ספרי נט; מנחות לח:): יאירו שבעת הנרות. שבה שעל ששת הקנים, שלשה המזרחיים פונים למול האמלעי הפתילות שבהן. וכן שלשה המערביים ראשי הפתילות למול האמלעי וספרי שם) ולמה, כדי שלא יאמרו לאורה הוא לריך (תנחומא שם): (ג) ויעש כן אהרן. להגיד שכחו של אהכן שלא שינה (ספרי ס): (ד) וזה מעשה המנורה. שהכאהו ההב"ה באלבע לפי שנתהשה בה. לכך נאמר וזה (שם סא: מנתות כמ.): מכשה. בטדי"ן בלע"ז, לשון דא לדא נקשן (דניאל ה:ו) עשת של ככר זהב היתה, ומקיש בקורנס וחוחך בכשיל לפשט איבריה כחקונן, ולא נעשית איברים איברים על ידי חבור (ספרי שם; מנחוח כח.): עד ירכה עד פרחה. ירכה היא השידה שעל הרגלים. חלול, כדרך מנורות כסף שלפני השרים: עד ירכה עד פרחה. כלומר

#### PARASHAS BEHA'ALOSCHA

8.

1-4. The Menorah. The commentators discuss why this passage regarding the Menorah is placed immediately after the long recitation of the offerings of the tribal leaders. Citing Midrash Tanchuma, Rashi comments that Aaron was chagrined that every tribe, represented by its leader, had role in dedicating the new Tabernacle, while he and his tribe of Levi were excluded. Consequently, God comforted him by saying that his service was greater than theirs because he would prepare and kindle the Menorah.

Ramban explains why the Menorah was singled out for this consolation instead of other more auspicious rituals, such as the Yom Kippur service, which must be performed exclu-

sively by the Kohen Gadol. He explains, based in part on Tanchuma, that the kindling in this passage alludes to a later Menorah, that of the miracle of Chanukah. God was alluding to Aaron that his role was greater than that of the leaders, because there would be a time when the Temple service would be discontinued by the Syrian-Greeks and the Torah would be on the verge of being forgotten. Only the faith and heroism of the Hasmoneans, a family of Aaron's priestly descendants, would succeed in driving out the enemy, purifying the Temple, and once more kindling the Menorah, after a tragic hiatus of many years. Thus God comforted Aaron by telling him that his family would one day save the nation. The offerings of the tribal leaders were great and

## PARASHAS BEHA'ALOSCHA

**8**The
Menorah

ASHEM spoke to Moses, saying, <sup>2</sup> "Speak to Aaron and say to him: When you kindle the lamps, toward the face of the Menorah shall the seven lamps cast light."

<sup>3</sup> Aaron did so; toward the face of the Menorah he kindled its lamps, as Hashem had commanded Moses. <sup>4</sup> This is the workmanship of the Menorah, hammered-out gold, from its base to its flower it is hammered out; according to the vision that Hashem showed Moses, so did he make the Menorah.

Consecration of the Levites

<sup>5</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>6</sup> "Take the Levites from among the Children of Israel and purify them. <sup>7</sup> So shall you do to them to purify them: Sprinkle upon them water of purification, and let them pass a razor over their entire flesh, and let them immerse their garments, and they shall become pure. <sup>8</sup> They shall take a young bull and its meal-offering, fine flour mixed with oil, and a second young bull shall you take as a sin-offering. <sup>9</sup> You shall bring the Levites before the Tent of Meeting, and you shall gather together the entire assembly of the Children of

impressive, but they were temporary. Aaron's contribution would be eternal.

In explaining the view of Baal Halachos Gedolos who reckons lighting the Chanukah menorah as one of the 613 mitzvos. Ramban suggests that there is a commandment to celebrate the inauguration of the Temple — or the renewal of the Altar that took place after the Chanukah miracle — by bringing special and unprecedented offerings, as the tribal princes did in the Wilderness. These offerings serve the function of הוראה, giving thanks for being able to dedicate or rededicate — an instrument through which to serve God. Aaron felt wounded that he had not been able to join the princes in this form of thanksgiving. In response to this, God informed Aaron that not only offerings, but the kindling of the Menorah is an expression of thanks. That is why kindling was instituted as the commemoration of Chanukah, when the Temple was rededicated, and why this passage is read on the last day of Chanukah in conjunction with the offerings of the princes (R' Yosef Dov Soloveitchik).

Or HaChaim answers in the plain sense that the process of cleaning and preparing the lamps of the Menorah required that they be removed — literally or virtually (see Or HaChaim) — every day. Thus Aaron would, in effect, be building a new Menorah every single day.

2. אָל־מּוּל פְּגִּי הַמְּנוּרָה – Toward the face of the Menorah. As explained in Exodus 25:37, the three wicks on the right and the three on the left were all directed toward the Menorah's central stem, thus concentrating the light toward the center. Because its light was not spread out, the Menorah symbolized that God, the Source of all light, did not need it to illuminate His Tabernacle (Rashi).

The "right" symbolizes those who engage in spiritual pursuits, while the "left" symbolizes temporal activity. By having both sides of the Menorah give light toward its center, the Torah teaches that all of man's activities should be directed toward the service of God (Sforno).

4. מְלְשֶׁה וְהָב — Hammered-out gold. The repetition of some requirements already given in Exodus, such as this one, is meant to teach that only if the Menorah is made of gold is it absolutely required that it be hammered out of one solid

ingot, but if it is impossible to make a gold Menorah, one may be made of another material. Furthermore, the elaborate ornamentation described in *Exodus* may be dispensed with if necessary. Thus, when the Hasmoneans rededicated the Temple, they made a temporary wooden Menorah at first (see *Ramban*; *Menachos* 28b; *Sifre*).

בּן שָשׁה — So did he make. Exactly who made it is not clear. According to the Midrash, Moses threw the talent of gold into the fire and the finished Menorah emerged miraculously (Rashi). According to Ramban, Moses made it, and the Torah credits him with doing so because he was so devoted to carrying out God's plan. R' Bachya notes that the making of the Menorah refers to the inclusion in the physical candelabrum of all the spiritual connotations God intended it to have. That this spiritual feat could be done by human beings is the phenomenon to which the Torah calls notice by saying that the finished Menorah conformed to the Divine vision.

- **5-26.** Consecration of the Levites. To assume their new status as the substitutes for the firstborn in serving God and transporting the Tabernacle (given in detail in chapters 3-4), the Levites required a sacrificial ritual, as did the consecration of the Kohanim (*Leviticus* ch. 8). The ritual and their ages of eligibility to serve are given here.
- **6.** np. Take. Take them by persuasion: "How fortunate you are that you are privileged to be servants of the Omnipresent!" (Rashi).

יְּחָרְתְּ אְתָּם – And purify them. Because God is exacting with those closest to Him, His servants needed purification and atonement (Panim Yafos).

- 7. מְּי חְשָאת Water of purification. This is the water that was mixed with the ashes of the Red Cow, the only means of bringing about purification from the contamination of a human corpse, as set forth below, chapter 19.
- 9. יְהְקְהֵלְתְּ. And you shall gather together. The Levites [who had replaced the firstborn, who had sinned (Mizrachi)] were tantamount to offerings for the nation, so it was appropriate for the people to lean their hands on the heads of the Levites, as one does with his offering (Rashi). The waving of the Levites, too, was representative of their status as symbolic

יִשְרַאָל: וּוּתְקַרֶב יַת לְנָאֵי קַדַם יִיַ ויסמכון בני ישראל ית ידיהון על לואי: יא וירים אהרן ית לואי ארמא קדם יי ַמָן בָּנֵי יִשְרָאֶל וִיהוֹן לְמִפְלַח יַת פַּלְחַנַא דייַ: יבּוֹלֶנָאֵי יִסְמְכוּן יַת יְדֵיהוֹן עַל דֵישׁ תוֹרָיָא וְעָבֶר יַת חַד חַטַאתַא וְיַת חַד עלתא קדם יי לכפרא על לואי: יגותקם יַת לַנָאֵי קַרָם אַהַרן וּקַרָם בְּנוֹהִי יּ וּתָרָם יַתָּהוֹן אַרַמַא קַדַם יִיַ: ידּוֹתַפְּרֵשׁ יַת לַוַאֵי מִגּוֹ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וִיהוֹן מְשַׁמְּשִׁין קַדַמַי לֵנָאֵי: שוּבַתַר בַּן יֵעַלוּן לֵנָאֵי לִמְפָלַח יַת מַשְׁכַּן זְמָנָא וּתְרַכֵּי יַתְהוֹן וּתָרֵים יַתָהוֹן אַרַמַא: יוּ אַבֶּרְשַׁא מַפַרשין אַנון קרמי מגו בני ישראל חַלַף פַּתַח בַּל נַלְדֵא בּוּכְרָא כּלָא מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל קָרֵבִית יָתְהוּן קֶּדָמָי (נ״א לְפַלְחַנִי): יוּאַרֵי דִילִי כַל בּוּכְרַא בָּבָנֵי יַשְרַאֶל בָּאַנַשַא וּבָבַעִירָא בִּיוֹמֵא דְּקָטַלִּית כַּל בּוּכָרָא בָּאַרְעָא דְמִצְרַיִם אַקּרֵשִׁית יַתָהוֹן קַרַמַי: יחּוְקַרֶבִית יַת לַנָאֵי חַלַף כָּל בּוֹכָרָא בִּבְנֵי יִשְׁרָאֵל: יטויהַבִּית יַת לֵוָאֵי מְסִירִין לְאַהַרן וְלְבְנוֹהִי מִגוֹ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְמִפְלַח יָת פַלחו בני ישראל במשבו זמנא וּלְכַפַּרָא עַל בָּנֵי יִשְׁרָאֵל וַלַא יָהֵי בִּבְנֵי יִשַרַאֵל מותַא בִּמִקְרַב בְּנַי יִשְׂרָאֵל לַקוּרְשָא: נוַעַבַּר משה וְאַהַרוּ וְכַל בְּנִשְׁתַא דְבָנֵי יִשְרָאֵל לְלַנָאֵי בְּכֵל דִי פַקּיר יִיָ יַת משָה לְלֵוְאֵי בֵּן עַבַרוּ לְהוֹן בָּנֵי יִשְׂרָאֵל: כאוֹאָדַכִּיוּ לֵוָאֵי וְחַוַּרוּ לְבוּשֵׁיהוֹן וַאֲרֵם אַהָרן יָתְהוֹן אֲרָמָא קַרַם יָיַ וְכַפָּר עַלֵּיהון אַהַרן לְדַכּוּאַיהון: בבּוּבַתַר כֵּן עַלּוּ לֵוָאֵי לִמְפַּלַח יַת פָּלִחַנְהוֹן בְּמַשְׁכַּן זִמְנָא קֵרָם אַהַרֹן וּקַרַם בְּנוֹהָי כִּמָא דִי פַקּיד יִיָ יָת משה על לַנָאֵי כֵּן עַבָּדוּ לְהוּן: כגוֹמַלִּיל יִיַ עם משה לְמֵימַר: כר דָא רִּי לִלַנָאֵי מִבַּר חָמֵשׁ וִעַשְׂרִין שְׁנִין וּלְעָלַא וֵיתֵי לְחַיַּלַא חֵילַא בְּפַלְחַן מַשְׁכַּן זִמְנָא: כּהוֹמְבַּר חַמְשִׁין שְׁנִין

יִשְׂרָאֵל: וְהַקְּרַבְתָּ אֶת־הַלְוֹיֶם לִפְנֵי יהֹוָה וְסָמְכִּוּ בְנֵי־ אַ יִשְׂרָאֵל אָת־יִדֵיהָם עַל־הַלִּוֹיָם: וְהַנִּיף אֲהַרֹן אֶת־הַלְוֹיֶם אַ יִשְׂרָאֵל הְנוּפָה לִפְנֵי יהוֹה מֵאָת בְּנֵי ישְׂרָאֵל וְהָיוֹּ לַעֲבְד אֶת־ יב עַבֹדַת יהוָה: וָהַלִּוִיִם ׁ יִסְמִכְוּ אֵת־יְדֵיהֶם עַל רְאשׁ הַפָּרֵים יבּ וַעשָּׁה אַת־הָאֵחָד חַשָּׁאת וְאֵת־הָאֶחֶד עֹלָה לֵיהוֹה י לכַפַּר עַל־הַלְוַיָם: וָהַעַמַדְתַּ' אַת־הַלְוַיִּם לְפָנֵי אַהַרְן ... ין ולפני בניו והנפת אתם תנופה ליהוה: והבדלת את־ יי הַלִוֹיָם מִתְוֹךְ בִּנֵי יִשְׁרָאֵל וְהָיוּ לֵי הַלְוֹיָם: וְאַחֲרֵי־בֵן יָבְאוּ הַלִּוֹיִם לַעֲבָד אֶת־אְהֶל מוֹעֵד וְטְהַרְתַּ אֹתָם וְהֵנַפְּתָּ אֹתָם יו תִנוּפַה: כִּי נִתֻנִּים נִתַנִים הַפַּה לִי מִתִּוֹךְ בִּנֵי יִשְׁרַאֵל הַּתַת פַּטָרֶת כַּל־רֶּחֶם בִּכוּר כּל מִבְנֵי יִשְרַאֶל לַקַחְתִי אַתם לֵי: כַּי לֵי כַל־בָּכוֹר בָּבְנֵי יִשְׂרָאֶל בַּאַדֵם וּבַבְּהַמֵה ייּ בִּיוֹם הַכּתִי כָל־בִּכוֹר בָּאֶרֶץ מִצְלַיִם הִקְדַשְׁתִי אֹתָם לִי: יייש וָאָקַח אֶת־הַלְוֹיֶם תַּחַת כָּל־בִּכְוֹר בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל: וַאֵתְנַה אַת־הַלְוּיִּם נִתַנִים וּ לָאַהָרְן וּלְבָנַיו מִתּוֹךְ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל ַלַעבר אַת־עַבדַת בָּנֵי־יִשָּׁרָאֵל בִּאְהֵל מוֹעֵד וּלְכַפֵּר עַל־בָּנֵי יִשְּׁרָאֵל וְלֹא יִהְיֶּה בִּבְנֵי יִשְּׁרָאֵל נֶּגֶף בְּגֲשֶׁת בּבַּנִי־יִשְׂרָאֵל אֱל־הַקּּרָשׁ: נַיַּעשׁ מֹשֵה וְאָהַרֶן וְכַל־עָרַת בּ בָּנֵי־יִשְׂרָאֵל לֻלְוִיֶּם בְּכֹּל אֲשֶׁר־צְוֵֹה יהוָה אֶת־מֹשֶׁה בא לַלְוֹיִם בֵּן־עָשִוֹּ לָהֶם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: וַיִּתְחַשְּאַוּ הַלְוֹיִם וַיְכַבְּסוֹ בִּגְדִיהֶם וַיָּנֶף אֲהָרָן אֹתָם תִנוּפָה לִפְנֵי יהוָה בּ וַיְכַפֵּר עֲלֵיהֶם אַהַרְן לִטְהַרֶם: וִאַחַרֵי־בֶּן בָּאוּ הַלְוּיָם לַעַכָּד אָת־עַבְדַתַם בּאָהֶל מוער לפְנֵי אַהָרוּ וִלְפְנֵי בָנֵיו כַּאֲשֶׁר צְנַה יהוָה אֵת־מֹשֶׁה עַל־הַלְוַיָּם כֵּן עַשִּׁוּ ַנִיָדַבֶּר יהוָה אֱל־מֹשֶׁה לֵאמְר: ֿאַת אֲשֶׁר לֵלְוֹיָם מִבֶּן חָמֵשׁ וִעִשְׁרִים שַׁנָה ׁ וַמַּעְלָה יַבוּא 🖘 בּה לְצְבָא צָבָא בַּעֲבֹדַת אָהֶל מוֹעֵד: וּמִבֶּן חֲמִשְׁים שָׁנָה

רש"י

(יא) והגיף אהרן את הלוים. כדרך שאשם מלורע מטון מנופה חי (ויקרא יד:יב; מדרש אהרן את הלוים. כדרך שאשם מלורע מטון מנופה חי (ויקרא יד:יב; מדרש אנדם אנדם מלומר בפרשה זו. הראשונה לבני קהח, לכך נאמר בם והיו לעבור את עבודת הי, לפי שעבודת קדש הקדשים טליהם האלון השלמן וגו'. השניה לבני גרשון, לכך נאמר כם מנופה לה' (פסוק יג) שאף עליהם הימה שבודת הקודש ירישת וקרשים הגראים בבית קדש הקדשים, והשלישית לבני מררי (פסוק טו): (טז) נתגים נתגים. נתונים למשא נחונים לשיר (מדרש אגדה): פסות: (טז) נתגים נתגים. שליה הבכורות בקו הדין, שהגנחי עליהם ביור בור. שלי הכורות בקו הדין, שהגנחי עליהם בין בכורי מלרים ולקתחי אותם לי מד שטעו בעגל, ועכשיו, ואקח את הלוים

Israel. <sup>10</sup> You shall bring the Levites before HASHEM, and the Children of Israel shall lean their hands upon the Levites. <sup>11</sup> Aaron shall wave the Levites as a wave-service before HASHEM from the Children of Israel, and they shall remain to perform the service of HASHEM. <sup>12</sup> The Levites shall lean their hands upon the head of the bulls; you shall make one a sin-offering and one an elevation-offering to HASHEM, to provide atonement for the Levites. <sup>13</sup> You shall stand the Levites before Aaron and before his sons, and wave them as a wave-offering before HASHEM. <sup>14</sup> So shall you separate the Levites from among the Children of Israel, and the Levites shall remain Mine.

<sup>15</sup> "Thereafter the Levites shall come to serve the Tent of Meeting; you shall purify them and you shall wave them as a wave-service. <sup>16</sup> For presented, presented are they to Me from among the Children of Israel; in place of the first issue of every womb, the firstborn of everyone of the Children of Israel, have I taken them to Myself. <sup>17</sup> For every firstborn of the Children of Israel became Mine, of man and livestock; on the day I struck every firstborn in the land of Egypt I sanctified them for Myself. <sup>18</sup> I took the Levites in place of every firstborn among the Children of Israel. <sup>19</sup> Then I assigned the Levites to be presented to Aaron and his sons from among the Children of Israel to perform the service of the Children of Israel in the Tent of Meeting and to provide atonement for the Children of Israel, so that there will not be a plague among the children of Israel when the Children of Israel approach the Sanctuary."

<sup>20</sup> Moses, Aaron, and the entire assembly of the Children of Israel did to the Levites according to everything that Hashem had commanded Moses about the Levites, so did the Children of Israel do to them. <sup>21</sup> The Levites purified themselves and immersed their garments; and Aaron waved them as a wave-service before Hashem, and Aaron provided atonement for them to purify them. <sup>22</sup> Afterwards the Levites came to perform their service in the Tent of Meeting, before Aaron and before his sons, as Hashem had commanded Moses concerning the Levites; so they did for them.

Apprenticeship and Responsi-

onsi. <sup>23</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>24</sup> This shall apply to the Levites: From twenty-five years bility of age and up, he shall join the legion of the service of the Tent of Meeting. <sup>25</sup> From fifty years

offerings (Rashi to v. 11).

Alternatively, leaning upon a human being denotes that the person leaned upon is elevated to a position of distinction, as when Moses leaned upon Joshua (27:23). Thus, the Jews leaned upon the heads of the Levites to represent their assumption of an exalted position (*Chizkuni*).

13. הְּמְבְּמָּה — And wave. In verse 11, Aaron had been instructed to lift and wave the Levites; now Moses was told to do the same. The two wavings represented different missions that now devolved upon them: (a) Moses lifted them to formalize their position as assistants of the Kohanim; and (b) Aaron lifted them as a representative of the nation, to formalize the Levites' assumption of the status of the firstborn (Malbim).

Vayikra Rabbah (26:9) comments on the prodigious strength and stamina that were needed for Moses and Aaron to lift bodily 22,000 Levites in a single day.

- 15. תְּנְּמָּהְ And wave. This is the third time waving has been mentioned in the passage. The three mentions allude to the three Levite families and their different tasks in the transporting of the Tabernacle (Rashi).
- 16. בְּתְנִים נְתְנִים Presented, presented. The Levites are doubly presented, once for the service of song in the Sanctu-

ary, and second for the task of carrying the Tabernacle when the nation traveled (Rashi).

19. וּלְכֵּפּר — And to provide atonement. The Israelites give tithes so that the Levites will be free to serve God. By accepting these tithes, the Levites provide the Children of Israel with atonement for the sin of the Golden Calf, which caused their firstborn to lose the right to serve (Sfomo).

According to *Yerushalmi* (*Pesachim* 4:10), the Levites' song during the service atones for the Jewish people, since song is an essential part of the atonement process.

God mentions Children of Israel five times in this verse, corresponding to the five books of the Torah and to show His great love for Israel (Rashi).

### 23-26. Apprenticeship and responsibility.

24. מבּן הַמשׁ וְעָשִׁרִים שְּנָה — From twenty-five years of age. The census of the Levites counted them only from the age of thirty (4:2, 25, 30), for it was at that age that they actually began to serve. Our verse refers to a five-year period of apprenticeship beginning at the age of twenty-five. This implies a pedagogical lesson: Someone who has not shown indications of success after five years of study has only a slim chance of attaining his goal (Rashi).

According to Ramban, however, the five years of appren-

יתוב מחיל פלחנא ולא יפלח עוד: כו וישמש עם אחוהי במשכו זמנא למשר משרא ופלחנא לא יפלח כדיו תַעבֶּד לַלְנָאִי בְּמַטְרָתְהוֹן: אוּמלּיל יי עם משה במדברא דסיני בשתא תניתא למפקהון מארעא דמצרים בירחא קדמאה למימר: בויעבדון בני ישראל ית פסחא בזמנה: גבארבעת עשרא יומא בירחא הדיו בין שמשיא תעבדון יתה בזמנה ככל גזרתה וככל דחווי לה תעברון יתה: דומליל משה עם בני ישראל למעבד פסחא: הועבדו ית פסחא בניסו בארבעת עשרא יומא לַיַרַחַא בֵּין שמשיַא במדברא דסיני ככל די פקיד יי ית משה כו עבדו בני ישראל: ווהוון גבריא די הוו מְסַאַבִין לִטְמֵי נַפְשַא דְאָנַשַא ולַא יַכִילוּ לְמֵעַבֶּד פַּסְחֵא בִּיוֹמֵא הַהוּא וקריבו קדם משה וקדם אהרן ביומא ההוא: וואמרו גבריא האנון לה אנחנא מסאבין לטמי נפשא דאנשא למא נַתְמַנַע בָּדִיל דָּלָא לְקָרַבַא יַת קַרְבַּנָא דַייַ בַּוֹמְנַהּ בָּגוֹ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל: הְוָאַמֵּר להון משה אוריכו עד דאשמע מה דאתפקד מו קדם יי על די לכון:

יַשָּוּב מִצְבָּא הָעֲבֹדֶה וְלָא יַעֲבָד עְוֹד: וְשֵׁרֵת אֶת־אֶחָׁיוּ בְּאָהֶל מוֹעֵד לִשְׁמְר מִשְׁמֶּרֶת וַעֲבֹדָה לָא יַעֲבָד בָּכָה הַעַשֵּה לֵלְוִים בִּמִשְׁמִרתָם:

ימים למלה ולביטור חמץ (ספרי שם) [ס"א מלווח שבגופו, שה חמים זכר בן שנה. שטל גופו, ללי אש ראשו על כרעיו ועל קרבו. שחון לגופו, מלה וביטור חמץ (פסחים לה.)]:

(ד) וידבר משה וגוי. מה ח"ל, והלא כבר נאמר וידבר משה את מועדי ה'. אלא כששת פרשת מועדים מסיני אמר להם, וחזר והזהירם בשעת מעשה (ספרי שו):

(ו) לפגי משה ולפגי אהרץ. כששניהם יושבין בבית המדרש באו ושאלום. ולא יחכן לומר זה אתר זה, שאם משה לא היה יודע, אהרץ מנין לו ושם סח): (ז) למה עורני ואמר להם און קדשים קרבים בטומאה. אמרו לו יזרק הדם עלינו בכהנים שורים ויאכל הבשר לשמאים [ס"א לשהורים] אמר להם עמדו ואשמעה, כחלמיד במורים ויאכל הבשר לשמאים [ס"א לשהורים] אמר להם עמדו ואשמעה כחלמיד המובטת לשמוע מפי רבו. אשרי ילד אשה שכך מובטת, שכל זמן שהיה רולה היה מחבר עם השכינה. ורלאויה היתה פרשה זו להאמר על ידי משה כשאר כל החורה

מבודה ולומד חמש שנים, ובן שלשים שובד. מכאן לחלמיד שלא ראה סימן יפה במשנחו בחמש שנים ששוב אינו רואה (חולין כד.): (בה) ולא יעבוד עוד. מבודת משא בכתף, אבל חוזר הוא לנשילת שערים לשיר ולמטון מגלות. וזהו ושרת את אחי משא בכתף, אבל חוזר הוא לנשילת שערים לשיר ולמטון מגלות. וזהו ושרת את אחים (פסוק כו) עם אחוהי, כתרגומו: (בו) לשמוד משמרת. לתנות סביב לאהל ולהקים ולהוריד בשעת המסטות: (א) בחדש הראשון. פרשה שבראש הספר לא כאמרה עד אייר, למדת שאין סדר מוקדם ומאותר בחורה (ספרי סד; פסחים ו:) ולמה לא פתח בזו, מפני שהוא גנותן של ישראל, שכל ארבשים שנה שהיו ישראל במדבר לא הקריבו אלא פסח זה בלבד (ספרי סז): (ב) במועדו. אף בשבת, במועדו אף בטומאה וספרי סה; פסחים עז.): (ג) בבל חקותיו. אלו מלות שבגופו, שה ממים זכר בן שה: ובבל משפטיו. אלו מלות שעל גופו ממקום אתר כגון שבעת ממים זכר בן שה: ובבל משפטיו. אלו מלות שעל גופו ממקום אתר כגון שבעת

ticeship were ordained Rabbinically. The sense of our verse is that from the age of twenty-five, a Levite may volunteer to assist his fellow Levites; when he becomes thirty, he is assigned to a specific task.

25. ילא יְצָבּד עוֹד. And no longer work. A fifty-year-old Levite is forbidden only to bear the holy Tabernacle artifacts on his shoulder, but he continues to perform the rest of the Levite service, such as singing, closing the Temple gates, and loading the wagons, as implied by the next verse, which says that he serves in the Tent of Meeting (Rashi). Ramban maintains, however, that fifty-year-olds withdrew from singing, as well.

9.

**1-5. The pesach-offering in the Wilderness.** The year after the Exodus, God commanded Israel to bring the *pesach-of-*

fering at its appointed time, the fourteenth of Nissan, the first month of the year. Since the Book of *Numbers* began with events of the *second* month (1:1), this chapter is clearly out of chronological order, and, indeed, the Sages use it as proof that the order of the Torah is not necessarily chronological (*Pesachim* 6b; *Sifre*). In such cases, however, one must seek to understand why the Torah preferred to list an event after or before it actually occurred; surely the Sages do not mean to say that the order of the Torah is purely random.

Rashi, citing the Sages, notes that this was the only pesach-offering that Israel brought throughout the forty years in the Wilderness, and this is indicative of the nation's disgrace in not being worthy of entering Eretz Yisrael immediately, where they would have been able to observe this commandment annually. In order not to accentuate this failure of the people, God chose not to begin the Book with it.

age, he shall withdraw from the legion of work and no longer work. <sup>26</sup> He shall minister with his brethren in the Tent of Meeting to safeguard the charge, but work shall he not perform. So shall you do to the Levites concerning their charge."

The Pesach Offering in the Wilderness

ASHEM spoke to Moses, in the Wilderness of Sinai, in the second year from their exodus from the land of Egypt, in the first month, saying: <sup>2</sup> "The Children of Israel shall make the pesach-offering in its appointed time. <sup>3</sup> On the fourteenth day of this month in the afternoon shall you make it, in its appointed time; according to all its decrees and laws shall you make it."

<sup>4</sup> Moses spoke to the Children of Israel to make the pesach-offering. <sup>5</sup> They made the pesach-offering in the first [month], on the fourteenth day of the month, in the afternoon, in the Wilderness of Sinai; according to everything that HASHEM had commanded Moses, so the Children of Israel did.

Pesach Sheni/The Second Pesach Offering

- <sup>6</sup> There were men who had been contaminated by a human corpse and could not make the pesach-offering on that day; so they approached Moses and Aaron on that day. <sup>7</sup> Those men said to him, "We are contaminated through a human corpse; why should we be diminished by not offering HASHEM's offering in its appointed time among the Children of Israel?"
  - <sup>8</sup> Moses said to them, "Stand and I will hear what HASHEM will command you."

Had the people not been specifically commanded to bring the <code>pesach</code>-offering that year, they would not have been able to do so, because the commandment was not to go into effect until the nation arrived in the Land (<code>Tos., Kiddushin 37b</code>, s.v. <code>brwin</code>). Alternatively, parents of uncircumcised children are forbidden to offer the <code>pesach</code>, and, for medical reasons, it was dangerous to circumcise babies in the Wilderness (<code>Yevanos 71b</code>). Nevertheless, it was considered shameful that they could not bring the offering all those forty years, because it was their sin of heeding the Spies that prevented them from entering the Land during the second year from the Exodus (<code>Mizrachi</code>).

Ramban comments that this Book concentrates mainly on the commandments and experiences that were pertinent to the years the nation spent in Wilderness. Consequently, it begins by completing the subject of the Tabernacle and the people's relationship to it, for it was the national focal point during that period. Thus, it is logical that the account of the pesach-offering be deferred until now.

- 2. במיערו In its appointed time. The stress on the appointed time, [and its repetition in the next verse] teaches that the offering must be brought in its designated time, even under circumstances that might seem to require its postponement. Thus, the pesach-offering is brought on the fourteenth of Nissan even if the day falls on the Sabbath (when personal offerings ordinarily may not be brought), or if most of the nation and the Kohanim have been contaminated through contact with corpses (Rashi). In this context, it is noteworthy that the offering in this passage was indeed brought on the Sabbath, according to Seder Olam.
- **6-14. Pesa**ch sheni / The second pesach-offering. A group of people were ineligible to bring the offering because they were contaminated. Having an intense desire to participate in the great spiritual experience, they appealed to Moses. In recognition of their nobility, God made them the agents through whom He revealed the new commandment of *pe*-

sach sheni, the second pesach-offering, which would be brought a month after the appointed time for the pesach. The normal course of the Torah is to give the commandments through Moses, rather than on the initiative of others, but because of the sincere desire of these people for spiritual elevation, God gave them the honor of bringing about the giving of this new commandment (Sifre).

The second pesach differs from the first in that there is no festival associated with it, even for those bringing the offering. Furthermore, although they may not eat leavened food [chametz] with the offering (v. 11), they may possess and eat chametz on the day they bring it (Rashi; Pesachim 95a).

The Talmud has two versions of how these people came to be contaminated. Either they were the bearers of the coffin of Joseph, who had asked his brothers to promise that they would bring his remains to Eretz Yisrael for burial, or they had come upon an unattended, unidentified corpse, and had fulfilled the commandment of burying it (Succah 25a). Either way, they became ineligible to bring the offering because they were engaged in performing a mitzvah. Consequently, Sforno comments that they complained to Moses that a mitzvah should bring another mitzvah in its wake, and not deprive someone of the opportunity to perform one.

- 7. אַבְּהְנוּ שְמָאִים We are contaminated. Though they did not question the fact that contaminated people are forbidden to bring the pesach-offering, they thought that an exception should be made for them because, as noted above, their contamination was not only not their fault, but was required of them (Or HaChaim).
- 8. עְמְרוּ וְאָשְׁמְעָה Stand and I will hear. Moses answered as would a disciple who is confident that his mentor will respond to his request for instruction. Praiseworthy is the human being who is certain that he can speak with the Divine Presence at will (Rashi).

Moses' declaration that his questioners should await God's response to his question was an indication of Moses's superi-

רביעי

טומליל יי עם משה למימר: ימלל עם בני ישראל למימר גבר גבר ארי יהי מַסַאַב לָטָמִי נַפָּשַא רָאַנַשַא אוֹ בָאַרַחַא רחיקא לכון או לדריכון ויעבד פסחא קדם יי: יאבירחא תנינא בארבעת עשַרָא יומַא בֵּין שָמְשַיַּא יַעַבְּדוּן יַתָּה על פטיר ומררין ייכלנה: יב לא ישארון מנה עד צפרא וגרמא לא יתברון בה פַכַל גַוַרַת פַּסְחַא יַעַבְּדוּן יַתַהּ: יגונגַבַרא דהוא דכי ובארח לא הוה ויתמנע למעבר פסחא וישתצי אַנשא ההוא מעמה אַרֵי קּרבּנָא דַייַ לַא קַרִיב בּוֹמְנָה חובה יקבל גברא ההוא: ידוארי יתגיר עמכון גיורא ויעבר פסחא קרם יי פגורת פסחא וכרחוי לה כן יעבר קימא חד יהי לכון ולגיורא וליציבא דאַרעא: טוּוּבִיוֹמַא דָאָתַקַם יַת מַשְׁכָּנַא חפא עננא ית משכנא למשכנא רַסָהַרוּתָא וּבָרַמִשָּא הַוָה עַל מַשְׁכָּנַא פחזו אשתא עד צפרא: מוכן הוה תַדִירָא עַנָנָא חַפֵּי לֶה וְחֵזוּ אֶשְּתַא בְּלֵילִיַא: יוּוֹלְפוּם אָסְתַּלַקוּת עַנַנַא מעלוי משפנא ובתר כן נטלין בני ישראַל ובאַתרא דשרי תַמַן עַנַנָא תַמַן שַרוַ בּנֵי ישַראַל: יחעל מימרא דִייַ נטלין בני ישראל ועל מימרא דיי שרן ַבַּל יוֹמֵי דִּי שַרֵי עַנְנַא עַל מַשְׁכָּנַא שַרַן: יטובאורכות עננא על משכנא יומין סגיאין וישרון בני ישראל ית משרת מֵימַרָא דָייַ וָלָא נָטָלִין: כּוֹאַית דִּי הַנָה עננא יומי דמנין על משכנא על מִימָרָא דַייַ שַׁרַן וִעַל מֵימָרָא דַייַ נַּטְלִין: כאואית די הוה ענגא מרמשא עד צַפַרָא וּמַסְתַּלֶּק עַנַנַא בְּצַפָּרָא וְנַטְלִין או יַמַם וַלֵּילֵי וּמַסְתַּלַּק עַנַנַא וַנַטְלִין: בב או תרין יומין או יַרַחַא או עַדַן בְּעַדַן

יי וידַבַּר יהוָה אֱל־מֹשֵה לֵאמָר: דַבֵּר אֵל־בָּנֵי יִשְׂרָאֵל ייי לֵאמָר אָישׁ אָישׁ כִּי־יָהִיֵה טָמֵא וּ לָנֶּפֶשׁ אוֹ בְּדֵּרֶךְ אַ רַחֹלֵה לָכָם אַוֹּ לְדֹרְתֵיכֶם וְעֲשָׁה בֵּסַח לֵיהוְה: בַּחֹבֶשׁ ַדְשֻׁנִּי בָּאַרְבַּעָה עָשֵׁר וַוֹם בֵּין הָעַרְבַּיִם וַעֲשִוּ אֹתַוֹ עַל־ יב מצות ומרבים יאכלהו: לא־יַשְאֵירוּ ממֶנוּ עַד־בּקר וָאֶצֶם לָא יִשְׁבְּרוּ־בָוֹ כְּכָל־חֻקַת הַפֶּּסֵח יַאֲשְׂוּ אֹתְוֹ: ּ. וְהַאִישׁ אֲשֶׁר־הֹוּא טַהוֹר וּבְרֵרֶךְ לְא־הָיָה וְחָדַל בַּעשְׁוֹת הפַּסָח וָנָכָרְתָה הַנָּפָשׁ הַהָּוֹא מֵעַמֵּיהָ כֵּי וֹ קָרְבַּן יהוֹה ַרָי־ לֹא הקריב בַּמַעֲדוֹ חֵטָאוֹ יָשֵּא הַאֵישׁ הַהְוּא: וְכֵי־ יַגוּר אָתַבֶּם גֵּר וָעֲשַה פָּסַח לֵיהוֹה כִּחָקַת הַפֵּסַח וּכָמִשָּפַּטִוֹ בֵּן יֵעֲשֵׂה חָקָה אַחַת יָהִיֵה לָבֶּם וְלַגֵּר וּלְאֶזְרֵח וֹבִיוֹם הַקֵּים אֵת־הַמִּשִׁבָּׁן כְּסֵּה הֵעַנַן אַת־הַמִּשְבָּן לִאָהֶל הַעָרֵת וּבַעַרֵב יֶהְיֶה עַל־הַמִּשְבֵּן יי בַּמַראָה־אָשׁ עַר־בָּקַר: ַבָּן יַהְיֵה תַמִּיר הֵעָנַן יִבַּסָנוּ יּ יּ וּמַרְאָה־אָשׁ לָיִלָה: וּלִפִּי הֵעָלִוֹת הֶעָנָן מֵעַל הָאֹהֶל יִיּ ּוְאַחֲבִי בֵּן יִסְעָוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וּבִמְלֹּוֹם אֲשֶׁר יִשְׁבָּן־שָׁם ַהָעָנָן שָׁם יַחֲנָוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: עַל־פֵּי יהוֹה יִסְעוּ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל: עַל־פֵּי יהוֹה יִסְעוּ יִשְרָאֶל וְעַל־פֵּי יהוָה יַחֲנָוּ כַּל־יִמֵּי אֲשֵׁר יִשְׁכַּן הֵעָנַן על־הַמִּשָׁבָּן יַחַנְוּ: וּבְהַאֲרֵיךְ הֵעַנֵן עַל־הַמִּשָּבָּן יָמֵים 🗸 עַל ַרַבָּים וִשָּׁמִרָוּ בָנֵי־יִשְׂרָאֱל אָת־מִשְׁמֵרֵת יהוְה וִלְא יָפֶעוּ: ּ וָיֵשׁ אֲשֵׁר יָהִיֵה הֵעָנֵן יָמֶים מִסְפֵּר עַל־הַמִּשְׁבָּן עַל־פֵּי -רא יהוה' יַחַבוּ וִעַל־פֵּי יהוָה יָסֵעוּ: וָיֵשׁ אֲשֵׁר יַהְיֵה הֵעַנַןׁ מערב עד־בֹּקָר וְנַעַלָּה הֶעַנֵן בַּבָּקָר וְנַסָעוּ אַוֹ יומָם בּבַ וַלַּילַה וָנַעַלַה הָעַנַן וַנַסַעוּ: אוֹ־ימַים או־חַדֶשׁ אוֹ־יַמִים

רש"י

עלוח השכן, ועלה השכן, שאין זה לשון סלוק אלא למוח ועלייה, כמו והנה עב קטנה

ככף איש שולה מים (מלכים א יח:מד): (יח) על פי ה' יטעו. שנינו במלאכת המשכן,

כיון שהיו ישראל נוסעים היה עמוד השכן מתקפל ונמשך על גבי בני יהודה כמין

קורה, חקעו והריעו וחקעו (פ"ג). ולא היה מהלך עד שמה אוחר קומה ה', ונסע

דגל מחנה יהודה. זו בספרי (פר): ועל פי ה' יחבו. כיון שהיו ישראל חונים עמוד

העכן מחמר ועולה ונמשך על גבי בני יהודה כמין סוכה (מלאכת המשכן פי"ד) ולא

היה נפכש עד שמשה אומר שובה ה' רבנוח אלפי ישראל (ספרי שם). הוי אומר על פי

ה' וכיד משה (להלן פסוק כגן ספרי שם): (ב) וויש. כלומר ופעמים: ימים משפר.

י ימים מועטים: (בב) או ימים. שנה, כמו ימים תהיה גאולחו (ויקרא כב:כט):

""

כולה, אלא שזכו אלו שחאמר על ידיהן, שמגלגלין זכות על ידי זכאי (שס): (י) או בדרך רחקה. נקוד עליו, לומר לא שרחיקה ודאי אלא שהיה חוץ לאסקופת העזרה כל זמן שחיטה (שס סט; פסחים לג:). פסח שני מלה וחמץ עמו בביח ואין שס יום טוב כל זמן שחיטה (שס סט; פסחים לג:). פסח שני מלה וחמץ עמו בביח ואין שס יום טוב ואין איסור חמץ אלא עמו באכילחו (פסחים לג-ילב:): (ידי) ובי יגור אתבם גר ועשה פסח. יכול כל המחגייר יעשה פסח מיד, ח"ל חקה אחת וגו'. אלא כך משמעו, וכי יגור אחכם גר ובא עת לעשות פסח עם חביריו, כתקה וכמשפע יעשה (ספרי על; פסחים לג.): (טו) המשבן לאהל העדות. המשכן העשוי להיות אהל ללוחות העדות: יהיה על המשבן. כמו הוה על המשכן וכן לשון כל הפרשה: (יז) העלות העגן. כתרגומו אסתלקות, כמו ונעלה הענן (להלן פסוק כא) ולא יחכן לכחוב ולפי העגן. כתרגומו אסתלקות, כמו ונעלה הענן (להלן פסוק כא) ולא יחכן לכחוב ולפי

ority to all prophets, before or since, for, as Rambam (Hil. Yesodei HaTorah 7:6) writes, only Moses could speak to God whenever he wished. Indeed, before Moses died, he asked Joshua to present any questions he might have. Joshua

answered, "Have I ever left you for even a moment and gone elsewhere..." meaning that he had no questions, for he had heard everything Moses ever taught. Immediately, Joshua's intellectual capacity weakened, and he forgot three hundred

9 HASHEM spoke to Moses, saying, 10 "Speak to the Children of Israel, saying: If any man will become contaminated through a human corpse or on a distant road, whether you or your generations, he shall make the pesach-offering for HASHEM, 11 in the second month, on the fourteenth dau, in the afternoon, shall he make it; with matzos and bitter herbs shall he eat it. 12 They shall not leave over from it until morning nor shall they break a bone of it; like all the decrees of the pesach-offering shall they make it. 13 But a man who is pure and was not on the road and had refrained from making the pesach offering, that soul shall be cut off from its people, for he had not offered HASHEM's offering in its appointed time; that man will bear his sin 14 When a convert shall dwell with you, he shall make a pesach-offering to HASHEM: according to the decree of the pesach-offering and its law, so shall he do; one decree shall be for you, for the proselute and the native of the Land."

Divine Signs of the Israelites'

15 On the day the Tabernacle was set up, the cloud covered the Tabernacle that was a tent for the Testimony, and in the evening there would be upon the Tabernacle like a fieru appearance until morning. 16 So it would always be: The cloud would cover it, and an Travels appearance of fire at night. 17 And whenever the cloud was lifted from atop the Tent. afterwards the Children of Israel would journey, and in the place where the cloud would rest, there the Children of Israel would encamp, 18 According to the word of HASHEM would the Children of Israel journey, and according to the word of HASHEM would they encamp; all the days that the cloud would rest upon the Tabernacle they would encamp. 19 When the cloud lingered upon the Tabemacle many days, the Children of Israel would maintain the charge of HASHEM and would not journey. 20 Sometimes the cloud would be upon the Tabernacle for a number of days: according to the word of HASHEM would they encamp and according to the word of HASHEM would they journey. 21 And sometimes the cloud would remain from evening until morning, and the cloud would be lifted in the morning and they would journey; or for a day and a night, and the cloud would be lifted and they would journey. 22 Or for two days, or a month, or a year,

laws and was unsure of seven hundred matters, but after Moses was gone there was no way for him to find the answers on his own (Chagigah 16a). When Moses offered to answer any questions, Joshua should have said, "You are my teacher; you know what I am lacking and what I should be taught" (R' Yaakov Kamenetsky).

- 10. בדרך רחקה On a distant road. Halachically, this means that at the sunrise of the fourteenth, the person is too far away to arrive at the Temple by noon, when the pesach offering service is about to begin. The Sages define this distance as fifteen mil. or 30,000 cubits, which is 8.5-11.3 miles (Pesachim 93b).
- 14. ובי־יַגוּר אַתְּכֶם גֵּר When a convert shall dwell with you. That a convert had to offer the pesach in Egypt was already known (Exodus 12:48), but it might have been conjectured that future proselytes, whose ancestors did not share in the Exodus, should not bring the offering commemorating that event. Therefore our verse teaches that converts participate equally in the performance of the commandment (Ramban).

The Exodus is significant even for the soul of a convert, because all holiness, including that adopted by the proselyte when he joins Jewry, grows from the same indivisible root, a root that had been submerged in the spiritual contamination of Egypt. Had it not been for the Exodus, holiness would have withered and died.

- 15. The Torah reverts to its account of the Israelites' travels and the procedures pertaining to them.
- אַת־הַמִּשְׁכָּן לִאהֵל הָעָרָת The Tabernacle that was a tent for the Testimony, i.e., the Tabernacle structure was a shelter for the Tablets of the Ten Commandments (Rashi). Alternatively, the verse gives the location of the cloud, saying that it covered only the part of the Tabernacle that housed the Tablets (Ibn Ezra).
- 18. על־פּי הי According to the word of HASHEM. The people did not break camp immediately after the cloud lifted from the Tabernacle. First, the cloud moved from the Tabernacle and hovered over the camp of Judah in a beam-like formation. Then the trumpets would be sounded and Moses would announce (10:35), "Arise, HASHEM...," and they would begin the journey. When it was time to encamp, the cloud would arrange itself over the camp of Judah like a tent. Then Moses would announce (10:36), "Return, HASHEM, to the myriad thousands of Israel" (Rashi).
- 19-22. Ramban explains the need for so many examples of long and short encampments and journeys. Even if the cloud remained for a long time at a site that the people found inhospitable, they submitted to God's will (v. 19). Sometimes the people may have wanted a long rest from a difficult journey, but the cloud stayed in place for only a number of days, and then moved on (v. 20), and sometimes they would

באורכות עננא על משכנא למשרי עלוהי שרן בני ישראל ולא נטלין ובאסתַלַקותה נַטְלִין: בג על מימרא דיי שָׁרָן וִעַל מֵימִרָא דַיִי נַטְלִין יַת מַטּרת מימרא דיי נטרין על מימרא דיי בידא דמשה: אומליל יי עם משה למימר: בעבר לַה תַּרְתֵּין חַצצְרָן דְּכְסֵף נָגִיד תַּעַבֶּד יַתִהוֹן וִיהוֹן לַךְּ לְעַרְעַא כִנְשְׁתַּא וּלְאַטַּלָא יָת מַשִּׁרִיָּתָא: גוֹיִתְקְעוּן בְּהֵן ויוד מנון לותר כַּל כִּנִשְׁתַא לתַרַע מַשׁכַּן וַמְנַא: דּ וָאָם בַּחַרַא יַתְקָעוּן וַיִּזְרַמְנוּון לַנַתַרְ רַבַּרָבַיָּא רִישִׁי אַלְפַיַּא דִישַּׁרַאֵל: הוָתַתָּקעוּן יַבֶּבָתַא וִיִּטְלוּן מַשְׁרַיַתַא הּ דשרו קדומא: וותתקעון יבבתא תנינות ויטלון משריתא דשרן דרומא יַבַּבָא יָתָקעוּן לְמַשְּלַנֵיהוֹן: זּ וּבַמְכַנַשׁ יַת קַהַלָא תִּתָקעוּן וָלַא תַיַבְּבוּון: חוּבְנֵי אַהַרן כָּהַנַיָּא יִתִּקעוּן בַּחַצוֹצְרַתַא ויהוּז לְכוֹן לְקָיֵם עַלַם לְדַרֵיכוֹן: טוַאַרֵי תַעַלוּן לאַגַּחַא קַרַבַּא בָּאַרַעַכוֹן עַל מִעִיקִי דַּמַעִיקִין לָכוֹן וּתַיַבָּבוּון בַּחַצצַרַתַא ווֵעוֹל דּוּכְרַנֵיכוֹן לְטַבַא קַדַם ייַ אֶלַהַכוֹן וָתְתַפַּרְקוּן מְסַנְאֵיכוֹן: יוּבִיוֹם חָדְנַתְכוֹן וּבְמוֹעֲדֵיכוֹן (נ״א וּבְזְמַנֵּיכוֹן) וּבָרֵישֵׁי יַרְחֵיכוֹן וָתְתָקעוֹן בַּחֲצֹצְרַתָא על עלותכון ועל נכסת קודשיכון וִיהוֹן לְכוֹן לְדוּכְרַנָא קַדַם אֵלַהַכוֹן אַנָא יִיַ אַלַהַכוֹן: יאַנְהָוַה בְּשָׁתַא תניתא בּיַרְחַא תנינַא בּעשַׂרִין לִיַרְחַא

בְּהַאָּרִיךְ הֶעָנֵן עַל־הַמִּשְׁכָּן לִשְׁכְּן עָלָיו יַחֲנִּוּ בְנֵי־ בּג יִשְׂרָאֵל וְלָא יָפֶעוּ וּבְהֵצָלֹתִוֹ יִפֶעוּ: עַל־פָּי יהוה יַחֲנֹוּ וְעַל־פִּי יהוה יָפֶעוּ אֶת־מִשְׁמֶרֶת יהוה שָׁמָרוּ עַל־פִּי יהוה בִּיַד־משַה:

יַּבְּלֵבֶר יהוָה אֶל־מֹשֶה לֵאמִר: עֲשֵׁה לְּךְּ שְׁתֵּי חֲצִוֹּצְרְת לֵּבֶּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמֵי: עֲשֵׂה לְּךְּ שְׁתֵּי חֲצִוֹּצְרְת בְּשֶׁר וֹנְיְבֶּר יִהוָה אֶל־מֹשֶׁה תַּעְשֶׁה תֹּעֲשֶׁה תִּעְשֶׁה וֹנְיִשְׁרָ וּמְלְּעָר בְּבְּעְ וְנִיּעֲרָוּ אֵלֶיךְ בָּלְרְתָּעְה וְנְיִעֲרָוּ אֵלֶיךְ בָּלְחָתְר וְנְיִעְרָוּ אֵלֶיךְ בָּלְחָתְר וְנְיִעְרָוּ אֵלֶיךְ בָּלְחָת וְנְיִעְרָוּ אֵלֶיךְ בְּעְרְוּעָה וְנְיִעְרָוּ אֵלֶיךְ בְּתְּבְּעְתָּם בְּתְבִּעְתָּם בְּתְבִּעְתָּם בְּתְבִּעְתָּם בְּחָבְּצְּרְת וְנִיְעָה וְנְיִשְׁרָ אָתְרִיּעָה וְנְיִעְרָוּ וְנְיִעְרְוּ וְנְיִשְׁה בַּאֲרְצְּרְת וְנְיִעְרְוּ וְנְיִעְרְוּ וְנְיִעְרְוּ וְנְיִישְׁה בְּחְבְּצְרְת וְנְיִיעְ מְּבְרְתְּבֶּי וְנְוֹעְרְוּ וְנְיִיעְה בְּחְבְּצְרְת וְנְיִינְ לְבָּבְ וְחְבָּרְתְּבְּי וְנְיִיעְהְ בְּחְבְּצְרְת וְנְיִינְ לְבֶבְ וְחְבָּרְתְּבְּי וְנְוֹיְתְרְבֶם וְנְוּבְרְתְּבֶּי וְתְּבְעְתְּם בְּחְצְצְרְת וְנְלְיִם לְּבְּרוֹן לִבְּבֵי וְהְוֹיְ לְבָבְ וְנְיִיבְּבְי שִׁרְבִירְם שְׁהְוֹיְבְיכֶם וְנְלְיִיבְּיבְם וְנְלְיתְּבְּיבְם וְנְלְיתְּבְרִיבֶם וְנְלְיתְּבְרִיכֶם וְנְבְרְתְּעְם בְּבְּרְיתְּבְיבְיב וְנְוּבְרְתְּתְּבְירִיבְם וְנְיִיבְּרְתְּתְּבְיִבְם וְנְיִיבְּיבְם וְבְּרְתְּתְּבְיבְם וְנְלִיוֹבְבְיתְיִים בְּבְרִאשִׁי חָרְהְבְּבְיוֹ וְהְוֹבְירְתְּבְּיִיבְם וְנְלְיִבְּבְרוּן שְׁבְּיוֹיתְם בְּבְיוֹית וְבְּבְיוֹ שְׁבְּבְיוֹ מְבְּבְיוֹ בְּבְּתִייְם בְּבְּבְיוֹיוֹ לְבְּבְיוֹ בְּבְיוֹת וְבְּבְיוֹ בְּבְיוֹים וְבְּבְיוֹים וְבְיִבְּבְּרוֹיוֹ שְׁבְּיִיבְּבְּרוֹיוֹ עְבְּבְּיוֹיְם וְבְיִיוֹבְּבְיוֹת וְבְּבְיוֹתְיְבְּבְיוֹת וְבְּבְיוֹים וְנְבְיוֹבְנְיוֹבְנְיוֹבְנְיוֹבְיוֹתְיוֹ בְּבְיוֹי בְּבְיוֹים וְנְבְיוֹבְיוֹים וְנְעְלְבְבְּבְיוֹ בְּבְיוֹיְבְבְיוֹיְבְבְיוֹיוְ וְבְיוֹבְבְיוֹ בְּבְיוֹבְבְיוֹיוּ בְבְיוֹיוְ וְבְבְיוֹיוּ בְּבְיוֹבְבוּיוֹיוְ וְבְיוּבְבְיוֹיוּ בְּבְיוֹבְבְיוֹיוּ בְבְיוֹיוּ בְבְיוֹיוּ בְבְיוֹבְבְיוֹבְבְיוֹבְבוּיוֹיוּ בְבְיוֹבְבְיוֹבְיוּבְבוּיוֹם בְּבְיוֹבְבְיוֹבְבוּיוֹ בְּבְיוֹבְבוּיוֹ וְבְיוּבְיוֹבְיוּבְיוּבְיוֹ בְבְיוֹבְ

חמישי יא וַיְהִי בַּשָּׁנָה הַשֵּׁנֵית בַּחְרֶשׁ הַשֵּׁנִי בְּעֶשְׁרִים בַּחְרֶשׁ

י"דה

שהוא אומר והיו לך למקרא העדה ולמסע את המחנות (לעיל פסוק ב) מה מקרא העדה חוקע בשני כהנים ובשחיה, שנא' וחקעו בהן וגו' (לעיל פסוק ג) אף מסע המחנות בשחיהם. יכול, מה מסע המחנות חוקע ומריע וחוקע אף מקרא העדה החזנות בשחיהם. יכול, מה מסע המחנות חוקע ומריע וחוקע אף מקרא העדה חוקע ומעתה אין חילוק בין מקרא העדה למסע את המחנות, מ"ל ובהקהיל את הקהל וגו', לומר שאין תרועה למקרא העדה (מסעי או הדין וחו ארן לנשיאים. הרי סימן לשלמס, מקרא העדה בשחים, ושל נשיאים באחת, זו וזו אין לנשיאים. הרי סימן לשלמטת המחנות בשחים ש"י חרועה וחקיעה: (ח) ובני אחרן ית קעו. במקראות ובמסעות הללו: (י) על עולותיבם. בקרבן לבור הכחוב מדבר (שם עו): אני הי אלהיכם. מהאן למדנו מלינות עס זכרונות ושופרות, שוא' וחקשתם, הרי שופרות. לדכרון, הרי זכרונות. אני ה' אלהיכם, זו מלכיות וכי (שס): (וא) [בשנה השנית] בחרש השני. ממלח אתה אומר שנים עשר משרה ימים עשו בחוכ, שהרי בראש חדש סיון חנו שם (שמום ימים) ולא נסטנו עד עשרים באייר

(ב) עשה לך. שיהיו חוקטין לפניך כמלך, ויהי בישורון מלך (דברים לג:ה; תנחומה)

טו: עשה לך. משלך (ספרי; תנחומה יו: עשה לך. אתה טושה ומשתמש בה ולה)

אחר (תנחומה שם): למקרא העדה. כשתרלה לדכר עם המסניהדרין ושאר העם

אחר (תנחומה שם): למקרא העדה. כשתרלה לדכר עם המסניהדרין ושאר העם

ומקרים לאסוף אליך, תקרמי בהם למימן (שם). נמלאת אתה אומר על פי שלשה היו

בשעת סלוק מסטות תתקטו בהם למימן (שם). נמלאת אתה אומר על פי שלשה היו

נוסטים, על פי הקב"ה ועל פי משה ועל פי חלולרות (שם; מלאכת המשכן פי"ג):

מקשה. מהטשה מעשה בהקשת הקורנם (ספרי שם): (ג) ותקעו בהן. בשחים

והוא סימן למקרא העדה, שלאמר וגועדו אליך כל העדה אל פתח אהל

מועד: (ר) ואם באחת יתקעו. הוא סימן למקרא הנשיאים, שלאפר וגועדו

מעוד: (ר) ואם באחת יתקעו. הוא סימן למקרא הנשיאים, שלאפר וגועדו

אליך הגשיאים. ולף הן ישידתן אל פתח אהל מועד, ומגזרה שוה הוא בא בספרי

(עג): (ה) ותקעתם תרועה. סימן מסט המתנות מקיטה תרוטה ותקיטה, כך הוא

נדרש בספרי מן המקרלאות היתרים (שם): (ז) ובהקהיל את הקהל וגוי. לפי

have only an overnight respite from travel, and be forced to leave in the morning (v. 21). On other occasions, they would march through the night and then rest for a full day and night. Then, seeing that the cloud remained in place and thinking that they would make camp for a period of time, they would begin to unpack — and then the cloud would lift unexpectedly, making it more difficult to travel than if they had had only an overnight rest (ibid.). Sometimes they

would rest for two days, and get the signal to march at night, an even more difficult situation (v. 22). Whatever the situation, the people marched and rested without complaint, according to the word of God, as indicated by the cloud.

10.

1-10. The trumpets. In order to summon the entire nation or only the leaders to Moses, or to signal to the nation when they were to break camp, God commanded Moses to fashion

when the cloud would linger over the Tabernacle, resting upon it, the Children of Israel would encamp and would not journey, but when it was lifted they would journey, 23 According to the word of HASHEM would they encamp, and according to the word of HASHEM would they journey: the charge of HASHEM would they safeguard, according to the word of HASHEM through Moses.

10

<sup>1</sup> H ASHEM spoke to Moses, saying, <sup>2</sup> "Make for yourself two silver trumpets — make them hammered out, and they shall be yours for the summoning of the assembly and to cause Trumpels the camps to journey. 3 When they sound a long blast with them, the entire assembly shall assemble to you, to the entrance of the Tent of Meeting, 4 If they sound a long blast with one the leaders shall assemble to you, the heads of Israel's thousands, 5 When you sound short blasts, the camps resting to the east shall journey, 6 When you sound short blasts a second time. the camps resting to the south shall journey; short blasts shall they sound for their journeys. When you gather together the congregation, you shall sound a long blast, but not a short blast 8 The sons of Aaron, the Kohanim, shall sound the trumpets, and it shall be for you an eternal decree for your generations.

<sup>9</sup> "When you go to wage war in your Land against an enemy who oppresses you, you shall sound short blasts of the trumpets, and you shall be recalled before HASHEM, your God, and you shall be saved from your foes.

10 "On a day of your gladness, and on your festivals, and on your new moons, you shall sound the trumpets over your elevation-offerings and over your feast peace-offerings; and they shall be a remembrance for you before your God; I am HASHEM, your God."

The Order of Breaking Camp

11 It was in the second year, in the second month, on the twentieth of the month, the

silver trumpets, and instructed him in the manner of blasts that would signal the various instructions.

2. עשה לה — Make for yourself. These trumpets were for Moses' exclusive use; he had the status of a king in whose honor trumpets are sounded. The trumpets were hidden just before Moses' death: even Joshua, his successor, was not permitted to use them (Rashi here and Deuteronomy 31:28). את־המחנות – And to cause the camps to journey. Although the imminent breaking of camp had been signaled by the cloud's move from the Tabernacle to the camp of Judah (see comm. to 9:18), the individual camps did not begin their journeys until the trumpets were sounded (Or HaChaim).

3-7. וְחָקְעוּ — When they sound a long blast. The tekiah and teruah of this passage were the same as the blasts of those names that are sounded on Rosh Hashanah: Tekiah was a long clear blast of the trumpet, and teruah was a series of short, staccato blasts. When both trumpets sounded a tekiah, it signaled the entire nation to assemble at the Tabernacle. Such a blast from a single trumpet summoned the leaders. A teruah blast would signal the three-tribe formations that they were to begin the journey. The Sages derive exegetically that, as on Rosh Hashanah, each teruah was preceded and followed by a tekiah. The first camp to embark was the one to the east, that of Judah, Next was the tribal group to the south, that of Reuben. Although the passage does not mention the formations of Ephraim and Dan, the Sages derive that the same procedure was followed for them. Verse 7 makes clear that a teruah was sounded only for journeys, but not as a summons.

8. לחקת עולם — An eternal decree. Though the trumpets made in the Wilderness were used solely during the tenure of Moses, as noted above, the procedure of using trumpets as signals for the nation was an eternal decree (Sifre).

9. ובי־תבאו adna יובי־תבאו — When you go to wage war in your Land. The Torah commands that the trumpets be sounded to arouse the congregation whenever the Land is struck by distress, whether it is war, epidemic, or drought. These blasts are a call to repentance and a reminder that distress is a product of sin. For people to interpret such problems as merely coincidental is cruel, because this will prevent the nation from changing its ways and cause them to continue the corrupt practices that caused misfortune to befall them in the first place (Rambam, Hil. Taanis 1:1-2).

10. . . . ביום שמחתכם . . . The trumpets were sounded by Kohanim in conjunction with the communal elevation- and peace-offerings of the Sabbath and festive days. This was in addition to the musical accompaniment of the Levites at the appropriate parts of the sacrificial service.

11-28. The order of breaking camp. The Torah now records in detail the order in which the four tribal formations and the Levite families began their journeys. This was the standard procedure throughout the forty-year sojourn in the Wilderness. The first such journey took place from Sinai on the twentieth of Iyar, the second month, only ten days short of a full year from the day the Jews arrived there to receive the Torah.

אסתלק עננא מעלוי משכנא דסהדותא: ישראל למטלניהון בני יב ונטלו ממדבדא דסיני ושרא עננא במדברא דפַאדַן: יגוּנטלוּ בְּקַרמיתא על מימרא דיי בידא דמשה: ידונטל טקס משרית בני יהודה בקדמיתא לחיליהוו ועל חילה נחשון בר עמינרב: טוועל חילא דשבטא דבני יששכר נתנאל בר צוער: טוועל חילא דשבטא דבני זבולן אליאב בר חלוז: יוומתפרק משבנא ונטליו בני גרשון ובני מררי נטלי משכנא: יחונטל טַקָס מַשַּׁרִית ראוּבון לְחֵילֵיהוּן ועל חֵילָה אַלִיצוּר בַּר שְׁדֵיאוּר: יטועל חילא דשבטא דבני שמעוו שלמיאל בר צורישַדִּי: כּוִעל חֵילַא דִּשְׁבְטָא דְּבָנֵי גֵּד אַליַסף בּר דעוּאַל: כאונטלין בּני קהַת נַטָלַי מַקָּרְשַא וּמִקִּימִין יַת מַשִּׁכְּנַא עַר מיתיהון: ככונטל טקס משרית כני אַפְרַיִם לְחַילֵיהוֹן וְעַל חֵילֵה אֵלִישַׁמַע בר עמיהוד: כג ועל חילא דשבטא דבני ַמְנַשֵּה גַּמְלִיאֵל בַּר פְּדַהצוּר: בּדּוַעַל חַילַא דִּשָּׁבְטַא דִּבְנֵי בְנָיַמְן אֲבִידַן בַּר גדעוני: כהונטל טקס משרית בני דן מַבְנִישׁ לְבַל מַשָּׁרְיַתָא לְחֵילֵיהוֹן וְעַל חַילָה אַחִיעזַר בַּר עַמִּישַׁדַי: כוּ וְעַל חֵילַא דשבטא דבני אַשֵּר פַּגעיאֵל כַּר עַכְרַן: בוועל חילא דשבטא דבני נפתלי אחירע בר עינן: כחאלין מטלני בני יִשְרַאַל לִחֵילֵיהוֹן וּנְטַלוּ: כּט וַאֲמַר מֹשֵׁה לחובב בַּר רעוּאֵל מִדיַנַאַה חֵמוּהִי רמשה נָטַלִּין אַנַחָנַא לְאַתְרָא דִי אַמַר יַיַ יַתָה אָתָן לְכוֹן אִיתַא עִמַּנַא וְנוֹטֵיב לַךְ אָרֵי יִיָ מַלִּיל לְאַיִתָאָה טָבָא עַל יִשְרַאַל: לּנַאַמֶּר לָהּ לַא אָזַל אֶלָהַן

יַב נַעַלַה הָעַנַן מֵעַל מִשָּבֵן הָעֵרֶת: וַיִּסְעִוּ בְנֵי־יִשִּׁרָאֵל יִי לַמַסְעֵיהֵם מִמִּדְבֵּר סִינֵי וַיִּשְׁכָּן הֶעָנֵן בְּמִדְבַּר פָּאַרָן: ּיייר וַיָּסְעָוּ בַּרֵאשׁנָה עַל־פִּי יהוָה בִּיַד־מֹשֵה: וַיִּסַּע בְּגַל מַחֵנַה ַבני־יָהוּדֵה בַּרֵאשׁנָה לִצִבְאתָם וִעַּל־צִבָּאוֹ נַחְשְׁוֹן בֶּן־ יע עַמֵינָדֶב: וְעַל־צָבָא מַטֵּה בָּנֵי יִשָּׁשׁכָר נִתַנְאֵל בֵּן־צוּעֵר: יין וַעַּל־צָבָא מַטֵּה בִּנֵי וִבוּלֵן אֵלִיאָב בֵּן־חַלְן: וְהוּרֵד יִייּ ָהַמַשְבֵּן וָנַסְעָוּ בָנֵי־גֵרְשׁוֹן וּבָנֵי מִרָרִי נְשְׁאֵי הַמִּשְבָּן: וְנַסַּע דֵגֵל מַחַנָה רָאוֹבֵן לִצְבָאתָם וְעַל־צָבָאוֹ אֱלִיצְוֹר יִיּי ־הַ בָּן־שָׁדֵיאָוּר: וְעַל־צְבָּא מַטֵּה בְּנֵי שִׁמְעָוֹן שְׁלֻמִיאָל בַּן־ ב צוּרֵישַׁדֵּי: וְעַל־צָבָא מַטֵּה בְנִי־גָד אֶלְיָסֶף בֶּן־דְעוּאֵל: -ראַ וָנֵסָעוֹ הַקּהַתִּים נִשְּׁאָי הַמִּקָּרָשׁ וְהֵקִימוּ אֶת־הַמִּשְׁבָּן עַד־ בּב בּאָם: וְנַסַע דֵגל מַחַנָה בְנֵי־אָפְרַיִם לְצִבְאֹתָם וְעַל־צִבָּאוֹ בּב בּאָם: וְנַסַע דֵגל מַחַנָה בְנֵי־אָפְרַיִם לְצִבְאֹתָם בּג אַלֵישַׁמֵע בּן־עַמִּיהִוּד: וְעַל־צְבַא מַטֵּה בְּנֵי מִנַשֵּׁה ר: וַעַל־צְבָא מַטֵּה בְּנֵי בִנְיָמֵן אֲבִידָן - נַּמְלִיאֵל בֶּן־פָּדָהצִוּר: וָעַל־צְבָא מַטֵּה בְּנֵי בִנְיָמֵן אֲבִידָן -הַ בֶּן־גִּדְעוֹנִי: וְנָסַٰע ַדָגֶל מַחֲנֵה בְנֵי־דָּן מְאַפֵּף לִכָּל־ י הַמֶּחַנְת לִצְבָאתָם וְעַל־צְבָאוֹ אֲחִיעֻזֵר בֶּן־עַמְישַׁדָּי: ַר ועַל־צָבָא מַשָּה בִּנֵי אָשֵר פַּגְעִיאָל בֶּן־עָכְרָן: וְעַל־צְבָּא יַ יַּוֹעַל־צְבָּא בּה מַשֵּה בָּנֵי נַפָּתַלֵּי אַחִירַע בֵּן־עֵינַן: אֱלֵה מַסְעֵי בְנֵי־ ַוַיָּאמֵר משֶׁה יְלְחבָּב בֵּן־ ט ישראל לצבאתם ויַּסָעוּ: ישראַל רְעוּאֵל הַמִּדְיָנִיֹּ חֹתֵן משֵהֹ נְסִעִים ו אֲנַׁחַנוּ אֵל־הַמַּקוֹם אַשר אַמֵּר יהוֹה אתו אָתֵן לָכֵם לְכַה אָתַּנוֹ וָהָטַבְנוּ לֶּךְ ל בַּי־יהוָה דָבַּר־טָוֹב עַל־יִשְׁרָאֵל: וַיָּאמֵר אַלַיו לָא אָלַךְ בַּי יַּ

מחמעות המקרא, והקימו מקימי המשכן אוחו עד טרס בואם של כני קהת: (בה) מאסף לבל המחצות. חלמוד ירושלמי (שירובין ה:א), לפי שהיה שכטו של דן מרובה באוכלוסין היה נוסע באחרונה וכל מי שהיה מאבד דבר היה מחזירו לו. אים מאן דאמר כחיבה היו מהלכין ומפיק לה מן כאשר יחטו כן יסעו. ואים דאמרי כקורה היו מהלכין ומפיק לה מן מאסף לכל המחנות: (בח) אלה מסעי. דאמרי כקורה היו מהלכין ומפיק לה מן מאסף לכל המחנות: (בח) אלה מסעי. זה סדר מסעיהם: ויסעו. ביוס ההוא נסעו: (בט) חובב. הוא יחכו, שלמת מכני מוכד חוסן משה (שופים דיא) ומה מ"ל וחבאנה אל רעואל אביהן (שמוח ב:יח) שמל דשהחינוקות קורין לאבי אביהן אבא. ושמוח הרבה היו לו. יחרו, על שם שיחר פרשה אחת בחורה. חובב, על שחיבב את החורה וכו' (ספרי עח): נסעים אבחצו אל המקום. מיד עד שלשה ימים אנו כנסיין לארץ, שבמסע זה הראשון נסעים על מנח להכנס לארץ ישראל אלא שחשאו במחאונכים. ומפני מה שחף משה עלמו ממהס, שעדיין לא נגזרה צורה עליו, וכסבור שהוא כככם (שם):

לשנה הבאה (סדר שולם פ"ח): (זב) למסעיהם. כמשפט המפורש למסע דגליהם מי ראשון ומי אחרון: במדבר פארן. קברום החאוה במדבר פארן היה, ושם חנו ממסע זה: (יז) והורד המשבן. כיון שנוסע דגל יהודה נכנסו אחרן ובניו ופרקו ממסע זה: (יז) והורד המשבן. כיון שנוסע דגל יהודה נכנסו אחרן ובניו ופרקו אח הפרכח וכסו בה אח הארון, שנאמר ובא אחרן ובניו בנסוע המחנה (לעיל ד:ה) והל ובני גרשון ובני מרכי פורקין המשבן ושוענין אוחו בעגלות [ונוסטין,) והארון וכלי הקדש של משל בני קהת שומדים מכוסין ונחונין על המוטות עד שנסע דגל מחנה ראובן, ואחר כך ונסעו הקהחים (פסוק כא): (בא) נשאי המקדש. נושאי דברים המקודשים: והקימו את המשבן. בני גרשון ובני מררי, שהיו קודמים להם מסע שני דגלים, היו מקימין את המשכן. כשהיה הענן שוכן, וסימן החנייה לכלים בלגל מחנה יהודה והם חונים, ועדיין בני קהת באים מאחריהם עם שני דגלים הארונים, היו בני גרשון ובני מרכי מהחק והשלחה בני קהת באים אותו על מכונו, ומכניסין בו הארון והשלתן והמנוכה והמדבחות. וזהו

<sup>12.</sup> בְּמֵּרְבֵּר פְּאַרְן — In the Wilderness of Paran. Paran was a large area that comprised several of the resting places listed in chapter 33 (Chizkuni). The exact part of Paran where they encamped at this point was Kibroth-hattaavah [see 11:34] (Rashi).

<sup>14.</sup> יְעֶל־יְצְבָּאו — And over its legion. Each tribal leader marched at the head of his legion (Ramban).

<sup>17.</sup> יְהוּדֶר הַמִּשְׁבֶּן — The Tabernacle was taken down. As soon as the formation of Judah began to move, Aaron and his sons

cloud was lifted from upon the Tabernacle of the Testimonu. 12 The Children of Israel journeyed on their journeus from the Wilderness of Sinai, and the cloud rested in the Wilderness of Paran

- 13 They journeyed for the first time at the bidding of HASHEM through Moses, 14 The hanner of the camp of the children of Judah journeyed first according to their legions, and over its legion was Nahshon son of Amminadab: 15 over the legion of the tribe of the children of Issachar was Nethanel son of Zuar: 16 and over the legion of the tribe of Zebulun was Eliab son of Helon
- 17 The Tabernacle was taken down, then journeued the sons of Gershon and the sons of Merari, the bearers of the Tabernacle.
- 18 Then journeued the banner of the camp of Reuben according to their legions; and over its legion was Elizur son of Shedeur; 19 over the legion of the tribe of the children of Simeon was Shelumiel son of Zurishaddai: 20 and over the legion of the tribe of the children of Gad was Eliasaph son of Deuel. 21 Then journeued the Kohathites, bearers of the sanctuary; and they would erect the Tabernacle before their arrival.
- <sup>22</sup> Then journeyed the banner of the camp of Ephraim according to their legions, and over its legion was Elishama son of Ammihud; 23 over the legion of the tribe of the children of Manasseh was Gamaliel son of Pedahzur: 24 and over the legion of the tribe of the children of Benjamin was Abidan son of Gideoni.
- <sup>25</sup> Then journeued the banner of the camp of the children of Dan, the rear quard of all the camps, according to their legions, and over its legion was Ahiezer son of Ammishaddai: 26 over the legion of the tribe of the children of Asher was Pagiel son of Ochran: 27 and over the legion of the tribe of the children of Naphtali was Ahira son of Enan. 28 These were the journeus of the Children of Israel according to their legions, and they journeved.

Moses Invites Jethro to

<sup>29</sup> Moses said to Hobab son of Reuel, the Midianite, the father-in-law of Moses, "We are Join the journeying to the place of which HASHEM has said, 'I shall give it to you.' Go with us and we shall Nation treat you well, for HASHEM has spoken of good for Israel." 30 He said to him, "I shall not go; only

would take down the Paroches, or Curtain, and cover the Ark with it. [They also packed the other holy utensils and assigned them to the Kohathites, as set forth in 4:5-15.] The Merarites and Gershonites would dismantle the Tabernacle building and load its parts onto their wagons. These two Levite families would begin moving, following the formation of Judah, while the Kohathites would wait and follow the formation of Reuben (Rashi).

- 21. המקדש The sanctuary. The reference is not to the Sanctuary building, but to the most sacred parts of the Tabernacle, such as the Ark, the Menorah, and so on (Rashi). הקימו — And they would erect. When the journey was over and the cloud signaled that the nation was to encamp, they, i.e., the Merarites and the Gershonites, who had embarked before the Kohathites, would erect the Tabernacle. By the time the Kohathites arrived with the Ark and their other sacred objects, the erected Tabernacle would be waiting for them (Rashi). This verse interrupts the order of the journey. which continues below with the formations of Ephraim and
- 25. מאַפף לכל־הַמְחֵנֹת The rear guard [lit., the gatherer] of all the camps. The formation of Dan, which was very numerous, had sufficient manpower to bring up the rear and gather up any items lost by the other tribes during the journey (Rashi); and to gather the stragglers who failed to leave with their

tribes or who fell behind (B'chor Shor). Although the formation of Judah was even more numerous, it had to lead the tribes, in deference to its royal status (Mizrachi).

Yerushalmi (Eruvin 5:1) gives two versions of how they marched. According to one, the legions marched in the shape of a diamond, just as they encamped, with Judah to the east. Reuben to the south, and so on. If so, in order to be the aatherer. Dan had to spread out to cover the entire width of the preceding camps, and its great population facilitated this. The other version is that they marched in a straight line, with Reuben falling in directly behind Judah, and so on. If so, the total formation was not especially wide, and Dan's great numbers were not a factor in his choice as the gatherer (Rashi).

- 29-32. Moses invites Jethro to join the nation. The journey about to begin would have taken Israel to the Holy Land in three days, had it not been for the succession of sins described in the next several chapters. Moses now asked his father-in-law, who had arrived from Midian nearly a year before, to become part of the nation and accompany them to Eretz Yisrael.
- 29. לחבב To Hobab. This was one of the many names of Moses' father-in-law, Jethro (see Exodus 3:1, 18:1). The name Hobab, from חָבֶּה, love, was given him to signify his love of the Torah (Rashi). Ramban conjectures that he took

עועי

לא

לארעי וּלילדוּתי אול: לאואמר לא כעו תשבוק יתנא ארי על כו ידעת כד הוינא שַרֶן בְּמַדְבָּרָא וֹגְבוּרָן דְאַתעבירָן לנא חזיתא בעיניה: לב ויהי ארי תזל עמנא ויהי טבא ההוא די יוטיב יי עמנא ונוטיב לה: לג ונטלו מטורא דאתגלי עלוהי יקרא דיי מַהַלָּךְ תִּלָתָא יומין וַאָרון קּיַמָא דֵייַ נְטַל (נ״א נטל) קדמיהון מהלה תלתא יומין לאתקנאה להון אתר בית מישרי: לר וענן יקרא דיי (מטל) עליהוז ביממא במטלהוז מן משריתא: לה והוה במטל ארונא ואמר משה אתגלי יי ויתבדרון סנאיד ויערקון בעלי דבבה מן קדמה: לו ובמשרוחי אמר (נ״א ימר) תוב יי שרי ביקרה בגו רבות (נ״א רבון) אַלפיַא דישראַל: אוהוה עמא כּד מָסְתַּקְפִין בִּישׁ קַרָם יִיַ וּשְׁמִיעַ קַרָם יִיַ

לא אִם־אֶל־אַרְצֵי וְאֶל־מְוֹלַדְהָי אֵלֵך: וַיֹּאמֶר אַל־נָא הַּצְּוֹב

אתְנוּ בְּיוֹעַל־בְּן יָדַעְהָ חֲנֹתֵנוּ בַּמִּדְבָּר וְהָיִיתָ לֻנוּ לְעִינֵים:

אתְנוּ בְּיוֹעַל־בָּן יָדַעְהָ חֲנֹתֵנוּ בַּמִּדְבָּר וְהָיִתְ לֻנוּ לְעִינֵים:

לּג עָמָנוּ וְהַטַּבְנוּ לֵךְ: וַיִּסְעוּ מֵהַר יהוֹה דֶּרֶךְ שְׁלְשֶׁת יָמִים

לּג עַמָנוּ וְהַטַּבְנוּ לֵךְ: וַיִּסְעוּ מֵהַר יהוֹה דֶּרֶךְ שְׁלְשֶׁת יָמִים

לּג לַתְוּר לָהֶם מְנוּחָה: וַעֲנֵן יהוֶה עֲלֵיהֶם יוֹמֵם בְּנָסְעָם מִן־

לּג הַמְּחָבָּוּ: וְיַבְּעָן יִהְנָה בְּנְסְעַ הָאָרְן וַיִּאמֶר מֹשֶׁה

לּג קוֹמָה וִיהוֹה וְיָפָּצוֹ אִיְבֶּיךְ וְיָנָסוּ מְשַׂרָאֵל:

ז אמר שׁוּבה יהוֹה רבבות אַלפִי יִשׂרָאַל:

אַ וַיָהֵי הַעַם בּמָתַאָנְנִים רַע בּאַזְנֵי יהוָה וַיִּשְׁמֵע יהוה אַ וַיָּהִי הַעַם בּמָתַאָנִים

י"בר

ואחד למעלה, ואחד למטה, ואחד לפניהם, מנמיך את הגבוה ומגביה את הנמוך והורג נחשים ועקרכים (שם פג): מן המחנה. ממקום חנייתן: (לה) ויהי בנסוע הארוז. עשה לו סימנים מלפניו ומלחתריו לומר שחיו זה מהומו. ולמה נכתב כחו. כדי להפסיה בין פורענות לפורענות וכו' כדחיתת בכל כתבי ההדם ושבת קטו:־קטו.): קומה ה׳. לפי שהיה מקדים לפניהם מהלך שלשת ימים היה משה חומר עמוד והמתן לנו וחל תתרחה יותר. במדרש תנחומת בויההל (ז): ויפצו אויביר. המכונסין (ספרי פד): וינסו משנאיך. חלו הרודפים (שם): משנאיך. חלו שונחי ישראל. שכל השונא את ישראל שונא את מי שאמר והיה העולם. שנאמר ומשנאיד נשאו ראש (תהלים פג:ג) ומי הם, על עמך יערימו סוד (שם ד; ספרי שם): (לו) שובה ה'. מנחם תרגמו לשון מרגוע, וכן בשובה ונחת תושעון (ישעיה לשו): רבבות אלפי ישראל. מגיד שחין השכינה שורה בישראל פחוחים משני אלפים ושחי רבבות (ספרי שם: ב"ה פג.): (א) ויהי העם במתאננים. איו העם אלא רשעים. וכן הוא אומר מה אעשה לעם הזה (שמות יז:ד) ואומר. העם הזה הרע (ירמיה יג:י) וכשהם כשרים קרואים עמי, שנאמר שלח עמי (שמות ז:טז) עמי מה עשיתי לך (מיכה וגג: ספרי פה): במתאונגים. אין מתאוננים אלא לשון עלילה. מבהשים עלילה האיד לפרוש מאתרי המקום, וכן הוא אומר בשמשון כי תואנה הוא מבקש (שופטים יד:ד: ספרי שם): רע באזני הי. חואנה שהיא רעה באזני ה'. שמתכוונים שתבא באזניו ויקניט (ספרי שם). אמרו, אוי לנו, כמה לבטנו בדרך הזה, שלשה ימים שלא נחנו ול) אל ארצי ואל מולדתי. אם בשביל נכסי אם בשביל משפחתי (שם עט): (לא) אל נא תעזוב. אין כא אלא לשון בקשה, שלא יאמרו לא נקגייר יחרו מחבה, סבור היה שיש לגרים חלה בארז. עכשיו שראה שאין להם חלה הניחם והלך לו (שם פו: בי על בז ידעת חנותנו במדבר. כי נחה לד לעשות וחת על חשר ידעת חנותנו במדבר וראית נסים וגבורות שנטשו לנו (שם): בי על כן ידעת. כמו על אשר ידעח, כמו כי על כן לא נחתיה לשלה בני (בראשיח לח:כו). כי על כן עברתם (שם יח:ה). כי על כן באו (שם יט:ח) כי על כן ראיתי פניך (שם לג:י): והיית לנו לעינים. לשון עבר. כחרגומו. דבר חחר לשון עחיד. כל דבר ודבר שיחעלם מעינינו חהיה מאיר עינינו. דבר אחר שתהא חביב עלינו כגלגל עינינו, שנאמר ואהבתם את הגר (דברים י:יט: ספרי שם): (לב) והיה הטוב ההוא וגו׳. מה טובה היטיבו לו. אמרו, כשהיו ישראל מחלקין את הארץ היה דושנה של יריחו ח"ק אמה על ת"ק אמה והניחוהו מלחלות. אמרו, מי שיבנה בית המקדש בחלקו הוא יטלנו, ובין כך ובין כך נתנוהו לבני יתרו ליונדב בו רכב. שנאמר ובני היני חותו משה עלו מעיר התמרים וגו' (שופטים א:טו; ספרי פא): (לג) דרך שלשת ימים. מהלך שלשת ימים הלכו ביום אחד, שהיה הקב"ה חפן להכניסם לארן מיד (ספרי פב): וארוז ברית ה' נוסע לפניהם דרר שלשת ימים. זה הארון היולא עמהם למלחמה ובו שברי לוחות מונחים, ומקדים לפניהם דרך שלשת ימים לתקן להם מקום חנייתם (שם): (לד) וענז ה׳ עליהם יומם. שבעה עננים כחובים במסעיהם. חרבעה מחרבע רוחות.

the name Hobab when he converted, in line with the custom of converts to adopt a new name when becoming Jews.

30. אָל־אָרְצוּ — To my land. In saying this, Jethro meant to imply that he preferred to be in a place where he would have his own plot of land, for when Moses told him that we shall treat you well, Jethro took it to mean that he would be given a share of the spoils of war, but that all of the Land would be reserved for the members of the tribes. To this, Moses responded (v. 32) that Jethro would be treated as well as anyone else, meaning that he would be given property as well as spoils (Ramban). Indeed, Jethro's descendants were given a very fertile 250,000-square-cubit plot near Jericho. It was originally intended to be used as compensation for whichever tribe gave up part of its land for the site of the Temple (Rashi to v. 32).

31. בי עליבן Inasmuch . . . Moses offered several reasons why Jethro should remain with Israel. The first was that he had been with them in the Wilderness and seen firsthand the miracles that God had done, and had been like the people's

eyes in perceiving the wonders (Rashi). And if he and his children were to leave the people, it would be a desecration of God's Name, for other nations would interpret Jethro's desertion as proof that there was nothing Godly about Israel (Rashi; Sforno). Alternatively, he would be the eyes of the people in the future, for he would enlighten them whenever they failed to perceive something (Rashi); his knowledge of the Wilderness and the surrounding lands would make him an invaluable guide in choosing the best approach to Eretz Yisrael (Ramban); or, he would bear witness to other nations of what God had done and would do for Israel (R'Bachya).

**32.** The Torah does not tell us if Jethro acceded to Moses' pleas, but most commentators assume that he did. According to *Ramban*, Jethro and his entire family remained with the Jews. *Sfomo*, however, maintains that Jethro's children remained with Moses, but he returned to his homeland.

**33-34.** The first journey. The nation left Mount Sinai for the journey that should have taken it directly to *Eretz Yisrael*—but did not. Instead, there was a succession of three sins

to mu land and mu family shall I go." 31 He said, "Please do not forsake us, inasmuch as you know our encampments in the Wilderness, and you have been as eyes for us. 32 And it shall be that if you come with us, then with the goodness with which HASHEM will benefit us, we will do good to you."

The First

33 They journeyed from the Mountain of HASHEM a three-day distance, and the Ark of the Journey covenant of HASHEM iourneued before them a three-day distance to search out for them a The Ark resting place. 34 The cloud of HASHEM was over them by day when they journeyed from the Goes camp.

Forth: The

35 When the Ark would journey, Moses said, "Arise, HASHEM, and let Your foes be scattered. "Book" of let those who hate You flee from before You." 36 And when it rested, he would sau. "Reside the Torah tranquilly, O, HASHEM, among the myriad thousands of Israel."

he people took to seeking complaints; it was evil in the ears of HASHEM, and HASHEM heard 11

that impeded their progress. The first is alluded to in verse 33, where the Torah states that they left the mountain of God, on which Ramban (to v. 35) comments, citing a Midrash, that "they fled from the mountain of God like a child running away from school," happy to leave that holy place because they were afraid that God might give them more and more commandments. Thus, although they traveled in compliance with God's will, their attitude made a sin of a journey that should have been the fulfillment of God's oath to the Patriarchs.

33. דרר של שת ימים — A three-day distance. It was a distance that would normally have required three days of travel, but they covered it in one day (Rashi).

וארון . . . נסע לפניהם — And the Ark . . . journeyed before them. The commentators raise the difficulty that the Ark traveled after the formations of Judah and Reuben, not at the forefront of the camp. Rashi cites Sifre that this was not the Ark that contained the Tablets, but a second Ark, which contained the broken pieces of the First Tablets, which Moses had shattered. According to Ibn Ezra, this journey was an exception to the rule, in that only this time did the Ark precede them. Sforno explains that the Ark went first to protect them from snakes and scorpions that proliferated in that part of the Wilderness.

34. יענו הי — The cloud of HASHEM. In connection with the journeys of Israel, the Torah mentions the cloud seven times (see Sifsei Chachamim), to allude to seven separate clouds that accompanied them. Four protected the camp in the four directions, one hovered above, one cushioned their feet against the hot, sometimes rocky desert floor, and the seventh went ahead of them to ease their way by leveling mountains and filling in depressions (Rashi).

35-36. The new "book" of the Torah. Verses 35 and 36 are separated from the rest of the Torah by means of inverted letter nuns before and after them, to separate them from the rest of the narrative. This is because these verses would more logically seem to belong in the narrative of the tribal formations of chapter 2 (Shabbos 116a). The passage was placed here so that the Torah would not record three Jewish sins in succession (Rashi). The first sin was the manner in which they left Sinai (see notes to vs. 33-34). The others are given below.

Since these two verses are set off from the rest of the Torah, the Talmud (Shabbos 115b-116a) speaks of them as a separate "book," indicating that it has a message of its own. R' Hirsch finds its significance in the fact that it quotes Moses, as if to say that he succinctly explained the import and aspirations of Israel's journeys through life. So wholehearted was his acquiescence to God's will that his own desires were synonymous with God's. Moses' joyous submission to God's will was the direct opposite of the sullen national mood — as indicated in the three sins referred to above — that proved the people's unworthiness to enter Eretz Yisrael at this time. Moses signified his philosophy. which should have been that of the entire nation, by identifying all progress with the Ark. He spoke not of the people's journey, but of the Ark's progress, for the ultimate mission of the Jew is to bring the Torah and its teachings into every iota of temporal life.

Recognizing that Israel would always have foes and haters who strive to prevent submission to God from holding sway on earth. Moses began every journey with a plea that God protect His servants from those who seek to thwart the realization of His will. And when the people, led by the Ark, were coming to rest, he prayed that the vast numbers of the nation and its future descendants would feel the Divine Presence, unopposed, in their midst. Thus understood, these two verses do, indeed, comprise a separate book, for they encompass the striving and final triumph of the Divine ideal.

1-3. The complainers. When the people left Sinai, which was not far from populated areas, to venture into the great, desolate and unknown wilderness, they grew frantic and wondered how they would be able to survive. They acted as if they were truly in pain and had a right to complain and bemoan their fate (Ramban). In their mood of rebellion and self-pity, they wanted God to hear and be angered; they succeeded, and paid a heavy price (Rashi). Sifre shows that the word וְיָהֵי, which introduces the passage, alludes to the recurrence of a previously existing situation. Thus, when

ותקף רוגזה ודלקת בהוו אשתא מו קדם יי ושציאת בסיפי משריתא: בוצוח עמא על משה וצלי משה קרם יי ואשתקעת אשתא: גוקרא שמא דאתרא ההוא דּלַקתַא אָרֵי דָלַקָת בָּהוֹן אֶשֶׁתַא מוַ קַּדִם יַנַ: - נַעַרַבָּרָבִין דִּי בֵינֵיהוֹן שָאַילוּ שָאֵלְתַּא ותבו ובכו אף בני ישראל ואמרו מאן יוֹכָלְנַנַא בָּסָרָא: הַדְּכִירָן אֲנַחָנַא יַת נוּנַיַּא הַהַוִינא אַכלִין בּמצרים מגן יַת בּוציניא וַיַת אַבַטִיחַיַּא וּכְרַתֵי וּבוּצְלֵי וְתוּמִי: ווכען נפשנא תאיבא לית כל מדעם אַלַהַן למנא עיננא: ווּמנא פבר זרע גדא הוא וְחַזְוָה כָּחֵזוּ בְּדֹלְחַא: השַׁיִטִין עַמַּא וַלַקּטִין דִצָבֶי טַחִין בָּרֵיחַיַא אוֹ דְצַבֵּי דַאָיר בַּמַדָּכתָא ומבשלין לה בּקדרא ועבדין יתה גריצן והוה טעמה כטעם דליש במשחא: טוכד נחת טלא על ַמַשְרִיתַא לֵילִיַא נַחֶת מַנַּא עַלוֹהִי:יּוּשְׁמֵע משֲהיַת עַמַּא בָּכַן לְזַרְעָיַתְהוֹן גָבַר בִּתְרַע מַשִּׁכָּנָה וּתִקָּף רָגָוָא דַייַ לַחַרָא וּבְעַינֵי משה ביש: אואמר משה קדם יי למא אַבְאֶשְתַּא לְעַבְדֵּךְ וּלְמֵא לָא אַשְבַּחִית רַחָמִין קַדַמַך לְשַׁנַאַה יַת מַטוּל כַּל עַמַא ַהַרֵין עַלַי: יב הַאָב אַנָא לְכַל עַמַּא הַרֵין אָם בְּנֵי אַנוּן אֲרֵי תֵימֵר לִי סוֹכַרָהַי בְּתַקּפַּרְ

וָיַחַר אַפֿו וַתִּבָעַר־בָּם אֵש יהוֹה וַתִּאכַל בִּקְצֵה הַמַּחַנֵה: ַר וַיִּצְעֵק הָעָם אֶל־מֹשֶׁה וַיִּתְפַּלֵּל מֹשֶׁה אֶל־יהוֹה וַתִּשִּׁקַע בּ וַיִּצְעֵק הָעָם אֶל־מֹשֶׁה וַיִּתְשַּׁבֵּע ג הַאַש: וַיִּקְרֵא שֵׁם־הַפַּקוֹם הַהוֹא תַּבְעַרָה בִּם בַּ ָרְאַשׁ יהוָה: וְהָאסַפְּסָף אֲשֶׁר בְּקּרְבֹּוֹ הִתְאַוָּוּ תַּאַנָה וַיָּשֵׁבוּ ָה וַיִּבְבֹּוּ גַּם בָּנֵי יִשְׂרָאֵל וַיִּאמִרוּ מֵי יַאַכְלֵנוּ בָּשֵּׁר: זַבַּרְנוּ אֶת־הַדָּגָָה אֲשֶׁר־נאַכַל בְּמִצְרַיִם חָנָם אֵת הַקּשָּאִים וִאֵת האבטּחִים וָאַת־הָחֲצֵיר וָאֵת־הַבְּצַלֵים וָאַת־הַשׁוּמֵים: וְעַתָּה נַפְשֵׁנוּ יְבַשָּה אֵין כָּל בִּלְתִּי אֶל־הַמֵּן עִינֵינוּ: וְהַמַּׁן יִי ּבַּוֹרַע־גַּד הָוּא וְעֵינָוֹ כְּעֵין הַבְּּדְלַח: שַׂטוּ הָעָם וְלֵקְטוּ הַ הָּוֹא וטחנו ברחים או דכו בַּמִדֹכָה וּבְשָׁלוֹ בַּפַּרור וְעַשׁוּ אתוּ - עָגָוֹת וְהָיֶה טַעְמֹוֹ כְּטַעַם לְשַׁד הַשָּׁמֵן: וּבִרֵדֵת הַשֵּל עַל ּ הַמַּחָנֵה לֵילַה יֵרֵד הַמַּן עַלֵיו: וַיִּשְׁמַע משָׁה אֵת־הָעָׁם יּ בַּבֶה לָמַשְפַּחתִיו אָיש לָפַתַח אָהַלִּוֹ וַיֵּחַר־אַף יהוה א מאד ובעיני משה רַע: וַיֹּאמֵר משֵׁה אַל־יהוֹה לַמַה 🛪 ַהַבֶּעֹתַ לְעַבְּבֶּרְ וָלֵמָה לְא־•מָצָתִי חֲן בִּעִינֵיָךְ לְשׁוּם אֵת־ בּ מַשֵּא כַּל־הָעָם הַזָּה עַלֵי: הָאָנכִי הָרִיתִי אֵת כַּל־הָעָם בּיַ הוָה אם־אַנבֵי יִלְדְתֵּיהוּ בֵּי־תאמֶר אֶלֵי שַאָהוּ בְחֵיקֶׁךְ

יוסר א׳

י"בר והקב"ה הכחיב בתורה והמן כזרע גד וגו', כלומר ראו באי עולם על מה מתלוננים בני, והמן כך וכך הוא חשוב (שם פח): בזרע גד. עגול כגידא (יומא עה.) זרע אליינד"רא: בדולח. שם אבן טובה, קריסט"ל: (ח) שטו. אין שייט אלא לשון טיול, אישבניי"ר. בלא עמל (ספרי פט): וטחנו ברחים וגו'. לא ירד ברחים ולא בקדירה ולא במדוכה, אלא משתנה היה טעמו לנטתנין ולנדוכיו ולמבושליו (שם): בפרור. קדרה (שם): לשד השמן. לחלוח של שמן, כך פירשו דוגש, ודומה לו נהפך לשדי בחרבוני קין (חהלים לב:ד) והלמ"ד יסוד, נהפך לחלוחי בחרבוני קיז. ורבוחינו פרשוהו לשון שדים (ספרי שם) אך אין ענין שדים אלל שמן. ואי אפשר לומר לשד השמן לשון וישמן ישורון, שאם כן היה המ"ם נקוד קמן קטן (ליר"ה) וטעמו למטה תחת המ"ם. עכשיו שהמ"ם נקוד פתח קטן (סגול) והטעם תחת השי"ן, לשון שמן הוא, והשי"ן הנקודה בקמץ גדול ואינה נקודה בפת"ח קטן מפני שהוא סוף פסוק. דבר אחר לשד לשון נוטריקון, ליש שמן דבש, כטיסה הגלושה בשמן וקטופה בדבש. ותרגום של אונקלום דמתרגם דליש במשחא נושה לפתרונו של דונש, שהעיםה הגלושה בשמן לחלוחית שמן יש בה: (י) בכה למשפחותיו. משפחות משפחות נחספים ובוכים לפרסם חרעומתן בגלוי (שם ל; יומא שם). ורבוחינו אמרו, למשפחוחיו, על עסקי משפחות, על עריות הנחסרות להם (שם): (יב) בי תאמר אלי. שחתה חומר אלי שאהו בחיקך, והיכן אמר לו כן, לך נחה אח העם (שמות לב:לד) ואומר וילום אל בני ישראל (שם ו:יג) על מנח שיהיו סוקלין אחכם ומחרפין אחכם (ספרי לא):

מענוי הדרד (שם פד): ויחר אפו. אני הייתי מתכוין לטובתכם שתכנסו לארז מיד (שם): בקצה המחנה. כמוקלין שכהם לשפלות, אלו ערב רב. רבי שמעון בו מנסיא אומר, בקלינים שבהם ובגדולים (שם פה): (ב) ויצעק העם אל משה. משל למלך בשר ודם שכעם על בנו והלך הבן אלל אוהבו של אביו ואמר לו לא ובקש עלי מאבא (שם פו): ותשקע האש. שקעה במקומה בארז, שאילו חזרה לאחת הרוחות היתה מקפלת והולכת כל אותו הרוח (שם): (ד) והאספסף. אלו ערב רב שנאספו עליהם כנחחם ממנרים (שם): וישבו. גם כני ישרחל ויבכו עמהם: מי יאבלנו בשר. וכי לא היה להם בשר והלא כבר נאמר וגם ערב רב עלה אתם ולאן ובקר וגו' (שמות יבולח) ואם תאמר אכלום והלא בכניסתם לארץ נאמר ומקנה רב היה לבני ראובן וגו' (במדבר לב:ח) חלח שמבקשים עלילה (ספרי שם): (ה) אשר נאבל במצרים חגם. אם תאמר שמלריים נותנים להם דגים חנם, והלא כבר נאמר וחבן לא ינתן לכם (שמות ה:יח) אם תבן לא היו נותנין להם חנם דגים היו נותנים להם חנם, ומהו אומר חנס, חנס מן המלוח (ספרי פז): את הקשאים. אמר רבי שמעון מפני מה המן משחנה לכל דבר חוץ מאלו מפני שהן קשים למניקות (שם) אומרים לאשה אל חאכלי שום וכלל מפני החינוה (שם פט) משל למלך כו' כדאיתא בספרי (פז): הקשאים. הס קוקומכר"ם כלע"ו: אבטחים. כודיק"ם: החציר. כריסין, פוריל"ם, ותרגומו ית כולינית וכו': (ו) אל המן עינינו. מן בשחר, מן בערב (שם): (ז) והמן בזרע גד. מי שאמר זו לא אמר זו. ישראל אומרים בלתי אל המן שינינו,

they left the spiritually elevating atmosphere of Sinai, where they had experienced the Revelation, they reverted to the corrupt nature of their existence in Egypt.

1. בּקְצֵּה הַמּחְנָּה — At the edge of the camp. The fire consumed the masses of the people, but was concentrated at the edge of the camp, i.e., the Egyptian עָרֶב רֶב, mixed multitude, that attached itself to the people in the guise of sincere converts,

but was a thorn in the nation's side throughout the years in the Wilderness. According to R' Shimon, the *edge* refers to leaders of the people [who were held liable for not calming the complainers and teaching them to have faith] (Rashi).

3. תְּבְּעֵרָה — Taberah. The name commemorated the burning [בער] that took place there. They did not journey from there, but continued to sin in the very same place (Ramban). A

The Com- and His wrath flared, and a fire of HASHEM burned against them, and it consumed at the edge of the camp. <sup>2</sup> The people cried out to Moses; Moses prayed to HASHEM, and the fire died down. 3 He named that place Taberah, for the fire of HASHEM had burned against them

Diseatis. with the Manna

<sup>4</sup> The rabble that was among them cultivated a craving, and the Children of Israel also went faction once more, and said. "Who will feed us meat?" We remember the fish that we ate in Egupt free of charge: and the cucumbers, melons, leeks, onions, and garlic, <sup>6</sup> But now, our life is parched. there is nothing; we have nothing to anticipate but the manna!"

7 Now the manna was like coriander seed and its color was like the color of b'dolach. 8 The people would stroll and gather it, and grind it in a mill or pound it in a mortar and cook it in a pot or make it into cakes, and it tasted like the taste of dough kneaded with oil. 9 When the dew descended upon the camp at night, the manna would descend upon it.

10 Moses heard the people weeping in their family groups, each one at the entrance of his tent. and the wrath of HASHEM flared greatly: and in the eyes of Moses it was bad.

Moses'

11 Moses said to HASHEM, "Why have You done evil to Your servant: why have I not found favor in Your eues, that You place the burden of this entire people upon me? 12 Did I conceive this entire people or did I give birth to it, that You say to me, 'Carry them in your bosom,

stubborn willingness to sin can be so powerful that people become capable of repeating their folly even after seeing a miraculous punishment.

#### 4-10. Dissatisfaction with the manna.

4. והאסמסף — The rabble. The mixed multitude now showed its true colors. They succeeded in influencing the rest of the nation — the Children of Israel — to complain again, as they had done just previously (Rashi).

The new complaint was especially galling, for not only did they complain that their diet was insufficient - which the Torah testifies to be untrue (vs. 7-9) — they went so far as to say that they preferred Egyptian slavery to the Presence of God (v. 20), and they tested God (Psalms 78:20) to see if He had the ability to satisfy their craving for meat (Sforno).

מי יאכלנו בשר - Who will feed us meat? There was no shortage of meat; the tribes of Reuben and Gad had enormous flocks (32:1). The talk of meat was only a pretext for them to complain about the manna (Rashi). In the more literal sense, it is true that there was meat, but it was probably too expensive for them to eat regularly. Fish, however, was but a nostalgic memory, as implied by the next verse, for in the Wilderness they had no access to fish (Ramban).

5. mm — Free of charge. While in Egypt, they had received food from their slave masters, fish from fisherman, and fruits and vegetables from farmers (Ramban). Fish was so plentiful in the Nile that it was virtually free (Ibn Ezra).

Alternatively, the Egyptians, who would not even give them straw for their work, surely would not give them free food! These protesters meant that the food in Egypt was free in the sense that it came without any obligation to perform mitzvos (Rashi; Sifre).

7-9. The Torah now refutes the complaints against the manna by describing it. It was shaped like coriander seed, a strong-smelling seed-like plant of the carrot family. Its color was like that of b'dolach, a gem identified as crystal (Rashi) or pearl (Ibn Ezra to Genesis 2:12). The Jews could gather it effortlessly, merely by strolling near their dwellings, and it tasted like a dough rich in oil.

10. למשפחתיו — In their family groups. To vent their resent ment publicly, entire families gathered outside their tents and wept. According to the Sages, the word families alludes to the underlying reason for their complaints: They were frustrated by the family laws that regulated permissible relationships (Rashi). This illustrates the extent of their fall after leaving Sinai. The commandments were truly a privilege; but to some of the people they seemed like an unbearable burden.

ויחר "אף הי מאר — And the wrath of HASHEM flared greatly. God can be understanding if people are overcome by lust or seduction — but by saying they wanted to go back to Egypt, the people showed that they wanted to cast themselves headlong into the hands of the Evil Inclination. This was intolerable (Or HaChaim).

בעיני משה רע — And in the eyes of Moses it was bad. Moses foresaw the far-reaching negative consequences of the people's dissatisfaction. By coming to God and saying that he could not bear such a burden all alone, he hoped that a body of elders would be appointed to assist him, and together they could admonish the people and convince them of their folly (Haamek Davar).

11-15. Moses' despair. Sfomo comments that parents often have children who are in sharp conflict with them, but at least there is a certain basic trust that their parents love them and mean their good. But this nation had displayed no such trust in Moses, and were constantly testing to see how he would react to them.

Moses knew full well that a group of elders would not be able to provide meat, and he knew that in times of crisis the people would still complain to him as their leader, liberator, and lawgiver. But he hoped that a new group of leaders would be able to calm them and even take some of

פמא דמסובר תּרבּינא ית ינקא על ארעא די קימתא לאבהתוהי: יי מנו לי בַּסְרֵא לִמִיתַּן לְכַל עַמַּא הַדִין אַרֵי בּכּן עלי למימר הב לנא בסרא וניכול: יר לית אַנַא יַכיל בלחודי לסוברא ית פל עמא הדין אַרי יקיר מני: טואם בדין את עבד לי קטלני כעו מקטול אם אַשַּבַּחִית רַחַמִין קַרַמַר ולא אחזי בְּבִישָׁתִי: טוּ וָאֲמַר יְיַ לְמֹשֵׁה כְּנוֹשׁ קַּדְמֵי שבעין גברא מסבי ישראל די ידעת אַרֵי אַנּוּן סבֵי עַמּא וסרכוֹהֵי וּתַדְבּר יתהון למשכן זמנא ויתעתדון תמן עמַר: ייוַאָתגּלִי וַאַמַלֵּל עמַר תַמּוֹ וארבי מו רוחא די עלה ואשוי עליהון ויסוברון עמר במטול עמא ולא תַסוֹבַר אַתַּ בּלְחוֹדַרְ: יהוֹלְעָמֵא תִימר אָזַדַּמָנוּ לִמְחַר וָתֵיכָלוּוַ בָּסָרַא אֲרֵי בַּבִיתוּן קַדַם יִי לְמִימֵר מַן יוֹכַלְנַנַא בַּסְרֵא אָרֵי טַב לַנַא בִּמְצְרֵיִם וִיְתֵּן יִיַּ לַכון בַּסְרֵא וַתֵּיכְלוּן: יש לַא יוֹמַא חַד תיבלון ולא תרין יומין ולא חמשא יומין וַלַא עַשַּרָא יומין וַלַא עַשַּרִין יוֹמִין: בעַד יָרָח יוֹמִין עַד דִּי תִקוֹצוּן בֶּה וִיהֵי לְכוֹן לְתַקּלֵא חֵלַף דְּקַצְתּוּן יַת מימרא (נ״א במימרא) דיי דשבנתה קדמוהי בֵּינֵיכוֹן וּכְבִיתוּן למימר למא דנן נפקנא ממצרים:

בְּאֲשֶׁר יִשֶּׁא הָאמֵן אֶת־הַינֵּק עַל הָאָדָמָה אֲשֶׁר נִשְּבַּעְתָּ יי לַאֲבֹתָיו: מֵאַיִן לִי בָּשָׁר לָתָת לְכָל־הָעָם הַזֶּה בִּי־יִבְבָּוּ יי לְבַדִּי לָאַאת אֶת־בָּל־הָעָם הַזֵּה בִּי כָבֵּד מִמֶּנִי: וְאִם־ יי לְבַדִּי לָשָׂאת אֶת־בָּל־הָעָם הַזֵּה בִּי כָבֵּד מִמֶּנִי: וְאִם־ בָּכָה ו אַתְּ־עְשֶׁה לִי הָרְגֵנִי נָא הָרֹג אִם־מָצָאתִי חָן בְּעִינָיֶךְ וְאַל־אֶרְאֶה בְּרֵעָתִי:

זַרְאֶמֶר יהֹה אֶלְ־מֹשֶׁה אֶסְפָּה־לִּי שִּבְעִים אִישׁ מִזְּקְנִי יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר יְרַעְתָּ כִּי־הֵם זִקְנִי הָעָם וְשְׂטְגִיו וְלָקַחְתָּ וְשְׁרָאֵל אֲשֶׁר יָרַעְתָּ כִּי־הֵם זִקְנִי הָעָם וְשְׂטְגִיו וְלָקַחְתָּ יְשְׁרָאֵל אֲשֶׁר יָרַעְתָּ כִּי־הֵם זִקְנִי הָעָם וְשְׂטְגִיו וְלָקַחְתָּ יְעָקּרְ יְבְּרְתִּי עִמְרֹ בְּעָבוֹ יְשָׁם עִמֶּרְ: וְיָרַדְּתִּי יְשְׁבְעָים וְנְשִׁאְוֹאִתְּרְ בְּמֵשָׁא הָעָם וְלְא עַשָּׁר יְנָבְיְתְּם בְּשָׁר בְּיִבְיְהִי וְנְעִים וְנְשִׁאְנֹי יהֹוֹה לֶבֶּבְּרְשִׁי יְמָחָר וַאֲכַלְתָּם בְּשָׂר בִּי־טִוֹב לֻנִּרְ יְשְׁבְעָרִם וְנְאַא יְמָחָר בְּמָשָׁר זְיְבְיּבְיְנִים וְנְאַלְּתְים וְלְא יְנִם אָחָר בְּבְּבְּרְיִם וְלְא עְשָׂרָה יָמִים וְלְא עְשָׂרָה יָמִים וְלְא עְשָׂרָה יָמִים וְלְא וְלְא יִנִּם אָחָר בְּבְּבְּרְיִם וְלְא עְשָׂרָה יְמָוֹם וְלְא וְלְא יִנְם אָחָר בְּבְּבְּרְבְּיִ בְּא עְשְׂרָה יְבָּבְּרְה וְלְא יְנִם עְּבְּרְבְּיִם וְלְא וְלְא יִנְם אָחְרֹּ בְּבְּבְּרְבְּיִם וְלְא עְשָׂרָה יְבָּבְּרְבְּיִם וְלְא עְשָׂרָה יְבָּבְּרְבְּיִם וְלְא יִנְם בְּבְּעִבְּן בְּיִבְּיִם וְלְּא יִנְם בְּעְרְבְּבְיִם וְלְא וְלְא יִנְם וְלְא יִנְיִם וְלְאוֹ וְלְא יִנְיִם וְלְא יִנְקְב בְּיִוֹ לֵאמֹר לֻמָּחָה לֻמָּחְה לָבְּים בְּאָעְרְ בְּבָבְּרְם וְתִּבְבְּבְּם בְּשָּבְר בְּבָּבְם בְּשָׁר בְּיִבְים אָחִים עְד אֲשָׁר־יבִצא מֵאַפְּכֶם וְּשָׁרְ בְּלָבם לְנָתְל בְּאמִין בְּאנוֹן לְאִי יְנְיִם וְלְא יַנְיוֹן בְּיִין בְּאנוֹן לְאָשְׁר יְנְבְּיוֹן לֵאמֹר לָמְה בְּיִבְּיוֹן לְאמֹיר לָבְּיוֹן לְאמֹין בְּיִין בְּעִבְּיוֹן לְאמִין בְּבְּבְּיוֹן לְאִבְיוֹן בְּעְבְּבִיוֹן לְבְּעִין בְּעִיוֹן בְּעְבְּיוֹן בְּיִים בְּיִים בְּעִים בְּיִין בְּעִבְּיוֹם בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּבְּיוֹם בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּיוֹן בְּעְבְיוֹים בְּיוֹבְיִין בְּבְעִבּיוֹן בְּעְבָּיוֹן בְּבְּעִיוֹן בְּבְעְבְּיוֹן בְּעְבְּיוֹן בְּבְעָבְיוֹ בְּבְּבְיוֹן בְּבְעִים בְּבְיוֹן בְּבְעִים בְּבְּיוֹן בְּבְיוֹבְּבְּיוֹן בְּבְעִים בְּבְּבְיוֹן בְּבְבְּבְיוֹן בְּבְעְבְּבְיוֹן בְּבְבְּבְיוֹן בְּבְבְּיוֹן בְּבְבְּבְיוֹן בְּבְבְּבְיוֹן בְּבְבְּבְיוֹן בְּבְבְּבְבְיוֹן בְבְּבְבְּיוֹן בְּבְבְּבְּבְיוֹם בְּבְבְבְּבְבְּבְבְּבְּבְּבְּבְּבְ

הקב"ה (שס): (יז) וירדתי. זו אחת מעשר ירידות הכחובות בחורה (שס לג): ודברתי עמך. ולא עמהם (שס): ואצלתי. כתרגומו וארבי, כמו ואל אלילי בני ישראל (שמוח שס): ושמתי עליהם. למה משה דומה באומה שטה לגר שמולח על גבי מנורה והכל מדליקין הימנו ואין אורו חסר כלום (ספרי שס): וגשאו אתך. התנה ממהם על מנח שיקבלו עליהם עורת בני שהם ערתנים וסרבנים (שם לב): ולא עמהם על מנח שיקבלו עליהם עורת בני שהם ערתנים וסרבנים (שם לב): (יח) תשא אתה לבדך. הרי חשובה למה שאמת לא אוכל אכי לבדי (שם לג): (יח) התקדשו. הזמינו עלמכם לפורענות, וכן הוא אומר הקדשם ליום הריגה (ירמיה התקדשו. הזמינו עלמכם לפורענות, וכן הוא אומר הקדשם ליום הריגה (ירמיה בינג; שם לד): (ב) עד חדש ימים. זו בכשרים שמתמלין על מנוחיקן ואחר כך בולא שנויה בספרי ישולה. ברשבים הוא אומר הבשר עודנו בין שניהם. כך הוא שנויה בספרי (שס). אבל במכילתא (ויסע פ"ד; יומא עה:) שניה יולף, הרשבים אוכלין ומלעטרין שלבים יום והכשרים הבשר עודנו בין שניהם: עד אשר יצא מאפבם. כתרגומו דרך שלשים והיה לבם לודא. שהרי מרקוץ אומי יותר ממה שקרבתם (שפפר שס). ובדכרי כי משה הדכשן לאימי שיש לחוץ לקרן לתרב ורלו. את ה" אשר בקרבבם. הלף לא שנעטרי שכינתי ביניכם לא גבה לבככם לוכנם לכל הדברים הללו (שס).

על האדמה אשר נשבעת לאבותיו. אתה אומר לי לשאתם כחיקי: (טו) ואם בבה את עשה לי. תשם כתו של משה כנקבה כשהראהו הקב"ה הפורטנות שהוא עתיד להביא עליהם על זאת. אמר לפניו אם כן הרגני תחלה (שם): ואל אראה ברעתי. ברעתם [מ"א ברעתי] היה לו לכחוב, אלא שכינה הכתוב, וזה אחד מתקוני ברעתי. ברעתם [מ"א ברעתי] היה לו לכחוב, אלא שכינה הכתוב, וזה אחד מתקוני מופרים בתורה לכינוי ולתקון לשון: (טז) אספה לי. הרי תשובה לתלומך שאמרת לא אוכל אככי לבדי (לעיל פסוק יד; ספרי לב). והזקנים הראשונים היכן היו, והלא אף במלרים ישבו עמהם שנאתר לך ואספת את זקני שראל (שמות גיטי) אלא באש העבערה מתו. וראוים היו מסיני לכך, דכתיב ויחזי את האלהים (שם כד:יא) שנהגד ליקו הלשות ראש כושך פתו ומדבר בפני המלך, זהו ווארלנו וישתו שם) ולא רלה הקב"ה לוקו אלתו במתן תורה ופרע להם כאן כנתומא טואין. אשר ידעת בי הם וגורי. אותן שאתה מכיר שנתשנו עליהם שוטרים בעבודת פרך, והיו מרחמים עליהם ומוכים על ידס, שנאמר ויכו שוטרי בני ישראל (שמות המיב) עתה יתמנו בגדולתן כדרך שנלשערו בלתון כמסי בל מוש לתום סכנם כל כדרן שלמסי על בניו של מקום (שס): ודתיצבו שם עמך. כדי שילא ישראל יהגגו בהם גדולה וכבוד ויאמרו חביבין אלו שככנסו עם משה לשמוע דבור מפי ויהגגו בהם גדולה וכבוד ויאמרו חביבין אלו שככנסו עם משה לשמוע דבור מפי ויכה בחל בדולה בדולה וכבוד ויאמרו חביבין אלו שככנסו עם משה לשמוע דבור מפי

the complaints from his shoulders (Ramban).

His words implied that if he were indeed the father of the people, he would have had to carry on alone somehow. The *Chofetz Chaim* used this passage to show that parents have no right to shirk responsibility for their children, no matter how difficult their lot.

#### 16-17. The Sanhedrin.

16. אָסְפָּה־לִּי — Gather to Me. In response to Moses' com-

plaint that he could not carry on alone, God commanded him to select seventy elders who would constitute a Sanhedrin. This was not a new concept, for there had been elders even in Egypt (Exodus 3:16, 4:29), and Moses had convened seventy elders before the Ten Commandments were given (ibid. 24:1), but those Sages had died in the Heavenly fire that struck the sinners after the episode of the complainers, in verse 1. They had earned their fate by irreverently eating and drinking while perceiving the Revela-

as a nurse carries a suckling, to the Land that You swore to its forefathers? <sup>13</sup> Where shall I get meat to give to this entire people when they weep to me, saying, 'Give us meat that we may eat'? <sup>14</sup> I alone cannot carry this entire nation, for it is too heavy for me! <sup>15</sup> And if this is how You deal with me, then kill me now, if I have found favor in Your eyes, and let me not see my evil!"

The Sanhedrin <sup>16</sup> HASHEM said to Moses, "Gather to Me seventy men from the elders of Israel, whom you know to be the elders of the people and its officers; take them to the Tent of Meeting and have them stand there with you. <sup>17</sup> I will descend and speak with you there, and I will increase some of the spirit that is upon you and place it upon them, and they shall bear the burden of the people with you, and you shall not bear alone.

God Responds to the People <sup>18</sup> "To the people you shall say, 'Prepare yourselves for tomorrow and you shall eat meat, for you have wept in the ears of HASHEM, saying: Who will feed us meat? for it was better for us in Egypt! So HASHEM will give you meat and you will eat. <sup>19</sup> Not for one day shall you eat, nor two days, nor five days, nor ten days, and nor twenty days. <sup>20</sup> Until an entire month of days, until it comes out of your nose, and becomes nauseating to you, because you have rejected HASHEM Who is in your midst, and you have wept before Him, saying: Why did we leave Egypt?'"

tion at Sinai (*Exodus* 24:11), an action that is comparable to munching on a sandwich during an audience with a king. When it happened, God deferred their punishment in order not to mar the national joy, but their time had come (*Rashi*).

To replace those elders, God told Moses to choose from the *foremen* who had been the Jewish taskmasters in Egypt. When Pharaoh ordered them to punish the Israelites, these foremen allowed themselves to be beaten by the Egyptians rather than inflict punishment on their brethren (*Exodus* 5:14). For being willing to suffer to protect their fellow Jews, they deserved to be elevated to high positions (ibid.).

Pegards these seventy men. The Mishnah (Sanhedrin 2a) regards these seventy men as constituting the Great Sanhedrin. Rambam (Hil. Sanhedrin 4:1) states that "Moses ordained the seventy sages, and the Divine Presence then rested upon them."

This new court was not needed to perform judicial functions; that task was being done by the hierarchy of leaders and judges appointed in response to Jethro's advice (*Exodus* 18:13). Rather, the Sanhedrin was needed to assist Moses in leading the nation. Similarly, although the Great Sanhedrin Jerusalem was the highest judicial authority, that was not its primary function, for there was an elaborate and authoritative system of highly qualified courts throughout the Land. Rather, that Sanhedrin, like this one, provided guidance and leadership.

God's Heavenly tribunal is comprised of the seventy guardian angels of the seventy nations, presided over, as it were, by God Himself. Modeled after the Heavenly court, the Sanhedrin below included seventy judges, presided over by Moses, and later by his successors, as nasi, or president. In a general way, the number seventy represents all the different aspects of human mentality, just as the entire human race is composed of the seventy primary nations enumerated in Genesis 10. Thus, a body of seventy sages can be expected to consider all possibilities and render just decisions (Ramban; R'Bachya).

17. יְאֶצֶלְתִּי — And I will increase. Moses was like a candle that is used to light others; though it gives them light, its own flame is undiminished (Rashi). By saying that Moses' spirit would inspire the elders, God was telling him that their vision and understanding would come about through him, but they would not exercise the prophetic spirit independent of him (Ramban).

18-24. God responds to the people. God instructed Moses to inform the people that they would eat meat for a full month, that they would have so much meat that it would be nauseating to them and they would regret their arrogant declaration that they would prefer to be back in Egypt, to which Moses expressed skepticism. This doubt seems both implausible and sinful in the extreme. How could Moses doubt God's ability?

Ramban explains with a fundamental exposition of God's behavior. Moses knew that God performs miracles, either to show His compassion for the Jewish people or to inflict quick punishment upon the wicked. But He does not perform long, drawn-out miracles that are ambiguous in nature — fulfilling the people's request in a way that will eventually result in a punishment. Consequently, Moses was sure that the month-long supply of meat would be given by natural means. That this was indeed God's intention is indicated by God's use of the word הַיִּקרָך, שׁוֹשׁ, שׁוֹשׁ, שׁוֹשׁ come to pass (v. 23), which comes from the word, coincidence. Therefore, Moses questioned how so much meat could be provided in a wasteland without a miracle. God responded that it would indeed be natural, and that even a seeming "impossible" event is not beyond God's means.

R' Bachya notes the juxtaposition of the installation of the Sanhedrin with the announcement about the meat. Just as Moses' spirit could suffice to elevate all seventy men to greatness without impinging on himself, so God could provide meat without straining the world's resources.

ממר נסס כיד כי מקנר, כן ככם ער ויזובו מים וגו' הגם נמס יוכל מם (מהנים הירך ומפייםן. חמר נו שמה מרחה היקרך דברי, שלח ישמעו כך. הכך משה לפייםן בקשנו, דגים ותגבים בקשנו. חמר נו חם כן יחמרו שקנכה ידי. חמר נפניו הריני בשם יחתרו דקם בקשנו, וחם חתה נותן נהם דקה יחתרו גשה בקשנו, חיה ועוף מנח ענינה נח מספיק נהם, מופן נדון חחריך, חם חמה נומן נהם בשר בהמה בנו של כבי ימודה הנשיח חומר חי חפשר נשמוד של החפל, מחחר שחינן מבקשים לפני[סס] מפינו שמס ממק: [(בג) עחה תראה היקרך דברי.] ככן גמנימנ בשיניך שיד ה' מקלר בשיניהם, יחבדו הם ומחה ביולה בהם וחל מהי ידי קלרה שמירים ונחמוך כחשך. השיבו הקב ה וחם נח חתן יחמכו שקנכה ידי, המוב ומהי חבינה זו מספיקמן עד עונס, ובי שבחך הוח זה, חומרים נו נחמור עול כור במדם ימים וחתר כך מהרוג חומה גדולה כזו, הלחן ובקר ישחם להם כדי שיהרגו המקום מספיק כנו. מכם כך ממכ, שם מחום חלף כגני וגו' וחסה חמכם בשכ חמן דממו של מומו לדיק כך, מי שלמוב בו בכל בימי לחמן הוח (נהלן יב:ז) יחמר מין הימה בגלוי לפיכך לא חשך לו הכמוב. ר' שמעון אומר, מש ושנום לא עלמה על כ:יי) חלח לפי שלח חמר ברבים חמך לו הכחוב ולח נפרע ממנו, וזו של מריבה שנשמר ומנט כדי גמונסו (ויקרם כהיכו) ומיזו קשה, זו מו שמעו נח המורים (נהלן חחן נהם וחכנו חדש ימים הנחן ובקר וגרי, הכנ כמשמטו, מי ישפיק נהם, כשנין שמשון דורש כמוסו. רבי שקיבה הומר, שם מחום הלף רגלי, והסה המרם בשר הצאן ובקר ישחט. זה לחד מלרכמה דברים זהיה כ' מקיבל דורז ולין רבי (נשינ ח:מו). ורכי משה הדרשן פירש שנח בכו חנח חומן שינחו ממנרים: (בב) (כא) שש מאות אלף רגלי. נה חם נמנות הת הפרש שנפת היתרים (מהלים לפוז) מלמד שנת הבית פניהם פורפנות פד שנכנסו הנדיקים חיש נחהנו ומשפטו מל מוך ביסך (דברים כב:ב) ומב לכנס, יגבור ולח ידע מי חושפם חקא מומד: אל המחנה. נכנסו חים נחקון: ויאסף. נשון כניסה חנ הבים כמו חו לשור, הנפרינתנ"ם בלש"ו, חוחו בשובי המשח: (ל) ויאסף משה. מפחח חסה מקנא: לי. כמו בשביני, כל לשון קנחה חדם הנוסן לב על הדבר חו לנקום (סנהדרין שם; ספרי להילו): (בט) המקנא אחה לי. הקנחי חסה לי, הקנחמי בכנת (ספרי נו) נפי שביו מתוכתים משה מת ויהושת מכנים תת ישרתו נתרן מניהם נרכי נבור והם כנים מחניהם (סנהדרין שם). דבר חחר מנם חנ ביח הבער, ים חומרים גרשום כן משה היה (מנחומח יב): (בח) בראם. השנ בידו חלק אתר לו המקום לא חפן כך (ספרי שם; סנהדרין שם): (בו) וירץ ושנים. חמר נהם שנו פחקינם מחוך קנפי. מי שמנה בידו זקן נחקדש, ומי שמנה וכחב של שבשים זקן ושל שנים חלק, וברר מכל שבש ושבש ששה, והיו שבשים חין שבט שומט ני נפחום משבטו זקן חחד. מה משה, נטנ שבטים ושנים פחקץ נכנ שבש ושבש, חון משני שבשים שחין מגיש חניהם חנה חמשה חמשה. חמר משה נקובים בשמות ועל ידי גורל, לפי שהחשבון עולה לשנים עשר שבמים ששה ששה מנהדרין יו.): והמה בבתובים. במניררים שנהם נמנהדרין. ונכמבו כונם וישארו שני אנשים. מחוק שנכחרו חמרו חין חנו כדחין לגדולה זו (שם; מפורש בספרי (שם). ואונקלום מרגם ולא פסקין, שלא פסקה נבואה מהם: (בו) שבעים חיש וגו' (שם): (בה) ולא יספו. לה נתנבחו הלה הומו היום לבדו. כך והר שנחמר וינח משה וידבר חל השם (פסוק כד) כיון שנח שמעו נו, ויחסף מחיכו, חמכו פשכה היח א, חין בו כח למנחום שחנמנו (ספרי נהן חושפחה שומה

てコッ

שביעי

וום כּעַ סְבִּיבְוֹעַ עַפְּטְׁוֹיֶנְעַ וּכְאַפָּעַנִים אַבַ-פָּוֹנִ עַאָּבֶא: הַּבְוּנִם מִן ַבַּנִּם נְנְּמָהַ הַבְיַ נִּכְּעַ בַּוֹבֶנִים בַּבַי נִכְבַבַּ בּמִּ בַּמִּ בַוֹלֵיב בַוֹּנִא נִוֹצְלֵי, וֹחֻבְּאֵב: נְבוּנַב לַבַּמֹ ן מִאָּנ יְבוּנִב וַנֵּלָּגַ ל כניינקן יהנה את-רוחי עליהום: ניאסף משה אלי מְמֵשׁ בַּמְׁלַנֹא אַנוֹע בְ, וּמִי יִמוֹ בָּלַ-עָם יְהַוֹע נְבִיאִים בּ מְאָשׁׁ מֹבְּשׁׁבֹּי וֹנְאִמֹּר אֻבְוֹנִ מָאֲשׁ בֹּלְאִשׁי וֹנְאִמֶּר כְוָ בי נמגבע מעוללאנם למטורי נגאן גענאא לו ינון מאינע י וֹנְעַׁזְּכַּאׁנִ כַּמִּעֲׁדֵי: וֹנֶּבָא עַזְּתָּב וֹנְיָּב בְּמָחֲעַ וֹנִאַמָב אָבְוֹבַׁב נَעُّرُע גُكِنَّا עַבְנָע נְׁנַפֶּׁעַ כַּכִּעְׁכָנִם נְלָא גֹֹּאַנְ עַאַנְצַבָּע אׁנֹאָנִם ו בּשְּׁשׁנְיִנִי אָם בַּאִשְׁבוּן אָלְנָּב נְאָם בַאָּנָנִ מִנְבָב כּי כֹּלְוָטַ אַבְּיִטִּׁם טַבְוּטַ וֹנִעֹלַכֹּאוּ נֹלָא נֹסַׁכֵּוּ נִּמֶּאֹבׁוּ הָּלֶּיִ מו-ביבום אמר אבוו נופו אכ-מלאים איש הופגים ניהי בּי מְבֹּיבָע עַאַעִיבְי: נַּנְבֶוֹב יְבַוֹנְהַ וְבָּנָה וְבָנָה וְבָּנָה וְבָּנָה אָבְיִן נַנְּאַגָּב בׁבַבוֹ יהוְהַ וַנְּאֵמְף שָׁבְעָנִים אִישׁ מִּוּקְנָי הַעָּם וַנְּעָבוֹ אַנָוֹם ַר בְּיִבְּלֵבְ בַבְּבָרְ אִם בְאִי נְיָגָא עַמְּעַ נְּנְבַבָּרְ אָלְ בַּנָּגָם אָע כּי נֹגְאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה הַנָּר יהוָה הַקָּבָּר עַּהָּהָה עַנָּם יֹאַמֹּל בַנֵּם וּמָּגָא בַנֵּם:

יי בְּגֹא וּבְּקָר ְיִּהְנֵה בְּנִים יִּמְגָא לְנִים אָם אָּעַ־פָּלְ-נִּיגָּ בְּּלֵבְנִּי וְאַמָּׁרַ אָּמְּבְׁיִּ בָּאָרְ אָינֵּן לְטִים וֹאָּבְלִי נַוְנָח נָמִים: בּאַ נַּאַמֶּרֵ תְאָנִי אָּהְבּאָנִי אָלֵּלִּ נַלְּלָּיִ נַאָּם אָאָהַר אָנִבִּי

וכבום עובעון אַמון אַב אַפּוּ אַבאָריי וומא בכא סטור סטור במחנוטא **Τ**ζ αλιών ἐαὺζι μάν ἐξν ιἐαὺζι ta ב מו בנים ונוֹאַפּב ש מַבְּנוּ מוֹנִמָּא וּבמֹא בְּמַתְּׁבְנִנִיא עַנָּא נְסָבַיִּ נְתִּבְּצִי נִאְנְבַנָּטִא נְבוּאַטַעַ אַלְּיִרוּוֹ: יּוֹאַטָּבָּנָת משֶּׁר אמא בוו לכיאון אבו וען וו זע בום בַּבְלִאָּנוֹ, אַנִּי מְבַלָּהָ, בְּ, בַאָּנָא פָּוָן בַּיִבוּוָן כָּבְ עבוני משה אַסְרנוּוֹי בּיּנֹאַמר לַבִּי משה מחׁמֹחַנוּע בַמחַע מהנַמוּטַע וֹאַמֹּר בְּמֹחְנִינוֹא: כִייוֹאַנוֹכ וְנִוֹחְאַ בַּנ זוּן زْنَانِ، خُمِمُّكِ رَكُمُّكِ بُكُوْكِ بِمَّيْكِ مِنْتَوْعُهُا וֹאְעַוֹּבּיִאוּ בְּמַתְּרִיתָא: כִּיוּרָתַּה תּוּבַמָּא intil toucin ian tâdi danêtn שׁלְנֹלָא מַּגַבְבוּ הְּבַע אַבְּיִבוּוֹ בוּטָאַבַלָּכוּאַב צُבוו במחנונא חום גוב אבנו וחום נמעוֹלּבאו וֹבֹא פֿסבו: כּי וֹאהׁשֹּאַרוּ שִׁבוּוֹ בֿבּגֹא (נַינִב כַּג הֻבני הַבְּיבוּנוֹ בוּנוֹ לִכוּאַני ענטא בי אלוהי ויהב אל שבעין נכרא בײַ וֹאִטַיֹּנְׁלֵגְ גַּוֹ בֹּאַנְנָא נִמֹלָנִל אַמַּוּיַ וְנַבָּגַ מַוֹּ מוונ (יא מווונונוו) ַבְׁעַ*ח*ֻׁכִּבָּׁזִא: זָבְרָא מֹפַּבוּ תַּפּּא נַאֲבוּים וַעִּיבוּן סְׁטוּר בְאַמָּא וֹנִי פַּנִינְתוֹא בַנוֹ וַכְּנָת חַּבְּאַנוֹ פּטוּלִמוּ אם באו ביונפל מחש ומבוב لُتِمْرِفُكُم لِيزُ مِنْ لِأَوْدِ خُمَا فَقَالَ، لِنَمْذُ لِأَلُّو עוֹספּלון בְעוּן: בינֹאָמָר וֹוֹ בְמָאָנִי לְעוּלְ אִם נֹע כָּלְ תִּנֹּוּ נַמָּא וְעַבַּנָּתְוּל לְעִוּל ככ בולו ועונון ועולסון לבון בוספלון לסבא אַטּוּ לְטָוּן וֹהַכְּלְנּוּ וֹבָט תִמֹּוּ! υτζήμ δάν μι λίν τιτιμί ίνα λαίμ בּאוֹאַמֹּר מֹאָה אָנִים מִאַב אַלְפָּין זַּבְרָא

- <sup>21</sup> Moses said. "Six hundred thousand footmen are the people in whose midst I am, yet You sau I shall give them meat, and they shall eat for a month of days! 22 Can sheep and cattle he slaughtered for them and suffice for them? Or if all the fish of the sea will be gathered for them. would it suffice for them?"
- <sup>23</sup> HASHEM said to Moses. "Is the hand of HASHEM limited? Now you will see whether Mu word comes to pass or not!"

- <sup>24</sup> Moses left and spoke the words of HASHEM to the people; and he gathered seventy men Prophets from among the elders of the people and had them stand around the Tent.
  - <sup>25</sup> HASHEM descended in a cloud and spoke to him, and He increased some of the spirit that was upon him and gave it to the seventy men, the elders; when the spirit rested upon them, they prophesied, but did not do so again.
  - <sup>26</sup> Two men remained behind in the camp, the name of one was Eldad and the name of the second was Medad, and the spirit rested upon them; they had been among the recorded ones. but they had not gone out to the Tent, and they prophesied in the camp. <sup>27</sup> The youth ran and told Moses, and he said, "Eldad and Medad are prophesying in the camp."
  - <sup>28</sup> Joshua son of Nun, the servant of Moses since his youth, spoke up and said, "My lord Moses, incarcerate them!"
  - <sup>29</sup> Moses said to him, "Are you being zealous for my sake? Would that the entire people of HASHEM could be prophets, if HASHEM would but place His spirit upon them!"

The Quail

30 Moses was brought into the camp, he and the elders of Israel, 31 A wind went forth from HASHEM and blew quail from the sea and spread them over the camp, a day's journey this way and a day's journey that way, all around the camp, and two cubits above the face of the earth.

ונטשתיר המדברה ויחזהאל כטנה): ובאמתים. פורחות בגובה עד שהו כנגד לבו של אדם. כדי שלא יהא טורח באסיפתו לא להגביה ולא לשחות (ספרי לו):

(ספרי לו): (לא) ויגז. ויפריח, וכן כי גז חים (חהלים ל:י) וכן נגוזו ועבר (נחום א:יב): ויטש. ויפשוט. כמו והנה נטושים של פני כל הארז (שמואל א לנטו).

- 24-29. New prophets. Moses informed the people that a month of meat-eating awaited them in response to their frivolous and defiant complaint, and at the same time he made a public designation of the seventy newly appointed members of the Sanhedrin. In the plain sense of the verse, he was showing them that their recalcitrance had made it impossible for him to continue to function on his own.
- 25. ולא יספו But did not do so again. The translation follows Rashi and Sifre, that they prophesied only that one time. Onkelos renders and they did not cease [to prophesy].
- 26. והמה בכתבים They had been among the recorded ones. Since the Sanhedrin had only seventy seats, Moses would have had to select six members from each of ten tribes, and only five from the other two. Fearing that the two tribes with fewer members would balk at accepting his decision that they have less representation, Moses selected six qualified members from each tribe — the recorded ones of this verse - and had them all participate in a lottery. Seventy lots were inscribed "elder" and two were blank. Each of the seventy-two was to draw a lot, so that the choice of which two would be excluded would clearly be God's. Eldad and Medad did not attend the drawing, either because they were so humble that they felt that did not deserve the honor (Rashi here from Sifre) or because they were afraid they would draw blank lots and be humiliated (Rashi to Sanhedrin

- 17a). The fact was, however, that two other candidates drew the blank lots, so that Eldad and Medad became members by default.
- According to Sifre they refrained from participating because they were humble; God rewarded them for their noble character by permitting them to continue as prophets even after the other elders ceased prophesying.
- ויתנבאו במחנה And they prophesied in the camp. They said, משה מת, יהושע מכנים את ישראל לארץ, Moses will die, and Joshua will bring Israel into the Land (Rashi from Sifre). The Talmud (Sanhedrin 17a) records other versions of their prophecy.
- 28. בלאם Incarcerate them. Joshua was upset that they dared say Moses would die (Rashi). According to the versions that their prophecy did not refer to Moses, Joshua was upset at their temerity in prophesying in Moses' presence, for it is disrespectful for a student to render rulings or to prophesy in the proximity of his teacher; or because Joshua felt that they were not true prophets, but were overcome by delusions.

According to Ramban, all the candidates for the Sanhedrin became prophets because Moses' spirit had rested upon them. Joshua's anger was because he felt that Eldad and Medad had shown disrespect to Moses by not obeying his call that all the candidates should come to him to the

זב

לבוקם עמא כל יומא ההוא וכל ליליא וכַל יומַא דְבַתְרוֹהָי וּכִנְשוּ ית שליו דאַזער כָּנַש עשרא דגוריו ושטחו להוו משטיחיו סחור סחור למשריתא: לנ בַּסְרָא עַד בָעַן (ניא דהוא) בין שניהון עַר לַא פָסָק וָרָגָזָא דַייַ תַּקִיף בַּעַמּא וקטל יי בעמא קטול סגי לחדא: לד וּקַרַא יַת שְׁמָא דָאַתְרַא הַהוּא קבַרִי דַמְשַאַלַי אַרַי תַמַּן קַבָרוּ יַת עַמַא דשאילו: להמקברי דמשאלי נטלו עַמַא לַחַצָרות וָהַווֹ בַּחַצֵרות: אוּמַלּלָת מָרָיָם וָאַהָּרוֹ בִּמשָה על עסק אתתא שַפרתא די נסיב ארי אתתא שפרתא דַנָסִיב רַחִיק: בּוַאַמֵרוּ הַלחוד בּרם בְּמשֶה מַלִּיל יִיָ הַלָּא אַף עַמַנַא מַלִּיל וּשְׁמִיעַ קַרָם יַיַ: ווגַבַרָא משה ענותן לחדא מכל אנשא די על אפי ארעא: דנאמר יי בתבף למשה ולאהרן וּלְמֶרָיֵם פּוּקוּ תַלַתִיכוּן לְמַשְכַּן זְמֵנַא וּנְפַקוּ תַלַתִיהון: הואתגלי יי בעמורא דַעַנָנַא וָקָם בָּתַרָע מַשַּׁכָּנַא וּקָרַא אַהַרוֹ וּמָרָיַם וּנָפַקוּ תַּרְוֵיהוֹן: וּוַאַמַר שָׁמַעוּ כַעַן פַּתָגַמֵּי אָם יָהון לָבון נָבִיאין אַנא יַיַ בְּחַזִיַן אַנַא מִתְגָּלִי לְהוֹן בְּחַלְמֵיַא אנא ממַלַל עמָהון: וּלַא כַן עַבְדִּי משַה

לב ויקם העם כל היום ההוא וכל הפילה וכל ויום המחברת ויאספו את־השלו הַמַּמִעִיט אַסַף עַשַּׁרַה חַמַרִים לג וישטחו להם שטוח סביבות הַמַּחַנָה: הַבּשׁׁר עוֹדְנוּ בּיו שׁנֵּיהֶם טָרֵם יִכָּרֶת וָאַף יהוה ֹחָרַה בַעַּׁם וַיַּךְ יהוה בַּעַׁם ל מַבָּה רַבָּה מִאָד: וַיִּקְרֵא אֱת־שֵׁם־הַמַּקוֹם הַהוֹא קברות לה התאוה כּי־שָׁם קַבְרוּ אֶת־הַעָם הַמַּתַאַנִים: מַקּבַרוֹת התאוה נסעו העם חצרות ויהיו בחצרות:

א ותּדבּר מרים ואָהַרן בַּמשָׁה עַל־אדות הַאַשַּה הַכּשִית בּ אַשַּׁר לַקַּח בַּי־אָשַה בָשִׁית לַקַח: וַיַּאמִרוּ הַרֵק אַרְ־ במשה דבר יהוה הַלְא גַם־בַּנוּ דבֵּר וַיִּשְׁמֵע יהוה: ג והאיש משה ענו מאד מכל האדם אשר על-פּני ויאמר יהוה פתאם אַל־משה וָאַל־אַהֶרן וָאַל־מִרְיַם צָאַוּ שָׁלַשְׁתַּבֶם אַל־

הַ אָהֵל מוֹעֵד וַיַּצָאָוּ שָׁלָשָׁתַם: וַיֵּרֵד יהוה בְּעַמוּד עַנַוֹן וַיַּעַמָר פַּתַח הַאָהֶל וַיִּקָרַא' אַהַרן וּמִרְיַם וַיַּצְאַוּ שְׁנֵיהֵם: ּ וַיָּאמֵר שָׁמִעוּ־נַא דָבַרֵי אָם־יֵהָיֵה נָבַיאַבֶּם יהוֹה בַּמַּרְאַה

אַלַיו אַתוּדָע בַּחַלוֹם אַדַבַּר־בַּוֹ: לא־כַן עַבַדִּי משָה יּ

שלא תשלוט כו עין רעה (שם): בי אשה כשית לקח. ועחה גרשה (שם): (ב) הרק אר. עמו לכדו דבר ה' (שס): הלא גם בנו דבר. ולא פירשנו מדרך ארן (שס): (ג) ענו. שפל וסבלו (שם): (ד) פתאם. עלה עליהם פתחום והם טמחים בדרד ארן והיו לועקים מים מים להודיעם שיפה עשה משה מה שפירש מן האשה מאחר שנגלית עליו שכינה חדיר וחין עח הכוע לדכור (שם): צאו שלשתכם. מגיד ששלשתו נהראו בדבור אתד. מה שאי אפשר לפה לומר ולאזן לשמוע (ספרי הב): (ה) בעמוד ענן. ילא יחידי שלא כמדת בשר ודם. מלך בשר ודם כשיולא למלחמה יולא באוכלוסין, וכשיולא לשלום יולא במועטים. ומדת הקב"ה, יולא למלחמה יחידי, שנאמר ה' איש מלחמה (שמות טו:ג) ויולא לשלום באוכלוסין, שנאמר רכב אלהים רבותים אלפי שנאן (תהלים סח:יח; ספרי שם): ויקרא אהרן ומרום. שיהיו נמשכין ויולחין מן החלר לקרחת הדבור (ספרי שם): ויצאו שניהם. ומפני מה משכן והפרידן ממשה, לפי שאומרים מהלח שבחו של אדם בפניו וכולו שלא בפניו. וכן מלינו בנח, שלא בפניו נאמר איש לדיק חמים (בראשית וגט) ובפניו גאמר כי אוחך ראיתי לדיק לפני (שם ז:א). דבר אחר. שלא ישמע בנזיפתו של אהרן (ספרי שם): (ו) שמעו נא דברי. אין כא אלא לשון נקשה (שם קנ): אם יהיה נביאכם. אם יהיו לכם נכיחים (תרגום חונקלום): הי במראה אליו אתודע. שכינת שמי חין נגלים עליו באספקלריא המאירה אלא בחלום וחזיון (ספרי קג; ויק"ר א:יד):

(לב) הממעיט. מי שחסף פחוח מכולם, העללים והחגרים, חסף עשרה חמרים (שם לח): וישטחו. עשו חוחן משמיחין משמיחין (שם): (לג) טרם יכרת. כחרגומו. עד לא פסק. דבר אחר. אינו מספיה לפוסהו בשניו עד שנשמחו יולאה (שם): (א) ותדבר. חין דבור בכל מקום חלח לשון קשה וכן הוח חומר דבר החיש אדוני הארץ אתנו קשות (בראשית מביל). ואין אמירה בכל מקום אלא לשון תחנונים. וכן הוא אומר ויאמר אל נא אחי תרעו (שם יש:ז) ויאמר שמעו נא דברי (להלן פסוה ו). כל נח לשון בקשה (ספרי לט; תנחומה לו:יג): ותדבר מרים ואהרן. היה פתחה בדבור תחלה לפיכך הקדימה הכתוב תחלה. ומנין היתה יודעת מרים שפירש משה מן האשה, רבי נחן אומר, מרים היתה בלד לפורה בשעה שנאמר למשה אלדד ומידד מתנבאים במחנה, כיון ששמעה לפורה אמרה אוי לנשותיהן של אלו אם הם נזקקים לנבואה, שיהיו פורשין מנשוחיהן כדרך שפירש בעלי ממני, ומשם ידעה מרים והגידה לאהרן. ומה מרים שלא נתכוונה לגנוחו, כך נענשה, ק"ו למספר בגנותו של חבירו (שם ושם): האשה הכשית. מניד שהכל מודים ביפיה כשם שהכל מודים בשחרותו של כושי (שם ושם): בושית. בנימטריא יפת מראה (תנחומא שם): על אדות האשה. על אודות גירושיה (שם): כי אשה כשית לכח. מה ת"ל. אלא יש לר אשה נאה ביפיה ואינה נאה במעשיה, במעשיה ולא ביפיה, אבל זאת נאה בכל (שם): האשה הבשית. על שם נויה נקראת כושית, כאדם הקורא את בנו נאה כושי כדי

Tent of Meeting, and because of that, Moses should withdraw from them the spirit that enabled them to become prophets. Moses refused, saying, "Would that the entire people of HASHEM could be prophets . . . . "

33. מָבָה רָבָה מְאִד — A very mighty blow. The instigators of the people's complaint (v. 4) died immediately; the rest of the nation ate the birds for a month (Ramban, v. 19). Before inflicting the death penalty, God demonstrated that He

could easily provide more than enough meat to satisfy anyone (Chizkuni).

12.

## Moses' uniqueness is challenged and affirmed.

Since Moses had to be ready to hear God's word at any moment, he had to be ritually pure at all times, which meant that he had to refrain from marital relations with his wife Zipporah. This intimate matter remained their private affair,

<sup>32</sup> The people rose up all that day and all the night and all the next day and gathered up the quail — the one with the least gathered in ten chomers — and they spread them out all around the camp. <sup>33</sup> The meat was still between their teeth, not yet chewed, when the wrath of HASHEM flared against the people, and HASHEM struck a very mighty blow against the people. <sup>34</sup> He named that place Kibroth-hattaavah, because there they buried the people who had been craving.

Moses' Uniqueness is Challenged and

I Miriam and Aaron spoke against Moses regarding the Cushite woman he had married, for he had married a Cushite woman. <sup>2</sup> They said, "Was it only to Moses that HASHEM spoke?" Did He not speak to us, as well?" And HASHEM heard. <sup>3</sup> Now the man Moses was exceedingly humble, more than any person on the face of the earth!

35 From Kibroth-hattaavah the people journeyed to Hazeroth, and they remained in Hazeroth

A HASHEM said suddenly to Moses, to Aaron, and to Miriam, "You three, go out to the Tent of Meeting." And the three of them went out. 5 HASHEM descended in a pillar of cloud and stood at the entrance to the Tent, and He summoned Aaron and Miriam; the two of them went out. 6 He said, "Hear now My words. If there shall be prophets among you, in a vision shall I, HASHEM, make Myself known to him; in a dream shall I speak with him. 7 Not so is My servant Moses;

until Miriam learned of it from a chance remark by Zipporah. Not realizing that God had instructed Moses to do so, and feeling that it was an unjustifiable affront to Zipporah, Miriam shared the news with Aaron, who agreed with her. They were critical of Moses, contending that since the two of them were also prophets, but were not required to withdraw from normal life, neither was Moses. God Himself appeared to them, to chastise them, and to testify that Moses' prophecy was of a higher order than anyone else's, and therefore he had to remain ritually pure at all times.

God punished Miriam for instigating this criticism of Moses, even though she did it out of a sincere desire to correct what she was convinced was his error, and she spoke out only privately to Aaron who shared her devotion to Moses. Thus her own mistake became an eternal teaching to the Jewish people of the gravity of the sin of slander (see Ramban to Deuteronomy 24:9).

- 1. הָּאַשָּה הַּבְּשִׁית The Cushite [lit., Ethiopian] woman. Zipporah was from Midian, not Ethiopia. The description of her as a Cushite was a euphemistic reference to her great beauty. It is common in Scripture and Talmudic literature to attach a derogatory epithet to a loved one in order to prevent an אַיִין הַרָּע, evil eye, i.e., envy. The numerical value of מּנִישִּיח פֿין, beautiful in appearance. The term is repeated later in the verse to suggest that her physical beauty was matched by her character (Rashi).
- **3. עְנִוּ מְאִד** Exceedingly humble. Moses was so humble that it was unthinkable to accuse him of considering himself superior to other prophets (Ibn Ezra).

Because of his humility, Moses would never have defended himself against the charge; therefore, God had to intervene. According to one view in Sifre, Miriam and Aaron had confronted Moses with their criticism, but, in his humility, he did not respond (Ramban; Or HaChaim).

The Torah's characterization of Moses as being humble sheds light on the nature of true humility. It is commonly assumed that humble people are afraid to speak up or assert

their authority. This surely does not apply to the most humble man on the face of the earth — Moses did not hesitate to confront Pharaoh or castigate the entire nation of Israel; his humility did not deter him from doing what was proper, even if it was unpopular or dangerous. Rather, humility refers to someone's personal assessment of himself. He may feel humble that he has not achieved his potential, or that, even if he has, his greater innate ability puts greater responsibility on him, and no one has a right to feel haughty merely for doing what one is obligated to do.

4. באָהָה — Suddenly. The suddenness of God's command was part of the demonstration of Moses' uniqueness. Moses was always prepared for prophecy, but Miriam and Aaron — who had been critical of Moses for discontinuing family life — now had to hurry to purify themselves before they could appear before God, because they had had relations with their spouses and not yet immersed themselves in a mikveh. Then, God summoned Aaron and Miriam to come without Moses (v. 5), so that he would not hear himself being praised profusely or so that he not hear Aaron being rebuked (Rashi).

Haamek Davar comments that Aaron and Miriam were told to leave the Tabernacle and go to the Courtyard, to show them that only Moses was worthy of hearing God's word in the holiest of all places. This, too, was to demonstrate Moses' superiority.

**6-8.** God set forth the areas of uniqueness of Moses' prophecy. The following is a cross-section of several commentaries: Other prophets receive God's word in a vision or dream that lacks clarity, or when they are in a trance, so that their physicality cannot interfere with the spiritual nature of the message, but Moses' vision is like something seen through a clear lens and is given him when he is fully conscious. He is like a trusted member of a royal household, who is free to enter the palace at will. Unlike other prophets who are shown visions that they must interpret on their own — such as Zechariah's candelabrum (Zechaniah 4:5) or

הְּבָּל־בֵּיתָי נֶאֱמֶן הָוּא: פֶּה אֶל־פֶּה אֲדַבְּר־בֹּוֹ וּמַרְאָהֹ וְלָא בְחִידֹת וּתְמֻנַת יהוֹה יַבִּיט וּמַדֹּוּעַ לְא יְרֵאעֶם יִּלְדַבֶּר בְּעַבְּדִי בְּמֹשֶׁה: וַיְּחַר־אָף יהוֹה בָּם וַיִּלֵך: וְהָעָנָן יַּהְנָּן הַבְּרְ בְּעַבְּדִי בְּמֹשֶׁה: וַיְּחַר־אָף יהוֹה בָּם וַיִּלֵך: וְהָעָנָן יַּהְנָּח מְרִיָם מְצֹרַעַת בַּשָּׁלֶג וַיְּפֶּן אַהֲרֶן יֹּא אֶל־מִיְיָם וְהִבָּה מְצֹרֵעַת: וַיִּאמֶר אֲהָרֹן אֶל־מֹשֶׁה בְּי אַל־נָא תָשֵׁת עָלֵינוּ חַשָּׁאת אֲשֶׁר בְּצֵאתוֹ מֵרֶחֶם אִמֹּוֹ יִּ חָטָאנוּ: אַל־נָא תְהָי כַּמֶּת אֲשֶׁר בְּצֵאתוֹ מֵרֶחֶם אִמֹּוֹ יִיִּצְעַק מֹשֶׁה אֶל־יהוֹה לֵאמֶר אֵל נֵא רְבִּי בְשָּׁרְוּ: וַיִּצְעַק מֹשֶׁה אֶל־יהוֹה לֵאמֶר אֵל נֵא רְבָּבְא נָא לָה: רְפֵּא נָא לָה:

יר וַנּאֹמֶר יהוֹה אֶל־מֹשֶׁה וְאָבִיהָ יָרָק יָרַקּ בְּפָּנֶּיהָ הַלְּא תַּבָּלֵם שִׁבְעַת יָמִים תִּפָּגֵר שִׁבְעַת יָמִים מִחְוּץ לַמַּחֲנֶה יוּ וְאָחַר תֵּאָסֵף: וַתִּפָּגַר מִרְיָם מִחְוּץ לַמַּחֲנֶה שִׁבְעַת יָמִים מּן וְהָעָם לְא נָסַע עַד הֵאָסֵף מִרְיָם: וְאַחַר נְסְעִוּ הָעָם מְחָצֵרוֹת וַיַּחֲנִוּ בְּמִדְבֵּר פָּארָן: פּל״וּ פּטוּיִם. מהללא״ל סימן.

בָּכַל בֵּיתִי מִהֶּימֵן הוּא: חממלל עם מַמַלַל מַלֵּלנָא עמָה בְּחֵזוּ וַלָא בְחַרְוַן ודמות יקרא דיי מסתַכַּל ומא דין לַא דחלתון למללא בעבדי במשה: טותקיף רוגוא דיי בהון ואסתלק: יועננא אסתלק מעלוי משפנא והא מִרנַם חַוּרַא כָּתַלְנֵא וְאָתְפָּנִי אָהַרן לְוַת מַרַיַם והַא סגירת: יאואמר אהרו למשה בָּבַעוּ רְבּוֹנִי לַא בְעַן תְשַׁוּי עַלנא חובא דאטפשנא ודי סרחנא: יבלא בְעַן תַּתְרַחֶק דָּא מַבֶּינַנָא אַרֵי אַחתנא היא צַלִּי כִעָן עַל בִּסְרָא מִיתָא הָדֵין די בָה וִיתָּסֵי: יגוֹצֵלִי משֶה קַדָם ייֵ לְמַימֵר אֱלַהַא בָּבַעוּ אָסֵי בָעָן יַתַה: ידּוָאַמַר ייַ למשה ואלו אבוהה מנוף נויף בה הלא תתבלם שבעא יומין תסתגר שבעא יומין מַבַּרָא לְמַשַריתַא וּבתַר כּן תִּתְכָּנֵש: טוּוְאָסְתְּגַרַת מִרְיַם מַבַּרַא לְמַשַּרִיתַא שבעא יומין ועמא לא נטל עד דאתפגשת מרים: שובתר כן נטלו צַפַארות וּשָׁרוֹ בַּמַדְבַּרָא דְפַארָן:

י"בס

(ח) פה אל פה. אמרתי לו לפרוש מן האשה והיכן אמרתי לו, בסיני. לך אמור להם שובו לכם לאהליכם ואתה פה עמוד עמדי (דברים ה:כז־כת: ספרי שם: תנחומא שס): ומראה ולא בחידות. ומרחה זה מרחה דבור, שחני מפרש לו דבורי במראית פנים שבו ואיני סותמו לו בחידות, כענין שנאמר ליחזהאל חוד חידה וגו' (יחזקאל יז:ב). יכול מראה שכינה, ת"ל לא תוכל לראות את פני (ספרי שם; תנחומא שם): ותמנת ה' יביט. זה מראה אחורים כענין שנאמר וראית את אחורי (שם ושס): בעבדי במשה. אינו אומר בעבדי משה אלא בעבדי במשה, בעבדי אע"פ שאינו משה, במשה אפילו אינו עבדי כדאי הייחם לירא מפניו, וכל שכן שהוא עבדי. ועבד מלך מלך, היה לכם לומר אין המלך אוהבו חנם. ואם תאמרו איני מכיר כמעשיו, זו קשה מן הרחשונה (שם ושם): (ש) ויחר אף הי בם וילך. מחתר שהודיעם סרחונם גזר עליהם נדוי. ק"ו לבשר ודם שלא יכעום על חבירו עד שיודיענו סרחונו (ספרי קד; חנחומה שם): (י) והענן סר. וחחר כך והנה מרים מצרעת בשלג. משל למלך שאמר לפדגוג רדה את בני, אבל לא חרדנו עד שאלך מאללך, שרחמי עליו (ספרי קה; תנחומא שם): (יא) גואלגו. כתרגומו, לשון אויל: (יב) אל נא תהי. אחותנו זו: כמת. שהמנורש תשוב כמת, מה מת משמא בביאה אף מלורע מטמא בכיאה (שם ושם): אשך בצאתו מרחם אמו. אמנו היה לו לומר, אלא שכינה הכתוב. וכן חלי בשרנו היה לו לומר, אלא שכינה הכתוב. מאחר שילאה מרחם אמנו היא לנו כאילו נאכל חלי בשרנו כענין שנאמר כי אחינו בשרנו הוא (בראשית לז:כז) ולפי משמעו אף הוא נראה כן, אין ראוי לאח להניח את אחותו להיות כמת (ספרי שם ותנחומה שם): אשר בצאתו. מחחר שילה זה מרחם חמו של זה שיש כה בידו לעזור ואינו עוזרו, הרי נאכל חלי בשרו שאחיו בשרו הוא. דבר

אחר, אל נא תהי כמת, אם אינד רופאה בתפלה מי מסגירה ומי מטהרה. אני אי אפשר לראותה. שאני הרוב ואין הרוב רואה את הנגעים, וכהו אחר אין בעולם. וזהו חשר בנחתו מרחם חמו (שם ושם): (יג) אל נא רפא נא לה. כח הכחוב ללמדר דכך אכז. שהשואל דבר מחברו לריך לומר שנים או שלשה דברי חחנונים ואחר כך יבקש שאלותיו (שם ושם): לאמר. מה ת"ל, אמר לו השיבני אם אתה מרפא אותה אם לאו, עד שהשיבו ואביה ירק ירק וגו' (שם ושם). רבי אלעזר בן עזריה אומר, בארבעה מקומות בקש משה מלפני הקב"ה להשיבו אם יעשה שאלוחיו אם לאו. כיולא בו וידבר משה לפני ה' לאמר וגו' (שמות ו:יב). מה ת"ל לאמר. השיבני אם גואלם אתה אם לאו, עד שהשיבו עתה תראה וגו' (שם א). כיולא בו וידבר משה אל ה' לאמר יפקד ה' אלהי הרוחוח לכל בשר (להלן כז:טו־טז) השיבו קח לך (שם יח). כיולא בו ואתחנן אל ה' בעת ההיא לאמר (דברים ג:כג) השיבו רב לך (שם כו: ספרי שם): רפא נא לה. מפני מה לא האריך משה בחפלה, שלא יהיו ישראל אומרים אחותו עומדת בלרה והוא עומד ומרבה בתפלה. [דבר אחר, שלא יאמרו ישראל בשביל אחותו הוא מאריך בתפלה אבל בשבילנו אינו מאריך בתפלה! (שם): (יד) ואביה ירק ירק בפניה. ואם אכיה הראה לה פנים זועפות הלא תכלם שבעת ימים, ק"ו לשכינה י"ד יום, אלא דיו לכא מן הדין להיות כנדון, לפיכך אף בנזיפתי תסגר שבעת ימים (ספרי קו; כ"ק כה.): ואחר תאסף. אומר אני, כל האסיפות האמורות במלורטים על שם שהוא משולח מחוז למחנה, וכשהוא נרפא נאסף אל המחנה, כחובה בו אסיפה לשון הכנסה: (טו) והעם לא גסע. זה הכבוד חלק לה המקום בשביל שעה אחת שנחעכבה למשה כשהושלך ליאור, שנאמר ותחלב אחותו מרחוק וגו' (שמות ב:ד; ספרי שם; סוטה ט:): in My entire house he is the trusted one. <sup>8</sup> Mouth to mouth do I speak to him, in a clear vision and not in riddles, at the image of HASHEM does he gaze. Why did you not fear to speak against My servant Moses?"

- <sup>9</sup> The wrath of HASHEM flared up against them, and He left.
- <sup>10</sup> The cloud had departed from atop the Tent, and behold! Miriam was afflicted with tzaraas, like snow! Aaron turned to Miriam and behold! she was afflicted with tzaraas.
- <sup>11</sup> Aaron said to Moses, "I beg you, my lord, do not cast a sin upon us, for we have been foolish and we have sinned. <sup>12</sup> Let her not be like a corpse, like one who leaves his mother's womb with half his flesh having been consumed!"
  - 13 Moses cried out to HASHEM, saying, "Please, HASHEM, heal her now."

Miriam is Quarantined <sup>14</sup> HASHEM said to Moses, "Were her father to spit in her face, would she not be humiliated for seven days? Let her be quarantined outside the camp for seven days, and then she may be brought in." <sup>15</sup> So Miriam was quarantined outside the camp for seven days, and the people did not journey until Miriam was brought in. <sup>16</sup> Then the people journeyed from Hazeroth, and they encamped in the Wilderness of Paran.

THE HAFTARAH FOR BEHA'ALOSCHA APPEARS ON PAGE 1182.

Daniel's four beasts (Daniel ch. 7) — Moses receives a direct verbal message from God's mouth, as it were, and gazes at the image of HASHEM, in the sense given in Exodus 33:23.

- 9. ייִחריאָף ה' The wrath of Hashem flared up. He was angered by their failure to express regret immediately (Sforno). God's abrupt departure was a signal that Aaron and Miriam had been placed in יוֹד, a ban. Before imposing the ban, however, God had informed them of the gravity of their sin; surely, therefore, a human being should not express his anger at someone before telling him of his grievance (Rashi).
- 10. מְצְרָשָת Afflicted with tzaraas. Tzaraas is the Divinely imposed skin condition, often confused with leprosy, that is described in Leviticus 13; see notes there. The Sages teach that it is a punishment for such sins as slander, which explains why Miriam was now afflicted with it.

Only Miriam was afflicted because she had instigated the criticism of Moses. If she was punished even though her intention was not to demean Moses, surely people should beware of truly speaking ill of anyone (Rashi, v. 1).

12. הְּמֶּם – Like a corpse. Someone with tzaraas is regarded as a dead person (Rashi). Aaron said, "In the normal course of events, only death separates brothers and sisters, but the laws of tzaraas (Leviticus 13:46) force us to separate ourselves from Miriam while she is alive" (Sifre Zuta).

Aaron went on to say that since they were brothers and sister, the affliction of her flesh was tantamount to their own.

It was as if Moses and Aaron, who were born from the same womb as Miriam, had half their own flesh eaten away (Rashi).

- 14. . . . וְאַבּיהָ Were her father . . . Miriam's tzaraas was healed in immediate response to Moses' prayer, but because she had suffered God's rebuke, she had to remain in quarantine for a week, as if her father had humiliated her publicly. She did not have to go through the normal purification process of a metzora, either because God had decreed that she could return to the camp unconditionally after seven days, or because one does not get the formal status of metzora unless a Kohen declares the affliction to be tzaraas, and this had not happened (Or HaChaim).
- 15. הְשָׁם לֹא נְסְע.— And the people did not journey. Although the cloud had lifted (v.10), they did not journey, because it was the people's decision to honor Miriam by waiting for her return (Or HaChaim).
- 16. בְּמִרְכֵּר פְּאָרָן In the Wildemess of Paran. They were already in Paran (10:12), but their next resting place, Kadesh Barnea (13:26), was still in the same wilderness (Ramban).
- בּפּרייו מסוקים. מהללאייל סימן. פּשּ This Masoretic note means: There are 136 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic מהללא״ל.

The mnemonic refers to the praise of God, which is a natural outcome of the revelation of God's Presence. The Menorah testified to God's Presence among Israel, as did the Clouds of Glory, which are described in the Sidrah (R' David Felnstein).

## אונקלום

אומליל יי עם משה למימר: בשלח לה גבריו ויאללון ית ארעא דכנעו די אנא יהב לבני ישראל גברא חד גברא חד לשבטא דאבהתוהי תשלחוו כל רבא דבהוו: גושלח יתהוו משה ממדברא דפארן על מימרא דיי כלהון גבריו בני ישראל אנוז: רוֹאליו שמהתהוו לשבטא דראובן שמוע בר זכור: ה לשבטא דשמעון שפט בר חורי: ילשבטא דיהודה בַּלב בּר יפנה: ולשבטא דיששכר יגאל בר יוסף: חלשבטא דאפרים הושע בר נוז: טלשבטא דבנימו פלטי בר רפוא: ילשבטא דזבולו גדיאל בר סודי: יא לשבטא דיוסף לשבטא דמנשה גדי בר סוסי: יב לשבטא דדו עמיאל בר גמלי: יגלשבטא דאשר סתור בר מיכאל: יר לשבטא דנפתלי נחבי בר וַפְסִי: טוּ לשַבְטַא דְגַד גָאוּאַל בַּר מבי: טואלין שמהת גבריא די שלח משה לאַללא ית ארעא וקרא משה להושע בַּר נוּן יַהושע: ייוּשלַח יַתָהון משה לאַלַלא יַת אַרעא דכנען נאַמַר להון סקו דא בדרומא ותסקוז לטורא: יחות חזון ית ארעא מא היא וית עמא הי דיתב עלה התקיף הוא אם חלש הזער הוא אם סגי: יטומא ארעא די הוא יתב

## פרשת שלח

אַב וַיִּדַבֵּר יהוָה אֵל־מֹשֵה לֵאמִר: שָׁלַח־לִּךְ אֲנַשִּׁים וַיַּתְרוֹ זנ את־אַרץ כָּנַען אַשֶּר־אַנִי נֹתָן לְבָנֵי יִשְׂרַאַל אַיש אחד ג איש אחר למַטָּה אָבתַיוֹ תִשְלַחוֹ כַּל נַשִּיא בָהָם: וַיִשְלַח אתָם משֶה מִמִּרְבֵּר פָּארָן עַל־פִּי יהוה כִּלֵם אַנַשׁים ראשי בני־ישראל המה: ואלה שמותם למטה ראובן הו שמוע בו־וכור: למשה שמעון שפט בו־חורי: למשה י יהוּדָה כַּלֶב בַּן־יִפְנַה: לְמַטֵּה יָשַשׁבֶּר יִגָאַל בַּן־יוֹסֵף: חים לְמַטָּה אֶפְרָים הוֹשֵעַ בִּן־נִוּן: לִמַטֵּה בִנִימִן פַּלִטִי בַּן־ ייא רפוא: למטה זבולן גַּדִּיאֵל בַּן־סוֹדֵי: לַמַטָה יוֹסֵף לְמַטָּה יב־יג מְנַשֵּׁה גַּדִי בֶּן־סוּסֵי: לְמַשֵּׁה דֵׁן עַמִּיאֵל בֵּן־גַּמַלֵּי: לְמַשֹּׁה יי אַשַּׁר סָתָוּר בֶּן־מֵיכַאֵל: לְמַשָּה נַפַּתַּלִי נַחָבֵּי בֵּן־וַפְּסֵי: טרט למטה גד גאואל בן־מבי: אלה שמות האנשים אשר־ שלח משה לַתוּר אַת־הַאָרֵץ וַיִּקָרַא משה לְהוֹשֵעַ בְּן־ נון יהושע: וַיִּשְלַח אתַם משֶׁה לַתוּר אַת־אַרץ כָּנַעַן יי יַּח וַיָּאמֶר אַלֶהָם עַלָּוּ זָה בַּנְּגֵב וַעַלִּיתֵם אַת־הַהַר: וּרָאִיתַם יַּח וַיָּאמֶר אַלֶהָם עַלָּוּ אָת־הַאָרֵץ מַה־הָוא וָאָת־הַעָם הַיּשָׁב עַלֵּיהַ הַחַזַק הוּא יש הַרפָּה הַמַעַט הוא אָם־רָב: ומַה הַאַרץ אַשר־הוא ישב

שכמקרא לשון חשיכות, ואוחה שטה כשרים היו (תנחומא ד): (טז) ויקרא משה להושע וגוי. נחפלל פליו יה יושיטך מעלה מרגלים (סוטה שם; תנחומא ו): להושע וגוי. נחפלל פליו יה יושיטך מעלה מרגלים (סוטה שם; תנחומא ו): (יז) עלו זה בגגב. הוא היה הסטולת של ארן ישראל, שכן דרך התגרים מראין את הפסולת מחלה ואח"כ מראין את השכת (תנחומא שם): (יז) את הארץ מה היא. יש ארן מגדלת גבורים ויש ארן מגדלת חלשים, יש מגדלת אוכלוסין ויש ממעטת אוכלוסין (שם): החזק הוא הרפה. סימן מסר להם, אם כפרזים יושבין חזקים הם, שסומכין על גבורתם, ואם כערים כלורות הם יושבין חלשים הם (שם):

(ב) שלח לך אגשים. למה נסמכה פרשת מרגלים לפרשת מרים לפי שלקחה על עסקי דבה שדבכה באחיה ורשעים הללו ראו ולא לקחו מוסר (מנסומא ה): שלח לך. לדעסך, אני איני מלוה לך, אם מרלה שלח. לפי שבאו ישראל ואמרו נשלחה אנשים לפניט (דברים א:כב) כמה שנאמר ומקרבון אלי כלכם וגו' (שם) ומשה נמלך בשכינה, אמר, אני אמרחי להם שהיא טובה, שנאמר אעלה אחכם מעני מלרים וגו' (שמות ג:יז) חייהם שאני נותן להם מקום לטטות בדברי המרגלים למטן לא יירשוה (מנסומא שם: סוטה לד:): (ג) על פי הי. ברשוחו. שלא טכב על ידו: בולם אגשים. כל אנשים.

#### **PARASHAS SHELACH**

#### 13.

1-15. The command to send meraglim/spies. As the nation stood at the threshold of *Eretz Yisrael* and *Moses* told them that it was time for them to conquer it (*Deuteronomy* 1:21), a pivotal incident took place. Twelve of the truly great leaders of the nation, one from each tribe, went to survey the Land — and came back with a report that demoralized the people and caused them to lose faith in their ability to occupy their Divinely ordained inheritance. As a result, the entire generation was condemned to death in the Wilderness and Israel's entry into the Land was delayed for nearly thirtynine years.

The affair of the spies presents many questions, among them: Why was it necessary to send spies, as if God's promise was not sufficient? After the disastrous outcome of this mission, why did Moses and Joshua themselves send similar expeditions (21:32; Joshua 2:1)? Why did God allow Moses to send spies? If Moses was in favor of the stratagem, why did he blame the people for having made the request (Deuteronomy 1:22)? Since Moses gave the spies a detailed list of questions about the Land, why were they condemned for telling the truth as they perceived it? Many years later in the Book of Deuteronomy, Moses himself gave equally frightening pictures of the awesome power of the Canaanite nations that were waiting to fight the Jews; why, then, were the spies punished for saying essentially the same thing? Such questions will be discussed in the notes below.

The chapter of the spies follows immediately after the incident of Miriam's criticism of Moses and her punishment

## PARASHAS SHELACH

13 The Command to Send Spies to

Yisrael

ASHEM spoke to Moses, saying, 2 "Send forth men, if you please, and let them spy out the I and of Canaan that I give to the Children of Israel; one man each from his father's tribe shall you send, every one a leader among them." 3 Moses sent them forth from the Wildemess of Paran at HASHEM's command; they were all distinguished men; heads of the Children of Israel Eretz were theu.

<sup>4</sup> These are their names; For the tribe of Reuben. Shammua son of Zaccur. <sup>5</sup> For the tribe of Simeon. Shaphat son of Hori. 6 For the tribe of Judah, Caleb son of Jephunneh. 7 For the tribe of Issachar. Yigal son of Joseph. <sup>8</sup> For the tribe of Ephraim. Hoshea son of Nun. <sup>9</sup> For the tribe of Beniamin. Palti son of Raphu. 10 For the tribe of Zebulun, Gaddiel son of Sodi. 11 For the tribe of Joseph for the tribe of Manasseh. Gaddi son of Susi. 12 For the tribe of Dan, Ammiel son of Gemalli. 13 For the tribe of Asher. Sethur son of Michael. 14 For the tribe of Naphtali, Nahbi son of Vophsi. 15 For the tribe of Gad. Geuel son of Machi.

Moses Praus for Joshua

16 These are the names of the men whom Moses sent to spu out the Land. Moses called Hoshea son of Nun "Joshua."

<sup>17</sup> Moses sent them to spu out the Land of Canaan, and he said to them. "Ascend here in the south and climb the mountain, 16 See the Land — how is it? and the people that dwells in it — is it strong or weak? is it few or numerous? 19 And how is the Land in which it dwells —

for it. Although the spying mission took place shortly after her experience had taught the nation the gravity of malicious gossip, nevertheless, the wicked spies did not learn their lesson and were not deterred from slandering the Land (Rashi).

2. שלח־לך — Send . . . if you please [lit., for yourself]. The implication is that God gave Moses permission to send spies. but left the decision up to him. In Deuteronomy 1:21-23, the Torah provides further information on the sequence of events leading up to the mission. As explained by the Sages and Rashi in both chapters, the people came to Moses and asked him to dispatch spies to reconnoiter Canaan and report to them. Moses consulted God, Who said, "I have told them the Land is good. [But since they question Me], I will let them test My veracity, at the risk of being misled and losing their chance to enter the Land." Although Moses apparently approved the demand, he actually hoped that his agreement would dissuade the people from pressing their request. The Sages offer a parable: Someone wants to buy a donkey, but says that he must first test it. The seller enthusiastically agrees. "May I take it to both mountains and valleys?" "Of course!" Seeing that the seller is so confident of his animal's prowess, the buyer decides he has nothing to fear and forgoes the test. He buys the donkey and is very satisfied. So. too, Moses thought that his willingness to let the people have their way would convince them that they had nothing to fear. He was mistaken; they wanted to hear about the Land from their peers. So he sent the spies.

בל נשיא בהם — Every one a leader among them. These were not the ones listed in 1:5-15. Here Moses chose highly respected leaders, as is indicated by the inclusion of such great men as Joshua and Caleb. Given the potential for harm inherent in the mission, God wanted all the tribes to be

equally represented, so that all would share the blame in the event of failure. And He wanted the spies to be distinguished people, so that, like Joshua and Caleb, they would be capable of resisting any inclination to misinterpret the information they gleaned during their mission. Rashi notes that the description of the spies in verse 3 as אַנְשִים, distinguished men, indicates that when they began their mission, all of them were still righteous.

4-15. The tribes are listed in the order of the personal greatness of the spies (Ramban). That Caleb is listed third and Joshua fifth implies that two spies were greater than either of them, and is eloquent testimony to the stature of the group.

The Levites were not represented because the tribe of Levi was not to receive a share of the Land (Daas Zekeinim).

11. משה מנשה - For the tribe of Joseph for the tribe of Manasseh. Only Manasseh, not Ephraim, is specifically identified with Joseph because the representative of Manasseh was more similar to his ancestor Joseph than was the one of Ephraim (Joshua). Just as Joseph reported gossip against his brothers, so Gaddi of Manasseh reported slander against Eretz Yisrael (Rashi in Pardes).

16. Moses prays for Joshua. Moses added the letter ' to Hoshea's name, so that his name would begin with the letters of God's Name [יַרה]. The Hebrew name Yehoshua means, God save or God will save, which signifies that Moses prayed, "May God save you [Joshua] from the conspiracy of the spies" (Rashi). This intimates that even before the mission began Moses suspected that it would end disastrously; nevertheless, he permitted them to go, because the people wanted it and God does not deny people their freedom of

Why did Moses pray only for Joshua - was it favoritism

בַה הַטבא הָיא אָם בּישא וּמא קרויא די הוא יתב בהן הבפצחיו אם בכרפיז: נומא אַרעָא הַעָתִירָא היא אם מספנא כּוּמָא הַאִית בַה אילנין אם לא ותתקפון וֹתִסְבוּן מֵאָבָּא דְאַרְעָא וִיוֹמֵיַא יוֹמֵי בְּבּוֹרֵי עַנְבִין: כאוסליקו ואלילו ית אַרעַא ממַדבּרַא דצין עד רחוב למטי חַמַת: כבּוּסליקוּ בדרומא ואתא עד חברון ותמן אחימן ששי ותלמי בני גבַּרַיָּא וַחַברוון שבע שניו אתבּניאת קַרָם טַנֶס דמצרים: בואתו עד נחלא דאתכלא וקצו מתמז עוברתא ואתכל עַנְבִין חַד וּנְטַלוֹהִי בַאַרִיחַא בּתרין וּמן רמוניא ומן תאניא: כד לאתרא ההוא קרא נַחַלָּא דאַתַּכַּלַא עַל עסק אַתכּלא די קצו מתַמון בְנִי ישְרָאֵל: כהותבוּ מלאַלַלא יַת אַרעא מסוף אַרבּעין יומין: כּוּנַאַזַלוּ נַאַתוֹ לְנַת משה וּלְנַת אַהַרוַ וּלות כּל כּנשתא דבני ישראל למַדְבָּרָא דְפָּארֶן לְרְקֵם וַאֲתִיבוּ יַתְהוּן פתגמא וית כל כנשתא ואחזיאנון ית אָבָא דָאַרָעָא: כּוּנְאָשָׁתַעִיאוּ לֵה נַאָמַרוּ אַתינא לאַרעא די שלחתנא ואף בּ בָּהַנָּה הָהָשָּר־הָנִּא אִם־רָעָה וּמָה הֶעָרִים אֲשָׁר־הוּא יוֹשָׁב
בּ בָּהַנָּה הַבְּמְּבְצָרִים וּמָה הָאָרֶץ הַשְּׁמֵנָּה הָוֹא
אִם־רָזָּה הַבְּשִׁר־בָּה עֵץ אִם־אַין וְהִיְחָיַקּהָט וּלְקַחְּהָט וּלְקַחְּהָט וּלְקַחְּהָט וּמָה בְּמִּבְצָרִים וּמָה בְּמִּבְצָרִים וּמָה בְּמָבְצָרִים וּמְּבְרִי בְּנָבִים וּמְּבְרִי בְּנָבִים וּמְּבְרִי בְּנָבְים וּמְּבְרִי בְּנָבְים וּמְּבְרִי בְּנָבְים וְמִּבְרִי עֲנָבִים וּמְרָי הָאָרָץ וְהַבְּלִי וְהָעְלְּוֹ תַּצְּבִים וְמִּרְ הָאָרָץ וְהַבְּלִי וְהָבְּבְּרִי בְּנְעִים וְמְּבְרִי וְשָׁבְּי וְתַּלְמֵי וְלִידִי הָעְבְּרִ בְּנְוֹ וְשָׁבְע שָׁנִים וְמְּרָבְיְ וְשָׁבְי וְתִּלְמִי וְתַלְמִי וְלִידִי הָאָנִים וּמְן־הָרְמִנְים וּמְן־הָרְמִנְּם וּמְן־הָרְמִנְים וּמְן־הָרְמִּנְים אָּחִיכְּן מִשְּׁרְ וְמָלְבִים וּמִן־הַתְּאֵנִים וּמִן־הַרְמִּצְיִם וּמְן־הָרְמִנְים וּמִן־הַתְּאֵנִים וּמְן־הָתְּאַבְים אָּחִיכּוֹ אָשְׁרִי וְמָּבְרִים אָשְׁכְּוֹל עַלְ אִדְרוֹת הָאֶשְׁכִּוֹל עַנְי וְשְׁרָאֵלְים בְּבִּי וְשְׁרָאֵלְי מָשְׁר וְמָלְיתְנִים וְמִוֹים וּמְוֹרָת הָאָל־בְּתְנִים וְמִּלְרָתְנִי מְשָׁבְּי וְיִשְׁרָאֵל אֶל־מִישְׁבּוֹ מְתְּוֹר הָאָבְרָץ מִשְּץ בִּוֹ וְשָּבְעִים וְוֹם בְּבִר וְשָּבְעִים וְוֹם בְּבִּרְ מְשָׁרְ מְלָבְי וְיִבְּבְּת בְּנִייִישְׂרָאֵל אֶל־בְּתְבְּבִי וְשְּרָבְעִים אָמִים בְּבָר וְאָת־בְּבָּר הְאָלְבְי בְּבָּר וְמְשְׁר שְׁבְּבְר וְאָּת־בְּבְר וְאָבְרִי וְשְּבְּבְי הְאָבְר הְבָּבְיי הְאָבְר וְבְּבְר וְאָבְרִי וְאָבְרְי הָאָבְר הְבָּבְר וְיִבְּי הְאָבְר הְבָּבְר וְאָבְר וְבְּבְר וְאָבְיים אָּבּר וְאָבְר וְבְּבְר וְיִבְּבְי הְשָּבְּר הְבְּבְר וְבְּיִבְיים בְּבְּר וְיִישְׁב בְּיִי וְשְּבְבִי וְשְּבְּבְי הְשְּבְּבְיים בְּבְּיִי הְאָבְים בּיּבְיי הְשָּבְיי בְיּבְיְים בְּיִים בְּבְּי וְשְׁבְּבְיי הְאָבְר בְּבְיים בְּבְיי הְשָּבְיים בְּבְיי הְאָבְיר הְאָבְיּים בְּבְייִים בְּבְּבְיים בְּבְּיוֹ בְּיִבְּיְים בְּבְייִים בְּעִים בְּבְייִים בְּיִים בְּבְיר הְעָּבְיים בְּבְייִים בְּבְייִים בְּבְייִים בְּבְייִים בְּבְיים בְּבְייִים בְּבְייִים בְּבְייִים בְּבְּיִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְיים בְּבְּבְיוּים בְּבְּבְיים בְּבְיּבְיים בְּיִים בְּיוּבְיּבְיים בּיוֹים בְּבְיים בְּבְיים בְּבְי

שנאמר כגן ה' כארן מלרים (בראשית יג:י) ולוען היא המעולה שבארן מלרים, ששם מושב המלכים, שנחמר כי היו בלוטן שריו (ישעיה ל:ד) והיחה חברון טובה ממנה שבעה חלקים (סוטה שם): (כג) זמורה. שוכת גפו, ואשכול של ענבים חלוי כה: וישאחו במוט בשנים. ממשמע שנא' וישאוהו במוט איני יודע שהוא בשנים, מה ח"ל בשנים, בשני מוטוח. הא כילד, שמונה נטלו אשכול, אחד נטל תאנה ואחד רמון. יהושע וכלב לא נשלו כלום. לפי שכל עלמם להוליא דבה נתכוונו. כשם שפריה משונה כך עמה משונה. ואם חפן אחה לידע כמה משאוי אחד מהם לא ולמד מאבנים שהקימו בגלגל, הרימו להם איש אבן אחת [מן הירדן] על שכמו (יהושע ד:ה) והקימוה בגלגל, ושקלום רבוחינו משקל כל אחת ארבעים סאה, וגמירי, סונא דמידלי אינש על כחפיה אינו אלא שליש משאוי ממשאוי שמסייעיו אותו להכים (שם לד.): (כה) וישבו מתור הארץ מקץ ארבעים יום. והלא ארבע מאות פרסה על ארבע מאות פרסה היא ומהלך אדם בינוני עשרה פרסאות ליום. הרי מהלך ארבעים יום מו המזרח למערב. והם הלכו ארכה ורחבה. אלא שגלוי לפני הקב"ה שיגזור עליהם יום לשנה קלר לפניהם את הדרך (תנחומא ח): (בו) וילבו ויבאו. מהו וילכו. להקיש הליכתן לביחתן מה ביחתן בעלה רעה חף הליכתו בעלה רעה (סוטה לה.): וישיבו אתם דבר. את משה ואת אהרו:

for his foremost disciple? *Targum Yonasan* renders, "When Moses saw the humility of Joshua ..." This implies that Moses felt the need to single out Joshua because his humility could make him susceptible to the persuasion of his fellow spies.

According to *Gur Aryeh*, the reason the blessing was needed was that if Joshua were to sin, it would be a reflection on Moses as well, because people would say that he must have absorbed such lack of faith from his teacher. Far from a display of vanity on Moses' part, this was essential to his role as God's prophet, for if the people were to lose faith in him, they might question the Torah itself, which they had received through him.

(יט) הבמחנים. תרגומו הנפלחין, כרכין פלוחין ופחוחין מחין חומה: הטובה היא. כמעיינות ותהומות טוכים וכריחים (דכרים ח:ז): (ב) היש בה עץ. חם יש בהם אדם כשר שיגין עליהם בזכותו (ב"ב טו.): בכורי ענבים. ימים שהעובים מחכשלין כככור: (כא) ממדבר צין עד רחב לבא חמת. הלכו כגכוליה כחורך וברוחב כמין גא"ם. הלכו רוח גבול דרומי ממקלוע מזרח עד מקלוע מערב, כמו שלוה משה עלו זה בנגב (לעיל פסוק יז) דרך גבול (שפח דרומיח של ארץ ישראל לכו, והוא ממדבר לין שהוא במקלוע] דרומית מזרחית עד הים, שהים הוא גבול מערבי, ומשם חזרו והלכו כל גבול מערבי על שפח הים עד לבח חמח שהוח אלל הר ההר במהלוע מערבית לפונית. כמו שמפורש בגבולות הארז בפרשת אלה מסעי (להלן לד:ז): (כב) ויבא עד חברון. כלב לבדו הלך שם ונשחמח על קברי אבות שלא יהא ניסת לתבריו להיות בעלתם. וכן הוא אומר ולו אתן את הארג אשר דרך בה (דברים א:לו) וכחיב ויחנו לכלב את חברון (שופטים א:כ; סוטה שם: שבע שנים נבנתה. אפשר שבנה חם את חברון לכנען בנו ההטן הודם שיבנה את לוטן למלרים בנו הגדול. אלא שהיחה מבונה בכל טוב של אחד משבטה בלוטן. ובא להודיטך שבתה של ארץ ישראל, שאין לך טרשין בארץ ישראל יותר מחברון, לפיכך הקלוה לקברות מתים, ואין לך מעולה בכל הארלות כמלרים.

Moses recognized the difference in personality between Joshua and Caleb. When the spies discussed their intentions during the mission, Caleb would be reticent in order to know their plans and better be able to defend Moses later (v. 30). Because Caleb would not let his fellow spies know that his faith was still strong, he would not be in danger and needed no blessing. But Joshua would speak up and oppose the spies — and this put him in danger that they might harm him. Therefore, Moses prayed for him (Chofetz Chaim).

**18-20.** Moses asked the spies to look closely into the nature of the Land and its inhabitants. The climate and terrain of some lands are conducive to healthy, vigorous people, while other countries tend to enfeeble their inhabitants (*Rashi*).

is it good or is it bad? And how are the cities in which it dwells — are they open or are they fortified?  $^{20}$  And how is the land — is it fertile or is it lean? are there trees in it or not? You shall strengthen yourselves and take from the fruit of the Land." The days were the season of the first ripe grapes.

<sup>21</sup> They ascended and spied out the Land, from the Wilderness of Zin to the expanse at the approach to Hamath. <sup>22</sup> They ascended in the south and he arrived at Hebron, where there were Ahiman, Sheshai, and Talmai, the offspring of the giant. Hebron had been built seven years before Zoan of Egypt. <sup>23</sup> They arrived at the Valley of Eshcol and cut from there a vine with one cluster of grapes, and bore it on a double pole, and of the pomegranates and of the figs. <sup>24</sup> They named that place the Valley of Eshcol because of the cluster that the Children of Israel cut from there.

<sup>25</sup> They returned from spying out the Land at the end of forty days. <sup>26</sup> They went and came to Moses and to Aaron and to the entire assembly of the Children of Israel, to the Wildemess of Paran at Kadesh, and brought back the report to them and the entire assembly, and they showed them the fruit of the Land.

The Spies' Report

<sup>27</sup> They reported to him and said, "We arrived at the Land to which you sent us, and indeed

Then, Moses asked them to look into the nature of the people themselves. A country's conditions may be inhospitable, but the people may surmount the difficulties (Gur Aryeh). He asked, is it good or ... bad, i.e., does it have a reliable water supply and good air? Even if it is good, in the sense that with hard work it can provide a livelihood, is it fertile enough to produce abundant crops without disproportionate effort? According to Onkelos, Moses also inquired whether the Land was rich in the sense that it provided opportunities for commerce, even though it may not have been good for farming.

20. אָשְׁ־בָּה עֵץ — Are there trees in it? Rashi comments that Moses' reference to a tree was an allusion to a tzaddik, for he wanted the spies to learn if the Land had a righteous person in whose merit the inhabitants would be sheltered from attack

21. ממְּדְבֵּר־צְּוְ עֵּד־רְחבּ לְבֹּא חֲמָתְה — From the Wildemess of Zin to the expanse at the approach to Hamath. They traversed the entire Land, from south to north. According to Tevuos HaAretz, by R' Yehoseph Schwartz (a nineteenth-century geographer who devoted years to the study of Eretz Yisrael), "the Wilderness of Zin" is the southwestern shore of the Dead Sea, "Hamath" is the Syrian city of Hama, and the "expanse at the approach" is the Bekaa Valley.

22. יְּבְּרוֹן — They ascended... and he arrived at Hebron. The change from plural to singular implies that only one of them went to Hebron. It was Caleb; he went there to pray at the tomb of the Patriarchs, the Cave of Machpelah, for the strength to resist the conspiracy of his comrades (Rashi from Sotah 34b). According to Maharsha (ibid.), the Torah mentions the presence of the giants in Hebron because they were afraid of the superhuman people in the city. Caleb, however, risked the danger because he wanted to pray there.

That a man of Caleb's strong character found it necessary to do this testifies to the very strong temptation to see the negative aspects of the Land, even on the part of men of the spies' stature. That Joshua had no need to join Caleb in Hebron may have been because of Moses' prayer. Whenever Joshua contemplated the name Moses had given him, his faith was strengthened.

23. בְּמֵּישׁ בְּשְׁנָים — On a double pole. They carried the cluster of grapes on a bed of poles, two poles from north to south and another two supporting poles from east to west, so that there were a total of four poles, requiring eight men to carry them. One spy carried a huge fig and another carried a huge pomegranate, so that ten of them were bearing produce. [Ostensibly they were following Moses' instructions to bring back samples of the Land's produce] but their true intention was to show that the Land was abnormal and dangerous, as evidenced by its mutant fruit. For this reason, Joshua and Caleb did not participate in this enterprise (Rashi here and to Sotah 34a).

27-29. The spies' report. When the spies came back after their extensive forty-day tour of the Land, they should have reported to Moses, who had sent them; instead they made their comments in a loud public declaration. In view of the account in *Deuteronomy* that the entire people demanded raucously of Moses that he send a spying expedition, it is understandable why the report was made in such a public manner: The people had demanded the mission and they felt entitled to hear the results.

On the surface, the spies did nothing wrong in describing what they had seen. They had been sent to make their own observations and they could not be faulted for reporting the truth as they saw it. Indeed, at this point in their report one sees nothing that should have caused their brethren to despair — yet the result was such a vociferous outcry against God and Moses, that Caleb had difficulty in having his defense of Moses accepted.

Ramban comments that the key word in their report that revealed them to be lacking in faith was the word vak, but (v. 28). In a purely factual report, there was no need for such a qualifier; they should have continued to state the facts. By

\*רמסורה

1000 0

וד

עבדא חלב ודבש היא ודין אבה: רחל חוד אַרָי תַקיף עמא דיתב בארעא הי וקרניא כריכן רברבן לחדא ואף בני גַבַּרַיַּא חָזֵינַא תַמַן: כּטעמלקאה יתב בַאַרַע דרומא וחתאה ויבוסאה ואמוראה יתב בטורא וכנענאה יתב על ימא ועל כיף ירדנא: לואצית כלב ית עמא למשה ואמר מסק נסק ונירת יתה אַרֵי מִכּוּל נְכּוּל לַה: לא וגבריא די סליקו עמה אמרו לא נכול למיסק לות עמא אָרֵי תַקִּיף הוא מננא: לבואפּיקו שום ביש על אַרעא די אַלילו יַתַה לוַת בָּני ישראל למימר אַרעא די עברנא בה לאללא יתה ארעא מקטלת יתבהא היא וַכַל עַמַא די חַזינַא בגַּוָה אנשין דמשחן: לגותמן חזינא ית גבריא בני ענק מן גַבַּרַיַּא וַהַוִינָא בעיני נפשנא כּקמצין וכן הוינא בעיניהוו: אוארימת כל כנשתא ויהבו ית קלהון ובכו עמא בּליליא ההוא: כואתרעמו על משה ועל אהרו כל בני ישראל ואמרו להון כל כנשתא לוי דמיתנא באַרעא דמצרים או במדברא הדין לוי דמיתנא: גולמא יי מַעַל יַתַנַא לְאַרעַא הַדַא לְמִנְפַּל בְּחַרבַּא נשַנא וַטַפָּלַנַא יָהוֹן לִבְזַא הַלָא טַב לַנַא למתוב למצרים: נואמרו גבר לאחוהי נמני רישא ונתוב למצרים: הונפל משה ואַהרן על אפיהון קדם כל קהל כנשתא

הישב הישב הוא ווה־פָּרוָה: אֱפֶס כִּי־עַז הַעַם הַיּשֵׁב הוא ווה־פָּרוָה: אֱפֶס כִּי־עַז הַעָם הַיּשֵׁב בארץ והערים בַּצַרוֹת גַּדלת מאד וגַם־יִלְדֵי הַעַנַק בט ראינו שם: עמלק יושב בארץ הנגב והחתי והיבוסי והאמרי יושב בהר והכנעני יושב על־הים ועל יד ל הירדן: ויהס כלב את־העם אַל־משַה וַיֹּאמַר עַלְה נַעַלָה ֹ לא וירשנו אתה כייבול נובל לה: והאנשים אשריעלו עמו אַמְרוּ לָא נוּכַל לֵעָלָות אֵל־הַעָם כִּי־חַזֵק הָוּא לב מִמֱנוּ: וַיּצִיאוּ דְבַּת הַאָּרֵץ אֲשֶׁר תַרוּ אֹתַה אֵל־בָּנֵי ישראל לאמר הארץ אשר עברנו בה לתור אתה ארץ אבלת יושביה הוא וכל־הַעָם אַשר־רַאֵינוּ בתובה אַנְשֵׁי לג מְדוֹת: וָשֵׁם רָאִינוּ אֶת־הַנְּפִילֵים בְּנֵי עָנֵק מְן־הַנְּפָלֵים אַ וַנָּהָי בְעֵינֵינוּ כַּחֲגַבִּים וְכֵן הַיֵינוּ בְּעֵינֵיהֶם: וַתִּשַּׁא כַּל־ ב הַעַרָּה וַיַּתָנוּ אָת־קוֹלֵם וַיַּבְכַּוּ הַעַם בַּלַיַלָה הַהָּוּא: וַיִּלֹּנוּ על-משה ועל-אַהֶרוֹ כִּל בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וַיִּאמְרוֹ אֵלֶהֶם כַּל־ הַעֶּבָה לוּ־מֶּתָנוּ בָּאֶרֵץ מִצְרַיִם אֵוֹ בַּמִּדְבֵּר הַזָּה לוּ־מֵתָנוּ: ַ, וַלַמָה יהוֹה מַבִּיא אתַנוּ אַל־הַאַרֵץ הַזֹּאת לְנָפַּל בַּחַׁרֵב נָשֵינוּ וְטַפֵּנוּ יִהְיָוּ לָבֵוֹ הַלְּוֹא טֵוֹב לָנוּ שִׁוֹב מִצְרֵיִמַה: ּ וַיַּאמִרְוּ אֵישׁ אֵל־אָחֵיו נִתְּנֵה רָאשׁ וְנָשְׁוּבָה מִצְרֵיְמָה: הַנִיפֵּל משֵה וְאָהָרוֹ עַל־פִּנִיהֵם לְפְנֵי כַּל־קַהַל עַרַת

כן דרך כני אדס, הרולה לשתק אגודת אנשים אומר שי"ט (מ"א הם): (לא) חזק הוא ממגו. כביכול כלפי מעלה אמרו (סוטה שם): (לב) אובלת יושביה. בכל מקום ששברנו מלאנום קוברי מחים. והקב"ה עשה לטובה כדי לערדם באבלם ולא יתנו לב שברנו מלאנום קוברי מחים. והקב"ה עשה לטובה כדי לערדם באבלם ולא יתנו לב לאלו (שם): אגשי מדות. גדולים וגבוהים ולריך לחת להם מדה, כגון גלית גבהו שש אמתו ורת (שמואל ל יוצד) וכן איש מדון (שמואל ב כלוכ) איש מדה (דברי היימים א יאכנגי: (לג) הגפילים. ענקים. מבני שמחאי ועואל שגפלו מן השמים בימי דור אנום (יומא סוג; נדה סת): ובן היינו בעיגיהם. שמענו אומרים זה לזה נמלים (ש"ח אנבים) יש בכרמים כאנים (סוטה שם): ענק. שמעניקים חמה בקומתן (שם לד:): מצב העדה. סנהדראות (תכתומו מיו): (ב) לו מתגו. הלואי ומתנו: (ד) נתגה ראש. כתכנות מנוי כישא. כשכ עלינו מלך. ורבותינו פירשו לשון עבודה זרה:

(כז) זבת חלב ודבש היא. כל דכר שקר שאין אומרים בו קלם אמת בתחלתו אין מתקיים בסופו (שס): (כח) בצורות. לשון חוזק ותרגומו כריכן, לשון בירניות מגולות, ובלשון ארמי כריך מגול: (בט) עמלק יושב וגוי. לפי שככוו בממלק כבר הכירות מרגלים כדי ליראם (תנחומא ש): על יד הירדן. יד כמשמטו, אלל הירדן, ואל מיכלו סבר: (ל) ויהם בלב. השתיק את כלם ותנחומא י): אל משה. לשמוע מה שידבר במשה. לאוח ואמת, וכי זו בלבד עשה לנו בן עמרם. השומע היה סבור שבל לכם כל בנות מה בירבר בבל הכיר המרגלים שחקן כלם לשמוע בנות אמר, והלא קרע לנו את הים והוריד לנו את המן והגיז לנו את השליו (שומה שבוו הוא לנו את השליו (שומה שם): עלה בעליו בשמים, והוא אומר עשו סולמות ועלו שם, נללית בכל דבריו (שום): עידה. לשליו בשמים, והוא אומר עשו סולמות ועלו שם, נללית בכל דבריו (שום): עידה. לשלו שחיקה. וכן הם כל בשר (זכריה בייו) הם כל לל להזכרר (שמום ווי).

using a word that implied a contradiction to the optimism of their first two sentences, they were, in effect, telling the nation that no matter how rich and blessed the Land was, it was beyond their reach. The inhabitants were too strong and their cities too impregnable. Ordinary human beings could not do battle with giants. Thus the spies were advising the nation not even to attempt an assault on Canaan. Then, compounding the frightening effect of their comments, they mentioned the dreaded Amalekites and the equally powerful nations that would never surrender their land easily. The very mention of Amalek was treacherous and was calculated to incite the people against Moses, because the land of

Amalek was not even part of *Eretz Yisrael*, and the Amalekites would not have been a threat to a nation that was not crossing its borders.

31-33. Caleb is shouted down. Joshua tried to defend the Land, but since everyone knew how loyal he was to Moses, no one would listen to him. Caleb, however, posed as an ally of the spies, so that they and the people were ready to hear him out, sure that he would continue the diatribe of his colleagues. Beginning his remarks in an incendiary manner, he said, "Is that all that the son of Amram [a contemptuous expression] has done to us?" The crowd became silent, anticipating a condemnation of Moses, then Caleb added, "He

it flows with milk and honey, and this is its fruit. <sup>28</sup> But — the people that dwells in the Land is powerful, the cities are very greatly fortified, and we also saw there the offspring of the giant. <sup>29</sup> Amalek dwells in the area of the south; the Hittite, the Jebusite, and the Emorite dwell on the mountain; and the Canaanite dwells by the Sea and on the bank of the Jordan."

<sup>30</sup> Caleb silenced the people toward Moses and said, "We shall surely ascend and conquer it, for we can surely do it!"

Caleb is Shouted Down <sup>31</sup> But the men who had ascended with him said, "We cannot ascend to that people for it is too strong for us!" <sup>32</sup> They brought forth to the Children of Israel an evil report on the Land that they had spied out, saying, "The Land through which we have passed, to spy it out, is a land that devours its inhabitants! All the people that we saw in it were huge! <sup>33</sup> There we saw the Nephilim, the sons of the giant from among the Nephilim; we were like grasshoppers in our eyes, and so we were in their eyes!"

14 National Hysteria

The entire assembly raised up and issued its voice; the people wept that night. <sup>2</sup> All the Children of Israel murmured against Moses and Aaron, and the entire assembly said to them, "If only we had died in the land of Egypt, or if only we had died in this Wildemess! <sup>3</sup> Why is HASHEM bringing us to this Land to die by the sword? Our wives and young children will be taken captive! Is it not better for us to return to Egypt?"

- <sup>4</sup> So they said to one another, "Let us appoint a leader and let us return to Equpt!"
- <sup>5</sup> Moses and Aaron fell on their faces before the entire congregation of the assembly of

took us out of Egypt, split the sea, brought us the manna, and gathered together the quail" (Rashi; Sotah 35a).

Sforno comments that Caleb silenced the people so that Moses could defend himself. Moses' spirited response is given in *Deuteronomy* 1:29-33, but it was unavailing.

- 31. אלא נובל לְעַלוח We cannot ascend. Now, the spies said explicitly what they had only suggested before. Earlier, after the assembled people had gone back to their tents unsure whom to believe, the spies spread out among the people and spread malicious lies about the Land (v. 32), something they had not dared to do in the presence of Moses and Aaron, Caleb and Joshua. They claimed that the nature of the Land and its produce is such that it can be tolerated only by unusually huge and robust people; but ordinary people like the Israelites would not survive there (Ramban).
- 32. אָרֶץ אִבֶּלֶח וּשְׁבֵּיהָ הוּא -[lt] is a land that devours its inhabitants. They thought that, because wherever they went they saw funerals; but they failed to realize that God caused many Canaanites to die during the spies' mission in order to divert the population's attention from the unwelcome Jewish visitors (Rashi). Such misinterpretations are typical of people who choose not to have faith. Invariably they interpret events in a way that will conform to their own notions.
- 33. הַנְּפִילִים. The Nephillim. The name is from the root גפל, to fall (see notes to Genesis 6:4).

yy — Giant. This word is both a generic term for giant and a proper noun. The father of the giants then living in Hebron was named Anak.

קר הָיִינוּ בְּעֵינֵיהָם — And so we were in their eyes. Although the giants came in daily contact with people of ordinary height — so that the Jewish spies should not have seemed especially small to them — the spies meant to imply that even the average people in Hebron were unusually tall, so that the Jews looked like grasshoppers to them (*Or HaChaim*).

The Rebbe of Kotzk commented that this declaration was the root of the spies' sin. They had no right to consider how the giants viewed them. As Jews and emissaries of the Jewish people, they should have thought only of their mission, not of what anyone else thought of them.

#### 14.

1-4. National hysteria. The meraglim/spies had done their work well. The entire nation, even members of the Sanhedrin, the High Court, became convinced that the advance to Eretz Yisrael was doomed and that Moses had misled them by taking them out of Egypt. So convinced were they that they would be doomed if they ventured into Eretz Yisrael, that they wanted to replace Moses with a leader (v. 4) who would guide them back to the land of their enslavement. The Sages teach that this "leader" would have been an idol (Sanhedrin 107a), a telling indication that the sin of the spies involved a lack of faith in God.

The tragedy of their delusion had far-reaching consequences, for when the people wept that night, God declared, "They indulged in weeping without a cause; I will establish [this night] for them [as a time of] weeping throughout the generations." That night was Tishah B'Av [the Ninth of Av], the date when both Temples were destroyed and many other tragedies took place throughout Jewish history (Rashi to Psalms 106:27).

### 5-10. The people could not be placated.

5. ניפּל . . . . על־פְּגִיהָם — Fell on their faces . Moses and Aaron assumed this posture of supplication, wordlessly imploring the people not to go through with their intention of returning

דבני ישראל: וויהושע בר נוו וכלב בר יפנה מו מאללי ית ארעא בזעו לבושיהון: יואמרו לכל פנשתא דבני ישראל למימר ארעא די עברנא בה לאַלָּלָא יָתַה טַבָּא אַרעַא לַחַדָא לחרא: אם רעוא בנא קדם יי ויעל יתנא ה לאַרעא הרא ויתנה לנא ארעא די היא עבדא חלב ודבש: טברם במימרא דיי לַא תַמַרדון ואַתון לא תדחלון מו עמא דאַרעא אַרי בידנא מסירין אנון עדא תקפהון מנהון ומימרא דיי בסעדנא לא תדחלון מנהון: יואמרו כל כנשתא למרגם יתהון באבניא ויקרא דיי אתגלי במשפן זמנא לכל בני ישראל: יא וַאָמַר יִיַ לִמשָה עַד אִימַתִי יהון מרגזין קַרַמִּי עַמַּא הַדֵין ועד אימתי לא יהימנון בּמִימִרִי בַּכל אַתַיַא די עבדית בּיניהון: יב אַמַחַנוּן בַּמוֹתָא וַאַשׁצנוּן ואעבּד יתר לעם רב ותקיף מנהון: יואמר משה קדם יי וישמעון מצראי ארי אסקתא בחילך ית עמא הדיו מביניהוו: יי ויֵימָרוּן לְיַתֵב אַרעַא הַדָא דְשְׁמֵעוּ אַרֵי אַתְּ יָיַ דְּשָׁכְנָתַרְ שַׁרַיַת בְּגוֹ עַמַא הַדֵין דִּי בַעִינִיהוֹן חַזַן שַׁכִינַת יַקַרַא דַייַ וַעַנַנַרְ קַאָם (ניאַ מַטָּל) עלוַהוֹן ובעמודא דעננא אַתּ מדַבָּר קַדמיהון ביממא ובעמודא דאשתא בליליא: טוותקטל (ניא ותקטל) יַת עַמַּא הַדְין בּגַבָרַא חַד וְיֵימָרוּן עַמְמַיַּא דִי שִׁמַעוּ

ְּבְּנֵי יִשְׂרָאֵל: וִיהוֹשֶׁעַ בִּן־נִּוֹן וְכָלֵב` בָּן־יְפָנֶּה מִן־הַתָּרָים
יִשְׁרָאֵל לֵאמְר הָאָרֶץ אֲשֶׁר עָבַרְנוּ בָהּ לָתְוּר אֹתָהּ
יִשְׂרָאֵל לֵאמֶר הָאָרֶץ אֲשֶׁר עָבַרְנוּ בָהּ לָתְוּר אֹתָהּ
טוֹבָה הָאָרֶץ מְאִד מְאִד: אִם־חָפֵּץ בָּנוּ יהוֹה וְהַבִּיא
אֹתָנוּ אֶל־הָאָרֶץ מְאִד מְאִד: אִם־חָפֵּץ בָּנוּ יהוֹה וְהַבִּיא
י חָלֶב וּרְבָשׁ: אַךְ בַּיהוה אַל־תִּירְאוֹּ
אָת־עַם הָאָרֶץ כִּי לַחְמֵנוּ הֵם סֵר צִלֶּם מֵעְלֵיהֶם וִיהוָה אָתָם אָתָם אָתָם הָאָרֶץ כִּי לַחְמֵנוּ הַם סֵר צִלֶּם מֵעְלֵיהֶם וִיהוָה אָתָם אַתְם בְּאַרְנֵּים וּכְבְוֹד יהוֹה נִרְאָה בְּאְהֶל מוֹעֵד אֶל־כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל:

יא נִיָּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה עַר־אָנָה יְנַאֲצֻנִי הָעָם הַזֶּה וְעַר־ אָנָה לא־יַאֲמִינוּ בִּי בְּכֹל הָאתוֹת אֲשֶׁר עָשִׁיתִי בְּקִרְבְּוֹּ יִבְּעֲלִיתְ בְּשָׁרִ לְּגוֹי־נָּקוֹל וְעָצִוּם יּבּ אַמְנוּ וַיָּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־יהֹת וְשָׁמְעִוּ מִצְרַיִם כִּי־הֶעֵלְיתָ יִּ מְמָנוּ וַיָּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־יהֹתה וְשָׁמְעִוּ מִצְרַיִם כִּי־הָעֵלְיתָ הַבּּעְתָּה יהוֹה בְּעֶבְיר הָעָם הַזָּה אֲשֶׁר־עִיִן הַהֹּאת שָׁמְעוּ כִּי־אַתָּה יהוֹה בְּעֶבְיר הָעָם הַזָּה אֲשֶׁר־עַיִן בְּלְבָּוֹ וֹאָמְר עִמֶר עֲלֵבְּן נִרְאָה וֹ אַשְּׁר יִאַתָּה יהוֹה וְעֲנֵנְךְ עִמְר עֲלֵבֶּן נִרְאָה וֹ אֲשֶׁר־עִמְר עָנִיך הָּנִוֹים אֲשֶׁר־שָׁמְעִוּ שִּיְתִיה הַלָּך הָבָּוֹה בְּאִישׁ אֶחֶר וְאָמְרוֹּ הַגּוֹיִם אֲשֶׁר־שָׁמְעִוּ אָשֶּר־שָׁמְעִוּ אָשֶׁר־שָׁמְעִוּ

ושמטו את אשר תהרנס: כי העלית. כי משמש כלשון אשר, והם ראו אשר העלית ככחך הגדול אותם מקרבס, וכששמטו שאתה הורנס לא יאמרו שחטאו לך, אלא יאמרו שכנגדס יכולת להלחם אבל כנגד יושכי הארך לא יכולת להלחם. וזו היא: (יד) יאמרו שכנגדס יכולת להלחם אבל כנגד יושכי הארך לו יכולת להלחם. וזו היא: (יד) ואמרו אל יושב הארץ הזאת. כמו על יושב הארץ הזאת ומה יאמרו עליהם, מה שאמור כטוף הענין מבלחי יכולת ה' (פסוק טז) בשביל ששמעו כי אתה ה' שובן בקרבם ועין בעין אתה גראה להם והכל בדרך תבה, ולא הכירו כך שנחקה אתה העם הזה באיש אחד. פתאום, ומחוד להכתר מהם עד הנה: פאום, ומחוד

(ט) אל תמרדו. ושוב ואתם אל תיראו: כי לחמנו הם. נאכלס כלחס: סר צלם. מנינס וחזקס, כשרים שבה מנין טליהס (כ"ב טו.). דכר אחר, ללו של המקום סר מעליהס: (י) לרגום אותם. את יהושט וכלב: ובבוד הי. אחר, ללו של המקום סר מעליהס: (י) לרגום אותם. את יהושט וכלב: ובבוד הי. הענן ירד שם: (יא) עד אנה. עד היכן: ינאצני. יכניזוני: בבל האותות. כשכיל כל הנסים שטשיתי להם היה להם להאמין שהיכולת כידי לקיים הכסחתי: (יב) כל הנסים שטשיתי להם היה להם להאמין שהיכולת מנדי לקיים הכסחתי: (יב) ואורשנו. כתרנומו, לשון תרוכין. ואם מאמר מה אטשה לשבועם אכות (מנחומא יג): ואעשה אותך לגוי גדול. שאתה מוכעם (שם): (יג) ושמעו מצרים.

to Egypt (Ramban). According to R' Hirsch, Moses and Aaron were signifying that they were giving up their positions of leadership. When the people lose faith in their leaders, the leaders are powerless to lead.

6. קרעו בגריהם — Tore their garments. In a display of grief that was calculated to shock the people into recognition of their error, Joshua and Caleb tore their clothing as a sign of mourning, for the loss of faith in God and the repudiation of Moses and Aaron were tantamount to the death of dear ones.

מן־הַתּרים — Of the spies. There are two reasons why the verse stresses that the two men had been among the spies. (a) On a personal level, they, more than any other Jewish leaders, felt the tragedy of the rebellion and rent their garments in sadness, because they had actually seen the desirable land that was being spumed. (b) They wanted to

impress upon the people that they had been eye-witnesses to the glories of the Land and were qualified to reject the false report of the other spies (*Or HaChaim*).

7. טוּבָה הָאָרֶץ מְאד מְאד — The Land is very, very good! Though the other ten spies had admitted that the Land was good, they had qualified their praise by saying it devours its inhabitants. Caleb disputed them, therefore, by insisting that it was superlatively good, without exceptions (Or HaChaim).

8. אמ־חָפְּץ בְּנֵּגּ ה' MASHEM desires us. As to the spies' claim that the Canaanites were militarily too strong, Caleb countered that if God desired Israel, He would give them the Land, and no power could stand in His way (Sfomo). The Canaanites were so frightened that they would be defeated as easily as one bites into a slice of bread (Ramban).

Could Not be Placated

The People the Children of Israel.

- 6 Joshua son of Nun and Caleb son of Jephunneh, of the spies of the Land, tore their garments. 7 They spoke to the entire assembly of the Children of Israel, saying, "The Land that we passed through, to spy it out — the Land is very, very good! 8 If HASHEM desires us. He will bring us to this Land and give it to us, a Land that flows with milk and honey. 9 But do not rebel against HASHEM! You should not fear the people of the Land, for they are our bread. Their protection has departed from them; HASHEM is with us. Do not fear them!"
- 10 But the entire assembly said to pelt them with stones and the glory of HASHEM appeared in the Tent of Meeting to all the Children of Israel.

Israel is Threatened with Extermination

11 HASHEM said to Moses, "How long will this people provoke Me, and how long will they not have faith in Me. despite all the signs that I have performed in their midst? 12 I will smite them with the plague and annihilate them, and I shall make you a greater and more powerful nation than theu."

Moses'

- 13 Moses said to HASHEM. "Then Equpt from whose midst You brought up this nation with Successful Your power — will hear, 14 and they will say about the inhabitants of this Land, 'They have heard that You, HASHEM, are in the midst of this people — that You, HASHEM, appeared eue to eue and Your cloud stands over them, and that in a pillar of cloud You go before them by day and in a pillar of fire at night — 15 uet You killed this people like a single man!' Then the nations that heard
- 9. סר צלם מעליהם Their protection has departed from them. The righteous Job, whose presence was their source of merit and protection, is no longer alive (Rashi). The conduit through which God guides and protects the destiny of any nation is its quardian angel in heaven. But God has removed the angels of the Canaanite nations, so that they are powerless against us (R' Bachua).
- 11-12. Israel is threatened with extermination. God lost patience with Israel's constant bickering. If they lacked faith in Him despite all His miracles on their behalf, they could not be His nation, nor did they deserve to survive. As for God's oath to the Patriarchs that he would give the Land to their offspring, He would fulfill that by fashioning a new nation from Moses, one that would be greater, spiritually and physically, than discredited Israel.
- •6 The basis for the spies' error. The question remains how the spies - great men and leaders of the nation - could have sinned so grievously, especially when two of their number were telling the truth.

The Jewish people were about to enter a new type of existence. In the Wilderness they had been surrounded by miracles. Their food, their protection, the freshness of their clothing - everything had been miraculous. Upon their imminent entry into the Land, all of this would change. They would be required to live "natural" lives, to subsist through plowing, planting, commerce - and their new mission would be to live this way without ever forgetting that it is God's blessing, not the sweat of their brows, that assures success. Furthermore, the spies understood that Israel would have to conquer the Land through natural means. They erred in thinking that they would have to be strong enough to conquer and thrive in the Land without any help from God and concluded that they surely would be helpless against a race of giants, impregnable cities, and living conditions suited only to very hardy people.

The spies should have risen above these "logical" considerations and understood, as Caleb did, that if God wanted them to succeed, they would, it was because such doubts existed among the people that God chose such great men for the mission. If anyone, they would have the capacity to see the truth through the mists of mistaken logic. But the nation's lack of faith - as evidenced by their raucous insistence on sending spies - had an effect on the spies themselves, resulting in the historic disaster (based on Maharal and Chiddushei HaRim).

Be'er Moshe explains that the spies were misled by God's prophecy to Abraham that only the fourth generation could enter the Land because the Canaanite nations' measure of sin would not have been filled before then — a time that they knew had not yet come. If so, the spies reasoned, the God of Justice would not oust the Canaanites before the proper time. Consequently, the spies were sure that the Jews could prevail only by natural means - and by that measure the Jewish people would fail. The downfall of the spies, however, was in not realizing that the first consideration in any undertaking is faith in God. If He decreed that they should enter the Land, then the people must follow and leave the interpretation of prophecies to Him.

13-19. Moses' successful plea. When Israel stood at the edge of doom after having worshiped the Golden Calf, God taught Moses that no decree is impervious to repentance and prayer. Now, Moses acted on that teaching and interceded for his people. The major thrust of his prayer was that God's Name would be desecrated if, indeed, Israel were to be wiped out. God had manifested His Presence among Israel so publicly and unmistakably that none of the nations would believe that Israel was to blame for its own downfall. Instead, the Egyptians — and others — would gloat that the "mighty"

ית שמע גברתה למימר: מו מדלים יורלא קדם יי לאעלא יַת עמא הַדֵּין לארעא די קים להון וקטלנון (ניא וקטלינון) בְּמַדְבָּרֵא: יוּוֹכַעוֹ סגי כעו חילא מו קדם יי במא די מללתא למימר: יחיי מרחק רגו ומסגי למעבד טבוו שבק לעויו ולמרוד סַלַּח לְדְתַיבִין לְאורִיתה ודלא תַיִבין לַא מַזַבֵּי מַסְעַר חובֵי אֲבַהַן עַל בְּנִין מַרַדִין עַל דָּר תּלִיתי ועל דר רביעי: יט שבוק כען לחובי עמא הדין כסגיאות טבותר ובמא די שבקתא לעמא הדיו מִמִּצְרַיִם וַעַד כְּעַן: בּוַאֲמַר יְיֵ שְׁבַקִּית בפתגמה: כאוברם קים אנא ומליא (ניא וּמַלִּי) יָקַרָא דַייַ יַת בַּל אַרְעַא: כּג אַרי כל גַּכְרַיָּא דַּחַזוֹ יַת יָקרי וית אתותי די עבדית במצרים ובמדברא ונסיאו קדמי דַנַן עַשַר זְמָנָין וַלָא קַבַּילוּ בַּמֵימָרי: בּג אם יחזון ית ארעא די קימית לאבהתהוז וכל דארגיזו קדמי לא יחזנה: כדועבדי כלב חלף דהוה רוח אוחרי עמה ואשלם בַּתַר דַּחַלְתִּי ואעלנה לאַרעא די על לְתַמֶּן וּבְנוֹהִי יְתַרְכְנַה: בהוַעֲמֵלְקָאַה וכנענאה יתב במישרא מחר אתפנו וטולו לכון למדברא אורח ימא דסוף:

שמער לאמר: מבלתי יכלת יהוה להביא את־העם הוה אל־הארץ אשר־נשבע להם נישחטם במדבר: יים ועַתַּה יִגְדַל־נֵא כִּחַ אָדנֵי כֵּאַשֵּׁר דְבַּרַתַ לֵאמָר: יהוה ארר אפים ורב־חסד נשא עון ופשע ונקה לא ינקה פּקר עוז אבות על־בּנים על־שלשים ועל־רבעים: ֶּם סַלְחַ־נָא לַעַוֹן הַעָם הַוָּה כָּגָרֶל חַסְרֵּךְ וַכַאָשֵר נַשָּׁאתַה 🖙 סַלְחַיַּנָא ב לעם הוֹה ממצרים ועד־הַנַּה: וַיַּאמֵר יהוֹה סַלַחַתִּי בא כּדברך: ואוּלם חַי־אַנִי וִימַלֵא כָבַוֹד־יהוה אַת־כַּל־ בּ הארץ: כִּי כַל־הַאַנַשִּׁים הַראֵים אַת־כָּבדי ואַת־אַתתְי אַשֶּׁר־עַשִּׁיתִי בָּמַצְרֵיָם וּבַמִּדְבֵּר וַיִּנַסָּוּ אֹתִי זָה עַשֶּׁר בג פעמים ולא שמעו בקולי: אם־יראו את־הארץ אשר בר נשבעתי לאבתם וכל־מנאצי לא יראוה: ועבדי כלב עקב הַיתה רוּחַ אַחָרַת עמו וַיִּמַלֵּא אַחַרִי וַהַבִּיאֹתִיו בּה אַל־הַאַבץ אַשָּר־בַּא שַּׁמָה ווַרְעוֹ יִוֹרְשַנַה: וָהַעַמַלְקִי וָהַכָּנַעַנִי יוֹשֵׁב בַּעֵמֵק מַחַׁר פָּנֹוּ וּסְעוּ לַבֵם הַמִּדְבַּר דְּרַרְ ים־סוף:

הארץ (פסוק כג). הרי זה מקרא מסורס, חי אני כי כל האנשים וגו' אם יראו את הארץ, וכבודי ימלא את כל הארץ, שלא יתחלל שמי במגפה הזאת לאמר מבלתי יכולת ה' להביאס, שלא אמיחם פתאום כאיש אחד אלא באיחור ארבעים שנה מעט יכולת ה' להביאס, שלא אמיחם פתאום כאיש אחד אלא באיחור ארבעים שנה מעט מעט: (בב) וינסו. כמשמעו: זה עשר פעמים. שנים כים ושנים במליו וכו', כדאיתא במסכת ערכין (טו.־טו:): (בג) אם יראו. לא יראו. לא יראו. לא יראו לא הארץ: (בד) רוח אחרת. שתי כוחות, אחת בפה ואחת בלב. למרגלים אמר אני ממכם בעלה, ובלבו היה לומר האמת, ועל ידי כן היה בלב. למרגלים אחר אני ממכם בעלה, ובלבו היה לומר האמת, ועל ידי כן היה זהו טולתר בספר יהוש, ואשיב אוחו דבר כאשר עם לבבי (יהושע יד:)) ולא כמוחם. עם פי: וימלא אחרי. מלא את לבו אחרי. וזה מקרא קלל: אשר בא שמה. מכון מתון לו למרגמו ירחינה אלא במקרם "ירשה וה"בוה לה מעקים ואת סעם אשר בה, ואין לתרגמו ירחינה אלא במקרם "ירשה (בה) והעמלקי וגו". אם תלכו בה, ואין לתרגמו ירחינה אלא במקים "ירשה (בה) והעמלקי וגו". אם תלכו שם יהכנו אתכם מאתר שאיני שמכם, מחר פנו לאחוריכם וסעו לבם וגו".

כך ואמרו הגוים אשר שמעו את שמעך וגו'ו: (טז)] מבלתי יבולת וגוי. לפי שיושבי הארן חזקים וגבורים, ואינו דומה פרעה לשלשים ואחד מלכים, ואח יאמרו על יושב הארן חזקים וגבורים, ואינו דומה פרעה לשלשים ואחד מלכים, ואחל להגיאם, שחטם: יבולת. שם דבר הוא: (וז) יגדל נא בח הי. (עשות דבריך: להגיאם, שחטם: יבולת. שם דבר הוא: (וז) היגדל נא בח הי. (עשות דברת לאמר. ומהו הדבור: (יח) הי ארך אפים. ללדיקים ולרשנים. כשלה משה למרום מלאו משה להקב"ה שהי יושב וכותב ה' ארך אפים, אמר לו הקב"ה, אחר לו הקב"ה אף לרשעים. אמר לו, רשעים יאמדו אמר לו הקב"ה, חלא אמרת לי ללדיקים. אמר לו והקב"ה, והלא אמרת לי ללדיקים. אמר לו והלא אמרת לי ללדיקים. אמר לו והלא אמרת לי ללדיקים. אמר לו הקב"ה, והלא אמרת לי ללדיקים. אמר לו והלא אמרת לי אוד בדרך. בשביל מה שאמרת, שיאמרו מבלתי יכולת ה': (כא) ואולם. כמו אבל ואת אמשה להם. חי אני. לשוש בועה כשם שאני חי וכבודי ימלא את כמו אבל ואת אמשה להם, כי כל האנשה ברוף כג) אם יראו את כל הארך כך אקיים להם, כי כל האנשים ברוף בוצ'ים הרואים וגו' (פסוק כב) אם יראו את

God Who had reduced their society to a rubble was too weak to combat the Canaanites and their gods. As Isaiah (43:7) said, the purpose of Creation is to bring glory to God; therefore, Moses contended, God should once again forgive Israel to protect His own honor.

17. יגְּרְלִינָא פֹּחָ הי — May the strength of my Lord be magnified. Moses pleaded that God's attribute of Slowness to Anger (Exodus 34:6) should prevail over the attribute of strict Justice. When God had first taught Moses the Thirteen Attributes, including this one, Moses had argued that wicked people were not entitled to such forbearance. God answered that Moses himself would feel constrained to beg God to exercise this attribute of patience. Now the time had come (Sanhedrin 111a), and Moses begged God to choose

patience over punishment (Rashi). As Solomon wrote (Proverbs 16:32), One who is slow to anger is better than a mighty one, and one who controls his spirit [is stronger] than the conqueror of a city (Rashbam; Ibn Ezra).

**18.** This verse attributes to God only some of the Thirteen Attributes of Mercy that God taught Moses after the incident of the Golden Calf (*Exodus* 34:6-7). It is striking that some of the Attributes are omitted. *Ramban* and *R' Bachya* explain that Moses mentioned only those Attributes that were appropriate to this situation. Of the Thirteen Attributes, the following were not applicable here:

The Thirteen Attributes contain the Name HASHEM twice, once referring to His mercy before the sin and once to His mercy afterwards — but here, it was after the sin, so Moses

of Your fame will sau, 16 'Because HASHEM lacked the ability to bring this people to the Land that He had sworn to give them. He slaughtered them in the Wilderness.' 17 And now — may the strength of mu Lord be magnified as You have spoken, sauing, 18 HASHEM, Slow to Anger. Abundant in Kindness, Forgiver of Iniquity and Willful Sin, and Who cleanses — but does not cleanse completelu, recalling the iniquity of parents upon children to the third and fourth generations' — 19 forgive now the iniquity of this people according to the greatness of Your kindness and as You have forgiven this people from Egupt until now."

God Forgives, Decrees Wandering

<sup>20</sup> And HASHEM said, "I have forgiven because of your words. <sup>21</sup> But as I live — and the glory of HASHEM shall fill the entire world — 22 that all the men who have seen Mu glory and My signs that I performed in Egypt and in the Wildemess, and have tested Me these ten times Forty and have not heeded My voice, 23 if they will see the Land that I have sworn to give their Years of forefathers! — and all who anger Me shall not see it. 24 But My servant Caleb, because a different spirit was with him and he followed Me wholeheartedlu. I shall bring him to the Land to which he came, and his offspring shall possess it, 25 The Amalekite and the Canaanite dwell in the valley — tomorrow, turn and journey toward the Wildemess in the direction of the Sea of Reeds."

invoked only the Name of Mercy to sinners.

The Attributes אל רחום וחנון. God. Compassionate, and Gracious, suggest complete forgiveness of a repentant sinner, which Moses knew was not possible here, since the people had shown no remorse for their rebellion. He could ask only that God temper His judgment with mercy by postponing Israel's entry into the Land and not destroying the nation.

The Attribute of אמת. Truth, is omitted here, because Truth is absolute, and does not allow for compromise or leniency; such courses are sometimes necessary and commendable. but they deviate from Truth.

Moses omitted נצר חסר לאלפים, Preserver of Kindness for thousands of generations, the Attribute that refers to the merit of the Patriarchs extending throughout time for the benefit of their offspring, for these people had repudiated their forefathers' fervent longing for Eretz Yisrael, and did not deserve their merit.

Moses did not speak of God as One Who forgives חשאה. Error, which implies unintentional sin, because the sin at hand had been committed intentionally.

20-25. God forgives, and decrees forty years of wandering.

21. חי־אני — As I live. This expression connotes an oath. Thus, God swore that those who angered Him would not live to see the Land. As a result, God declared, the glory of HASHEM shall fill the entire world, because everyone will see that those who rebel against Him do not go unpunished (Ramban).

22. זה עשר פעמים — These ten times. The Sages take this to be the exact number of times that the nation tested God (Avos 5:4). The ten times were: (a) when the Egyptians chased them to the sea (Exodus 14:11); (b) when they had nothing to drink but the bitter waters of Marah (ibid. 15:24); (c) when they ran out of food (ibid. 16:3); (d) when they left manna over, even though they had been told not to (ibid. 16:20); (e) when they left the camp to gather manna on the Sabbath even though they had been told not to (ibid. 16:27); (f) when their water ran out at Refidim (ibid. 17:2); (g) when they worshiped the Golden Calf (ibid. 32:4): (h) when they rebelled against God's mitzvos (Numbers 11:1); (i) when they complained that the manna was not good (ibid. 11:4); and here (i) when they believed the spies' evil report about Eretz Yisrael (Arachin 15a).

24. ועבדי כלב — But Mu servant Caleb. This, too, is part of the oath. When Caleb received his personal share of Eretz Yisrael. Joshua said he was giving it because Moses had made an oath to Caleb (Joshua 14:9).

The pledge was that Caleb would receive Hebron, the part of the Land to which only he came during the spying mission Isee 13:22), and his family would conquer the giants whose presence had so frightened the other spies (Rashi). The Torah does not mention Joshua's reward. Since he was to become Moses' successor, it would have been disrespectful to Moses to speak of it at this point (Ramban).

25. . . יְהַעֶּמֵלֶקוּ — The Amalekite . . . The implication is that because of these formidable enemies, Israel had to withdraw from the area — as if the spies were right that they could not be defeated. Because God was no longer with them, the Jews could not succeed, but if they had been loyal to God and Moses, these powerful forces would have been nothing more than bread, as Joshua and Caleb had described them.

ברך ים־סוף — In the direction of the Sea of Reeds, i.e., southward toward the Red Sea. The term Sea of Reeds need not refer only to the body of water where the Splitting of the Sea took place, but also to the entire body of water surrounding the Sinai Peninsula. The southernmost terminus of the journey the Jews were about to begin was Etzyon Gever (33:35), which is probably in the vicinity of the present-day port of Eilat (see I Kings 9:26 and Tevuos HaAretz).

כו ומליל יי עם משה ועם אהרז למימר: בו עד אימתי לכנשתא בישתא הרא די אַנון מתרעמין עלי ית תרעמת בני ישראל די אנון מתרעמין עלי שמיע קַדַמֵי: כח אַמַר להון קים (נ״א קים) אנא אַמַר יִי אָם לָא כָּמָא דִי מַלֶּלְתוּן קַדמי בו אעבר לכון: נט במדברא הדין יפלון פּגריבון וכל מניניכון לבל חשבנכון מבר עשריו שניו ולעלא אָתְרַעָמָתוּון עַלַי: לאָם אַתוּן תעלוּו לאָרעא די קַיַּמִית בַּמִימרי לאשראה יַתַכון בַּה אֵלַהון כַּלִב בַּר יפנה ויהושע בר נון: לא וטפלכון די אמרתון לבזא יָהֶי וָאַעַל יַתָהוֹן וִידּעוּן ית אַרעא דִּי קצתון בה: לב ופגריכון די לכון יפלון בְּמַדְבָּרָא הַדֵין: לּג וּבְנֵיכוֹן יְהוֹן מִאַחַרין בַּמַדְבָּרָא אַרָבָּעִין שָנִין וִיקַבּּלוּן יַת חוביכון עד דיסופון פגריכון במדברא: לר במניו יומיא די אללתוו ית ארעא אַרבַעין יומין יומא לשַתא יומא לשתא תַּקַבְּלוּוְ יַת חוֹביכוֹוְ אַרבּעיוּ שׁנִין ותדעון ית דאתרעמתון עלי: לה אנא יי גזרית במימרי אם לא דא אעבד לכל פנשתא בישתא הדא דאזהמנון עלי בַּמַרִבָּרָא הָדֵין יִסוּפון וְתַפַּן יִמוּתוּן: לו וגבריא די שלח משה לאללא ית אַרעא וָתַבוּ וְאַרעימוּ עַלוֹהִי יַת כַּל בנשתא לאפקא שום ביש על ארעא: לו ומיתו גַבְרַיַּא דָאַפִּיקוּ שום בִּישׁ עַל אַרעַא בָּמוֹתַנַא קַדָם יַנַ: לה וִיהוֹשְׁעַ בַּר נון וכָלֵב בַּר יִפָּנָה אָתְקַיִמוֹ (נ״א קַיִּמוֹ) מוֹ גבריַא האַנון דַאַזַלוּ לְאַלַלָא יַת אַרעַא:

רביעי בויבו וידבר יהוה אל־משה ואל־אַהַרוֹ לֵאמַר: עַד־מַתִּי לעדה הרעה הואת אשר המה מלינים עלי את־תּלנות בח בני ישראל אַשֶּׁר הַמָּה מַלִּינֵים עַלַי שַמַעתִי: אַמִּר אלהם חי־אני נאם־יהוה אָם־לֹא כַּאָשֶׁר דְּבַּרְתַּם בְּאַזְנֵי בש בַּן אֵעשָה לַכֵם: בַּמִּדְבֵּר הַנֵּה יָפָּלוֹ פִגְרֵיכִם וְכַל־פִּקּרִיכֹם לכל-מספַרבֶם מְבֵּן עֲשִׁרֵים שַׁנָה וַמָּעָלָה אֲשֵׁר הַלֵּינֹתָם ל עַלֵי: אָם־אַתֶּם' תַּבָּאוּ אֵל־הַאַּרֵץ אֲשֶׁר נַשָּׁאתִי אֵת־יַרְי לשכן אתכם בַּה כִּי אָם־כַּלֵב בַּן־יִפְנֵּה וֵיהוּשָעַ בַּן־נָוּן: אַ וָטַפָּבֶּם אֲשֵׁר אֲמַרְתָּם לָבֵז יָהִיֶה וָהֵבֵיאתֵי אֹתָם וְיָדְעוּ לב אַת־הַאַרֵץ אַשר מאַסְתָם בַה: ופגריכם אַתָּם יִפְּלְוּ לג בַּמָדָבֵּר הַזָּה: 'וֹבְנֵיבֶּם יֶהָיוֹ רֹעֵים בַּמִּדְבַּר ֹאַרְבַּעִים שַׁנַׁה ל- וְנַשָּאוּ אֶת־זְנִוּתֵיכֵם עַד־תִם פָּגָרֵיכֵם בַּמִּדְבַּר: בִּמְסְפַּׁר ָהַנַּמִים אֲשֵר־תַּרְתֵּם אֶת־הַאַּרֵץׂ אַרְבַּעֵים יוֹם יִוֹם לַשְׁנַּה יום לַשַּנַה תִשָּאוֹ אָת־עונְתִיכֶם אַרְבַּעִים שַנַה וַידַעְתֵּם אַת־תַּנוּאַתִי: אָנִי יהוהֿ דַבַּרַתִּיֹ אָם־לָא וּ וָאַת אָעֵשָׁה 🕁 🕁 לְכַל־הַעֲרֵה הַרַעַה הַוֹּאת הַנִּוֹעֲרֵים עַלֵּי בַּמִּרְבֵּר הַנֵּה ל יָתַמוּ וָשָׁם יַמָתוּ: וָהַאָנַשִּׁים אָשֶׁר־שַׁלַח משָה לַתוּר אָת־הַאָרֶץ וַיַּשְּׁבוּ °וּילָונו עַלַיוֹ אָת־כַּל־הַעַרָּה לְהוּצִיא לי דַבָּה עַל־הַאָרֵץ: וַיַּמְתוֹ הַאָנַשִּׁים מוֹצְאֵי דְבַּת־הַאָרֵץ 🕁 אר רָעָה בַּמַגָּפָה לִפְנֵי יהוָה: וֵיהוֹשֻעַ בִּן־נוֹון וְכַלֵב בֵּן־ יָפַנָה חַיוּ מוֹ־הָאַנַשִּים הַהָּם הַהַּלְכֵים לַתִּוּר אַת־הַאַרַץ:

טונוחיכם (פסוק לד) שחי טונות, של עגל ושל חלוכה. וחשב להם כמנין חייהם מקלח שה ככולה, וכשנכנסו לשנת ששים מתו חותם של בני עשרים: וגשאו את זגותיבם. כתרגומו, ויקבלון ית חוביכון: (לד) את תנואתי. שהניחותם חל לכככם מחתרי. תנואת לשו הסרה, כמו כי הניח חביה חותה (להלן לו): (לו) [-(לו)] וישבו ויליגו עליו. וכששבו מחור החרך הרשימו עליו את בל העדה בהואח דבה, חותם חלשים וימותו. כל הולח דבה לשות דברים, שמלקיחין לכשה לדבר בו, כמו דובב שפתי שנים (שיר השירים זו:). וישכה לטובה לוכה, לכך כמת רכל בשני דבת האדץ דעה, שש דבה שיות שובה דבה. לכינה להן בלע"ח: [(לו)] במגפה לפני הי. בחותה ההגוכה להם, מדה כנגד מדה. הם חטחו בלשון, וכשרכב לשונם עד טבורם וחולעים יולחין מלשונם כנגד מדה. הם חטחו בלשון, וכשרכב לשונם עד טבורם וחולעים יולחין מלשונם ובחין לחוך עבורם. לכך לחתר במגפה (בפתח הבי"ח) ולל במגפה, וזהו לפני ה"ל, לחור מה הראויה להם על פי מדותיו של הקב"ה שהוא מודד מדה כנגד מדה (כוטה לה.): (לח) ויהושע ובלב חיו וגוי. מה ת"ל חיו מן האגשים ההם, אלת מלמד שכטלו חלקם של מרגלים בחרן ומו מחתיהם לחיים (ב"ב קיתו):

(בו) לעדה הרעה וגוי. אלו המרגליס, מכאן לעדה שהיא טשרה (מגילה כג:):
אשר המה מלינים. אם ישראל עלי: את תלונות בני ישראל, אשר המה
המרגליס מליגים אומס עלי, שמעתי: (בח) חי אני. לשון שבועה: אם לא
המרגליס מליגים אומס עלי, שמעתי: (בח) חי אני. לשון שבועה: אם לא
בן אעשה. כביכול איני חי: באשר דברתם. שבקשס ממני או במדבר הזה
מספר שאמס נמנין בו, כגון ללאח ולבא לגבא ולמח שקלים, כל המנויים לכל אומן
מספר שאמס נמנין בו, כגון ללאח ולבא לגבא ולמח שקלים, כל המנויים לכל אומן
מספרו מוחו, ואלו הן מבן עשרים שנה וגוי, להוליא שבטו של ווי שאין
פקודיהם מבן עשרים (לד, ופגריבם אתם. כתרגומו דילכון, לפי
שדבר על הבנים להכניסס לארן ובקש לומר ואמס ממומו, נופל לשון זה כאן לומר
שדבר על הבנים להכניסס לארן ובקש לומר ואמס ממומו, נופל לשון זה כאן לומר
אחס: (לג) ארבעים שנה. לא מת אחד מהם פחות מבן ששים (תכחומא יג) לכך
הנזר ארבעים כדי שיהיו אומס של בני עשרים מגיעין לכלל ששים. ושנה ראשונה
היתה בכלל ואף על פי שקדמה לשלוח המרגלים, לפי שמששו את העגל עלתה גזרה
דו במחשבה אלא שהמתין להם עד שתמומל פחאס. וזהו שלאתר וביום פקדי,
דו במחשבה אלא שהמתין להם עד שתמומל פחאס. וזהו שלאתר וביום פקדי,
דו במחשבה אלא שהמתין להם עד שתמומל פחאס. וזהו שלאתר וביום פקדי,
במרגלים, ופקדתי עליהם חטאתם (שמות לבלד). ואף כאן נאמר תשאו את

**26-38.** God spells out the decree. Previously, God had accepted Moses' plea, but stated that the nation as then constituted would not enter the Land. Now he specified to Moses what His decree would be, and instructed him to tell

it to the people. But although He would stretch out the punishment of the nation over a period of years, the spies themselves, who were the immediate cause of the tragedy, did not deserve any consideration. They would die God Spells Out the Decree

<sup>26</sup> HASHEM spoke to Moses and Aaron, saying, <sup>27</sup> "How long for this evil assembly that provokes complaints against Me!? I have heard the complaints of the Children of Israel whom they provoke against Me. <sup>28</sup> Say to them: As I live — the words of HASHEM — if I shall not do to you as you have spoken in My ears. <sup>29</sup> In this Wilderness shall your carcasses drop; all of you who were counted in any of your numberings, from twenty years of age and above, whom you provoked against Me; <sup>30</sup> if you shall come to the Land about which I have raised My hand in an oath to settle you there, except for Caleb son of Jephunneh and Joshua son of Nun. <sup>31</sup> And your young children of whom you said they will be taken captive, I shall bring them; they shall know the Land that you have despised. <sup>32</sup> But your carcasses shall drop in this Wilderness. <sup>33</sup> Your children will roam in the Wilderness for forty years and bear your guilt, until the last of your carcasses in the Wilderness. <sup>34</sup> Like the number of the days that you spied out the Land, forty days, a day for a year, a day for a year, shall you bear your iniquities — forty years — and you shall comprehend straying from Me. <sup>35</sup> I HASHEM have spoken — if I shall not do this to this entire evil assembly that gathers against Me! In this Wilderness shall they cease to be, and there shall they die!"

 $^{36}$  But as for the men whom Moses sent to spy out the Land, and who returned and provoked the entire assembly against him by spreading a report against the Land —  $^{37}$  the people who spread the evil report about the Land died in a plague before HASHEM.  $^{38}$  But Joshua son of Nun and Caleb son of Jephunneh lived from among those men who were going to spy out the Land.

### immediately.

27. אָרִימָּתִי — How long. The verse refers to two groups: the spies — this evil assembly — and the rest of the nation. Regarding the spies, God said simply, "How long . . .," implying that they had reached the limits of His patience and there would be no Divine forbearance toward them. God made clear why the spies' sin was so serious: they were not content to lack faith themselves, but they provoked others to lose faith and sin. Indeed, the spies died immediately (v. 37). As for the rest of the nation, God said that He had heard their complaints, meaning their loud protestations against God and Moses. Thus, they had sinned grievously and could not escape without punishment, but, as God went on to say, the judgment would be tempered with mercy in response to Moses' prayer (Rashi; Sforno).

**28-32.** God swore that the punishment of the entire nation would be predicated on the very tragedy that the people — having believed the spies — predicted for themselves. They said that the Canaanites and their allies would kill all the men in the Wilderness and that the children would be taken captive. The men would indeed die in the Wilderness, but the children — the next generation — would enter the Land. As for the women, since they did not participate in the rebellion, there was no decree against them, and they would live out their natural life spans. Surely, therefore, many of them lived to enter the Land.

33. יְהְיוּ רְעִים : Will roam [lit., will graze]. Just as grazing sheep are led from place to place and rarely remain in any one area for very long, so will the Jews in the Wilderness

wander from place to place until their forty years are over (*lbn Ezra*). The term has a positive connotation as well, for a shepherd does not desert his flock. Thus God implied that despite its wandering, the nation would not be left without His concern and protection.

אַרְבְּעִים שְּנָה — Forty years. None of the Jews died before the age of sixty [for their punishment was that they die in the Wilderness, not that they die prematurely (Mizrachi)]. Thus it was necessary to prolong their stay in the Wilderness so that those who had just become twenty would live to reach their sixtieth year. This event took place in the second year after the Exodus, but God began the count of forty retroactively from the first year, because He had originally intended the forty years of wandering as the punishment for the sin of the Golden Calf, but had deferred its implementation until Israel's "measure of sin became full," after the incident of the spies (Rashi). This would imply that the sins of the spies and the Golden Calf were similar in nature, since both involved a shift of allegiance from God to idols (see above. vs. 1-4).

34. . . . ויִדְּעָהְם — And you shall comprehend . . . As a result of your long years of wandering, you will comprehend the magnitude of your sin of having negated My intent of bringing you into the Land (Sforno).

37. בּמְנְּמָה — In a plague. The decree of forty years applied only to the nation as a whole, but the spies themselves died immediately in a plague. Their punishment was measure for measure. They insisted falsely that the very air of the Land consumed its inhabitants, so they died as if killed by the foul air they were breathing (Sforno).

טו

לטומליל משה ית פתגמיא האלין לכל בני ישראל ואתאבלו עמא לחדא: מוֹאַקְדִימוּ בַצְפָרָא וּסליקוּ לריש טוּרא למימר הַא אַנַחִנַא סַלְקִין לְאַתְרֵא די אָמַר יִיַ אַרַי חַבְנַא: מא ואמר משה למא דנן אַתּוּן עַבַרין על גורת מימרא דיי והיא לא תצלח: מבלא תסקון ארי לית שְׁכָנְתַּא דֵייַ בַּינַיכון ולא תתבּרוּן קדם דבַבַיכון: מגארי עמלקאה וּכְנַעַנַאַה תַמַּן קַדַמִיכון ותפּלון בחרבא אַרֵי עַל כֵּן תַבְתּוּן מבּתר פּלחנא דיי ולא יהי מימרא דיי בסעדבון: מרוארשעו למַסַּק לְרֵישׁ טוּרָא וַאַרוֹן קימא דיי וּמשה לא עדו מגו משריתא: מה ונחת עמלקאה וכנענאה דיתב בטורא ההוא ומחונון וטרדנון עד חרמה: אומליל יי עם משה למימר: במלל עם בני ישראל ותימר לְהוֹן אֲרֵי תַעַלוּן לַאָרֵע מוֹתַבַנִיכוּן די אָנָא יַהַב לְכוֹן: גּוָתַעְבָּרוּן קַרבָּנָא קדם יי עַלַתַא אוֹ נָכָסֶת קּוּדְשַׁיַא לאַפַּרְשַא נדרא אוֹ בַנְדַבְתָא אוֹ בַּמוֹעֲדִיכוֹן (נ״א בּזמניכוֹן) למעבר לאתקבלא ברעוא קדם יי מן תורי או מן ענא: דויקרב דמקרב קרבנה קַבַם יָיַ מִנְחַתָא סַלְתַּא עַשַרונַא דְּפִילֵא בָּרַבעוּת הָינַא מִשְׁחַא: הוַחַמְרַא לְנָסְכַּא רַבְעוּת הָינַא תַּעְבַּד עַל עַלַתַא אוֹ לְנָכְסָת קוּרְשַיַּא לָאָמֶּרָא חַד: וּאוֹ לְדְכָרֵא תַּעְבַּּר מַנַחַתַא סָלָתַא תַּרֵין עַשַּׁרוּנִין דְּפִילֵא בְמַשַּׁח תַּלְתוּת הִינַא: וְחַמְרַא לְנָסְכַּא תַקַרַב לְאָתִקַבַּלָא תַּלְתּוּת הִינַא בָרַעַנָא קַדַם יִיַ: הוַאָרַי תַעַבַּד בַּר תורי עלתא או נכסת קוּרְשַיַּא לפַרַשַא נָדְרָא אוֹ נָכְסֶת קוּדְשַׁיַא קַדָם יִיַ: יּ וִיקַרָב

על בַּר תּוֹרֵי מִנְחַתָּא סְלְתַּא תְּלֶתַא

עשרונין הפילא במשח פּלגות הינא:

לי ניִּדְבֵּר משֶׁה שֶׁת־הַּדְּבָרִים הָאֵבֶּה אֵל־כָּל־בְּגֵי יִשְׂרָאֵל הַחָּרְמַה בְּבֹּקְר נַיַּצְלְוֹּ אֶל־רְאשׁ־ הַּנָּיִּוֹ יְשָׁרָאַלוּ הַאָם מְאָד: וַיַּשְׁכְּמוּ בַבֹּקֶר וַיַּצְלְוֹּ אֶל־רְאשׁ־ הַהָּנְנִּוּ וְעָלֶינוּ אֶל־הַמְּקְוֹם אֲשֶׁר־אָמַר יהוָה בִּי הָהָאָבוּ: וַיִּאמֶר משֶׁה לְמָה לֶמָה גָנְה אַתְּם עְּבְרָים אֶת־פִּי יהוְה בִּי הָנְאַבְּיוֹ יְשִׁרְבְּעֵנִי שָׁם לִּפְנִילְוֹ הַּבְּנְצְנִי שְׁם לִפְנִילְ וְהַבְּנְצְנִי שָׁם לִפְנִיכְם וְלֹא מֵּ תְּבָּלְתְם בָּחָרֶב בְּיָרַב בִּי הָעֲמָלֵלְי וְהַבְּנְצְנִי שָׁם לִפְנִיכְם וְלֹא מִי וְנְבְּלְנִי וְהַבְּנְצְנִי שְׁם לִפְנֵילְ וְהַבְּנְצְנִי שָׁם לִפְנֵילְ וְהַבְּנְצְנִי שְׁם לִפְנֵילְ וְהַבְּנְצְנִי יִהוֹה וְלֹא־ מִי יְהְוֹה עִמָּכֶם: נַיִּעְפְּלוּ לַעֲלְוֹת אֶל־רְאשׁ הָהָר וְאַרְוֹן הַרְבְּבְנְעִי יְהוֹה וְמִאֶרוֹ לֹא־מָשְׁלוֹת אֶל־רְאשׁ הָהָר וְאַרְוֹן תְּבְּבְנְעֵנִי חִיהְוֹה לֹא־קְּלוֹת לֹא־לְנִילְ וְהַבְּנְעָנִי חִיהְוֹה לֹא־קְּלוֹת לֹא לִיךְתְּבְּים וְיִבְּבְנְעִנִי הִיהְוֹה לֹא־קְּלוֹת לְּלְלוֹת אָל־רְאשׁ הָהָר וְאַרְוֹן עַרְבְּבְנְעִי הִיהְוֹה עִבְּבְּנְעְנִי הִישְׁב בָּהֶר הַהְוֹּא לִיא וְיִבְּבְנְעְנִי הִישְׁב בְּהָר הַהְוֹא לִיא וְיבִינְים וְיִישְׁב בְּהָר הַהְנִיץ וְיִיבְרְבּוֹ הְיִישְׁב בְּהָר הַהְּוֹא לִיוֹת אָל בְּמְיוֹם וְיִבְּבְּבְיִי הִיהְוֹם בְּבְּבְיוֹי הִייִשְׁה לֹא־קְמִים בְּבְּבְיוֹים הַיִּעְבּים בְּהָרְבְּים הַיְּבְּבּים הַיִּבְּתְנִים בְּיִבְיוֹים הְיִבְּבְּיִים הְּבָּבְּבְיִים הְיּבְּבְּיִים הְבְּבְּבְיוֹים הְיִבּבְּיוֹים הְיִבְיּים הְיִבְּים הְיִּבְיוֹים הְיּבְיּבְיוֹים הְיִיּבְיוֹים הְיִבְּיִים הְּבְּיִים הְיִבְּיִּבְיוֹים הְיִבְּיוֹים הְיִיּבְיוֹים הְיּבְיוֹים הְיִים הְיִים הְיִבְּיוֹים הְיִבְּיוֹים הְיִבְּיוֹים הְיִיבְיוֹים הְיּבְיוֹים הְיִיבְּיוֹים הְיִבְּבְּיוֹים הְיִיבְּיוֹים הְיִיבְּיוֹים הְיּבְּיוֹים הְיוֹים הְיּבְיוֹים הְיִיבְיוֹים הְיּבְיוֹים הְיּבְיוֹים הְיִיבְּיוֹים הְיִיוֹים הְיִבְּבְיוֹים הְיִבְּיוֹם הְיּבְיּבְיוֹים הְיוֹבְיּבְיְיוּים הְיִבְּיוֹים הְיִבְּיוּים הְיּבְיוֹים הְיוֹבְיוּים הְיוֹים הְיּבְיוֹים הְיִיבְיוּים הְיּבְיוֹים הְּבְּיוּים הְיוֹים הְיֹבְיים הְּבְּיוּים הְיּבְיוּים הְיוֹבְיים

אַבּ וַיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מִשֶׁה לֵאמָר: דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אָל־אֶנֶין אָלַהְאָר: דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הֹּלְתִילָם אָשֶׁר לֵיהוֹה עַלָּה אוֹ בֶּנְיִלְם אֲשֶׁר אַיִּהוֹה עַלָּה אוֹ בֶּנְיִלְם אֲשֶׁר אַיִּהוֹה נִיְחֹחַ לֵּיהוֹה בְּנְעְיִבְּיבְם אֲשֶׁר אַיִּהוֹה בְּנְעְיִבְּיבְם אֲשֶׁר אַיִּהוֹה בְּנְעְיִבְיבְם אַשְּׁרְבִּין לָּבָּטְר אִוֹ בִּנְיְלָה אִוֹ לַזְּבֶם לַבְּעָשׁיוֹת בֵּיחִם נִיחֹחַ לֵּיהוֹה הְּנְיִן לַנֶּטֶרְ הְּלְּיִב הַמַּקְרִיב קַּרְבָּנִי הַהְּיוֹ עַשְּׁרִנִי הַבְּנִין לַנֶּטֶרְ הְּלְּעִית הַהִּין שָּמֶן: וְיַיִין לַנָּטֶרְ הְעִיְה הַבְּיוֹ תַּנְעֲשָׁה בָּן־בְּנָיִם בְּלוּלָה בְּשָׁמֵן שְׁלִשִׁית הַהְיוֹ תַּנְעְשָׁה בְּן־הַבְּקָר עְלָה אוֹ־זְבָח בַּשָּמֶן שְׁלִשְׁית הַהְיוֹ תַּנְעְשָׁה בְּוֹבְבָּר עְלָה אוֹ־זְבָבְח בְּשָׁמֶן שְׁלְשִׁית הַהְיוֹ וְנִיִין לַנָּטֶרְ שְׁלְשִׁית הַהְיוֹ תַּקְּרִיב בְּשְׁמָן שְׁלְשִׁית הַהְיוֹב וְנִייִן לַנָּטֶרְ הְשְׁלְשִׁית הַהְיוֹ תַּנְקְרִיב בְּלִּיל בְּשָׁמֵן חָצִי הְהָּוֹל בְּשְׁמָן הַצְּלְּהְר אִוֹ־בְּבָּר אִנִּין בְּבָּבְּר עִלְה אוֹין הַבְּבָּר הִיּנְים בְּלוֹּה בְּלִיה בְּלִים בְּלִּלְים בְּלוֹל בַּשָּׁמֵן חָצִי הָהָוּן. מִּבְּבָּר הִשְּלְשָׁה עַשְׁרֹנִים בְּלוֹל בְּשָׁמֵן חָצִי הָהְהוֹים מְלְתִים בְּלוֹה בְּשָׁמֵן חָצִי הְהָּבְּים בְּלִּבְים בְּלִּבְיּת בְּלִיה בְּלִים בְּלִים בְּלִים בְּלִים בְּלִים בְּלִים בְּלִים בְּלִים בְּיִבְּבְּים בְּלִים בְּיִבְּיִים בְּלִים בְּיִבְּעָם בְּלִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּלִים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּלִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְיִּים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּיִייִים בְּנִים בְּבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיבְּבְּים בְּיִבְּיִבְּי בְּעִבְים בְּיִים בְּבְיוֹב בְּעִבְּיוֹים בְּיבְּים בְּיבְים בְּבְבּים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיוֹים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְבְיוֹים בְּבְּים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיוֹים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיוֹים בְּיבְּיוֹים בְּיבְּים בְּיבְּיוֹים בְּיבְּים בְּיוֹים בְּבְּים בְּיבְיוֹים בְּבְּים בְּיבְּיוֹים בְּיוֹבְים בְּיבְים בְּבּיבְיוֹים בְּיבְּיוֹים בְּיבְים בְּיוּבְּים בְּבְּיוֹים בְּיבְיוֹם בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְּי

המאורט: (ב) בי תבאו. נישר להם שיכנסו לארך: (ג) ועשיתם אשה. אין זה ליווי, אלא כשתכאו שם וחטלה של לכככם לעשות אשה לה': ריח ניחח. נחח רוח לפני (ספרי קז): לפלא נדר או בנדבה [וגוי]. [לפרש: או במועדיבם.] או שחששו האשה נשכיל חובת מועדיכם שחייבתי אחכם לעשות כמועד (שם): (ד) והקריב המקריב. תקריכו נסכים ומנקה לכל בהמה. המנקה כליל והשמן ככלל כחוכה (שם) והיין לספלים כמו ששנינו במם' סוכה (מח:): (ה) לבבש האחד. על כל האמור למעלה הוא מוסב, על המנקה ועל השמן ועל היין: (ו) או

לאיל. ואם איל הוא. ורבותינו דרשו או לרבות את הפלגם לנסכי איל (חולין כג.):

(מ) אל ראש ההר. הוא הדכך העולה לאכן ישכאל: הננו ועלינו אל המקום. לאכן ישכאל: אשר אמר הי. לאתה לנו שם נעלה: בי חטאנו. על אשר אתר הי. לאתר לו עלה: בי חטאנו. על אשר אתרנו הלא מוב לנו שוב מלכיתה (לעיל פפוק ג): (מא) והיא לא תצלח. זו שאתם שושין לא מללח: (מג) בי על בן שבתם כלומר כי זאת תבל לכם על אשר שכח שושין לא מללח: (מג) היע על בן שבתם כלות מפקוק ב:ד). אינגרי"ם בלע"ז לשון וגו': (מד) זיעפלו. לשון מושכה דיח). שופל וכחן (ישטיה לב:יד). ומדכש מנחומא (הישן יש) מפרש לשן אופל, הלכו חשכים, שלא כרשות: (מה) זיבתום. כמו ואכות לאוח טדון ודברום. כמו ואכות שוחן ודברים טוכא) מכה אחר מכה: עד החרמה. שם המקום לקרא על שם אוחי טוכא) מכה אחר מכה: עד החרמה. שם המקום לקרא על שם

**40-45.** A chastened nation realizes too late. Moses' words hit the people very hard and brought them to their senses. Too late they decided that the Land was indeed theirs and now they wanted it. But God no longer wished to give it to that generation; they had rebelled too many times and now their fate was sealed. Nevertheless, they insisted on advanc-

ing to the Land despite Moses' warnings that they would fail without God's help. In a sense the spies were right: the peoples of Canaan were too strong for the Jews, but, as Caleb had said, God could vanquish them if He so wished. The tragedy was that the people awakened too late from their spiritual stupor; as is all too common, people refuse to

39 Moses spoke these words to all of the Children of Israel, and the people mounted exceedinalu.

Chastened Nation Realizes

- 40 They awoke early in the morning and ascended toward the mountaintop saying, "We are readu, and we shall ascend to the place of which HASHEM has spoken, for we have sinned!"
- 41 Moses said. "Whu do you transgress the word of HASHEM? It will not succeed. 42 Do not Too Late ascend, for HASHEM is not in your midst! And do not be smitten before your enemies. 43 For the Amalekite and the Canaanite are there before you, and you will fall by the sword, because you have turned away from HASHEM, and HASHEM will not be with you."
  - 44 But they defiantly ascended to the mountaintop, while the Ark of HASHEM's covenant and Moses did not move from the midst of the camp. 45 The Amalekite and the Canaanite who dwelled on that mountain descended: they struck them and pounded them until Horman

15

ASHEM spoke to Moses, saying, <sup>2</sup> "Speak to the Children of Israel and say to them: When you will come to the Land of your dwelling places that I give you, <sup>3</sup> and you perform a Libations fire-offering to HASHEM — an elevation-offering or a feast-offering because of an articulated your or as a free-will offering, or on your festivals, to produce a satisfying aroma to HASHEM, from the cattle or from the flock — 4 the one who brings his offering to HASHEM shall bring a meal-offering of a tenth/-ephahl fine flour, mixed with a quarter-hin of oil: 5 and a quarter-hin of wine for a libation shall you prepare for the elevation-offering or the feast-offering for each sheep. 6 Or for a ram — you shall prepare a meal-offering, two tenth/ephahl fine flour mixed with a third-hin of oil: 7 and a third-hin of wine for a libation shall you bring as a satisfying aroma to HASHEM. 8 When you prepare a young bull as an elevation-offering or feastoffering, because of an articulated vow, or a peace-offering to HASHEM, 9 one shall bring with the uoung bull a meal-offering: three tenth/ephahl fine flour mixed with a half-hin of oil.

move when they can, but are ready when it is too late.

40. אליראשיההר — Toward the mountaintop. From Deuteronomy (1:19-20, 43-44), it is clear that this was the Mountain of the Amorite, which forms the natural border between the Land and the Sinai Desert. The Canaanites and Amalekites lived in the valleys between these mountains (see v. 25). The Jews now tried to bypass them and go to the mountaintop, from which they would then descend into the Land. The Amalekites and Canaanites were waiting in ambush on the mountain (v. 45), and threw thern back.

- We have sinned. Though God is always ready to forgive those who repent, this declaration was not sufficient to assuage His wrath, because the sin was still fresh. Moreover, the declaration was motivated not so much by sincere remorse as by regret that they had forfeited their chance to enter the Land (Or HaChaim).

15.

1-16. Meal-offering and libations This passage gives a new law: Certain offerings must be accompanied by gifts of meal-offerings and wine libations. This would not apply until thirty-nine years later, when the nation entered the Land, but the law was given them now to console the younger generation and give them confidence that God still intended to give them the Land (Ibn Ezra; Ramban).

The offerings of Abel, Noah, and Abraham were a satisfuing aroma to God (Leviticus 1:9) even without the benefit of

- an additional libation, but after the sin of the Golden Calf. God commanded that libations be added to the daily continual offerings. After the sin of the spies the commandment was extended to certain other offerings, as well.
- 3. This verse defines the offerings to which the passage applies. An elevation offering [עלה] is one that is burnt in its entirety on the Altar. Feast-offerings [נבחים] are offerings that are eaten, such as peace- and thanksgiving-offerings. They are called feast-offerings because they are generally brought to celebrate happy occasions and their owners would invariably invite others to eat with them. Since our verse refers specifically to offerings that are brought voluntarily, it is clear that the libations do not apply to private offerings that are required in atonement for sins. The verse mentions private offerings that are brought in celebration of the festivals to imply that even though such offerings are required by the Torah, libations must accompany them.
- 4. והקריב Shall bring. This term implies that the entire meal-offering is burnt on the Altar, unlike an ordinary, personal meal-offering, which is eaten by the Kohanim after a part of it is placed on the Altar [see Leviticus 2:1-3]. The wine libation is poured into a bowl-like vessel (Rashi) that was attached to the southwest corner of the Altar. In the Tabernacle, the wine drained off to the ground; in the Temple, it would flow onto the top of the Altar and into a pipe leading to a ditch under the Altar (Succah 48a-b).

יוחמרא תקרב לנסכא פלגות הינא קרבו דמתקבל ברעוא קדם יי: אבריו יתעבד לתורא חד או לדכרא חד או לאמר פאמריא או בעזיא: יבפמניו די תַעְבָּרוּן בָּדֵין תַּעַבּרוּן לחד בּמנינהוז: יג כַּל יַצִּיבַא יַעבָּר כַּדַין יַת אַלַין לקרבא קרבו דמתקבל ברעוא קדם יי: ירוארי יָתְגַיַר עמָכוֹן גִיוֹרָא אוֹ די ביניכוֹן לְדַרַיכוֹן וַנַעְבַּד קַרבַּן דִמתקבּל בּרעוא קַבם ייַ כמא די תעברון כן יעבר: טוקהַלָא קיַמַא חַד לכון ולגיורא דִיתְגַּיֵר קִים עַלֶם לְדַרֵיבוֹן כְּוַתְכוֹן בְּגִיוֹרָא יָהֵי קַרָם יִי: טוֹאוֹרִיתַא חדא ודינא חד יהי לכון ולגיורא דיתגיר עמבון: חומליל יי עם משה למימר: יחמלל עם בני ישראל ותימר להון במעלבוז לארעא די אנא מעל יתבוו לתמו: ישויהי במיבלכון מלחמא דאַרעא תַפָּרשון אַפּרשותא קדם יי: בריש אצותכון חלתא תפרשון אַפַרשות בַּמַא די מַפַּרשִׁין מן אָדְרָא כָּן תַפָּרשון יָתַה: כּאמַרִיש אַצותבון תתנון קדם יי אפרשותא לְדַרַיכוֹן: כבּ וַאַרִי תִשְׁתִּלוּן וְלַא תַעְבִּרוּן ית בל פקוריא האלין די מליל יי עם

יְנִיִן תַּקְּרִיב לַנֶּסֶךְ חֲצִי הַהֶּין אִשָּׁה בִיחַ־נִּיחָחַ לֵּיהֹוְה:

בְּבָּבְשִׁים אָוֹ בַּשׁוֹר הָאֶחָד אַוֹ לָאַיִל הָאָחָד אוֹ־לַשֶּׁה

בְּבָּבְּשָׁים אָוֹ בַּעִזִּים: כַּמִּסְפָּר אֲשֵׁר תַּנְשְׁיּׁה בָּיִחַ־נִּיחָחַ לֵּיהוֹה: וְכִי־יָנוֹר אִתְּכֶם גֹּר אָוֹ לְאָחָד בְּמְסְפָּרָם: כָּל־הָאֶזְרָח יֵצְשֶׁה־בָּבְּה אֶת־אֵלֶה

בְּיִהְוֹרְכָם לְדֹרְתִיכֶם וְעָשָׁה אִשֵּׁה בִיחַ־נִּיחִחַ לֵּיהוֹה: וְכִי־יָנוֹר אִתְּכֶם גֹּר אָוֹ אֵשֶׁה בִיחַ־נִּיחִחַ לִיהוֹר וְעָשָׁה אִשֶּׁה בִיחַ־נִּיחִחַ לֵּכֶם

בּיְבִּם בְּגַר הָגָּר הַנָּר הַנְּבִי הַנְּנִי הַנְּנִר הַגָּר הַגָּר הַגָּר הַגָּר הַגָּר הַגָּר הַגָּר הַגָּר אַתְּבַם:

בּיִיוֹן תַּקְּרִיב לַנָּסֶר וְמִשְׁפָּט אָחָד יִהְיֵה לָכֶם וְלַנֻּר הַגָּר הַבָּר אַתְּבַם:

ששי יויח וַיְדַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶה לֵאמְר: דַּבֵּר אֶל־בְּנִי יִשְׂרָאֵל יִאָרָתְ אֲלֵהֶם בְּבְאֲכֶם אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר אֲנֵי מֵכִיא יש אֶתְכֶם שָׁפָּה: וְהָיָה בַּאֲכֶם מֶלֶחֶם הָאָרֶץ תְּרִימוּ בְּתְרִימוּ בְּתְרִימוּ תְרִוּמָה לֵיהוְה: רֵאשִׁית עֲרִסְתֵכֶם חַלֶּה תָּרִימוּ תְרוּמָה בִּתְרוּמָה לְדֹרְתֵיכֶם:
בא בְּתְרוּמָה לְדֹרְתֵיכֶם:
וְכִי תִשְׁנֹּוּ וְלָא בּל־המצות האלה אשׁר־דּבּר יהוה אל־תַשׁוּ את כּל־המצות האלה אשׁר־דּבּר יהוה אל־

בילה) (שירובין פג:) מרימו מראשימה, כלומר קודם שחלכלו ממנה, ראשים חלבו [ס"א חלקה], חלה אחת תרימו תרומה לשם ה' (ספרי שם): חלה. טורט"ל בלע"ה בתרומת גרן. של האחת תרימו תרומה לשם ה' (ספרי שם): חלה. טורט"ל בלע"ה: בתרומת גרן. של האחת כה שישור, ולא כתרומת מטשר שלאמר כה שישור. אבל חכמים נתנו שישר לבטל הביח אחד מטשרים וארבטה, ולנתחום אחד מחלכטים ושמונה (שה) חלה בל חל שרשות עריםותיכם ומט אני ראשונה שבטיםות, ח"ל מראשים, מקלחה ולא כולה (ספרי שם): תתנו להי תרומה. לפי שלא שמטע שישור לחלה כאחר ולא כולה (ספרי שם): תתנו להי תרומה. לפי שלא שמטע שישור לחלה כאחר מחט שיהא כה כדי נתינה (שם): (בכל כל המלח שהציבר מביאין שליה פר, והכיר הכתוב מוליאה כאן מכללן לידון בכל כל כל המלח שהילה כאן מכללן לידון היו אל האחת מכל המלח, מ"ל את בל המצות האלה, מלה אחת שהיא כל המלח, מה השובר של כל המלות שרק שול ומפר בריח ומגלה פנים, אף מלוה כל כל המלות, מה השובר של כל המלות שרק שול ומפר בריח ומגלה פנים, אף מלוה

(י) אשה ריח. אינו מוסב אלא על המנחה והזמן אבל היין אינו אזה זאינו מוסב אלא על המנחה והזמן אבל היין אינו אזה במיס. ככז וזה על האז (ספרי זס): (יא) או לשה. בין זהאל בכבזיס בין זהאל במזיס. ככז וזה קרויס במוך זנחס. איל בן זלזה עזר חדם יוס אחד: (יב) במספר אשר תעשו. כמספר הבהמוח אזר חקריבו לקרבן ככה חעזו נסכיס לכל אחד מהם: במספרם. זל בהמוח מספרס זל נסכיס: (טו) בבם בגר. כמותכס כן גר, וכן דרך לזון עברית, כגן ה' לארץ מלריס (בראזיח יגדי) כן ארץ מלויס. כמוני כמור כעמי כעמי נעמן ומלכיס א כבוד): (יח) בבאבם אל הארץ. מזונה ביאה זו מכל כעמי כעמן להכוכה זכנולן מאח כי חבא כי חבאו, לפיכך כולן למדוח זו מזו, וכיון שפרט לך הכחוב באחח מהן זאינה אלא לאחר ירוזה ריזיבה אף כלן כן. אבל זו שפרט לך הכחוב באחח מהן זאינה אלא לאחר ירוזה ריזיבה אף כלן כן. אבל זו ראשית עריסותיכם. כזסלוזו כדי מיסוחיכם זאחס רגילין ללוז במדבר, וכמה היא, וימודו בעותר (שמות כדיים) משת לעללת וזם מיז) וזישורו מ"ג בילים וחומם

sense, this verse reiterates the point that a proselyte has the same status as a native and brings the same libations as his fellow Jews. Sifre Zuta expounds, based on the apparent redundancy, that a proselyte is required to bring an offering as part of his conversion procedure. If so, one might reason that conversions cannot be valid when the Temple is not standing. To refute such an argument, our verse discusses someone who converts throughout your generations, implying that conversions are valid in all generations. In the case of such proselytes, the requirement to bring the offerings remains pending, so that their descendants will bring them when the Temple is rebuilt (Haamek Davar).

17-21. Challah. The Torah commands that from every

<sup>12.</sup> בּמּקְפָּר — According to the number, i.e., even if someone brings many animals as his offering — in which case one might think that one libation should suffice for the entire group — he must bring a separate libation for each animal.

<sup>13-16.</sup> Although gentiles may bring peace-offerings to the Temple, only Jews — natives — bring the libations (Sifre). Although all the commandments apply equally to proselytes, the Torah must specify that they are included in the commandment of libations, which symbolize that a Jew dedicates his Land to God. Although proselytes did not share in the division of the Land, they are not exempt from this commandment (R' Hirsch).

<sup>14.</sup> לדרתיכם — Throughout your generations. In its plain

 $^{10}$  You shall bring a half-hin of wine for a libation, a fire-offering, a satisfying aroma to Hashem.

11 "So shall be done for each bull or for each ram, or for a lamb or kid among the sheep or goats. 12 According to the number that you prepare, so shall you do for each one, according to their number. 13 Every native shall do so with them, to bring a fire-offering, a satisfying aroma to HASHEM.

<sup>14</sup> "When a proselyte sojourns with you or one who is among you throughout your generations and he shall prepare a fire-offering, a satisfying aroma to HASHEM — as you do, so shall he do. <sup>15</sup> For the congregation — the same decree shall be for you and for the proselyte who sojourns, an eternal decree for your generations; like you like the proselyte shall it be before HASHEM. <sup>16</sup> One teaching and one judgment shall be for you and for the proselyte who sojourns armong you."

Challah 17 HASHEM spoke to Moses, saying, 18 "Speak to the Children of Israel and say to them: When you come to the Land to which I bring you, 19 it shall be that when you will eat of the bread of the Land, you shall set aside a portion for HASHEM. 20 As the first of your kneading you shall set aside a loaf as a portion, like the portion of the threshing-floor, so shall you set it aside. 21 From the first of your kneading shall you give a portion to HASHEM. for your generations.

<sup>22</sup> "If you err and do not perform all of these commandments, which HASHEM has spoken to

batch of dough, a portion — commonly known as challah — be given to the Kohanim, just as they must receive a part of the produce of the field. By making the servants of God dependent on the gifts of the nation, and obligating the nation to provide for them, God ties together the people who enjoy the Land's prosperity and those who devote themselves to Torah study, the Temple service, and matters of the spirit. Sforno comments that this commandment was needed in the aftermath of the tragedy of the spies, to provide the survivors with a new source of blessing to their homes, in the merit of their gifts to the Kohanim. He cites Scriptural proofs that people are blessed by virtue of the sustenance they provide for God's devoted servants.

19. מְּלְיִת — Of the bread. This term limits the commandment of challah to a dough made of the five main species of cereal grain: wheat, barley, oats, rye, and spelt (Sifre).

20. רְאשׁיה — As the first. The first use of the dough is the separation of challah for the Kohen, and its owner is forbidden to eat of the dough before setting that portion aside. Alternatively, the word may be rendered as the choicest part, for just as the Torah asks a Jew to give the Kohen the choicest part of his produce (18:29), so, too, it asks that he be given the choicest part of the dough.

אַרטּתְּבֶּם Of your kneading. The commandment to separate challah goes into effect from the moment the mixture becomes dough, i.e., from when the kneading process begins (Sifre). From the possessive form your dough, the Sages derive that the minimum amount of dough from which challah must be taken is the amount that was familiar to the people in the Wilderness to whom this verse was originally addressed. Your dough, consequently, means the volume of manna that fell daily for each Jew, which was an omer, the volume of 43.2 eggs.

קּלָּה — A loaf. Since the Torah refers to the Kohen's portion as challah, Jews have taken to calling their Sabbath breads

— from which they separate this Divinely commanded portion — challah. This illustrates Jewish loyalty to the Torah. The focus of our lives is the performance of the commandments, so much so that we call our bread by the name of the commandment associated with it.

בּהְרּנְּמֶת גּרָיְן — Like the portion of the threshing-floor. This is a reference to the terumah that is given to the Kohen from the crops of the field. By comparing challah to terumah, the verse indicates that just as the Torah does not specify a minimum percentage of the crop that must be separated as terumah — even a single kernel is enough to discharge the obligation of a large amount — so the Torah does not set a minimum amount for challah. Nevertheless, the Sages imposed minimum amounts for challah. These amounts are one-twenty-fourth of the batch of a householder's dough; and one-forty-eighth of a batch of commercial dough (Rashi; Mishnah Challah 2:7).

22-26. The atonement for public, unintentional idol worship. In the aftermath of the tragedy of the spies, the Torah turns to another possibility of a national downfall that would be a denial of God's sovereignty over His people: mass idol worship. Although the Torah does not say explicitly that the topic of the passage is idolatry, the Sages derive it from verse 22 which speaks of a transgression of all of these commandments. Since it cannot refer to a violation of every single one of the 613 commandments, it must refer to a sin that is equivalent to the transgression of them all. This is the sin of idolatry, for by worshiping another deity, a person shows that he denies the existence or the authority of God, and he considers himself not to be bound by anything God has commanded.

Sforno observes that the Torah requires a Jew to perform the commandments because they are the ones which HASHEM has spoken to Moses. To obey any of them because of personal or social considerations, without believing in the

משה: בנית כַּל די פקיד יי יתכון בידא דמשה מו יומא די פקיד יי ולהלא לדריכון: ברויהי אם מעיני כנשתא אתעברת לשלו ויעברון כל כנשתא תור בר תורי חד לעלתא לאתקבלא ברעוא קדם יי ומנחתה ונסכה כדחזי וצפיר כר עזי חד לחטאתא: כהויכפר כהנא על כל כנשתא דבני ישראל וישתבק להון ארי שלותא היא ואנון אַיָתיאוּ יַת קַרְבַּנָהוֹן קַרְבַּנַא קַדָם ייַ וחובתהון קדם יי על שלותהוו: ביוישתבק לכל כנשתא דבני ישראל וּלְגִיוֹרָא דַיִתְנַיַר בּיניהון ארי לכל עמא בשלותא: מואם אנש חד יחוב בשלו ויקרב עזא בת שתה לחטאתא: כחויכפר כהנא על אנש דאשתלי בְּמֶחֶבָה בְּשַׁלוּ קַדָם יִי לְכַפַּרָא עַלוֹהִי וַישַתַּבָק לה: כּטיַציבא בּבני ישראל ולגיורא דיתגיר ביניהון אוריתא חדא יָהֵי לְכוֹן לְדִיַעְבֶּד בְּשֻׁלוּ: וּ וַאֲנַשׁ דִיַעְבֵּד פריש גלי מן יציביא ומן גיוריא קדם יִיַ הוּא מַרְגַּז וִישְׁתָּצִי אַנַשָא הַהוּא מגו עמה: לא ארי (על) פתגמא דיי בַּסֶר וַיַת פָּקוֹדוֹהָי אֲשָׁנֵי אֲשָׁתַצַאַה ישתצי אנשא ההוא חובה בה:

ב, משה: את בל־אשר צוה יהוה אַלִיבֶם בִּיַד־משה מן: <sub>בר</sub> היום אשר צוה יהוה והלאה לדרתיכם: והיה אם מעיני העדה נעשתה לשָגֵגה ועשו כַל־הַעָרָה פַּר בַּן־בַּקוּ אחר לעלה לריח ניחח ליהוה ומנחתו ונסכו כמשפט בה ושעיר־עזים אַחַד לַחַשַּת: וְכָפֵּר הַכּהָוֹ עַל־כַּל־עַדֵת בְּנֵי -ישראל ונסלח להם כי־שנגה הוא והם הביאו את־ קרבּנֹם אשה לֵיהוֹה וַחֲטַאתֵם לְפָנֵי יהוָה עַל־שָׁגַּגַתַם: ני ונסלח לכל־עדת בני ישראל ולגר הגר בתוכם בי מ לכל־הַעַם בִּשְׁגַה: ואם־נפש אחת שביעי רה תַּחֲטָא בִשְׁנָגָה וְהִקְרֵיבָה עֵז בַּת־שִׁנַתָה לְחַטַאת: וַכפּר - הַחֲטָא הַכּהֵו עַל־הַנֶּפֶשׁ הַשֹּגֵגת בָּחַטְאַהָּ בִשְׁנַגַה לִפְנֵי יהוֹה בט לכפר עליו ונסלח לו: האורח בבני ישראל ולגר הגר ל בתוכם תורה אחת יהיה לכם לעשה בשגגה: והגפש אַשִרבתַעַשַה ו בָּיֵד רָמָה מִן־הָאֶזְרָח וּמִן־הַגֵּר אֶת־יהוָה לא הוא מגדף ונכרתה הנפש ההוא מקרב עמה: כי דבר יהוה בוה ואת־מצותו הפר הכבת ותכבת הגפש ההוא

מה: בפה

עונה בה:

לטולה, שנא' ואם השני יעשה טולה (ויקרא ה:י) וזו טולה קודמת לחטאת (הוריות יג.): (בה) הביאו את קרבנם אשה לה'. זה האמור בפרשה, הוא פר הטולה שלאמר אשה לה' (ספרי שס): וחטאתם. זה השניר (שס): (בו) תחטא בשגגה. בעבודה זרה (שס קיב): עז בת שנתה. שאר טבירות יחיד מביא כשכה או שטירה, נכעודה זרה (שס קיב): עז בת שנתה. שאר טבירות יחיד מביא כשניה לושיה חרפה ובזו קבע לה שטירה (שס): (ל) ביד רמה. במזיד: מגדף. מחרף, כמו והיחה חרפה וגדופה (יחזקאל ה:טו) אשר גדפו נערי מלך אשור (ישטיה לווו) ועוד דרשו רבוחינו מכאן למברך את השם שהוא בכרת (כריחות זו): (לא) דבר ה'. אזהרת טבודה מכן המשלר מפי משה (ספרי שס): עונה בה. בזמן שטונה כה שלא זרה מפי הגבורה והשאר מפי מבה נשני הגבורה והשאר מפי מבה לשנה בה. בזמן שטונה בה שלא

One Who commanded them, is not true observance of the Torah. This is why God introduced the Ten Commandments by saying, "I am HASHEM, Your God," and why the Sages say that one who gives his allegiance to an idol is regarded as if he had repudiated the entire Torah, even if he performs all the commandments meticulously.

24. מְשֵׁנְי הְּעָרָה — Because of the eyes of the assembly. This term is a metaphor for the Great Sanhedrin (see Leviticus 4:13). In order for this unique offering to be brought, two conditions must be present: (a) The Sanhedrin ruled erroneously that a certain act is permitted, and then the act was shown to be a form of idol worship; and (b) a majority of the congregation committed the forbidden act. If either of these conditions is absent, each transgressor brings the sinoffering of an individual, as given below in verse 27.

קישוי כּלֹּהָעְרָה — The entire assembly shall prepare. As a public offering, this one is paid for with funds collected from

זו פורק כה עול ומפר כריח ומגלה פניס, וליזו, זו עבודה זרה (30): אשר דבר היא אל משה. אנכי ולא יהיה לך מפי הגבורה שמעום (הוריות ת.). אחם דבר אלהים שחים זו שמעתי (מהלים סב:יב): (בג) את כל אשר צוה דגר: מגיד שכל המודה בעבודה זרה כנופר ככל החורה כולה ובכל מה שנתנכלו הנכילים, שלאמר למן כעבודה זרה כנוה הי והלאה (ספרי שם): (בד) אם מעיני העדה נעשתה לשגגה. אם מעיני העדה נעשתה לשגגה. אם מעיני העדה (הוריות ז): עשמה עבירה זו על ידי שונג, כגון ששננו והוכו על אחת מן העבודות שהיא מוחרת לעבוד עכודה זרה ככך (שם נג): לחטת. חסר א', שאינו כשלר העלאת קורמת עם עולה התעלת קורמת חסר א', שאינו כשלר התעלתה בלות עם עולה התעלת קורמת

the public (Horayos 3b), and none of the individual sinners brings his own offering (ibid. 2a).

אמת. לְּמְלֶּה... לְּחְשָּׁאַת. — As an elevation-offering. . . . מ a sin-offering. In Leviticus 4:13-21, too, the Torah speaks of a communal sin-offering to atone for a national transgression caused by an erroneous ruling of the Sanhedrin. The offering here atones exclusively for a national sin of idolatry, while the one in Leviticus atones for other sins (see notes there). There are two differences in the composition of the two offerings: (a) The offering in this passage includes an elevation-offering, while that of Leviticus is only a sin-offering; and (b) the sin-offering here is a he-goat, while the one in Leviticus is a young bull. Otherwise, the sacrificial service for both sin-offerings is identical, including the requirement that the Kohen Gadol perform the service.

25. בּרישְׁנֶּהְ הוּא וְהַם הַבְּיאוּ — For it was unintentional and they have brought . . . The atonement applies only to those who

for Public. (Ininten-

The Moses, 23 everything that HASHEM commanded you through Moses, from the day that HASHEM Atonement commanded and onward, throughout your generations, 24 lf because of the eyes of the assemblu it was done unintentionally, the entire assembly shall prepare one young bull as an tional Idol elevation-offering for a satisfying aroma to HASHEM, and its meal-offering and its libation Worship according to the rule, and one he-goat as a sin-offering. 25 The Kohen shall atone for the entire assemblu of the Children of Israel and it shall be forgiven them, for it was unintentional, and theu have brought their offering, a fire-offering to HASHEM, and their sin-offering before HASHEM for their unintentional sin. 26 And it shall be forgiven to the entire assembly of Israel and to the proselute who solourns among them, for it happened to the entire people unintentionally.

Individual Worship

<sup>27</sup> "If one person sins unintentionally, he shall offer a she-goat within its first year as a sin-offering. 28 The Kohen shall atone for the erring person when he sins unintentionally before HASHEM, to atone for him; and it shall be forgiven him, 29 The native among the Children of Israel and the proselute who sojourns among them — there shall be a single teaching for them, for one who does unintentionallu.

Intentional

30 "A person who shall act high-handedlu, whether native or proselute, he blasphemed Idolatry HASHEM! — that person shall be cut off from among his people. 31 for he scomed the word of HASHEM and broke His commandment: that person will surely be cut off, his sin is upon him."

sinned unintentionally. Although the sin was very grave, the people receive atonement because it was unintentional, and because they brought the prescribed offering (Ramban). However, those who knew that the Sanhedrin had erred but committed the sin anyway, are not atoned for by the offering (Sifre).

27-29. Individual idol worship. An individual brings this offering if he worships idols unintentionally, for example if a Jewish child was raised by idolaters. Even a large number of Jews may have worshiped idols unintentionally if they mistakenly thought that the Torah's laws were given for only a specific time period, and that that time has already elapsed: or, as in the times of Jeroboam and Ezra when the majority of Jews forgot, or were never taught, the entire Torah (Ramban to v. 22).

In Leviticus there are special offerings for the Kohen Gadol and king who sinned unintentionally. However, they do not bring special offerings if they commit the sin of idolatry. B'chor Shor explains that if a king sins in so fundamental a matter as idolatry, he is no more worthy than anyone else and is not honored by bringing a special offering.

30-31. Intentional idolatry. One who worships idols intentionally — high-handedlu — cannot atone for his sin through an offering. If he sinned despite being warned that his act would incur the death penalty, and witnesses reported his act to the court, he suffers death by stoning. This passage refers to one who worshiped an idol intentionally, but who had not received a valid warning, or whose act was not seen by valid witnesses. God punishes such a person by cutting off his soul from the nation and denying him a share in the World to Come. The very act of worshiping an idol constitutes the blasphemy described in this passage.

Rambam (Moreh Nevuchim 3:41) contends that although the traditional exegesis interprets this passage with refer-

ence to idolatry, it applies by extension whenever someone sins because he denies the truth of any part of the Torah. For anyone to claim that a particular commandment does not apply to him or that he has the right to pick and choose among the commandments is blasphemous and worthy of the condemnation stated in this passage. Indeed, Rambam (Hilchos Teshuvah 3:6.11) counts those who sin highhandedly among those who lose their share in the World to Come.

30. הוא מגדה — He blasphemed. Since the Torah likens idolatry to blasphemy, the Sages derive that blasphemy, too, incurs the penalty of kares, or spiritual excision (Rashi).

31. רבר־הי — The word of HASHEM. By referring to the sin of idolatry this way, the Torah alludes to the first two of the Ten Commandments, which demand faith in God and prohibit idolatry. Those commandments were heard by the nation directly from God, not through Moses, and can therefore be called "the word of HASHEM" (Rashi).

עונה בה — His sin is upon him. Even after death, the spiritual corruption of the sin adheres to the soul and keeps it out of the World to Come (Sifre). The term implies further that only as long as the sin is upon the person — meaning that he did not repent — is the soul excised. Repentance, however, removes the sin and punishment (Rashi).

32-36. Sabbath desecration in the Wilderness. The Torah juxtaposes the sins of idolatry and Sabbath desecration because they represent the same concept. Just as the idolater denies the sovereignty of God, so, too, one who flouts the Sabbath, which testifies to God's Creation of the universe, declares his lack of faith in the Creator. Because of the vital place of Sabbath in the constellation of Jewish belief, the Torah places this incident here, although it did not necessarily happen immediately after the rebellion of the spies [see Rashi to v. 41].

רוחנולר

לכוהוו בני ישראל במדברא ואשבחו נָבַרָא כַּד מִנָבַב אַעין בּיומא דשבּתא: לגוקריבו יתה דאשכחו יתה כד מגבב אַעין לְנֵת משָה וּלְנַת אַהַרן וּלות כַּל כנשתא: לר ואסרו יתה בבית מטרא ארי לא אתפרש להון מא דיעכדון (ניא יתעבד) לה: לה ואמר יי למשה אתקטלא יתקטל גברא רגומו יתיה באבניא כל בנשתא מברא למשריתא: מואפיקו יַתֵיה כַּל כִּנְשַתַא למכּרא למשריתא וֹרָגַמוּ יַתָה כָּאַבנוַיא וּמית כּמא די פקיד יִיַ יַת משה: מּ וַאַמֵּר יִי למשה למימר: לחמלל עם בני ישראל ותימר להון וְיַעְבָּדוּן לְהוֹן בָּרוּסְפַּדִין על כּנפי כְסוּתְהוֹן לְדַרֵיהוֹן וְיַתְנוּן עַל כַּרוּספּדא דְבַנְפַא חוּטָא דְתְבַלְתַא: לטויהון לבון לַכְרוּסְפָּדִין וָתָחֲזוּן יַתֵּיהּ וְתַדְכַּרוּן יַת בַּל פָּקוֹדַיַא דַייַ וְתַעבִּדוּוְ יַתָהווְ ולָא תַּטְעוּן בַּתַר הַרָהוּר לְבָּכוֹן וּבְתַר חיזוּ עיניכון די אַתּוּן טען בּתריהון:

לב וַיִּהְיִנּ בְנֵי־יִשְּׁרָאֶל בַּמִּדְבֶּר וַיִּמְצְאׁנּ אֶישׁ מְקֹשִׁשׁ עֵצִים
לג בְּיוֹם הַשַּׁבָּת: וַיַּקְרִיבּוּ אֹתוֹ הַמְּצְאִים אֹתוֹ מְקֹשְׁשׁ עֵצִים
לּר בְּיִוֹם הַשַּׁבָּת: וַיַּקְרִיבּוּ אֹתוֹ הַמְּצְאִים אֹתוֹ מְקֹשְׁשׁ
לּר בַּמִשְׁמֶר בָּי לְּא פֹרֵשׁ מַה־יֵּעָשֶׁה לְוֹ: וַיְּאמֶר בִּי לְא פֹרֵשׁ מַה־יֵּעָשֶׁה לְוֹ: וַיְּאמֶר בְּיִ לְא פֹרַשׁ מַה־יֵּעָשֶׁה לְוֹ: וַיְּאמֶר בְּיִ לְא פֹרַשׁ מַה־יֵּעָשֶׁה לְוֹ: וַיִּאמֶר בְּיִבְּנִים בָּלְּר הְעֵרָה מִחְנִץ לַמִּחְהַנְה: וַיִּצִיאוּ אֹתוֹ בָּל־הָעֵרָה אֶל־מְחוּץ לַמַּחְהָנְה אֹתוֹ בָּאַבָנִים וַיָּמֶת בַּאֲשֶׁר צִּנָה יהוְה לֵּיִבְּר בִּיִבְּנִים וַיִּמְת בַּאֲשֶׁר צִנָה יהוְה אֶתוֹ בָּאֲבָנִים וַיִּמְת בַּאֲשֶׁר צִנָה יהוְה אֶתוֹ בָּאֲבָנִים וַיִּמְת בַּאֲשֶׁר צִנָה יהוְה אֶּתוֹ בָּאֲבָנִים וַיִּמְת בַּאֲשֶׁר צִנָה יהוְה אֶל־מִשְׁה.

ליילה וַיָּאמֶר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֶר: דַּבֵּר אֶל־בְּגֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמֵרְתָּ אֲלֵהֶם וְעָשׁוּ לָהָם צִיצֶת עַל־בַּנְפֵי בִגְדֵיהֶם לְּדְרֹתֶם וְנָתְנְוּ עַל־צִיצִת הַבָּנָף פְּתִיל הְּכֵלֶת:

לּעּ וְהָיֶה לָכֶם לְצִיצִת וּרְאִיתֵם אֹתוֹ וּוְכַרְתָם אֶת־
לַּלְבֹרָכֶם וְאַחֲרֵי עִינִיכֶם אֲשֶׁר־אַתֵּם וֹנִים אַחֲרֵי הַם:
לְבַבְּכֶם וְאַחֲרֵי עֵינִיכֶם אֲשֶׁר־אַתֵּם וֹנִים אַחֲרֵיהָם:

מכ:): (לח) ועשו להם ציצית. על שם הפחילים החלוים כה כמו ויקחני כלילית ראשי (יחזקאל חוג; מנחות מב.). דבר אחר לילית על שם וראיתם אומו כמו מלין מן החרכים (שיר השירים כוט; ספרי קטו): תבלת. לכע ירוק של חלוון (מנחות מב.): (לט) וזברתם את בל מצות הי. שמנין גימטריא של לילית שש מאות, ושמונה חוטין וחמשה קשרים הרי תרי"ג (כמ"ר יחוכא): ולא תתורו אחרי לבבבם. כמו מחור הארץ (לעיל יגוכה) הלב והטינים הם מרגלים לגוף מסרסרים לו את השבירות, הטין רואה והלב חומד והגוף עושה את השבירות (תנחומא טו):

סשה חשובה (שס; סנהדרין ל:): (לב) ויהיו במדבר וימצאו. בגנומן של ישראל דכר הכחוב שלא שמרו אלא שכת ראשונה וכשנייה בא זה וחללה (ספרי קיג): (לג) דכר הכחוב שלא שמרו אלא שכת ראשונה וכשנייה בא זה וחללה (ספרי קיג): (לג) המוצאים אותו מקושש. שהחסוב וולא הניח מלקושש אף משמלאוהו והחרו בו (שס; סנהדרין מא): (לא בי לא פרש מה יעשה לו. לא היו יודטים באיזו מיקה ימוס אבל יודטים היו שהמחלל שבת במיקה (ספרי קיד; סנהדרין ערש): (לה) רגום. פישל"ט בלט"ו, וכן הלוך אלל"ט, וכן זכור (שמוח כ:ת) שמור (דכרים ה:יב): (לו) ויוציאו אותו. מכאן שבית הסקילה חוץ ורחוק מבית דין (ספרין סנהדרין

32. בְּמֵּהְבֶּר. בְּמֵּהְבָּר. Were in the Wilderness. This took place at the very beginning of their sojourn in the Wilderness [otherwise there is no reason for the Torah to mention the obvious fact of where they were]. That such a thing could happen so soon is to Israel's discredit, for the nation had observed only one Sabbath properly, and this individual desecrated the next one (Rashi). According to Rashi's reading of the Sifre, only one person desecrated the Sabbath, but according to the reading of the Vilna Gaon, there was a general laxity in Sabbath observance.

קיש" — Gathering wood . There are various opinions in the Talmud regarding which category of prohibited labor was committed: The sticks were spread out and he gathered them together [קינקים]; he carried the sticks for a distance of four cubits or more in a public domain [קינקים]; or he tore twigs from trees [קינקים] (Shabbos 96b; see also 73b).

33. אַרְ הַמְּצְאֵים אַחוֹ. Those who found him. Since the Torah stresses that he was found while committing the sin, the Sages derive that the witnesses had warned him that he was committing a capital offense and he persisted in doing it. This satisfied the halachic requirement that one is not liable to the death penalty unless he ignores a warning and his act is seen by two valid witnesses (Rashi). Thereupon they

brought him to בָּל־הָעָרָה, the entire assembly, i.e., the sages who served as Moses' court.

34. בּילא מַרְש — For it had not been clarified. Only the nature and procedure of the death penalty had not been clarified, but they knew, as stated in Exodus 31:14, that Sabbath desecration incurs the death penalty (Rashi). Had it not been known that Sabbath desecration was a capital offense, the transgressor would not have been executed, because part of the necessary warning is notification of the gravity of the penalty.

**36.** בְּל־יְהָעָרָה — The entire assembly, i.e., the penalty was to be carried out in the presence of the assembly (Sifre), so that others would see the consequences of sin and be deterred from committing it (Deuteronomy 17:13).

**37-41. Tzltzis** and all the commandments. The *Sidrah* concludes with a passage that brings home to the Jewish people the obligation to remember *all* of the command ments, for it is fallacious to think that Judaism can rest only on the foundation of such primary commandments as belief in God and observance of the Sabbath, vital though they are. The commandment of *tzltzis*, the Torah states, is a vehicle that enables the Jew to remember all the Torah's precepts. The passage contains other general commandments that

in the Wildemess

- <sup>32</sup> The Children of Israel were in the Wilderness and they found a man gathering wood on the Sabbath Sabbath day. 33 Those who found him gathering wood brought him to Moses and Aaron, and to the entire assemblu. 34 They placed him in custodu, for it had not been clarified what should be done to him.
  - 35 HASHEM said to Moses: "The man shall be put to death; the entire assembly shall pelt him with stones outside of the camp."
  - <sup>36</sup> The entire assemblu removed him to the outside of the camp; they pelted him with stones and he died, as HASHEM had commanded Moses.

Tzitzis and all the Commandments

<sup>37</sup> HASHEM said to Moses, saying: <sup>38</sup> "Speak to the Children of Israel and say to them that they shall make themselves tzitzis on the corners of their garments, throughout their generations And they shall place upon the tzitzis of each corner a thread of turquoise wool. 39 It shall constitute tzitzis for you, that you may see it and remember all the commandments of HASHEM and perform them: and not explore after your heart and after your eyes after which you stray

are essential to maintaining allegiance to God, and concludes with the oft-repeated statement that He took us out of Egypt and as a consequence of that, we are obligated to accept Him as our God.

**38. ציצת** — Tzitzis, i.e., fringes. Alternatively, the word refers not to the fringes themselves, but to what they call upon their wearers to do. The related word הציץ means to peer at something intently (see Song of Songs 2:15), and, as stated in verse 39, one should look at the tzitzis in order to remember all the commandments (Rashi).

על-בנפי בגריהם — On the corners of their garments. The corners of a garment are accessible and visible, which is important in the context of this commandment, since the fringes must be seen in order to serve as reminders (Michtau Me'Eliyahu). Garments are a person's means of playing a role, of presenting himself to the world as he would like to be perceived. It is important, therefore, that garments be "consecrated," as it were, with reminders of God, so that they not become the means to entice people away from His service.

Throughout their generations. When someone is sincere about using even his garments as a means of achieving devotion to God, he can imbue his children and succeeding generations with the same dedication (ibid.). People should never underestimate the effect their actions can have on others, especially upon those who are closest to them and who are able to see whether their deeds are motivated by genuine dedication.

הבלת — Turquoise wool. One of the strings of each fringe is to be dyed turquoise with the blood of an aquatic creature known as chilazon (Rashi). The exact identity of the creature that is the source of this blue dve is unknown nowadays, so that techeiles is unavailable currently [see notes to v. 39].

The techelles thread helps its wearer focus on his duty to God because, as the Sages put it: Techeiles is similar to [the color of the sea, the sea to the sky, and the sky to [God's] Throne of Glory (Menachos 43b).

This roundabout means of focusing on God's Throne teaches that people should look for ways to direct their attention toward higher aspirations. Those who search for holiness can find inspiration in many experiences. Conversely, in the very same situation, those who seek only pleasure will not see even a possibility of spiritual elevation. Thus, a familiar way of testing what different people are like is to see how they react to the same stimuli; what someone sees is an indication of what he is

39. והיה לכם לציצת — It shall constitute tzitzis for you. The white threads and the techeiles shall combine to form a single fringe, for the two elements in combination constitute a single mitzuah. If techeiles threads are unavailable, however, this absence does not prevent the performance of the commandment with all white threads (Rambam, Hil. Tzitzis 1:5). Thus, because it is not dependent on the presence of the blue thread, the commandment of tzitzis remains in effect nowadays even without techeiles.

וראיתם אתו — That you may see it. The flow of the verse, according to Rashbarn is that the tzitzis are on your garments so that you may see the fringe and thereby remember the commandments.

The Sages interpret this phrase that you may see Him, i.e., God (Menachos 43b), for by performing this commandment with the proper intent, one can learn to see that God guides the world, so that, in effect, one sees Him and remembers the duty to be loyal to Him.

שברתם — And remember. The numerical value of the word וציצית is 600, and there are eight threads and five knots, for a total of 613, the number of the Scriptural commandments (Rashi). Alternatively, the fringes are like a royal insignia, reminding their wearers that they are always in the service of the King (Sforno). According to Ramban, the reminder is provided by the symbolism of the turquoise thread, which is reminiscent of the Throne of Glory, as noted above.

ולא־תתורו... The heart and eyes are like the body's spies, brokering for it the sins sought by its animal nature. The heart covets and the eyes seek out, and the body sins (Rashi).

We are enjoined to avoid any thought that could entice us to uproot a fundamental of the Torah. Human intelligence is limited and not everyone can ascertain the truth, so that a person can destroy his world if he follows his random thoughts. For example, if a person ruminates on whether or

בְּדִיל דְּתִּדְכָּרוּן וְתַעְבְּרוּן יַת כָּל פִּקּוּרִי
 הַתְּהוֹן קַבִּישִׁין קֵבְּרוּן יַתְּעָבְּרוּן יַתְּבְּרוּן מַאַרְּעָא
 הַתְּהוֹן קַבִּישׁין קֵבְּרוּ יָתְכוֹן מַאַרְּעָא
 הַמְבַּוִי לְכוֹן לַאלָה אֲנָא יְיָ אַלְהַכוֹן:

(מא) אני הי. נאמן לשלם שכר (ספרי שם): אלהיכם. נאמן להפרע (שם): אשר שקולה ככל הוצאתי אתכם. על מנת כן פדיתי אתכם שתקבלו עליכם גזרותי (שם): אני הי ומטת ואת אהדיבם. עד למה נאמר, שלא יאמרי ישראל מפני מה אמר המקום, לא שנעשה לאו, לפי שא אהדיבם. עד למה לא עושים ולא ומעלים שכר, על כרחכם אני מלככם. זכן הוא אומר מו על ב לוכם לא יו מיל הוא לומר עלים מל לא עושים ולא מועלים שכר, על כרחכם אני מלככם. זכן הוא אומר שלא מלור עליכם (יחוץ עליכם (יחוץ בעדו ואומר חכל היא שהבחנהי במלרים בין עפה של בכור לשאינה של התבלת. על בכור, אני הוא עוד להבחין ולהפרע מן התולה קלא אילן בבנדו ואומר חכלם היא התכלח דון (כ"מ סא). ומיסודו של רבי משה הדרשן המשקקי, למה נשמכה פרשת מקושש שבות ישרה ורה, שאף היא ששר ישרה לפרשת עבודה זרה, לומר שהמחלל את השכת כלור עובדה זרה, שאף היא

רש"י

שקולה ככל המטח. וכן הוא אומר בעזרא ועל הר סיני ירדת ותחן לעמך תורה

ומטח ואת שבת קדשך הודעת להם (נחמיה שיוב"ד). ואף פרשת לילית לכך נסמכה

לאלו, לפי שאף היא שקולה כנגד כל המטח שנאתר וטשיתם את כל מטחי (פסוק

מ): על בגפי בגדירהם. כנגד ואשא אתכם על כנפי נשרים (שמות ישוא). על

ארכם נכפות. ואל בעלה שלם ולא בעלת חמש (זבחים יהו) כנגד ארבע לשוטח של

באולה שלאתר במלרים והולאתי והללחי וגאלתי ולקחתי (שמות וצרו): פתיל

תבלת. על שם שכול בכורות, תרגום של שכול תכלא. ומכחם היתה בלילה וכן לבע

המכלת דומה לרקיע המשחיר לעת ערב. ושמונה חוטים שבה כנגד שמונה ימים

ששת ישראל משילא ממלרים עד שאמרו שירה על היס:

not there is a God, whether the prophecies are true, or whether the Torah is of Heavenly origin — and he does not have the degree of knowledge and judgment to find the clear truth — he will be opening himself to heretical beliefs. Therefore, the Torah commands that one not explore after heart and eye lest he come to stray from belief in God (Rambam, Sefer HaMitzvos).

It is significant that the Sidrah begins and ends with the

concept of exploring and spying out. The spies who went to reconnoiter the Land went looking for dangers that would justify their own preconceptions. Caleb and Joshua saw the Land and found in it justification for God's assurance that the Land was very good, while their comrades saw only confirmation of their fears. Thus the Torah is warning us not to be taken in by the lures that appeal to heart and eyes; instead, a Jew must be ruled

 $^{40}$  So that you may remember and perform all My commandments and be holy to your God.  $^{41}$  I am HASHEM, your God, Who has removed you from the land of Egypt to be a God unto you; I am HASHEM your God."

THE HAFTARAH FOR SHELACH APPEARS ON PAGE 1184

by his intelligence and faith.

40-41. מוֹלְיתוֹ — Remember and perform. The Torah concludes that it is not enough merely to remember — one must perform all the commandments and not pick and choose among them; one must remember the commandments and perform them all with equal alacrity. As the Sages taught, "Be as scrupulous in performing a 'minor' commandment as a 'major' one, for you do not know the reward given for the respective commandments" (Auos 2:1). Such a realization makes a person holy, for it separates him from the lusts and passions that so corrupt people and bring them down. This was God's purpose in taking Israel out of Egypt, for, as Rashi, notes, citing Sifre, the deliverance from Egypt was conditional upon Israel's acceptance of the commandments.

41. אָשֶׁר הוֹצֵאתִי אֶחְכֶּם מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם Who has removed you

from the land of Egypt. The Torah commands that we remember the Exodus every day (Deuteronomy 16:3), and the Sages instituted that it should be fulfilled during the daily prayers through the recitation of an appropriate Scriptural passage, which would be appended to the two passages of the Shema. They chose this passage because, in addition to the mention of the Exodus, it contains several other basic precepts (Berachos 21b).

שלייט סימן. פלייט סימן. דייט פרוקים. מלייט סימן. The Masoretic note means: There are 119 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic בליט.

The mnemonic means "remove," alluding to the God's decree that Israel deserved to be destroyed and that Moses himself was removed from that decree, and that his prayer succeeded in sparing the nation from it, as well (R' David Feinstein).

tto

## אונכלום

אַנְאִתְפְּלֵג קֹרַח בָּר יִצְהָר בַּר קְּהָת בָּר לִנִי (וְּתָן (צִבִּירָם בְּנֵי אֱלִיאָב מְשֶׁה (גְבְרַיָּא מִבְּנֵי יִשְׁרָאֵל מָאתָן וְחַמְשִׁין רַבְּרָבִי כִנִשְׁתָּא מְעַרְעֵי וְמַן אָנָשִין רַבְּרָבִי כִנִשְׁתָּא מְעַרְעֵי וְמַן אָנָשִין רַבְּרָבִי כְּנִשְׁתָּנְעָשׁוּ עַל מִשֶּׁה וְעַל אָנָשִין דִּשְׁמָא: גוֹאִתְבְּנְשׁוּ עַל מֹשֶׁה וְעַל אָנָחָא בְּיִי וּמָא דֵין אַתּוּן מִתְרַבְּרְבִין שְׁל קָהָלָא דִייָ: רּוּשְמֵע משְׁה וּנְפַל עַל קָהָלָא דִייִ: רּוּשְמֵע משְׁה וּנְפַל עַל אַפּוֹהִי: הּוּמַלִיל עם קרַח וְעם כּל כִּנשׁתָּה לְמִימֵר בַּצְפַרָא וִיהוֹדע יִי

# פרשת קרח

אַנִיּקּח לְּרַח בֶּן־יִצְּחָר בֶּן־קְּחָת בֶּן־לֵּיִ וְדָתָׁן וַאֲבִילָם מְשֶׁה וַאֲנָשִׁים מִבְּנֵי־יִשְׂרָאֻל חֲמִשִּׁים וּמָאתָיִם נְשִׁיאַי נְשִׁרָאֵל חֲמִשִּׁים וּמָאתָיִם נְשִׁיאַי גַּרְ־חָעִּים וּמָאתָיִם וּמָאתָיִם נְשִׁיאַי גַּרְ־חָעָרָה וְעַל־אַחְהַרֹן וַיִּאמְרְוּ אֲלִשִׁר חַבְּלֶבֶם כִּי כָּל־חָעָרָה נְיַשְׁמִע מִשֶּׁה וְמִדְּוּעַ תִּתְנַשְּׂאוּ בִּיִּלְּם יְהוָה וְמַדְּוּעַ תִּתְנַשְּׂאוּ בִּיִּשְׁמִע מִשֶּׁה וַיִּפְּלְ עַל־פָּנְיוּ: וַיְדַבֵּר אֶל־קְרַח וְאֶל־כָּל־עָדָתוֹ לֵאמר בִּיִּפְּל עַל־פָּנְיוּ: וַיְדַבּבר אֶל־קֹרַח וְאֶל-כָּל־עָדָתוֹ לֵאמר בּיִשְּׁל עַל־פָּנְיוּ: וַיְדַבּבר אֶל־תוֹ לֵאמר בּיִקּר וְיִלֵע יהוְה אֶל־קֹרִח וְאֶל-כָּל־עָדָתוֹ לֵאמר בּיִּלְּתוֹ בְּאַר וְיִבְע יהוְה

ח). מה עשה עמד וכנס מאחים וחמשים ראשי סנהדראות, רובן משבט ראובן שכניו, והם אלילור בן שדיאור וחביריו וכיולא בו, שנאמר נשיאי עדה קריאי מועד (פסוק ב) ולהלן הוא אומר אלה קרואי העדה (לעיל א:מיז) והלבישן טליחות שכולן חכלת, כאו ולהלן הוא אומר אלה קרואי העדה (לעיל א:מיז) והלבישן טליחות שכולן חכלת, כאו ועמדו לפני משה. אמרו לו, טלית שכולה של תכלת חייבת בלילים או פטורה, אמר להם חייבת. התחילו לשחק עליו, אפשר טלית של מין אחר חוט אחד של תכלת פטרה, זו שכולה חכלת לא תפטור את עלה (חנחומא ב): בני ראובן. דקן ואבירם ואון בן שכולה חכלת לא חפטור את עלה (חנחומא ב): בני ראובן. דקן ואבירם ואון בן פלת: (ג) רב בלכם. הרבה יותר מדאי ל; קחדוש ב. כלם שלחוד בכיני מפי הגבורה (שם 7: דומרוע תתנשאו. אם לקחל אחה מלכות לא היה לך לברר לאחיך כהונה. לא אחם לבדכם שמעחם בשיני אנכי ה' אלהיך (שמות כב"), כל העדה שמעו (מכחונכים, ויחפל משה כביני). במחלונקת, שכבר זה בידם סרחון רביעי. חשלו בעגל, ויחל משה (שמות לב"י). במחלונים, ויחפל משה כל (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים, ויאמר משה אל ה' ושמעו מלכים (לעיל יהיב). במתכלים היאמר בליב בייד היאמר בליחות הבייד.

קרח נתרשלו ידיו. משל לבן מלך שסרח על אביו, ופיים עליו אוהבו פעם ושחים ושלש.

כשסרת רביעית נתרשלו ידי החוהב ההוח, חמר עד מתי חערית על המלך. שמח

לא יהבל עוד ממני (תנחומא שם): (ה) בכר וידע וגוי. עתה עת שכרות הוא

לנו ולא נכון להראות לפניו והוא היה מתכוין לדחותם שמא יחזרו בהם (שם ה):

(א) ויכח כרח. פרשה זו יפה נדרשת במדרש רבי תנחומה: ויכח כרח. להח חת שלמו ללד אחד להיות נחלה מחוד העדה לעורר על הכהונה. וזהו שתרגם אונהלום ואתפלג. נחלה משאר העדה להחזיה במחלוהת. וכו מה יהחד לבד (איוב טו:יב). לוהח אותד להפליגד משאר בני אדם (תנחומא ב). דבר אחר, ויקח קרח משך ראשי סנהדראות שבהם בדברים, כמו שנאמר הח את אהרו (ויהרא חוב) החו עמכם דברים (הושע יד:ג; תנחומה א): בן יצהר בן קהת בן לוי. ולא הזכיר כן יעקב, שבהש רחמים על עלמו שלא יזכר שמו על מחלוהתם. שנאמר ובההלם אל תחד כבודי (בראשיח מט:ו) והיכן נזכר שמו על הרח. בהחיחסם על הדוכן בדברי הימים. שנאמר בו אביאסף בו הרח בו ילהר בו ההח בו לוי בו ישראל (דברי הימים א ו:כביכג: תנחומה ד): ודתן ואבירם. כשכיל שהיה שכט רחובן שרוי בחנייתם חימנה שכן לההת ובניו החונים חימנה נשחתפו עם הרח במחלוהחו. אוי לרשע ואוי לשכנו ותנחומא שם). ומה כאה הרח לחלוה עם משה, נחהנא על נשיאוחו של אלילפן בו עוזיאל שמינהו משה נשיא על בני קהת על פי הדבור. אמר קרח, אחי אבא ארבעה היו, שנאמר ובני ההת וגו' (שמות ו:יח) עמרם הבכור נטלו שני בניו גדולה. אחד מלד ואחד כהו גדול. מי ראוי ליטול אח השניה. לא אני, שאני בו ילהר שהוא שני לעמרם. והוא מנה נשיא את בן אתיו הקטן מכולם. הריני חולק עליו ומבטל את דבריו (תנחומא

### PARASHAS KORACH

16.

◆ Rebellion in the Wilderness. In contrast to earlier occasions when the people complained about specific problems — such as a lack of food or water, or the need for a "god" to take Moses' place as an intermediary between God and Israel — in this Sidrah, there is an outright rebellion, an attempt to overthrow Moses and Aaron as the leaders of the nation. The leader of the rebellion was their cousin and fellow Levite, Korah. As is typical of would-be usurpers who must attract a popular following to succeed, Korah posed as a champion of the masses and tried to discredit Moses [see below].

Ibn Ezra and Ramban agree that the rebellion happened about a year after the Exodus, but they disagree regarding exactly when it took place and the underlying reason for it. Their views are as follows:

Ibn Ezra: Korah rebelled right after the inauguration of the Tabernacle, when Aaron and his sons were designated to replace the firstborn as the only ones who would perform the sacrificial service. This angered Korah, who was himself a firstborn (see Exodus 6:21), and it was easy for him to enlist two hundred and fifty . . . leaders of the assembly, who were also firstborn. Dathan, Abiram, and On were from the tribe

of Reuben, which had its own reason for resentment, having lost its privileged firstborn status to the offspring of Joseph (see *Genesis* 48:5). *Ibn Ezra* assumes further that other Levites were upset at having been relegated to be mere assistants of the Kohanim.

According to this view that dates the revolt soon after the Tabernacle was erected on the first of Nissan, in the second year after the Exodus, it happened after the events recorded in chapter 8, and there is no apparent reason why the Torah does not record it in chronological order.

Ramban: Although the Sages teach that the Torah does not always follow chronological order (*Pesachim* 6b), ordinarily one must assume that events took place in the order in which the Torah records them — unless there is a compelling reason to assume that a particular passage is out of order. In Korah's case, therefore, we must say that his rebellion took place after the incident of the spies, because people were resentful of the decree that everyone over twenty would die in the Wilderness (see commentary to verses 13-14).

Korah's own resentment began earlier, when Aaron was made Kohen Gadol (see v. 10), or when their cousin Eliza-

### PARASHAS KORACH

16

Rebellion in the Wilderness

orah son of Izhar son of Kohath son of Levi separated himself, with Dathan and Abiram, sons of Eliab, and On son of Peleth, the offspring of Reuben. <sup>2</sup> They stood before Moses with two hundred and fifty men from the Children of Israel, leaders of the assembly, those summoned for meeting, men of renown. <sup>3</sup> They gathered together against Moses and against Aaron and said to them, "It is too much for you! For the entire assembly — all of them — are holy and HASHEM is among them; why do you exalt yourselves over the congregation of HASHEM?"

- 4 Moses heard and fell on his face.
- <sup>5</sup> He spoke to Korah and to his entire assembly, saying, "In the morning God will make known

phan son of Uzziel was placed in charge of the Kohathite family (3:30), thus making him Korah's superior, and giving him a position that Korah felt should have been his. At that time, however, Korah did not dare criticize Moses, who was so beloved by the people that they would not have tolerated a rival to him. But after the fiasco of the spies and the decree that an entire generation would die in the Wilderness without ever seeing the Land, Korah took advantage of the national dissatisfaction to foment rebellion.

R' Hersh Goldwurm submits that once Korah found an excuse to challenge Moses' legitimacy, it was a short step for him to deny the Divine origin of the commandments and hold them up to ridicule — for if Moses could be suspected of appointing his brother Kohen Gadol in an act of gross nepotism, why could he not be accused of fabricating commandments that had no basis in logic or God's will?

This explains why Korah, as the Midrash relates, had his followers dress in garments of techeiles, turquoise wool, and confront Moses publicly with the derisive question, "Does an all-techeiles garment require a single techeiles thread in its tzitzis?" Moses said yes [see 15:38] — whereupon Korah scoffed, "If a single strand is enough for an entire garment made of a different color of wool, does it not stand to reason that an all-techeiles garment should not require one more strand?" By means of such challenges, Korah sought to convince the people that such "illogical" laws must have been the products of Moses' own imagination.

1. ייַפְח קרָת — Korah . . . separated [lit., took] himself. Korah placed himself at odds with the rest of the assembly to protest against Aaron's assumption of the priesthood (Rashi).

בּוְ־לֵּיִה — Son of Levi. Korah's genealogy stops with Levi, and omits the name of Jacob, because the Patriarch prayed on his deathbed (Genesis 49:6) that his name not be associated with Korah's assembly (Rashi). It is axiomatic that the conspiracy of a Korah must have had its roots in a failure of his forebears — righteous though they were — to eradicate subtle inclinations toward evil. The intent of Jacob's prayer was that he be free of any such seditious tendencies, and the fact that his name is omitted here is proof that his righteousness was without flaw (Gur Aryeh). Indeed, the Sages homiletically expound that the names of the people mentioned here contain allusions to previously existing seeds of the evil that blossomed with Korah (Sanhedrin 109b).

בני ראובן — The offspring of Reuben. "Woe to the evildoer and

woe to his neighbor" (Negaim 12:6). The tribe of Reuben, which supplied most of Korah's followers, encamped near the family of Kohath, south of the Tabernacle (see 2:10,30). This proximity to Korah, the evildoer, brought tragedy to the Reubenites (Rashi).

2. The Torah describes Korah's followers as prestigious people. They were leaders of the tribes (Midrash) or heads of courts (ibid.; Rashi); and they were men of renown who were called to important meetings and consultations. The presence of such a respected delegation naturally lent credence to Korah's grievances.

3. בּ־לָבֶם — It is too much for you! Korah began his tirade with an exclamation intended to put Moses and Aaron on the defensive, accusing them of selfishly taking power and prestige for themselves at the expense of the rest of the nation, which was just as qualified as they. Then he continued by trying to curry favor with the masses, saying that since all Jews were equally holy, Moses and Aaron had no right to take for themselves the two highest positions in the nation.

Korah's attractive argument omitted an essential factor in Israel's holiness. It is true that every Jew, from the sage to the seamstress, is innately holy, but there is another aspect of holiness that depends on personal merit. The greater a person makes himself, the greater his degree of holiness. In all his speeches in this chapter, Korah referred only to the communal, common holiness. Moses never did. He spoke only of the individual whom God chooses (vs. 5,7). Moses acknowledged the national holiness, but he added that leadership depends on personal merit, and it was in this that Aaron was superior to his detractors (R' Yosef Dov Soloveitchik).

4. אַפּנָין — And fell on his face. Moses fell to the ground in humiliation [at Korah's outrageous and insulting charge] (Chizkuni); and he fell in despair, for now he felt powerless to appeal to God to forgive the people. They had worshiped the Golden Calf, complained for no good reason (11:1-2), and heeded the spies, and each time Moses had prayed for them. This was the fourth time they had defied God, and he felt that he could not plead yet again (Rashi). Alternatively, he fell on his face in prayer (Rashbam; Ibn Ezra).

5. בּקָר — In the morning. By telling them that God would respond in the morning Moses tried to gain time (Rashi), hoping that they would come to their senses in the interim, during which he tried to appeal to them to desist (see vs. 8-12).

ית דכשר לה וית דקדיש ויקרב לקדמוהי וית די יתרעי בה יקרב לשמושה: ודא עבידו סבו לכון מחתיו קרח וכל פנשתה: יוהבו בהוו אשתא ושוו עליהוו קטרת בּוּסְמִין קַדַם יַיַ מַחַר וִיהַי גַברָא דיתרעי ייַ הוּא קַדִּישׁ סְגִּי לכון בּני לוי: חואמר משה לקרח שמעו כען בני לוי: סהזער לכון ארי אפרש אלהא דישראל יתכוו מַכּנִשְתַא דִישְרָאֵל לְקַרְבָא יַתְכוּון קַדַמוֹהָי לְמִפְּלַח יַת פָּלְחַן מַשׁכּנא דיי וּלְמֵקַם קַרָם כִּנְשְׁתַּא לְשַׁמַשוּתְהוּן: יוקרב יתר וית כל אחיר בני לוי עמר ובעו אתון אף כהנתא רבתא:יא בכן את ובל בַּנְשַתַּרְ דָאַזְדָּמנוּ עַל יִי ואַהרן מא הוא ארי אתרעמתון עלוהי: יבושלח משה למקרי לדתו ולאבירם בני אליאב וַאַמָרוּ לָא נָסָק: יִּהַוֹּעָר אֲרֵי אַסְקּתַּנַא מארעא עבדא חלב ודבש לקטלותנא פָּמַדְבָּרָא אַרָי אָתַרְבָרָבָת עַלַנַא אַף אַתְרַבְרַבָּא: ירַ בַּרָם לַא לאַרעא עבדא חַלַב וּדבַש אַעַלְתַנַא וִיהַבְתַּ לַנַא

אָת־אָשֶׁר־לֶּוֹ וְאֶת־הַקָּרָוֹשׁ וְהִקְּרִיב אֵלֶיוֹ וְאֶת אֲשֶׁר יִּבְּחַר־בְּוֹ יִקְרִיב אֵלֵיוּ: זְאַת עֲשֶׁוּ אֲשֶׁר־יִבְּחַר יהוֹה הְוֹא הַקָּרְוֹשׁ וְשִׁימוּ עֲלֵיהֶן וּ קְּטֹׁרֶת לְפְּנֵי יִנְאָמֶר מְשֶׁה אֶל־קְרַח שִׁמְעוּ־נָּא בְּנִי לִּנְי: וַיְּאמֶר מְשֶׁה אֶל־קְרַח שִׁמְעוּ־נָּא בְּנִי מִשְׁרַ אֲלֹיה יִשְׂרָאֵל אֶתְּכֶם מֵּעֲרַת מִשְׁה יִשְׂרָאֵל אֶתְכֶם מֵעֲרַת מִשְׁר יִּהוֹה וְלַצְבֹּד אֶת־עֲכֶם מֵעֲרַת מִשְׁה יִּשְׁרָאֵל אֶתְכֶם מֵעֲרַת מִשְׁר לְפָנֵי הָעָדָה לְשָׁרְתָם: וַיַּקְּרֵב אְתְּלֶּ וְשָׁרָת מִשְׁרַ וְשָׁרָתֵם בִּי־הִנְה לְשָׁרְתָם: וַיַּקְּרֵב אְתְּלֶּךְ וְאָתְר יְבִּלְּיְ אָתְרְ וְבְּקִּעְט מִּבֶּם בְּיִי הָעָדָה לְשָׁרְתָם: וַיַּקְּרֵב אְתְּלֶּךְ וְשְׁרָאֵם בְּנִי הָעָרָה לְפָנֵי הָעָדָה לְשָׁרְתָם: וַיַּקְרֵב אְתְּלֶב וְשְׁרָא לְרָתְן וְלְאֲבִירָם בְּנִי חָלֶב וְשְׁרָא לְרָתְן וְלְאֲבִירָם בְּנִי חָלֶב וּתְּלְבִית מְשָׁתְּרֵן מַה־הֹוּא בִּי מְעָלְה: יַּבְּעְרָא לְרָתְן וְלְאֲבִירָם בְּנִי חֶלָב וּתְן וְלִאֲבִירָם בְּנִי חָלָב וּשְׁתְּבְר אִבְּיִרְם בְּלּית וְנִוּשְׁתְּתְר עָלֵינוּ נֵבְּיר לְיִא נְעֲלֶה בִּבְּעְרְא לְּנְתְן וְלְאֲבִירָם בְּבִיי הְשְׁתָּבְר עְבֵּיינוּ נַבְּשְׁתְּבְר עְבֵּיינוּ נַבְּשְׁתְּבְר בְּבִיע הְבְּבְעִי הְנָבְרְ עְבָּינוּ וְנָבְיתְ וְנְבְּבְע הְבְבִישְׁתְּנִיוּ נַיִּשְׁתְּבְיר עָלֵינוּ נַבְּבְית הְבָּבְע הְבָּבְע הְבָּבְשׁ הְבָּבְע הְבָּבְשׁ הְבָּבְע הְבָּבְע הְבָּבְע הְבָּבְע הְבָּבְע הְבָּבְע הְבָּבְשׁ הְבָּבְע הְבִּבְע הְבָּבְי הִבְּעְרְיוּ וְיִבְּע בְּיִים בְּבִי הְבְבִע הְבִּבְיּת הְבָּבְים בְּיִּבְנִיוּ וְיִבְּיִבְּת בְּבִּי הְבָּבְע הְבִּבְשׁ הְבָּבְע הְבִּבְע הְבְּבִים בְּיִבְּתְּבְּבִין בְּבִּע בְּבִּבְית בְּבְבִּים בְּבְּבְּבִיי בְּבִּע הְבָּבְיּת בְּבְּיתְּבְּבִיי בְּבְבִּיּתְבְּבִיי בְּבְּבְּע הְבִּבְיתְּבְּבִיל הְבִּבְיּבְית בְּבְיתְּבְּיבְּבְיּבְיתְ בְּבִּיל בְּבְבִיי בְּבְּבִיי בְּבִּיתְ בְּבְּבְיב בְּבְּבְייִבְם בְּבִּיוּבוּ בְּבְּבְּע בְּבְבִּיבְיוּ בְבִּילְינוּ וַבְּבְּבְּתְּבְּבִיי בְּבְּבְבּע בְּבִים בְּבְּבְּבִיים בְּבִּיוּבְּיבְּבְּבִיים בְּבְּבְּבִיים בְּבְּבְבִּים בְּבְּבְבּיבְּבְּבִיים בְּבְיוּבְּבְּבִיים בְּבְּבִיתְּבְּבְבּבְיים בְּ

י"ב"

ועשרים וארבע משמרות עומדות לבני בניו כולם מתנבאים ברות החודש. שנאמר כל אלה בנים להימן (דברי הימים א כה:כ) אמר, אפשר כל הגדולה הזאת עתידה לעמוד ממני ואני אדום, לכך נשתחף לבוא לאותה חזקה, ששמע מפי משה שכולם חובדים וחחד נמלט. אשר יבחר ה' הוא הכדוש. טעה וחלה בעלמו. ולח כחה יפה, לפי שכניו עשו חשובה, ומשה היה רוחה. חנחומח (שם): רב לבם. דבר גדול נסלתס בעלמכס לחלוק על הקב"ה (שם ו): (ח) ויאמר משה אל קרח שמעו נא בני לוי. התחיל לדבר עמו דברים רכים. כיון שראהו קשה עורף אמר עד שלא ישתחפו שאר השבטים ויאבדו עמו אדבר גם אל כולם. התחיל לזרז בהם שמעו כא בני לוי (שם): (ט) ולעמוד לפני העדה. לשיר על הדוכן: (י) ויקרב אותך. לאוחו שירות שהרחיק ממנו שאר עדת ישראל: (יא) לכן. בשביל כך אתה וכל עדתך הנועדים חתך על ה׳, כי כשליחותו עשיתי לחת כהונה לאהרן, ולא לנו הוא המחלוקת הזה (שם): (יב) וישלח משה וגוי. מכאן שאין מתזיקין במחלוקת (שם י) שהיה משה מחזר אחריהם להשלימם בדברי שלום (שם ג): לא געלה. פיהם הכשילם שאין להם אלא ירידה (שם ו): (יד) ותתן לגו. הדבר מוסב על לא האמור למעלה. כלומר לא הביאותנו ולא נחת לנו נחלת שדה וכרם. אמרת לנו אעלה אתכם מעני מלרים (שמות ג:יז) אל ארז טובה וגו' (שם ח) משם הולחתנו, ולא אל ארץ זבת חלב ודבש הביאותנו, אלא גזרת עלינו להמיתנו במדבר, שאמרת לנו במדבר הזה יפלו פגריכם (לעיל יד:כט; תנחומא שם):

בכר וידע ה' את אשר לו. לענודם לויה: ואת הכדוש. לכהונה: והכריב. אותם אליו. [תנחומת.] והתרגום מוכיח כן, ויהרב לקדמוהי, יהרב לשימושיה. ומדרשו, בקר, אמר להם משה גבולות חלק הקב"ה בעולמו, יכולים אתם להפוך בוהר לערב. כן תוכלו לבטל את זו. שנאמר ויהי ערב ויהי בהר (בראשית א:ה) ויבדל (שם ה). כך ויבדל אהרן להקדישו וגו' (דברי הימים א כג:יג: תנחומא ה): (ו) זאת עשו קחו לכם מחתות. מה ראה לומר להם כך, אמר להם, בדרכי עובדי כוכבים יש נימוסים הרבה וכומרים הרבה וכולם [ס"ח וחין כולם] מחקבלים בבית אתד. אנו אין לנו אלא ה' אתד. ארוו אחד ותורה אחת ומזבח אחד וכהן גדול אחד, ואתם מאמים וחמשים איש מבקשים כהונה גדולה, אף אני רולה בכך. הא לכם תשמיש חביב מכל, היא הקטורת החביבה מכל הקרבנות, וסם המות נחון בתוכו שבו נשרפו נדב ואביהוא. לפיכד התרה בהם. והיה האיש אשר יבתר ה' הוא הקדוש (פסוק ז) כבר הוא בקדושתו. וכי אין אנו יודעים שמי שיבתר הוא הקדוש. אלא אמר להם משה, הריני אומר לכם שלא תתחייבו. מי שיבחר בו ילא חי וכולכם אובדים (תנחומא שם): מחתות. כלים שחותין בהם גחלים ויש להם בית יד: (ז) דב לכם בני לוי. דבר גדול אמרתי לכס. ולא טפשים היו, שכר התרה בהם וקבלו עליהם לקרב, אלא הם תמאו על נפשותם, שנאמר את מחתות התמאים האלה בנפשותם. וקרח שפקח היה מה ראה לשטות זה, עינו הפעתו, ראה שלשלת גדולה יולאה ממנו, שמואל ששקול כנגד משה ואהרן, אמר בשבילו אני נמלט.

אָשֶר־לו וְאָת־הַקְּרוּש — Who is His own and the holy one. Moses referred to the two categories of leadership that were being disputed by Korah's assembly. His own were the Levites who had replaced the firstborn, which was the status coveted by Korah's followers. The holy one was the Kohen Gadol, the position that Korah wanted for himself (Rashi).

6. קחרילָכֶם מְחְחוֹת — Take for yourselves fire-pans, i.e., the sacred utensils that were used as censers in the daily incense service in the Tabernacle. Moses told Korah's followers that the way to determine whom God had chosen was through the חַיָּר, incense, service. He said, "Here is a service that God desires above all others — but it contains

the potential of death. Nadab and Abihu died when they brought unauthorized incense" (Rashi). Thus, Moses offered them an opportunity and a challenge. They could prove themselves if their incense was accepted; but if not, they could expect to die. Moses hoped that this threat would end their fantasy and cause them to withdraw from the rebellion.

Furthermore, by emphasizing that God would make His choice, Moses implied that only God, not Moses or Korah, had the power to choose the Kohen Gadol (*Lekach Tov*).

7. הוא הַקְרוּש — He is the holy one. Moses used the present tense to imply that the true Kohen Gadol is already the holy one — i.e., Aaron (Rashi to v. 6).

the one who is His own and the holy one, and He will draw him close to Himself, and whomever He will choose. He will draw close to Himself. 6 Do this: Take for yourselves fire-pans — Korah and his entire assemblu -  $^{7}$  and put fire in them and place incense upon them before HASHEM tomorrow. Then the man whom HASHEM will choose — he is the holy one. It is too much for you O offspring of Levi!"

<sup>8</sup> Moses said to Korah, "Hear now, O offspring of Levi: <sup>9</sup> Is it not enough for you that the God of Israel has segregated you from the assembly of Israel to draw you near to Himself to perform the service of the Tabernacle of HASHEM, and to stand before the assembly to minister to them? 10 And He drew you near, and all your brethren, the offspring of Levi, with you — uet uou seek priesthood, as well! 11 Therefore, you and your entire assembly that are ioining together are against HASHEM! And as for Aaron — what is he that you protest against him?"

Moses Summons Dathan

12 Moses sent forth to summon Dathan and Abiram, the sons of Eliab, but they said. "We shall not go up! 13 Is it not enough that you have brought us up from a land flowing with milk and honey to cause us to die in the Wilderness, yet you seek to dominate us. even to dominate Abiram further? 14 Moreover, you did not bring us to a land flowing with milk and honey nor give us a

הבילכם — It is too much for you. Moses hurled back the same warning Korah had used against him (v. 3). According to Rashi, Moses meant that, by rebelling against God, Korah and his assembly had undertaken too much. Ibn Ezra renders you have enough, meaning that Moses was addressing the Levites in the group, telling them that they had already been given high honor and should not be asking for more.

Korah was a wise man: how could be have acted so foolishly? His eye caused him to err. He saw prophetically that among his offspring would be the prophet Samuel who was as great in his time as Moses and Aaron combined (Psalms 99:6) — and twenty-four groups of Levites who would prophesy with the spirit of holiness (II Chronicles 25:5). Seeing that, Korah was sure that he would triumph over Moses and Aaron. He failed to foresee, however, that his sons would repent and survive, while he would disappear into oblivion (Rashi: Tanchuma).

בני לוי — O offspring of Levi. Which Levites was Moses addressing? According to R' Chananel, most of Korah's assembly were Levites, whom he had won over by accusing Moses of "nepotism" in appointing his brother to be Kohen Gadol. Ramban, however, contends that it is inconceivable that the "tribe of God's servants" would rebel against Moses. He maintains that Moses was addressing Korah, to unmask his pretensions of unselfish devotion to the "holy assembly." Moses was implying that Korah's motive was a desire for personal aggrandizement, because he was dissatisfied with being only a Levite, and wanted to usurp Aaron's position for himself. Tactfully, Moses spoke in the plural, to show respect for all the Levites and thus deter others from being taken in.

8. אל־קרח ... בני לוי — To Korah ...O offspring of Levi. Moses began by speaking softly to Korah, but when he saw that Korah was adamant, he addressed his remarks to the entire tribe of Levi, out of fear that they might be enticed to follow Korah (Rashi).

It is inconceivable that Moses acted on his own volition in ordering the entire assembly to bring incense. He had been instructed by Divine inspiration [רוּח הַקרש], a form of revelation lower than prophecy. Thus, the Torah does not say here that God "spoke" to him (Ramban to v. 5).

11. עליהי — Against HASHEM. Moses closed his rebuttal by saving unequivocally that despite Korah's populist references to the people's shared and equal holiness, he knew the truth and he knew against Whom he was rebelling. His complaint was not truly against Moses and Aaron but against God. Moses dismissed Korah's claim that he and Aaron had taken authority on their own.

12. לכרא לרתו ולאבירם — To summon Dathan and Abiram. Having failed to sway Korah, Moses appealed to the other leaders of the revolt, even to the veteran provocateurs, Dathan and Abiram. From this the Sages derive that one should always seek to end a controversy (Rashi).

On son of Peleth had been one of the leaders of the protesters (v. 1), yet he is absent from these confrontations. The Sages teach that his wise and righteous wife persuaded him to withdraw. Moreover, she prevented his colleagues from coaxing him back to their ranks. She said to him, "What have you to gain from this folly? Even if Korah wins, he will be Kohen Gadol and you will be as subservient to him as you are now to Moses and Aaron" (Sanhedrin 109b).

לא נעלה — "We shall not go up!" Dathan and Abiram uttered an unwitting prophecy, for they indeed descended alive to the pit (v. 33), never to "go up" (Rashi).

13-14. Brazenly, Dathan and Abiram castigated Moses as a failed leader who had taken the nation from the prosperity and luxury of Egypt to a lingering death in the Wilderness. And if so, he had no right either to lead the nation or to summon its leaders to come to him. Such is the way of the wicked. After all the oppression and suffering of Egypt, they had the gall to describe the land of their servitude with the same words God had used to praise the Promised Land!

עולינטי

אַחַסנת חקליו וכרמיו העיני גבריא האנון תשלח לעורא לא נסק: טוותקף למשה לחרא ואמר קדם יי לא תקבל בָּרַעַנָא קּוּרָבָּנָהוֹן לַא חַמרַא דְחַד מִנָּהוֹן שחרית ולא אבאשית ית חד מנהון: טונאַמַר משה לקרח אַתּ וכַל כּנשתר הוו זמינין לקדם יי את ואנון ואהרן מחר: ייוסבו גבר מחתיתה ותתנוז עליהון קטרת בּוּסמין ותקרבון קדם יי גַבַר מַחַתִּיתָהּ מַאתַן וַחַמְשִׁין מחתין ואת ואהרן גבר מחתיתה: יחונסיבו גבר מחתיתה ויהבו עליהוו אשתא ושַנִּיאוּ עַלֵּיהוּן קַטֹרָת בּוּסְמִין וַקַמוּ בתרע משכן זמנא ומשה ואהרן: יט ואכנש עליהוו קרח ית כל כנשתא לתרע משכן זמנא ואתגלי יקרא דיי לכל כנשתא: בומליל יי עם משה ועם אַהַרן לְמֵימַר: כּא אַתַּפָּרַשׁוּ מִגּוֹ כָּנְשַׁתַּא הרא ואשצי יתהון כשעה: ככ ונפלו על אפיהון ואמרו אל אלה רוחיא לכל בָּשַׂרָא גַּבָרָא חַד יַחוֹב וַעַל כַּל כִּנְשָׁתַּא יָהֶי רָגָזַא: כּגוּמַלִּיל יָיַ עָם משָה לְמֵימַר: בר מַלֵּל עם כִּנְשָׁתַא לְמֵימֵר אָסְתַּלַקוּ מְסָחוֹר סָחוֹר לְמַשְׁכָּנָא דְקְרַח דַּתַן ואבירם: כהוקם משה ואול לות דתו ואבירם ואזלו בתרוחי סבי ישראל: בוומליל עם כנשתא למימר זורו כען מַעַלַנִי מַשְּבָּנֵי גַבָרַיַא חַיַבַיַא הַאָלֵין וַלַא תקרבון בַּכַל דִי לְחוֹן דִּלְמֵא תִלְקוֹן בְּכַל חוביהון: מואסתלקו מעלוי משבנא דקרַח דַּתָן נַאַבִירָם מִסְּחוֹר סְחוֹר

נחלת שרה וכרם העיני האַנשים ההם תְּנַקּר לְא נַעֲלֵה: ט ויחר למשה מאד ויאמר אל־יהוה אַל־תַּפַּן אַל־ מנחתם לא חמור אחר מהם נשאתי ולא הרעתי את־אחַד מַהָם: נַיָּאמֶר משָה אֱל־לְרַח אַתַּה וְכַל־ י עַבַתַרְ הַיִּוּ לִפְנֵי יהוָה אַמַּה וָהֵם וִאַהַרְן מָחֶר: וּקְחְוּ ו איש מחתתו ונתתם עליהם קטרת והקרבתם לפני יהוה איש מחתתו חמשים ומאתים מחתת ואתה ָרָן אֵישׁ מַחָתָּרוֹ: וַיִּקְחוֹּ אִישׁ מַחָתָּלוֹ וַיִּתְנוּ עֵלֵיהֵם ייִ אָש וַיַשִּׁימוּ עַלֵּיהָם קּטָרֵת וַיַּעַמְדוּ פֵּתַח אָהֶל מועָד יי וּמשַה וַאַהַרו: וַיַּקהֵל עַלֵיהַם קֹרַחֹ אֵת־כַּל־הַעַרָה יי אֶל־פֵּתַח אָהֵל מוֹעָד וַיֵּרֵא כִבְוֹד־יהוֹה אֵל־כַּל־ וידבּר יהוֹה אל־משה ואל־אַהַרוֹ בא לאמר: הבדלו מתוך העדה הואת ואכלה אתם כרגע: בּ וַיָּפָּלוּ עַל־פָּנֵיהֶם וַיָּאמָרוּ אֶל אֱלֹהֵי הַרוּחָת לְכַל־בַּשֵּׁר בג הַאֵיש אַחַר יַחֲטָא ועל כַּל־הַעָרָה תִּקְצָף: וַיִדְבַּר בּר יהוָה אֱל־מֹשֲה לֵּאמָר: דַּבֵּר אֱל־הַעַדַה לֵאמָר הַעַלוּ ה מַּפַבִּיב לִמִשְׁבַּן־קָרַח דָּתָן וַאֲבִירָם: וַיָּקָם מֹשֵׁה וַיָּלֶךְ בּ אֵל־דַּתַן וַאָבִירָם וַיַּלְכוּ אַחַרָיו זְקנֵי יִשְׁרַאֵל: וַיִּדַבֶּר אֵל־-הַעַרָה לָאמֹר סִוּרוּ נַא מַעַל אָהַלֵּי הַאָנַשִּים הַרְשַעִים ַהַאֶּלֶה וָאַל־תַּגָעוּ בְּכַל־אֲשֵׁר לַהַם פּוֹ־תַּסַפוּ בְּכַל־

בי חַטאתָם: וַיַּעַלוּ מֵעַל מִשְׁכַּן־קֶרַח דָתָן וַאֲבִירָם מִּסְבִיב בּי חַטאתָם: וַיַּעַלוּ מֵעַל

י, (יון ויקחל עליהם קרח. כדברי לינות. כל הלילה ההוא הלך אלל השבטים ופתה אותם, כסבורין אתם שעלי לבדי אני מקפיד, איני מקפיד אלא בשביל כולכם. אלו באין ונוטלין כל הגדולות, לו המלכות, ולאמיו הכהונה, עד שנתפס כולכם. אלו באין ונוטלין כל הגדולות, לו המלכות, ולאמיו הכהונה, עד שנתפס כולם (שם): וירא בבוד הי. כא בעמוד ענן: (בב) אל אלהי הרוחות. יודע מחשבות. אין מדתך כמדם בשר ודם, מלך בשר ודם שכתה עליו מקלח מדינה איני יודע מה המוטא, לפיכך כשהוא כועם נפרע מכולם, אכל אתה לפניך גלויות כל המתשבות ויודע אתה מי החוטא (שם): האיש אחדר. הוא החוטא ואתה על כל הערדה תקצוף. אמר הקב"ה יפה אמרתם, אני יודע ומודיע מי מטא ומי לא חטא (שם): (בד) העלו וגוי. כתרגומו, אסתלקו מסביבות משכן קרת: (בה) ויקם משה. כסבור שישאו לו פנים ולא עשו (שם מ):

תעיני האנשים ההם תנקר וגו'. אפילו אתה שולח לנקר את עינינו אם לא נעלה הליך, לא נעלה: האנשים ההם. כאדם החלה קלנחו בחבירו: עום? ויחר למשה מאר. נלטער עד למאד (שם): אל תפן אל מנחתם. לפי פשוטו, הקטורת שהם מקריבין לפניך מחר אל תפן ליהם. והמדכז אומר, יודע אני שיש להם חלק בתמידי לבור אף חלקם לא יקובל לפניך לרלון מניחטו האם ולא חאכלו (שם ז): לא חמור אחר מהם נשאתי. לא חמורו של אחד מהם נעלתי. אפילו כשהלכי ממדין למלרים והרכבתי את אשרי ואת בני על החמור, והיה לי ליטול אותו החמור משלהם, לא נעלתי אלא משלי (שם). ותרגום אונקלום שחרית, לשון ארמי כך נקראת אנגריא של מלך, שחור: (שז) והם. שדתר: (יז) והקרבתם וגו' איש מחתתו. החמשים ומאקים איש שככם:

<sup>14. ...</sup> אָנְקֶּרְ... The translation follows Rashi, that Dathan and Abiram meant literally that nothing Moses could do to them would make them come. Sforno renders figuratively: "Do you think you can blind us to your failures?"

<sup>15.</sup> מְּנְחָתָּה — Their gift-offering. In the plain meaning, Moses beseeched God to ignore the incense that Korah and his cohorts would offer the next day. Alternatively, according to

the Midrash, Moses asked that God ignore even their share of the daily communal offering (Rashi; Tanchuma).

לא... נשאתי ... ושאתי ... לא... have not taken. To justify his outrage at the charge that he sought to dominate the nation for his own benefit, Moses argued that he had not even taken compensation for the donkey he used to bring his family from Midian to Egypt on his mission to rescue the nation. Even though he was surely entitled to be reimbursed for that, he

heritage of field and vineuard! Even if you would gouge out the eyes of those men, we shall not ao up!"

15 This distressed Moses greatly, and he said to HASHEM. "Do not turn to their gift-offering! I have not taken even a single donkey of theirs, nor have I wronged even one of them."

16 Moses said to Korah. "You and your entire assembly, be before HASHEM — you, they, and Aaron — tomorrow. 17 Let each man take his fire pan and you shall place incense on them and uou shall bring before HASHEM each man with his fire-pan - two hundred and fifty fire-pans and you and Aaron, each man with his fire-pan."

18 So they took — each man his fire-pan — and they placed fire on them and put incense on them: and theu stood at the entrance of the Tent of Meeting, with Moses and Aaron, 19 Korah gathered the entire assembly to the entrance of the Tent of Meeting, and the glory of HASHEM appeared to the entire assembly.

God

- <sup>20</sup> HASHEM spoke to Moses and Aaron, saying, <sup>21</sup> "Separate yourselves from amid this Responds assemblu, and I shall destrou them in an instant!"
  - <sup>22</sup> Theu fell on their faces and said. "O God. God of the spirits of all flesh, shall one man sin. and You be anary with the entire assembly?"
  - <sup>23</sup> HASHEM spoke to Moses saving. <sup>24</sup> "Speak to the assembly, saying, 'Get yourselves up from all around the dwelling places of Korah, Dathan, and Abiram,'"
  - <sup>25</sup> So Moses stood up and went to Dathan and Abiram, and the elders of Israel followed him. <sup>26</sup> He spoke to the assemblu, sauing, "Turn away now from near the tents of these wicked men, and do not touch anything of theirs, lest you perish because of all their sins," <sup>27</sup> So they got themselves up from near the dwelling of Korah, Dathan, and Abiram, from all around.

never took anything for himself (Rashi; Chizkuni).

16-17. Though this passage seems to be a repetition of Moses' call in verses 6-7, there is an important difference: Here he added Aaron to those who would offer incense. Had Aaron not been with them, the rebels could have argued that the absence of Divine fire in response to their offering would not prove that they were charlatans; perhaps there would have been no fire for Aaron either. That his offerings during the inauguration had been greeted by a Heavenly fire was no proof of his legitimacy, for any Jew would have achieved the same result on that auspicious occasion. To forestall such protestations, Moses now included Aaron in the test (Ram-

19. ויקהל . . . קרח – Korah gathered. The entire preceding night, Korah harangued the people, sarcastically accusing Moses of hoarding all the glory for himself and his brother, while he, Korah, meant only the good of the nation (Rashi).

20-27. God responds. Although the active rebellion was still limited to Korah and his company, his rhetoric had succeeded in planting a doubt in the people's minds concerning the veracity of Moses and his prophecy - a truly grievous sin on the part of the entire nation (Ramban). Moses understood that God was ready to punish all those who sinned in their hearts by not protesting against the rebels (Panim Yafos). Moses did two things. He interceded with God in defense of the nation, and he urged the people to distance themselves from Korah and his followers.

22. אֱלֹהֵי הָרוּחת — God of the spirits. Moses used this term of

address to imply, "Since You know the innermost thoughts of all people, it is not necessary for You to punish entire multitudes. A human ruler does not know who is loval and who is not, so he can guell a revolt only by lashing out indiscriminately, but You need not do so" (Rashi), Moses went on to accuse Korah of being the guilty party because he had deceived the people. It is the practice of those who seek mercy for the masses to defend them by placing the blame on the one who is responsible for causing them to sin. So, too, in II Samuel 24:17, David pleaded with God to spare the people from a plague because he, not they, had sinned (Ramban).

24. דְבֶּר אַל הַעָּרָה — Speak to the assembly. God accepted Moses' plea and, instead of ordering him and Aaron to distance themselves from the nation, He commanded Moses to instruct the people to withdraw from Korah and his assembly, thus giving them the opportunity to prove their allegiance to God and Moses.

25. ויכם משה — So Moses stood up. He went to make a final plea to Dathan and Abiram, hoping that they would defer to him since he had the backing of the elders. He had failed to dissuade Korah (v. 8), but he still tried to save the other rebels. In the presence of Dathan and Abiram, but before addressing them directly. Moses told the people that they would all be destroyed unless they removed themselves from any contact with the wicked sinners, hoping that this would serve not only to protect the people, but also to frighten Dathan and Abiram from their folly. The nation heeded his warning, but the rebels remained stubborn.

לד

ודתז ואבירם נפקו קימיז בתרע משבניהון ונשיהון ובניהון וטפלהוו: בחואמר משה בדא תדעון ארי יי שַלְחַנִי לְמֵעבָּד יַת כַּל עובדיַא האלין ארי לא מרעותי: בשאם כמותא דכל אנשא ימותוו אליז וסערא דבל אנשא יסתער עליהון לא יי שלחני: לואם בּרִיאַה יַבְרֵי יִיַ וַתְפַתַּח אַרעא ית פּוּמה ותבלע יתהון וית כל די להון ויחתון בד חיין לשאול ותדעון אַרֵי אַרגיזו גַּבְרַיָּא הַאָּלֵין קָדָם יִיַ: לאַ וָהַוָה כַּד שֲצֵי למללא ית כל פתגמיא האליז וָאָתַבּוַעַת אַרעַא די תַחותיהוו: לבופתחת ארעא ית פומה ובלעת יתהוז וית אנש בתיהון וית כל אנשא די לקרח וית כל קנינא: מוונחתו אנון וכל די להון כד חיין לשאול וחפת עליהון אַרעא ואבדו מגו קהלא: לד וכל יִשַּבַאַל דִי בַּסְחַבַנִיהוֹן עַבַקוּ לְקַלְהוֹן אָרֵי אַמַרוּ דַּלְמַא תַבְלְעַנַנְא אַרְעַא: להּוָאֵשֶׁתַא נָפָּקָת מִן קַדָם יִיַ וַאָּכַלַת יַת מַאתַן וַחַמִשין גַברַא מַקרבי קטרת בוסמיא: אומליל יי עם משה לְמֵימַר: בּאָמַר לְאָלְעַוַר כַּר אַהַרוֹ פַהַנָא ויַרים (ניא ויַפַרשׁ) יַת מַחַתּיַתַא מבּין יָקידַיַא ווַת אַשַּתא יַרַחִיק לְהַלָּא ארי אתקדשו: גית מחתית חיביא האלין דאתחיבו בנפשתיהון ויעבדון

ודתו ואבירם יצאוּ נְצַבְים פַּתַח אָהַלֵּיהֶם וּנְשֵׁיהֵם בח ובניהם וטפם: ויאמר משה בואת הַדְעוּן כֵּי־יהוָה שלחני לעשות את כל־הַמַּעשִים הַאֵּלֵה כּי־לא בט מלבי: אם־בָּמִוֹת כַּל־הַאַדֵם ׁ יִמְתָוֹן אֵלֵה וּפְקַדַּת ׁ כַּל־ ל הארם יפקד עליהם לא יהוה שלחני: ואם־בּריאָה יברא יהוה ופַצְתַּה הָאַדְמָה אֵת־פִּיהַ ובַלְעַה אתַם ואת־כל־אשר להם ויַרדו חַיֵּים שַאַלַה וַיִדַעַהַם כֵּי לא נאצו האנשים הַאֵלֶה אַת־יהוָה: וַיִהִי כְּכַלֹתוֹ לְדַבֶּר אֵת כּל-הַדְּבַרִים הָאֵלֶה וַתְּבַּקַע הַאַדַמָה אֲשֶׁר תַּחְתֵּיהֶם: לבּ וָתִּפָתַח הָאָרֵץ אֵת־פִּיהַ וַתִּבְלֵע אֹתַם ואַת־בַּתִּיהם לג ואת כַּל־הַאַדָם אָשֶׁר לִלְּרָח וְאָת כַּל־הַרְכִוּשׁ: וַיֵּרִדוּ הַם וְכָל־אֲשֵׁר לָהֶם חַיֵּים שִאְלָה וַתִּכֵס עַלֵּיהֵם הַאַרץ לי וַיָּאבְדָוּ מִתְּוֹךְ הַקָּהֶל: וְכָל־יִשְׂרָאֵׁל אֲשֵׁר סִבִּיבְתִיהֵם לה נָסוּ לָקלַם כִּי אַמְרוּ פֶּן־תִּבְלַעֵנוּ הַאַרֵץ: וָאֵשׁ יֵצְאָה 🚓 נַסוּ מאת יהוה וַהֹאכַל אַת הַחֵמְשֵׁים וּמָאתַים איש מקריבי וַיַדַבֵּר יהוָה אֵל־ ב משה לאמר: אַמֹר אַל־אַלעוֹר בּוֹ־אָהַרוֹ הַכּהָוֹ וִיַרֵם בּ אַת־הַמַּחָתֹּת' מָבֵּין הַשְּׂרֶפָּה וָאַת־הַאָשׁ זְרֵה־הַלְאַה כֵּי

ג קַרשוּ: אָת מַחַתּוֹת הַחֲטָאִים הַאָּלֶה בְּנַפְשׁתַם וְעַשוֹּ

. הול חולק עלי (שס ח): (ל) ואם בריאה. מדשה: יברא ה'. להמים לותס במימה של מק כה לדס עד הנה, ומה היל הכרילה, ופצתה האדמה את פיה ופכלפס, שלל מת כה לדס עד הנה, ומה היל הכרילה, ופצתה האדמה את פיה ופכלפס, לו זידעתם בי נאצו הס את ה' ולני מפי הגבורה למכתי. ורבומינו פירשו, לס ברילה, פה ללרן מששח ימי ברלשים, מושב, ולם ללו יברל ה' (שס יל): (לד) נסו לקולם. בשביל הקול היולל על בלישקן: (ב) ואת האש. שבתוך המחסות: זרה הלאה. ללרז מעל המתסום: בי כדשו. המחסות. ולסוריו בהגלה. שהרי שלוום

(בז) יצאו נצבים. בקומה זקופה לחרף ולגדף, כמו ויחילב ארבטים יוס דגלים (בזו) יצאו נצבים. בקומה זקופה לחרף ולגדף, כמו ויחילב ארבטים יוס דגלים (שמואל א יז:טז; תנחומא שם): ונשיהם ובניהם וטפם. בוא וראה כמה קשה המחלוקת שהרי בית דין של מטה אין טונשין אלא עד שיביא שתי שטרות, ובית דין של מעלה עד עשרים שנה, וכאן אכדו אף יונקי שדים (תנחומא ג): (בח) לעשות את בל המעשים האלה. שעשיתי על פי הדבור לתת לאהרן כהונה גדולה ובניו סגני כל ממעתי ובדיו לאלא אני טשיתי הכל מדעתי ובדיו להונה ובדיו בדיו לאונים ובדיו הונה ובדיו לאו אני שמיתי הכל מדעתי ובדיו

Even though Moses knew that if the phenomenon were not to occur, he and his entire prophecy would have been called into doubt, he took the very great risk of publicly calling for this unprecedented miracle. Moses felt that he had no choice, for if a large group of distinguished leaders,

<sup>27.</sup> נְצְּבִים - Erect, i.e., defiantly. Dathan and Abiram left their tents in a public display of defiance, cursing and taunting Moses, refusing to show him any respect (Rashi).

**<sup>28-30.</sup>** Moses proclaims a test. Moses wanted his veracity to be established so conclusively that no one could doubt that he had acted only at God's command.

<sup>28.</sup> בְּל־הַמְּעֲשִׁים הָאֵלֶה — All these acts. Korah had accused Moses of making appointments on his own: Aaron as Kohen Gadol; Aaron's sons as the supervisors of the Levites; and Elizaphan as head of the Kohathites. Now Moses declared that every one of those appointments had been commanded by God (Rashi).

לא מלבי — Not from my heart. Not only have I not acted on my own, I did not even desire in my heart that God ask me to appoint them (Shelah).

**<sup>29.</sup>** Moses' authority had been defied before, but he had never made such a request. It was the nature of Korah's challenge that impelled Moses to seek such a stark punishment. The reason for this is implied by his statement that if God did not grant his plea it would prove that "it is not HASHEM Who has sent me." This implies that Korah and his followers denied the Divine nature of Moses' mission, and if they were permitted to prevail, anyone could claim that even the Exodus was done at Moses' initiative, and not at God's. Such a heresy could not be permitted to stand, lest the entirety of Moses' prophecy be denied (Ramban).

Dathan and Abiram went out erect at the entrance of their tents, with their wives, children, and infants.

<sup>28</sup> Moses said. "Through this shall you know that HASHEM sent me to perform all these acts that it was not from mu heart. 29 If these die like the death of all men, and the destiny of all men. is visited upon them, then it is not HASHEM Who has sent me, 30 But if HASHEM will create a phenomenon, and the earth opens its mouth and swallows them and all that is theirs, and they will descend alive to the pit — then you shall know that these men have provoked HASHFM!"

God nomenon

- 31 When he finished speaking all these words, the ground that was under them split open. Creates 32 The earth opened its mouth and swallowed them and their households, and all the people who were with Korah, and the entire wealth, 33 They and all that was theirs descended alive to the pit: the earth covered them over and they were lost from among the congregation, 34 All Israel that was around them fled at their sound, for they said, "Lest the earth swallow us!"
  - 35 A flame came forth from HASHEM and consumed the two hundred and fifty men who were offering the incense.

and Con-

ASHEM spoke to Moses, saying, <sup>2</sup> "Say to Elazar son of Aaron the Kohen and let him pick up the fire-pans from amid the fire — and he should throw away the flame — for they firmation have become holu. 3 As for the fire-pans of these sinners against their souls — they shall make

who had experienced the miracles of the Exodus, the Revelation at Sinai, and all the other wonders in the Wilderness could doubt him, then all his teachings were worthless, for there would always be those who would attempt to cast doubt on the truth of his prophecy. In order to establish the validity of the Torah, therefore, he felt compelled to call for a demonstration of Divine intervention that would silence all possible skeptics. And if it did not happen, the danger of rebellion would be no greater than it had been before Korah's emergence (R' Yaakov Kamenetsku).

- 30. יאם בריאה יברא ה' But if HASHEM will create a phenomenon. Moses wanted something unprecedented to happen, something so unusual that it would convince everyone of his truthfulness. This plea was not for an ordinary earthquake; such an event, though unusual, is not totally unnatural. In this case, the earth opened up, swallowed the rebels. and simply closed again, without a trace that anything had happened. [Furthermore, the only ones swallowed up were Korah and his followers; a natural earthquake could not have had so limited an effect.] This was a wondrous phenomenon (Ramban).
- 32. בּל־הַאַרַם אַשֶּׁר לְּקְרַח All the people who were with Korah. Korah's household included foreign slaves. He may also have had Jewish followers who lived in his tent. They and their belongings were swallowed up with Korah because they remained loyal to him and refused to heed Moses' warnings to desist from the rebellion. Scripture declares explicitly, however, that his own children were not consumed (26:11), because they were great and righteous people who deserved to be saved. All of his children must have been grown, for the Torah makes no mention of small children (Ramban). According to Ibn Ezra and Chizkuni, however, the households of this verse included wives and children. Korah's two hundred and fifty leading followers were not included in this catastrophe, since they were consumed separately (v. 35).

- בל־הרבוש The entire wealth. Had their wealth not been swallowed up, it would have been enjoyed by Korah's righteous children or other worthy people — but it would have been a source of merit for the wicked if their property had brought benefit to good people. Korah did not deserve to have such merit (Sforno).
- 34. לכלם At their sound, i.e., the cries of those who were swallowed up (Rashbam). They screamed from the deep, "God is righteous, His verdict is true, and the words of His servant Moses are true. We are evil because we rebelled against him" (Targum Yonasan). According to Mizrachi's interpretation of Rashi, the sound was that of the earth opening up and closing upon the rebels.

Protest and confirmation. All major events should be signposts of the future, and to that end God commanded that the remains of the tragedy should be used as a permanent reminder of that catastrophic error in judgment and failure of belief. But far from putting a conclusive end to the rebellion, the miraculous demise of Korah and his followers gave birth to a new protest, for the people were not yet ready to accept what their own eyes had seen. The result was that Aaron was put to a new test, the outcome of which demonstrated not merely the shortcomings of others, as had happened to Korah's company, but showed Aaron to be the epitome of goodness and flourishing growth.

- 2. אַל־אַלעַזָר To Elazar. This task was not assigned to Aaron because it was not fitting for the Kohen Gadol, or because - since he had been the instrument of their death it would not have been proper for him to be the one to dispose of their censers (Or HaChaim).
- בי קרשו For they have become holy. The two hundred-fifty men had sanctified the censers for use in their ill-fated incense service (Rashi). Ordinarily sanctification for a self-

רביעי

יַתָהֶן טַסִּין רַדִּידִין חופַאַה למרבּחא אַבי קַבְבַנוּון קַדָם יִיָ וֹאִתְקַדָּשׁוּ וִיהֵוּיַן לאת לבני ישראל: דונסיב אלעזר בַהַנָא יַת מַחַתִּיַתָא דנְחַשַא דקריבו יוקידַנָּא וַרַדִּירָנוּן חופַאַה למרבּחא: הדַּכַרַנַא לָבָנֵי יִשְׁרָאֵל בַּדיל דּי לא יָקָרֶב גָּבֶר חָלוֹנֵי הִּי לֵא מְזַרְעַא דְאַהַרוֹ הוא לאַסקא קטרת בּוּסמין קרם יי ולא יהי כקרח וכבנשתיה במא די מליל יי בידא דמשה ליה: וואתרעמו כל בַּנשַתַּא דבני ישראל בּיוֹמא דבתרוהי על משה ועל אַהרן למימר אַתון גרמתון דמית עמא דיי: יוהוה בַּאתְבַּנַשות בִּנשתָא על משה ועל אַהַרֹן וָאָתִפָּנִיאוּ לְמַשְׁבַּן זִמנַא וַהַא חַפַּהִי עַנַנַא וְאָתְגָּלִי יִקְרַא דִייַ: חועל משה ואַהַרן לַקַּרָם מַשְׁכַּן וְמִנָא: יומַלִּיל יַיַ עם משָה למימַר: יאתַפּרְשׁוּ מגוֹ כָּנִשְׁתַא הַרָא וְאֵשֵׁצִי יַתְהוֹן כְּשַעַה וּנְפַלוּ עַל אַפִּיהוֹן: יא נָאֵמַר משָה לְאַהֶּרוֹן סַב יַת מַחָתִּיתַא וָהַב עַלַה אֵשַׁתַא מעלוני מַדַבְּחַא וְשַׁוּי קטרַת בּוּסְמַיַא וְאוֹבֵיל בִּפְרִיעַ לְכִנְשְׁתַא וְכַפֵּר עַלֵּיהוֹן אָרֵי נָפַק רָגוַא מִן קַדָם יִיַ שַׁרֵי מוֹתַנָא: יבוּנָסיכ אַהַרן כָּמָא דִי מַליל משה וּרָהַט לָגוֹ קהַלַא וָהַא שַׁרֵי מוֹתַנָּא בְּעַמַּא וִיהַב יַת קטרֶת כּוּסְמַיַּא וְכַפַּר עַל עַמַא: יגוָקָם בֵּין מֶתַיַּא וּבֵין חַיַּיַא ואתַכָּלִי מוֹתַנַא: יד וַהַווֹ דַּמִיתוּ כְּמוֹתַנַא אַרְבָּעַת עַשַּׁר אַלְפִין וּשְׁבַע מָאַה בַּר מָדְמִיתוּ עַל פָּלְגָתַא דְקֹרַח: טוּוְתַב אַהַרן לִמשָה לִתְרַע מַשְבַּן זִמנָא ומותנא אתבלי: שומליל יי עם משה למימר: יומלל עם בני ישראל וסב

אתָם רִקּעֵי פַחִים צִפְּוּי לַמִּוְבֵּחַ בִּי־הִקְּרִיבָם לִפְנֵי־יהוְה רְנִיּקְדֵּשׁוּ וְיֶהְיִּוּ לְאָוֹת לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל: וַיִּקַּח אֶלְעָזֵר הַכּהֵׁן אָת מַחְתִּוֹת הַנְּחֹשֶׁת אֲשֶׁר הִקְּרֶיבוּ הַשְּׂרָבְּים וַיְרַקְעָוּם רְצִפְּוּי לַמִּוְבַחֵּ וִבָּרוֹן לִבְנִי יִשְׂרָאֵל לְמַמַן אֲשֶׁר לְא־יִקְלֵב אָישׁ זָר אֲשֶּׁר לְא מִזֶּרַע אַהָרן הוּא לְהַקְּטֵיר קְטָרֶת לִפְנֵי יהוְה וְלֹא־יִהְיֶה כְלְּרַח וְבַעֲדָתוֹ בַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יהוָה בְּיֵר־ משָׁה לְוֹ:

משֶׁה אֶל־פֶּתַח אְהֶל מוֹעֵר וְהַמַּגַּפָּה נֵעֲצָרָה: חמשי טריו נִיְדַבָּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: דַּבְּרוּ אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְקַח

עוזיה בלרטת (דברי הימים ב כוזכ; תנחומא לו יא,יג): (יא) ובפר עליהם. רז זה מסר לו מלאך המות כשעלה לרקים, שהקטורת עולר המגפה, כדאימא במסכת שבת מסר לו מלאך המות כשעלה לרקים, שהקטורת עולר המגפה, כדאימא במסכת שבת (פט.): (יג) ויעמוד בין המתים וגרי. אחז את המלאך והשמידו על כרחו. אמר לו [המלאך] הנת לי לשוח שליחותי. אמר לו, משה לוני לעכב על ידך. אמר לו, אני שלוחו של מקום ואתה שלוחו של משה. אמר לו אין משה אומר כלום [מלפו] אלא מפי הגבורה. אם אין אתה מאמין, הרי הקב"ה ומשה אל פתח אהל מועד, בוא עמי ושאל. וזהו שלא' וישב אהרן אל משה (פסוק טו; תנחומא חלוה טו). דבר אחר, למה בקטורת, לפי שהיו שראל מליזין ומרננים אחר הקטורת לומר סם המות הוא, על ידו מחל נד ושרפו חמשים ומאחים איש. אמר הקב"ה, תראו שעולר מתו כדב ואביהוא, על ידו נשרפו חמשים ומאחים איש. אמר הקב"ה, תראו שעולר

בלקה משה כידו, שלמר ויוליאה והנה ידו מלורעת כשלג (שמת ד:ו). ועל כן לקה fate that befell those who tampered with the service or cast aspersions on the legitimacy of Aaron and his descendants.

15 — About him, i.e., about Aaron. God spoke to Moses telling him that Aaron was to be the Kohen Gadol (Rashi). Alternatively, God spoke to Moses about Elazar, commanding that he be the one to remove the censers and beat them

כלי שרת: (ג) החטאים האלה בנפשותם. שנעשו פושעים בנפשותם, שנחלקו על

הקדום ברוך הוח: רקעי. רדודין (חונקלום): פחים. טסין מרודדין, טינכי"ם כלע"ז:

צפוי למזכח. למזכח הנחשת: ויהיו לאות. לזכרון, שיאמרו אלו היו מאותן

שנחלקו על הכהונה ונשרפו: (ד) וירקעום. אשטנדרי"ש כלע"ז: (ה) ולא יהיה בקרח. כדי שלא יהיה כקרח: באשר דבר ה׳ ביד משה לו. כמו עליו. על אהכן

דכר אל משה שיהיו הוא ובניו כהנים, לפיכך לא יקרב איש זד אשר לא מזרע

אהרץ וגו', וכן כל לי ולו ולהם הסמוכים אצל דבור פתרונם כמו על. ומדרשו על קרח. ומהו ביד משה ולא כתב אל משה, רמז לחולקים על הכהונה שלוקין בצרעת כמו

proclaimed service would have no effect, but in this case, Moses had commanded them to bring the incense. Alternatively, not they but God had sanctified the censers by using them as the instrument for sanctifying His Name (Ramban).

5. דלא־ידְּינָה בְּקרַת — That he not be like Korah. The copper plates on the Altar would serve as an eternal reminder of the

them hammered-out sheets as a covering for the Altar, for they offered them before Hashem, so they became holy; they shall be for a sign to the Children of Israel." <sup>4</sup> Elazar the Kohen took the copper fire-pans that the consumed ones had offered and hammered them out as a covering for the Altar, <sup>5</sup> as a reminder to the Children of Israel, so that no alien who is not of the offspring of Aaron shall draw near to bring up the smoke of incense before Hashem, that he not be like Korah and his assembly, as Hashem spoke about him through Moses.

<sup>6</sup> The entire assembly of the Children of Israel complained on the morrow against Moses and Aaron, saying, "You have killed the people of HASHEM!" <sup>7</sup> And it was when the assembly gathered against Moses and Aaron, they turned to the Tent of Meeting and behold! the cloud had covered it, and the glory of HASHEM appeared. <sup>8</sup> Moses and Aaron came before the Tent of Meeting.

Moses Intervenes Agains

- <sup>9</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>10</sup> "Remove yourselves from among this assembly and I shall destroy them in an instant!" They fell on their faces.
- <sup>11</sup> Moses said to Aaron, "Take the fire-pan and put on it fire from upon the Altar and place incense and go quickly to the assembly and provide atonement for them, for the fury has gone out from the presence of HASHEM; the plague has begun!"
- <sup>12</sup> Aaron took as Moses had spoken and ran to the midst of the congregation, and behold! the plague had begun among the people. He placed the incense and provided atonement for the people. <sup>13</sup> He stood between the dead and the living, and the plague was checked. <sup>14</sup> Those who died in the plague were fourteen thousand, seven hundred, aside from those who died because of the affair of Korah. <sup>15</sup> Aaron returned to Moses at the entrance of the Tent of Assembly, and the plague had been checked.

A New Proof of Aaron's Greatness

<sup>16</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>17</sup> "Speak to the Children of Israel and take from them

into plates for the Altar.

6. אַמֶּם הֲמֶּהָ — You have killed, i.e., you have caused them to die (Onkelos).

Moses had not told the people that God had ordered the rebels to offer the incense that resulted in their deaths. They assumed that the incense offering was Moses' own idea and that he knew it would cause them to die. If so, the people complained, he should have chosen a non-lethal means to prove his veracity. This complaint did not apply to Korah, Dathan, and Abiram, for their deaths were clearly by the hand of God, Who caused the earth to swallow them. That could not be blamed on Moses (Ramban). Alternatively, the people accused Moses of causing the deaths through his prayer (Ibn Ezra).

- **9-15.** Moses intervenes again. Once again the intransigence of the people nearly caused their destruction, and again Moses intervened. This time, he used incense as the agency of salvation, to prove to the nation that the incense service was not a "killer," as they had thought.
- 10. שָּהְים Remove yourselves. This command implies that unless the innocent parties withdrew, they would suffer the same fate as the guilty ones but surely God can punish and spare those whom He wishes, regardless of where they are! The same difficulty presents itself above, where God hold Moses to separate himself from Korah and his assembly (16:21), as if Korah could not be punished without Moses being harmed with him. Ramban suggests that such a Divine

revelation is essentially a cue to the righteous that they should pray and seek atonement for their brethren. Moses acted without delay.

11. איים קטרָת — And place incense. When Moses had ascended to heaven to receive the Torah, each of the ministering angels, even the Angel of Death, taught him a secret. The Angel of Death's lesson was that incense can check a plaque (Rashi; Shabbos 89a).

The people had maligned the service of incense, saying that it had caused the deaths of Nadab and Abihu as well as Korah's followers. God said, therefore, "Let them see that incense is not lethal. To the contrary, it will stop the plague; it is sin that is deadly" (Rashi to v. 13).

- 13-15. The two parts of verse 13 suggest that Aaron's act of salvation took two forms. (a) He stood between the dead and the living, implying that there were people who were still alive but whom the plague had made ill. Aaron's incense prevented them from becoming worse. (b) The plague was checked, meaning that from that point on, no one else became ill. Verse 15, which states the plague had been checked implies yet a third aspect of the miracle: Those who had become ill were healed (Sfomo).
- 16-26. A new proof of Aaron's greatness. Since God now called for a new test to firmly convince the nation once and for all that He, not Moses, had made the choice of who would serve Him, apparently the people were still doubtful about something. After the plague, what question could the people

ששי

יח

מנהון חטרא חטרא לבית אבא מז כּל רברבניהון לבית אבהתהון תרי עשר חטריו גבר ית שמה תכתוב על חוטרה: יחוית שמא דאהרן תכתוב על חטרא דלוי ארי חטרא חד לריש בית אַבַהַתְהוֹן: יטוֹתַצְנְעָנוֹן בְּמַשְׁכֵּן זְמַנָא קדם סהדותא די אזמן מימרי לכון תמז: כויהי גברא די אתרעי בה חטרה ינעי ואניח מו קדמי ית תורעמת בני ישראל די אנון מתרעמיו עליכוז: באומליל משה עם בני ישראל ויהבו לה כל רברבניהוו חטרא לרבא חד חטרא לרבא חד לבית אבהתהון תרי עשר חטרין וחטרא דאַהרן בּגוּ חַטַרֵיהוֹן: כבואַצנע משה ית חטריא קדם יי במשכנא דסהדותא: כגוהוה ביומא דבתרוהי ועל משה למשכנא . דסהדותא והא נעא חטרא דאהרן לבית לוי ואפק לבלבין ואנץ נץ וכפית שגדין: כדואפק משה ית כל חטריא מו קדם יי לות כל בני ישראל ואשתמודעו ונסיבו גבר חטרה: בהנאַמַר יִיַ לִמשָה אַתִיב יַת חטרא דאַהַרן לַקַרָם סַהַדוּתַא לְמַטָּרַא לְאַת לעמא סרבנא ויסופון תורעמתהון מן קדמי ולא ימוּתוּן: מועבד משה פמא די פַקִּיד יִי יַתֵה כֵּן עַבָד: כּז וַאָמָרוּ בני ישראל למשה למימר הא מננא קטלת חַרבַּא הַא מִנַנא בְּלַעַת אַרעַא וָהָא מִנַנַא דִּמִיתוּ בִמוֹתַנַא: כּחכּל דקרב מקרב למשכנא דיי מאית הַא אַנַחָנַא סַיָפִין לִמְמַת: אַנַאַמַר

מֵאָהָם מַטֶּה מַטֶּה לְבָּית אָב מֵאָת כָּל-נְשְּׁיאֵהֶם לְבֵּית אֲב מֵאַת כָּל-נְשְׁיאֵהֶם לְבֵּית אֲבֹתָם שְנֵים עָשֶׂר מַטְּה אִישׁ אֶת־שְׁמוֹ תִּכְתָּב עַל־מַטְּה לֵוְי, כִּי מַטְּה יִּאֶבוֹן אֲבֶּרְוֹ מַטְּה לְבָית אֲבֹרְן תִּכְתָּב עַל־מַטְּה לֵוְי, כִּי מַטְּה יִּאֶבוֹת אֲשֶׁר אָנָעֵר לָבֶם שֲמָה: יַ וְהָנָּח הָאֶישׁ אֲשֶׁר יְּאָנְע לְבָב שְׁמָּה יִ וְהָנָּח הָאֶים מַטְּה לְנְשִׂיא אֶחָר הָב מְשָׁר תְּבְית אֲבֹרְם שְׁבִּית מְעָלֵי אֶת־הְּלְנוֹת בְּנִי מְשָׁר לְנְשִׂיא אֶחָר בְּנִי מַטְּה לְנָשִׂיא אֶחָר בְּנִי מְשָׁר לְנָשִׂיא אֶחָר בְּנִי מְשָׁר לְנָשִׂיא אֶחָר בְּנִי מְשָׁר לְנָשִׂיא אֶחָר לְבָּנִי מְשָׁר לְנָשִׂיא אֶחָר לְבָנִי מְשָׁר לְנָשִׂיא אֶחָר לְנָשִׂיא אֶחָר לְנָשִׂיא אֶחָר לְנָשִׂיא אֶחָר לְנְשִׁיא אֶחָר לְנָשִׂיא אֶחָר לְנָשִׂיא אֶחָר לְנְשִׁיא אֶחָר לְנָשִׁיא אֶחָר לְנִבְּיוֹ וְהָנָה בְּעְהָר וַיְבְיִר מְשָׁר אֶרְרִם: וַיִּבְי מְשָׁר אֶר־כָּל-הְנֵמִי עָשָׁר אָרְבּין וְהְנָבְ מְשְׁר הְנָבְית וְיִבְּיִם עְשָׁר לְנָשִׂיא אֶחָר הְנָבְית וְהְנָבְ מְשְׁר הְעָשְׁר הְנִבְית וְיִבְּעִ מְשָׁר לְנִשְׁיא אֶחָר הְנִבְים: וַיִּבְא מִשְׁה אֶת־כָּל-הָמָטֹת מְשָׁר לְנִישְׁיא לְּבִית מְשָׁר וִיִּלְיא וְיִבְאוֹ וִיְבְאוֹ וִיְבְאוֹ הִילְּהְ מִטּוֹת מְשֵׁר וְנִיבְא נִילְ וַיִּבְעְ יִיהְוֹה אָל-בְּנִי וְשִּבְּרִים: וַיִּבְא מִשְׁה אָת־כְּל-הָמָטוֹ מִילְבּים מְבִּים וְיִבְּיִים מְשָׁר וִיִּלְאוֹ וַיִּקְחָוּ אִישֹׁר מִיְיִבּים מְשִׁר וֹיִבְּיִים מְשָׁר מִילִים מִעְבּר יהוֹה אָל-בָּל בְּבִיי יִשְּׁרְבְּיִים וְיִבְּיִם בְּיִים בְּיִבְּים מְשָׁר וְיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְים מְשָׁר בִּיִים מְשְׁר וְיִבְּעִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיוֹ וְיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּי וְיִבְּיִים בְּיִבְיוּ וְיִבְּיְים בְּיבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיוֹים בְּיִים בְּים בְּים בְּבּים בְּיִים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּים

בּה נַיֹּאמֶריהוֹה אֶל־מֹשֶׁה הָשֵׁב אֶת־מַטֵּה אַהָרֹן לִפְנֵי הָעֵדׁוּת לְמִשְׁמֵּלֶת לְאִוֹת לִבְנִי־מֶּרִי וּתְבֵּל תְּלְוּנֹתֶם מֵעָלֵי וְלָא כּי יָמֻתוּ: נַיָּעֲשׁ מֹשֶׁה בַּאֲשֶׁר צְּנָה יהוָה אֹתוֹ בֵּן עָשָׂה:
בּי נִיְּאמְרוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֶל־מֹשֶׁה לֵאמֶר הֵן גָּנַעְנוּ אָבַדְנוּ כִּי נִשְׁרָב וֹ הַקָּרֵב אֶל־מִשְׁבַּן יהוָה בּי כָּלְנוּ אָבַדְנוּ: כְּל הַקָּרֵב וֹ הַקָּרֵב אֶל־מִשְׁבַּן יהוָה נִיאמֵר הָאָם תַּמִנוּ לְגַוֹע:
בּי יָמִוּת הָאָם תַּמִנוּ לְגַוֹע:

.//--

כמו שמלינו בעוזיה והלרטח זרחה במלחו (דברי הימים ב כוגיט). וחרגומו, ורבל וכפיח שגדין, כמין אשכול שקדים יחד כפוחים זה על זה: (בה) ותבל וכפיח שגדין, כמין אשכול שקדים יחד כפוחים זה על זה: (בה) ותבל תלוגתם. כמו וחכלה מלונחם לשון זה שם מפעל יחיד לשון נקבה כמו מלונחם מומחר"ש בלע"ז [ויש חילוק בין חלונחם לתלוגחם. חלונחם חלונה חתת מלונחם שם דבר כלשון יחיד ואפילו הם חלונות הרבה]: למשמרת לאות. לזכרון שבחרםי באהרן הכהן [ס"א לכהן], ולא ילונו [ס"א ילינו] עוד על הכהונה: (בח) בל הקדב הקרב וגרי. אין אנו יכולין להיוח זהירין בכך. כולנו רשאין להכנס לחלר אשל מושד, ואחד שיקריב עלמו יותר מחבריו ויכנם לחוך אהל מושד ימות: האם תמנו לגוע. שמא הופקרנו למיה:

מגפה הוא (מכילתא ויסע פ"ו) והחטא הוא הממיח (ברכוח לג.): (יח) בי מטה אחד. אע"פ שחלקחים לשחי משפחות, משפחם כהונה לבד ולויה לבד, מכל מקום שבט אחד. אע"פ שחלקחים לשחי משפחות, משפחם כהונה לבד ולויה לבד, מכל מקום שבט אחד הוא: (ב) והשבתי. כמו וישכו המים (בראשית ח:א) וחמת המלך שככה (אסתר ז:י): (בא) בתוך מטותם. הניחו באמלט, שלא יאמרו מפני שהניחו בלד שכינה פרח (תכחומא אחרי ח): (בג) ויצא פרח. כמשמטו: ציץ. היא חנטת הפרי כשהפרח נופל: ויגמל שקדום. כשהוכר הפרי הוכר שהן שקדים לשון ויגדל הילד ויגמל (בראשית כא:ח) ולשון זה מלוי בפרי האילן, כמו ובוסר גומל יהיה נלה (ישטיה יח:ה). ולמה שקדים, הוא הפרי הממהר להפריח מכל הפירות, אף המטורר על הכהונה פורענותו ממהרת לבא, הממהר להפריח מכל הפירות, אף המטורר על הכהונה פורענותו ממהרת לבא,

have had? According to Ramban, they had been convinced by now that Aaron was the true Kohen Gadol, but they felt that the firstborn should assume the functions of the Levites, so that all the tribes could have a share in the Tabernacle service. Therefore, the test emphasized that Aaron had been chosen as the head of a family distinct from the tribe of Levi, but that he was a representative of the entire tribe, and the Levites had been specifically chosen by God to displace the firstborn as His servants (vs. 18,23).

Or HaChaim suggests that the people doubted even Aaron's right to the priesthood. The death of Korah and his followers, they reasoned, was well deserved because they had vilified God's prophet, and He would not tolerate that. But it was still possible that Aaron was not entitled to be Kohen Gadol.

17. איש אַת־שְּמוּ — Each man's name. Each of the twelve tribes was represented by one staff, upon which was written only the name of its leader. Since it is a general rule that

one staff for each father's house, from all their leaders according to their fathers' house, twelve staffs; each man's name shall you inscribe on his staff. <sup>18</sup> And the name of Aaron shall you inscribe on the staff of Levi, for there shall be one staff for the head of their fathers' house. <sup>19</sup> You shall lay them in the Tent of Meeting before the Testimony, where I meet with you. <sup>20</sup> It shall be that the man whom I shall choose — his staff will blossom; thus I shall cause to subside from upon Me the complaints of the Children of Israel, which they complain against you. "

<sup>21</sup> Moses spoke to the Children of Israel, and all their leaders gave him a staff for each leader, a staff for each leader, according to their fathers' house, twelve staffs; and Aaron's staff was among their staffs. <sup>22</sup> Moses laid their staffs before HASHEM in the Tent of the Testimony. <sup>23</sup> On the next day, Moses came to the Tent of the Testimony and behold! the staff of Aaron of the house of Levi had blossomed; it brought forth a blossom, sprouted a bud and almonds ripened. <sup>24</sup> Moses brought out all the staffs from before HASHEM to all the Children of Israel; they saw and they took, each man his staff.

<sup>25</sup> HASHEM said to Moses: "Bring back the staff of Aaron before the Testimony as a safekeeping, as a sign for rebellious ones; let their complaints cease from Me that they not die." <sup>26</sup> Moses did as HASHEM had commanded him, so he did.

The Fears <sup>27</sup> The Children of Israel said to Moses, saying, "Behold! we perish, we are lost, we are all lost.

Remain <sup>28</sup> Everyone who approaches closer to the Tabernacle of HASHEM will die. Will we ever stop perishing?"

never more than twelve tribes are listed for any function, whenever the tribe of Levi was represented — as it was here by Aaron — Menashe and Ephraim were combined as the united tribe of Joseph (Ramban).

23. יַנְמְּל שְׁקְרִים — And almonds ripened. Almonds blossom and grow to maturity rapidly. The growth of the almonds on Aaron's staff symbolized to the people that anyone who moves against Aaron's status as Kohen Gadol [or, according to Ramban, the status of Levi] would be punished swiftly (Rashi).

Just as almonds grow rapidly, so the tribe of Levi serves God with alacrity, zeal, and vigorous devotion (R' Hirsch).

25. קמשְּמֶּרֶת — As a safekeeping. The staff remained in bloom for centuries. It was placed in front of the Holy Ark through most of the First Temple era, together with a flask of manna (Exodus 16:33-34), until they were all hidden by King Josiah (Yoma 52b).

27-28. The fears remain. Although the question of which family and which tribe were to serve in and around the Tabernacle had been settled conclusively, now a new fear arose, and the strength of the people's protest in this passage implies that their apprehensions had grown. Previously, when they had thought they were equal to the Levites, they had no reason to be afraid that they might overstep the boundaries allotted to them in the Tabernacle. But now that Aaron's family had been established in the priesthood and the Levites had been given the exclusive status as the deputies of the Kohanim, the rest of the

people feared that every time some of them came too close to the Sanctuary there would be another plague (*Tzror HaMor*).

Alternatively, after seeing the flowering of Aaron's staff, the people began to wonder why Korah and his assembly had to die. Would it not have been sufficient to impose the test of the staffs as proof that Aaron was the chosen one? Had that been done immediately, no one would have dared offer incense, and thousands of lives would have been saved. The people assumed, therefore, that there must have been some other national sin for which they were all being punished — and if so the punishments could go on indefinitely, and everyone who approaches ... the Tabernacle of HASHEM will die (R' Shlomo Astruc, Midreshei HaTorah).

27. אַבְּרְנוּ אֶבְרְנוּ אֶבְרְנוּ אֶבְרְנוּ אֶבְרְנוּ אֶבְרְנוּ אֶבְרְנוּ אֶבְרְנוּ אֶבְרְנוּ אֶבְרִנוּ אָבִרְנוּ אָבְרִנוּ אָבִרנוּ . We perish, we are all lost. Onkelos interprets the three expressions as references to the three different modes of punishment that had taken place: part of Korah's company had been swallowed up by the earth, the rest were consumed by fire, and 14,700 had died in the plague.

28. בל הַקְרֵב הַקְרֵב — Everyone who approaches closer. We cannot be careful enough in this matter. We are all permitted to enter the Courtyard, but anyone who goes further and enters the Tabernacle will die (Rashi).

It seems as if there is a cycle of death. The person who comes closest to the Tabernacle will die; then the next person to come close will die. Will we ever stop perishing? (R' Bachya).

יי לאהרו את ובניה ובית אבוה עמה תסלחוז על חובי מקדשא ואת ובניה עמה תסלחוו על חובי כהנתכוו: בואף ית אחיר שבטא דלוי שבטא דאבור קָרֵיב לְנָתָךְ וִיְתוֹסְפוּוְ עַלַרְ וִישׁמשׁנּר קדם משכנא ואת ובניך עמר דַסַהַדוֹתָא: גוַיִּטרוּן מַטרתַרְ וּמטרת כּל משכנא ברם למני קודשא ולמדבחא לא יקרבון ולא ימותון אף אנון אף אתוז: דויתוספוז עלה ויטרוז ית מטרת משכן זמנא לכל פלחן משכנא וחלוני לא יקרב לותבון: הותטרון ית מטרת קוּרַשַא ויַת מַטרַת מַרבּחַא ולא יהי עוֹד רגזא על בני ישראל: וואנא הא קרבית ית אחיכון לואי מגוֹ בּני ישראל לכון מתנא יהיבין קדם יי למפלח ית פלחן מַשַּׁכַּן זָמַנַא: זְנָאַתַּ וּבנַיךְ עַמַּךְ תַּטְרוּן יַת בָּהַנַּתְכוֹן לְכַל פָּתַגַם מַדְבַּחַא וּלְמַגַּו לפרכתא ותפלחון פלחן מתנא איהב ית כהנתכון וחלוני דיקרב יתקטל: חוּמַלִּיל יַיַ עם אַהַרן וַאַנַא הַא יַהַבִּית. לַךְ יַת מַטָּרָת אַפָּרַשוֹתִי לְכַל קוּדְשַיַּא דבני ישראל לַך יהַבְתִנוּן לִרְבוּ ולבניה לקים עלם: סדין יהי לה מקדש קוּרַשַּיָּא מוֹתַר מָן אָשַּתַא כַּל קּרַבַּנָהוֹן לכָל מִנְחַתְהוֹן וּלְכַל חַשַּאתְהוֹן וּלכל אַשַמהון דִּי יִתִיבון קַדְמַי קוּרָשִׁין הִילַהְ הוּא וְלְבְנֵיךְ (נ״א וְרָבְנֵיךְ):

יהוה אל־אהרו אתה ובניר ובית־אַבִיר אַתַּר תִשְאוּ את־עוֹן הַמַּקָּדָשׁ וָאַתַּה וֹבַנֵיךָ אָתַּךְ תִּשְּאָוּ אֶת־עַוֹן ב כהנתכם: וגם את־אחיף משה לוי שבט אַבִּיך הַקרב אתר וַיַלַווּ עַלֵיך וִישָרתוּך וְאַתַּה וּבָנֵיך אִתָּר לִפְנֵי אָהֵל ָג העדת: ושַמרוֹ מִשְּמַרתוּ וּמִשְּמֵרתוּ בַּל־הַאָהֵל אַך אֱל־ כלי הקדש ואל-המובח לא יקרבו ולא-ימתו גם-הם רּ גַּם־אַתֵּם: וְנִלְוִוּ עָלֶּיךְ וְשָׁמִרֹוּ אֶת־מִשְׁמֵּׁרֶת ֹ אִהֵל מוֹעֵׁד ה לכל עברת האהל וור לא־יקרב אַלֵּיבֶם: ושְׁמַרְתֵּם אֵת מִשְׁמֶרֶת הַלְּדֶשׁ וְאָת מִשְׁמֶרֶת הַמִּוְבֵּחַ וְלֹא־יַהִיָה עֵוֹר ַ קצף עַל־בָּנִי יִשְׂרָאֵל: וַאַנִי הַנָּה לַלָּחַתִּי אַת־אַחִיכֵם הַלויִם מתור בְּנֵי יִשְרָאֵל לַכָּם מַתַּנֵה נְתִנִים לֵיהוֹה לֵעֲבֹר ַז אָת־עַבדָת אָהֶל מועָד: וָאַתַּה וּבַנֵיךּ אָתִּרָּ תִשְמִרוּ אֶת־ בָּהַנַּתְבֶּם לְכָל־דָבַר הַמְּזְבֵּחַ וּלִמְבֵּית לַפַּרְבֵת וַעַבַדְתֵּם עַברַת מַתַּנַה אָתֶן אָת־כָּהָנַתְכֶּם וְהַזֵר הַקַּרֵב יומַת: ַ וַיַּדַבֵּר יהוה אַל־אָהַרן וַאַנִי הַנַּה נַתַתִּי לְּךְּ אֶת־מִשְׁמֵרֵת הַ וַ וַיָּדַבַּר יהוה אַל־אָהַרן תָרוּמתֵי לְכַל־קַדְשֵׁי בְנֵי־יִּשְׁרַאֶּל לְךְּ נְתַתֵּים לְמַשְׁחֲה י וּלְבַנֵיך לְחַק־עוֹלֵם: זֵה יָהִיֶה לְךָ מִקְּרֵשׁ הַקַּרַשִּׁים מְזְ־ הָאָשׁ כַּל־קרבָּנַם לֶכַל־מִנְחַתֵּם וּלָכַל־חַטַּאתַם וּלְכַל־ אשמם אַשַר יַשִּׁיבוּ לִי קִרָשׁ קַרַשִּׁים לְּךָ הְוּא וּלְבַנֵיךְ:

להי, כמו שמפורש למעלה, לשמור משמרם גזכרין ואמרכלין (ספרי שס): (ז) עבודת מתנה. במתנה נתסיה לכס: (ח) ואני הנה נתתי לך. בשמחה, לשוף שמחה הוא זה, כמו הנה הוא יולא לקראתך וראך ושמח בלבו (שמות ד:יד). משל למלך שנתן שדה לאוהבו ולא כתב ולא חסם ולא העלה בערכאין. בא אחד וערער למלך שנתן שדה, אמר לו המלך כל מי שירלה יבא ויערער לנגדף, הריני כותב וחותם לך ומעלה בערכאין. אף כאן לפי שבא קרח וערער כנגד אחרן על הכחונה בל ותעלה בערכאין. אף כאן לפי שבא קרח וערער כנגד אחרן על הכחונה בא לך ומעלה בערכאין. אף כאן לפי שבא קרח וערער כנגד אחרן על הכחונה בא זו לכאן (טפרי שס): משמרת תרומתי. שאחה לריך לשתר בטהרה (בכורות לד.): למשחה. לגדולה (ספרי שס: זכחים חטאתם האשמם. כמשמנו (שס): אשר ישיבו לי. זה גזל הגר (שס; זכחים מד.):

(א) ויאמר ה' אל אהרן. למשה למר שילמר לחהרן (ספרי קיז) להזהירו על תקנת ישראל שלא יכנסו למקדש: אתה ובניך ובית אביך. הס כני קהת אבי עמרס: תשאו את עון המקדש. עליכס אני מטיל עונש הזרים שיחטאו כעסקי הדברים המקודשים המסורים לכם, הוא האהל והארון והשלחן וכלי הקדש. אחם סשבו וסזהירו את כל זר הכא ליגע: ואתה ובניך. הכהנים: תשאו את עון בהנתבם. שאינה מסורה ללוים, וחקהירו הלוים השוגנים שלא יגעו אליכם בחנתבס. וגם את אחיך. בני גרשון וכני מררי: וילוו. ויחמברו אליכם לכיבודתכם (הם) את הזרים מלהתקרב אליהם: וישרתוך. בשמית השערים ולמנות מהם גזכרין ואמרכלין (ספרי שם): (ד) וזר לא יקרב אליבם. אחכם אני מזהיר על כך: (ה) ולא יהיה עוד קצף. כמו שהיה כבר, שנאמר כי ילא הקלף ולעיל יז:יא; ספרי שם): (ו) לכם מתנה נתנים. יכול לעבודתכם של הדיוע, ח"ל ולעיל יז:יא; ספרי שם): (ו) לכם מתנה נתנים. יכול לעבודתכם של הדיוע, ח"ל

18

1-7. Aaron's duty reiterated. God addressed the people's fear that proximity to the Tabernacle would gradually decimate them (see above). He reiterated the previously given command (1:50-53, 2:6, 8:9) that Aaron, assisted by the Levites, had the responsibility to safeguard the Tabernacle against trespass. According to Abarbanel, the responsibility of the Levites was repeated now to avoid the notion that the rebellion of Korah — a leading Levite — had caused them all to be deposed.

1. ובית־אַביך – And your father's household, i.e., the family of

Kohath, which was the family of Aaron (Rashi). As the verse goes on to say, the Kohathites were made responsible to safeguard the holiest parts of the Tabernacle, as listed above (4:5-14), so that they would not be handled by unauthorized people. By guarding these parts of the Sanctuary, they would protect Israel from a plague such as the one that had just occurred.

י און בְּהַנְּתְכֶּם — The iniquity of your priesthood. It would be a sin for the Kohanim to let the Levites participate in the sacrificial service (Rashi). Thus, the Levites were to protect the Children of Israel and the Kohanim were to protect the Levites.

18 Aaron's Reiterated

ASHEM said to Aaron, "You, your sons, and your father's household with you shall bear the iniquity of the Sanctuary; and you and your sons with you shall bear the iniquity of Duty your priesthood. 2 Also your brethren the tribe of Levi, the tribe of your father, shall you draw near with you, and they shall be joined to you and minister to you. You and your sons with you shall be before the Tent of the Testimony. 3 They shall safeguard your charge and the charge of the entire tent — but to the holy vessels and to the Altar they shall not approach, that they not die — theu as well as uou. 4 Theu shall be joined to uou and safeguard the charge of the Tent of Meeting for the entire service of the Tent, and an alien shall not approach you. 5 You shall safeguard the charge of the Holy and the charge of the Altar, and there shall be no more wrath against the Children of Israel, 6 And I — behold! I have taken your brethren the Levites from among the Children of Israel; to you they are presented as a gift for HASHEM, to perform the service of the Tent of Meeting. 7 You and your sons with you shall safeguard your priesthood regarding every matter of the Altar and within the Curtain, and you shall serve; I have presented uour priesthood as a service that is a gift, and any alien who approaches shall die."

Gifts to the

BHASHEM spoke to Aaron: And I — behold! I have given you the safeguard of Mu Kohanim heave-offerings, of all the sanctities of the Children of Israel; I have given them to you for distinction and to your sons as an eternal portion. 9 This shall be yours from the most holy, from the fire: their every offering, their every meal-offering, their every sin-offering, their every quilt-offering, that which they return to Me — as most holy it shall be yours and your sons,

2. וגם את־אחיה מטה לוי — Also your brethren the tribe of Levi. Aaron was now told that the other two Levite families of Gershon and Merari were to join in the task of safeguarding the Tabernacle. They would be responsible for the parts that were of lesser sanctity (Rashi).

וישרתוך — And minister to you. In addition to the above duties, the Levites were to assist in the service by singing psalms (Sifre), and acting as watchmen, treasurers, and officials (Rashi).

ובניך אתך — And your sons with you. The Kohanim were to join Aaron in safeguarding the Tabernacle. They would be stationed inside the curtains of the Courtyard, and the Levites would be outside (Sifre). In the Temple, Kohanim were stationed at three points to quard the complex (Tamid 25b).

3. ושמרו משמרתך — They shall safeguard your charge. The verse continues the responsibility of the Levites to assist the Kohanim. The word charge refers to their duty to be sure that animals and other components of the service would be available when needed (Haamek Davar). Then the verse cautions them not to touch such holy vessels as the Ark, Table, Menorah, and Gold Altar, and to refrain from taking part in the sacrificial service of the Outer Altar.

בם־אתם — As well as you. The Kohanim were warned not to infringe upon the duties of the Levites, lest they suffer death by Heavenly means (Sifre; Arachin 11b).

- 4. משמרת אהל מועד The charge of the Tent of Meeting. The Levites were to erect and disassemble the Tent, and carry it on its travels (Ralbag).
- 5. ושמרתם You shall safeguard. This command was given to the Sanhedrin, which was responsible to oversee the work of the Kohanim (Sifre). The Sages derive that this verse does not refer to the Kohanim themselves, because they were

admonished in verse 7 (Malbim).

- 6. לכם מתנה נתנים להי To you they are presented as a gift for HASHEM. The Levites were presented as servants of the Kohanim only for the service of God, not to minister to their private needs (Rashi). This concept applies to other areas of life, as well, People in authority should respect the dignity of their underlings; they should be supervised in their work, but not be intimidated into becoming personal servants.
- 7. עברת מתנה A service that is a gift. The privilege of service in the Sanctuary was an exclusive gift to the Kohanim, and therefore any alien who approaches shall die (Rashi: Ramban). The death penalty mentioned here is a Heavenly punishment, not one that is imposed by the courts.
- 8-19. Gifts to the Kohanim. The Torah lists the gifts that God presented to the Kohanim as a reward for their service and as a public affirmation that they are His personal legion, as it were. This declaration was made now, after the challenge of Korah and his assembly. The Sages liken it to a king who presented a property to his friend without affirming the gift through the usual legal formalities. Before long, jealous courtiers contested the new owner's right to the land. In response, the king told his friend, "Let anyone who wishes come and complain - I will write you my own signed and sealed affirmation!" (Rashi).
- 9. מן־האש From the fire. The Kohanim received their portions after the sacrificial parts were offered on the Altar fire (Rashi). The verse implies that the portion of the Kohanim, too, is considered God's portion - as if it had come from the fire. Thus, when the Kohanim eat it, it is as if they are guests at God's own table (Sforno).
- אשר ישיבו לי That which they return to me. This phrase refers to the monetary payment described in 5:6-8. When the

יבקדש קודשיו תכלנה כל דכורא ייכול יתה קודשא יהי לה: יאודיו לה אַפְּרֵשוּת מַתּנַתְהון לְכַל אַרַמוֹת בּני ישראל לה יהבתנון ולבניה ולבנתיה עמר לקים עלם כל (ד)דכי בביתר ייכול יתה: יבכל טוב משח וכל טוב חַמַר וַעַבּוּר רָאשִיתָהוֹן די יתַנוּן קַדם יי לה יהבתנוו: יג בכורי כל די בארעהוו די ייתון קדם יי דילה יהי כל (ד)דכי בביתה וַיכלנה: יופל חַרמַא פּישראל דילד יהי: טוכל פתח ולדא לכל בשרא די יקרבון קדם יי באנשא ובבעירא יהי לה בַּרֶם מִפָּרֶק תַּפָרוּק יַת בּוּכֹרָא דאנשא וית בוכרא דבעירא מסאבא תפרוק: טוופרקנה מבר יַרְחַא תפרוּק בפרסנה בָּסַף חַמֵשׁ סָלְעִין בִּסָלְעֵי קוּרָשַא עַשְּרִין מַעִין הוּא: מַבַּרֶם בּוּכָרָא דַתוֹרָא אוֹ בּוּכְרָא דְאָמָּרָא אוֹ בּוּבְרַא דעזא לא תַפָּרוּק קוּדָשַא אַנוּן יַת דִּמְהוֹן תַּזְרוּק על מַדְבָּחָא וִיַת תַּרְבָּהוֹן תַּסֶק קַרְבַּן לאַתַקבּלַא בָרַעוַא קַדָם יִיַ: יחובשרהון יהי לה כחדיא דארמותא ובשוקא דיַמּינַא (דִּי)לַדְּ יְהֵי: יּטַכַּל אַפְרַשְׁוַת קודשיא די יפרשון בני ישראל קדם יי יָהַבִּית לַךּ וַלְבָנֵיה וַלְבָנַתִיהְ עַמַּךְ לְקָיֵם עַלָם קיַם מֱלַח עַלַם הִיא (נ״א הוּא) קַרַם יַיַ לַהְ וַלְבָנֵיהְ עָמַהְ: בּוַאַמֵּר יִיַ לְאַהָרוֹ בארעהון לא תחסין וחלק לא יהי לך בַּינֵיהוֹן מַתִּנַן דִי יָהַבִּית לַךְּ אַנּוּן חַלְקַרְ ואַחַסנתַרְ בּגוֹ בִּני ישרַאל: כאולבני לוי הא יהבית כל מעשרא בישראל לָאַחֶסְנַא חַלַף פַּלְחַנָהוֹן דִּי אַנּוּן פַּלְחִין יַת פַּלִחַן מַשְבַּן וִמְנַא: כבּוַלַא יִקּרְבוּן עוד בני ישראל למשכן זמנא לקבלא חובא לִמְמַת: בּג וַיִּפְלְחוּן לֵוָאֵי אַנּוּן יַת פַּלְחַן מַשָּבַּן זִמְנַא וָאַנּוּן יַקַבָּלוּן חוֹבֵיהוֹן

- בקדש הקדשים תאכלנו כַּל־זַכַר יאכַל אתו קדש יָהְיָה־ אַ לֹרֵ: וזַה־לָּבָּ תַרוּמָת מַתַנַם לָכָל־תַנוּפת בְּנֵי יִשְׁרָאֵל לִךְּ נתתים ולבניה ולבנתיה אתה לחק־עולם כל־טהור יב בביתר יאבל אתו: כל חלב יצהר וכל־חלב תירוש יג ודגן ראשיתם אַשֶּר־יַתְנוּ לֵיהוָה לְךָּ נְתַתֶּים: בְּכּוּרֶי כַּל־ אָשֶר בְּאַרְצָם אָשֶר־יָבִיאוּ לֵיהוָה לְּךְ יֵהִיֵה כַּל־טַהוֹר יריש בְּבֵיתָךְ יָאכְלֵנוּ: כָּל־חֲרֶם בִּיִשְׂרָאֵל לְךָ יֵהְיֵה: כָּל־פַּטֵר רֵהֶם לֶכֶל־בָּשָּׁר אֲשֶׁר־יַקְרֵיבוּ לֵיהוָה בָּאָדֵם וּבַבּּהַמֵּה יהיה־לַרְ אַרְ וֹ פַּרָה תִפְּדָּה אָת בְּכָוֹר הָאַלַם וָאֵת בְּכָוֹר־ יי הַבְּהָמֵה הַטְּמֵאָה תִּפְהֵה: וּפְרוּיָוֹ מִבֶּן־חְדֵשׁ תִּפְּהַה בַּעַרַבָּרָ בַּסֵף חָמֵשָׁת שָׁקַלֵּים בִּשָׁקֵל הַקְּרֵשׁ עֲשְׁרִים גַּרָה יַ הַוּא: אַרְ בָּכָוֹר־שוֹר אוֹ בָכֹוֹר כֶּשֶׁב אָוֹ־בָכָוֹר עֲז לְא תַפָּדָה קָרֵש הָם אַת־דַּמָּם תַּוֹרָק עַל־הַמִּוֹבֶּחַ וָאַת־ תקטיר אשה לבים ניחם ליהוה: ובשבם יהיה: יים היה חלבם מקטיר אשה יש לַךְ כַּחַוָה הַתַּנוּפַה וּכִשוֹק הַיַּמֵין לַךְּ יַהְיָה: כַּל ו תַרוּמָת הַקַּרַשִּׁים אֲשֶׁר יַרֵימוּ בְנֵי־יִשְרַאֵלֹ לֵיהוה נַתַתִּי לְרְּ וּלְבַנֵירָ וַלְבָנַתֵיךָ אָתַּךְ לְחַק־עוֹלֵם בְּרִית מֶלֵח עוֹלֵם ב הוא לפני יהוה לך ולורער אתר: ניאמר יהוה אל־אַהַרֹן ב בָּאַרָצָם לָא תִנָּחָל וָחֵלֶק לא־יַהַיֵה לָךָ בִּתוֹכָם אֲנִי ולבני לוי בא חַלְקַרְ וְנַחַלַתְרָ בְּתִוֹךְ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל: הָנֶה נַתַתִּי כַּל־מֵעשֵר בִּיִשְרָאֵל לְנַחֵלֵה חֱלֶף עַבְרַתַם בּ אֲשֶׁר־הֶם עָבָרִים אֶת־עַבדָת אָהֶל מוֹעֵד: וַלְא־יִקְרְבְוֹ בּיַ עוד בני ישראל אל־אהל מועד לשאת חטא למות: בּ וְעַבַּר הַלֵּוֹי הוא אֶת־עברת אָהֶל מוֹעֶד וְהָם יִשְּאוּ עוֹנַם בּ וְעַבַּר הַלֵּוֹי הוא אֶת־עברת אָהֶל מוֹעֶד וְהָם יִשְּאוּ עוֹנַם

. ילילה אחד (ספרי קיח; זבחים נז.): לך יהיה. בא רבי עקיבא ולמד, הוסיף לך הכתוב הוויה אחרת, שלא מאמר כחזה ושוק של חודה שאינו נאכל אלא ליום ולילה (שם ושם): הוויה אחרת, שלא מאמר כחזה ושוק של חודה שאינו נאכל אלא ליום ולילה (שם): (יש) בל ת רומת הקדשים. ממיבמה של פרשה זו כללה בתחלה וכללה בסוף ופרט באמלט (ספרי שם): ברית מלח עולם. כרס ברית עם אהרן בדבר הבריא ומחקיים ומבריא את אחרים (שם): ברית מלח. כברית הכרותה למלח שאינו מסרית לטולם: (ב) וחלק לא יהיה לך בתוכם. אף בביזה (שם קיט): (בג) והם. הלוים

(י) בקדש הקדשים תאבלנו וגו׳. למד על קדשי קדשים שאין נאכלין אלא בעזרה ולכרי כהוגה (ספרי שם): (יא) תרומת מתנם. המורם מן החודה ומהשלמים ולזכרי כהוגה (ספרי שם): (יא) תרומת מתנם. המורם מן החודה ומהשלמים ומאיל נזיר (שם): לבל תנופות. שהרי אלו טעונין מנופה (שם): כל שהור. ולא טמאים. [דבר אחר,) בל שהור [בביתך]. לרבות אשות שם. היא תרומה גדולה: (יח) בחודה התנופה ובשוק הימין. של שלמים שלאכלים לכהנים ולבליהם ולבניהם ולבניהם לשני מים ולילה אחד אף הככור נאכל לשני מים לכהנים לכשל לשני מים

aggrieved convert has no heir, the money is a gift to the Kohanim (Rashi).

10. בְּלְרְשׁ הַּבֶּרְשִׁים — In the most holy. Although the term most holy usually refers to the inner chamber of the Sanctuary, where the Ark rested, here it means the Tabernacle Courtyard, the only place where the Kohanim may eat the sacrificial portions mentioned in the above verse. It is most

holy in comparison with the areas where less holy offerings, such as peace-offerings, may be eaten, i.e., the Levite camp in the Wilderness or, in the Temple era, within the walls of Jerusalem (Gur Aryeh).

11. The verse speaks of the parts of peace-, thanksgiving-, and nazirite offerings that are separated from the offering, waved, and presented to the Kohanim, as in Lev. 7:33-34.

<sup>10</sup> In the most holy shall you eat it, every male may eat it, it shall be holy for you. <sup>11</sup> And this shall be yours: what is set aside from their gift, from all the wavings of the Children of Israel, have I presented them to you and to your sons and daughters with you as an eternal portion; every pure person in your household may eat it. <sup>12</sup> All the best of your oil and the best of your wine and grain, their first, which they give to HASHEM, to you have I given them. <sup>13</sup> The first fruits of everything that is in their land, which they bring to HASHEM, shall be yours, every pure person in your household may eat it. <sup>14</sup> Every segregated property in Israel shall be yours.

<sup>15</sup> Every first issue of a womb of any flesh that they offer to HASHEM, whether man or beast, shall be yours; but you shall surely redeem the firstborn of man, and the firstborn of an impure beast shall you redeem. <sup>16</sup> Those that are to be redeemed — from one month shall you redeem according to the valuation, five silver shekels by the sacred shekel; it is twenty gera. <sup>17</sup> But the firstborn of a cow or the firstborn of a sheep or the firstborn of a goat you shall not redeem; they are holy; their blood shall you throw upon the Altar and their fat shall you cause to go up in smoke, a fire-offering, a satisfying aroma to HASHEM. <sup>18</sup> Their flesh shall be yours; like the breast of the waving and the right foreleg shall it be yours.

<sup>19</sup> Everything that is separated from the sanctities that the Children of Israel raise up to HASHEM have I given to you and your sons and daughters with you as an eternal portion; it is an eternal salt-like covenant before HASHEM, for you and your offspring with you."

<sup>20</sup> HASHEM said to Aaron, "In their Land you shall have no heritage, and a share shall you not have among them; I am your share and your heritage among the Children of Israel.

Tithes to the Levites  $^{21}$  "To the sons of Levi, behold! I have given every tithe in Israel as a heritage in exchange for the service that they perform, the service of the Tent of Meeting —  $^{22}$  so that the Children of Israel shall not again approach the Tent of Meeting to bear a sin to die.  $^{23}$  The Levite himself shall perform the service of the Tent of Meeting, and they shall bear their iniquity.

- 12. באשיתם The best, i.e., the terumah portions of crops, which are separated and given to the Kohanim (Rashi).
- 15-17. The Torah lists the three kinds of living firstborn that are sources of gifts to the Kohanim, many of whose laws have been given in earlier passages (Exodus 13:11-15, 34:19-20): (a) The firstborn males of kosher animals cows, sheep, and goats are sacred from birth and are given to the Kohanim to be brought as offerings; (b) firstborn sons of Israelites are redeemed for five shekels; and (c) firstborn male donkeys are redeemed for a sheep, which then becomes the property of the Kohanim.
- 18. בְּשֶׁרֶם יְהְיֶה לֶּךְ. Their flesh shall be yours. Unlike other offerings of similar sanctity, from which the Kohanim receive only the breast of the waving and the right foreleg, the Kohanim are given all the meat of the firstborn-offerings.
- 19. בל הְרוּמת הַקְרְשִׁים Everything that is separated from the sanctities. Essentially, this is a repetition of the idea with which this passage was introduced, in verse 8: Because this is a list of gifts to God's most loyal servants, He introduced it and then summarized it after giving its details (Rashl).

בְּרִיח מֶלָח — Salt-like covenant. Because salt never spoils, it is a symbol of indestructibility. Thus God tells the Kohanim that His covenant with them is eternal, as if it had been sealed with salt (Rashi).

- 20. חַתְּלֶם And a share. Since the verse has already said that the Kohanim do not receive a share of the Land, this clause teaches that the Kohanim will not share even in the spoils of the war against the Canaanite nations (Rashi).
- **21-24. Tithes to the Levites.** The Levites, too, are rewarded for their dedication to the service of God, by receiving one-tenth of crops. In this passage, the Torah states twice that the Levites receive tithes (vs. 21, 24), because there are two aspects to the gifts: First, they receive produce to make up for the portion of the Land that they were required to forgo; and second, they receive the tithes only after all of the field labor has been done by others, in return for the labor that they devote to their sacred service (*Or HaChaim*).
- 21. קל-מְעָשֶׁה Every tithe. This term refers only to the "first tithe" that is taken from the appropriate crops, and which go exclusively to the Levites. There are other tithes, however, that do not go to them. They are the "second tithe," which is taken after the Levite tithe and which is eaten in Jerusalem (Deuteronomy 14:22-27), and the tithe for the poor (ibid. 26:12).
- 23. הַם יְשְאוּ טֵּוְנֶם And they shall bear their iniquity, i.e., if Israelites commit the sin of trespassing on the Tabernacle, the Levites will be held responsible, for they have been assigned to guard the sacred premises (Rashl).

מפטיר

קים עלם לדריכון ובגו בני ישראל לא יחסנון אחסנא: כד ארי ית מעשרא דבני ישראל די יפרשון קדם יי אַפָּרַשוּתָא יִהַכִּית ללוַאִי לאחסנא על כן אמרית להון בגו בני ישראל לא יַחְסְנוּן אֲחֲסְנֵא: כהומליל יי עם משה למימר: כווללואי תמלל ותימר להון אָרֵי תִּסְבוּן מִן בְּנֵי יִשְׁרָאֵל יַת מַעַשְׂרָא די יהבית לכון מנהון באחסנתכון ותפרשון מנה אפרשותא קדם יי מעשרא מן מעשרא: כזותתחשב לכון אפרשותכון כעבורא מו אדרא וָכָמַלֶאַתַא מַן מַעצַרתַא: הַּפּרשוּן אַף אַתּוּן אַפרשותא קדם יי מכּל מַעשַבתַיכון דִּי תַסָּבוּן מַן כָּנֵי יִשַּרָאַל ותתנון מנה ית אפרשותא קדם יי לאהרו פהנא: כטמפל מתנתיבון תַפָּרשוּן יָת כָּל אַפַּרַשוּתַא דִייַ מכּל שופרה ית מקדשה מנה: זותימר להון באפרשותכון ית שופרה מנה ויתחשב ללואי כעללת אדרא ובעללת מַעצַרַתַּא: לאוֹתֵיכָלוּוְ יַתָהּ בָּכַל אַתַר אַתוּן ואַנש בַּתִּיכוֹן אַרִי אַגרא הוא לכוֹן חַלַף פַּלְחַנָכוּן בִּמַשִּבּן וִמְנַא: לבּוַלַא תקבלון עלוהי חובא באַפרשותכון יַת שופרה מנה וית קודשיא דבני ישראל לַא תַחַלּוּן וַלַא תַמוּתוּן:

חֻקַּת עוּלָם ׁ לְדֹרָתֵיכֶּם וּבְתוּך ֹ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל לִא יִנְחֲלָוּ רְנְחֲלֶה: בִּׁי אֶת־מַּעְשַׁר בְּנֵי־יִשְׁרָאֵל אֲשֶׁר יָרִימוּ לֵיהוה הְרוּמָה נָתַתִּי לֵלְוִיֶּם לְנַחֲלֶה עַל־בֵּן אָמַרְתִּי לָהֶם בְּתוּךְ בָּנֵי יִשִּׁרָאֵל לִא יִנְחֲלָוּ נַחֲלֶה:

בריבו וְיְדַבֶּר יהוָה אֶלֹ-מֹיֻשֶׁה לֵאמְר: וְאֶל־הַלְּנִיֶם הְּדַבֵּר וְאָמֵרְתָּ אֲלֵהֶם בִּי־תִּקְחוּ מֵאֵת בְּנִי־יִשְׁרָאֵל אֶת־בּי מְשֶׁנֵּוּ הְרִּימֵת יהוֹה מֵעֲשֵׁר מִוֹ־הַמַּעֲשֵׁר: וְנָחְשַׁב לָכֶם מֵאִת בְּנִי־יִשְׁרָאֵל אֶת־בּי מְבֶּרְתְּבֶּם הָתְּיִבֶּם הְּלִימוּ אֶת בְּנִי־יִשְׁרָאֵל אֶת־בּי הְנְתַּתְּם מְמֶנּוּ וְנְחְשַׁב לָבְּיְתְּבָּם הַּתְּרָתִיכֶּם אַעֵּר הְּלִּתְ מִבְּי יִשְׂרָאֵל וּנְתַתְּם מִמְנּוּ וְנְחְשַׁב לָבְיְתְּבָּם הַּתְּבִיּאַת יהוֹה מִבּל מֵעְשְׁרְתֵיכֶם אֲעֵר הִּנְּחְוּ בִּי מְעָבְּרוֹמְתָ מִתְּבּי בְּנְיִי יִשְׂרָאֵל וּנְתַתְּם מִמְּנוּ אֶת־הְרְנִמְת יהוֹה מִבּל מִנְיְיִבְּי מְעְרְתִּיכֶם אָת־הְנְקְבְּי מְמְנִּי וְנְחָבְּבּ בְּתְרִנְמְת יהוֹה מִבְּל מִנְיְבְּב הְנִאַת זְּבְּר הִנְּאַת יִמְבְּר הִנְּאַת יִמְבְּר הִנְּאַת יִמְלְבּוֹ מִמְנִּי וְשְׁרָאֵל לִא תְחַלּלוּ וְלֹא תְמוּתוּ: וְלָאִר לִישְׁרְתִּלְבָּם הְּלִינִים בְּתְבִּיתְ הְבִּיתְבֶּם הְּתְּבִיתְבֶּם בְּתְבִּיתְבָּם הְּתְּבִיתְבֶּם בְּתְבִּיתְבֶּם הְתְּלְנִים בְּתְבִּיתְבֶּם הְתְּלְבִּתְ מִבְּלְיִיִּם בְּתְבִּאַת וְּלָבְי תְּלְבְּית מְּתְבּיוֹ וְנִמְיְתְבֶּם בְּתְרִימְבֶּם הְתְלְּתְבִּיתְ בְּנִי־יִשְׂרִאל לֹא תְחַלּלוּ וְלֹא תְמוּתוּוּ: מְשָׁר לֹא תְמוּתוּוּ בִּיי־שַׁבְר הִוּא לִלְיוֹ הִשְּרְעוֹ לֹא תְמוּתוּוּ בְּנִייִשְׁרְאוֹל לֹא תְמוּתוּוּ בְּנִי־ישֹׁראל לֹא תחַלּלוּ וְלֹא תְמוּתוּוּ:

צ״ה פסוקים. דניא״ל סימן.

קכא) שאם הקדים לוי את הכהן בכרי וקבל מששרותיו קודם שיטול כהן תרומה גדולה מן הכרי, לריך להפריש הלוי מן המעשר תחלה אחד מחמשים לתרומה גדולה,

ויחזור ויפרים תרומת מעשר (פרכות מת. מת:): (ל) בהרימבם את חלבו ממגו. לחתר שתרימו תרומת מעשר ממנו, ונחשב המותר ללוים חולין גמורין, בתבואת גרן לישראל. שלח מחמר הוחיל וקרחו הכחוב תרומה, שנחמר כי חת בתבואת גרן לישראל. שלח מחמר הוחיל וקרחו הכחוב תרומה, שנחמר כי חת מעשר בני ישרחל חשר ירימו לה' תרומה (לעיל פסוק כד) יכול יהח כולו חסור, ח"ל ומחשב ללוים כתפוחת גרן, מה של ישרחל חולין (חף של לוי חולין (ספרי קכב): (לא) בבל מקום. חפילו בבית הקברות (שם: יבמות פו:): (לב) ולא תשאו עליו

חטא וגרי. הא אם לא תרימו משאו חטא (ספרי שם; יבמות פט:): ולא תמותו. הא אם תחללו חמותו (בכורות כו:): חסלת פרשת קרת

24. הְּרְּיָּמָה — As a gift. By referring to the Levite tithe as terumah — the same name used for the gift to Kohanim — the Torah teaches that the tithe bears a similarity to terumah, in that the Levite may not use it until he separates from it the Kohen's portion, as set forth in verse 26. Until then, the Levite tithe is treated as if terumah is intermixed with it (Rashi).

רש"מ מונס של ישראל שעליהם להזהיר הזרים מגשת אליהם: (בד) אשר ירימו מלהי תרומה. הכתוב קראו תרומה של שיכרים ממנו תרומה מעשר (שם): (בד) להי תרומה. הכתוב קראו תרומה עד שיפריש ממנו תרומת מעשר (שם): (בד) וה והחשב לבם תרומתם בדגן מן הגרן. תרומת מעשר שלכם אפורה לזרים וה ולממאים וחייבין עליה מיתה ותומש כתרומה גדולה שנקראת ראשית דגן מן הגורן: מו ובמלאה מן היקב. כתרומת חירוש ויוכד לתוכו, וכל לשון בישול תבואה שנתמאלת: יקב. הוא הבור שלפני הגת שהיין יורד לתוכו, וכל לשון בישול תפואה שנתמאלת: יקב. הוא הבור שלפני הגת שהיין יורד לתוכו, וכל לשון מחפר תכירת קרקע הוא, וכן יקבי המלך (זכריה יד:י) הוא ים אוקיינום, תפירה בישופר מלכו של עולם: (בח) בן תרימו גם אתם. כמו שישראל מרימים מגרנם וותיקניהם תרימו את בל תרומת הי. בתרומה גדולה הכתוב מדכר (ספרי מות תבתוב תרימו את בל תרומת הי. בתרומה גדולה הכתוב מדכר (ספרי מות

**25-29.** When the Levites receive their one-tenth share from the Israelites, they must separate a tenth from it — a tithe from the tithe — and give it to a Kohen. That tithe has the status of terumah, which means that only a Kohen may eat it and it must be kept in a state of ritual purity. The Torah describes terumah as grain from the threshing-floor and ... the ripeness of the vat, for it is only after the grain has

an eternal decree for your generations; and among the Children of Israel they shall not inherit a heritage. <sup>24</sup> For the tithe of the Children of Israel that they raise up to HASHEM as a gift have I given to the Levites as a heritage; therefore have I said to them: Among the Children of Israel they shall not inherit a heritage."

<sup>25</sup> Hashem spoke to Moses, saying, <sup>26</sup> "To the Levites shall you speak and you shall say to them, When you accept from the Children of Israel the tithe that I have given you from them as your heritage, you shall raise up from it a gift to Hashem, a tithe from the tithe. <sup>27</sup> Your gift shall be reckoned for you like grain from the threshing-floor and like the ripeness of the vat. <sup>28</sup> So shall you, too, raise up the gift of Hashem from all your tithes that you accept from the Children of Israel, and you shall give from it a gift of Hashem to Aaron the Kohen. <sup>29</sup> From all your gifts you shall raise up every gift of Hashem, from all its best part, its sacred part from it.

<sup>30</sup> "You shall say to them: 'When you have raised up its best from it, it shall be considered for the Levites like the produce of the threshing-floor and the produce of the vat. <sup>31</sup> You may eat it everywhere, you and your household, for it is a wage for you in exchange for your service in the Tent of Meeting. <sup>32</sup> You shall not bear a sin because of it when you raise up its best from it; and the sanctities of the Children of Israel you shall not desecrate, so that you shall not die.'"

#### THE HAFTARAH FOR KORACH APPEARS ON PAGE 1186.

When Rosh Chodesh Tammuz coincides with Korach, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Shabbas Rosh Chodesh: Maftir, page 890 (28:9-15); Haftarah, page 1208.

been threshed and fluids of grapes and olives have flowed from the press into the vat that *terumah* must be separated from grain, grape juice, and olive oil.

29. מְבֶּל-חָּלְבוּ — From all its best part. When Israelites and Levites separate gifts for the Kohen from their produce, they should take the gifts from the choicest part of the crops.

30. מְּהְרִיּמְכֶּם — When you have raised up. Moses addressed the Levites, saying that after they separate their tithes for the Kohanim, the remaining nine-tenths of the produce is theirs. It has no sanctity whatsoever; the Torah refers to the Levite tithe as terumah (v. 24) only before the priestly tenth has been separated from it. The remainder may be used even if it becomes contaminated and it may be eaten even by Israelites, just like produce of the threshing-floor and vats (Rashi).

31. בְּבְלֹּמְקוֹם Everywhere. It may be eaten even if it has been contaminated by being brought into a cemetery, for, as noted above, there is no requirement that the Levite tithe be kept in a state of spiritual purity (Rashi). The verse goes on to explain that the tithe has no sanctity because it is a wage ... in exchange for your service, meaning that the

Levites should consider the tithe as payment for the service that God requires of them — and there is nothing innately holy about wages (Or HaChaim).

32. לא תחללו — You shall not desecrate. The Talmud applies this prohibition to a Kohen who offers to help a farmer in return for his terumah. By so doing, the Kohen cheapens the sanctity of the terumah and deserves to be punished (Bechoros 26b).

Just as one should not make his contributions to a good cause contingent on his receiving something in return — as in this case — so one should not perform good deeds in order to curry favor with others, or for some other ulterior motive. If a farmer or anyone else needs help, it should be rendered without regard to whether it will result in future profit or favors.

שניים. דניא"ל סימן. פּש — This Masoretic note means: There are 95 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic דניא"ל.

The mnemonic has the connotation of "My judgment is God's," for God took up the grievance against Korah and his cohort, and — due to the gravity of this challenge to Moses' leadership — showed no mercy (R' David Felnstein).

לכז

# אונקלוס

אומליל יי עם משה ועם אהרו למימר: בדא גזרת אוריתא די פקיד יי למימר מלל עם בני ישראל ויסבוו לר תורתא סמוקתא שלמתא די לית בה מומא די לא סליק עלה נירא: ותתנון יתה לאלעור כהנא ויפק יתה למברא למשריתא ויכוס יתה קדמוהי: רויסב אלעזר כהנא מדמה באצבעה וידי לקבל אפי משכן זמנא מדמה שבע זְמְנִין: הְוִיוֹקֶד יַת תורתא לעינוהי ית משפה וית בשרה וית דמה על אַכַלַה יוֹקָר: ווַיָּסָב כַּהַנָּא אַעַא דאַרוַא ואזובא וצבע זהורי וירמי לגו יקידת תורתא: זויצבע לבושוהי בהנא וַיַסְחֵי בַשְּׁרָה בַּמַיַּא וּבַתַר כּז ייעוּל למשריתא ויהי מסאב כהנא עד רַמשָא: חוּדָמוֹקָד יַתָה יָצַבַּע לְבוּשׁוֹהי במיא ויסחי בשרה במיא ויהי מסאב

# פרשת חקת

אַלָּהָ עָּעֶּרְ־צָנָּה יְהָאָל־מִשֶּׁה וְאֶל־אַהָּרָן לֵאמְר: זְאֹת חֻקָּת הַתְּוֹרָה אֲשֶׁר־צָנָּה יהוָה לֵאמְר דַּבָּר וּ אֶל־בָּהְ מִיּם אֲשֶׁר וְיִקְחְוּ אֵכֶּיְה עָלֶּיהָ עְל: וּנְתַתְּם אֹתָה אֶלּ־אֶלְעָזֶר הַבּּהֵן הְאָלֶּלְעָזֶר הַבָּהָן מִדְּמָה בְּאֶצְבָּעוֹ וְהִנָּה אֶל־נְבח בְּנֵיוּ הְאָלֶלּח הַבּּהֵן מִדְּמָה בְּאֶצְבָּעוֹ וְהִנָּה אֶל־בָּח בְּנֵיוּ הְאָלֶל־מוֹעֵר הַבָּהָן מִדְּמָה בְּאֶצְבָּעוֹ וְהִנָּה עַל־בּּרְשָׁה יִשְׂרְףּ הְאָלֶל־מוֹעֵר הַבָּהָן מִדְּמָה בְּשֶׁרָה וְשָׁנֵים וְנָתַץ בְּשָׁרוֹ בַּבַּּמִים הְאָלַקח הַבּּהָן עַץ אֶלְי וְמָנֵה וְטָמֵא הַבּּהֵן עַד־הָעֶרֶב: וְהַשְּׂרֵף הְאָחָר יָבְא אֶל־הַמְּחָה וְטָמֵא הַבּּהַן עַדְר־הָעֶרֶב: וְהַשֹּׁרֵף אֹתָה יְכַבֵּס בְּנָדִיוֹ בַּמַּיִם וְנָתֵא בְּבָּהוֹ וְטָמֵא הַבּּהֵן עַד־הָעֶרֶב: וְהַשַּׂרֵף אֹתָה יְכַבֵּס בְּנָדִיוֹ בַּמַּיִם וְנָמֵא הַבּּהַן עַדְר־הָעֶרֶב: וְהַשַּׂרֵף

י"בר

אל מחוץ למחנה. חוץ לשלש מחנות (יומת סת.): ושחט אותה לפניו. זר שוחט וולעזר רואה (ספרי שם): (ד) אל נכח פני אהל מועד. עומד כמזרחו של ירושלים ומלעזר רואה (ספרי שם): (ד) אל נכח פני אהל מועד. עומד כמזרחו של ירושלים ומתכוין ורואה פתחו של היכל כשעת הזאת הדם (שם): (ז) אל המחנה. למתנה שכינה, שאין טמא משולח חוץ לשתי מחנות אלא זב ובעל קרי ומלורע (פסחים סו.): ושמא הבהן עד הערב. סרסהו ודרשהו, ושמא עד הערב ואחר יבא אל המחנה:

(ב) זאת חקת התורה. לפי שהשטן ואומות הטולם מונין את ישראל לומר מה המלוה הזאח ומה טעם יש בה, לפיכך כתב בה חקה, גזרה היא מלפני אין לך רשות להרהר אחריה (תנחומא זיח): ויקדו אליך. לטולם היא נקראת על שמך פרה שעשה משה במדבר: אדומה תמימה. שתהא חמימה באדמימות (ספרי קכג) שאם היו בה שתי שערות שחורות פסולה (פרה ב:ה): (ג) אלעזר. מלותה בסגן (ספרי שם):

#### PARASHAS CHUKAS

19.

#### → The Red Cow.

The law of the Red Cow is described by the Sages as the quintessential הַחַרְהַ הַחַרְה, decree of the Torah (v. 2), meaning that it is beyond human understanding. Because Satan and the nations taunt Israel, saying, "What is the purpose of this commandment?" the Torah states that it is a decree of the One Who gave the Torah, and it is not for anyone to question it (Rashi). Ramban explains that this particular commandment invites the taunts of heretics because it is performed outside the Temple, as if to propitiate the "demons" of the field. Tosafos (Avodah Zarah 35a) state that one should not try to explain this precept because God gave us His best and most secret commands in the form of a "Divine kiss," as it were, like the intimacy of a lover to his beloved.

It is axiomatic, however, that since all laws of the Torah are the products of God's intelligence, any human inability to comprehend them indicates the limitation of the student, not the Teacher. As the Sages expressed it, there is nothing meaningless or purposeless in the Torah, and if it seems so, it is only a product of our own deficiency (Rambam).

The Midrash to this chapter focuses primarily on one paradox in the laws of the Red Cow: Its ashes purify people who had become contaminated; yet those who engage in its preparation become contaminated. It was regarding this

aspect of its laws that King Solomon exclaimed, "I said I would be wise, but it is far from me" (Proverbs 7:23). On this theme, the Midrash cites the verse Who can draw a pure thing out of an impure one? Is it not the One [God]? (Job 14:4). In a similar vein, the Midrash notes a number of such paradoxical cases of righteous people who descended from wicked parents, such as Abraham from Terach, Ezekiel from Ahaz, and Josiah from Ammon. The Talmud adds the paradox that it is forbidden to drink blood, but an infant nurses from its mother, whose blood is transformed into milk to become the source of life (Niddah 9a).

The underlying message of all of the above, as well as the many other mysteries of the Torah, is that the Supreme Intelligence has granted man a huge treasury of spiritual and intellectual gifts, but none is more precious than the knowledge that God is infinite, both in existence and in wisdom while man is as limited in his ability to comprehend as he is in his physical existence. As R' Yochanan told his students regarding our failure to understand the laws of the Red Cow, "It is not the corpse that causes contamination or the ashes of the Cow that cause purity. These laws are decrees of God, and man has no right to question them" (Midrash). In other words, an essential component of wisdom is the knowledge that man's failure to understand truth does not make it untrue. [Most of the above is abridged from R'Munk; The Call of the Torah; ArtScroll).]

## **PARASHAS CHUKAS**

19 The Red

ASHEM spoke to Moses and to Aaron, saying: <sup>2</sup> This is the decree of the Torah, which HASHEM has commanded, saying: Speak to the Children of Israel, and they shall take to Cow HOLL a completely red cow, which is without blemish, and upon which a yoke has not come. <sup>3</sup> You shall give it to Elazar the Kohen; he shall take it to the outside of the camp and someone shall slaughter it in his presence. 4 Elazar the Kohen shall take some of its blood with his forefinger, and sprinkle some of its blood toward the Tent of Meeting seven times, 5 Someone shall burn the cow before his eyes — its hide, and its flesh, and its blood, with its dung, shall he hurn. 6 The Kohen shall take cedarwood, hussop, and crimson thread, and he shall throw them into the burning of the cow.

<sup>7</sup> The Kohen shall immerse his clothing and immerse himself in water, and afterwards he may enter the camp; and the Kohen shall remain contaminated until evening. 8 The one who burns it shall immerse his clothing and immerse himself in water; and he shall remain contaminated

Contamination and purification, the subjects of this chapter, seem to have no sequential or chronological relationship to the chapters before or after them. As to when the laws of the Red Cow were actually given, there are two traditions. The first is that the laws were initially given to the Jews in Marah, shortly after they left Egypt, but the people were not vet commanded to carry them out [see Rashi and Ramban to Exodus 15:251. On the first of Nissan, the day the Tabernacle was inaugurated, they were given again in the form of a commandment, and the very next day, on the second of Nissan. Moses oversaw the burning of the first Red Cow (Gittin 60b: Yerushalmi, Megillah 3:5), Accordingly, the placement of the chapter after events that took place long after the second of Nissan would seem to be an example of the principle that the order of chapters in the Torah is not necessarily chronological (Pesachim 6b).

Ramban, however, contends that there is a logical connection between the laws of the Red Cow and the previous chapter. The laws of the Tabernacle and Kohanim, which began in Leviticus, were concluded in the last chapter with the list of priestly gifts. Thus, the laws of the Red Cow belong here, for knowledge of the way to remove corpse-contamination was necessary for the priestly and Levite responsibility of preventing contaminated people from entering the Tabernacle. (See also notes to 20:1-2.)

1. אַל־אַהָרן אַ — To Moses and to Aaron. Symbolically, the "Cow" came to atone for the sin of the Golden "Calf," as if to say let the mother come and clean up the mess left by her child. If so, this explains why the commandment was directed to Aaron, the one who made the Calf.

Many other aspects of the service also allude to the idea noted above, that the Red Cow atoned for the sin of the Golden Calf. Its color is red, which symbolizes sin (see Isaiah 1:18); it was not ever to have borne a yoke, to symbolize a sinner, who cast off God's voke from himself: and it was burned, just as Aaron had cast gold into a fire to produce the Calf (Exodus 32:20). The ritual involves the use of cedarwood, hyssop, and a thread dyed with the blood of a worm (v. 6), a combination that signifies sin and repentance: a sinner has been haughty like a lofty cedar tree, and in order to gain atonement he must humble himself like a blade of hyssop grass and a lowly worm (see Leviticus 14:4). Just as the sin of the Golden Calf has never been completely forgiven (see Exodus 32:34), the ashes of the Red Cow were preserved (Rashi to v. 22 citing R' Moshe HaDarshan).

- 2. אדמה תמימה Completely red. Since the verse specifies that the cow must be blemish-free, it is clear that the word חמימה, completely, modifies the redness, rather than its physical health (Mizrachi). The cow must be so completely red that even two hairs of another color disqualify it (Rashi).
- 3. אל־אלעזר To Elazar. The Red Cow had to be burned by the Deputy Kohen Gadol (Rashi), to which Ramban comments that in view of Aaron's role in making the Golden Calf, it would have been improper for him to be involved in the service. The Sages differ regarding whether the service of future Red Cows was performed by the Kohen Gadol or not (Parah 4:1).

אלימחוץ למחוה — To the outside of the camp. In the Wilderness, the service had to be performed outside the Israelite camp (Rashi). In the Land, it was performed outside the walls of Jerusalem, on the Mount of Olives (Sifre).

- 4. After the slaughter, which did not have to be done by Elazar, he would perform the blood service. Standing to the east of the Tabernacle, or Temple, so that he could see the entrance, he received the blood in a vessel and threw it in the direction of the Tabernacle.
- 7-10. This passage indicates not only that the people who performed the service became contaminated, but that the contamination extends even to their clothing.
- 7. יְרָחָץ . . . בְּבֶּס . . . ghall immerse . . . and immerse. Both these terms refer to immersion in a mikveh.

המחנה — The camp. The camp of this verse is that of the Shechinah, or the Divine Presence, meaning the Tabernacle Courtyard. It cannot refer to either the Israelite or Levite camp since ordinary contamination does not bar a person from entering those places. The Kohen immerses himself and his garments, and the contamination leaves them with nightfall.

עד רמשא: טויכנוש גבר דכי ית סטמא דתורתא ויצנע מברא למשריתא באתר דכי ותהי לכנשתא דבני ישראל למטרא למי אַדִיוּתַא חַטָּאתַא הִיא: יויצבע דמכניש ית קטמא דתורתא ית לבושוהי ויהי מסאב עד רמשא ותהי לבני ישראל ולגיוריא דיתגירון ביניהוו לקים עלם: יא דיקרב במתא לכל נפשא דאַנשַא וִיהֵי מִסַאַב שַבעַא יוֹמִין: יב הוּא יַדֵי עַלוֹהִי בִּיוֹמֵא תַלִיתַאָה וביומא שביעאה ירכי ואם לא ידי עלוהי ביומא תַלִּיתַאָה וּבִיומַא שְבִיעַאַה לַא יִדְכַּי: יג כַּל דִיקָרַב בָּמֶתָא בְּנַפְשַא דָאַנַשַא די ימות ולא ידי עלוהי ית משפנא דיי סאיב וישתצי אַנשא ההוא מישראל אַבי מֵי אַבִּיוּתָא לַא אָזְדְרִיקוּ עַלוֹהָי מְסָאַב יָהַי עוד סָאובְתָה בַּה: ידּדָא אוריתא אנש ארי ימות במשפנא כל דעלל למשכנא וכל די במשכנא יהי מסאב שבעא יומין: טו ובל מן דחסף פתים דלית מגופת שיע מקף עלוהי מְסָאַב הוּא: טווכל די יקרב על אפי חַקַלַא בַּקטל חַרבַּא אוֹ במתא אוֹ בְגַרְמָא דֵאָנַשָּא אוֹ בִקְבָרָא יְהֵי מְסְאַב שַבעא יומין: ייויסבון לדמסאב מעפר יִקָבַת חַשַּאתַא וִיְתֵּן עַלוֹהַי מֵי מַבּוּעַ לְמַן: יהוַיָּסֶב אַזוֹבָא וַיִּטְבּוּל בְּמַיַא גָבַר דְּכֵי ויַדֵּי עַל מַשְּבָּנָא וְעַל בֵּל מַנַיַא וְעַל נַפָשַתַא דִּי הַווֹ תַמַּן וַעַל דִּיָקַרַב בְּגַרְמַא או בקטלא או במתא או בקברא: יין ויַדי דביא על מסאַבא בּיוֹמַא תַלִּיתַאַה וּביומא שביעאַה וִידְכָּנָהּ בִּיוֹמַא שביעאַה ויצַבַּע לְבוּשוֹהֵי וַיַּסְחֵי בְמַיַּא ויִדְבֵּי בָרָמִשַא: כּוּגָבַר דִּי יִסְתַאַב וַלָא יַדִּי עַלוֹהִי וִישָׁתֵּיצֵי אַנַשַא הַהוּא מִגּוֹ קָהָלָא אַרֵי יָת מַקְּדְּשָׁא דַייָ סָאַב מֵי אַדִּיוּתַא לַא אָזְדְּרִיקוּ עֲלוֹהִי מְסָאָב הוּא:

ֶּעֶד הַעַרֶב: וָאָסֵף וֹ אַישׁ טַהוֹר אָת אָפֶר הַפַּלָה וְהַנַּיחַ יּ מְחָוּץ לַמֵּחֲנֶה בְּמָקוֹם טָהָוֹר וְהָיִתָּה לַעֵבַרת בִּנֵי־יִשִּׁרַאֵל למשמרת למי נדה חשאת הוא: ונכבים האסף את־אפר י הַפַּרָהֹ אֵת־בָּגֶדָיו וְטָמֵא עַד־הָעָרֵב וְהַיִּתָּה לִבְנֵי יִשְּׁרַאֵׁל י ולַגַּר הַגַּר בִּתוֹבָם לְחָקָת עוֹלֶם: הַנֹגַעַ בְּמֵת לְכַל־נַפֶּשׁ יב אַדֶם וְטָמֵא שִׁבְעֵת יָמֵים: הְוֹא יִתְחַטַא־בוֹ בַּיַּוֹם ייַ הַשָּׁלִישֵׁי וּבַיִּוֹם הַשָּׁבִיעִי יִטְהַר וַאִם־לֹא יִתְחַשַּׁא בּיּוֹם יי הַשָּׁלִישֵי ובַיום הַשְּׁבִיעִי לְא יִטְהַר: כַּל־הַנֹגְעַ בְּמֵת בָּנֶּפֶש הָאַרָם אֲשֶׁר־יָמוּת וְלְא יִתְחַטָּא אֵת־מִשְׁבֵּן יהוה ַטְמֵּא וָנְכַרְתָה הַנַּפָש הַהָוֹא מִיִשְׁרָאֵל כִּי מֵי נְרָה לְא־ יַן זַרָק עָלָיוֹ טָמֵא יִהְיֶּה עַוֹד טָמְאָתוֹ בְוֹ: וַזֹאת הַתּוֹלָה אָדָם ייַ בֵּי־יַמִּוּת בָּאָהֶל בַּל־הַבָּא אֱל־הַאֹהֶל וְכַל־אֲשֵׁר בַּאֹהֵל ייטָמָא שָבְעַת יַמֵים: וְכֹל כָּלָי פַתוֹחַ אֲשֵׁר אֵין־צַמִיד הַשְּׁבִׁי הַשַּׁבִׁה הָנֹע עַלִּיו טָמֵא הָוּא: וְכֹל אֲשֵׁר־יִנִּע עַל־פָּנֵי הַשַּׂבַה יי פָּתָיל עָלֶיו בַּחַלֵּל־חֶרֶב' אַוֹ בָמֶת אָוֹ־בָעֵצֶם אַדָם אַוֹ בָקַבֶּר יִטְמֵא יי שָׁבָעַת יַמֵים: וָלֵקָחוּ לַטַּמֵא מֶעָפָר שָׁרָפַת הַחֲטָאת ייַ יו וָנַתַן עַלֵיו מֵיִם חַיֵּים אֵל־בֶּלִי: וְלַלֵּח אֵוֹוֹב וְטַבֵּל בַּמַּיִם יוּ יְעִל־כָּל־הַבֵּלִּים וְעַל־ אָישׁ טָהוֹרֹ וְהָזֶה עַל־הָאֹהֶל וְעַל־כָּל־הַבֵּלִים וְעַל־ הַנָּפַשׁוֹת אָשֵׁר הַיוּ־שָׁם וָעַל־הַנֹגַע בַּעַצֵם אוֹ בַחַלֵּל יי אָוֹ בַמֶּת אָוֹ בַקַבֶּר: וְהָזָה הַטַּהֹר עַל־הַטַּמֵא בַּיִּוֹם יי הַשָּׁלִישִׁי וּבַיָּוֹם הַשָּׁבִיעֵי וַחְטָאוֹ בַּיָּוֹם הַשְּׁבִיעִי וַכְבֵּס בּ בְּגָדֶיו וְרָחַץ בַּפַּוִים וְטָהַר בָּעָרֵב: וְאֵישׁ אֲשֵׁר־יִטִמָא' וַלִּא בּ בְּגָרֵבו וְאֵישׁ אֲשֵׁר־יִטִמָא' וַלִּא יִתִחַטָּא וִנִכְרַתָה הַנַּפֶשׁ הַהָוא מִתְוֹךְ הַקַּהָל כִּיֹ אֵת־ מִקְרַשׁ יהוֹה טִמֵּא מֵי נָדָה לְא־זֹרֵק עָלַיו טָמֵא הָוּא:

את משבן ה' טמא. אם ככנם למזרה אפילו במבילה בלא הזאת שלישי ושביעי (מדכץ אנדה): עוד טומאתו בו. אע"פ שמבל (שס): (יד) בל הבא אל האהל. בעוד שהמת בתוכו: (טו) ובל בלי פתוח. בכלי תרם הכתוב מדכר, שאין מקבל מומאה מגבו אלא מחכו, לפיכך אם אין מגופת למידתו פחולה שליו ימה בתבור ממא הוא, הא אם יש למיד פתיל עליו מהור (ספרי קכו): פתיל. לאן מחובר בלשון עברי [פ"א ערבי], וכן נמחולי אלהים נפתלתי, פתילי לאון מחובר בלשון עברי [פ"א ערבי], וכן נמחולי אלהים נפתלתי, (כראשית ל:ח) נתחברתי עם אחותי: (טו) על פני השדה. רבותינו דרשו לרכות גולל ודופק. ופשומו, על פני השדה, שאין שם אהל, מממא המת שם כניעה: (יט) וחטאו ביום השביעי. הוא נמר מהרתו: (ב) ואיש אשר ישמא וגוי. אם נאמר מקדש למה נאמר משכן כו' כדאיתא בשבועות (מיז):

(ט) והגיח מחוץ למחגה. לשלשה חלקים מחלקה. אחד נתן כהר המשחה, ואחד מחחלק לכל המשחרות, ואחד נתן כחיל (ספרי קכד; פרה ג:יא). זה של משחרות היה חוץ לעזרה ליטול ממנו בני השיירות וכל הלריכין להטהר. וזה שבהר המשחה כהיה חוץ לעזרה ליטול ממנו בני השיירות וכל הלריכין להטהר. וזה שבהר המשחה כהים גדולים לפרות אחרות מקדשין הימנה. וזה שבחיל נתון למשחרת מגזרת הכתוב, שלמר והיותה לעדת בני ישראל למשמרת: למי נדה. למי הזיה, כמו וידו אבן כי (איכה ג:גו). לידות את קרנות הגוים (זכריה ב:ד) לשון זריקה: חטאת הוא. לשון חטוי כפשוטו. ולפי הלכוחיו, קראה הכתוב מסחלת לומר שהיא כקדשים להאסר בהנאה (ספרי שם; מנחום לא): (יב) הוא יתחטא בו. כאפר הפכה ומ"א הזה: (יג) במת בנפש. ואיזה מת, של נפש האדם, להוליל נפש בהמה שאין טומאחה לכיכה הזאה. דבר אחר, בנפש זו כרישית דם (חולין מב):

the service in the future (Mizrachi; Bertinoro), or to mix with the ashes of future Red Cows (Nachalas Yaakov; Beer Mayim Chaim); (b) another part was divided among the twenty-four

<sup>9.</sup> מחזיץ לְמְחָנָה — Outside the camp. The ashes were divided into three parts: (a) One part was stored on the Mount of Olives for future use: either to purify the Kohen performing

until evening. <sup>9</sup> A pure man shall gather the ash of the cow and place it outside the camp in a pure place. For the assembly of Israel it shall remain as a safekeeping, for water of sprinkling; it is for purification. <sup>10</sup> The one who gathered the ash of the cow shall immerse his clothing and remain contaminated until evening. It shall be for the Children of Israel and for the proselyte who dwells among them as an eternal decree.

<sup>11</sup> Whoever touches the corpse of any human being shall be contaminated for seven days. <sup>12</sup> He shall purify himself with it on the third day and on the seventh day become pure; but if he will not purify himself on the third day, then on the seventh day he will not become pure. <sup>13</sup> Whoever touches the dead body of a human being who will have died and will not have purified himself — if he shall have contaminated the Tabernacle of HASHEM, that person shall be cut off from Israel; because the water of sprinkling has not been thrown upon him, he shall remain contaminated; his contamination is still upon him.

<sup>14</sup> This is the teaching regarding a man who would die in a tent: Anything that enters the tent and anything that is in the tent shall be contaminated for seven days. <sup>15</sup> Any open vessel that has no cover fastened to it is contaminated. <sup>16</sup> On the open field: Anyone who touches one slain by the sword, or one that died, or a human bone, or a grave, shall be contaminated for seven days. <sup>17</sup> They shall take for the contaminated person some of the ashes of the burning of the purification [animal], and put upon it spring water in a vessel. <sup>18</sup> A pure man shall take hyssop and dip it in the water, and sprinkle upon the tent, upon all the vessels, upon the people who were there, and upon the one who touched the bone, or the slain one, or the one that died, or the grave. <sup>19</sup> The pure person shall sprinkle upon the contaminated person on the third day and on the seventh day, and shall purify him on the seventh day; then he shall immerse his clothing and immerse himself in water and become purified in the evening. <sup>20</sup> But a man who becomes contaminated and does not purify himself, that person shall be cut off from the midst of the congregation, if he shall have contaminated the Sanctuary of HASHEM; because the water of sprinkling has not been thrown upon him, he is contaminated.

divisions of Kohanim, for use in purifying people; and (c) the third part was kept in the Chail, an area next to the wall of the Courtyard, for safekeeping, as required by this verse (Rashi).

— It is for purification. The Torah uses the word chatas, which usually refers to a sin-offering, to indicate that it is forbidden to use the ashes for personal benefit, as if they were an offering (Rashi), and if one does, he must bring an offering and make restitution, as in Leviticus 5:14-16 (Sifre).

12. 12 — With it, i.e., the purification is carried out with the ashes of the Red Cow, according to the procedure outlined in the following verses.

- 13. If someone became contaminated through a dead human and neglected to purify himself with the ashes of the Red Cow even though he immersed himself in a mikveh he remains in his state of contamination. Consequently, if he intentionally enters the Sanctuary or Courtyard, he is subject to the Heavenly punishment of kares, meaning that his soul is cut off from the Jewish people (Rashi; Ramban).

  14. בְּאַהָּל In a tent. This verse teaches the law of contamination.
- 14. בְּאַתֶּל In a tent. This verse teaches the law of contamination under a "tent," or any other sort of cover. The roof over the corpse has the effect of spreading the contamination under the entire air space that it covers. Thus, if a dead body is in one room of a house or under part of a tree, any

person or vessel that is anywhere in the house or under another part of the tree's shelter becomes contaminated.

- 15. The subject of this verse is an earthenware vessel, regarding which the Torah has taught that it can become contaminated only if a contaminated substance comes into its interior (see Leviticus 11:33). The same principle would apply if the vessel were under a roof, for in that case the contaminated air space is in the interior of the vessel. But if the vessel has a cover sealed onto it, thus insulating its interior from contact with the contaminated air, it cannot become contaminated. However, wood or metal vessels would become contaminated whether or not they were covered, because they can be contaminated from the outside (Rashi; Sifre).
- 16. על־פְּגֵּי הְשֶּׁרֶה On the open field. In an open field where there is no roof over the body, contamination is conveyed only by actual touching.
- 17-20. The Torah gives the process of purification. First fresh water from a spring or river is put into a vessel. Ashes are poured onto it and they are mixed together (Sotah 16b). If the tent is made of materials that can become defiled, it must be purified. [Buildings that are anchored to the ground do not become contaminated, however.] A pure person

שלישי

[שני]

באותהי להוו לכים עלם ודידי מי אַדִּיוּתָא יִצַבָּע לבוּשוֹהי וּדיקרב בּמי אדיותא יהי מסאב עד רמשא: בכובל די יקרב בה מסאבא יהי מסאב ואנש דיקרב בה יהי מסאב עד רמשא: אואתו בני ישראל כל כנשתא למדברא דציו בירחא קדמאה ויתיב עמא ברקם ומיתת תמו מרים ואתקברת תמו: בּוָלַא הַנָה מַיַּא לְכָנְשָׁתַא וְאַתַכְּנַשוּ עַל משה ועל אהרו: גונצא עמא עם משה וַאַמֶרוּ לִמֵימֵר וּלְוֵי דְמַתְנַא בִּמוֹתַא דאַחַנַא קַרַם יִיַ: דּוּלְמַא אַיתִיתוּן (ניא אַעַלְתּוּן) יַת קהַלַא דִייַ לְמַדְבָּרָא הדיז לממת תמו אנחנא ובעירנא: הולמא אַסַקתונא ממצרים לאיתאה (נ״א לאעלא) יתנא לאתרא בישא הַדֵין לַא אַתַר בָּשַׁר לָבית זרַע ואף לא תינין וגופנין ורמונין ומיא לית למשתי: וועל משה ואהרן מן קדם קהלא לתרע משכן זמנא ונפלו על אַפּיהון ואַתְגָּלִי יִקְרָא דֵייַ לְהוֹן: זּוּמֵלִיל יִיַ עָם משָה לְמֵימֵר: הַסָב יַת חוּטָרַא ואַכְנַשׁ יַת כָּנַשָּׁתַא אַתּ ואַהַרן אַחוּך ותמללון עם בַּיפַא לעיניהון ויתן מוהי ותפק להון מיא מן ביפא ותשקי יַת בַּנְשַׁתַּא וַיַת בּעירהוֹן: פוּנָסיב משה

כא וְהֵיְתָה לָהֶם לְחַקַּת עוֹלֶם וּמֵזֵּה מֵי־הַנִּדָּה יְכַבְּס בְּגָּדִיוּ כּר וְהַנֹּגֵעַ בְּמֵי הַנָּדָּה יִטְמָא עַד־הָעֶרֶב: וְכָל אֲשֶׁר־יִנַּע־בְּוֹ הַטָּמֵא יִטְמָא וְהַנֶּפֶשׁ הַנֹגַעַת תִּטְמֵא עַד־הָעָרֶב:

אַנְיָבְאוּ בְנֵי־יִּשְׁרָאֵל יָּכֶּל־הָעֵדָה מִדְבַּר־צִן בַּחְדֶשׁ
הָרְאשׁוֹן וַיִּשֶׁב הָעָם בְּקָדֶשׁ וַתָּמָת שָׁם מִרְיָם וַתִּקָבֶר

בְּשָׁם: וְלֹא־הָיָה מַיִם לָעֵדָה וַיִּקְהְלוּ עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהְרֹן:

ג וַיָּרֶב הָעָם עִם־מֹשֶׁה וַיִּאמְרְוּ לֵאמֹר וְלָוּ גָוַעְנוּ בִּגְוַע

הְשָׁהְרָב הָעָם עִם־מֹשֶׁה הַבָּאתֶם אֶת־קְבּוּ נִיְלְנָה בְּגְיִי בְּנִע

מְמְדְבָּר הַזֶּה לָמְוֹת שָׁם אֲנִחְנוּ וּבְעִירֵנוּ: וְלָמָה הָעֵּלִיתְנוּ מִּמְדְבָּר הַזֶּה לָאוֹ מְּתִּים אָיִן לְשָׁתְוֹת: וַיָּבְא מְמִיב מְשָׁה וְגָפֶן וְרְמֹוֹן וּמֵיִם אָיִן לְשְׁתְוֹת: וַיָּבְא מְשָׁה וְאֶבְיֹים לְּבָּיה הָבָּא אֹלְנוּ אֶל־בָּמְר הַנָּבְא מוֹעֵר וַיִּפְּלָוּ מִשְּׁה וְנִבְּא בְּוֹר הַאָּלִיהָם:

מְשֶׁה וְאַהְרֹן מִפְּנִי הַקָּהָל אֶל־פֶּׁתַח אְהֶל מוֹעִר וַיִּפְּלִּוּ מִלְיִר בְּנִרְ הַבְּבָּיה הַבָּלִּה אֵלִיהֵם:

על־פּנִיהם וַיֵּרֵא כְבוֹד־יהוֹה אֵלֵיהֵם:

יַּיְדַבֶּר יהוֹה אֶּל־מֹשֶה לֵאֹמְרֹ: קַחׁ אֶת־הַמַּשָּׁה וְהַקְּהֵל אֶת־הַעַּדָה אַתָּה וְאַהָרְן אָחִיךּ וְדִבַּּרְתָּם אֶל־הַפֶּּלַע אֶת־הָעֵדָה אַתָּה וְאַהָרְן אָחִיךּ וְדִבּּרְתָּם אֶל־הַפָּלַע לְתִם לְעִינִיהֶם וְנָתַן מִימָיו וְהְוֹצֵאתְ לָהָם מַיִּם מְן־ לְעֵינִיהֶם וְנָתַן מִימָיו וְהְוֹצֵאתְ לְהָם מִּיָם משָׁה בּּשָּׁלַע וְהִשְׁקִיתָ אֶת־הָעֵדָה וְאֶת־בְּעִירֵם: וַיִּקַח משָׁה בּ הַפָּלַע וְהִשְׁקִיתָ אֶת־הָעֵדָה וְאֶת־בְּעִירֵם: וַיִּקַח משָׁה

י"בה

שלשת אלפי איש שנפלו בעגל, וארז הוא הגבוה מכל האילנות. ואזוב נמור מכולם. סימו שהגבוה שנתגחה וחטח ישפיל חת עלמו כחזוב ותולעת ויתכפר לו: (ט) למשמרת. כמו שפשע העגל שמור לדורות לפורענות, שחין לר פהודה שחין בה מפקודת העגל, שנאמר וביום פקדי ופקדתי וגו' (שמות לב: לד). וכשם שהעגל מעמח כל העוסקין בו, כך פרה מעמחה כל העוסקין בה. וכשם שנעהרו בחפרו. שנאמר ויזר על פני המים וגו' (שמות לב:כ) כך ולקחו לשמא מעפר שרפת החשאת ונו': (א) כל העדה. עדה השלמה, שכבר מתו מתי מדבר וחלו פרשו לתיים (תנחומה יד): ותמת שם מרים. למה נסמכה מיחת מרים לפרשת פרה חדומה לומר לד מה הרבנות מכפריו ום"ח כמו שפרה חדומה מכפרת) חף מיתת לדיהים מכפרת (מו"ה כת.): ותמת שם מרים. אף היא בנשיקה מתה, ומפני מה לא נאמר בה על פי ה', שחינו דרך כבוד של מעלה (שם) ובאהרן נאמר על פי ה', באלה מסעי (להלן לג:לח): (ב) ולא היה מים לעדה. מכחן שכל חרבעים שנה היה להם הבחר בזכות מרים (תפנית ט.): (ג) ולן גוענו. הלוחי שנוענו: בגוע אחינו. כמיחת אחינו בדבר ולמד) שמיחת למא מגונה ממנה: בגוע. שם דבר הוא. כמו במיחת אחיט, ולא יתכן לפרשו כשמתו אחיט, שאם כן היה לו להנקד בגוע (בחולם הוא"ו): (ח) ואת בעירם. מכאן שחם הקנ"ה על ממונם של ישראל (תנחומא ע):

(כא) ומזה מי הגדה, רבותינו אמרו שהמזה מהור. וזה בא ללמד שהנושא מי חטאת שמא שומאה חמורה לשמא בגדים שעליו. מה שאיו כו בנוגע. וזה שהוליאו בלשון מזה לומר לד שאינן מטמאיז עד שיהא בהן שיעור הזאה (נדה ע.): והבוגע וגו׳ יטמא. וחין סעון ככוס בגדים: (כב) וכל אשר יגע בו הטמא. הזה שנטמח במת, יטמא: והנפש הנוגעת. כו בטמח מת: תטמא עד הערב. כחן למדנו שהמת אבי אבות הטומאה והנוגע בו אב הטומאה ומטמא אדם וכלים א:א: ב"ק ב:). זהו פירושה לפי משמעה והלכוחיה. ומדרש אגדה העתקתי מיסודו של רבי משה הדרשן. וזהו. ויקחו אליך. משלהם. כשם שהם פרקו נזמי הזהב לעגל משלהם כד יביאו זו לכפרה משלהם: פרה אדומה. משל לבן שפחה שטינף פלטיו אמרו חבא אמו ותקנח הלואה כך תבא פרה ותכפר על העגל (תנחומא ח): אדומה. על שם אם יאדימו כתולע (ישעיה א:יח) שהחסא קרוי אדום: תמימה. על שם ישראל שהיו המימים ונעשו בו בעלי מומין, חבה זו וחכפר עליהם ויחזרו לחמוחם: לא עלה עליה עול. כשם שפרקו מעליהם עול שמים: (ג) אל אלעור הכהן. כשם שנקרלו של אהרן, שהוא כהן, לעשות העגל, ולפי שאהרן עשה את העגל לא נתנה לו עבודה זו על ידו, שחין קטיגור נעשה סניגור (כ"ה כו.): (ה) ושרף את הפרה. כשם שנשרף העגל: (ו) עץ ארז ואזוב ושני תולעת. שלשה מינין הללו כננד

throws some ash-water upon the contaminated person or vessels on the third and seventh days, after which the person and vessels are immersed in a *mikueh* to conclude the purification process. Verse 20 repeats the law of verse 13 that one who enters the Sanctuary while contaminated is liable to *kares. Rashi* comments that the first verse refers to the Tabernacle, the second one to the Temple.

21. מַזָּה — And the one who sprinkles. This cannot refer to one who throws the water to purify a contaminated person,

because verse 18 implies that even after sprinkling the water on the tent, the person goes on to sprinkle it on the vessels and people; clearly, if he were to have become contaminated he would be disqualified from further sprinkling (Ralbag; Malbim). Rather, the Sages explain, this verse refers to one who merely carries the water for any purpose other than purification. The Torah describes this as "sprinkling" to imply that he does not become contaminated unless he carries at least a quantity of water sufficient for sprinkling. There is

<sup>21</sup> This shall be for them an eternal decree. And the one who sprinkles the water of sprinkling shall immerse his clothing, and one who touches water of sprinkling shall be contaminated until evening. <sup>22</sup> Anuthing that the contaminated one may touch shall become contaminated, and the person who touches him shall become contaminated until evening.

20 Miriam's Death and the Lack of

The People

he Children of Israel, the whole assembly, arrived at the Wilderness of Zin in the first month and the people settled in Kadesh. Miriam died there and she was buried there. 2 There was no water for the assembly, and they gathered against Moses and Aaron. The people quarreled Water with Moses and spoke up saying, "If only we had perished as our brethren perished before HASHEM! 4 Why have you brought the congregation of HASHEM to this wilderness to die there, we and our animals? 5 And why did you have us ascend from Egypt to bring us to this evil place? — not a place of seed, or fig, or grape, or pomegranate; and there is no water to drink!"

6 Moses and Aaron went from the presence of the congregation to the entrance of the Tent of God Meeting and fell on their faces. The glory of HASHEM appeared to them.

Commands Moses

<sup>7</sup> HASHEM spoke to Moses, saying, <sup>8</sup> "Take the staff and gather together the assemblu, you and to Bring. Aaron your brother, and speak to the rock before their eyes that it shall give its waters. You shall Water bring forth for them water from the rock and give drink to the assemblu and to their animals."

an unusual law in this verse. One who carries contaminates even his garments, but one who merely touches becomes contaminated himself, but his garments do not (Rashi).

22. העמא — The contaminated one. This verse refers back to a person who touched a corpse, and it reveals that his degree of contamination is so severe that he can pass on contamination to another human being. The second person, however, does not require the seven-day process described above. He need merely immerse himself in a mikveh, and then remains contaminated only until evening (Rashi).

A new era was now beginning in the life of the nation. Nearly thirty-eight years had passed since the narrative in the previous chapter. The decree that the entire generation of the spies would die in the Wilderness had been fulfilled, for, as Rashi says (v. 1), the whole assembly then alive was to enter the Land. From this point on, the Torah records the events of the last year in the Wilderness and the commandments — some new and some additions to previous ones transmitted by Moses during that time.

- 1-2. Miriam's death and the lack of water. The death of Miriam is juxtaposed with the chapter of the Red Cow though they were widely separated chronologically — to teach that just as the offerings bring atonement to the nation, so does the death of righteous people. Also, from the fact that there was no water after she died, we see that it was in her merit that the miraculous well followed the people throughout their wanderings and provided a plentiful supply of fresh water. As soon as that righteous woman died, the water stopped, with the disastrous consequences found later in the chapter (Rashi). According to Seder Olam Rabbah, Miriam died on the tenth of Nissan.
- 2. ולא־הַיָה מִיִם לְעֵרַה There was no water for the assembly. The Torah does not record that the assembly wept at her death, as they did after the deaths of Moses (Deuteronomy 34:8) and Aaron (below, 20:29). Indeed, because they did not

shed tears over the loss of Miriam, the source of their water dried up (Alshich), for it was as if her merit did not matter to

- 3-5. The people protest. That the people needed water is understandable, but that they should, by the vehemence of their complaint, repeat the sins of the previous generation is puzzling. A comparison of this passage with earlier protests. however, shows the differences. They did not complain about meat or the bland nature of the manna, as their elders had; they demanded water, and as Rashi notes, death by thirst is a horrifying prospect. Nor did they say that they wanted to return to Egypt. When they asked rhetorically why Moses had taken them from Egypt, they meant that he should have led them on a route that would afford at least such a basic necessity as drinking water. God is indulgent of people who have a legitimate complaint, even when they voice it more provocatively than they should (Or HaChaim).
- 7-8. God commands Moses to bring water. God commanded Moses to take the staff that he had used to perform the miracles in Egypt and which he had used to provide water for the people after they crossed the Sea of Reeds. At that time, he performed the miracle by striking the rock (Exodus 17:6), but now he was told to speak to it.
- 8. הסלע The rock. The definite article the indicates that this was a known rock. The Sages teach that God had created a rock that He used often as a source of miraculous waters. This was the rock that the angel revealed to Hagar when her son Ishmael was dying of thirst (Genesis 21:19), and from which Moses was commanded to draw water nearly forty vears earlier (Exodus 17:6). And that same rock accompanied the people throughout their wanderings, as long as Miriam was alive. After her death, it ceased to yield water and was hidden (Ramban).
- וָאָת־בְּעִירָם And . . . their animals. Here, in God's command to Moses that he bring water to the nation, the word nx separates assembly from animals. However, the word nx does

רריעי

יָת חֻטְרָא מִן קֵּרָם יְיָ בְּמָא דִי פַּקְּדֵה: יְצִּבְנְשׁוּ מְשֶׁה וְצַהָּרֹן יְת קְהָלָא לָקֵרָם כִּיפָּא נַצִּמָר לְהוֹן שְׁמָעוּ כְעַן סַרְכָנָיָּא הַמִּן בִּיפָּא הָדֵין נָפָּק לְכוֹן מַיָּא: יִאנִאָרַם משֶׁה יָת יְדֵהּ וֹמְחָא יָת כֵּיפָּא בְּחֻטְרָהּ מְּשָׁה יָת יְדֵהּ וֹמְחָא יָת כֵּיפָּא בְּחֻטְרָהּ מְּלְהַוֹן זִמְנִין וּנְפָּקוּ מַיָּא סַגִּיאֵי וּשְׁתִיאַת לְּקְדָּשׁוּתִי לְעִינִי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּכֵן לָא לְקְדָּשׁוּתִי לְעִינִי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּכֵן לָא לְהוֹן: יִר אָלִרִי לְאִרְעָא דִּי יְהָבִית לְהוֹן: יִר וּשְׁלָח

אָת־הַמַּשֶּׁה מִלּפְנֵי יהוֶה בַּאֲשֶׁר צְנֵהוּ: וַיַּקְהַׁלוּ מֹשֶׁה וְאֲהַרְן אֶת־הַמַּשֶּׁה מִלּפְנֵי יהוֶה בַּאֲשֶׁר צְנֵהוּ: וַיַּקְהַלוּ מֹשֶׁה יִּ בְּמִיּ הַ הַמִּלִים הַמְּן־הַשֶּלַע הַּנָּי הַפָּלַע וֹיָרָא לָכֵם מִיִם: וַיָּכֶם מֹשֶׁה אֶת־יָדוֹ וַיַּךְ אֶת־הַפֶּלַע בְּמַשֵּׁהוּ פַּעֲמֵיִם וַיֵּצְאוּ מֵיִם רַבִּים אֶת־יָדוֹ וַיַּךְ אֶת־הַפֶּלַע בְּמַשֵּׁהוּ פַּעֲמֵיִם וַיֵּצְאוּ מֵיִם רַבִּים יְּבּ וַתִּשְׁהְ הָצֵירָם: וַיְּאמֶר יהוֹה אֶל־משֶׁה וְאֶל־אֲהָרֹן יֻעַן לֹא־הֶאֲמַנְתָּם בִּי לְהַקְּדִּישֵׁנִי לְּעִינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לָכֵן לְיֹא תָבִיאוּ אֶת־הַקָּהַלְ הַנֶּיה אֶל־לְבִוּ לְיֹא תָבִיאוּ אֶת־הַלָּה אֲשֶׁר־רָבְנּוּ הַיִּיּרְתָּתִי לָהָם: יְהַמָּה מִי מְרִיבָּה אֲשֶׁר־רָבְנִּתְּר. נִיּשְּׁרָאל אֶת־יהוֹה וַיִּקּרָשׁ בָּם: נִישְּׁרָאל אֶת־יהוֹה וַיִּקּרָשׁ בָּם: נִישְּׁרָאל אֶת־יהוֹה וַיִּקּרָשׁ בָּם:

ואהרן (ספרי קלו; תנחומא י). והלא הלאן ובקר ישחט קשה מזו, אלא לפי שבסתר מסך עליו הכחוב, וכאן שבמעמד כל ישראל לא חסך עליו הכחוב מפני קדוש השס (חוספתא סוטה וד; תנחומא שס): להקדישני. שאילו דברחס אל הסלט והוליא הייחי מקודש לטיני העדה, ואומרים מה סלט זה שאינו מדבר ואינו שומע ואינו לריך הייחי מקודש לטיני העדה, ואומרים מה סלט זה שאינו מדבר ואינו שומע ואינו לכרכס המקיים דבורו של מקום, ק"ו אנו (מדרש אנדה): לבן לא תביאו. בשבועה, כמו לכן נשבעחי לבית עלי ושמואל א גייד) נשבע בקפילה, שלא ירבו בחפלה על כך: מו לכן נשבעחי לבית עלי ושמואל א גייד) נשבע בקפילה, שלא אלו כרא ואטגניני פרעה שמושיטן של ישראל לוקה במים, לכך גזרו כל הבן הילוד היאורה חשליכוהו (שמוח אוכב; סנהדרין קא:): ויקדש בם. שמחו ששה ואל מיד, שכסהקב"ה מושה דין הככן סנהדיו ומאו וכלו ומחקדש על הבריות, וכן הוא אומר נורא אלהים מממקדשיד

(י) ויקהלו וגוי. זה אחד מן המקומות שהחזיק מועט את המרובה (ויק"ר ייט): המן הסלע הזה גוציא. לפי שלא היו מכירין אוחו, לפי שהלך הסלע וישב לו בין הסלעים כשכסחלק הבאר, והיו ישראל אומרים להם מה לכם מאיזה סלע חוליאו לנו מים, לכך אמר להם המורים, פרבנים, לשון יוני שוטים, מורים את מוריהם, המן מים, לכך אמר להם המורים, פרבנים, לשון יוני שוטים, מורים את מוריהם, המן הסלע הזה שלא לנטוינו עליו נולא לכם מים (תמחומא שם): (יא) **בעמים**. לפי שבראשונה א הליא אלא טיפין, לפי שלא לזה המקום להכוחו, אלא ודברחם אל הכלע, והמה דברו אל שלע אחר ולא הוליא, אמרו שמא לריך להכוחו כבראשונה, שנאחר והכית בלור (שמות יצו) ונודמן להם אוחו סלע והכיה (תנחומא שם): (יב) שיע לא האמגתם בי. גלה הכתוב שאללי מטא זה בלבד היו כנכסין לארך, כדי שלא ימכרו עליהם כנו שלה כן היה מון שהה מות משה

not appear in verse 4, which contains the nation's grievance. or in verse 11, which recounts the appearance of the water. These variations are significant. When the people asked for water, they equated themselves with their animals, implying that the physical need for water is the same in all living beings — but God did not want that. He wanted the nation to realize that if He wills it, there is a spiritual blessing in food that enables people to be nourished and satisfied, that people are not like animals. God inserted the word אַ in His command to Moses to indicate that there should be a difference in kind between the drinking of the assembly and that of their animals. In reality, however, that failed to happen. Moses and Aaron did not sanctify God's Name (see below for various explanations of this, so that the people did not become as elevated as God had wanted. Consequently, when the water flowed and they drank (v. 11), there was, tragically, no אַ to differentiate between the assembly and their animals (Meshech Chochmah).

- 9-13. Moses and Aaron err and are punished. As he was commanded, Moses took the staff and went with Aaron to summon the entire assembly and give them water in such a way that God's Name would be sanctified. He succeeded in drawing forth water from a stone, but did not sanctify the Name, at least in the way and to the degree to which he had been commanded. The exact nature of his sin is puzzling and has been variously interpreted by the commentators (see below). Whatever it was, the sin caused Moses and Aaron to lose the privilege of entering the Land with the nation.
- 9. מְלְפְנֵי הי From before HASHEM. He took the staff from its

usual place in the Holy of Holies, before the Holy Ark (lbn Ezra).

- 10. הְמֵּיְרַשְּלֵע הְזָּה From this rock. Since the verse speaks of this rock, the Midrash infers that the people pointed to a specific rock and demanded that Moses bring water from it. To this Moses responded, "Can we bring water from a rock other than that designated by God?" Moses had been commanded to find the original rock, but it was gone from view (Rashi).
- 11. ויר את־הסלע במטהו פעמים And struck the rock with his staff twice. God had commanded Moses to speak to the rock that had given water before, but he could not find it. He spoke to a different rock, but nothing happened. [Moses reasoned that if he had found the proper rock, speaking would have sufficed. But since he could not find that rock, he thought he would have to strike a different one, following the precedent of Exodus, when he performed the miracle by striking the stone; otherwise, he reasoned, why had God commanded him to take the staff with him? (Beer Mayim Chairn).] He struck a rock, but since that was not how the miracle was supposed to come about, only a trickle of water emerged, so he struck it again, whereupon a torrent of water began to flow (Rashi). Apparently, Moses should have spoken to rock after rock until he came upon the right one, but the people's intemperance provoked him to anger. As the Sages put it, once he became angry, he erred in judgment and struck the rock (see Rashi to 31:21).
- 12. יַען לא־הָאָמָנְחָם בּי Because you did not believe in Me. God wanted everyone to know that Moses and Aaron were

Moses and Aaron Err and Are Punished

<sup>9</sup> Moses took the staff from before HASHEM, as He had commanded him. <sup>10</sup> Moses and Aaron gathered the congregation before the rock and he said to them, "Listen now, O rebels, shall we bring forth water for you from this rock?" <sup>11</sup> Then Moses raised his arm and struck the rock with his staff twice; abundant water came forth and the assembly and their animals drank.

<sup>12</sup> HASHEM said to Moses and to Aaron, "Because you did not believe in Me to sanctify Me in the eyes of the Children of Israel, therefore you will not bring this congregation to the Land that I have given them." <sup>13</sup> They are the waters of strife, where the Children of Israel contended with HASHEM, and He was sanctified through them.

not implicated in the sin of the spies, and they would have entered the Land had it not been for their error at the rock (Rashi).

The thrust of the verse is that if they had had sufficient faith and continued to speak, water would have come from the proper rock and God's Name would have been sanctified, for the entire assembly would have drawn the intended lesson that "if a rock, which does not speak or hear, and that does not need sustenance, carries out the word of God, then surely we should do so" (ibid.).

According to Ramban, however, Moses and Aaron were surely not lacking in personal faith. Rather, the phrase should be rendered because you did not cause them to believe in Me, for if Moses had carried out his charge correctly, he would have infused the onlookers with faith in God.

13. פַּקְרֵשׁ בָּח — And He was sanctified through them. The antecedent of the pronoun "them" is not clear. According to Rashi, it refers to Moses and Aaron, for when God imposes judgment even on such great people, showing that no one has license to sin, His Name is sanctified. Similarly, when Nadab and Abihu died, Moses told Aaron that God had sanctified His Name through those closest to Him (Leviticus 10:3).

According to Ramban the sanctification came about through the waters, because the entire congregation, without exception, saw the miracle. In the case of the water that Moses brought in Exodus 17:6, the sanctification was not as great because only the elders were present.

#### هه Moses' sin

Virtually all the commentators grapple with the question of defining exactly what was the sin of Moses and Aaron. In the course of his comments, Ramban declares "the matter is a great secret of the mysteries of the Torah." It is beyond the scope of this commentary to cite all the major views; summaries can be found in Ibn Ezra, Abarbanel, and Or HaChaim. We will cite five views:

- (a) Rashi's view, given above, is that they sinned in striking the rock, rather than speaking to it, as they had been commanded.
- (b) Rambam (in Shemoneh Perakim, his introduction to Tractate Avos) states that Moses sinned in becoming angry, as he excoriated the complaining people, "Listen now, O rebels ..." (v. 10). This sin of anger was compounded because the people assumed that whatever Moses said was a reflection of God's will, and if Moses was angry with them, then God must be angry. But, Rambam states, we do not find anywhere in the chapter that God was angered by the people's complaint.

- (c) R' Chananel, whose view is joined by Ramban, holds that the key words are Moses' rhetorical question, "Shall we bring forth water...," which implied that he and Aaron had the power to produce water. Moses should have said, "Shall HASHEM bring forth." This would explain why God said that Moses and Aaron had not sanctified His Name.
- (d) Abarbanel agrees with Rashi that the immediate cause of the punishment was that Moses struck the rock, but he holds that there was an underlying cause: Moses and Aaron had erred before, but God did not call them to account until after this sin. Aaron had had a hand in making the Golden Calf, which caused national suffering. And Moses had dispatched the spies, whose false report had brought about forty years of wandering and the death of an entire generation. It would have seemed unfair for the nation not to enter the Land, but for Moses and Aaron to do so. Therefore, when they committed a sin that was worthy of a punishment of some sort, God chose to keep them out of the Land, like the rest of their generation. Midrash Tanchuma cites a similar view.
- 14-21. Edom refuses passage to Israel. The time had come for Israel to enter the Land. They were in the Wilderness to the south of Eretz Yisrael, and the preferred route into the Land was northward through the territory of Edom, the descendants of Esau. Moses sent a delegation to the king of Edom, requesting permission to traverse his land, but the king refused his entreaties, forcing the nation to travel around Edom, east and then north, thus eventually crossing through the Amorite kingdoms of Sihon and Og on the east bank of the Jordan, and entering Eretz Yisrael by crossing the river from east to west. It would not have been a difficult matter for the Jews to invade Edom, just as they

תמישי

משה אזגדיו מרקם לות מלכא דאדום כַּדְנַן אַמַר אַחוּך יִשֹרַאֵל את ידעת ית כל עקתא די אשכחתנא: טוונחתו אַבַהַתַנא למצרים ויתכנא במצרים יומיז סגיאיז ואבאישו לנא מצראי ולאבהתנא: מוצלינא קדם יי וקביל צְלוֹתַנָא וּשָׁלַח מַלְאַכַא וָאַפָּקָנָא ממצרים והא אַנַחנַא בָּרַקָם קַרַתַא דָּבָסְטַר תִּחוּמָה: יינִעְבַּר כִּעַן בָּאַרְעַהְ לא נעבר בחקל ובכרם ולא נשתי מי גוב בארח מלכא נול לא נסטי לימינא ולשמאלַא עד דנעבר תחומף: יחוַאַמר ליה אדומאה לא תעבר בתחומי דלמא בּדקטלין בּחַרבָּא אֵפּוק לָקַרמותַר: יט וַאַמַרוּ לֵיהּ בָּנֵי יִשְרַאֵל בָּארַח בְּבִישַא נסק ואם מייד נשתי אנא ובעירי ואיהב דמיהון לחוד לית פתגם דביש ברגלי אַעַבַּר: נוַאַמַר לַא תעבַר וּנְפַק אַדוּמַאַה לקדמותה בחיל רב ובידא תקיפא: באוסריב אַדומאַה למשבק ית ישראל למעבר בתחומה וסטא ישראל מלותה: כבונטלו מרקם ואתו בני ישראל כל פנשתא להר טורא: כגואמר יי למשה וּלאַהַרוֹ בּהור טוּרא עַל תחום אַרעא דַאַדוֹם לְמֵימַר: כּדּ יַתִּכָּנֵשׁ אַהַרוֹ לְעַמַּהּ אַרי לַא יַעול לאַרעַא די יהבית לבני ישראל על די סרבתון על מימרי למי מצוּתא: כהקרב (נ״א דּבָר) יַת אַהַרֹן ויַת

משה מלאכים מקדש אל־מֵלֶךְ אָדְוֹם כָּה אַמַר' אַחֵיךְ ישראל אתה יַדְעָתַ אַת כַּל־הַתְלַאָה אֲשֶׁר מִצְאָתְנוּ: יי וירדו אַבֹּתִינוֹ מִצְרַיִמָה וַנֵּשֶׁב בְּמִצְרַיִם יָמִים רַבָּים וַיָּרֵעוֹ יי לֵנוּ מצְרַיִם וְלַאֲבתִינוּ: וַנִּצְעַק אֵל־יהוה וַיִּשׁמֵע קֹלֵנוּ וישלח מלאר ויצאנו ממצרים והנה אנחנו בקרש עיר ּיִ קָצֵה גָבוּלֵך: נַעִבּּרָה־נַא בָאַרְצַׁךְּ לְא נַעַבֹּר בִּשַּׂבָה יִּ וּבְבֶּרֶם וְלָא נִשְׁתָּה מֵי בְאֵר דֶּרֶךְ הַמֶּלֶךְ נֵלֵךְ לָא נִשְּׁה יַמִין וּשְּמֹאוֹל עַד אֲשֶׁר־נַעֲבָר גְּבֶלֶך: וַיָּאמֶר אֵלָיוֹ אֱדׁוֹם יַּמְין וּשְּמֹאוֹל עַד אֲשֶׁר־נַעֲבָר גְּבֶלֶך: י לָא תַעֲבָר בִּי פֶּן־בַּחֶבֶב אֵצֵא לִקְרָאתֵך: וַיִּאמִרוּ אֵלֵיו בָּנֵי־יִשְׁרָאֵלֹ בַּמִסְלֵּה נַעֲלֶהֹ וְאָם־מֵימֵיךְ נִשְׁתֵּהֹ אֵנְי בּ וּמַקַנַּי וַנַתַהָּי מִכָּרָם רַק אֵין־דָבָר בִּרַגָלֵי אַעַבְרָה: וַיְּאמֵר לא תַעַבר וַיִּצֵא אֱדוֹם לִקרַאתוֹ בְּעַם כַּבֵּד וֹבְיַד חַזַקַה: בא נַימַאָן ו אָדום נִתן אַת־יִשְרָאֵל עַבָר בִּגְבַלָו נַיֵּט יִשְרָאֵל בּ

:- נַיִּסְעָוּ מִקָּדֵשׁ נַיָּבְאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל כָּל־הָעָדָה הֹר הָהָר: ַניָאמֶר יהוֶה אֱלֹ־מֹשֶׁה וְאֵל־אֲהַרָן בְּהְר הָהָר עַל־ בּר גָּבוּל אָרֶץ־אָדִוֹם לֶאמָר: יֵאַסֵף אָהַרוֹ אַל־עַמַּיו כִּי לָא בּר גָּבוּל אָרֶץ־אָדִוֹם לֶאמָר: יֵאַסֵף יַבא אֱל־הַאַרץ אֲשֵׁר נַתַתִּי לְבָנֵי יִשְׁרָאֵל עַל אֲשֵׁר־ בּה מָרִיתֵם אַת־פֵּי לְמֵי מִרִיבֵה: ַקַח אֵת־אַהַרֹן וְאֵת־

להנות את אושפיזו (שם): דרד המלד נלד וגו׳. אנו חוסמים את בהמתנו ולא יטו לכחן ולכחן לחכול (שם): (יח) פן בחרב אצא לקראתר. חתם מתגחים בהול שהורישכם אביכם ואמרתם ונלעה אל ה' וישמע הולנו (פסוה טז) ואני אלא עליכם במה שהורישני אבי ועל חרבך תחיה (בראשית כז:מ; תנחומא בשלח שם): (יט) רק אין דבר. אין שום דכר מזיקר: (ב) וביד חזקה. נהכטחת זקננו והידים ידי עשו (ברחשית שם כב): (בב) בל העדה. כלם שלמים ועומדים להכנם לארז. שלא היה בהו אחד מאוחם שנגזרה גזירה עליהם. שכבר כלו מתי מדבר. ואלו מאותן שכתוב בהן חיים כלכם היום (דברים ד:ד; תנחומא יד): הר ההר. הר על גבי הר, כתפוח קטן על גבי תפוח גדול. ואע"פ שהענן הולך לפניהם ומשוה את ההרים, שלשה נשארו בהן. הר סיני לתורה, והר נבו לקבורת משה, והר ההר לקבורת אהרן (תנחומא שם): (בג) על גבול ארץ אדום. מגיד שמפני שנתחברו כאן להתקרב לעשו הרשע נפרלו מעשיהם וחסרו הלדיק הזה, וכן הנביא אמר ליהושפט בהתחברך עם אחזיהו פרץ ה' מעשיך (דברי הימים כ כולו; חנחומה שם): (בה) קח את אהרן. כדברי ניחומים, המור לו אשריך שתראה כתרך נחון לבנך, מה שאין אני זכאי לכך (תנחומא יז):

(חהלים סח:לו) וכן הוא אומר בהרובי אהדש (ויהרא י:ג): (יד) אחיר ישראל. מה ראה להזכיר כאו אחוה. אלא אמר לו אחים אנחנו בני אברהם שנאמר לו כי גר יהיה זרער (בראשית טוניג) ועל שנינו היה אותו החוב לפרעו: אתה ידעת את כל התלאה. לפיכר פירש אביכם מעל אבינו. ושנא'ן וילד אל ארז מפני יעקב אחיו (בראשית לו:ו) מפני השטר חוב המוטל טליהם והטילו טל יטקב (ב"ר פבינ): (טו) וירעו לנו. סכלנו לרות רבות: ולאבותינו. מכחן שהחבות מלטערים בהבר כשפורענות בתה על ישראל (תנחומה יב): (טוז) וישמע כולנו. בברכה שברכנו אבינו הקול קול יעקב (בראשית כז:כב) שאנו לועקים ונענים (חנחומה בשלח ט): מלאך. זה משה, מכהן שהנביחים קרוים מלחכים, וחומר ויהיו מלעיבים במלאכי האלהים (דברי הימים ב לו:עון תנחומא ויקרא א): (יון) נעברה נא בארצך. חין לך לטורר על הירושה של ארץ ישראל, כשם שלא פרעת החוב. עשה לנו עזר מעט לעכור דרך ארלך (חנחומא יב): ולא גשתה מי באר. מי בורות (ס"א בארות) היה לריך לומר. אלא כך אמר משה, אע"פ שיש בידינו מן לאכול ובאר לשחוח לא נשתה ממנו אלא נקנה מכם אוכל ומים להנאתכם. מכחן לחכסנחי, שאע"פ שיש בידו לחכול יקנה מן החנוני (ס"ח מבעל הביח) כדי

were later forced to fight Sihon and Og, but God had commanded them not to provoke their Edomite cousins (Deuteronomy 2:4-5).

14. אַחִיךּ יִשְרָאַל — Your brother Israel. It is common in Scripture for relatives to be called brothers.

Moses went into the seemingly superfluous account of the Egyptian experience to make the point that the inheritance of the Land was contingent on the prophecy to Abraham that part of his offspring would suffer exile and persecution as a prerequisite to gaining the Land. Esau had not done so. When Jacob's family went to Egypt, Esau's was secure in its own ancestral home of Edom/Seir, thus ceding their right to Eretz Yisrael to the Children of Israel (Rashi). Therefore, Moses appealed to Edom's sense of fairness, but was soon

<sup>14</sup> Moses sent emissaries from Kadesh to the king of Edom: "So said your brother Israel: You know all the hardship that has befallen us. <sup>15</sup> Our forefathers descended to Egypt and we dwelled in Egypt many years, and the Egyptians did evil to us and to our forefathers. <sup>16</sup> We cried out to HASHEM and He heard our voice; He sent an emissary and took us out of Egypt. Now behold! we are in Kadesh, a city at the edge of your border. <sup>17</sup> Let us pass through your land; we shall not pass through field or vineyard, and we shall not drink well water; on the king's road shall we travel — we shall not veer right or left — until we pass through your border."

<sup>18</sup> The king of Edom said to him, "You shall not pass through me — lest I come against you with the sword!"

<sup>19</sup> The Children of Israel said to him, "We shall go up on the highway, and if we drink your water — I or my flock — I shall pay their price. Only nothing will happen; let me pass through on foot."

<sup>20</sup> He said, "You shall not pass through!" Then Edom went out against him with a massive throng and a strong hand. <sup>21</sup> So Edom refused to permit Israel to pass through his border, and Israel turned away from near him.

<sup>22</sup> They journeyed from Kadesh and the Children of Israel arrived — the entire assembly — at Mount Hor. <sup>23</sup> HASHEM said to Moses and Aaron at Mount Hor by the border of the land of Edom, saying, <sup>24</sup> "Aaron shall be gathered to his people, for he shall not enter the Land that I have given to the Children of Israel, because you defied My word at the waters of strife. <sup>25</sup> Take Aaron and

to learn that such a sense was stunted at best.

16. אינישמע קלונו — And He heard our voice, i.e., the "voice" with which Isaac blessed Jacob when he said, "the voice is the voice of Jacob" (Genesis 27:22), meaning that God would respond to Jewish voices when they are raised in sincere prayer (Rashi). That God had heard their prayers and redeemed them from Egypt was proof that He wanted them to enter the Land, and Edom should not bar them (Gur Aryeh). It was also a subtle hint that, as the Sages expound (Bereishis Rabbah 65:20), the voice of Jacob and the sword of Esau (Genesis 27:40) are never in equilibrium; when one is ascendant the other is in decline. Since God had chosen to hear the prayers of Israel, Edom should sheathe its sword, because it would not prevail (Divrei David).

מְלְאָּךְ — An emissary. God's emissary was Moses. He used the word מְלְאָרְ, which also means angel, because the prophets are referred to as angels (Rashi). According to lbn Ezra, Moses meant literally that an angel had accompanied the Jews from Egypt.

17. In the plain sense of the verse, Moses assured the Edomite monarch that the Jews would not damage his property or deplete his water supply (*Ibn Ezra*). Rashi, however, cites *Tanchuma* that the Torah teaches us a lesson in courtesy. When someone is a guest in a hotel, he should buy food from his host to assist him in earning his livelihood. Here, too, Moses said that even though the Jews had their own water supply from their miraculous well — which is why the Torah uses the singular — they would purchase water from the Edomites, instead of using their own.

18. בְּחֶרֶב — The sword. Pointedly, the king responded to Moses' statement about Israel's voice of prayer [see notes to v. 14]. The king suggested that he was quite content to hold fast to Esau's blessing of the sword (Rashi).

19. Moses offered an alternate proposal. Originally he had asked for permission to traverse the land, implying that they would go even through population centers. Now, he suggested to the king that the Jews would stay on the main highway, which bypasses the cities. By offering to pay for water, they meant to say that they would even pay for the river water that they might use during crossings of rivers and streams (Ramban).

22-29. Aaron's death. On the first of Av, in the fortieth year of Israel's wandering in the Wilderness, at the age of one hundred and twenty-three years (33:39-40), Aaron died and was succeeded by his son Elazar. Before he died, Aaron had the satisfaction of seeing Elazar clothed in the vestments of the Kohen Gadol, thus seeing how a great father was succeeded by a great son.

Then Aaron died through מיתח נְשׁיקָה, death by a kiss of God, as it were, meaning that his soul became united with the holiness of the Shechinah [the Divine Presence]. The Talmud describes this as the most exalted form of death, likening it to pulling a hair from milk, meaning that the soul leaves the body without resistance. R' Tzaddok HaKohen explains that to the extent that people sin in life and establish a bond between their souls and the pleasures of this world, it becomes difficult for them to part from physical life. For those who become totally attached to physicality, the Sages liken death to pulling embedded thistles from sheep's wool. But for those of the stature of Moses and Aaron, whose souls remained as pure as when they first arrived on earth, there is no effort, no regret, and no pain when the soul is reunited with its Godly source.

22. הֹר הָּהָה — Mount Hor [lit., Mountain of the Mountain]. It was given this name because the configuration of the mountain was like that of a small apple perched atop a large one, or like one mountain atop another one (Rashi).

בא

אַלעַזַר בָּרָה וָאַסֶּק יַתָהוו להר טוּרא: מונאשלח ית אַהרן ית לבושוהי ותלבשנון ית אלעזר ברה ואהרו יַתְכָּנֵשׁ וִימוּת תַּמַן: בּוֹנַעַבַר משה כּמא די פַּקּיד יָיַ וּסְלִּיקוּ לְחַר טוּרַא לְעַינֵי כַּל בנשתַא: כחואשלח משה ית אהרן ית לבושוהי ואלבש יתהוו ית אלעזר ברה ומית אַהַרן תַּמַן בְּרֵישׁ טוּרא ונחת משה ואלעזר מן טורא: כטוחזו (ניא (אַתַחויאוּ) כַּל כּנשתא אַרִי (נ״א דהא) מִית אַהַרן וּבְבוֹ יַת אַהַרן תַּלַתִין יומין כל בית ישראל: אושמע כנענאה מלכא דערד יתכ דדומא ארי אתא ישראל ארח מאלליא ואגח קרבא בישראל וּשְבַא מְנֵה שְׁכִיַא: בּוְקַיַם יִשְׁרָאַל קיַם קדם יי ואמר אם ממסר תמסר ית עמא הַדִין בַּיִדִי וַאָגמַר יַת קרויהון: גוקבּיל יי צלותה דישראל ומסר ית פנענאה וְגַמֵּר יַתָהוֹן וְיַת קרוַיהוֹן וּקָרָא שָׁמַא דאַתְרָא חַרְמַה: דּוּנְטַלוּ מַהֹר טוּרָא ארח ימא דסוף לאקפא ית ארעא רָאָרוֹם וַעַקַת נַפְשַא דְעַמַא בָּאַרְחַא: הואַתַרַעם עַמַּא בָּמֵימְרָא דְייַ וְעָם משה נצו למא אַסַקתוּנָא ממּצְרַים לִמְמַת בִּמַדבָּרָא אָרָי לֵית לַחְמַא וֹלֵית

בּן אֶלְעָזֶר בְּגָוֹ וְהַלְּבַּשְׁתָם הָרֹר הָהָר: וְהַפְּשֵׁט אֶת־אַהָרֹן אֶתְּרֹבְּנְעָזֶר בְּגָוֹ וְאַהְרֹן יֵאָסֵף וּמִת בּן אֶתְרֹבְּנָעָ משָׁה בְּאָשֶׁר צְוָה יהֹוֹה וַיִּצְלוֹ אֶל־הְּרֹ הָהָרֹ הָבְּיִ וְאַבְּרֹן יִאָסֵף וּמִת בּוּ עְשָׁה אֶת־אַבְּרֹן אֶת־בְּגָנִי וְהַבְּבִּי מְשֶׁה וְאָלְעָזֶר בְּנֹוֹ וְיָמֶת אַהֲרֹן אֶת־בְּגָנִי וְיִּבְבָּוֹ עִמְרֹ אָבְרֹן שָׁכְּבְּי וְיִבְּבְּוֹ מְשֶׁה וְאָת־אַבְרֹן שֶׁכְּבְּרֹן אֶת־בְּגָנִי וְיִבְּבְּי וְיִבְּבְּרוֹ וְיִבְּבְּוֹ מְשֶׁה וְאָת־אָבְרֵן שָׁכְּבְּי וְהַבְּבְּיוֹ וְיִבְּבְּרֹ וְיִבְּבְּרִוֹ וְיִבְּבְּרֹ וְיִבְּבְּרִוֹ וְיִבְּבְּרֹ וְהַבְּבְּיִ וְהַבְּבְּוֹי וְהַבְּבְּרִי וְהַבְּבְּיִ וְהַבְּבְּרִי וְהַבְּבְּבְיִ וְהַבְּבְּרִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְּבְיִ וְיִבְּבְרִ וְשְׁרָאֵל בָּרְ הַבְּבְּוֹי וְיִבְּבְר יִשְׂרָאֵל בְּרָבְ הְצִּבְר הְיִבְּרְ וְשְּרָאֵל בְּרָבְי וְהַבְּבְּרִי וְהַבְּבְּנְיִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְּרִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְיִבְיִי וְהַבְּבְיִי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְיִבְיי וְהַבְּבְּבְיִי וְהַבְּבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיִי וְבִּבְּבְיי וְהַבְּבְיּבְיי וְהַבְּבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבִי וְהַבְּבְבְיי וְהַבְּבְבְיּבְי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְּבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהַבְּבְּבְיּי וְהַבְּבְּבְיוֹ וְהְבְּבְבְיי וְבְּבְּבְיּבְיוֹ וְהַבְּבְבְיּבְיי וְהְבְּבְּבְיּיוֹ וְהַבְּבְּבְיוֹ וְהַבְּבְּבְיוֹי וְהַבְּבְבְּיִי וְהְבְּבְבְיּבְיוֹ וְהְבְּבְּבְיּי וְהְבְּבְּבְיּיוֹ וְהְבְּבְּבְיּבְיי וְהְבְּבְּבְיּיוֹ וְהְבְּבְּבְיּבְיְ וְהְבְּבְּבְיּי וְהְבְּבְבְיּבְיוּ וְהְבְּבְּבְייוֹ וְהְבְּבְבְיּבְיוּ וְהְבְּבְבְייוֹ וְהְבְּבְּבְיּיוֹ וְהְבְּבְּבְיּי וְהְבְבְּבְיוֹ וְהְבְּבְבְּבְיוֹ וְהְבְבְּבְיּבְיוֹ וְהְבְבְּבְיּי וְבְּבְבְיּבְיּבְיּי וְהְבְבְּבְּבְייוּ בְבְּבְיּבְייוּ וְהְבְּבְּבְּבְיוּ בְּבְּבְיוּ בְּבְּבְייוּ וְהְבְּבְבְּבְיוּבְבְּבְיּי בְּבְיּבְיוּ בְּבְּבְּבְיוֹ בְּ

לַמָה הַעַלִּיתִנוֹ מִמְּצְרַיִם לַמוּת בַּמִּדְבֵּר כִּי אֵין לֶחֶם וְאֵין

שנאמר אם נתון תתן את העם הזה בידי (פסות ב): דרך האתרים. דרך הנגב שהלכו בה מרגלים. שנאמר וישלו בנגב (לשיל יג:כב). דבר אחר. דרד האחרים. דרד החייר הגדול הנוסע לפניהם [שנאמר] דרך שלשת ימים לחור להם מנוחה (לעיל י:לג: תנתומא שם): וישב ממגן שבי. אינה אלא שפחה אחת (מדרש אגדה): (ב) והחרמתי. אקדים שללס לנכוה: (ג) ויחרם אתהם. כהרינה: ואת עריהם. חרמי גבוה: (ד) דרד ים סוף. כיון שמת אהרן ובאה עליהם מלחמה זו חזרו לאחוריהם דרך ים סוף, הוא הדרך שחזרו להם כשנגזרה עליהם גזירת מרגלים, שנאמר וסטו המדברה דרך ים סוף (דברים א:מ). וכאן חזרו לאחוריהם שבע מסעות. שנאמר ובני ישראל נסטו מבארות בני יעקן מוסרה שם מת אהרן (דברים י:ו) וכי במוסרה מת והלא בהר ההר מת, אלא שם חזרו והתאבלו עליו והספידוהו כאילו הוא בפניהם. לא ובדוק במסטות ותמלאם שבע מסטות מן מוסרה עד הר ההר (תנחומא שם): לסבב את ארץ אדום. שלח נתנס לעכור כחרלו: ותקצר נפש העם בדרך. בטורח הדרך שהוקשה להם, אמרו, עכשיו היינו קרובים להכנס לארן ואנו תוזרים לאחורינו, כך חזרו אבוחינו ונשחהו שלשים ושמנה שנה עד היום, לפיכך קלרה נפשם בעינוי הדרך. ובלשון לע"ז אנקרוטלו"ר. ולא יחכן לומר וחקלר נפש העם בדרך בהיותם בדרך ולא פירש בו במה קלרה. שכל מקום שתמלא קלור נפש במקרא מפורש שם במה קלרה, כגון וחקלר נפשי בהם (זכריה יא:ח) וכגון וחקלר נפשו בעמל ישראל (שופטים י:טו). וכל דבר הקשה על אדם נופל בו לשון קלור נפש, כאדם שהטורח בא עליו ואין דעתו רחבה לקבל אותו הדבר, ואין לו מקום בתוך לבו לגור שם אותו הלער. ובדבר המטריח נופל בו לשון גודל, שגדול הוא וכבד על האדם, כגון וגם נפשם בחלה בי (זכריה שם) גדלה עלי. ויגאה כשחל חלודני (איוב י:טו). כללו של פירושו, כל לשון קלור נפש כדבר לשון שאין יכול לסוכלו הוא, שאין הדעת סוכלתו: (ה) באלהים ובמשה. השוו פכד לקונו (תנחומת ים): למה העליתנו. שניהם שוים:

(בו) את בגדיו. [חת] בגדי כהונה גדולה (הלבישהו ו)הפשיטם מעליו לחתם על בנו בפניו. אמר לו הכנס למערה, ונכנס. ראה מטה מולעת ונר דלוה, אמר לו עלה למטה. ועלה. פשוט ידיך, ופשט. קמון פיך, וקמז. עלום עיניך, ועלם. מיד חמד משה לחוחה מיתה. וזהו שנאמר לו כאשר מח אהרן אחיך (דברים לב:ג) מיתה שנחאוים לה (חנחומא ישן ב): (בד) ויעש משה. אע"פ שהדבר קשה לו לא טכב (חנחומא יו): (בט) ויראו בל העדה וגו׳. כשראו משה ואלמזר יורדים ואהרן לא ירד אמרו היכן הוא אהרן, אמר להם מת. אמרו, אפשר מי שעמד כנגד המלאך ועלר את המגפה (במדבר יז:יג) ישלוט בו מלאך המות. מיד בהש משה רחמים והראוהו מלאכי השרת להם מוטל במטה, ראו והאמינו (שם): בל בית ישראל. האנשים והנשים, לפי שהיה אהרן רודף שלום ומטיל אהבה בין בעלי מריבה ובין איש לאשחו (אבות א:יב; אבות דר' נתן יבוגדו): בי גוע. אומר אני שהמתרגם דהא מית טועה הוא, אלא אם כן מחרגם ויראו ואחחזיאו, שלא אמרו רבותינו ז"ל כי זה משמש בלשון דהא אלא על מדרש שנסחלקו ענני כבוד וכדאמר רבי אבהו, דאמר רבי אבהו אל חקרי ויראו אלא וייראו (ר"ה ג.) ועל לשון זה נופל לשון דהא לפי שהוא נחינא פעם למה שלמעלה הימנו. למה ויראו, לפי שהרי מח אהרן. אבל על תרגום וחזו כל כנשחא אין לשון דהא נופל אלא לשון אשר, שהוא מגזרת שמוש אי שמלינו אם משמש בלשון אשר, כמו ואם מדוע לא חקלר רוחי (איוב כא:ד) והרבה מפורשים מזה הלשון, אם חרולים ימיו (שם יד:ה): (א) וישמע הבנעני. שמע שמח אהרן ונסתלקו ענני כבוד כו' כדאיתא בראש השנה (שם) ועמלק מעולם רלועה מרדות לישראל, מזומן בכל עת לפורענות (תנחומא יח): יושב הנגב. זה ממלק שנאמר ממלק יושב בארן הנגב (לעיל יג:כט). ושנה את לשונו לדבר בלשון כנטן, כדי שיהיו ישראל מתפללים להקב"ה לתת כנטנים בידם והם אינן כנענים. ראו ישראל לבושיהם כלבושי עמלקים ולשונם לשון כנען נס"א וכשבאו ישראל וראו שכסוחם ולשונם ככנענים והם אינם דומים לכנענים) אמרו נתפלל סתם.

26. בְּלֶּדֶת — His vestments. Ramban surmises that after Aaron performed the final Tabernacle service of the afternoon, and while he was still clad in the vestments of the Kohen Gadol, Moses summoned him to the mountain and.

by means of the change of vestments, transferred the office of Kohen Gadol from him to Elazar.

Rashi cites the sequence from Sifre Zuta. Moses brought Aaron into a cave, where there was a made-up bed and a

Elazar his son and bring them up to Mount Hor. <sup>26</sup> Strip Aaron of his vestments and dress Elazar his son in them; Aaron shall be gathered in and die there."

<sup>27</sup> Moses did as HASHEM commanded, and they ascended Mount Hor before the eyes of the entire assembly. <sup>28</sup> Moses stripped Aaron's garments from him and dressed Elazar his son in them; then Aaron died there on Mount Hor, and Moses and Elazar descended from the mountain. <sup>29</sup> When the entire assembly saw that Aaron had perished, they wept for Aaron thirty days, the entire House of Israel.

21 Amalek Attacks

he Canaanite king of Arad, who dwelled in the south, heard that Israel had come by the route of the spies, and he warred against Israel and took a captive from it. <sup>2</sup> Israel made a vow to Hashem and said, "If He will deliver this people into my hand, I will consecrate their cities." <sup>3</sup> Hashem heard the voice of Israel, and He delivered the Canaanite, and it consecrated them and their cities. It named the place Hormah.

A New Challenge

<sup>4</sup> They journeyed from Mount Hor by way of the Sea of Reeds to go around the land of Edom, and the spirit of the people grew short on the way. <sup>5</sup> The people spoke against God and Moses: "Why did you bring us up from Egypt to die in this Wildemess, for there is no food and no

burning lamp. Moses told Aaron to mount the bed, straighten his arms, and close his mouth and his eyes. Moses craved a similar death for himself, and when his own time came, God told him that he would die as Aaron had (Deuteronomu 32:50).

29. בל בּוּח יִשְּרָאַל — The entire House of Israel. Aaron was mourned by everyone, men and women alike, because Aaron pursued peace and extended himself to bring harmony between adversaries and between man and wife (Rashi). In contrast, Moses was not as universally mourned (see Deuteronomy 34:8), because it was his responsibility to judge and sometimes admonish, thus lessening the love that some felt for him (Yalkut).

#### 21.

1. After Aaron's death, Israel resumed its journey to the Land, which had been interrupted by the period of mourning. Just as Miriam's greatness was fully perceived only after her death, for it was then that the people realized that their water was provided in her merit, so they gained a new dimension of Aaron's greatness at that time, for the Sages (Rosh Hashanah 3a) teach that after he died, the pillar of cloud, which had guided and protected the nation, left them. Seeing this and assuming that Israel was now vulnerable, one of the Canaanite kings launched a foray against them.

שב הַּנְּבֶּל — Who dwelled in the south. The south was the habitat of Amalek (13:29), but the Torah identifies this king as a Canaanite. The Midrash explains that the attacker was indeed an Amalekite, but he wanted to prevent the Jews from identifying his people in their prayers for God's assistance, so he ordered his soldiers to use the Canaanite language. Confused because the enemy wore the uniform of Amalek and spoke the language of Canaan, the Jews prayed for help against "this nation," and they prevailed (Rashi).

דֶּרֶךְ הָאָתָרִים — By the route of the spies. Israel approached

the Land from the south, the same route used by the ill-fated spies who had been sent by Moses thirty-nine years before, as detailed in chapter 13 (Rashi; Ramban).

שבי — A captive. They took only one captive, a female slave (Rashi), whom the Jews had captured in a previous skirmish with the Canaanites. The Sages assume that the captive could not have been an Israelite, because it is inconceivable that the Jews could have suffered losses while led by Moses at this august stage of their history (Ramban).

3. מַּחַרֶּם אֶתְהֶּם — And it [i.e., Israel] consecrated them. They killed the Amalekite warriors (Rashi) and consecrated the booty of war for the Tabernacle. Although the verse states that the Jews conquered the cities of Arad, this did not take place until Joshua's time (Joshua 12:14); the event is mentioned here prophetically, as if it had already occurred. The point of the verse is that the vow of consecration, made by Moses, was indeed fulfilled eventually (Ramban).

**4-9.** A new challenge and miracle. The rigors of travel took a toll and the people complained without justification, provoking God's anger until Moses saved them. It began when they took a roundabout detour to skirt the land of Edom, which God had forbidden them to attack and which had denied them access (20:20-21), and they feared that they, like their ancestors, were moving away from the Land and would die in the Wilderness (*Rashi*).

5. בְּמְשֶׁה — And Moses. They knew that everything Moses did was at God's command, but they blamed him for not pleading with God to let them enter the Land by the quickest and shortest route (Or HaChaim.).

בי אין לֶחֶם וְאִין מִיִּם — For there is no food and no water. They clarified why they were so sure they would die in the Wilderness: because the place was too desolate to support agriculture. They were punished for grumbling needlessly, since water from the miraculous well followed them everywhere and they had manna to eat (Ralbag).

ששי

מיא ונפשנא עקת במנא הדיו דמיכלה קליל: יוגרי (ניא ושלח) יי בעמא ית חָוָיַן קַלַן וּנָכִיתוּ יַת עַמּא וּמית עם סגּי מישראל: וואתא עמא למשה ואמרו חַבָּנַא אַרֵי אַתְרַעַמָנַא קַרָם ייַ ועמַרָּ נצינא צלי קרם יי ויעדי מננא ית חונא וצלי משה על עמא: חואמר יי למשה עבד לַך קַלְיַא ושוי יתה על את ויםי כַּל דּיַתְנָכִית וַיַּחַזֵי יַתָה וַיַּתְקַיַם: טוַעַבַר משָה חויַא דנחשא ושויה על י את והוה כד (נ״א אם) נכית חויא ית גַבַרָא וּמְסְתַּכֵּל לְחויא דנחשא וּמְתַקַנָּם: יוּנְטֵלוּ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וּשְׁרוּ באבת: יאונטלו מאבת ושרו במגיות עַבַרָאֵי בִּמַדְבָּרָא דִּי עַל אַפֵּי מוּאַב מְמַדְנַח שִׁמְשַא: יבּמְתַּמֵן נְטֵלוּ וּשְרוּ בַּנַחַלַא דַזַרֶד: יגמַתַּמַן נָטַלוּ וּשׁרוּ מעברא דארנון די במדברא דנפק מתחום אמוראה ארי ארנון תחום מואַב בַּין מואַב וּבֵין אַמורַאַה: ידּעַל בָּן יִתָאַמַּר בִּסְפָּרֵא קַרַבִין דַעַבַד יִיַ על יַמַא דַטוף וגבורַן דַעל נַחַלי אַרָנוֹן: טוּ וְשַׁפוּהְ נַחֲלַיַּא דְּמַדְּבְּרִין לַקַבֶּל לְחַיַּת וּמְסְתִּמִיךְ לְתִחוּם מוֹאַב:

וּ מַּיִם וְנַפְשֵׁנוּ לֻּצָה בַּלֵּחֵם הַקּלֹקֵל: וַיִּשַׁלֵּח יהוֹה בַּעַׁם את הנחשים הַשָּׁרַפִּים וַיְנַשָּׁכִוּ אֵת־הַעָם וַיַּמָת עַם־רֶב ָ מישראל: ויבא הַעַם אַל־משָה וַיָּאמְרוּ חַטָּאנוּ כֵּי־ דברנו ביהוה וַבַּר הַתְפַּלֵל אֵל־יהוֹה וָיַסֵר מֵעַלֵינוּ ַלּאמֵר יהוֹה אֵל־ הַעָּם: וַיֹּאמֵר יהוֹה אֵל־ הַ אָת־הַנַּחֵשׁ וַיִּתְפַּלֵּל משֵׁה בְּעַד הַעַם: וַיֹּאמֵר יהוֹה אֵל־ משה עשה לך שַבְּף וְשִים אתו עַל־נֵס וְהַיַה כַּל־ י הַנַשׁוּךְ וָרַאָה אֹתְוֹ וַחֵי: וַיַּעֲשׁ מֹשֵׁה ׁ נְחַשׁ נִחֹשׁ וַיִשְׂמֵהוּ עַל־הַנֵּס וְהַיָּה אִם־נַשַּׁךְ הַנַּחָשׁ אֵת־אִישׁ והביט אַל־נָחֵשׁ הַנָּחָשֶׁת וָחֵי: וַיָּסְעַוּ בְּנֵי יִשְׁרַאֵל , אַ וַיַחַנוּ בָּאבָת: וַיִּסְעוּ מֵאבָת וַיַּחַנוּ בִּענִי הָעַבָּרִים בַּמִּדבָּרֹ אַ יב אשר על־פָּנִי מוֹאָב מִמְזָרָח הַשַּׁמְש: מְשָׁם נַסַעוּ ּ. וַיַּחַנוּ בִּנַחַל זַרֵד: מִשָּׁםֹ נַסָּעוֹּ וַיַּחַנוּ מֵעֶבֶר אַרְנוּן אֲשֵׁר בַּמַדבַּר הַיצֵא מִגָּבֶל הַאָמֹרֵי כֵּי אַרְנוֹן גָבוּל מוֹאַב יי בֵּין מוֹאָב וּבֵין הָאֵמרֵי: עַל־בֵּן יֵאָמַר בִּסֵפֵר מִלְחַמְת יי יהוָה אַת־וַהֵב בָּסוּפַּה וָאַת־הַנְּחַלֵּים אַרְנִוֹן: וָאֵשֶׁר הַנָּחַלִּים אֲשֵׁר נַטָה לִשֶּׁבֶת עָר וְנָשָעַן לְגָבוּל מוֹאַב:

י"בס שבאו מעבר השני לארנון בחוד ארז האמורי בלפונה של ארז מואב: היצא מגבול האמורי. רלועה יולחה מגבול החמורי והיח של חמוריים, ונכנסת לגבול מואב עד ארנון שהוא גבול מואב. ושם חנו ישראל ולא באו לגבול מואב ובי ארגוז גבול מואב והם לא נתנו להם רשות לעבור בארלם, ואע"פ שלא פירשה משה פירשה יפתח]. כמו שאמר יפתח וגם אל מלד מואב שלח ולא אבה (שופטים יא:יז) ומשה רמזה, כחשר עשו לי בני עשו היושבים בשעיר והמוחבים היושבים בער (דברים ב:כט) מה אלו לא נתנום לעבור בתוך ארלם אלא ההיפום סביב, אף מואב כו: (יד) על כן ויאמרן. על חניה זו ונסים שנעשו כה יאמר בספר מלחמות ה׳, כשמספרים נסים שנעשו לחבוחינו, יספרו את והב וגו': את והב. כמו חח יהב, כמו שיאמר מן יעד ועד כן יאמר מן יהב והב, והוי"ו יסוד הוא, כלומר את חשר יהב להם [ו]הרבה נסים כים סוף: ואת הנחלים ארנון. כשם שמספרים בנסי ים סוף כד ים לספר בנסי נחלי ארנון. שאף כאן נעשו נסים גדולים. ומה הם הנסים: (טו) ואשד הנחלים. תרגוס של שפך חשד, שפך הנחלים, שנשפר שם דם אמוריים שהיו נחבאים שם. לפי שהיו ההרים גבוהים והנחל עמוק וקלר וההרים סמוכים זה לזה, אדם עומד על ההר מזה ומדבר עם חבירו בהר מזה, והדרך טובר בתוך הנחל. אמרו אמוריים, כשיכנסו ישראל לתוך הנחל לעבור [לארץ] נלא מן המערות שבהרים שלמעלה מהם ונהרגם בחלים ואבני בליסטראות. והיו אותן הנקעים בהר של לד מואב. ובהר של לד אמוריים היו כנגד אותן נקעים כמין קרנות ושדים בולטין לחוץ. כיון שבאו ישראל לעבור נודעוע ההר של ארן ישראל כשפחה היולחת להקביל פני גברחה ונחקרב ללד הר של מואב ונכנסו אוחן השדים לחוך אותן נקעים והרגום. וזהו אשר נטה לשבת ער, שההר נטה ממקומו ונתקרב ללד מואב ונדבק בו, וזהו ונשען לגבול מואב. (וטברו ישראל על ההרים, ולא ידעו הנסים האלו אלא על ידי הבאר שנכנס לשם) (תנחומא כ):

ונפשנו כצה. אף זה לשון הלור נפש ומאום: בלחם הכלוכל, לפי שהמן נכלע באיברים הראוהו הלוהל, אמרו עחיד המן הזה שיתפח במעינו, כלום יש ילוד אשה שמכנים וחינו מוליח (יומח עה:): (ו) את הנחשים השרפים. ששורפים חת האדם בארם שיניהם (חנחומא שם): וינשבו את העם. יבא נחש שלקה על הולאת דבה ויפרט ממוליאי דבה. יבוא נחש שכל המינין נסטמין לו טעם אחד ויפרע מכפויי טובה שדבר אחד משחנה להם לכמה [מ]טעמים (שם): (ז) ויתפלל משה. מכאו למי שמבהשים ממנו מחילה שלא יהא אכזכי מלמחול (שם): (ח) על גם. על כלוגם שהורין פירה"א בלע"ז, וכן כנס על הגבעה (ישעיה ל:יז) ארים נסי (שם מטיכב) שאו גם (שם יגיב) ולפי שהוא גבוה לאות ולראיה קוראו גם: (ח) בל הגשוך. אפילו כלב או חמור נושכו היה נזוק ומתנוונה והולך, אלא שנשיכת הנחש ממהרת להמית, לכך נחמר כחן וראה אותו, רחיה בעלמח. ובנשיכת הנחש נאמר והביט, והיה אם נשך הנחש את איש והביט וגו' (פסוק ט) שלא היה ממהר נשוד הנחש להתרפאות אלא אם כן מבים בו בכוונה (ירושלים ר"ה ג:ם) ואמרו רבוחינו, וכי נחש ממית או מחיה, אלא בזמן שהיו ישראל מסתכלין כלפי מעלה ומשעבדין את לבם לאביהם שבשמים היו מתרפאים, ואם לאו היו נמוקים (שם: ר"ה כס.) (ט) נחש נחשת. לא נאמר לו לעשותו של נחשת אלא אמר משה הקב"ה קוראו נחש ואני אעשנו של נחושת, לשון נופל על לשון (ירושלמי שם: ב"ר לא:ח): (יא) בעיי העברים. לא ידעתי למה נקרא שמם עיים, ועי לשון חורבה הוא. דבר הטאוט במטאטא, והטי"ן בו יסוד לבדה והוא מלשון יטים (שמוח לח:ג) ויטה ברד (ישעיה כח:יו): העברים. דרך מעבר העוברים שם את הר נבו אל ארן כנען שהות מפסיק בין חרן מותב לתרן חמורי: על פני מואב ממזרח השמש. במזרחה של ארץ מואב: (יג) מגבול האמורי. תחום סוף מלר שלהם, וכן גבול מואב לשון קלה וסוף: מעבר ארנון. הקיפו ארן מואב כל דרומה ומזרחה, עד

The insubstantial food. They claimed that the manna [and even the water (Kli Yakar)] was a Heavenly food and though it was suited to the spiritual life of the

Wilderness, it could not sustain them for the heavy agricultural work that they would have to do in the future (*Abarbanel*).

water, and our soul is disgusted with the insubstantial food?"

<sup>6</sup> God sent the fiery serpents against the people and they bit the people. A large multitude of Israel died. <sup>7</sup> The people came to Moses and said, "We have sinned, for we have spoken against HASHEM and against you! Pray to HASHEM that He remove from us the serpent." Moses prayed for the people.

<sup>8</sup> HASHEM said to Moses, "Make yourself a fiery [serpent] and place it on a pole, and it will be that anyone who was bitten will look at it and live." <sup>9</sup> Moses made a serpent of copper and placed it on the pole; so it was that if the serpent bit a man, he would stare at the copper serpent and live.

<sup>10</sup> The Children of Israel journeyed and encamped at Oboth. <sup>11</sup> They journeyed from Oboth and encamped in the desolate passes in the wilderness facing Moab, towards the rising sun. <sup>12</sup> From there they journeyed and encamped in the valley of Zered. <sup>13</sup> From there they journeyed and encamped on the other side of Arnon, which is in the wilderness that juts out from the border of the Amorite; for Arnon is the border of Moab, between Moab and the Amorite. <sup>14</sup> Therefore it is said in the Book of the Wars of HASHEM:

The Song 14 Ther in the "The Book of the Wars" 15 th of Hashem Moab.

"The aift of Ithe Sea of Reeds and the rivers of Arnon:

15 the outpouring of the rivers when it veered to dwell at Ar, and leaned against the border of

- 6. קּנְּחְשׁים הְשְּׁרְפּים The fiery serpents. The poison in their fangs made their victims feel as if they were burning. Snakes were the fitting agents of punishment. The primeval serpent had slandered God to Eve and was cursed forever (Genesis 3:1-15); it was punished by not enjoying the taste of its food. Now, it punished the ungrateful slanderers who defamed the food that had a multitude of flavors (Rashi).
- 7. They begged Moses to pray that God accept their repentance and remove the serpents. Once a natural force has been unleashed, special merit is needed to remove it or protect against it, even if the sin that caused it has been forgiven (Or HaChaim).
- 8. Even people who had been bitten were cured when they looked at Moses' copper serpent.

The Sages said (Rosh Hashanah 29a), "Does a serpent cause death or life? Rather, when they looked upward and subjected their hearts to their Father in Heaven they were healed, but if not, they died" (Rashi). God could have healed them without the serpent, but then they would have thought they were cured through natural means (B'chor Shor).

- **9.** God had not specified the material from which Moses was to fashion his serpent, but he chose  $n\psi n_i$ , copper, because it contains the letters of  $\psi n_i$ , the serpent that was attacking the sinners (Rashi). It was a miracle within a miracle; the source of the destruction was the source of healing (Ramban).
- 14-20. The song in the Book of the Wars of HASHEM. In those days, as in all times, there were people who recorded the details of famous battles, often in the form of poems and aphorisms. The wars of that era were recorded in the book of this name (Ramban). Ibn Ezra conjectures that the evolving book originated with Abraham. Over the years it became lost, as did many books of early times.

- According to Ramban, the Torah cites this song because it contains the names of cities and places that were conquered by Sihon in his battles with Moab and establishes that all the territory until Arnon had been taken from Moab, which gave Israel the right to keep it after they defeated Sihon, as recounted later in this chapter. Rashi, however, whose interpretation we follow below, renders it according to various Midrashim which interpret it as a listing of the miracles God performed for Israel, including a major miracle that is not included in the Torah's parrative of events.
- 14. הָבֶּב בְּסוֹפָה וְאֶת־הַנְחְלִים אַרְנוּן. The gift of [the Sea of] Reeds and the rivers of Arnon. Moses likened two miracles to one another, implying that they were of comparable greatness. The first was the Splitting of the Sea, whose magnitude is well known. The second will be described further in the next verse.
- 15. וְאֵשֶׁר הַּנְחָלִים The outpouring of the rivers. Rivers of blood signaled to Israel that God had performed a momentous miracle on their behalf. The Amorites had planned to ambush the Israelite camp as it passed through a deep gorge near the Moabite border. The Amorites hid in caves over a narrow pass, ready to push huge boulders down upon the Jews as they passed through helplessly. Miraculously, the cliffs that formed the walls of the gorge moved together, with stone outcroppings moving into the caves and crushing the hidden Amorites. All of this was unknown to the unsuspecting Israelites until they saw blood flowing down into the gorge.
- ... אָשֶׁר נְּעָה. When it veered... Ar was the Moabite province that was at the border between Moab and the Amorites to the north. The northern Amorite cliff moved southward toward Ar, until it "leaned" against it, crushing those waiting in ambush.

הומתמו אתיהיבת להוו בירא היא ₪ בירא די אמר יי למשה כנוש ית עמא ואתן להון מיא: חבכן שבח ישראל ית תושבחתא הדא סקי בירא שבחו לה: יח פירא החפרוה רברביא כרוה רישי עַמַא סַפְרַיַּא בּחוּטריהון וּממדבּרא אתיהיבת להון: ישומדאתיהיבת להון נחתא עמהון לנחליא ומנחליא סלקא עמהון לרמתא: כומרמתא לחיליא די בחקלי מואב ריש רמתא ומסתפיא על אַפּי בית ישימון: כא ושלח ישראל אזנדין לות סיחון מלכא דאמוראה למימר: בב אעבר באַרער לא נסטי בחקל ובכרם לא נשתי מי גוב בארח מלכא נזל עד די נעבר תחומה: כגולא שבק סיחון ית יִשַּׂרָאַל לְמַעַבַּר בִּתְחוּמָה וּכנַשׁ סיחון ית כל עמה ונפק לקדמות ישראל למדברא ואתא ליהץ ואגיח קרבא בישראל: ברומחהי ישראל לפתגם החרב וירת ית ארעה מארנונא עד יובקא עד בני עמון ארי תקיף תחומא דבני עמון:

יוּ וּמִשֶּׁם בְּאֵרָה הָוֹא הַבְּאֵר אֲשֶׁר אָמֵר יהוֹה לְמֹשֶׁה אֱסֹף יוּ וּמִשֶּׁם בְּאֵרָה הָוֹא הַבְּאֵר אֲשֶׁר אָמֵר יהוֹה לְמֹשֶׁה אֱסֹף יוּ אֶת־הָעֶם וְאֶתְּנָה לָהֶם מֵיִם:
יוּ יִשְׂרָאֵל אֶת־הַשִּירָה הַזְּאת עֻלִי בְאֵר עֲנוּ־לָה: בְּאֵר חֲפְרְוּהָ שָׂרִים כָּרוּהָ נְרִיבִי הָעָם בִּמְחֹקַק בְּמִשְׁעֲנֹתָם יוּ וּמִמְּתָנָה נְחַלִיאֵל וּמִנְחֲלִיאֵל בָּמִוֹת:
יוּ וּמִמְּרָנָה וִמְשָׁרֵה מוֹאָב רָאשׁ הַפִּסְגָּה וְנִשְׁקָפָה בּיִּתְרֹי בִּשְׁרֵה מוֹאָב רָאשׁ הַפִּסְגָּה וְנִשְׁקָפָה עַל־בְּּנִי הַיְשִׁימֵן:

ישְּׁרָעֵל בְּעִרְיַבְּלְּאָלִים אֶל־סִיחְן מֶלֶךְ־הָאֶמֹרָי לֵאמְר:

בּג אָעְבְּּרָה בְאַרְצָּׁךְ לְא נִשֶּׁה בְּשָׁרָה וּבְכֶּרֶם לְא נִשְׁהָ בְּעַרְ בְּעָרְבְּרָ לְא נִשְּׁה בְּשָׁרָה וּבְכֶּרֶם לְא נִשְׁהָ מִי בִּי בְּאַרְבְּרָה בְּאַרְבָּרְ בְּצֵּלְרְ נַלֵּךְ עַר אֲשֶׁר־נַעֲבָר וּבְּכֶּלְה: וְלְא־נָתַן סִיחִן אֶת־יִשְׁרָאֵל עֲבְר בִּגְּכֶלוֹ וַיַּאֱסֹף סִיחֹן אֶת־כָּל־ עַמוֹ וַיֵּצֵא לִקְרָאת יִשְׂרָאֵל הַמִּדְבָּרָה וַיָּבָא יֻהְצָה וַיִּלֶּחֶם עַמוֹ וַיֵּצֵא לִקְרָאת יִשְׂרָאֵל לְפִי־חֶרֶב וַיִּירַשׁ אֶת־אַרְצוֹ בְּיִשְׁרָאֵל לְפִי־חֶרֶב וַיִּירַשׁ אֶת־אַרְצוֹ בְּבִּי עַמּוֹן בְּי עַוֹ וְּבָּוֹל בְּנִי עַמְּוֹן: מַמְּוֹן בִּי עַמוֹן בְּי עַוֹ וְבְּוֹל בְּנִי עַמְוֹן בִּי עַוֹ וְבְּוֹל בְּנִי עַמְוֹן:

הגביתו ארמנותיה: ונשכפה. אותה הפסגה על פני המחום ששמו ישימוז. וחוא לשון מדבר שתוח שמם. דבר חחר, ונשהפה הבחר על פני הישימון. שענוה בימה של שבריא והעומד על הישימון מבים ורואה כמין כברה בים והיא הבאר. כך דרש רבי תנחומה (שם): (בא) וישלח ישראל מלאבים, ובמקום חחר חולה השליחות במשה, שנאמר ואשלח מלאכים ממדבר קדמות (דברים בוכו) וכן וישלח משה מלאכים מהדש אל מלך אדום (לעיל כביד). וביפחח הוא אומר וישלח ישראל מלאכים אל מלד אדום וגו' (שופטים יא:יז). הכתובים הללו לריכים זה לזה. זה טעל חה פוחח, שמשה הוא ישראל וישראל הם משה. לומר לך שנשיא הדור הוא ככל הדור, כי [על פי] הנשיח הוח הכל (תנחומה כג): (כב) אעברה בארצך. אנ"פ שלא נלטוו לפתוח להם בשלום בהשו מהם שלום (שם כב): (בג) ולא גתן סידורו וגו'. לפי שכל מלכי כנטו היו משליו לו מס שהיה שומרס שלא ישברו עליהם גייסות. כיון שאמרו לו ישראל אעברה בארלך אמר להם, כל עלמי איני ישב כאן אלא לשמרם מפניכם, ואחם אומרים כך (שם כג): ויצא לקראת ישראל. חינו הימה חשבת מלחה יחושין חיו כל בריה יכולה לכבשה. וחם היה סיחון בכפר חלש אין כל אדם יכול לכבשו, וכל שכן שהיה בחשבון. אמר הקב"ה מה אני מטריח של בני כל זאת לטר של כל שיר ושיר. נתו בלב כל אנשי המלחמה לנאח מן העיירות, ונחקבט כולם למקום אחד, ושם נפלו. ומשם הלכו ישראל אל הערים ואין שומד לעדם, כי אין איש שם אלא נשים וטף (שם): (בד) בי עו. ומהו חזקו, התראתו של הקב"ה שאמר להם אל תטרם וגו' (דברים בייע):

י"בר (טו) ומשם בארה. משם כל הלשד לל הצלר. כילד, למכ ההב"ה מי מודים לבני הגסים הללו והמשל אומר נחת פת לחינוה הודיע לאמו (שבת י:: במ"ר יש:ענ)], לאחר שעברו חזרו ההרים למקומם והבאר ירדה לחוך הגחל והעלתה משם דם ההרוגים וזרועות וחיברים ומוליכתו סביב המתנה. וישראל רחו וחמרו שיכה (תנחומה שם): (יז) עלי באר, מתוד הגחל והעלי מה שחת מעלה, ומניז שהבאר הודיעה להם, שנאמר ומשם בארה, וכי משם היתה, והלא מתחלת ארבעים שנה היחה עמהם, אלא שירדה לפרסם את הנסים. וכן אז ישיר ישראל את השירה הזאת נאמרה בסוף ארבעים, והבאר נחנה להם מתחלת ארבעים, מה ראה להכחב כאן, אלא הענין הזה נדרש למעלה הימנו (שם): (יח) באר חפרוה. זאת היא הבאר אשר חפרוה שרים משה ואהרו: במשענותם במטה: וממדבר. נחנה להם (שם כח): (יט) וממתנה נחליאל. כחרנומו: (ב) ומבמות הגיא אשר בשדה מואב. כי שם מת משה ושם בטלה הבחר. דבר אחר, ברוה נדיבי העם. כל נשיא ונשיא כשהיו חונים נוטל מהלו ומושר אלל דגלו ומחנהו, ומי הבאר נמשכין דרך אותו סימן ובאין לפני חניית כל שבט ושבט (שם): במחקק. על פי משה שנקרא מחוקק, שנאמר כי שם חלקת מחוקק ספון (דברים לגיכח). ולמה לא נזכר משה בשירה זו, לפי שלקה של ידי הבאר. וכיון שלא נזכר שמו של משה לא נזכר שמו של הקב"ה, משל למלך שהיו מזמנין אותו לפעודה, אמר אם אוהבי שם אני שם ואם לאו איני הולך (חנחומא שם): ראש הפסגה. כחרגומו ריש רמחא: פסגה. לשון גובה, וכן פסגו ארמטקיה (תהלים מחזיד)

16. השש בְּאַרָה — And from there to the well. From the caves, the rivers of blood came to the well that supplied water to Israel. God wanted His people to know about the miracle He had done for them, so He routed the well into the gorge, from which it swept up the blood and crushed limbs of the would be assailants and washed them to the environs of the Jewish camp. When the Jews saw this, they realized what God had done for them.

17. 18. — Then. When the well "proclaimed" the miracle of Amon, Israel sang to express its own gratitude to God for having given them the well and its constant water supply

throughout the forty years in the arid Wilderness (Rashi).

Midrash Tanchuma comments that Moses' name is not mentioned in this song since he was punished on account of the well. Because Moses is not mentioned, neither is God. This is likened to a king who says, "If my friend cannot come to a celebration, neither will I" (Rashi). Michtav MeEliyahu notes that this song pales by comparison with the Song at the Sea [Az Yashir] (Exodus 15:1-18), even though verse 14 indicates that the two miracles were comparable. The difference is that at the Sea the song was led by Moses, who enabled the entire nation to gain a greater insight into the

- $^{16}$  And from there to the well of which HASHEM said to Moses, 'Assemble the people and I shall give them water.'"
  - 17 Then Israel sang this song: "Come up, O well, announce it!
- <sup>18</sup> Well that the princes dug, that the nobles of the people excavated, through a lawgiver, with their staff. A gift from the Wilderness
  - 19 the gift went to the valley, and from the valley to the heights.
- <sup>20</sup> and from the heights to the valley in the field of Moab, at the top of the peak, overlooking the surface of the wildemess."

The Battle with Sihon

- <sup>21</sup> Israel sent emissaries to Sihon, king of the Amorite, saying, <sup>22</sup> "Let me pass through your land; we shall not turn off to field or vineyard; we shall not drink well water; on the king's road shall we travel, until we pass through your border."
- <sup>23</sup> But Sihon did not permit Israel to pass through his border, and Sihon assembled his entire people and went out against Israel to the Wildemess. He arrived at Jahaz and waged war against Israel. <sup>24</sup> Israel smote him with the edge of the sword and took possession of his land, from Amon to Jabbok to the children of Ammon for the border of the children of Ammon was powerful.

extent of the miracle. Here, however, they sang without him, and they could not scale the same spiritual heights. This, then, constitutes a lesson in the importance to Israel of having leaders to teach them the spiritual significance of events.

Wondering why the Jews sang in praise of the well but never of the manna, *Or HaChaim* suggests that the well and its water are allegorical references to the Torah, which is likened to water (*Taanis* 7a).

- 18. שְרִים... נְדִיבֵּי הָשָם Princes... nobles of the people, i.e., Moses and Aaron. The theme of digging a well is repeated because the rock became a source of water on two occasions: shortly after the Exodus at Horeb (Exodus 18:6,7) and at Kadesh (above 20:11).
- בְּמְּחְכֵּק בְּמְשְׁצֵּרְתּם Through a lawgiver with their staff. The lawgiver was Moses (Rashi), who played the active role in bringing the water. The ownership of the staff, however, is given in the plural, because in Exodus 7:19 it is described as Aaron's as well as Moses' (Midrash Aggadah).

וממּדְכֶּר מְתְּנָה -A gift from the Wildemess. The well was a gift to the people from a Wilderness where there was no natural source of water, thus accentuating the greatness of the miracle.

**19-20.** These verses trace the path of the well as it followed the people wherever they went, no matter what the elevation or difficulty of the terrain.

Following his interpretation that the water is a metaphor for the Torah, Or HaChaim comments that the succession of places that go ever higher alludes to the spiritual growth of one who devotes himself to the Torah. He continues to rise until he is even more elevated than the Heavenly angels. This interpretation would follow Ibn Ezra's translation of as, the height (see below).

20. הָּנֵיְא — To the valley, i.e., an allusion to Moses' death while Israel was encamped in a valley (33:48), whereupon the well stopped giving water (Rashi). Ibn Ezra renders הָנֵיְא, the height.

21-22. The battle with Sihon. As noted above, the nation had detoured around the land of Edom and was now poised to go eastward toward the Jordan, crossing the lands of Sihon and Og, two kings of Amorite nations. First in line was Sihon, and Moses sent emissaries to ask for the right to cross his land in peace. According to Rashi, Moses did so voluntarily, because Israel was not required to extend peace offers to any of the Canaanite nations, whose lands were the God-given patrimony of the Jewish people. Rashi holds that the commandment that Israel seek peace before going to war (Deuteronomy 20:1) applied only to optional wars [חַיִּרְשִׁיִחְ חַשְׁיִחְשִׁיֹם, but not to the conquest of the Land, which included Sihon's lands.

Ramban differs (see here and to Deuteronomy 20:10). He holds that peace offers were to be made even to the Canaanite nations. With regard to whether Moses intended to occupy the kingdoms of Sihon and Og at that time, Ramban holds that the eastern bank of the Jordan was not meant to become part of Eretz Yisrael until after the Land from the Jordan to the Mediterranean had been conquered and settled by all twelve tribes. Therefore, Moses wanted nothing more than permission to pass through; he conquered and occupied the lands of Sihon and Og only because they initiated an aggressive war against Israel.

- 23. וְלֹא־נְּחֵן סִיחוּ But Sihon did not permit. The Canaanite kings paid tribute to Sihon to protect them against invaders, so Sihon could not, in good faith, permit Israel to cross his territory (Rashi).
- 24. מַאַרְנְּן עָר־יָבּל From Amon to Jabbok. These were two rivers. The Arnon was the southern border and the Jabbok the northern border of the Amorite kingdom. The Jabbok is a tributary of the Jordan and flows into it between the Kinnereth and the Dead Sea, and the Arnon flows into the Dead Sea (Tevuos HaAretz).

ny — Was powerful. The source of the Ammonite power was God's command (Deuteronomy 2:19) that Israel not harass or wage war against them (Rashi).

כהוכבש ישראל ית כל קרויא האליו ויתיב ישראל בכל קרוי אמוראה בחשבון ובכל כפרנהא: כו ארי חשבון קרתא דסיחוו מלכא דאמוראה היא והוא אגח קרבא במלכא דמואב קדמאה ונסיב ית בַּל אַרעיה מִירה עד ארנון: מעל כּן יַימַרוּן מַתַלַיַא עולו לְחַשׁבּוֹן תּתבּני ותשתכלל קרתא דסיחון: כח ארי קידום תַקיף כאשא נפק מחשבון עבדי קרבא כשלהוביתא מקרתא דסיחון קטילו עמא דשרו בלחית מואב כומריא דפלחין בית דחלא רמתא דארנון: כטוי לכון מואבאי אבדתון עמא דפלחין לכמוש מסר בנוהי צירין וּבְנַתֵיהּ בְּשַבַיַא לְמַלְכַּא דַאַמוֹרַאַה סיחוו: לומלכו פסקת מחשבוו עדא שולטן מדיבון וצדיאו עד נפח דסמיד עד מידבא: לא ויתב ישראל בארע אמוראה: לבושלח משה לאללא ית יעור וכבשו בַּפְרַנַהַא וַתַרִיךְ יַת אַמוֹרַאַה דִי תַמַן: לג וָאַתַפָּנִיאוּ וּסְלִיקוּ לָארַח מַתַנַן וּנָפַק עוֹג מַלְכַּא דַמַתנן לְקַדמותהון הוא וכל עמיה לאגחא קרבא לאדרעי: לד ואמר יי למשה לַא תַדְחַל מִנֵּיה אָרֵי בִידַךְ מְסָרִית יָתֵהּוֹיָת כל עמה וית ארעה ותעבר ליה כמא די עברת לסיחון מַלכָּא דאַמוראַה די יַתב בַּחַשַׁבּוֹן: אַ וּמחוֹ יתָהּ וית בְּנוֹהֵי וית כל עמה עד דלא אשתאר לה משזיב ויריתו יַת אַרָעָה: אוּנָטֵלוּ בָּנֵי יִשְׁרָאֵל וּשְׁרוֹ בַּמשָׁרַיַא דִמוֹאַב מַעַבְרַא לִיַרְדָּנַא דִירָחוֹ:

ַנַּקר' ישׂראל אַת כַּל־הַעָרִים הַאֵּלֶה וַיֵּשֶׁב יִשְׂרָאֵל' בָּכַל־ ב ערי הַאַמרי בַּחַשְבוּוֹן וּבְכַל־בִּנֹתֵיהַ: כֵּי חַשְבוֹן עִיר סִיחָן מלך האמרי הוא והוא נלחם במלך מואב הראשון ַנויקח אַת־כַּל־אַרצו מִיַּדוֹ עַד־אַרנון: עַל־כֵּון יִאמִרוּ בח הַמַּשְׁלֵים בָּאוּ חֶשְׁבִּוֹן תִבָּנֵה וִתְכּוֹנֵן עֵיר סִיחְוֹן: כִּי־אֵשׁ יַצָאָה מֶחֶשְבּוֹן לֵהָבָה מִקּריַת סִיחוֹן אַכְלַה עַר מוֹאַב בט בעלי במות ארנן: אוי־לָךָ מוֹאָב אַבַּדָתַ עַם־כָּמִוֹשׁ נַתַּן ל בָּנָיִן פְּלֵיטִם וּבְנֹתָיו בַּשְּׁבִית לְמֶלֶך אֱמֹרָי סִיחוֹן: וַנִּירָם לּ אָבֵר חֶשְׁבָּוֹן עַר־דִּיבְן וַנַּשְׁים עַד־נֹפַח \*אֲשֶׁרֹ עַד־מֵירָבַא: לא לב וַיַּשָב יִשְׁרָאֶל בָּאָרֶץ הַאָמרָי: וַיִּשְׁלֵח משָה לְרָגֵּל אָת־ ייירש אַת־הַאֱמֹרֵי אַשֶׁר־שָם: וַיִּפְנֹוֹ יִיירש אַת־הַאֱמֹרֵי אַשֶּר־שָם: וַיִּפְנוֹ<sup>י</sup> יִירָשׁ אַ וַיַּעַלוּ הַרֶךְ הַבַּשַׁן וַיַּצֵא עוֹג מֶלֶךְ־הַבַּשַּׁן לְקָרַאתַם הָוּא +- וְכַל־עַמֵּוֹ לַמִּלְחַמָה אֶדְרֵעִי: וַיֹּאמֵר יהוָה אֱל־מֹשֵה אַל־ תירא אֹתוֹ כֵּי בַיַדְךְּ נַתַתִּי אֹתֵוֹ וָאֵת־כָּל־עַמְוֹ וְאֶת־אַרְצְוֹ וַעֲשֵׂיתַ לוֹ בַּאֲשֵׁר עֲשִׁיתַ לְסִיחוֹ מֵלֶךְ הַאֲמֹרִי אֲשֵׁר יוֹשֵׁב לה בְּחֶשְׁבִּוֹן: וַיַּכֹּוּ אֹתָוֹ וָאָת־בַּנַיוֹ וָאַת־כַּל־עַמוֹ עַד־בִּלְתִי 🚓 א השָאֵיר־לָוֹ שַׂרֵיד וַיֵּירִשִוּ אֵת־אַרְצָוֹ: וַיִּסְעַוּ בְּנֵי יִשְׁרַאֵל 🔻 בב וַיַחַנוֹ בַּערבות מוֹאָב מעבר ליַרדוּן יַרְחוֹ:

פ"ז פסוקים. למידב"א סימן. ימוא"ל סימן. עז"י סימן.

בשבית וגו': (ל) ונירם אבד. מלכות שלהס: אבד חשבון עד דיבן, מלכות ועול שהיה למוחל בתשבון חלד משס, וכן עד דיבן, תרגום של סר עד, כלומר סר ניר מדיבון, ניר לשון מלכות ועול וממשלת חים, כמו למען היות ניר לדוד עבדי (מלכים ח יחֹלוֹ) [ויש לפרשו כמו נירו לכם ניר (הושע יויב)]: ונשים. ש"ן דגושה, לשון שממה. כך יחמרו המושלים: ונשים חומס עד נפח. השימונום עד נפח: לשון וישלח משה לרגל את יעזר וגוי. המרגלים לכדוה. חמרו לה נעשה כרחשונים, בעוחים חום במשח של משה להלחם (תנחומת שם): לד) אל כרחשות אותו. שהיה משה יחל להלחם שמח תעמוד לו זכותו של חברהם, שלחמר וחביריו ויבל הפלים (ברחשת ידיגו) הוח עוג שפלם מן הרפחים שהל הרפחים (דברים בעשתרות קרנים, שלחמר כי רק עוג מלך הבשן נשחר מברכות בהרוחה (נד:) עקר טורת כר מלחל בר תלחל בר תלחל בר תלחל פרסי וכו':

**26.** This verse establishes Israel's right to occupy Sihon's territory, even though it had originally belonged to Moab. Once Sihon conquered it, Moab lost its claim (*Rashi*).

27. המישְלים - The poets , i.e., those who use similes to give force to their words.

These poets were Balaam and his father Beor, who were instrumental in Sihon's victory over Moab. Moab had been successfully resisting Sihon's invasion, until he hired Balaam and Beor to curse it (Rashi). They celebrated Sihon's victory with a poem declaring that Heshbon, which had been

the Moabite stronghold, had become Sihon's capital, and that he would advance from there like a fire, to devour more Moabite cities (Rashi).

29. אוּי־לְּךְ מוֹאָב — Woe to you, O Moab. This was the curse that led to Moab's defeat. They referred to Moab as the people of Chemosh, their deity (Rashi).

nn — He made. "He" is the invader Sihon, who made the sons and daughter of Moab helpless fugitives and captives (Rashi); or, it is the idol Chemosh, which abandoned its children in their time of distress (Ramban).

22

<sup>25</sup> Israel took all these cities, and Israel settled in all the Amorite cities, in Heshbon and all its suburbs. <sup>26</sup> For Heshbon — it was the city of Sihon, king of the Amorite; and he had warred against the first king of Moab and took all his land from his control, until Amon. <sup>27</sup> Regarding this the poets would say:

"Come to Heshbon — let it be built and established as the city of Sihon,

- <sup>28</sup> For a fire has come forth from Heshbon a flame from the city of Sihon. It consumed Ar of Moab, the masters of Amon's heights.
- <sup>29</sup> Woe to you, O Moab, you are lost, O people of Chemosh! He made your sons fugitives and your daughters captives of the king of the Amorite, Sihon.
- <sup>30</sup> Their sovereignty over Heshbon was lost, it was removed from Dibon, and we laid waste to Nophah, which reaches up to Medeba."
- <sup>31</sup> Israel settled in the land of the Amorites. <sup>32</sup> Moses sent to spy out Jazer and they conquered its suburbs; and he drove away the Amorites that were there. <sup>33</sup> They turned and ascended by way of Bashan; Og, king of Bashan, went out against them, he and his entire people, to do battle at Edrei. <sup>34</sup> HASHEM said to Moses, "Do not fear him, for into your hand have I given him, his entire people, and his land; you shall do to him as you did to Sihon, king of the Amorites, who dwells in Heshbon." <sup>35</sup> They smote him, his sons, and all his people, until there was no survivor left of him, and they took possession of his land.
- 1 The Children of Israel journeyed and encamped in the plains of Moab, on the bank of the Jordan, opposite Jericho.

#### THE HAFTARAH FOR CHUKAS APPEARS ON PAGE 1187.

When Chukas and Balak read together, the Haftarah for Balak is read.

When Rosh Chodesh Tammuz coincides with Chukas, the regular Maftir and Haftarah are replaced with the readings for Shabbas Rosh Chodesh: Maftir, page 890 (28:9-15); Haftarah, page 1208.

30, אַר־יִּדְיבּן — Dibon was removed. The translation follows Rashi and Onkelos, Ibn Ezra and Ramban render up to Dibon, meaning that the poets give the extent of the conquest.

32. יְעִיני — Jazer. Presumably this was an independent Amorite city that was not part of Sihon's kingdom.

Moses' spies conquered it themselves without waiting for the Jewish army. They said, "We will not be like the first [spies, who were afraid of the natives]; we will fight because we are confident in the power of Moses' prayer" (Rashi).

Even though the first spy mission had been a total disaster, Moses did not hesitate to send spies again. This time, there was none of the national frenzy and fear that doomed the first mission. Now, Moses sent them quietly and they were responsible only to him.

**33-35.** Og does battle. Og was the last survivor of the huge giants of the generation of the Flood (see *Deuteronomy* 3:11), a man whose very appearance inspired terror. It is inconceivable that Moses, who would later admonish Israel never to be afraid, and whom God had promised that he would defeat all his enemies, would fear Og's physical prowess. Nevertheless, God had to tell Moses not to fear (v. 34), because Og had a quality that transcended size and strength. The Sages teach that he was the fugitive who had warned Abraham that Lot had been kidnaped (*Genesis* 14:13), and Moses rightly feared that the merit of his service

to Abraham might protect him against Israel (Rashi; Ramban). Therefore, God did not tell him not to fear Og's army, because Moses knew that human power could not harm him; God said only that he need not fear Og (Kli Yakar).

שְּבֶּשְׁן — Bashan, i.e., the northern part of Trans-Jordan, including part of Syria, stretching from the River Jabbok in the south to Mount Hermon on the north. King Og led his army out to war without waiting for Moses to send a delegation seeking peaceful passage.

#### 22

1. בְּעֶרְבוֹת מוֹאֶב — In the plains of Moab, the plain separating the eastern bank of the Jordan from the high plateau further east. Even though it had been part of Sihon's kingdom, it was still called Moab, to which it had formerly belonged.

שהי, מוסיקים. למידב״א סימן. ימוא״ל סימן. עז״י סימן. עז״י סימן. מיז מסוקים. למידב״א מומן. This Masoretic note means: There are 87 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics למידב״א, מוא״ל, and יעדי מוא״ל.

The first mnemonic, למירב", pain, refers to the pain that Israel felt at the deaths of Aaron and Miriam. The second, אוייה, God's right hand, alludes to the mercy God showed at the rock by giving water to the nation. The third, אוייה, strength, refers to God's strong will in refusing to forgive Moses and Aaron for the transgression at the rock (R' David Feinstein).

# אונקלום

בוחזא בלק בר צפור ית כל די עבד ישראל לאמוראי: גודחיל מואבאה מן קדם עמא לחדא ארי סגי הוא ועקת למואַבאַי מו קדם בני ישראל: רואַמר מואב לסבי מדיו כעו ישצוו קהלא ית כל סחרננא כמא דמלחיה תורא ית ירוקא דחקלא ובלק בר צפור מלכא למואב בעדנא ההוא: הושלח אזגדין לות בלעם בר בעור לפתור ארם דעל פרת ארע בני עמה למקרי לה למימר הא עמא נפק ממצרים הא חפא ית עין שמשא דארעא והוא שרי מלקבלי: ווכען איתא כען לוט לי ית עמא הדין ארי תקיף הוא מני מאים אבל לאַגַּחַא בָּה קרב וַאַתַרכנה מוֹ אַרעַא אַרֵי יַדעית (נ״א יִדְענַא) יַת די תברה מברה ודי תלוט ליט: וּוָאַוַלוּ סַבִּי מואַב וַסַבֵּי מִדְיַן וַקּסְמַיַּא בידיהון ואתו לות בלעם ומלילו עמה פַּתְגַמֵּי בַּלָק: הַנָאַמַר לְהוֹן בִּיתוּ הַכָּא בליליא ואתב יתכון פתגמא כמא דימלל יי עמי ואוריכו רברבי מואב

# פרשת בלק

בַּיַּרָא בָּלֶק בֶּן־צִפְּוֹר אֶת בֶּל־אֲשֶׁר־עָשָׂה יִשְׂרָאֻל לֵאֵמֹרִי:
 נַיִּנָר מוֹאָב מִפְּנֵי הָעֶם מְאָד בִּי רַב־הָוֹא וַיָּקץ מוֹאָב מִפְּנֵי הַבְּלָק בְּנֵי יִשְׁרָאֵל: וַיֹּאמֶר מוֹאָב אֶל־זִּקְנֵי מִדְיָן עַתְּה יְּלָקה הַבְּנֵי מִדְיָן עַתְּה יְּלָקה הַבְּנִי מִדְיָן עַתְּה יְּלָבְה בְּנֵי מִדְיָן עַתְּה יְּלָבְה בְּנֵע הַהָּוֹא: וַיִּשְׁרָה הַבְּלָק בְּן־צִפְּוֹר מֵלֶּך לְמוֹאָב בְּעֵת הַהָּוֹא יַנֶּשְׁר עַל־הַנְּהָר מְּאֶר בְּלִים הְּוֹא מִמְצְרִים מִלְּאָכִים אֶל־בְּלְעֵם בָּן־בְּעוֹר יְּבְּלוֹר הְּצָּעוֹ הַהָּא מִמְצְרִים מִלְּאָר יְבְּבְּרְה לְּעָם בְּיָבְת וְהָאָר יְנִאָּר יְבְּבְּוֹר מִלְּלָם וַיְבְּעָה לְּכָה יְבְּבְרְה בְּלָעם וַיְּבְבְּר יִאָּר יִאָּר יִנְאָר וְהָאָר אַלָּר בְּבְּרְה אָלֶים וַיְּבְבְּר יִאָּר יִיְאָר. וַיֵּלְבְר וְבְּלְעָם וַיְדַבְּרִוּ אַלָּים וְיָבְבְּר יִיְאָר. וְיִבְּלְה וְהָאָר אִלֵּים הְיִּבְּר יִבְּלְים וְיְבְבְּרוֹ אַלֶיה וְהָבְּר יִבְּבְר יִבְּלְים וְיָבְבְּרוֹ אַלָיה וְהָבְּר יִבְּבְרוֹ אַלָּים וַיָּבְבְּר יִבְבְּרוֹ אַלָּים וְיִבְבְּרוֹ אַלָּים וְיִבְבְּרוֹ אַלָּים וְיִבְבְּרוֹ אַלָּים וְיִבְבְּרוֹ אַלְיִם וְיִבְבְּרוֹ אָבְיִים וְיִבְבְּרוֹ אַלְיִם וְיִבְבְּרוֹ אַלָּים וְיִבְבְּרוֹ אַלְיִם וְיִבְבְּרוֹ אַלְיִים וְיִבְבְּרוֹ אַלְיִם וְיִבְבְּרוֹ אַנְיִבְּי מוֹאָב וְיְבְּבְרוֹ אַלְיִם וְיִבְבְּרוֹ אַלְיִם וְיִבְבְּרוֹ אַלְיִם וְיִבְבְּרוֹ אַלְיִם וְיִבְבְּרוֹ אַלְיִבּי מוֹאָב מִבְּיְיוֹ בְּבָּרוֹ וְנִישְׁבְה וְיִבְּעִבְיוֹ בְּבְּרוֹ וְנְבְּבְּר יִבְּיְים וְיִבְּבְר יוּוֹי, בְּיִים בְּיִבְיוֹ בְּבְיוֹב וְיִבְּעְבוֹי בְּבְיוֹב יִבְיְעִים וְיִבְּעְבוֹי מִוֹלְים בְּבְיוֹב בְּיְבְים וְיִבְּעִם וְיִבְּיְבְיְבְיוֹ בְּבְיוֹים בְּבְיוֹב יִיִיּאְם בְּיִבְיְים וְיִבְּעְבְּיוֹב יִינְישְׁבְיוֹי מְיִבְיְם בְּבְיוֹי בְּיִיוֹים בְּיִבְיים וְיִבְּבְיוֹי בְּיִבְיוֹ בְיִיוֹים בְּיִים וְיִבְיְיִם בְּבְיוֹי בְּיִים בְּבְּיוֹם בְּבְיוֹים בְּיִבְיוֹי בְּיִבְיוֹי בְּיוֹי בְּבְּבְיוֹי בְּבְיוֹב וְיִיּאשְׁר בְיִבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוּבְיוֹי בְּיוֹים בְּיוֹב בְיוֹים בְּבְיוֹב וְיִיבְיּעִים בְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְיוֹם בְּבְיוֹים בְּבְּבְ

גדורים בעריות וזה נתו להם עלה להפהיר עלמו לזנות (שם א): לפרא לו. ההריאה היחה שלו ולהנחתו שהיה פוסה לו ממון הרבה: עם יצא ממצרים. וח"ת מה מזיקר (שם ד): הנה כסה את עין הארץ. סיחון ועוג שהיו שומרים חותנו עמדו עליהם והרגוס (שם): והוא יושב ממלי. חסר כחיב, קרובים הם להכריתני, כמו כי אמילם (תהלים היח:י: תנחומא שם): (ו) גבה בו. אני ועמי נכה בהם. דבר אחר לשון משנה הוא, מנכה לו מן הדמים (ב"מ קה:) לחסר מהם מעם (תנחומא שם): בי ידעתי וגוי. על ידי מלחמת סיחון שעזרתו להכות את מואב (שם): (ז) וקסמים בידם. כל מיני קסמים, שלא יאמר אין כלי תשמישי עמי. דבר אחר, קסם זה נטלו בידם זהני מדין, אמרו, אם יבא עמנו בפעם הזאת יש בו ממש, ואם ידתנו אין בו תועלת. לפיכד כשאמר להם לינו פה הלילה אמרו אין בו תקוה, הניתוהו והלכו להם, שנאמר וישבו שרי מואב עם בלעם (פסוק ח) אבל זקני מדין הלכו להם (תנחומא שם ה): (ח) לינו פה הלילה. אין רוח הקודש שורה עליו אלא בלילה, וכן לכל נביאי אומות העולם (שם ח) וכן לבן בחלום הלילה, שנאמר ויבא אלהים אל לבן הארמי בחלום הלילה (בראשית לא:כד) כאדם ההולך אלל פלגשו בהחבא (ויק"ר א:יג): באשר ידבר ה' אלי. אם ימליכני ללכת עם בני אדם כמוחכם אלך [עמכם], שמא איו כבודו (ס"א כבודי) לחתי להלוך אלא עם שרים גדולים מכם: וישבו. לשון עכבה: וב) וירא בלק בו צפור את כל אשר עשה ישראל לאמרי. חמר, חלו שני מלכים שהיינו בטוחים עליהם לא עמדו בפניהם, אנו על אחת כמה וכמה, לפיכד ויגר מואב (תנחומא ב): (ג) ויגר. לשון מורא (שם) כמו גורו לכם (איוב יטיכט): ויקץ מואב. קלו בחייהם [כמו קלחי בחיי (בראשית כז:מו) והוא מקרא קלר]: (ד) אל זכני מדין, והלח מעולם היו שונחים זה חת זה. שנחמר המכה חת מדין בשדה מואב (שם לונלה) שבא מדין על מואב למלחמה. אלא מיראתו של ישראל משו שלום ביניהם. ומה ראה מואב ליטול עלה ממדין, כיון שראו את ישראל נולחים שלא כמנהג העולם, אמרו מנהיגם של אלו במדין נחגדל, נשאל מהם מה מדחו. אמרו להם אין כחו אלא בפיו. אמרו, אף אנו נבא עליהם באדם שכתו בפיו (תנחומא ג): בלחר השור. כל מה שהשור מלחד אין בו סימן ברכה (שם): בעת ההוא. לא היה ראוי למלכות ומנסיכי מדין היה, וכיון שמת סיחון מנוהו עליהם ללורך שעה (שם ד): (ה) פתורה. כשולחני הזה שהכל מרילין לו מטוח כך כל המלכים מרילין לו אגרותיהם. ולפי פשוטו של מקרא כך שם המקום (שם): ארץ בני עמו. של בלק. משם היה, וזה היה מתנבא ואומר לו עתיד אחה למלוך (שם). ואם חאמר מפני מה השרה הקב"ה שכינחו על גוי רשע, כדי שלא יהא פחחון פה לאומות לומר אילו היו לנו נביאים חזרנו למוטב. העמיד להם נביאים, והם פרלו גדר העולם, שבחחלה היו

#### PARASHAS BALAK

י"בר

22.

Balaam, prophet of the nations. God, in His wisdom, ordained that the gentile nations should have a prophet who would be comparable to Moses — though much inferior to him — so that they would not be able to contend that if only they had had someone who could communicate to them the will of God, they would have been as righteous as Israel (see Ramban cited in notes to Deuteronomy 34:10). Balaam was that prophet. This Sidrah revolves around his ability to curse and his attempts, commissioned by King Balak of Moab, to curse the advancing nation of Israel. The Sages teach that

there is an instant every day when God is "angry" (Avodah Zarah 4a; Berachos 7a), meaning that He judges sinners at that time. Clearly, someone who is guilty of transgressions is most vulnerable at that instant, and it was Balaam's "talent" to know when that moment was at hand. A curse at that time could subject its victim to such Divine judgment. Balak hired Balaam to curse Israel, but God thwarted His plan by not sitting in judgment on that day (ibid.). This Sidrah tells of Balaam's repeated futile attempts, and God's insistence that he bless Israel. So significant were these blessings that the Sages even considered making them part of the daily Shema

## **PARASHAS BALAK**

Balaam, Prophet of the Nations <sup>2</sup> Balak son of Zippor saw all that Israel had done to the Amorite. <sup>3</sup> Moab became very frightened of the people, because it was numerous, and Moab was disgusted in the face of the Children of Israel. <sup>4</sup> Moab said to the elders of Midian, "Now the congregation will lick up our entire surroundings, as an ox licks up the greenery of the field." Balak son of Zippor was king of Moab at that time.

<sup>5</sup> He sent messengers to Balaam son of Beor to Pethor, which is by the River of the land of the members of his people, to summon him, saying, "Behold! a people has come out of Egypt, behold! it has covered the surface of the earth and it sits opposite me. <sup>6</sup> So now — please come and curse this people for me, for it is too powerful for me; perhaps I will be able to strike it and drive it away from the land. For I know that whomever you bless is blessed and whomever you curse is accursed."

<sup>7</sup> The elders of Moab and the elders of Midian went with charms in their hand; they came to Balaam and spoke to him the words of Balak. <sup>8</sup> He said to them, "Spend the night here and I shall give you a response, as HASHEM shall speak to me." So the officers of Moab stayed

prayers. God wanted these sublime blessings to come to Israel through the agency of the wicked and immoral Balaam, so that all the world would know that everyone is helpless to harm Israel against God's will (Shelah).

2. בְּלֶּק — Balak. Although he was the king of Moab (v. 4), his title is not mentioned here, possibly because he was renowned as a mighty warrior long before he became king. Thus the Torah wishes to imply that even Balak — not a mere king who relied on others to fight his battles — was cowed by the approaching Israelite host. It may also be that Balak was not a king at first; his people elevated him as a result of their fear of Israel (Ramban). According to Rashi (v. 4), Balak was not even a Moabite. He was a foreign noble whom the Moabites appointed to lead them against Israel.

בּל־אָשְר־עָּשָה יְשֶרְהּ לְּאָמֵרי — All that Israel had done to the Amonite. The Moabites had relied on the mighty Amorite kings Sihon and Og for protection. If they were powerless to stop the Jews, surely Moab was in mortal danger (Rashi). The Moabites entertained this fear even though God had forbidden Israel to attack Moab (Deuteronomy 2:9,19), because, Balak reasoned, part of the Amorite domain had once belonged to Moab — if the Jews did not hesitate to seize that part of Moab's patrimony, they could be expected to ignore God's command and take the rest, as well (Tanchuma).

Ramban suggests that even if Israel would not invade Moab, they would conquer all the surrounding lands and force the Moabites to become a vassal state and pay tribute.

- 3. בי רביהוא Because it was numerous. Israel had multiplied miraculously under Egyptian servitude, while Moab was a relatively young nation, whose population growth had been natural. Thus, it was heavily outnumbered by the advancing Jews (Ramban).
- 4. Moab and Midian had been traditional enemies, but now they came together in response to the perceived threat from Israel, which, they feared, would uproot and utterly destroy everything in its path, as an ox pulls out the roots of grass so that nothing is left of it. Seeking some formula to save itself,

Moab hoped that the Midianites, among whom Moses had lived when he fled Egypt as a boy, could shed light on the reason for his success and how he could be defeated. The Midianites said that his strength lay in his mouth, so the Moabites sent for the evil prophet Balaam, whose power lay in his ability to curse (Rashi).

5. על־הַּהָּר — By the River. According to Onkelos and Targum Yonasan, this was the Euphrates, which, as the primary body of water in the region, was referred to simply as "the River," much as the Nile was called "the River" by Egyptians.

— The land of the members of his people, i.e., Balak's native land was Aram, where Balaam lived. Balaam had prophesied that Balak would become king, so that the new ruler of Moab knew of Balaam's prowess firsthand

(Rashi).

According to Ibn Ezra and Ramban, however, the verse refers to Balaam's homeland, not Balak's. Indeed, according to the Midrash and Zohar, Balaam was a descendant of Laban, who was from Aram and who taught him the occult arts that he was now called upon to practice against Israel.

- 6-7. Balak hoped that Balaam's curse would enable him and his cohorts to defeat Israel in battle. By speaking of Balaam's power to bless, Balak was merely flattering him, because Balak knew that his power was limited to knowledge of the most advantageous time to invoke God's wrath by cursing (see introduction above). Otherwise, Balak would have requested a blessing for his own success (Sfomo). He sent his agents to summon Balaam not for prophecy, although Balaam was a prophet, but to effect a curse. To make sure that Balaam could not plead that he lacked the necessary tools, Balak sent מושף, chams, the tools and implements that Balaam would need to cast spells (Rashi).
- 8. שְׁרֵימוֹאָב The officers of Moab. From this point, the elders of Midian, who had been part of the delegation (v.7), are no longer mentioned. They had decided beforehand that if Balaam stalled, it would indicate that he was a fraud, so when he asked for an overnight delay, they left (Rashi).

עם בּלִעַם: עּוַאַתַא מֵימַר מִן קַדָם יִיַ לות בלעם וַאַמַר מן גובריַא הַאַלֵּין דעמר: יוַאַמַר בַּלעם קדם יי בלק בר צפור מַלְכָּא רָמוֹאַב שָׁלַח לְוַתִי:יא הַא עמא די נפק ממצרים וחפא ית עיו שמשא דאַרעַא כָעַן אִיתַא לוט לי יתה מאים אַכּל לאַנַחַא בַה קרב נאַתרכנה: יב וַאַמַר יִיַ לבלעם לא תזל עמהוו לא תלוט יַת עַמָּא אַרֵי בַרִיךְ הוא: יוּוְקָם בלעם בצפרא ואמר לרברבי בלק אַוילוּ לאַרעכון אַרי לית רעוא קדם יי למשבקי למזל עמכון: ירוקמו רברבי מואָב וַאָתוּ לְנַת בַּלַק וַאָמַרוּ סַרֵב בַּלְעם למול עמנא: טוואוסיף עוד בּלַק שלח בַבַרבִין סַגִּיאִין וַיַקִירין מאלין: טוואתו לַנַת בַּלעַם נַאָמַרוּ לֶה בַּדְנַן אַמַר בַּלַק בַּר צפור לא כען תחמנע מלמתי לותי: יי אַרִי יַקַרָא אַיַקּרנַך לַחֵדָא וכל די תימר לי אַעבּר ואיתא כען לוט לי ית עמא הריז: יחואתיב בלעם ואמר לעבדי בלק אם יתו לי בלק מלי ביתה כסף ודהב לית לי רשו למעבר על גזירת מימרא בִייַ אֵלֶהִי לִמֶעְבָּר זְעַרְתַּא אוֹ רַבְּתַא: יטוֹכְעַן אוֹריכוּ כעון הכא אף אתון בליליא ואדע מא יוסף יי למללא עמי: בוַאַתַא מִימַר מִן קַדָם ייַ לְבַלְעַם בַּלֵילִיַא וַאַמַר לֵה אָם לִמְקָרֵי לַךְ אַתוֹ גַבְרַיָּא קוֹם אזל עמהון וברם ית פתגמא די אמלל עַמָּך יָתֵה תַּעָבֵּר: באוָקָם בִּלְעָם בִּצַפְרַא וורו יַת אַתַּנָה וַאַוַל עם רַבַּרָבֵי מוֹאַב:

עם־בַּלְעַם: וַיַּבָא אֱלֹהֵים אֱל־בִּלְעַם וַיֹּאמֶר מֵי הַאַנשׁים עם־בַּלְעַם: וַיַּבָא אֱלֹהֵים אֶל־בִּלְעַם ּ הַאֱלֶה עָמֶך: וַיִּאמֵר בִּלָעָם אֵל־הַאֱלֹהִים בַּלַק בֵּן־צִפֵּר א מלר מואב שלח אַלֵי: הנֵה הַעָם הַיֹּצֵא מִמְצְרַיִם וַיָּכַס אָת־עֵין הַאָרֵץ עַתָּה לְכֵה קַבַה־לִּי אתו אולֵי אובַל יב להלחם בו וגרשתיו: ויאמר אלהים אל-בּלעם לא תלר עמהם לא תאר את־הַעָּם כֵּי בַרוּךְ הָוּא: וַיַּקַם « בּלעם בּבּקר וֹיֹאמֶר אֵל־שַׁרֵי בַלֵּק לְבִוּ אֵל־אַרְצָבֵם בִּי [חמישי] יר מאן יהוה לתתי להלך עמבם: וַיַּלוּמוֹ שַׁרֵי מוֹאָב וַיַּבְאוֹי אַל־בַּלֵק וַיִּאמְרוּ מֵאֵן בִּלְעָם הַלְּךְ עָמֵנוּ: וַיְּסֵף עוֹד בַּלֵק יי שְׁלְחַ שָּׂרִים רַבִּים וְנִכְבָּדֵים מֵאֵלֶה: וַיַּבְאוּ אֶל־בִּלְעֵם יי שְׁלְחַ שָּׁרִים רַבִּים וְנִכְבָּדִים וַיאמרוּ לוֹ כָּה אַמַר בַּלַק בָּן־צָפֿור אַל־נַא תִמְנַע מָהֶלֹךְ יי אַלֵי: כַּי־כַבַּד אַכַבַּדְרָ מָאֹד וָכֵל אַשֶּׁר־תּאמֵר אָלֵי יי אַעשה וּלְכַה־נַא' קַבַה־לִּי אָת הַעָם הַוָּה: וַיַּעַן בְּלְעַם ייי וַיֹּאמֵר אֵל־עַבְדֵי בַלַּק אִם־יִתְּן־לִי בַלֵק מִלְא בִיתִוּ בֵּסֶף ווהב לא אובל לעבר את־פּי יהוה אלהי לעשות קטנה \*קמץ בז״ק באות ה' ש אוֹ גְרוֹלֵה: וְעַתָּה שָבוֹ נֵא בָוָה גַם־אַתִּם הַלֵּילָה וְאֵדְעָה ב מַה־יֹסֵף יהוה דַבֶּר עִמֵי: וַיַבֹא אֱלֹהֵים וֹ אֱלֹ־בִּלְעַםٞ לַּיִלַהُ בַּ וַיָּאמֶר לוֹ אָם־לָקָרָא לָךְ בַּאוּ הָאָנַשְּׁים קוּם לֶךְ אָתַם שלישי כא וְאַרְ אֶת־הַדָּבֶר אֵשֶר־אֱדַבֵּר אֵלֵיךְ אתוֹ תַעֲשֵה: וַיַּקַם בּלְעַם בַּבֹּקֵר וַיַּחַבִשׁ אָת־אַתנוּ וַיַּלֶךְ עִם־שַׁרֵי מוֹאַב:

למדנו שנפשו רחבה ומחמד ממון אחרים. אמר, ראוי לו לימן לי כל כפף וזהב שלו שהרי לריך לשכור חיילות רבות, ספק נולח ספק אינו נולח, ואני ודאי נולח (שס): לא אובל לעבור. על כרחו גלה שהוא ברשות אחרים, ונתנבא כאן שאינו יכול לצעו הברכות שנחברכו האבות מפי השכינה (שס): (יט) גם אתם. פיו הכשילו לבעו הברכות שנחברכו האבות מפי כלאשונים (שס): (יט) גם אתם. פיו הכשילו גם אתם סופכם לילך בפחי נפש כראשונים (שס): מה יסף. לא ישנה דבריו מברכה לקלוה, הלואי שלא יוסיף לברך. כאן נתנבא שעמיד להוסיף להם ברכות מברכה לקלוה, הלואי שלקרא לך. לא הקריאה שלך וסבור אתה לימול עליה שכר, קום לך אתם. ואך, על כרחך, את הדבר אשר אדבר אליך אותו תעשה. ואף על פי כן וילך בלעם, אמר שמל אפתנו ויחלה: (בא) ויחבש את אתצו. מכאן שהשלה מקלקלה את השורה, שהב פהא בעלמו (סנהדרין קה). אמר הקב"ה רשע כבר קלמך אכרהם להיהם שלאמר וישכם אברהם בכקר ויחבוש את ממורו (תנתומא שם): עם שרי מואב. לבו כלבם שוה (שס):

<sup>(</sup>ט) מי האנשים האלה עמך. להטטומו כא. אמר, פעמים שאין הכל גלוי לפניו, אין דטמו שוה עליו, אף אני אראה עם שאוכל לקלל ולא יכין (מנחומא שם): לפניו, אין דטמו שוה עליו, אף אני אראה עם שאוכל לקלל ולא יכין (מנחומא שם): (יא) כלק בן צפור וגוי. אע"פ שאיני חשוב כשיניך חשוב אני בעיני המלכים (שם): (יא) קבה לי. זו קשה מארה לי, שהוא נוקב ומפרש שלא להסיעם מעלי, הטנו כה, ובלק לא אמר אלא לאנהכשנו מן הארץ, איני מקש אלא להסיעם מעלי, וכלנס היה שונאם יותר מכלק (שם): (יב) לא תלך עמהם. אמר לו אם כן אקללם כמקומי, אמר לו לא תאוד את העם. אמר לו אם כן אכרכס, אמר לו את לרכורה שונים לנרעה (ש"א לדכורה) לא מדוכשיך ולא מטוקליך (שם ו): (יג) להלך עמהם. אלא עם שרים גדולים מכם. למדנו שרוח גבוהה, ולא רלה לגלות שהוא בנשומו של מקום אלא כלשון גפות, לפיכך ויוסף עוד בלק (פסוק טו; מנחומא שם): (יז) בי בבד אבבדך מאד. יותר ממה שהיית נוטל לשעבר אני נותן לך (שם): (יח) מלא ביתו בסף וזהב.

<sup>11-12.</sup> יאָרה — Cwse ... for me. In his request, Balak used the term אָרָה, which is a milder form of curse than השָרָה. He wanted only to save his people from conquest or harassment, and asked that he be enabled to drive Israel away, not that they be destroyed. Balaam's hatred of Israel was far greater. He employed a much stronger expression of curse and spoke of driving it away totally, implying total destruction. [Later, however, Balak himself used the stronger term

<sup>(</sup>v. 17). Perhaps as his fear of Israel grew, his hatred increased with it.] In forbidding Balaam to go, God used the milder term for curse [לא תָאר] (v. 12), to make it clear that he was not to pronounce a curse of any kind. Ever the sycophant, Balaam said that he would go to bless Israel, to which God replied, "It is blessed!" — it needs neither your curse nor your blessing (Rashi).

<sup>13.</sup> עמכם — With you. According to Rashi, based on

with Ralaam

- <sup>9</sup> God came to Balaam and said, "Who are these men with you?"
- <sup>10</sup> Balaam said to God, "Balak son of Zippor, king of Moab, sent to me: <sup>11</sup> 'Behold! the people coming out of Egypt has covered the surface of the earth. Now go and curse it for me; perhaps I will be able to make war against it and drive it away.' "
- <sup>12</sup> God said to Balaam, "You shall not go with them! You shall not curse the people, for it is blessed!"
- <sup>13</sup> Balaam arose in the morning and said to the officers of Balak, "Go to your land, for HASHEM refuses to let me go with you."
  - 14 The officers of Moab arose and came to Balak and said. "Balaam refused to go with us."
  - <sup>15</sup> Balak kept on sending officers more, and higher ranking than these.
- <sup>16</sup> They came to Balaam and said to him, "So said Balak son of Zippor, 'Do not refrain from going to me, <sup>17</sup> for I shall honor you greatly, and everything that you say to me I shall do; so go now and curse this people for me.'"
- <sup>18</sup> Balaam answered and said to the servants of Balak, "If Balak will give me his houseful of silver and gold, I cannot transgress the word of HASHEM, my God, to do anything small or great. <sup>19</sup> And now, you, too, stay here for the night, and I will know what more HASHEM will speak with me."

God's Ambiguous Permission

- <sup>20</sup> HASHEM came to Balaam at night and said to him, "If the men came to summon you, arise and go with them, but only the thing that I shall speak to you that shall you do."
  - <sup>21</sup> Balaam arose in the moming and saddled his she-donkey and went with the officers of Moab.

Tanchuma, Balaam chose his words carefully. He was too arrogant to admit that God had categorically forbidden him to go. By saying "with you," he implied that it was only with this delegation that he could not go — but if Balak were to send a delegation of higher rank, the answer might be different. As the following verses show, Balak understood the message. Apparently, Balaam hoped that God might relent, or that Balak might abandon the plan and spare Balaam the embarrassment of another rejection.

- 18. Continuing the Midrashic interpretations that focus on Balaam's base character, Rashi notes that by speaking of a houseful of gold and silver he revealed his greed [as if to say if he were able to transgress the word of God he would but only for a huge sum of money (Gur Aryeh)]. He implied here that it would be far more economical for Balak to pay him for an effective curse than to invest even larger sums in a standing army that was not guaranteed to win in battle.
- **20. God's ambiguous permission.** God's acquiescence to the mission is difficult to understand. Following are some of the interpretations:
- Rashl: In His reply, God used the word \( \frac{1}{2} \), to you, which also has the connotation of "for your benefit," meaning that if Balaam felt that it was to his financial advantage to go and his greed was already shown by his earlier dialogues with the emissaries he was free to do so. However, God, told him clearly that the permission extended only to his right to go, but he had no freedom to say what he pleased; he could say only what God instructed him.
- *Ibn Ezra:* Sometimes God is influenced by the entreaties of people to do things of which He does not approve.

An example of this is the permission God gave the nation to send spies to the Land even though He had promised them that it was good and they had nothing to fear. Since Balaam was so anxious to go, God left it up to him, but warned him that he could not say what he wished against them. Ramban adds that this is summed up pithily in the maxim "they lead a person on the path he wishes to travel" (Bamidbar Rabbah 20:12). God was angry because Balaam went even though he knew it was wrong (y. 22).

- Ramban: From the start God told Balaam that he was not to curse Israel, and he informed Balak's emissaries of this, but Balak (undoubtedly aware of Balaam's greedy and arrogant naturel simply assumed that with higher-ranking emissaries and suggestions of ample reward, Balaam would readily come. When the second delegation came, Balaam said he had to consult God - which was proper - but he did not tell the emissaries what God had said. God told him he could go, but only if the emissaries were ready to have him on his terms, i.e., that he would pronounce only the words that God would tell him - not a curse. God wanted Balaam to go and bless Israel, so that the nations would know that even their own prophet had to add his blessing to God's Chosen People. But Balaam did not tell this to the delegation; he let them think he had been given permission to curse. Thereby he desecrated God's Name, for he led them to believe that God had gone back on His word, and later, when God commanded him to bless, Balak and his people would be sure that God, not Balaam, had deceived them.
- Midrash HaGadol, citing Mishnas R' Eliezer (ch. 10): Before God destroys the foes of Israel, He elevates them.

בב ותקיף רגוא דיי ארי אול הוא וְאָתַעַתַּד מַלְאַכַא דִייַ בַּארחא לשטו לה והוא רכב על אתנה ותריו עולמוהי עמה: בגוחות אתנא ית מלאכא דיי מעתר בארחא וחרבה שליפא בירה וּסְטַת אַתַּנָא מו אַרחא ואולת בּחקלא ומחא בלעם ית אתנא לאסטיותה לאַרחַא: כדוקם מַלאַבַא דיי בשביל בַּרמיָא אַתַרַא דְגַדֵּרָא מִכָּא וְגַדֶּרָא מִכָּא: בהוַחַוַת אַתַּנָא יַת מַלאכא דיי ואדחיקת לבתלא ודחיקת ית רגלא דכלעם לכתלא ואוסף לממחה: כו ואוסף מַלְאָכָא דַייַ לִמֵעבָּר וְקָם בַּאָתַר עַק די לית ארח למסטי לימינא ולשמאלא: מוַחַזַת אַתּנא יַת מלאכא דיי וּרבעת תחות בלעם ותקף רגזא דבלעם ומחא ית אתנא בחטרא: כחופתח יי ית פומא דאַתַּנַא נַאַמַרַת לבלעם מא עבדית לה אַרי מחַיתני דנן תלת זמנין: בטואמר בלעם לאתנא ארי חיכת בי אלו פון אית חַרבַּא בִּידִי אַרֵי כַעוֹ קטַלְתִּיך: לּוַאָמרת אַתַּנָא לָבלַעָם הַלא אַנא אתנך די רכבת עַלַי מִדְאִיתַךּ עַד יוֹמֵא הַדֵין הַמִּילַף אַלִּיפָנָא לִמֶעבָּד לַךְּ כְּדֵין וַאֲמֵר לַא:

בּ ויחר־אף אלהים כִּי־הוֹלֵךְ הוֹא וַיִּתְנַצֵּב מַלְאַךְ יהוָה בדרך לשטן לו והוא רכב על־אַתנו ושני נעריו עמו: בג ותרא האתון את־מלאר יהוה נצב בדרך וחרבו שלופה בידו ותט האתון מן־הדרך ותלך בַשַּׁרָה וַיַּךְ בַּלַעַם אַת־ בר האתון להטתה הַהַרַר: וַיַּעַמֹד מַלָאַך יהוֹה בִּמִשְׁעוֹל <sub>כה</sub> הכּרמים גדר מזה וגדר מזה: וַתַּרֵא הַאַתוֹן אַת־מַלְאַרְ יהוֹה ותּלחַץ אַל־הַלָּיר וַתַּלְחַץ אַת־רֵגֵל בָּלְעַם אַל־ בו הקיר וַיַּסַף לָהַכּּתַה: וַיּוֹסַף מַלָאַר־יהוָה עַבור וַיַּעַמֹר נו בַּמַקוֹם צַר אַשֵּר אֵין־דֶּרֶךְ לְנָטִוֹת יַמֵין וּשְׁמָאוֹל: וַתְּרָא בּ בַּמַקוֹם צַר אַשֵּר אָין־דֶּרֶךְ לְנָטִוֹת יַמֵין וּשְׁמָאוֹל: האתון את־מַלְאַרְ יהוֹה וַתִּרְבַּץ תַּחַת בָּלְעָם וַיַּחַר־אַף בח בּלעַם וַיַּךְ אַת־הַאַתוֹן בַּמַקַל: וַיִּפְתַּח יהוָה אַת־פַּי האתון ותאמר לבלעם מה־עשיתי לר כי הכיתני זה בט שלש רגלים: ויאמר בּלעם לאַתוֹן בּי התעללת בּי לו ַל יַש־חַׁרֶב' בַּיַדִּי כַּי עַתַּה הַרֶגַתִּיךְ: וַתֹּאמֶר הַאַתוֹן אַל־ בּלִעַם הַלוֹא אַנֹבִי אַתְנָךְ אַשֶר־רַבַבְתַּ עַלֵּי מַעוּדְרְ עַד־ הַיּוֹם הַנֵּה הַהַּסְבֵּן הָסְבָּנַתִּי לַעֲשֵׁוֹת לֹךְ כֹּה וַיֹּאמר לֹא:

ובהלוכו: גדר מזה וגדר מזה. סחס גדר של אבנים הוא [כמה שנא' וגדר אבניו נהכסה (משלי כגולא)]: (בה) וַתְּלָחֵץ. היא עלמה: וַתְּלְחַץ. את אחרים, את רגל בלעם: (בו) ויוסף מלאך ה׳ עבור. לעבור טוד לפניו להלן להיות לפניו להלן האות במקום אחר, כמו והוא עבר לפניהם (בראשית לגוג). ומדרש אגדה יש לפניו במקום אחר, כמו והוא עבר לפניהם (בראשית לגוג). ומדרש אגדה יש בתחומא, מה ראה לעמוד בשלשה מקומות, סימני לומו הראהו (תכחומא שם): בשנה (שם): (בש) התעללת. כתרגומו, לשן גנאי ובזיון: לו יש חרב בידי. גנות גדולה היה לו דבר זה בעיני השבים, ה הולך להרוג אומה שלימה בפון, ולאחון זו לכיך לכלי זיין (שם): לו) ההסבן הסבנתי. כתרגומו, וכן הלאל יסכן גבר (איוב כב:2). ורבותינו דרשו מקרא זה בחלמוד, אמרו ליה מאי שעמא לא רכבת אחופיא, אמר להן ברשיבא שדאי ליה כו' כדאיתא במסכת עבודה זרה (ד:):

(בב) בי הולך הוא. ראה שהדבר רע בעיני המקום ונחאוה לילך: לשטן לו. מלאך של רחמים היה והיה רולה למנטו מלחטוא שלא יחטא ויאבד (שס): ושני בעריו עמו. מכאן לאדם חשוב היולא לדרך יוליך עמו שני אנשים לשמשו וחוזרים ומשמשים זה את זה (שס): (בג) ותרא האתון. והוא לא ראה, שנתן הקב"ה רשות לבהמה לראות יותר מן האדם, שמחוך שש בו דעת חשרף דעתו כשיראה מיקין (מדרש אגדה): וחרבו שלופה בידו. אמר, רשע זה הנית כלי אומנות, משל יינן של אומות העולם בחלבה, אל עליהם בפיו שהוא אומנות שלהם, אם שכלי זיינן של וואבא עלי באומנותו. וכן היה סופו, ואת בלעם בן בעור הרגו בחרב (להלן לא:ח; תנחומא שם): (בד) במשעול. כתרגומו בשביל, וכן אם ישפוק עפר שומרון לשעלים (מלכים א כ:י), עפר הנדבק (מ"א אם יספיק כל עפר שומרון להיות נדבקן בכפות הרגלים בהלכן בכפות הרגלים בהלכן לפיני מיבן, בכרלו מי מדד בשעלו מים (ישניה מיב). ברגליו

Balaam deserved to be punished for his powerful desire to curse an entire nation that had done him no harm, so God let him think that he was permitted to go, provided Balak gave him sufficient honor and money.

21. בּיְשָׁם בּלְּשֵׁה — Balaam arose. The Sages (Sanhedrin 105b) describe Balaam's enthusiasm contemptuously. Hatred causes people to violate norms of conduct. Surely it was not fitting for a man of Balaam's stature to saddle his own donkey, but he hated Israel so much that he did not let dignity stand in his way, and even got up early in the morning to do it. God said, "Wicked one, their forefather Abraham preceded you, for he got up even earlier and saddled his own donkey to do My will and take his beloved Isaac to the slaughter!" Furthermore, the verse says that he went with Balak's people, implying that he wholeheartedly subscribed to their desire that he curse Israel (Rashi).

22-27. God impedes Balaam's path. Balaam went with God's permission but, as discussed above, with the hope, if not the outright intention, of flouting His will. To show him and his Moabite escort that he was powerless to act on his own, God dispatched an angel to block his way. That he was unable to see the angel until the very end of its mission, while his she-donkey sensed or saw it (see below), was a refutation of his brazen boast that he knew God's will and was His spokesman, as it were.

22. מְלְאֵרֶ הְּ — An angel of HASHEM. The use of HASHEM, the Name that indicates God's compassion, implies that God was being merciful to Balaam by sending an angel to save him from a sin that would lead to his own destruction (Rashi).

23, וְהֵרְא הָאָתון — The she-donkey saw. Rashi and Ramban disagree regarding what the animal saw. According to

Balaam's

God 22 God's wrath flared because he was going, and an angel of HASHEM stood on the road to Impedes impede him. He was riding on his she-donkey and his two young men were with him. 23 The she-donkeu saw the angel of HASHEM standing on the road with his sword drawn in his hand so the she donken turned away from the road and went into the field; then Balaam struck the she-donken to turn it back onto the road. 24 The angel of HASHEM stood in the path of the vineuards, a fence on this side and a fence on that side, 25 The she-donkey saw the angel of HASHEM and pressed against the wall, and it pressed Balaam's leg against the wall — and he continued to strike it. <sup>26</sup> The angel of HASHEM went further and stood in a narrow place, where there was no room to turn right or left. 27 The she-donkey saw the angel of HASHEM and crouched beneath Balaam. Balaam's anger flared and he struck the she-donkey with the staff.

Ralaam's Donkeu Speaks

<sup>28</sup> HASHEM opened the mouth of the she-donkey and it said to Balaam, "What have I done to uou that you struck me these three times?"

29 Balaam said to the she-donkey. "Because you mocked me! If only there were a sword in mu hand I would now have killed uou!"

30 The she-donkeu said to Balaam. "Am I not your she-donkey that you have ridden all your life until this day? Have I been accustomed to do such a thing to you?" He said, "No,"

Rashi, animals are allowed to see spiritual beings that are blocked from the human eve, because human intelligence would cause people to live in constant fear if they could perceive everything around them.

Ramban asserts that angels are not physical beings and cannot be seen by people or animals, unless they assume human form — as when they visited Abraham — in which case they are visible to everyone. In Balaam's case, it was not that the she-donkey actually saw the angel. Rather, it sensed that it was in danger, for, figuratively, a being with a drawn sword stood before it.

וחרבו שלופה בירו — With his sword drawn in his hand. This confrontation symbolized the eternal rivalry between Jacob's "voice" of Torah and prayer, and Esau's "sword." The angel was about to show Balaam that if he attempted to usurp the power of the voice and use it to harm Israel, he would be subject to the sword that characterizes the gentile nations led by Esau (Rashi).

24-27. Rashi cites Tanchuma that the three times the angel blocked the she-donkey symbolized the three Patriarchs. Tanchuma elaborates that it was as if a different Patriarch did the blocking each time. The first time (vs. 22-23), the angel prevented him from moving ahead, but he could have gone to the right or left, symbolizing that Balaam could curse Abraham's progeny that had drifted to the right or left, i.e., the descendants of Ishmael or of Keturah (whom Abraham married after Sarah's death), but he could not harm the descendants of Isaac, Abraham's true son. The next time (vs. 24-25), the she-donkey had only a narrow space to avoid the sword, alluding to Isaac, who had only one unworthy son, Esau. Finally, the third time (v. 26-27), there was no room at all for the she-donkey to move, symbolizing the offspring of Jacob, all of whom were righteous and whom Balaam could not curse.

28-37. Balaam's she-donkey speaks. In a most unusual

miracle, Balaam's she-donkey now was granted the power of speech to admonish him for striking it. The purpose of the miracle was to show Balaam that even man's normal functions, such as the ability to speak, are under God's control. If a beast could speak intelligently, then surely Balaam could be forced to say what God wanted him to, and be silenced if he wished to oppose God's will. This proved to him that his sorcery could not prevail against God (Ram-

Kli Yakar comments that God wanted Balaam to know that just as the she-donkey had been enabled to speak only for the glory of Israel, so Balaam had been granted prophecy for only one reason; not because he deserved it, but only so that he could utter the blessings that God was about to put in his mouth.

Others comment that this was to show the elders of Moab, who witnessed Balaam's humiliation, that the "areat prophet" was but a pawn in God's hands (R' Munk).

28. יה שלש רגלים — These three times. This was an allusion to the future merit of Israel, which would protect it from the Balaams who wish it harm. Three times a year, for the three pilgrimage festivals of Pesach, Shavuos, and Succos שלשן רגלים, Jews would leave their fields and homes without protection and go to the Temple in Jerusalem. Did Balaam think that he could harm a people that had such faith in God? (Rashi).

29. בי עתה הַרֶגְתִּיך — I would now have killed you. Balaam's reaction to the she-donkey's admonishment is puzzling. In the face of an obvious and unprecedented miracle, all he could think of was to threaten the hapless animal, as if that could have silenced God, as well. This is another illustration of his pagan philosophy that probably saw God as a supreme ruler of many forces, whose will can be challenged by someone who can marshal cosmic forces. This is the same mind-set that made Balaam think his machinations

י"בס

לאוגלא יי ית עיני בלעם וחזא ית מלאכא דיי מעתד בארחא וחרבה שליפא בידה וכרע וסגיד לאפוהי: לבואמר לה מלאכא דיי על מא מחתא ית אתנה דנו תלת זמניו הא אנא נפקית למסטן ארי גלי קדמי דאת רעי למול באַרחַא לקבלי: לגוחותני אתנא וסטת מז קדמי דנז תלת זמניו אלו פוז לא סטת מן קדמי ארי כען אף יתר קטלית (נ״א קטלית) ויתה קימית: לר נאמר בּלִעם לְמַלְאַכַא דֵייַ חַבִּית אַרי לא ידעית ארי את מעתד לקדמותי בארחא וכען אם ביש בעינר אתוב לי: להואמר מלאכא דיי לבלעם אזל עם גַבְרַיָּא וּלְחוֹד (נ״א וֹבְרַם) ית פּתגמא די אמלל עמר יתה תמלל ואזל בלעם עם רברבי כלק: לוושמע בלק ארי אתא בלעם ונפק לקדמותה לקרתא דמואב די על תחום ארנון די בסטר תחומא: לונאמר כָּלָק לְבִלעָם הַלָּא משׁלַח שַלַחִית לְנַתַר לְמִקְרֵי לַךְ לְמַא לַא אַתֶתא לְנַתִי הַבָּקוּשְטֵא הַנִיתַא אַמַר לית אַנַא יַכִיל לִיָּקרוּתָךְ: לחּ וַאֲמַר בָּלְעַם לְבַלֵק הַא אֲתֵיתִי לְוַתַּךְּ בְּעַן הַמֵּיכַל יַכַלְנַא לְמַלַלָא מִדַעָם פִּתְגַּמַא די ישוי יי בפומי יתה אמלל: לטואזל בַּלְעַם עָם בַּלַק וָאָתוֹ לְקָרְיַת מְחוֹזוֹהִי: מונכים בלק תורין וען ושלח לכלעם וּלְרַבְרָבָיָא דִּי עַמֶה: מאנהַנה בְצַפְרָא וּדבר בּלַק יַת בּלִעם וַאַסְקָהּ לַרַמִת רַחַלְתַה נָחָנַא מִתַּמָן קצַת מון עַמָּא:

יהוה את־עִינֵי בָלְעַם וַיַּרָא אָת־מַלְאָךְ יהוה נְצֵב אַ ויגל יהוה את־עֵינֵי בָלְעַם וַיַּרָא לב בדרך וחרבו שלפה בַיַדוֹ וַיְּקֹד וַיִּשְׁתַחוֹ לאַפֵּיו: וַיָּאמֵר אליו מלאר יהוה על־מַה הַבִּית אֶת־אֶתנָרְ זֶה שַׁלִּוֹש רגלים הנה אַנכי יַצַאתי לְשַטוֹ כִּי־יַרַט הַהַּרֶךְ לנגדי: לּג וַתְרָאֵנִי הָאָתוֹן וַתֵּט לְפָנֵי זֶה שָׁלֹשׁ רְגָלֵים אוֹלֵי נֵטְתַה 🕁 מַפַּנַי כֵּי עַתַה גַּם־אָתַכַה הַרַגִּתִּי וִאוֹתַה הַחֵנֵיתִי: וַיֹּאמֵר בּלעם אל־מלאך יהוה חטאתי בי לא יַדְעַתִּי בִּי אַתַה נצב לקראתי בַּדּרָךְ וַעַתַּה אָם־רַע בָּעִינֵיךְ אַשִּוּבָה לֵי: לה ויאמר מלאַר יהוֹה אַל־בָּלְעַם לֵךְ עִם־הַאַנַשִּׁים וְאָפֶס לַה את־הַרַבר אַשַר־אַדַבּר אָלֵיךּ אֹתוֹ תַדַבּר נַיַּלֶךְ כִּלְעַם עם־שַׂרִי בַלַק: וַיָּשָׁמֵע בַּלַק כִּי־בַא בִּלְעַם וַיָּצֵא לּיִ לקראתו אל-עיר מואב אַשֶּר עַל־גָבוּל אַרָנון אַשֵּר לו בקצה הגבול: ויאמר בַּלֶק אַל־בִּלְעַם הַלֹא שַלֹחַ שַׁלַחַתִּי אֵלֵירָ לָקּרא־לָּךְ לַמָּה לְא־הַלַּכְתַּ אֲלֵי רה הַאַמַנָּם לֹא אוּכַל כַּבָּדֵך: וַיֹּאמֶר בִּלְעַם אַל־בַּלָק הָנָה־ - הַאָמַנָם לֹא אוּכַל כַּבָּדֵר: וַיֹּאמֶר בַאתי אֱלֵיך עַתָּה הַיַּכַל אוכַל דַבֶּר מְאוּמָה הַדַּבָּר אֲשֶׁר לש ישים אלהים בפי אתו אדבר: נילר בלעם עם־בַּלֵק מ וַיַּבְאוֹ קריַת חצות: וַיִּוֹבַח בַּלַק בַּקַר וַצָאן וַיִשְׁלַח מא לְבַלְעָם וְלַשַּׁרֵים אֲשֵׁר אָתְוֹ: וַיְהֵי בַבּּקֵר וַיַּקַח בַּלַלְ אָת־בָּלְעָם נַיַעַלֶהוּ בַּמוֹת בַּעַל נַיִּרָא מְשֵׁם קְצָה הַעָם:

רביעי [ששי]

ופיו הטיד לא ידטחי (מנחומת י): אם רע בעיניך אשובה לי. להחרים נגד המקום היא תשובה זו. אמר לו הוא בעלמו לוני ללכם ואחה מלאך מבטל אם דבריו, המקום היא תשובה זו. אמר לו הוא בעלמו לוני ללכם ואחה מלאך מבטל אם דבריו, למר לאברהם קח כא אם בכך וגו' נמלאך בטל את דברו, אף אני אם רע בשיניך לרין אני לשוב (כתאמית שם): (לה) לך עם האנשים. כדרך שאדם רולה לילך כה מוליכין אותו (תנחומת שם): לך עם האנשים. כי חלקך ממהם וסופך ליאבד מן שרי בלק. שחתומת שם): אשם על כל עם האבר וגוי: עם שרי בלק. שחת לקלם כמותם (שם): (לו) וישמע בלק. שלת שלוחים לבשרו (שם): אל עיר מואב. אל מסרפולין שלו שיר התשובה שלו, לומר ראה מה אלו מבקשים לעקור (שם): (לו) האמנם לא אובל בבדך. נתכלא שסופו ללאת מעמו בקלון (שם): (לט) קרית חצות. שיר מלאה שווקים אנשים ונשים ושף בחולוחיה, לומר ראה ורחם שלא יעקרו אלו (שם יא): (מ) בקר וצאן. דבר מומט בקר אחד ולאן אחד וכדר שכל): (מא) במות בעל. כתרגומו, לרמת דחלתיה, שם עבודה זרה:

(לב) בי ירט הדרך לנגדי. רבוחינו חכמי המשנה דרשוה (וטריקון, יראה ראחה נטחה (שבח קה.) בשביל שהדרך לנגדי, כלומר לקנאחי ולהקניטני. ולפי משמטו, כי חרד הדרך לנגדי לשון רטט, כי ראיחי בטל הדרך שחרד ומהר [הדרך שהוא] לכטסי ולהמרוחי, ומקרא קלר הוא, כמו וחכל דוד (שמואל ב יבולט) שרולה לומר לכטסי ולהמרוחי, ומקרא קלר הוא, כמו וחכל דוד (שמואל ב יבולט) שרולה לומר וחכל נפש דוד. לשון אחר, ירט לשון רלון, וכן ועל ידי רשעים ירטני (איוב טוציא) מפיים ומנחס אוחי ע"י רשעים, שאינן אלא מקניטים: (לג) אולי נטתה. כמו לולא, פעמים שאולי משמש בלשן לולא: גם אתבה הרגתי. הרי זה מקרא מסורם, לולא כמו כה הרגחי וועקה משכי שדיברה והוכיחקר ולא יכולם לעמוד בחוכחקה, כמו באותה החייתי. ועקה משני שדיבה והוכיחקר ולא יכולם לעמוד בחוכחקה, כמו שכהוב ויאמר לא (לעיל פסוק ל), הרגחיה, שלא יאמרו זו היא שסלקה את בלשם שכובו ויאמר לא (לעיל פסוק ל), הרגחיה, שלא יאמרו זו היא שסלקה את בלשם בחוכחקה ולא יכול להשיב, שחם המקום על כבוד הבריות. וכן ואת הבהמה חהרוגו (ויקרא כנטו) וכן והרגת את האשה אלא הודה, שהוא היה משקבת שיודע דעת עליון, כי לא ידעתי. גם זה גנותו ועל כרמו הודה, שהוא היה משקבת שיודע דעת עליון, כי לא ידעתי. גם זה גנותו ועל כרמו הודה, שהוא היה משקבת שיודע דעת עליון, כי לא ידעתי. גם זה גנותו ועל כרמו הודה, שהוא היה משקבת שיודע דעת עליון, כי לא ידעתי. גם זה גנותו ועל כרמו הודה, שהוא היה משקבת שיודע דעת עליון.

could secure permission to accept Balak's offer and ultimately curse the Jews (R' Hersh Goldwurm).

He appeared as a fool to his escorts. The man claimed that he could kill an entire nation with his curse, but he needed a sword to dispatch his she-donkey! (Rashi).

31. יְיָגֵל ה' — Then HASHEM uncovered. It appears obvious

from this verse that Balaam was not accustomed to seeing angels, for if he was, it would not have been necessary for his eyes to be *uncovered*. This also proves that he was not a prophet, for even Abraham's wife Hagar and the prophet Elisha's servant Gehazi saw angels, though they were not prophets. If Balaam had been a true prophet, he would have had no trouble seeing an angel; but his base character (see

- <sup>31</sup> Then HASHEM uncovered Balaam's eyes and he saw the angel of HASHEM standing on the road with his sword drawn in his hand. He bowed his head and prostrated himself on his face.
- <sup>32</sup> The angel of HASHEM said to him, "For what reason did you strike your she-donkey these three times? Behold! I went out to impede, for you hastened on a road to oppose me. <sup>33</sup> The she-donkey saw me and turned away from me these three times. Had it not turned away from me, I would now even have killed you and let it live!"
- <sup>34</sup> Balaam said to the angel of HASHEM, "I have sinned, for I did not know that you were standing opposite me on the road. And now, if it is evil in your eyes, I shall return."
- <sup>35</sup> The angel of HASHEM said to Balaam, "Go with the men, but only the word that I shall speak to you that shall you speak." So Balaam went with the officers of Balak.
- <sup>36</sup> Balak heard that Balaam had come, so he went out toward him to the city of Moab, which is on the border of Amon, which is at the edge of the border. <sup>37</sup> Balak said to Balaam, "Did I not urgently send to you to summon you? Why did you not go to me? Am I not capable of honoring you?"
- <sup>38</sup> Balaam said to Balak, "Behold! now I have come to you am I empowered to say anything? Whatever word God puts into my mouth, that shall I speak!"
- <sup>39</sup> Balaam went with Balak and they came to Kiriath-huzoth. <sup>40</sup> Balak slaughtered cattle and sheep and sent to Balaam and to the officers who were with him. <sup>41</sup> And it was in the morning: Balak took Balaam and brought him up to the heights of Baal, and from there he saw the edge of the people.
- vs. 13, 18) made even such a degree of revelation impossible. Actually, Balaam was a sorcerer, not a prophet. The sublime prophecies he uttered later in the *Sidrah* were temporary aberrations that God granted him only for the honor of Israel. After his ignoble return to his homeland, he did not prophesy again, and reverted to his permanent status of sorcerer, as he was called (*Joshua* 13:22), *Balaam* son of *Beor, the sorcerer* (*Ramban*).
- 32. על-מָּה For what reason. The angel knew very well what had happened, but chided him for being insensitive to the Divine omens. Three times God's angel tried to prevent him from continuing on his evil mission and three times he persisted, impervious to the sword-wielding angel (Sforno).
- **34-35.** Sanctimoniously and cynically, Balaam played the role of an obedient servant of God. He ignored the fact that the angel represented God's ire at his true motive in going, which was to curse the Jews. When he said that he was ready to turn back, he was sidestepping the truth (*R' Hersh Goldwurm*).

Now he was forced to admit that despite his boasts that he knew the mind of God (24:16), he — unlike the lowly she-donkey — could not even sense the presence of an angel. By offering to return, he was actually alluding to the audacious suggestion that God was reversing Himself, as if to say, "God Himself told me to go, and now He sends an angel to reverse Himself!" Even after the angel warned him to go on the condition that he say only what God told him, Balaam still hoped to deliver a curse, for verse 35 states that

- he went עִּם־שָּרֵי בְּלֶק, with the officers of Balak; the word ש, with, implies that he was united with them in their intention (Rashi).
- 37. Balak's attitude is revealing. He had gone to great lengths to induce Balaam to come. He knew of Balaam's prowess from their days in Aram and he was convinced that Balaam was his only hope, yet he treated him with contempt. He greeted him with a verbal onslaught that accused him, in effect, of being interested in personal honor. And when he prepared a feast for Balaam and his entourage (v. 40), he sent the food to them, and did not even deign to join them or invite them to his own quarters. In view of the Jewish concept of sages as holy people who deserve the utmost deference, Balak's attitude toward one of his own "holy men" is shocking.
- 38. הַּדֶּבֶר אֲשֶׁר יְשִׁים אֱלֹהִים בְּּפּי Whatever word God puts into my mouth. God ordered Balaam to make the humbling declaration that he had been able to come only because God had permitted him to, and he was powerless to say anything that was not authorized by God (Ramban).
- 41. בְּמֵּוֹת בְּעֵל. The heights of Baal. Balak took Balaam to a hill on which was a Moabite idol, Baal, in the hope that it might inspire him and perhaps add to the efficacy of the hoped-for curse. He wanted Balaam to see the Israelite camp, thinking that this would increase his hatred of the Jews, and that perhaps the prophet's malevolent gaze might have a deleterious effect on Israel.

בג

אוַאַמַר בּלעם לבלק בּנה לי הכא שבעא מדבחיו ואתקו לי הכא שבעא תוריו ושבעא דכריו: בועבד בלק כמא די מליל בּלְעַם וְאַסֶּק בַּלַק וְבַלְעַם תוֹר וִדְכָר על כל מדבחא: גואמר בלעם לבלק אָתַעָתַּד עַל עַלַתַר וָאִיהַר מאים יערע מִימַר מן קָדָם יְיָ לָקָדָמוּתִי וּפִּתְנָמָא דיַחונני ואַחוי לַךְּ ואַזל יחידי: דוערע מִימַר מִן קַדָם יִיַ לְוַת בַּלְעָם וַאַמר קַרַמוֹהַי (נ״א לֶהּ) יַת שֶבְעַא מַרְבָּחִין סַדַּרִית וָאַסָּקִית תּוֹד וּדְבַר על כּל מדבחא: הושוי יי פתגמא בפומא דבלעם ואמר תוב לות בלק וכדין תמלל: וותב לותה והא מעתד על עלתה הוא וכל רברבי מואב: וונטל מתלה ואמר מו ארם דברני בלק מלכא דמואב מטורי מדינחא איתא לוט לי יַעקב ואִיתא תַרֶך לי ישראל: המא אַלוטה דּלַא לַטיֵה אַל ומא אתרכה דלא תרכה יי: טארי מַרִישׁ טוּרַיַא חַזִּיתָה ומרמתא סכיתה הַא עַמַּא בָּלְחוֹדֵיהוֹן עַתִירִין דְּיַחְסְנוּן עלמא ובעממיא לא יתדנון גמירא:

גַיָּאמֶר בִּלְעָם אֶל־בָּלֶק בְּנַה־לִי בָזֶה שִׁבְעָה מִוְבְּאָה בִּלְעָם נְיִּאמֶר בִּלְעָם נְיִּאַבָּה נְיִּעְל בָּלֶק וּבִלְעָם בַּיִּאמֶר בְּלָעָם נְיַּאַבְּר בְּלֶעָם נִיִּאַל בָּלֶק וּבִלְעָם פַּר נָאַיִל בְּלֶק וּבִלְעָם פַּר נָאַיל בְּלֶק וּבִלְעָם פַּר נָאַיל בְּלֶק וּבִלְעָם בַּיִּאמֶר בְּלֶעָם נִיְּאמֶר בְּלֶעָם נְיָּאמֶר שְׁבָּר בְּלֶעם נִיְּאמֶר שְׁבִּר מִה־יַּרְאֵנִי וְנִיּשֶׁר אִלֹי, וּדְבֵּר בְּלֶעם נַיְּאמֶר שְׁבִּר בְּלֶעם נַיְּאמֶר שְׁבִּב עַל־בְּלֶעם נִיְּאמֶר שְׁבִּר בְּבְּי בְלָעם נַיְּאמֶר שְׁבִּב יִיְּשְׁב אֵלִיו וְהַבָּה נָאָב עַל־כְּלְעְ הִוּצְעָם וְיָּאמֶר שְׁבִּב יִבְּלְעָם נַיְּאמֶר שְׁבִּב יִבְּלְעָם נְיָּאמֶר שְׁבָּב עַל־עְלָּתְי בְּלֶּלְם הְנְבְּלְים נְיָּאמֶר שְׁבָּב מִבְּרְבִי־לְּעָם וְיָּאמֶר מִוּבְיִי בְּלֶּבְ הְלְבָה וְבְּבְי מִוּאב מִבְּרְבִי־לְּעָם לְּכָּה אָלְבְּר מִּלְּבְים לְכָּה אָלְבְי בְּלָּעם וְיִּאמֶר מִוּבְיּי בְּלָּב מִבְּרְבִי־לְּעָם לְּעָב לִיא מַבְּיְבְים לְכָּה אָלְרָב וּלְבָּד וְיִשְׁבָּן מִיּלְים לְא זָעָם יהוֹה: בִּי־מִרְאשׁ צְרִים אֶּרְבּי לִיא זְבָּב עִלּר וְּבְבְּתוֹ בְּעִב לִיא זְעָבְּה וֹבְבְּר וְשְבֹּנוֹ בְּיִבְעם לְבְּד יִשְׁבֹּן וּבְגוֹים לְא זִּבְּמוֹ בְּיִבְעם לְבָּד יִשְׁבֹּן וּבְגוֹים לִא זְתְחָשֵּב.

י"בס

ב"ר לת:ח). וכשנכנס אביהם במרמה אלל אביו היה ראוי להתקלל, מה נאמר שם, גם ברוך יהיה (בראשית כזולג). במברכים נאמר אלה יעמדו לברך את השם (דברים כז:וב), במקללים לא נאמר ואלה יעמדו לקלל את השם, אלא של הקלליה (שם יג). לא רלה להזכיר שליהם שם קללה (חנחומא יב): לא זעם הי. אני אין כם יג). לא רלה להזכיר שליהם שם קללה (חנחומא יב): לא זעם הי. אני אין הלא שאני יודע לכוין השעה שהקב"ה כושם בה, והוא לא כשם כל הימים הללו שבאחי אליך, וזהו שלמת עמי זכר נא מה ישן וגו' ומה שנה אוחו בלשם וגו' למשן דעת לדקות ה' (מיכה ו:ה; סנהדרין קה:): (ש) בי מראש צרים אראגו. אני מבסתכל בראשיתם ובחל חלחות סנחומא שם): הן עם לבדר אראגו. אני מבסתכל בראשיתם ובחל של יד, כתרגומו: ובגוים לא יתחשב. ישבן. הוא אשר זכו לו אבותו להשות לשכון בדד, כתרגומו: ובגוים לא יתחשב. כתרגומו, לא יהיו נששין כלה עם שאר האומות, שנא' כי אששה כלה בל הגוים ממהה, שלא אינן נמנין עם השאר. דבר אחר, כשהן שמחין אין אומה שמחה עמהם, שלאתר לא היו משלה להם מן החשבו, וזהו ובגוים לא יתחשב כל מחד ואין שולה להם מן החשבון, וזהו ובגוים לא יתחשב (מתחתה בי בדל ינחנ עובה הם אוכלין עם כל אחד ואין שולה להם מן החשבון, וזהו ובגוים לא יתחשב (מתחמא שם):

(ג) אולי יקרה ה' לקראתי. חינו רגיל לדבר עמי ביום: וילך שפי. כתרגומו ימיד, מלשון שופי ושקט שחין עמו חלח שחיקה: (ד) ויקר. לשון ערחי לשון גנחי ימידי, מלשון שופי ושקט שחין עמו חלח שחיקה: (ד) ויקר. לשון ערחי לשון גנחי לשו עומחת קרי (ויק"ר חייג) כלומר בקושי ובבזיון, ולח היה נגלה עליו ביום חלה בשביל להרחות חבקון של ישרחים. שבעת המזבחות. שבעה מדבחות שבעה מדבחות חלי ערכתי כנגד כלן (חנתומת) שם, ושם יב) אברהם בנה חלרבעה, ויבן שם מזבח לה' הנרחה חליו (ברחשים יב:ז), וישתק משם ההרה וגו' (שם חדש, ויהן שם מזבח וגו' ושכר שבעד ילחק בלה (שם כובים). וילחק בנה מים, ויובן שם מזבח וגו' ויכרו שם עבדי ילחק בלה (שם כובים). וישקב בנה שנים, חדד בשכם (שם לגבים) וחחד בבית חל (שם לגבים) וארל במדבח. וחברהם לא העלה חלח איל לחד: (ז) ארה לי יעקב ולבה זועמה ישראל. ושברהם לא העלה שלה לשום לאום להחלל לא קבה אל. כשהיו לחים להחלל לא מקלל. כשהיכר להיהם חת שנם כי בשני שמוחיהם ח"ל לקללם שמח לחד מהם (חינו) מובהק: (ח) מה אקוב לא קבה אל. כשהיו ראוים להחקלל לא נתקללו. כשהיכר להביהם חת שנם כי במפס הרגו חים ברחים (או לא קלל אלא לא לחלה מהם (שה) בלאכם שלח מוכם כי במפס הרגו חים ברחים (אום) לא קלל אלא לאם שנם בי במפס הרגו חים ברחים לאום (שם) לא קלל אלא לאפס, שלחתר לאכח (שם ב) ה

23.

Balaam began his work of finding a way to deliver a lethal curse, still hopeful that he could appease or circumvent God. Balaam prefaced his every attempt at cursing by building seven altars and slaughtering seven sacrifices, thereby alluding to a significant symbolism. Seven people in history had erected altars to God: Adam, Abel, Noah, Abraham, Isaac, Jacob, and Moses. Balaam said to God, "Why were those [altars] pleasing to You? Was it not because they served You? Is it not preferable that You be served by seventy nations, instead of by only one [Israel]?" (Tanchuma). Rashi (to v. 4) cites a similar comment of Tanchuma, that Balaam referred to the seven altars built by the Patriarchs at various times. By ignoring Balaam's argument, God demonstrated that He chooses not numbers but sincerity — that massive sacrifices by all seventy nations are

insignificant in comparison with Israel's dedication to the Torah.

2. רַיִּשׁ בֶּלֶק — Balak did. Balaam wanted Balak to join him in bringing the sacrifices, one of them slaughtering and the other throwing the blood upon the altar (Ramban). It may be that Balaam, knowing that God was displeased with him, hoped to invoke the merit of the Moabites, who felt themselves to be innocent victims of potential Israelite aggression.

Although Balaam had been warned not to do anything without God's command, he felt that the warning applied only to his attempts to invoke the impure powers of sorcery, but not to forbidding him to serve God in the traditional manner (Or HaChaim).

4. יַּיְקֵר אֱלְהִים אֶל־כּלְעָם — God happened upon Balaam. This term implies that God appeared to Balaam only on rare

23

Balaam said to Balak, "Build for me here seven altars and prepare for me here seven bulls and seven rams."

<sup>2</sup> Balak did as Balaam had spoken, and Balak and Balaam brought up a bull and a ram on each altar. <sup>3</sup> Balaam said to Balak, "Stand by your burnt-offering while I go; perhaps HASHEM will happen toward me and show me something that I can tell you." He went alone.

4 God happened upon Balaam and he said to Him, "I have prepared the seven altars and brought up a bull and ram on each altar."

<sup>5</sup> HASHEM put an utterance in Balaam's mouth, and said, "Go back to Balak, and thus shall you say."

<sup>6</sup> He returned to him and behold! he was standing by his burnt-offering, he and all the officers Balaam's of Moab. <sup>7</sup> He declaimed his parable and said:

First Blessing "From Aram, Balak, king of Moab, led me, from the mountains of the east, 'Come curse Jacob for me, come bring anger upon Israel.'

<sup>8</sup> How can I curse? — God has not cursed. How can I anger? — God is not angry.

<sup>9</sup> For from its origins, I see it rock-like, and from hills do I see it. Behold! it is a nation that will dwell in solitude and not be reckoned among the nations.

occasions, and even then only with reluctance, as it were. Here, He granted prophecy to Balaam only for the sake of Israel. The verb יַּיִּקִר carries an additional allusion, for it is related to the word קרי, a form of contamination. This word was chosen to show that the revelation to Balaam was shameful and was done only out of necessity (Rashi).

**7-10. Balaam's first blessing.** All Balaam's exertions were for naught. God granted him prophecy, but not to curse. Against his hopes, Balaam was forced to pronounce blessings upon Israel.

7. אַשָּׁא מְשָּלוּ. The term declamation [אַשְּה] is frequently used for a prophecy that is uttered loudly (Ibn Ezra). Baal HaTurim comments that Balaam raised his voice so that his prophecy would be heard by all seventy nations, as it were, and inspire them to jealousy and hatred of Israel. The term שְׁשָּׁה, parable, can be used to refer to the sometimes poetic language of prophecy, as expressed in Balaam's lyrical speeches in the next two chapters (Lekach Tov). According to Ibn Ezra, some of Balaam's prophecies, such as verses 9-10, were literally parables.

sense, Balaam lived in Aram, which was northeast of Eretz Yisrael. According to Tanchuma, Balaam alluded to the Patriarchs, who were the spiritual "mountains" of the eastern world, saying that Balak had removed from him the feelings of gratitude they both should have had to the ancestors of Israel. Balak's Moabite kingdom was descended from Lot, whose life had been saved by Abraham, and Balaam's ancestor Laban had been blessed with sons only after the arrival of Jacob. According to the Yalkut, Balaam's allusion to the Patriarchs was meant to say that Israel was invincible because of their merit.

8. לא קבה אַל — [Since] God has not cursed. A recurrent theme of Balaam's prophecies was that despite his vaunted reputation, he had no independent power either to deliver

an actual curse or even to utter words to that effect (Bechor Shor).

Even when the Jews had sinned and were deserving of a curse, God did not let it happen. When Jacob gained the blessings through deception, Isaac said, He shall be blessed (Genesis 27:33), and when Jacob rebuked Simeon and Levi, he cursed their anger, but not them (ibid. 49:7). And when they were to enter the Land and receive blessings and curses, the Torah is careful not to pronounce a curse directly upon them [see Deuteronomy 27:12] (Rashi).

9. יגרים ... מגְּבְּעוֹת — Rock-like [lit., rocks], and from hills. The Patriarchs are likened to craggy rocks and the Matriarchs to hills. Thus Balaam said that when he looked back to the origins of Israel, he saw that they are as firmly established as rocks and hills, because they are loyal to their forebears (Rashi).

When the final reckoning is made to punish the nations. When the final reckoning is made to punish the nations, Israel will not be included among them (Rashi). Midrash HaGadol interprets this as a reference to Israel's mission to remain separate and distinct from the nations. From this blessing that Balaam delivered against his will, we see what he had hoped to achieve (see Sanhedrin 105a): that Jews assimilate with the nations and be left with neither religion nor renown.

Midrashically: Who can count the number of agricultural commandments that Jews fulfill with the dust of the earth, and who can count the seed [רֹבֶע] that results in new generations of children (Rashi).

ּ מֵי מַנַה עַפַר יַעַלְב וּמִסְפָּר אַת־רַבַע יִשְּׁרָאֵל תַמְת ימו יָבָל לִמְמָנֵי דַעַדְקַיָּא דְבֵית יַעַקב. רַאַמיר עַלֵּיהוֹן יִסְגוּן כָּעַפְּרָא דָאַרְעָא אַ נַפָּשִׁיֹ מְוֹת יָשָׁרִִים וּתָהֶי אֲחֲרִיתֵי כַּמְהוּ: וַיָּאמֶר בַּלָלְ או חַרַא מאַרבַע משריַתא דישראל אָל-בִּלְעָם מֶה עָשָיתָ לֵי לָקֹב אִיִבֵי לְקַחִתִּיךּ וִהְנֵּה תִמות נַפִּשִׁי מוֹתַא רַקַשִּיטוֹהָי וִיהֵי סוֹפִי בותהון: יאואמר בלק לבלעם מא ַר בַּרַכְתָּ בָרֵך: וַיָּעַן וַיּאמֵר הַלֹא אַת אֲשֶׁר יָשִים יהוה עבַרתּ לִי לִמִילָט סַנָאַי דּבַרתִּידָ וָהַא יַ בָּפִּי אֹתָוֹ אֶשְׁמֶר לְדַבֵּר: וַיֹּאמֶר אֵלָיוֹ בָּלֶּק לְךְ־נָּא אִתִׁי יַ בָּפִי אֹתָוֹ אֶשְׁמֶר לְדַבֵּר: בַּרַבָּא מַבַּרַבַת לְהוֹז: יבּוַאַתַב ואַמר הַלַא יַת דִי יִשׁוִי יִיָ בִּפוּמִי יָתֵה אֶטַר אַל־מַקוֹם אַחֶר אָשֶׁר תִּרְאֵנוּ מִשָּׁם אֲפֶס קַצְהוּ תִרְאֶה למַלַלָא: יגוָאָמַר לָה בַּלָק אָזֵל (ניא איתא) כּעוֹ עִמִּי לַאַתַר אָחֶרָן דְתַחֲזֹנֵה ּרַ וְכָלָוֹ לָא תִרְאֶה וְקָבְנוֹ־לֵי מִשָּׁם: וַיִּקָּחָהוֹ שְׁרֵה צֹפִים מתמו לחוד קצתה תחוי וכולה לא אֶל־רָאש הַפִּסְגָה וַיֹּבֶן שִׁבְעָה מִוְבְּחֹת וַיָּעַל פָּר וָאַיל תחוני ותלוטה לי מתמן: יינדברה לחקל סכותא לריש רמתא ובנא ש בַּמַּוְבַּחַ: וַיֹּאמֵר אֶל־בַּלָּק הַתְיַצֵב כָה עַל־עָלָתֶךְ וְאָנְכִי שַבעא מַדִבָּחִין וָאַסֶק תוֹר וּדְכַר עַל כַּל יי אַקַרָה כָּה: וַיָּקָר יהוה אֱל־בִּלְעָם וַיָּשֶם דַבַּר בְּפֵיו מַרִבָּחָא: שּנַאֲמַר לִבָּלָק אָתִעַתַּד הָכָא על עלתה ואנא אתמטי עד כא: יַ וַיָּאמֶר שָוֹב אֶל־בָּלֶק וְכָה תְדַבֵּר: וַיָּבְא אֵלָיו וְהִנְּוֹ נִצָּב' יִּ טונערע מימר מו קדם יי לכלעם עַל־עָלָתוֹ וְשָׁרֵי מואָב אִתְוֹ וַיְאמֶר לוֹ בָּלָק מַה־דְבֵּר וְשַׁוִי פִּתְגַמָּא בִּפּוּמֶה וַאֱמֵר תוֹב לוַת בַּלַק וֹכָדֵן תִּמַלֵּל: יינַאֶתָא לְנָתַהּ יה יהוָה: וַיָּשֵא מִשָּׁלְוֹ וַיֹּאמֵר קוּם בָּלָק וְשֵׁמָע הַאֲזִינָה יהוָה: וַיָּשֵא מִשָּׁלְוֹ וַיֹּאמֵר קוּם בָּלָק והוא מעתר על עלתה ורברבי מואב יעַדָי בְּנָוֹ צִפְּר: לְא אִישׁ אֵל וִיכַזַּב וּבֶן־אָדָם וְיִתְנַחָם יּיַ עמה ואמר לה בלק מא מלל יי: יחוּנָטַל מַתַלָּה נַאַמַר קוּם בַּלַק וּשְׁמַע ייחוּנָטַל בַ הַהָּוּא אַמַר וָלָא יָעשֶׁה וָרְבֵּר וְלָא יִקִימֵנַה: הִנָּה בַרֶךְ בַּ אַצֵּית לְמֵימִרִי בַּר צִפּר: יילַא בִמְלֵי בא לַקַחָתִּי וּבֶרֶךְ וָלָא אֲשִׁיבֵנַה: לא־הַבָּיט אָנוֹן בִּיַעַלְב בְּנֵי אָנַשַא מִימַר אָלַהַא בְּנֵי אָנַשַא אַמִרין וּמְכַדְּבִין וְאַף לַא כִעוֹבַדִי בְנֵי וִלְא־רָאָה עָמָל בִּישִׁרָאָל יהוָה אֱלֹהָיוֹ עִמּו וּתִרוּעֵת בשַרַא הָאַנוּן גַּוֹרִין לְמֵעְבֵּד וְתַיְבִין בּב מֵלֵך בָּוֹ: אֵל מִוֹצִיאָם מִמִּצְרָיִם בְּתְוֹעֲכָּת רְאָם לְוֹ: וּמְתְמַלְכִין דְהוּא אָמֵר וּעָבֵד וְכַל מַמְרֵה מִתְקַיַם: כּהַא בִרְכַן קַבּּלִית

ַנְאֶבֶרְבִנָּהּ לְישְׂרָאֵל וְלָא אָתֵב בִּרְבְּתִי מִנְּהוֹן: כּא אִסְתַּבָּלִית לֵית פָּלְחֵי גִּלּוּלִיו בִּדְבִית יַגְּלְב וְאַף לָא עָבְדֵי לֵאוּת שְׁקַר בִּישִׂרָאֵל מִימְרָא דַייָ אֱלָהָהוֹן בְּסַעְרָּהוֹן וּשְׁכִינַת מַלְבָּהוֹן בִּינֵיהוֹן: כּר אֱלָהָא דְאַפֵּקנּוּן מִמְצְרָיִם תָּקְפָּא וְרוּמָא דִּילִהּ:

ר.ד"י

במדבר: ההוא אמר וגוי. בלשון חימה, ותרנומו וחיבין ומתמלכין, חוזרים ונמלכין לחזור בהם: (ב) הנה ברך לקחתי. אתה שואלני מה דבר ה', קבלתי ממנו לברך אותם ום"א ברד כמו לברך): וברד ולא אשיבנה. הוא ברך אותם, ואני לא אשיב את ברכתו: וברך. כמו ובירך וכן הוא גזרת רי"ש, כמו אויב חרף (תהלים עדניח) כמו חירף, וכן ובולע ברך (שם ינג) המהלל ומברך את הגוזל ואומר אל חירא כי לא תענש, שלום יהיה לך, מרגיז הוא להקב"ה. ואין לומר ברך שם דבר, שאם כן היה נקוד בפחח קטן (ר"ל סגול) וטעמו למעלה, אבל לפי שהוא לשון פעל הוא נקוד המז קטן (ר"ל ליכה) וטעמו למטה; (בא) לא הביט און ביעקב וגו'. כתרנומו. דבר אתר אחרי פשוטו הוא נדרש מדרש נאה: לא הביט. הקב"ה און שביעקב. שכשהן טוברין על דבריו אינו מדקדק אחריהם להחבונן באוניות שלהם ובעמלן שהם עוברים על דתו (תנתומא יד): עמל. לשון עבירה, כמו הרה עמל (תהלים ז:טו) כי אתה עמל וכעם תביט (שם י:יד), לפי שהעבירה היא עמל לפני המקום: ה' אלהיו עמו. אפילו מכעיסין וממרים לפניו אינו זו מחוכן: ותרועת מלך בו. לשון חבה ורעות, כמו רעה דוד (שמואל ב טו:לז) אוהב דוד. ויתנה למרעהו (שופטים טו:ו). וכן תרגם אונקלום, ושכינת מלכהון ביניהון: (בב) אל מוציאם ממצרים. אתה אמרת הנה עם ילא ממלרים, לא ילא מעלמו אלא האלהים הוליאם: בתועפות ראם לו. כחוקף רוס ונובה שלו, וכן וכסף חומפוח (איוב כב:כה) לשון מעוז המה. ואומר אני שהוא לשון ועוף יעופף (בראשית אוכ; תנחומא שם) המעופף ברום וגובה, וחוקף רב הוא זה. וחוטפות ראם, טפיפת גובה. דבר אחר, חושפות ראם, תוקף ראמים. ואמרו רבותינו אלו השדים (גיטין סח:):

(י) מי מנה עפר יעקב וגו׳. כתרנומו, דעדקיא דכית יעקב כו' דארכע משריתא, ארבע דגלים. דבר אחר, עפר יעקב, אין חשבון במלות שהם מקיימין בעפר, לא חחרוש בשור ובחמור (דברים כב:י) לא חזרע כלאים (שם ט) אפר פרה (לעיל יט:ט) ועפר סוטה (לעיל ה:ז) וכיולא בהם: ומספר את רבע ישראל. רביעותיהן, זרע היולא מן התשמיש שלהם (תנחומא שם): תמת נפשי מות ישרים. שבהם: (יג) וקבנו לי. לשון לווי, קללהו לי: (יד) שדה צפים. מקום גכוה היה ששם הלופה עומד לשמור אם יבא חיל על העיר: ראש הפסגה. בלעם לא היה הוסם כבלה (שם ד) ראה בלק שעתידה פרלה להפרץ בישראל משם. ששם מת משה. כסבור ששם תחול עליהם הקללה וזו היא הפרלה שאני רואה (שם יג): (שו) אקרה בה. מאת הקנ"ה. אקרה לשון אתפעל: (טו) וישם דבר בפיו. ומה היא השימה הזאת, ומה חסר המקרא באמרו שוב אל בלק וכה תדבר. אלא כשהיה שומע שאינו נרשה להלל אמר מה אני חוזר אלל בלק ללערו, ונחן לו הקב"ה רסן וחכה בפיו כאדם הפוקם בהמה בחכה להוליכה אל אשר ירלה. אמר לו, על כרחך תשוב אל בלק (שם): (יז) ושרי מואב אתו. ולמעלה הוא אומר וכל שרי מואב (פסוק ו). כיון שראו שאין בו מקוה הלכו להם מקלחם, ולא נשארו אלא מקלחם (תנחומא שם): מה דבר ה'. לשון לחוק הוא זה כלומר אינך ברשותך (שם): (יח) קום בלק. כיון שראהו מלחק בו נחכוין ללערו, עמוד על רגליך, אינך רשאי לישב ואני שלוח אליך בשליחוחו של מקום (שם): בנו צפור. לשון מקרא הוא זה כמו חיתו יער (תהלים כ:י) וחיתו ארן (בראשים א:כד) למעינו מים (תהלים קיד:ת): (יט) לא איש וגו׳. כבר נשבע להם להביאם ולהורישם ארץ שבעה אומות (תנחומא מסעי ז) ואתה סבור להמיתם

- 10 "Who has counted the dust of Jacob or numbered a quarter of Israel? May my soul die the death of the upright, and may my end be like his!"
- Balak's <sup>11</sup> Balak said to Balaam, "What have you done to me! To curse my enemy have I brought you, Anger — but behold! you have even blessed!"
  - 12 He spoke up and said, "Is it not so that whatever HASHEM puts in my mouth, that I must take heed to speak?"
  - <sup>13</sup> Balak said to him, "Go now with me to a different place from which you will see them; however, you will see its edge but not see all of it and you will curse it for me from there." <sup>14</sup> He took him to the field of the lookouts, to the summit of the height, and he built seven altars and brought up a bull and a ram on each altar. <sup>15</sup> He said to Balak, "Stand here by your burnt-offering, and I will be happened upon here."
  - <sup>16</sup> HASHEM happened upon Balaam and put an utterance in his mouth; and said, "Go back to Balak and so shall you say."
  - <sup>17</sup> He came to him and behold! he was standing by his burnt-offering and the officers of Moab were with him. Balak said to him, "What did HASHEM speak?"

Balaam's Second Blessina

- <sup>18</sup> He declaimed his parable and said: "Stand erect, O Balak, and hear; give ear to me, O son of Zippor.
  - <sup>19</sup> "God is not a man that He should be deceitful, nor a son of man that He should relent. Would He say and not do, or speak and not confirm?
  - <sup>20</sup> "Behold! to bless have I received He has blessed, and I shall not contradict it.
- <sup>21</sup> "He perceived no iniquity in Jacob, and saw no perversity in Israel. HASHEM his God is with him, and the friendship of the King is in him.
  - <sup>22</sup> "It is God Who brought them out of Egypt according to the power of His loftiness,
- ... מְּמֵת נְּמְשֵׁי... May my soul die... Balaam prayed that his death be like that of the righteous of Israel and that when his life ended, he should be admitted, like them, to the World to Come.
- 11-17. Balak's anger. Not surprisingly, Balak was outraged at Balaam's pronouncements and expressed his indignation at what he regarded as a treacherous disregard of his mission. Balak himself had a great knowledge of sorcery and saw that Israel would suffer a damaging blow at a certain summit, which he hoped would be the summit where he would now take Balaam (v. 14). But Balak was only partly right; that was the mountain where Moses would die, not where Balaam would achieve his desire. For his part, when God told him that he was to continue to bless Israel, Balaam wanted to end his mission, but God put a "halter and a hook in his mouth," as it were, thus making it clear to Balaam that he was not a free agent. Balaam returned to Balak, but by this time some of Balak's officers had left in disgust, sure that he could not be trusted to deliver a curse. Balak himself asked sarcastically (v. 17) what God had said, as if to taunt Balaam for having no power of his own (Rashi).

#### 18-24. Balaam's second blessing

- 18. קּוֹם בְּיִלְּק Stand erect, O Balak. Balaam responded to Balak's sarcasm by saying that, indeed, he had received a message from God, and that it behooved Balak to stand out of respect for God (Rashi).
- 19-20. Balaam introduced the blessing with a declaration

- that God's word is inviolable and that whatever He promises is sure to occur. Indeed, Balaam declared, he *had* been instructed to deliver another blessing, and he would not defy God's command.
- 21. לא־הְבְּיט אָוָן He perceived no iniquity. Balaam spoke for himself. He had tried to find iniquities that would justify a curse, but he found none (Onkelos). Citing a "beautiful Midrash," Rashi comments that even when Israel sins, God chooses not to scrutinize their sins for the full extent of their shortcomings. The Sages explain that God is unwilling to delve into Israel's sins because its people are zealous in serving Him, and therefore it is only fair that He treat them generously.

Ibn Ezra explains the verse differently, commenting that its second half is conditional on the first. Provided there is no iniquity in Jacob, God maintains His friendship with it—but if Israel sins, God withdraws His kindness. This, Ibn Ezra maintains, taught Balaam that the best way to harm the Jews was not through curses, but by enticing them to sin. Chapter 25 recounts how this came about, and the Sages teach that the sin and plague described there was a direct result of Balaam's evil counsel [see below].

בּתְרוּצְת מְּלֶּךְ בּוּ — And the friendship of the King is in him. Virtually all commentators follow this interpretation of וּחְרוּצָח sa a derivative of בְּתִּיוּת, friendship, but the word וּחְרוּצָח also be rendered shofar blast. Indeed, Ibn Ezra and Sforno render this phrase, trumpet blast of the King, a reference to the trumpet blasts by which Moses signaled

כג ארי לא נחשיא צבו דייטב לדבית יעקב ואף לא קסמיא רעו ברבות בית ישראל כעדן יתאמר ליעקב ולישראל מא עבד אַלַהַא: בר הא עמא כּליתא שרי וּכאריא יתנטל לא ישרי באַרעה עד דיקטול קטול ונכסי עממיא יירת: כהואמר בלק לבלעם אף מילט לא תלוטנון (ניא תלוטנה) אף בַּרַכַּא לַא תַבַּרַכנון (נ״א תברכנה): בו ואתיכ כלעם ואמר לבלק הלא מללית עמר למימר כל דימלל יי יתה אעבר: כו ואמר כלק לבלעם איתא כען אדבדנה לאַתַר אַחַרַן מאַים יָהי דעוא מן קדם יי ותלוטה לי מתמו: כחודבר בלקית בלעם ריש רמתא דמסתכיא על אפי בית ישימו: בט וַאַמַר בּלעם לבַלַק בָּנָה לי הַכַא שַבעא מדבחין ואתקן לי הכא שבעא תורין ושַבעא דכרין: ל וַעַבַד בַּלַק כִּמַא די אָמַר בלעם ואַסק תור ודכר על כל מדבחא: אַנַחַוַא בַלעַם אַדִי תַקּין קָדָם ייָ לְבָרָכָא יָת ישראל ולא הלך כומן בומן אלהן לַקַבמות נַחַשַיא ושוי לַקַבַל עגלא דעבדו ישראל במדברא (ניא ושני למדברא) אַפּוֹהָי: בּוּזְקָף בָּלְעָם יַת עֵינוֹהָי וַחַזַא יַת ישראל שרן לשבטוהי ושרת עלוהי דוח נבואה מן קדם יי: גונטל מתלה ואמר

בי לא־נחש ביעלב ולא־קסם בישראל כַּעַת יַאַמֵּר בר ליעקב' ולישראל מה־פעל אל: הן־עם כּלַבִיא יַקום וכארי יתנשא לא ישַבַּב עַד־יִאבַל טֵרָף ודַם־חַלַלִים בה ישתה: ויאמר בַּלָק אַל־בַּלְעָם גַם־קב לְא תְקַבֵנוּ גַם־ ברך לא תברכנו: ויען בלעם ויאמר אל־בַּלַק הַלא דברתי אליר לאמר כל אשר־ידבר יהוה אתו אעשה: ששי בי וַיָּאמֵר בָּלָקֹ אֵל־בִּלְעָם לְכָה־נַאֹ אֵקַחַךְּ אֵל־מַקוֹם אַחֵר [שביעי] בי וַיָּאמֵר בָּלָקֹ אֵל־בּלְעָם לְכָה־נַא אֵקַחַךְּ בח אולי יישר בעיני האלהים וקבתו לי משם: ויקח בלק את־בּלעם ראש הפּעור הנשקף על־פַני הַיִשִּימוֹ: בט ויאמר בלעם אל-בלק בנה־לי בזה שבעה מובחת לּ וָהַכֵּן לִי בַּזֶּה שָׁבָעָה פַּרִים וְשָׁבָעָה אֵילֵם: וַיַּעַשׁ בַּלֵּק אַ בַּאַשַר אַמַר בִּלְעַם וַיַּעַל פַּר וַאַיָל בַּמְזְבֵּחַ: וַיַּרָא בִּלְעַם אַ בַּאַשַר אַמַר בָּלָעַם וַיַּעַל כד בִּי טוֹב בִּעֵינֵי יהוה לְבָרֵךְ אֵת־יִשְׂרַאֵּל וִלְא־הַלַּךְ כּפעם־בּפעם לקראת נְחַשׁים וַיַּשָׁת אַל־הַמְּדְבַּר ב פּניו: וישא בלעם אַת־עֵינִיו וַיַּרָא' אַת־יַשְׂרָאַל שׁבֵן ג לשבטיו וַתָּהִי עַלָּיו רוּחַ אַלהֵים: וַיָּשֵּא מְשַׁלוּ וַיֹּאמֵר

על חלליהם (יהושע יג:כב; חנחומה שם): (בה) גם קב לא תקבנו. גם רחשון מוסב על גם השני וגם שני על גם רחשון, וכן גם לי גם לך לו יהיה (מלכים א ג:כו) וכן גם כחור גם בחולה (דכרים לב:כה): (בז) וקבתו לי. אין זה לשון לווי כמו וקבנו (לעיל פסוק יג) אלא לשון עחיד, אולי יישר בעיניו וחקבנו לי משם. לווי כמו וקבנו (לעיל פסוק יג) אלא לשון עחיד, אולי יישר בעיניו וחקבנו לי משם. מלדיר"ש בלע": (בח) ראש הפעור. קוסם היה בלק וראה שהן עחידין ללקוח על ידי פעור ולו היה יודע כמה אמר שמא הקללה תחול עליהם משם וכן כל החוזים בכוכבים רואים ואין יודעים מה רואים (תנחומה ד,יא): (א) זירא בלעם בי טוב וגרי. אמר איני לרך לבדוק בהקב"ה, כי לו יחפוץ לקלס: ולא הלך בעם בפעם בפעם. כאשר שהי פעמים: לקראת נחשים. לנחש אולי יקרה ה' לקראתו כרנוני. אמר, רולה ולו רולה, אקללם, אזכיר עונחיהם והקללה על את עיניו. כקש להכנים בהם עין בשם ורוך שבשיו. כאה כל שבט ורכן את עיניו. בקש להכנים בהם מעורים למעלה: שבן לשבטיו. ראה כל שכו שכן שבו מעורכין, כאה האמורים למעלה: שבן לשבטיו. ראה כל שכו שכן שוכן מעורכין, ראה שאין פתחיהם מכוונין זה כנגד זה שלו ילין לחוך להלו מירו: ותהי עליו רוח אלהים. עלה כלבו שלא יקללם (מדרש אנה):

(כג) בי לא גחש ביעקב. כי ראויים הם לברכה שאין בהם מנחשים וקוסמים: בעת יאמר ליעקב וגוי. עוד עחיד להיוח עח כעח האח אשר חגלה חבחן לעין כל, שהן יושבין לפניו ולומדים חורה מפיו ומחילחן לפנים ממלאכי השרח, לטין כל, שהן יושבין לפניו ולומדים חורה מפיו ומחילחן לפנים ממלאכי השרח, והם ישאלו להם מה פעל אל, וזהו שנאמר והיו עיניך רואות את מוריך. דבר אתר, יאמר ליעקב אינו לשן עחיד אלא לשון הוה. אינן לריכים למנחש וקוסם, כי בכל מעחש חלרין להאמר ליעקב ולישראל מה פעל הקב"ה ומהו גזרוחיו במרום אינן מעחשים וקוסמים, אלא נמסר להם על פי נביאיהם מה היא גזרת המקום, או מוחשים וחלים מוחשים ליעקב לו מוחדים וחומים מגידים להם (מנחומא שם). ואונקלום לא תרגם כן: (בד) הן עם בלביא יקום וגרי. כשהן שומדין משכתם שחרית הן משגברים כלביא ולחבי בלביא יקום וגרי. כשהן אוכל ומחבל כל מזיק הבא לערפו. כילד, קורא את שמע על מטחו עד שהוא אוכל ומחבל כל מזיק הבא לערפו. כילד, קורא את שמע על מטחו ומפקיד רוחו כיד המקום. כא מחכה וגיים להזיקם, הקב"ה שומרם כתרגומו: ודם חללים ישתה. נתכלא שאין משה מת עד שיפיל מלכי מדין חללים כתרגומו: ודם חללים ישתה. נתכלא שאין משה מת עד שיפיל מלכי מדין חללים ישרה גמוכה גדום הרגו בני ישראל בחרב הוא עמהם, שלאת בלה בו בעור הקוסם הרגו בני ישראל בחרב וידרה בול מדי שלאם בו בעור הקוסם הרגו בני ישראל בחרב וידר בתרב בלבית שמהם בישל בל בו בעור הקוסם הרגו בני ישראל בחרב וידר בתרב בלבית בתרב בלבית בל בלבים שלאם בל בעור הקוסם הרגו בני ישראל בחרב

that the camp was to disperse and embark on its next journey. This rendering is reflected in the fact that this verse is included in the *Shofaros* section of the Rosh Hashanah Mussaf.

23. בי לא־נַחָשׁ בְּיָצֶקָּכ — For there is no divination in Jacob. God redeemed Israel from Egypt with an awesome display of power because Jews rely on Him, instead of seeking magical means of foretelling the future or affecting events (Rashi). One can only imagine the effect of this pronouncement on Balaam and Balak, for this prophecy made a sham of Balaam's mission. He and Balak, the sorcerers, were trying to curse a nation that was blessed because it repudi-

ated sorcery.

בּעֵּת now. Continuing the previous thought, Balaam said that at that very moment, when other nations looked for omens and auguries, Israel had God's prophets and the Kohen Gadol's Breastplate to tell them what God wanted them to know about His activities (Rashi; see notes to Exodus 28:30).

24. בְּלְבוּא יָקוּם — Will arise like a lion cub. Balaam foretold that Israel would begin its conquest of the Land and, like a young lion maturing to full strength, grow ever more powerful. It would not finish its work until it conquered and plundered all the Canaanite kings (Onkelos).

- <sup>23</sup> for there is no divination in Jacob and no sorcery in Israel. Even now it is said to Jacob and Israel what God has wrought.
- <sup>24</sup> Behold! the people will arise like a lion cub and raise itself like a lion; it will not lie down until it consumes preu, and drinks the blood of the slain."

Balak's Anger and Further Reguest

- <sup>25</sup> Balak said to Balaam, "Neither shall you curse them at all, nor shall you bless them at all!"
- <sup>26</sup> Balaam answered and said to Balak, "Have I not spoken to you, saying, 'Whatever HASHEM shall speak, that I shall do'?"
- <sup>27</sup> Balak said to Balaam, "Go, now, I shall take you to a different place, perhaps it will be proper in God's eyes that you will curse them for me from there." <sup>28</sup> Balak took Balaam to the summit of the height that overlooks the face of the wasteland.
- <sup>29</sup> Balaam said to Balak, "Build for me here seven altars and prepare for me here seven bulls and seven rams." <sup>30</sup> Balak did as Balaam said, and he brought up a bull and a ram on each altar.

**24**Balaam's

Third

Blessing

Balaam saw that it was good in God's eyes to bless Israel, so he did not go as every other time toward divinations, but he set his face toward the Wilderness. <sup>2</sup> Balaam raised his eyes and saw Israel dwelling according to its tribes, and the spirit of God was upon him. <sup>3</sup> He declaimed his parable and said:

Midrashically, from the moment Jews arise in the morning, they seek to perform commandments, the way a growing lion learns to become skilled at seeking prey. Even when they lie down at night, they conquer their enemies, because they recite the *Shema* before they go to sleep and entrust their souls in God's hands. If danger comes while they sleep, He protects them and fights their wars (*Rashi*).

25-27. Balak's anger and further request. Balak lashed out at Balaam for his failure to perform his mission. In response to Balaam's claim that he tried to curse, but that God was forcing him to bless, Balak said that, if so, he should not try to curse, and not be forced to bless. To this, Balaam repeated that he must say whatever God tells him to. Balak did not give up hope. He thought that perhaps the reason Balaam could not curse was because he had been looking only at righteous Jews. Perhaps if he were to see a less distinguished part of the Israelite camp, a curse would be forthcoming (Or HaChaim).

Ramban explains that Balak understood by now that God would not relent on His promise that Israel would prevail over all the Canaanite kingdoms. But, Balak hoped, perhaps Israel's victory over Canaan did not preclude a future Moabite victory over Israel — at least to regain the territories that had belonged to Moab before Sihon conquered them.

28. ראש הַפְּעוּר — The summit of the height. As noted above, Balak was a sorcerer, and he foresaw that Israel would suffer a tragedy that would emanate from the height known as Peor; he hoped that the tragedy would be Balaam's curse, and he was partly right (see 25:1-3). Practitioners of sorcery often see things superficially, without understanding them (Rashi).

24.

1-9. Balaam's third blessing. Now Balaam adopted an

entirely new approach to his attempt to draw prophecy to himself. Previously, he had hoped to divine the moment of God's anger and utilize it to bring a curse upon Israel, but he finally realized that this was not to be. Having been told there is no divination in Jacob (23:23), he realized that his sorcery had no chance of success, so he he set his face toward the Wildemess (24:1) to open himself to the prophecy God wished to impart: His blessing of Israel. For the first time in his life, God did not merely "happen" upon him; for the sake of Israel, God appeared to Balaam in the fullness of His glory (v.2), and he experienced the height of true prophecy (Ramban).

According to Rashi (based on Onkelos), however, Balaam had malevolent motives at this time also. When Balaam looked to the Wilderness, he meant to allude to the grievous sin of the Golden Calf, which the Jews committed in the Wilderness of Sinai. The Sages, too, impute malice to Balaam here as before (Sanhedrin 105b). Sforno finds an allusion to this lingering hatred in Balaam's turn toward the Wilderness, for although he knew that he would be forced to pronounce a blessing, he wanted it to be as circumscribed and arid as a desert. Of Balaam, the Sages say that it is better to be admonished harshly by one who does so lovingly, such as the prophet Ahijah the Shilonite (see I Kings 14:10-16), than to be blessed by one who hates, such as Balaam (Taanis 20a).

2. שבּן לְּשְבְּטָּי — Dwelling according to its tribes. He saw the exemplary order of the Israelite camp. The tribes maintained their separate identities, and the tents were arranged so that their entrances did not face one another, which prevented intrusions on the privacy of other families (Rashi). That tribes and large, extended family groups stayed together showed that the people felt responsible for one another, but at the same time they zealously protected the personal dignity and rights of individual families.

אמר בלעם ברה בעור ואמר גברא רשפיר חזי: - אמר רשמע מימר מן קרם אל וחזו מז קרם שרי חזי שכיב ומתגלי לה: המא טבא אַרער (נ״א טבין משכניר) יעקב בית מישרה ישראל: וכנחליו המדבריו כגנת שקיא דעל פרת כבוסמיא דנציב יי בארזיו דנציביו על מיא: זיסגי מלכא דיתרבא מבנוהי וישלוט בעממיז סגיאיז ויתקוף מאגג מלכה ותתנטל מלכותה: ה אַלָהַא דָאַפֶּקנון מִמְצַרִים תַקְפָּא וְרוּמָא ה דילה ייכלון בני ישראל (נ״א עמא בית ישראל) נכסי עממיא סנאיהון ובבזת מלכיהוו יתפנקוו וארעתהוו יחסנוו: טינוח ישרי בתקוף פאריא וכליתא לית דיקימנה (ניא מלכו דתזעזענה) בריביר יהון בריכין וליטיר יהון ליטין: יותקף רגזא דבלק בבלעם ושקפניו לירוהי ואמר בַּלַק לבלעם למילט סנאי קריתר והא בַּרֶכַא מַבַּרְכַת לְהוֹן דְּנֵן תְּלֶת זְמִנִין: יא וּכְעַן אזל לך לאתרך אמרית יקרא איקרנך והא מנער יי מן יקר: יב ואמר בּלעם לבלק הַלָא אַף לאַזגַּדִּיך דִּי שַׁלֹחַת לוַתִּי מַלֹּלִית למימר: יג אם יחו לי כלק מלי ביתה כסף ורהב לית לי רשו למעבר על גזרת מימרא

רְּאָם בִּלְעָם בְּנְעָם בְּנָעָם הַנֶּבֶּר שְׁתָם הָעֶּין: נְאֶם שֹׁמֻעַ מְּלְא בִיתוֹ בְּסֶף וְזָהָב לְא אוּכַל לֵעֲבר אָהָלֶי עִינְיִם בְּלָעם הָעֶּין: נְאֶם שֹׁמֻעַ מִיְם הַנֶּבֶּר שְׁתָם הָעָיִן: נְאֶם שֹׁמֻעַ מִיְם הַנֶּבֶר שְׁתָם הָעָיִן: נְאֶם שֹׁמֻעַ מִיְּבְּרְתִּי בְּבָּרְתִי בְּבָּרְתִי בְּבָּרְתִי בְּבָּרְתִי וְעַצְמִים נְטַע יהוֹה בִּאְרָזִים מְּלְכָּתְוֹ: אֲמֹ מִיְּבְיִם נְטָע יהוֹה בִּאְרָזִים מְּלְכָּתְוֹ: אֲמֹ מִיְּבְּיִם נְטָע יהוֹה בִּאְרָזִים בְּיִבְים נְיָרְם מְּעָבִי מְיִבְּלְם אָלִי בְּנְתְי שְׁבְב בְּאֲרָי וְתְנַשֵּא מִיְּלְּכָתְוֹ: אֲמֹ מִיּבְּלְים נְיִּלְם יְנְתְּבּ בְּבְּעְם אָלְּכְּתְּי בְּבָּרְוֹ וְתְבָּשָׁא מִיְלְכָּתְוֹ בְּבָּרְתְ וְתְבָּשָׁא מִיְלְכָּתְוֹ בְּלָּעָם אָל־בְּלְעָם לְּלָם יְנְתְּב בְּבְּלְעָם אָל־בְּלְעָם יְנְתְּבְּיִם וְתְבָּבְּתְוֹ וְתְבָּשָּׁא מִיְלְכָּתְ בָּלְעָם אָלִי בְּבָּלְק אֶל־בּיְעָם וְיִרְם בְּבְּרְתִי בֵּבְּרְתִי וְתְבָּעָם יְנְתְּם יִנְּלְים בְּלָעָם בְּלָעָם הָנָבְיְ הְבִּיְעָם יְנָתְּהַ בְּלְעָם הָלָּעְם הָלָּעְם הָעָּבְיוֹ וְתְבָּבְּיִם וְתְבָּבְּיִם וְתְבָּבְּיִם וְתְבָּבְּיִם וְתְבָּבְּיִם וְתְּבְּלְיִם אָלִי בְּבְּלְעָם אָלִי בְּבָּלְעָם הָעָּלְים בְּלָעָם הָעָבְיוֹ וְתְבָּבְיּעְ בְּלְעָם הָעָּלְים בְּבְּלְעָם הָּבְּלְעָם הָבְּלְעָם הָבְּלְעָם הְתִּבְּיִים וְנְתְּבָּים וְנִילְם בְּלְר וּבְּלִים בְּלְעָם אָלִיי בְּבָּבְרְתִּי לֵאמְר: אִם־יִתְּוֹן בְּלָב לְיִים בְּלְעָם אָלִיי בְּבָּרְתִי לֵאמְר: אְם־יתוֹ בְּעָבוֹ בִּיְעָבְיוֹ בְּלְעָם אָּלִי בְּבְּבְּלְעִם הְעָּבְיוֹ בְּעְרִם בְּעָבְיוֹ בְּלְעָם בְּילְבִיתְ בְּעָבְּבוֹ בְּעָבְּיוֹ בְּעְבִיתוֹ בְּעְבְּיוֹ בְּעָבְּיוֹ בְּעְבְּבוֹ בְּעְבְּבִין בְּיִבְּבְיִים בְּיִבְּבְּיוֹ בְּעְבְּבוֹ בְּעְבְבוֹ בְּעִבְּבוֹ בְּעְבְבוֹי בְּבְּבְבּיוֹ בְּעְבְבוֹ בִּעְבְבּר אְבִיתוֹ בְּעְבְבוֹ בְּעְבְבוֹ בְּיוּבְיבּיתוֹ בְּעְבְבּר אְבִיתוֹ בְּעְבְבּי בְּעְבְּבְיוּ בְּבְּבְּבְיוּ בְּיוֹבְבְּבְים בְּעְבְּבְיוֹ בְּבְּבְבְּבְּבְיוּ בְיוֹבְבְּבְיוֹ בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְיוּ בְּבְּבְּבְיוּ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְים בְּיוּבְּבּיתְ בְּבְּבְבּיוּ בְּבְּבְּבְבּיוּ בְּבְיבְבְּבְּבְּבְּבְבְּבְיּבְּבְּבְּבְּבְים בְּבְּבְבְב

רם"י (סנהדרין קה:): באהלים. כתרגומו, לשון מור ואהלות: נטע ה׳. בגן עדן. לשון אחר כאהלים נטע ה', כשמים המתוחיו כאהל, שנאמר וימתחם כאהל, לשבח (ישעיה מ:כב) [ולשון זה אינו דאם כן היה לו לנקוד כאוהלים, הא' בחול"ם]: גטע הי. לשון נטיעה מלינו באוהלים, שנאמר וישע אהלי אפדנו (דניאל יא:מה): (ז) מדליו. מכחכותיו. ופיכושו כתכגומו: וזרעו במים רבים. לשוו הגלחה הוח זה, כורע הזרוע על פני המים: וירם מאגג מלבו. מלך רחשון שלהם יכבוש חת אגג מלך עמלק: ותנשא מלכתו. של יעקב יותר ויותר, שיבח חחריו דוד ושלמה: (ח) אל מוציאו ממצרים. מי גורם להם הגדולה הזחת. חל המוליחם ממלרים בתוקף וכוס שלו. יאכל את הגוים שהס צריו: ועצמותיהם. של לריס: יגרם. מנחם פחר בו לשון שבירה וכן לא גרמו לבקר (לפניה ג:ג) וכן ואת חרשיה חגרמי (יחזקאל כג:לד). ואני אומר לשון עלם הוא, שמגרר הבשר בשניו מסביב והמוח שבפנים. ומעמיד העלם על ערמימותו: וחציו ימחץ. אונקלום חרגם חליו של לרים, חלוקה שלהם, כמו בעלי חלים (בראשית מעוכג) מרי פלוגחא. וכן ימחן לשון ומחלה וחלפה רקחו (שופטים ה:כו) שיחלו את ארלם. ויש לפחור לשון חלים ממש, חליו של הקב"ה ימחן בדמם של לרים, יטבול וילטבט בדמם, כמו למטן חמחן רגלד בדם (חהלים סח:כד) ואינו זז מלשון מכה, כמו מחלחי (דברים לב:לט) שהלבוע בדם נרחה כחילו מחוץ ונגוע: (ט) ברע שבב בארי. כתרגומו, יחישכו בחרלם ככח וכגכורה: (י) ויספק. הכה זו על זו: (יג) לעבר את פי ה'. כחן לח נאמר אלהי כמו שנאמר בראשונה, לפי שידע שנבאש בהקב"ה ונטרד (מדרש אגדה):

(ג) בנו בער. כמו למעינו מים (תהלים קיד:ח). ומדרש אגדה, שניהם היו גדולים מאבותיהם. בלה בנו לפור, אביו בנו הוא במלכות, ובלעם גדול מאביו בנביאות. מנה בן פרם היה (חנחומה יג): שתם העין. טינו נקורה ומולחת לחון וחור שלה נראה פתוח. ולשון משנה הוא, כדי שישתום ויסתום ויגוב (ע"ז סעי.). ורבותינו אמרו. לפי שאמר ומספר את רובע ישראל (לעיל כג:י) שהקב"ה יושב ומונה רביעותיהן של ישראל מתי חבא טפה שנולד הלדיק ממנה. אמר בלבו מי שהוא קדוש ומשרתיו קדושים יסתכל בדברים הללו, ועל דבר זה נסמח עינו של בלעם. ויש מפרשים שחום העין פתוח העין. כמו שתרגם אונקלום. ועל שאמר שתום העין ולא אמר שתום העינים למדנו שפומא באחת מעיניו היה: (ד) נפל וגלוי עינים. פשוטו כתרגומו. שאין נראה עליו אלא בלילה כשהוא שוכב. ומדרשו. כשהיה נגלה עליו לא היה בו כח לשמוד על רגליו ונופל על פניו, לפי שהיה ערל ומאום להיות נגלה עליו בקומה זקופה לפניו: (ה) מה טבו אהליך. על שרחה פתחיהם שחינן מכוונין זה מול זה (ב"ב ס.): משכנתיך. חניותיך, כתרגומו. דבר אחר, מה טובו אהליך, מה טובו אהל שילה וביח טולמים בישובן, שמקריבין בהן קרבנות לכפר טליהם: משבנתיך. אף כשהן חרבין, לפי שהן משכון עליהן וחרבנן כפרה על הנפשות, שנאמר כלה ה' את חמתו (איכה ד:יא) ובמה כלה, וילת אש בליון (שם: תנחומא פקודי ד: איכ"ר ד:יד): (ו) בנחלים נטיו. שנארכו ונמשכו לנטוח למרחוק. אמרו רבוחינו מברכוחיו של אוחו רשע אנו למדים מה היה בלבו לקללם כשאמר להשית אל המדבר פניו. וכשהפך המקום את פיו ברכם מעין אותם קללות שבקש לומר כו' כדאיתא בחלק

Rashi cites a Midrashic interpretation that both terms

<sup>4.</sup> ענים - While fallen and with uncovered eyes. Balaam could experience prophecy only when he was in a sleep-like trance, devoid of his conscious faculties. This was symbolic of his inferiority to Moses, to whom God spoke while he stood, fully conscious (Ramban). Rashi, citing Onkelos, explains that his visions came to him at night, when he reclined in bed. Nevertheless, Balaam prophesied with uncovered eyes, i.e., his psyche was conscious to receive it (Ibn Ezra).

<sup>5.</sup> אַהֶּלְיִּדְּ ... מְשְׁבְּנְתִּיךְ ... מְשְׁבְּנְתִּיךְ ... מְשְׁבְּנְתִּיךְ ... מְשְׁבְּנִתְּיךְ ... מְשְׁבְּנִתְירָ ... A modition to the modesty and sensitivity demonstrated by the arrangement of the tents and camps (see above), the Sages (Sanhedrin 105b) expound that these terms refer to the habitats of Israel's spiritual heritage. Tents alludes to the study halls, and מְשְׁבְּנִתְיךְ שׁ which is related to Shechinah, or God's Presence — alludes to the synagogues and Temples (Sfomo).

- "The words of Balaam son of Beor, the words of the man with the open eye;
- 4 "the words of the one who hears the sayings of God, who sees the vision of Shaddai, while fallen and with uncovered eyes:
  - <sup>5</sup> "How goodly are your tents, O Jacob, your dwelling places, O Israel;
- <sup>6</sup> "stretching out like brooks, like gardens by a river, like aloes planted by HASHEM, like cedars by water.
- <sup>7</sup> "Water shall flow from his wells, and his seed shall be by abundant waters. His king shall be exalted over Agag, and his kingdom shall be upraised.
- <sup>8</sup> "It is God Who took him out of Egypt according to the power of His loftiness. He will consume the nations that oppress him and crush their bones, and his arrows shall pierce them.
- <sup>9</sup> "He crouched and lay down like a lion, and, like a lion cub who can stand him up? Those who bless you are blessed and those who curse you are accursed."
- <sup>10</sup> Balak's anger flared against Balaam and he clapped his hands. Balak said to Balaam, "To curse my enemies did! summon you, and behold! you have continually blessed them these three times! <sup>11</sup> Now, flee to your place. I said! would honor you, but behold! HASHEM has withheld you from honor."
- 12 Balaam said to Balak, "Did I not speak to your emissaries whom you sent to me, saying, 13 'If Balak were to give me his houseful of silver and gold, I cannot transgress the word of

refer to the Temples and Tabernacles, but that *tents* allude to them while they stood and *dwelling places* allude to them in their destruction. The comment on מְשְׁכֵּנתְיּךְ is based on its similarity to מְשְׁכֵּנתְיּם, *collateral* or *surety*. The implication is that when Israel sinned, God took collateral, as it were, destroying the Temples instead of venting His anger against the people.

Ramban interprets the entire passage as a blessing, beginning with Israel's sojourn in the Wilderness, when it dwelt in *tents*, and extending to its future in the Land, when it would be established in its built-up *dwelling places*, and be supported by productive, well-irrigated fields and vineyards, and would be victorious over all who sought to do it harm.

- 6. The Sages interpret the similes of this verse as referring to the kings and scholars, who were the leaders of Jewry. Brooks alludes to kings, who will stretch out in the sense that their reigns will be long. The gardens refer to the plentiful vineyards and olive orchards with which Israel will be blessed (Sanhedrin 105b). Onkelos and Targum Yerushalmi interpret the gardens as groups of scholars in the study halls. In Yavneh, the seat of the Sanhedrin was called Kerem [Vineyard] B'Yavneh, because the disciples sat arrayed before their teachers in rows, like the vines in a vineyard (see Eduyos 2:4).
- בּאָהָלִים נְטֵע הּ Like aloes planted by HASHEM. Aloes are fragrant trees, which symbolize the spreading fame of Israel's kings and scholars. Their stature will be comparable to well-watered cedars (Sanhedrin 105b).
- 7. יוַל־מִּים מְּדְּלְיִּוּ Water shall flow from his [i.e., the king's] wells. Since flowing water symbolizes abundance and a well can symbolize progeny, Onkelos renders, the king who will be anointed from his sons will be great. The simile continues

by likening the success of the king's offspring to seeds planted near plentiful waters.

- יְרִים מְאָגֵג מְלְכוּן His king shall be exalted over Agag. Saul, Israel's first king, defeated King Agag of Amalek, and Saul's successors, David and Solomon, achieved even greater triumphs.
- 8. Israel's greatness will be a gift of God Who redeemed Israel from Egypt. God's power and invincibility should be a warning to Balak and anyone else who would dare to harm His nation.
- 9. בְּאַרִי Erouched... like a lion. They shall occupy the Land with strength and vigor (Rashi), and once there, they will be immovable.
- תנרביף ברוף ואררי messed and those who curse you are accursed. Balaam spoke first of blessing and only then of curse. Isaac reversed the order, speaking first of curse and then of blessing (Genesis 27:29). Both reflected the life experience of their sort of people. Wicked people such as Balaam start out in a blaze of glory, and then plunge into the cursedness they deserve. The righteous, on the other hand, may begin their careers in difficulty and hardship, but ultimately they will be blessed (Rashi to Genesis 27:29).
- 11. בְּרָח־לְּךְ Flee. In his fury, Balak ordered Balaam to leave without escort, as quickly as possible, as if he were being pursued, and not to dare go to any other cities of Moab or Midian. He wanted to humiliate Balaam, to drive home the point that although he been summoned to receive high honor, he was now being dismissed as a failure. To this, Balaam replied that he had acted honorably (v. 13), that from the start he had told Balak's emissaries that he could do only what God instructed him to, and Balak had accepted him on those terms (Or HaChaim).

דיי למעבד טבתא או בישתא מרעותי די ימלל יי יתה אמלל: ידוכעו הא אנא אזל לעמי איתא אמלכנה מא רתעבד ואחוי לה מא דיעבד עמא הדיו לעמה בסוף יומיַא: טוונטל מתלה ואמר אמר בלעם בָּרֶה בָּעוֹר וָאֲמֶר גַבַרָא דְשַׁפִּיר חַזי: טו אַמַר דּשָׁמַע מִימַר מוֹ קַרם אל וידע מדע מן קדם עלאה חזו מו קדם שדי חזי שכיב ומתגלי לה: יי חזיתה ולא כעו סכיתה ולא אִיתוֹהִי קָרִיב כַּד יִקוֹם מַלכַּא מיעקב ויתרבא משיחא מישראל ויקטול רברבי מואב וישלוט בכל בני אנשא: יחויהי אדום ירתא ויהי ירתא שעיר לבעלי דבבוהי וישראל יצלח בנכסין: ייוחות חד מדבית יַעַקב ויובד משוב מקריַת עַמְמֵיָא: כּנָחָזָא יַת עַמַלְקָאַה וּנְטַל מַתְלֶה ואמר ביש קבביא דישבאל הוה עמלקאה וסופה לעלמא ייבר: כא וחוא ית שלמאה ונטל מתלה ואמר תקיף בית מותבר ושוי בַבְרַךְ תַּקִיף מְדוֹרַךְ: בּבּאַרִי אָם יְהֵי לשצאה שלמאה עד מא אתוראה ישבנר:

יהוֹה לֵצְשָׁוֹת טוֹבֶה אָוֹ רָצָה מִלְּבֶּי אֲשֶׁר־יְדַבֵּר יהוֹה יִגְשָׁוֹת טוֹבֶה אָוֹ רָצָה מִלְבֵּי אֲשֶׁר־יְדַבֵּר יהוֹה יִגְשָׁה הָנָטִ הִּנְנִי הוֹלֵך לְצַמִּי לְכָה אִעָצְּךְ אֲשֶׁר יִנְשֶׂא מְשָׁלְוֹ וְיַבְּר: וְצַשָּׁה הְנָטִ הְּנְנִי הוֹלֵך לְצַמִּי הְנָבֶר שְׁתִּם הַנָּיָה לְצַמְּךְ בְּאַחֲרִית הַיָּמִים: וַיִּשָּׂא מְשָׁלְוֹ שְׁהַבִּי אֲמָע מְשָׁלְוֹ וְיָבְיָה אֲשׁוּרֶנוּ וְלְא קָרְוֹב דְּרָבְ שְׁתִּי עִנְיִם: אֶרְאֶנוּ וְלָא עַתְּה אֲשׁוּרֶנוּ וְלְא קָרִוֹב דְּרָבְ יִי וּנְשָׁא מְשָׁלְוֹ וְלָא עַתְּה אֲשׁוּרֶנוּ וְלְא קָרְוֹב דְּרָבְ הִי שְׁלֵי אִנְיִם: אֶרְאָנוֹ וְלָא עַתְּה חֲיִלּ וְמָחֲוֹה שַׁרִי יְהָאָה וְהָנְה וְנִשְּׁה הַיְנִיה וְנִשְּׁה חָיִלּ וְנָהְיְּה וְנִישְׁרְאֵל וְשָׁלְוֹ וְיִשְׁרָאֵל עְשָׁה חָיִלּ: וְיִרְדְּ מִיֵּעְלֶב וְהָאֶבְיר מְעִיר אִיְבְּוֹ וְיִשְׁרָא עָשָׁה חָיִלּ: וְיִבְיְה מְשָׁלְוֹ וְיִשְׁרָא עָשָׁה חָיִלּ: וְיִיְהְיְ אֶבְרִי וְנִישְׁרְא עָשְׁה חָיִלּ: וְיִרְדְּ מִיֵּעְלֶב וְהָאֶבְיר מְיִבְיִה עְשָׁלוֹ וַיִּאְמֵר אִיְבְּיוֹ עִשְׂלוֹ וְשְׁרָא עְשָׁה חָיִלּ: וְיִיְשְׁלְ עְשָׁה וְנִבְּעִר אִיבְּרָא אֶת־ בְּשָּלֵי וְנִישְׁלְ עִשְׁה חְיִלִּי עִינְיִי אִבְּרִי מִינְיִם עְּעִיר וְיִשְּׁלְ עְשָׁה חָיִלְן מִוֹישְׁלְ וְיִשְׁרְ וְנִישְׁלְ עִשְׁה בְּשָּלְי וְיִשְׁבְּע עִישְׁר אִינְישְׁ עְשְׁלוֹ וִיּאמָר אִינְיְשְׁא מְשְׁלְוֹ וַיִּאמֵר אִיתְן מְוֹשְׁבֶּר וְשִׁיִם בַּפָּלֵע בָּבּי אָנִייְ עִבְּר לְנִישְׁלְ וְנִישְׁבְּ וְיִשְׁים בַּפָּלְער הָיִיְם עְבִי אִם בְּנְבְי אָנְיִר מְיִבְּי אָנִים בְּנִילְיִם עְנְבְּיִי עִינְבִי וְיִשְּׁלְ וְנִישְׁתְּעְ מְיִבְּי אְנִישְׁת מְּלְבִי עִינְיִי מְיִבְּי מְנִים עְנִישְׁלְ וְנִיים מָּבְּי אָם בְּיִים בְּנְיְשְׁת וְנִישְׁת לְבִי מְנִי עְנִים מְּעִים בְּנְייִם בְּיִים עְנִים בְּנְבְי עִינְיְיְתְ עְנִין עְעִר מָה עָּבְי אִבּיוֹ וְשִּים בְּשְּעִים בְּבְּי אְנִיי עִינְעְיִים בְּנְישְׁיִם בְּנְיּעְים בְּנְייְיְעְייִם בְּבְּי מְעִים בְּנְעִים בְּנְיְיְיְיְיְיְיְיְם עְנִייְם וְנְשְׁים בְּנְיוֹי עִינְיְיִי עְנְיִים עְנְבְיוּתְיוֹים עִינְיוֹי עְנִילְים בְּנְיוֹי עְיִבְּיְים עְיִבְים מְנְיְם עְנְיוּנְיוֹ נְיוֹי עְיִים בְּבְּיי עְיִים בְּיִילְם בְּנְיוֹ עְנְיִיתְ

י"בח

מיעקב. ועוד יהיה מושל אחר מיעקב: והאביד שריד מעיר. מעיר החשובה של אדוס, היא רומי. ועל מלך המשיח אומר כן, שלאמר כו וירד מיס עד יס (תהליס עב:ח) אדוס, היא רומי. ועל מלך המשיח אומר כן, שלאמר כו וירד מיס עד יס (תהליס עב:ח) ולא יהיה שריד לבית עשו (עובדיה אזיח): (ב) וירא את עמלק. נסתכל בפורענותו של עמלק: ראשית גוים עמלק. הוא קדס את כלס להלחס בישראל, וכך תרגס אונקלום, ואחריתו להאבד בידס, שלאמר חמחה את זכר עמלק (דברים כה:יט): אונקלום, ואחריתו להשני. לפי שהיה קיני תקוע אלל עמלק, כענין שלאמר ויאמר שאול א הקיני וגו' (שמואל א טונו) הזכירו אתר עמלק. נסתכל בגדלותם של בני יתרו שלא להקיני וגו' (שמואל א טונו) הזכירו אתר עמלק. נסתכל בגדלותם של בני יתרו שלא בהם תרעתים שמעתים שוכחים (דברי הימים א בנה; שנהדרין קו): איתן מושבך. תמה אני מהיבן זכית לכך, הלא לחס עמי היו בעלת הבה נתחלם, כי אף אם להבער קין וגוי. אשריך שנתקעת לחוקף זה שאינך נטרד עוד מן העולם, כי אף אם אתה עמיד לגלות עם עשרת השבעים וההיה לבער ממקום שתישבת שס, מה בכך: עד מה אשור תשבך. עד היכן הוא מגלה אותן, שמא לתלח וחבור (מלכים ב יוצו) אין זה ערוד מו העולם אלא טלטול ממקום למקום, ותשוב עם שאר הגליות:

(יד) הולך לעמי. מעחה הריני כשאר עמי, שיסתלק הקב"ה מעלי: לבה איעצך. מה לך לעמוח. ומה היא העלה, אלהיהם של אלו שוגא זמה הוא כו' כדאימא בחלק (סנהדרין קו.). חדע שבלעם השיא עלה זו להכשילם בזמה, שהרי נאמר הן הנה היו לכני ישראל בדבר בלעם השיא עלה זו להכשילם בזמה, שהרי נאמר הן הנה הזו לבני ישראל בדבר בלעם (הגלן לח:עון: תנחומא יחן: אשר יעשה העם הזה לעמך. מקרא קלר הוא זה. איעלך (הכשילם, ואומר לך מה שהן עמידין להרע למואב וידע דעת עליון. לכוין השנה שכו סנובדרין קה:): (יוז) הדע דעת עליון. לכוין השנה שכוש כה (סנהדרין קה:): (יוז) בדבר. כתרגומו, בדע על בדולתו, אך לא עתה הוא אלא לאחר זמן: דרך בורב. כתרגומו, מלך רודה ומושל: ומחץ פאחי מואב. זה דוד, שלאמר כו השכב אותם אלה וימדד שני חבלים להמית וגו' (שמואל ב ח:ב): וקרקר. לשון קורה [פ"א כורה), כמו אני קרתי (מלכים ב יע:בד) מקבת בור נקרתם (ישניה נא:א) יקרוה עורכי נחל (משלי בליי), פורי"ר בלע": בל בני שת. כל האומות, שכלם ילאו מן שת בנו של אדם הראשון (אונקלום): (יח) והיה ידשה שעיר איביו. לאויביו שראל: (יט) וירד הראשון (אונקלום): (יח) והיה ידשה שעיר איביו. לאויביו שראל: (יט) וירד

14-24. Balaam's last prophecy. Before going home, Balaam delivered a final series of prophecies regarding Israel, Moab and their neighbors. In addition, he capped his frustrated evil intentions by teaching Balak the only way he could hope to prevail against Israel.

14. לְּכָּה — Come. Because he was about to forecast the misfortunes that would befall Moab, Balaam asked Balak to come to the side where they could converse privately (Ramban).

אַינְצְרֵ — I shall advise you. Later, Balaam gave a series of prophecies that follow, but this verse implies that first Balaam gave Balak a valuable bit of advice that is not spelled out. The Sages (Sanhedrin 106a) relate that Balaam confided to the king, "The God of these people hates immorality," and the Talmud goes on to describe Balaam's scheme to ensnare the Jews in a sin that would bring Divine retribution upon them. The episode related in chapter 25

was the result of Balaam's plan, as Moses said explicitly in 31:16 (Rashi).

In the plain sense of the verse, he told Balak that he would advise him regarding God's plan for the future history of the world (*Ramban*).

17. אָרְאָנוּ וְלֹא עָתָה - I shall see him, but not now. Balaam spoke about the very distant future of the Jewish people, the time when the final Messianic redemption would come. Thus, his entire series of pronouncements encompassed four periods in Jewish history: in the Wilderness (23:7-10); their impending conquest of the Land (23:18-24); their period of greatness after conquering the Land and their surrounding enemies (24:3-9); and now of the End of Days (Ramban).

קרך מוּטְקב A star has issued from Jacob. Though speaking of future Jewish kings, Balaam spoke in the past tense, for it is common in prophecy that the prophet "sees"

Ralaam's HASHEM to do good or bad on my own. Whatever HASHEM speaks, that shall I speak '14 And Last now, behold! I go to my people. Come, I shall advise you what this people will do to your people Prophecy in the End of Daus." 15 He declaimed his parable and said:

"The words of Balaam son of Beor, the words of the man with the open eye

- 16 The words of one who hears the sayings of God, and knows the knowledge of the Supreme One, who sees the vision of Shaddai, while fallen and with uncovered eyes.
- <sup>17</sup> I shall see him. but not now, I shall look at him, but it is not near. A star has issued from Jacob and a scepter-bearer has risen from Israel, and he shall pierce the nobles of Moab and undermine the children of Seth.
- 18 Edom shall be a conquest and Seir shall be the conquest of his enemies and Israel will attain success.
  - 19 One from Jacob shall rule and destroy the remnant of the city."
- <sup>20</sup> He saw Amalek and declaimed his parable and said: "Amalek is the first among nations but its end will be eternal destruction."
- <sup>21</sup> He saw the Kenite and declaimed his parable and said: "Strong is your dwelling, and set in a rock is your nest.
  - <sup>22</sup> For if the Kenite should be laid waste, till where can Assuria take uou captive?"

the subject of his speech as clearly as if it had already taken place.

The star is a king, and the scepter is the royal power to overcome opposition and bring everyone under his sway (Rashi). This Jewish king will defeat the nobles of Moab as well as the entire world. Seth was the son of Adam and Eve. who became the ancestor of all mankind, so that the children of Seth are all the people on the face of the earth.

The identity of this "king" is the subject of dispute. According to Rashi and Ibn Ezra, it is David, the first great conqueror among Jewish kings, who was victorious over Moab (I Samuel 8:2). As noted above, however, Ramban interprets this entire passage with reference to Messianic times. According to him, Messiah is called a "star" - more likely a shooting star, or meteor — because he will have to flash across heaven, visible to the whole world, as it were, to gather in Jews from their dispersion. At that time, Moab will not be spared, even though the Jews of Balak's generation were commanded not to conquer Moab.

- 18. איביו His enemies. Seir and Edom the two names of Esau's descendants — will fall to his enemy, Israel, and become its possession. Verse 19 concludes this aspect of the prophecy by saying that Israel will dominate Edom and destroy its most prominent city (Rashi). This describes the End of Days, because the current dispersion is called the Edomite Exile, during which Israel is considered to be under the dominion of Edom. This will end when Edom's power is broken (Ramban).
- 20. באשית גוּיִם עָמְלֵק Amalek is the first among nations. Amalek was the first to attack Israel (Rashi). Alternatively, Amalek ranked first in military prowess (Ramban). Later commentators interpret that Amalek, the primary offspring of Esau, is the first in that it is the embodiment of intense evil, just as Israel, its implacable foe, is charged with being the embodiment of good (Resisei Laulah).

21. ייָרא אַת־הַקּינִי — He saw the Kenite, i.e., the family of Jethro (Judges 4:21), which lived near Amalek, After foretelling the ignominious end of brazen Amalek, Balaam contrasted them with the rising star of Jethro's offspring. They are mentioned together with the tribe of Judah (I Chronicles 2:55), and according to the Sages, that verse indicates their outstanding qualities as Torah scholars (Rashi).

איתן מושבר — Strong is your dwelling. Jethro's offspring became an integral part of the Jewish people, even though they were neighbors of Amalek and could have been expected to seek the protection of their powerful hosts.

Balaam praised the Kenites for casting their lot with Israel in the harsh, strong Wilderness, and because of such loyalty, they would deserve the honor of placing their nest with Israel when it was ensconced powerfully, strong as a rock (Sforno).

Balaam praised Jethro for letting his daughter Zipporah marry Moses, likening it to placing his nest, Zipporah, in the secure rock of Moses' Torah (Or HaChaim).

The Sages cite the tradition that when Pharaoh decided to persecute the Jewish people, he conferred with his three advisors, Job, Jethro, and Balaam, Now, Balaam marveled that Jethro, who had been with him at that conference, had risen to such prominence (Rashi: Sanhedrin 106a). But Balaam conveniently forgot the difference between his own response to Pharaoh, and Jethro's. As the Talmud relates (ibid.), Balaam advised Pharaoh to destroy Israel, Job was silent, and Jethro fled from Egypt lin order not to be associated with Pharaoh's decree].

22. Balaam concluded his vision of the Kenites on a positive note. Even though they would be exiled by Assyria along with the Ten Tribes of Israel (see II Kings 17:6), the Kenite exile would be temporary, while Amalek and other victims of Assyria would be wiped out as separate entities (Rashi: see also Ramban).

בנונטל מתלה ואמר וי לחיביא דיחוו בד יעבד אלהא ית אליו: בדוסיעו מרומאי ויענוו לאתור יצטרחז וישתעבדון לעבר פרת ואף אנון לעלמא ייבדון: כהוקם בלעם ואזל ותב לאתרה ואף בלק אול לארחה: אויתב ישראל בשטין ושרי עמא למטעי בתר בנת מואב: בוקרא לעמא לדבחי טעותהוו ואבל עמא וסגידו לטעותהוו: נואתחבר ישראל לבעלא (ניא לפלחי בעל) פעור ותקף רגוא דיי בישראל: רואמר יי למשה דבר ית כל רישי עמא ודון וקטול דחיב קטול קדם יי לקבל שמשא ויתוב תקוף רגזא דיי מישראל: הואמר משה לדיני ישראל קטולו גבר גברוהי דאתחברו לבעלא פעור: ווהא גברא מבני ישראל אתא וקרב לות אחוהי ית מדינתא לעיני משה ולעיני בַּל בָּנְשַׁתַּא דָבְנִי יִשְרָאַל וְאַנּוּן בַּכַן לתרע משכו זמנא: וחוא פינחס בר אַלעזַר בַּר אַהַרן בַּהַנַא וַקָם מגו בַנשַתַא וּנָסִיב רַמְחַא בִּידָה: חוֹעֵל בַּתַר גַברַא בַּר יִשְׂרָאֵל לִקְבַּתָא וּבְזַע יַת תַּרוַיהוֹן יַת גברא בר ישראל וית אתתא במעהא ואתכּלי מותנא מעל בני ישראל: יי והוו דמיתו במותנא עשריו וארבעא אלפיו:

בניבר וַיָּשַׂא מִשֶׁלִוֹ וַיּאמֵר אווי מִי יַחְיֵה מִשְּׁמִוֹ אֵל: וְצִים מִיַּד בה בתים וענו אשור וענו־עבר וגם־הוא עדי אבד: ויקם בלעם וילר וישב למקמו וגם־בַּלַק הַלֵּך לְדַרְכִּוּ: א וישב ישַראַל בַּשְּטֵים וַיַּחֵל הַעָּם לִזְנוֹת אֵל־בִּנוֹת מוֹאַב: בה ב ותקראן לעם לובחי אלהיהן ויאכל העם וישתחוו ָּגְאַלְהֵיהֶן: וַיִּצְמֶד יִשְׂרָאֵל לְבַעַל פָּעִוֹר וַיֵּחַר־אַף־יהוֹה בֵּאלְהֵיהֶן: לֵיצְמֶד יִשְׂרָאֵל לְבַעַל רַ בַּישֹּרָאֵל: וַיֹּאמֶר יהוֹה אֶל־מֹשֶׁה קַח אֶת־כַּל־רָאשֵי הַעָּם - בַּישֹׂרָאֵל: וַיֹּאמֶר יהוֹה אֶל־מֹשֶׁה קַח והוקע אותם ליהוה נגד השמש וישב חרון אף־יהוה ה מישראל: ויאמר משה אל־שפטי ישראל הרגו' איש אַנשיו הַנְצַמַדִים לְבַעַל פָּעור: וְהַנֵּה אִיש מְבְּנֵי יִשְׁרָאֵל , בא ויקרב אל־אחיו את־המדינית לעיני משה ולעיני · כּל־עדת בּני־ישראל והַמָּה בֹכִים פַּתַח אָהָל מוֹעֵד: וַיַּרָא מפוזיר פינחס' בּן־אלעוֹר בּוַ־אַהרוַ הַכּהוֹ וַיַּקַם' מְתַּוֹךְ הַעַרַה ויַקַח רמח בִּידוֹ: וַיַּבא אַחַר אַישׁ־יִשְׂרָאֵל אַל־הַקּבָּה הַ וּיַּקַח רמח בִּידוֹ: וַיַּבא אַחַר אַישׁ־יִשְׂרָאֵל ַוירקר אַת־שַנִיהָם אַת אַישׁ יִשְרַאָל וָאַת־הַאָשַה אַל־ י קבתה ותעצר המגפה מעל בני ישראל: ויהיו המתים

בַּמַגַפַה אַרבַעָה וָעָשָּׁרֵים אַלֶף: ק״ד פסוקים. מנו״ח סימן.

י"בח (חנחומה שם): (ה) הרגו איש אנשיו. כל חחד וחחד מדייני ישכחל היה הוכג שנים (ירושלמי סנהדריו י:ב) ודייני ישראל שמונה (ל"ל שבעה) רבוא ושמונת אלפים כדאיתא בסנהדריז (יח.: ירושלמי שס): (ו) והנה איש מבני ישראל בא. נסהבלו שכטו של שמעון אלל זמרי שהיה נשיא שלהם ואמרו לו אנו נדונין במיחה ואחה יושב וכו' כדאיתא באלו הן הנשרפין (סנהדרין פב.): את המדינית. כזכי בח לור: לעיני משה. אמר לו, משה, זו אסורה או מותרת. אם תאמר אסורה, בת יתרו מי התירה לך וכו' כדאיתא התם: והמה בבים. נתעלמה ממנו הלכה [כל הבועל ארמית הנאים פוגעים בו]. געו כולם בבכיה. בעגל עמד משה כנגד ששים רבות. שנחמר ויטחן עד חשר דה וגו' (שמוח לב:כ) וכאו רפו ידיו. אלא כדי שיבא פינחם ויטול את הראוי לו (תנחומא כ): (ז) וירא פינחם. ראה מעשה ונזכר הלכה. אמר לו למשה, מקובלני ממך, הבועל ארמים קנאין פוגעין כו. אמר לו, הריינא דאיגרקא איהו ליהוי פרוונקא. מיד, ויקח רומח בידו וגר׳ (שס; סנהדרין שס; ירושלמי טני): (ח) אל הַקבָּה. אל האהל (ב"ב כה:): אל קבתה. כמו הלחיים והקיבה, כוון בחוך זכרות של זמרי ונקבות שלה, וראו כולם שלא לחנם הרגם. והרבה נסים נעשו לו וכו' כדחיתה התם (ספרי שם; תנחומה שם; סנהדרין פב:: ירושלמי שם י:ב):

(בג) וישא משלו גגי. כיון שהזכיר אח שביים אשור, אמר: אוי מי חידה משמו אל. מי יכול להחיום אם עלמו משומו את אלה, שלא ישים עליו הגוזר אח אלה, שיעמוד אל. מי יכול להחיום אם עלמו משומו את אלה, שלא ישים עליו הגוזר אח אלה, שיעמוד שכח יכולי וכלל להחיום אם כו לחיים, ועוד יכואו: (בד) ציבו מיד בתרם, ויעברו כחיים, שכן רומיים, כבירכיות גדולות על אשור. | וענג עבר. וענו אותם שבעבר הנהר: וגב הוא עדי אבד. וכן פירש דניאל עד די קטילם חיומא והובד בשבת הניאל) ורצום. ספינות גדולות, כדכחיב ולי אדיר (ישעיה לגוכא) מרגומו ובורכי הכתה: (א) בשטים. כך שה (ספרדרין שם): לדנות אל בנות מואב. ע"י עלת השמעי לי, והיא מוליאה לו דמום פטור מחיקה ואומרם לו השחחה לזה (ספרי קלא) מהדרין שם): (ג) פעור. על שם שפוערין לפניו פי הטבעת ומוליאין רעי וזו היא עבודתו (שם ושם): ויחד אף הי בישראל. שלת בהם מגפה: (ד) קח את בל מבודתו (שם ושם): ויחד אף הי בישראל. שלת בהם מגפה: (ד) קח את בל אשי העם. לשפוע את העודרים לפעור (ספרי של) נהומעום לה' (שמולל ב כלא:) אם העובדים. והוקע היא מלייה, כמו שמלינו בכני שאול והוקענום לה' (שמולל ב כלא: ושר של הנדע הוא היה, השמש מודיע את החומלים, הענון נקפל מכנדו והמתם זורחת עליו עלו מלורם לגות הלומת מודיע את התומלים, הענון נקפל מכנדו והמתם זורחת עליו עלות מלורם אנדי, השמש מודיע את התומלה. השמש מודיע את התומלה. הענון נקפל מרבנדו והתתם זורחת עליו עלות בלאות לבידו והתתם זורחת עליו

- 23. Having spoken of Assyria, Balaam exclaimed that it would be extremely hard for people to stay alive when God permits that kingdom to impose its domination over the region and perpetrate its cruelties on the subjugated nations (Rashi). According to Sforno, this is a reference to the travails that will accompany the emergence of the Messianic era.
- 24. בְּחִים מְיִרְ בְּתִּים Big ships from the coast of Kittim. The warships of the Roman Empire [Kittim] will bring its legions to conquer Assyria and the nations on the other side of the Euphrates. Thus Rome is identified as the "fourth beast" in the vision of Daniel (Daniel 7:11), who foretold the future exiles of

Israel until the final redemption (Rashi).

- <sup>23</sup> He declaimed his parable and said: "Who will survive when He imposes these!
- <sup>24</sup> "Big ships from the coast of Kittim will afflict Assuria and afflict the other bank but it, too will be forever destroyed."
  - <sup>25</sup> Then Balaam rose up and went and returned to his place, and Balak also went on his way.

25 Baalam's

- srael settled in the Shittim and the people began to commit harlotry with the daughters of Moab. <sup>2</sup> They invited the people to the feasts of their gods; the people ate and prostrated themselves to ants Plot their gods. 3 Israel became attached to Baal-peor, and the wrath of HASHEM flared up against Israel.
  - <sup>4</sup> HASHEM said to Moses, "Take all the leaders of the people. Hang them before Hashem against the sun — and the flaring wrath of HASHEM will withdraw from Israel."
    - <sup>5</sup> Moses said to the judges of Israel, "Let each man kill his men who were attached to Baal-peor."
  - 6 Behold! a man of the Children of Israel came and brought a Midianite woman near to his brothers in the sight of Moses and in the sight of the entire assembly of the Children of Israel: and they were weeping at the entrance of the Tent of Meeting.

Phineas's

<sup>7</sup> Phineas son of Elazar son of Aaron the Kohen saw, and he stood up from amid the assemblu Zealoty  $\,$  and took a spear in his hand.  $^{6}$  He followed the Israelite man into the tent and pierced them both, the Israelite man and the woman into her stomach — and the plague was halted from the Children of Israel. 9 Those who died in the plaque were twentu-four thousand.

#### THE HAFTARAH FOR BALAK APPEARS ON PAGE 1189

tions, such as the Ishmaelites (i.e., Islam), have eclipsed Rome and subjugate Israel (Ramban, ed. Chavel).

1-6. Balaam's plot. After Balaam's utter failure to curse israel, he had one last hope. Knowing that sexual morality is a foundation of Jewish holiness and that God does not tolerate immorality — the only times the Torah speaks of God's anger as א, wrath, is when it is provoked by immorality (Moreh Nevuchim 1:36) — Balaam counseled Balak to entice Jewish men to debauchery. So intent were the Moabites and their Midianite allies to undo Israel that even the aristocracy sent their daughters to carry out the plan. The Talmud recounts the plot in detail. It achieved considerable success, as shown by the tragic events in this chapter (see Sanhedrin 106a).

According to Alshich, the women of Moab enticed only the general population, since they are mentioned in verse 1 as consorting with the people, which generally connotes the masses. The women of Midian, however, tried to entice the Jewish leaders, including Moses himself. Failing in that, they turned to lesser leaders and succeeded in ensnaring Zimri, a prince of the tribe of Simeon (25:14). This can be inferred since the Torah does not mention a Midianite woman until verse 6. where she consorted with a leader. That the guilt of Midian was very great is inescapable, since God later commanded Israel to go to battle against the Midianites to exact retribution (31:16).

- 2. וַתְּקְרֵן לְעָם They invited the people. The Moabite women invited the Jews to feast and drink with them, and when the men became aroused and wanted to cohabit, the women drew their Baal-peor idols from their robes and insisted that the Jewish men bow to them (Rashi).
- 4. קח אַת־כָּל־רָאשֵיי הָעָם Take all the leaders of the people. Assemble the leaders to sit as a court and pass judgment on the sinners, who were hanged (Rashi). R' Hirsch notes that this

was an extra-legal procedure ordained by God to deal with the crisis. Ordinarily, a sinner cannot be judged unless he had been warned by two witnesses not to sin, and they testify that he defied them.

Rashi holds that the order to hang large numbers of people was actually carried out, but according to Ramban, it was rescinded when the bravery of Phineas shocked the people into ending their orgy of sin (vs. 8,10).

6. In a shocking exhibit of brazenness, a Jew brought his paramour directly to Moses and the elders at the entrance of the Tent of Assembly and sinned in public view. Moses and the elders wept, because they knew that when people are swept up in a spirit of rebelliousness, any attempt to stop them will only incite them further. Therefore, they were reduced to helpless weeping (Michtav MeEliyahu).

המה בכים — And they were weeping. They were at a loss. Moses forgot that the law regarding one who publicly violates the Torah's prohibition against cohabiting with a gentile is: קנאים פוגעין בו, a zealous one may slay him. Providence caused Moses to forget so that Phineas could act and be worthy of the blessing God gave him in verse 12. He reminded Moses of the law and Moses responded that since he, Phineas, had made it known, he should be the one to carry it out (Rashi).

Alternatively, Moses and the elders had assembled at the Tent to tearfully pray that God be compassionate and avert the plague that they expected (Ibn Ezra).

דיד פסוקים, מנוייח סימן, פּש — This Masoretic note means: There are 104 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic מנו״ח.

The mnemonic alludes to the blessing that Israel be at rest and so secure that no force will be able to dislodge it. Balaam said that Israel would live alone and secure (23:9) and likened Israel to a secure lion (24:9), as did Moses (R' David Feinstein).

# אונקלום

יומליל יי עם משה למימר: יאפינחס בַר אַלעזר בּר אהרו כּהנא אתב ית חימתי מעל בני ישראל בדקני ית קנאתי ביניהוו ולא שצית ית בני ישראל בקנאתי: יבבכז אמר הא אנא גזר לה ית קימי שלם: יגותהי לה ולבנוהי בתרוהי קים כהנות עלם חלף די קני קדם אלהה וכפר על בני ישראל: ירושום גברא בר ישראל קטילא די אתקטל עם מדינתא זמרי בר סלוא רב בית אבא לבית שמעוז: טוושום אַתַּתא קטילתא מדינתא פובי בת צור ריש אמי בית אבא במדיו הוא: טוומליל יי עם משה למימר: יו אעק ית מדינאי ותקטל יתהוז: יח ארי מעיקיז אנוז לכון בנכליהון די נכילו לכון על עסק פעור ועל עסק כובי בת דמדיו אחתהוו דאתקטילת ביומא דמותנא על עסק פעור:

## פרשת פינחס

יייא נִיְדַבֵּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: פִּיְּנְחָׁס בֶּן־אֶלְעָזָׁר בָּן־ אָהָרְן הַכּהֵּן הַשִּׁיב אֶת־חֲמָתִי מֵעַל בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל בְּקַנְאִוּ אֶת־בְּנֵיִי שֶׁרִּבְּ הָתּוֹבֶם וְלְא־בִלְּיתִי אֶת־בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּקַנְאִתִי לָבֵן אֶמֶר הָנְנִי נֹתַן לָוֹ אֶת־בְּרִיתִי שָׁלוֹם: יר בְּקְנָאתִי: לָבֵן אֱמֶר הָנְנִי נֹתַן לָוֹ אֶת־בְּרִיתִי שָׁלְוֹם: הַמֻּבָּה אֲשֶׁר הָבָּה אֶת־הַמִּרְיָנִית זְמְרֵי בָּן־סָלְּוּא נְשִׂרָאֵל הַבָּית הַבְּיִנִית זִמְרָי בָּן־סָלְוּא נְשִׂיא הַמָּבְּה הַמִּדְיָנָית כִּוְבָּי

שריי נַיְדַבֶּר יהֹוָה אֶלּ־מֹשֶׁה לֵאמְר: צָּרָוֹר אֶת־הַמִּדְיָגֵים הְּהָכִּיתֶם אוֹתָם: כִּי צְּרְרָים הֵם לָכֶם בְּנִכְלֵיהֶם אֲשֶׁר־ נִכְּלוֹּ לָכֶם עַל־דְּבֵר פְּעִוֹר וְעַל־דְּבֵּר כִּוְבִּי בַת־נְשְׂיא מִדְיָן אֲחֹתָם הַמֶּבֶּה בְיִוֹם־הַמַּגַפָּה עַל־דְּבַר־פְּעוֹר:

את הלדיק לשכח יחם את הרשע לגנאי (תנחומא כ): נשיא בית אב לשמעוני. כאחד מחמשת בתי אבות שהיו לשכט שמטון. דבר אחר, להודיט שבחו של פינחם, שאט"פ שזה היה נשיא לא מנט את טלמו מלקנא לחילול השם, לכך הודיטך הכחוב מי הוא המוכה: (טו) ושם האשה המובה וגוי. להודיטך שלאתן של מדינים שהפקירו בת מלך לזנות כדי להחטיא את שכחל (שם): ראש אומות. אחד שהמחשת מלכי מדין את אוו יואם רקם את לוב לולל (שם): ראש אומות. אחד מתחשם מלכי מדין את אוו יואם רקם שכה בזיון בטלמו להפקיר בתו מלאו שליש מכולם, שלאמר ראש אומות ולפי שכה בזיון בטלמו להפקיר בתו מלאו שליש ומלדעה (בכראשים כה:ד) וזה היה מלך לאחד מהם: (יוז) צרור. כמו זכור, שמור, ואלדעה כלים לאייב אותם (תנמומא ג): (יוז) בי צררים הם לבם וגוי על לשון הווה. שליכה לאות כל אחר פטור. ואת מואב לא הבמיד מפני רות שהיהה לואת מהם, כדא למתריכן בבבא קמא (להו): לוה להשמיר מפני רות שהיהה מחדה לואת מהם, כדאמרינן בבבא קמא (להו):

(יא) פינחס בן אלעזר בן אהרן הבהן. לפי שהיו השבטים מבזים אומו, הראיחם כן פוטי זה שפיטם אכי אמו עגלים לעבודת כוכבים והרג נשיא שבט מישראל, לפיכך כא הכתוב ויחסו אחר אהרן (ספרי קלא; תנחומא א; סנהדרין פב:): בקנאו את קנאתי. בנקמו את כקמח, בקלפו את הקלף שהיה לי לקלוף. כל לשון קלא הוא המתחרה לנקום נקמת דבר, אנפרינמנ"ש כלע"ז. (יב) את בריתי שלום. שחלה שחלה שהא לו לברית שלום. כאדם המחזיק טובה וחנות למי שששה עמו טובה, אף כלן פירש לו הקב"ה שלומוחיו: (יג) והיתה לו. ברימי זאם: ברית בהנת עולם. שאלים שבע מוכד כחנה לומעו של אהרן, לא נתנה אלא לאהרן ולבניו עולם. שאלי פשבר נתנה כחנה לומעו של אהרן, לא נתנה אלא לאהרן ולבניו משחל א בא לכלל כחונה שד כלן. וכן שניטו בזבחים (קא:) לא נתכקו פינחם שד שהרגו למחי: בשביל אלהיו. בשביל ללהיו, כמו התקנא אתה לי ולשיל אול: כש בשביל לוון (זכריה ח:ב) בשביל ליון (זכריה ח:ב) בשביל ליון: (ידר) ושם איש ישראל זגוי. במקום שיחם

#### PARASHAS PINCHAS

10. אַמה . Saying. This word, which usually introduces a statement that is to be repeated to others, indicates that God wanted the entire nation to know that Phineas had saved them from calamity and had earned for himself the reward specified below (Or HaChaim).

11. בְּיְאַהֵּרֹן הַכּתוּן — Son of Aaron the Kohen. Phineas had put an end to a devastating plague that had taken 24,000 lives in retribution for the orgy of immorality with the Moabite and Midianite women. Instead of applauding him, however, the people accused him of wanton murder, and protested that "this grandson of someone who had fattened calves to be sacrificed to idols" had the gall to kill a prince in Israel! [Phineas's father was married to a daughter of Jethro, a former Midianite priest, who was called Putiel, i.e., פּיִּטְיִבְּעָל, one who fattened for a god.] In response, God declared that, far from murder, Phineas had committed an act that had saved countless lives. Indeed, God called him a descendant

of Aaron (Rashi), who was distinguished for his love of mankind and the pursuit of peace. And what was more, God rewarded him (v. 12) by appointing him a Kohen, which denoted a covenant of peace, not death (Sanhedrin 82b).

קְּאָתִי — My vengeance [lit., My jealousy]. By acting on behalf of God, Phineas had put an end to the plague, by which God punished the rampant immorality. Had it not been for him, the plague would have continued.

In this context, the word *jealousy* refers to a display of anger that results in vengeance (*Rashi*). "Jealousy" is a person's reaction when he finds that another is taking something that is rightly his. God is "jealous" when Jews serve idols, because they transfer their allegiance from Him to something else.

בְּתוּבְּם — Among them. Homiletically, the Torah indicates that even when drastic action is necessary, as it was in the

# **PARASHAS PINCHAS**

ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>11</sup> Phineas, son of Elazar, son of Aaron the Kohen, turned back My wrath from upon the Children of Israel, when he zealously avenged Me among them, so I did not consume the Children of Israel in My vengeance. <sup>12</sup> Therefore, say: Behold! I give him My covenant of peace. <sup>13</sup> And it shall be for him and his offspring after him a covenant of eternal priesthood, because he took vengeance for his God, and he atoned for the Children of Israel.

<sup>14</sup> The name of the slain Israelite man who was slain with the Midianitess was Zimri son of Salu, leader of a father's house of the Simeonites. <sup>15</sup> And the name of the slain Midianite woman was Cozbi daughter of Zur, who was head of the peoples of a father's house in Midian.

A New Attitude Toward Midian <sup>16</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>17</sup> Harass the Midianites and smite them; <sup>18</sup> for they harassed you through their conspiracy that they conspired against you in the matter of Peor, and in the matter of Cozbi, daughter of a leader of Midian, their sister, who was slain on the day of the plague, in the matter of Peor.

case of Phineas, the zealot should regard himself as among the people; he should act out of love rather than anger and hatred

- 12. בְּרִיתִּי שְׁלוֹם My covenant of peace, i.e., My covenant of eternal priesthood (v. 13) will demonstrate My gratitude and good will toward Phineas. The pledge of My covenant should be seen as the greeting one sends to a person to whom one is indebted (Rashi with Gur Aryeh). Alternatively, this covenant of peace was a pledge that Phineas would be protected from the ire of Zimri's kinsmen and supporters (Ibn Ezra).
- 13. בְּהְצֵּח שֵּוֹלֶם Eternal priesthood. Up to that time, only Aaron and his sons had been anointed as Kohanim, and any future offspring born to the family would be Kohanim from birth. Phineas, who was already living, was not included in the appointment, so that he had remained a Levite up to this time. With this appointment, he became a Kohen (Rashi). Alternatively, this covenant was a promise that the Kohanim Gedolim would come from the line of Phineas (Ibn Ezra).
- 14-15. וְשֵׁם אִרשׁרְאַל ... Israelite man ... And the name of the ... woman. To show the magnitude of Phineas's deed, the Torah identifies the people he killed. The Jewish man was the leader of his tribe [the Talmud (Sanhedrin 82b) identifies Zimri as Shelumiel son of Zurishaddai (see 1:6)] and the Midianite woman was the daughter of a prince, but their high status did not deter Phineas from doing what had to be done. Her identity also testifies to the degree of the Midianite hatred of the Jews, for even a prince did not hesitate to abandon his daughter to harlotry in order to harm Israel (Rashi).

## 16-18. A new attitude toward Midian.

17. יְהְבּיְתָם ... יְהְבּיִתְם — Harass ... and smite them. Two commandments are contained in this passage. The first is to consider the Midianites as enemies, and to express this by harassing them and causing them distress. The constancy of this commandment is implied by the infinitive

form of the word אַרוֹי, to harass. Thus, it implies an ongoing state of mind, rather than instructions to do something tangible at once (Rashi). The second commandment, בּחָיִם חְחָן, and smite them, implies actual warfare. Indeed, the people were later dispatched to attack the Midianites to avenge what they had done and the plague that they had caused (31:2).

Or HaChaim explains that the deeper purpose of these commandments was not simply revenge. Under the leadership of Midian, a lust for immoral pleasure and a desire for the worship of Peor had been introduced into the Jewish people. Such desires are very hard to eradicate, as the lust is in constant danger of re-emerging. The way to deal with such a danger is to make the people understand that what they think of as a tempting pleasure is in reality an enemy, a threat to their very existence. In the case of the Midianites, who had insinuated their debauchery and idolatry into the Jewish people, Israel had to become convinced that they had nothing to learn from them; that the Midianites were hateful and should be despised. This is why the Torah calls for a continual spirit of enmity. The task of punishing the Midianites was also necessary, but it did not require a constant state of actual warfare.

אָת־הַּמּרְיָנִים — The Midianites, but not the Moabites. Although the Moabites had played the main role in enticing the Jews, they were excluded from the retribution (see Deuteronomy 2:9), because Ruth, the ancestress of King David, was destined to descend from Moab (Rashi). Alternatively, the Moabites acted out of fear, but the Midianites were motivated by sheer hatred (Ramban; Rashi to 31:2).

18. על־דְּבֵּר יִי וְעֵל־דְּבֶּר — In the matter. . . and in the matter. The Midianites committed two offenses: They engineered the plot to cause Israel to commit idolatry — the matter of Peor; and they accomplished this through such uninhibited lewdness that they even sent one of their princesses to take part in it — the matter of Cozbi — an indication of their extreme hatred (Ramban).

אוהוה בתר מותנא ואמר יי למשה ולאלעזר בר אהרן כהנא למימר: בקבילו ית חשבו כל כנשתא דכני ישראל מבר עשריו שניו ולעלא לבית אבהתהון כל נפק חילא בישראל: נומליל משה ואלעזר כהנא אמרו לממני יתהון בּמישריא דמואב על ירדנא דירחו למימר: דמבר עשריו שניז ולעלא כמא די פקיד יי ית משה ובני ישראל דנפקו מארעא דמצרים: הראובן בּוּכְרַא דִישְׁרָאֵל בָּנִי ראוּבן חנור זרעית חנור לפלוא זרעית פלוא: ילחצרון זרעית חצרון לכרמי זרעית פרמי: זאליו זרעית ראובו והוו מניניהון אַרַבּעין וּתַלַתַא אַלפין וּשבע מאה ותלתין: חובני פלוא אליאב: טובני אליאב נמואל ודתן ואבירם הוא כנשתא מערעי ואבירם דאתכנשו על משה ועל אהרן בָּכִנְשָׁתָּא דָקֹרַח בָּאָתְכַּנּוֹשֵיהוֹן עַל יִי: יוּפְתַחַת אַרעא יַת פּוּמַהּ וּבְלַעַת יַתַהוֹן וַיַת לַרַח בַּמוֹתַא דְכַנְשַׁתַּא כַּד אַכלַת אַשתא ית מאתן וחַמשין גַברַא וַהַווֹ לָאַת: יא וּבְנֵי קרַח לַא מִיתוּ: לוַרעיַתהון לנמואַל יב בני שמעון זרעית נמואל ליַמין זַרעית יַמין לְנַכִין זַרְעִית יַכִּין: יּ לְזֵרַח זַרְעִית זֵרַח

בו יפפא א ויהי אחרי המגפה ויאמר יהוה אל־משה ואל אלעור בּן־אַהַרון הַכּהָן ב לאמר: שאו את־ראשו כַּל־עַרַת בְּנֵי־יִשְׁרָאֵל מִבֵּן עשְרֵים שָׁנָה וָמַעָלָה לִבֵית אַבֹתָם כָּל־יצֵא צַבַּא ג בַּישַראַל: וַיִדַבֶּר משָׁה וָאֵלְעָזֵר הַכּהָן אתָם בְּעַרְבְת ר מואב על־יַרדו יַרָחו לֶאמָר: מְבֵּן עֲשָׁרִים שַׁנָה וַמַעְלַה -באשר צוה יהוה את־משה ובני ישראל היצאים מאבץ ה מצרים: ראובן בָּכוֹר יִשְׂרָאֵל בָּנֵי רְאוֹבֵן חַנוֹךְ מִשְׁפַּחַת ו החנבי לפלוא משפחת הפלאי: לחצרן משפחת ּ החצרוני לַכַרְמִי מִשְׁפַּחַת הַכַּרְמֵי: אֱלֶה מִשְׁפַּחָת הַראוּבָנִי וַיָּהָיָוּ פָקָדִיהָם שָׁלֹשָה וָאַרְבַּעִים אֶלֶף וּשְׁבַע -יט מַאות ושָל שַים: וּבְנֵי פַלִּוּא אֵלִיאַב: וּבְנֵי אֵלִיאָב נִמוּאֵל וַדָתַן וַאָבִירֵם הָוּא־דַתַּן וַאֲבִירָם °קרואִי הַעַדָּה אֲשֵׁר ַהצוֹ עַל־משֵה וַעַל־אַהַרוֹ בַּעַרַת־לְּרַח בִּהַצֹּתַם עַל־ יהוָה: וַתִּפְתַּח הַאַבץ אֵת־פִּיהַ וַתִּבַלֵע אתַם ואַת־קֹרַח -בָּמוֹת הַעֲדֵה בַּאֲכָל הָאָשׁ אָת חַמְשֵׁים וּמַאתְיָם אִישׁ בַּנִי שַׁמַעוֹן יא־יב וַיֵּהָיוּ לְנֵס: וּבְנֵי־קְרַח לֹא־מֵתוּ: למשפחתם לנמואל משפחת הנמואלי לימין משפחת יג הימיני ליַבין משפחת הַיּבִינִי: לְזֹבח מִשַּפּחת הַזַּרחִי

לריב של משה, לשון הפשילו: (י) ויהיו לגם. לאוח ולזכרון למטן אשר לא יקרב איש זר לחלוק טוד של הכהונה: (יא) ובגי קרח לא מתו. הם היו בשלה חחלה, ובשטח המחלוקת הרהרו חשובה בלבם לפיכך נתבלר להם מקום גבוה בגיהנם וישבו שם המחלוקת הרהרו חשובה בלבם לפיכך נתבלר להם מקום גבוה בגיהנם וישבו שם (מגלה יד.): (יג) לזרח. הוא לוחר (שמוח ויטו) לשון לוהר, אבל משפחת אוהד בשלה וכן חמש משבט בנימין, שהרי בששרה בנים ירד למלרים (בראשית מויכא) וכאן לא מנה אלא חמשה. וכן אלבון לגד (ש"א וכן ישוה לאשר) הרי שבע משפחות. ומלאחי מנה אלא חמשה. וכן אלבון לגד (ש"א וכן ישוה לאשר) הרי שבע משפחות. ומלאחי בשראל, ונתנו לב לחזור למלרים וחשרו לאחוריה שמונה משטח מה אהרן (דברים מחרו לאחוריה) ורדש בי שלח אחרו שלא ביו של מחר ההר מחר מהר ההר מה ומושובה שד הר ההר ההר מה ומושובה שד הר ההר במנה משטח יש למפרע. אלא לי נפלו ארבע משפחות, ומבני לוי נפלו ארבע משפחות, ומבני לוי נפלו ארבע משפחות, ומבני לוי נפלו ארבע משפחות הקרחי, והרבישית לא ידעתי מה היא. ורבי תנחומא (ה) דרש מחו במגפה בדבר בלעם, אבל לש החסרון שחסר משבט שמטון במנין זה ממנין שחתו במגפה בדבר בלעם, אבל לשרים וארבעה אלף נפלו משבטו של שמטון: במחבר סיני נראה שכל ששרים ואבר שלם שמטון במנין שה מחון שחסר משבט שמטון במנין זה ממנין שחסר משבט של שמטון:

(א) ויהי אחרי המגפה וגוי. משל לרועה שכנסו ואבים למוך עדרו והרגו בהן, והוא מונה אומן לידע מנין הנוחרות. דבר אחר, כשילאו ממלרים ונמסרו למשה נמסרו לו במנין, עכשיו שקרב למוח ולהחזיר לאנו מחזירם במנין (תנחומא ד): (ב) לבית אבתם. על שבט האב יחיחטו ולא אחר האם: (ג) וידבר משה ואלעזר לבית אבתם. על שבט האב יחיחטו ולא אחר האם: (ג) וידבר משה ואלעזר הבהן אתם. דברו עמם על זאת שלה ממום למנוחם: לאמר. אמרו להם לרכים אחם להמנוח: (ד) מבן עשרים שנה ומעלה באשר צוה וגוי. שיהא מנינם מבן עשרים שנה ומעלה באשר צוה וגוי. שיהא מנינם מבן עשרים שנה ומעלה באשר מה אלו מחייחטין על מבן עשרים ההגבני. לפי שהיו האומות מביין אוחם ואומרים מה אלו מחייחטין על מששחת החגבי. לפי שהיו האומות מביין אוחם ואומרים מה אלו מחייחטין על בנשריהם, לפיכך הטיל הקב"ה שמו עליהם, ה"א מלד הויו"ד מלד ה, לומר מעיד על ידי דוד, שבטי ידה עדות לשרלל (תהלים קכבוד?) השם הוא מעיד עליהם לשבטיהם, לפיכך בכולם כתב החנכי הפלואי, אבל בימנה (להלן פסוק מד) לא הולרך לומר משפחת הימני לפי שהשם קבו בוא אשר הצי. אם ימני מל מה של הימני למד הבו. את שרלע מל משה: בהצתם. או מסס על ה' הצו. השיאן את שרלל לומר משסח ביוני לא השר הצו. את שרלאן על מפה: בהצתם. את העם על ה' הצו. את שרלאן על מפה: בהצתם. את הכשל לומר משפח הימני לפי שהשם בהצתם. לא העם על ה' הצו. את שרלאן על מפה: בהצתם. את הכש על ה' הצו. את שר הצו. את שרלה של האבר בתב. אתר הצו. את ישראל על משה: בהצתם. אתר הצו. את ישראה ביו את הביא אתר הצו. את ישרה אות במחת הימני לפי השבר בתבי בתביים במצח ביונו של בתבי בהצתם. אתר הצו. את ישרה אתר הצוה אתר הצוב בתביים בתביים בתביים בהצתם. אתר הצו התביים בתביים ב

26.

1. וְיְהִי אַחֲרֵי הַמֵּגְּפָּה — It was after the plague. After these three words, a new paragraph begins in the Torah Scroll, one of the very unusual cases where this happens in the middle of a verse [פְּקָאַ בְּאֶרְצֶע פְּסוּק]. According to Chizkuni, the Torah uses this device to emphasize that the deaths that had occurred up to this point were the last ones that would be

decreed on that generation. From this point on, those who were to be counted in the forthcoming census would all enter the Land.

Alternatively, this mention of the plague is juxtaposed to verses 17-18 above to show that the Midianites were directly responsible for the plague of 25:9. Thus, the sense of our verse is that after the plague — which aroused the feeling

**26**The New
Census

t was after the plague — HASHEM spoke to Moses and to Elazar son of Aaron the Kohen, saying: <sup>2</sup> Take a census of the entire assembly of the Children of Israel, from twenty and above, according to their father's houses, all who go out to the legion in Israel.

<sup>3</sup> Moses and Elazar the Kohen spoke to them in the plains of Moab, by the Jordan near Jericho, saying: <sup>4</sup> "From twenty years of age and above, as HASHEM had commanded Moses and the Children of Israel, who were coming out of the land of Egypt."

<sup>5</sup> Reuben the firstborn of Israel — the sons of Reuben: of Hanoch, the Hanochite family; of Pallu, the Palluite family; <sup>6</sup> of Hezron, the Hezronite family; of Carmi, the Carmite family. <sup>7</sup> These are the families of the Reubenites; their count was forty-three thousand, seven hundred and thirty. <sup>6</sup> The sons of Pallu: Eliab. <sup>9</sup> And the sons of Eliab: Nemuel and Dathan and Abiram, the same Dathan and Abiram who were summoned by the assembly, who contended against Moses and Aaron among the assembly of Korah, when they contended against HASHEM. <sup>10</sup> Then the earth opened its mouth and swallowed them and Korah with the death of the assembly, when the fire consumed two hundred and fifty men — and they became a sign. <sup>11</sup> But the sons of Korah did not die.

<sup>12</sup> The sons of Simeon according to their families: of Nemuel, the Nemuelite family; of Jamin, the Jaminite family; of Jachin, the Jachinite family; <sup>13</sup> of Zerah, the Zerahite family;

that 24,000 Jews were dead but the Midianites who had caused the disaster had escaped retribution — God would command Israel to exact vengeance upon the Midianites (Moshav Zekeinim).

2-65. The new census. God commanded Moses and Elazar to conduct a census, as Moses and Aaron had been commanded to do thirty-nine years before. The reasons for this count are several.

— Like a shepherd who counts his flock after it has been ravaged by wolves, God wanted to count His children who had survived the plaque (*Rashi*).

— Since the Land was to be divided according to the populations of the twelve tribes, their numbers had to be determined (*lbn Ezra*).

— In preparation for the impending battles to conquer the Land, the numbers of eligible fighting men had to be determined (Abarbanel).

3. אֹחָם — To them, i.e., to the nation, telling them of the commandment of the new census (Rashi).

4. תּיְצְאִים מְאָרֵים — Who were coming out of the land of Egypt. The verse refers to the first census (Exodus 30:13), saying that the age limits of the new census would be the same as those of the one conducted after the Exodus (Rashi). Alternatively, the verse refers to those who were now about to be counted, since about half of them had left Egypt and were still alive because they were less than twenty years old (see 14:29,31) when the spies delivered their report (Ibn Ezra).

5. בְּנֵירְאוּבּן — The sons of Reuben. Ramban (1:18) notes that the earlier census included classification of the people according to their families, their fathers' house, designations that are missing here. He finds the reason for this in the changed arrangement of the camps that were instituted in chapter 2, after that census. Originally, people pitched their tents wherever they wished, without regard to the tribes or families

to which they belonged. Since the Jews were to be reassigned to specific formations according to their tribes and family groups, each man had to identify himself by tribe and family, and Moses recorded the totals accordingly. Now, there was no need to include such information as part of the new census, since a person's tribe and family were obvious from where he lived. As to why our chapter enumerates the families within the tribes, which was not done the other time, *Ramban* (here) conjectures that it was included because the portion of the Land allocated to each tribe was further subdivided according to its family groups.

The tribes are listed here according to the three-tribe groupings to which they were assigned in chapter 2. There, however, the leader of the tribes, was listed first; here, Reuben is listed first, presumably because he was the first-born. *Ibn Ezra* notes that the positions of Manasseh and Ephraim are reversed: there, Ephraim is listed first because its population was greater, but here, Manasseh is listed first because, in the interim, it had grown until it was much more numerous than Ephraim.

תְּחֲבְּנְהֵי — The Hanochite family. To all the family names, the letter ה is added as a prefix and as a suffix, with the exception of Yimnah [מְינָהוּ, which contains those two letters as part of the name. Those letters form a Name of God [חַיַּ], as if to say that God testifies to the purity of the nation. The Midrash (Shir HaShirim Rabbah 4:12) explains why this was necessary. The nations reviled the Jews, saying, "How can the Jews trace their genealogy according to their tribes? If the Egyptians controlled their bodies, surely they had the power to violate their wives!" To this God replied, in effect, that He would append His own Name to their family names to attest to their chastity in Egypt (Rashi). The letter alludes to the man [שִיאַ] and the n to the woman [אַשָּה] (see Sotah 17a; Gur Aryeh).

13. קֹּוֶרָת — Of Zerah. This is the family of Zohar (Genesis 46:10). The change of name is insignificant since both words

לשאול זרעית שאול: יד אליו זרעית שמעון עשרין ותרין אלפין ומאתן: טובני גד לזרעיתהון לצפון זרעית צפון לחגי זרעית חגי לשוני זרעית שוני: יו לאזני זרעית אזני לערי זרעית ערי: יילארוד זרעית ארוד לאראלי זרעית אראלי: יה אליו זרעית בני גד למניניהוז ארבעין אלפין וחמש מאה: יטבני יהודה ער ואונו ומית ער ואונו בארעא דְבָנַעַן: בּוָהַווֹ בָנִי יְהוּדָה לֹזַרעיִתהוֹן לשלה זרעית שלה לפרץ זרעית פרץ לזרח זרעית זרח: כאוהוו בני פרץ לחצרון זרעית חצרון לחמול זרעית חמול: כב אלין זרעית יהודה למניניהון שבעיו ושתא אלפיו וחמש מאה: כּג בּני יששבר לוַרְעָיַתְהוּן תּוֹלַע וַרְעִית תּוֹלַע לפנה זרעית פנה: כד לישוב זרעית ישוב לשמרון זרעית שמרון: כה אלין זרעית יששבר למניניהון שתין וארבעא אלפיז ותלת מאה: כובני זבולו לַזַרעיַתהוון לַסַרֶד זַרעית סַרֶד לאַלוון זרעית אלון ליחלאל זרעית יחלאל: כו אלין זרעית זבולן למניניהון שתין אַלפין נַחַמשׁ מאַה: כחבני יוֹסֵף לזרעיתהוז מנשה ואפרים: כטבני מנשה למכיר זרעית מכיר ומכיר אוליד ית גלעד לגלעד זרעית גלעד: אאַלֵּין בָּנֵי גָלְעַד אִיעַוֵר זַרְעִית אַיעַוֵר לְחֵלֶק זַרְעִית חֵלֶק: לא וְאַשריאַל זַרְעִית שכם: זַרעית ושכם אשריאלי לכושמידע זרעית שמידע וחפר זַרעית חפר: לגוצלפחר בר חפר לא הוו לה בָּנִין אֻלַהָן בְּנַן וִשׁוּם בְּנַת צְלַפְחַר מַחַלָּה וָנעָה חַגַּלָה מִלְכַּה וְתָרְצָה: לד אלין זַרְעַיַת מְנַשָּׁה וּמְנַיַנֵיהוֹן חַמְשִׁין וֹתְרֵין אַלְפִין וּשְׁבַע מְאָה: לּהּאָלֵין

ר לשאול משפחת השאולי: אֵלֶה משָפְּחת הַשְּׁמְענֵי יַ לְשַאוֹל ט שנים ועשרים אַלף ומאַתִים: לִמשָפָחתַב לִצְפוֹן מִשְבַּחַת הַצִּפוֹנִי לְחַגִּי מִשְבַּחַת יו החגי לשוני משַפַּחַת הַשוּנֵי: לְאַזְנִי מִשְׁפַּחַת הַאַזְנֵי ּ לערי משַפַּחַת הַעָרֵי: לַאֵרוֹד מִשְׁפַּחַת הָאָרוֹדֵי לְאַרְאֵלִי -יי משפחת האַראַלי: אַלָה מִשְׁפְּחִת בִּנִי־גַּד לִפְקַדִיהַם ייי בני יהודה יש אַרַבַּעִים אָלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאִוֹת: ַ עַר וָאוֹנָן וַיָּמָת עֵר וִאוֹנָן בִּאֵרֵץ כִּנַעַן: וַיֵּהִיוּ בִנֵי־יִהוּדַה בּ לָמִשִּׁפָּחֹתָבּ לְשֵׁלֶּה מִשִּׂפַּחַתֹּ הַשֵּׁלֶנִי לְפֵּבֵץ מִשְׁפַּחַת בא הַפַּרָצֵי לְזֵבֶח מִשְׁפַּחַת הַזַּרְחֵי: וַיֵּהִיִּוּ בְנֵי־פֶּׁבֵץ לְחֵצְרֹן בב משפחת החצרני לחמול משפחת החמולי: אלה מְשָׁפָּחָת יָהוּדָה לִפְקַדֵיהֵם שְׁשָּׁה וִשְׁבְעֵים אֱלֵף וַחַמֵשׁ בַּנֵי יִשַּשׁכַר לִמִשִּפַּחתַם תולע בג מאות: בר מַשַּׁפַּחַת הַתּוֹלַעֵי לִפְוַּה מִשְׁפַּחַת הַפּוּנֵי: לִישׁוּב מִשְׁפַּחַת בּה הַיַּשָׁבִי לִשְמִרֹן מִשְׁפַּחַת הַשְּמִרנֵי: אֱלֶה מִשְׁפַּחָת יָשַשׁבֶר לִפָּקֶדִיהָם אַרְבַּעַה וְשִׁשֵּׁים אַלַף וּשִׁלֹשׁ בני זבולוֹ לִמִשַּפַחתֵם לְטַׁרֵד מִשַּׁפַּחַתוֹ הַסֶּרַהָּי לָאַלוֹן מִשְׁפַּחַת הַאָלנִי לַיַּחַלְאָל מִשְׁפַּחַת בּו הַיַּחִלְאֵלֵי: אֱלֶה מִשְפָּחַת הַזְּבִוּלֹנֵי לִפְקָדֵיהֵם שְשֵּׁים בְּנֵי יוֹסֵף לִמְשִׁפְּחֹתָם בח אֱלֶף וָחֲמֵשׁ מֵאִוֹת: בט מַנַשָּה וָאָפָרַיָם: בָּנֵי מַנַשָּׁה לְמַכִיר מִשְׁפַּחַת הַמַּכִירִי וּמָכֵיר הוֹלֶיד אֵת־גִּלְעַד לְגִלְעַּד מִשְׁפַּחַת הַגִּלְעַדִי: אַלֵה בָּנֵי גִּלְעַד אִיעַוֹר מִשְׁפַּחַת הָאֵיעַוֹרֵי ל לא מִשְׁפַּחַת הָחֶלְקֵי: וָאַשִּׁרִיאֶׁל מִשְׁפַּחַת הַאַשְּׂרָאֵלֵי וְשֶּׁבֶם

לב־לג מִשְׁפַּחַת הַשִּׁבְּמִי: וּשְׁמִיּדָּע מִשְׁפַּחַת הַשְּׁמִיּדָעִי וְחֵׁפֶּר מִשְׁפַּחַת הַשְּׁפַּחַת הַשְּׁפַּחַת הַשְּׁפַּחַת הַשְּׁפַּחַת הַשְּׁפַּחַת הַעָּבָּה מִלְבָּה מִלְבָּה מִשְׁפָּחַת מִנַּשָּׁה וּפָּקָרִיהֶם שְׁנֵיִם וְחֵמְשֵׁים אֵלֵף וּשְׁבַע מֵאִוֹת:
אֵלֵה מִשְׁפָּחָת מִנַּשָּׁה וּפָּקָרִיהֶם שְׁנֵיִם וְחַמְשֵׁים אֵלֵף וּשְׁבַע מֵאִוֹת:
אֵלֵה

למשפחות, כחלרון וחמול שהיו בני בנים ליהודה וחבר ומלכיאל שהיו בני בנים של אחר. ואם אגדה היא הרי טוב, ואם לאו אומר אני שהיו לבלט בני בנים הרבה, ומשנים הללו ארד ונעמן ילאה מכל אחד משפחה רבה, ונקראו חולדות שאר הבנים על שם בלט, וחולדות השנים הללו נקראו על שמם. וכן אני אומר בבני מכיר שנחלקו לשתי משפחות, אחת נקראת על שמו ואחת נקראת על שם גלעד בנו. חמש שנחלקו לשתי משפחות, אחת נקראת על שמו ואחת נקראת על שם גלעד בנו. חמש

ר (טו) לאזני. אומר אני שזו משפחת אלבון, ואיני יודע למה לא נקראת משפחתו על שמו: (בד) לישוב. הוא יוב האמור ביורדי מלרים, כי כל המשפחות נקראו מ"ש מו: (בד) לישוב. הוא יוב האמור ביורדי מלרים, כי כל המשפחות נקראו מתשפחות יורדי מלרים. והטולדין משם והלאה לא נקראו המשפחות על שמם, חוץ ממשפחות אפרים ומנשה שנולדו כלם במלרים וארד ונעמן בכי בלע בן בנימין. ומלאתי בישודו של רבי משה הדרשן שירדה אמן למלרים כשהיתה מעוברת מהם, לכך נחלקו

have the sense of "shining" (Rashi).

Rashi notes several discrepancies in the listing of the families. The Simeonite family of Ohad (Exodus 6:15) is

of Shaul, the Shaulite family. <sup>14</sup> These are the families of the Simeonites: twenty-two thousand, two hundred.

<sup>15</sup> The sons of Gad according to their families: of Zephon, the Zephonite family; of Haggi, the Haggite family; of Shuni, the Shunite family; <sup>16</sup> of Ozni, the Oznite family; of En, the Erite family; of Arod, the Arodite family; of Areli, the Arelite family. <sup>18</sup> These are the families of the sons of Gad according to their count forty thousand, five hundred.

<sup>19</sup> The sons of Judah, Er and Onan; Er and Onan died in the land of Canaan. <sup>20</sup> The sons of Judah according to their families were: of Shelah, the Shelanite family; of Perez, the Perezite family; of Zerah, the Zerahite family. <sup>21</sup> The sons of Peretz were: of Hezron, the Hezronite family; of Hamul, the Hamulite family. <sup>22</sup> These are the families of Judah according to their count: seventy-six thousand, five hundred.

<sup>23</sup> The sons of Issachar according to their families were: Tola, the Tolaite family; of Puvah, the Punite family; <sup>24</sup> of Jashub, the Jashubite family; of Shimron, the Shimronite family. <sup>25</sup> These are the families of Issachar according to their count: sixty-four thousand, three hundred.

<sup>26</sup> The sons of Zebulun according to their families: of Sered, the Seredite family; of Elon, the Elonite family; of Jahleel, the Jahleelite family. <sup>27</sup> These are the families of the Zebulunites according to their count: sixty thousand, five hundred.

<sup>28</sup> The sons of Joseph according to their families: Manasseh and Ephraim. <sup>29</sup> The sons of Manasseh: of Machir, the Machirite family, and Machir begat Gilead; of Gilead, the Gileadite family. <sup>30</sup> These are the sons of Gilead: of lezer, the lezerite family; of Helek, the Helekite family; <sup>31</sup> of Asriel, the Asrielite family; of Shechem, the Shechemite family; <sup>32</sup> of Shemida, the Shemidaite family; of Hepher, the Hepherite family. <sup>33</sup> Zelophehad son of Hepher had no sons, only daughters; and the names of Zelophehad's daughters: Mahlah, Noah, Hoglah, Milcah, and Tirzah. <sup>34</sup> These are the families of Manasseh, and their count: fifty-two thousand, seven hundred.

Thus, a total of seven families are missing. *Yerushalmi* (*Sotah* 1:10) asserts that after the death of Aaron, when the Clouds of Glory departed and one of the Canaanite kings attacked (see 21:1), many of the people panicked and fled. The Levites pursued them and tried to force them back, resulting in a fierce battle, during which seven Israelite families were decimated, and the Levites, too, suffered heavy losses (see v. 57). According to *Tanchuma*, the missing families died in the plague, but *Rashi* contends that it would seem that all 24,000 who died in the plague probably came from the tribe of Simeon, since its population fell precipitously from 59,300 (1:23) to only 22,200 (v. 22).

Daas Zekeinim explains that these seven unlisted families had not increased at the same rate as the others. Therefore, they were too small to be listed separately, and were absorbed into their brethren.

16. לְּאָנִי — Of Ozni. According to one version, this is the family of Ezbon (Genesis 46:16). Shelah finds a moral lesson in the association of these two names. Ozni is related to the word for ear [אָבָּיק] and Ezbon is related to the word for finger [שְּבָּיק]. This alludes to the teaching of the Sages (Kesubos 5a) that God made the finger tapered so that if anyone hears improper or abusive speech, he can stuff his fingers into his ears.

21. לחצרן — Of Hezron. Two of Perez's sons, Hezron and

Hamul, are named here as separate family groups, but Perez's other offspring were included in the Perezite family (*Chizkuni*). As to why some of Jacob's great-grandsons headed separate families and others were subsumed in the families of their fathers, several suggestions are offered:

— Those born or conceived before Jacob arrived in Egypt, are counted separately, with the exception, of course, of Manasseh and Ephraim, whom Jacob designated to be tribes, and their own grandsons (R'Moshe HaDarshan).

— The key factor was size. The great-grandsons who had very many offspring are counted as separate families (Rashi).

— The most distinguished of Jacob's great-grandsons were designated as family heads, regardless of family size or where they were born (*Ramban*).

24. יְשׁוּב — Of Jashub. In Genesis 46:13, he was identified as Job, which was his real name. Because the family devoted itself to Torah study, it was given the honorary name of ישׁיב — from the verb ישׁר, to sit, — to signify that its members sat in the houses of study (Rashi to I Chronices 7:1). Others whose names are different here than in Genesis are Ahiram, originally Ehi (Genesis 46:21); and Shephupham, originally Mupim (ibid.).

**33.** Zelophehad's daughters are mentioned here because they inherited his share of the Land [see 27:1-11] (*Ramban* v. 46).

בני אפרים לזרעיתהוז לשותלח זרעית שותלח לבכר זרעית בכר לתחן זרעית תחו: לו ואליו בני שותלח לערו זרעית ערן: לו אַלֵּין זַרעיַת בני אפרים למניניהון תלתין ותרין אלפין וחמש מאה אליו בני יוסף לורעיתהוו: לחבני בנימין לורעיתהון לבלע ורעית בלע לאשבל זרעית אשבל לאחירם זרעית אחירם: לטלשפופם זרעית שפופם לחופם זרעית חופם: מוהוו בני בלע אַרד ונעמן זרעית ארד לנעמן זרעית נעמן: מא אלין בני בנימן לזרעיתהון וּמְנִינֵיהוּן אַרְבְּעִין וְחַמְשֵׁא אַלְפִין ושית מָאַה: מּבּ אָלֵין בָּנֵי דָן לְזַרְעַיַתְהוֹן לשוחם זרעית שוחם אליו זרעית דו מגכַל זרעית שוחם לזרעיתהוו: למניניהון שתין וארבע אלפין וארבע מאה: מרבני אשר לזרעיתהון לימנה זרעית ימנה לישוי זרעית ישוי לבריעה זרעית פריעה: מהלבני בריעה לחבר וַרעית חבר למלביאל וַרעית מלכיאל: מושום בת אשר סרח: מואלין זרעית בני אשר למניניהון חמשין ותלתא אלפין וארבע מאה: מחבני נפתלי לוַרעית יַחְצאַל וַרעית יַחְצאַל לגוני וַרעית גוני: מט ליצר וַרעית יצר לִשְׁלֵּם זַרָעִית שְׁלֵּם: נאָלֵין זַרְעָיַת נפתלי לזרעיתהון ומניניהון ארבעין וַאַרַבַּע אַלפין וחמשא נא אַלֵּין מִנְיָנֵי בִּנֵי יִשְׂרַאֵל שִׁית מאה אַלפין ואַלפא שבע מאַה וּתַלַתין:

בני־אפרים למשפחתם לשותלח משפחת השתלחי לּ בָּבֶּבֶר מִשְפַּחַת הַבַּבְרֵי לְתַּחַן מִשְפַּחַת הַתַּחַנִי: וָאֵלֵה לּ בְּבֶבֶר ל בני שותלח לערן משפחת הערני: אלה משפחת בני־אפרים לפקדיהם שנים ושלשים אלף וחמש לח מאות אלה בני־יוסף למשפחתם: בנימוֹ למשפחתם לבלע משפחת הבלעי לאשבל משפחת לאחירם לחופם לשפופם לשפופם משפחת משפחת משפחת אַרד בני־בַלַע ונעמן אלה לנעמו משפחת הַנַּעַמֵי: בני־בנימן לִמשְׁפַּחתַם וּפָקָרֵיהֶם חֲמשָׁה וָאַרְבָּעֵים אֱלֶף וְשֵׁשׁ אֵלֶה בָנֵי־דֶן לִמְשִׁפָּחתַם לְשוּחֵם מג משפַּחַת הַשַּׁוּחָמֵי אֵלֶה מִשְׁפָּחַת הַן לִמְשִׁפְּחֹתָם: כַּל־ משַפַּחת הַשַּׁוּחַמִי לִפְקַרִיהָם אַרְבַּעָה וַשִּׁשִׁים אֵלֶף בַּנֵי אַשֶּרֹ לִמְשַׁפַּחֹתַם לִימנָה מִשְׁפַּׁחַת הַיִּמנָה לִישִׁוֹי מִשְׁפַּחַת הַיִּשְׁוִי לְבִרִיעַה מה מִשְׁפַּחַת הַבָּרִיעֵי: לִבְנֵי בִרִיעַה לְחֵבֶר מִשְׁפַּחַת הַחֶבְרֵי מּ לְמַלְכִּיאֶל מִשְׁפָּחַת הַמַּלְכִּיאֶלֵי: וָשֵׁם בַּת־אַשֵּׁר שַׂרַח: מ אַלֶּה מִשְׁפַּחָת בְּנִי־אַשֵּר לִפָּקְדֵיהֵם שָׁלֹשָה וַחַמְשֵּׁים מִּ בָנֵי נַפַתּלוּ מח אַלָּף וְאַרְבַּע מֵאָוֹת: ליחצאל משפחת לגוני הַיַּחִצְאַלי למשפחתם

משר מִשְׁפַּחַת הַגּוּנִי: לְיֵּצֶר מִשְׁפַּחַת הַיִּצְרֵי לְשִׁבֵּם מִשְׁפַּחַת הַשִּׁבְּמִי: אֵבֶּה מִשְּפְּחַת אַ נַפְתָּלֶי לְמִשְׁפְּחַתָם וּפְקָדִיהֶם חֲמִשָּׁה וְאַרְבָּעֵים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאִות: אֵבֶּה פְּקוּדֵי בָּנֵי יִשְׁרָאֵל שֵש־מֵאִות אֵלֶף וָאָלֶף שְׁבַע מֵאִות וּשְׁלֹשֵׁים:

חמשה אתם חסרים ממשפחות כל העמים שהן שבעים. אף זה הבנתי מיסודו של רבי משה הדרשן, אך הולרכתי לפחות ולהוסיף בדבריו: (לח) לאחירם. הוא אחי שירד למלרים (בראשית מוזכא) ולפי שנקרא על שם יוסף (פושה לו:) שהיה אחיו ורם ממנו נקרא אחירם: (לט) שפופם. הוא מופים (בראשית שם) על שם אהיה יוסף שפוף בין האומות: (מב) לשוחם. הוא חושים (שם כג): (מו) ושם בת אשר שרח. לפי שהיתה קיימת בחיים (פוטה יג.) מנאה כאן:

משפחות חסרו מבניו של בנימין, כאן נחקיימה מקלת נבואת אמו שקראתו בן אוני, בן אנינות, ובפלגש בגבעה נחקיימה כולה. זו מנאחי ביסודו של רבי משה אוני, בן אנינות, ובפלגש בגבעה נחקיימה כולה. זו מנאחי ביסודו של רבי משה הדרשן: (לו) ואלה בני שותלח וגרי. שאר בני שותלח נקראו מולדותיהם על שם שותלת, ומערן ילאה משפחה רבה ונקראת על שמו, ונחשבו בני שותלח לשחי משפחות. לא וחשוב ותמלא בפרשה זו חמשים ושבע משפחות ומבני לוי שמונה, הרי ששים וחמש זהו שלאמר כי אתם המעט וגו' (דברים ז:ז) ה"א מעט, הרי ששים וחמש זהו שלאמר כי אתם המעט וגו' (דברים ז:ז) ה"א מעט,

**<sup>39.</sup>** As noted above (note to v. 13), five of Benjamin's ten families were decimated [with their survivors joining the remaining five families]. This fulfilled Rachel's tragic prophecy; when Benjamin was born, she named him Ben Oni, Son of My Sorrow or Mourning, for she foresaw tragedy in his future. Her premonition was further fulfilled after the disastrous war caused by the episode of the Concubine in

Gibeah (Judges 19-20), which nearly wiped out the tribe (R' Moshe HaDarshan, cited by Rashi).

<sup>40.</sup> יוְהִיוּ בְּגִי־בְּלֵע אַרְדְּ וְנְעָמֶן — And the sons of Bela were Ard and Naaman. In Genesis 46:21, Ard and Naaman are listed as sons of Benjamin, not of his son Bela. Ramban (to v. 13) suggests that Benjamin's sons Ard and Naaman each

35 These are the sons of Ephraim according to their families: of Shuthelah, the Shuthelahite familu: of Becher, the Becherite familu: of Tahan, the Tahanite familu 36 And these are the sons of Shuthelah: of Eran. the Eranite family. 37 These are the families of the sons of Ephraim according to their count: thirtu-two thousand, five hundred. These are the sons of Joseph according to their families.

38 The sons of Beniamin according to their families: of Bela, the Belaite family: of Ashbel, the Ashbelite familu: of Ahiram, the Ahiramite familu: 39 of Shephupham, the Shephuphamite familu: of Hupham, the Huphamite familu, 40 And the sons of Bela were Ard and Naaman; the Ardite family: of Naaman, the Naamanite family. 41 These are the sons of Benjamin according to their families, and their count: fortu-five thousand, six hundred.

<sup>42</sup> These are the sons of Dan according to their families: of Shuham, the Shuhamite familu These are the families of Dan according to their families. <sup>43</sup> All the Shuhamite families according to their count: sixtu-four thousand, four hundred.

44 The sons of Asher according to their families; of Imnah, the Imnite familu: of Ishvi, the Ishvite familu: of Beriah, the Beriite familu: 45 of the sons of Beriah: of Heber, the Heberite family; of Malchiel, the Malchielite family. 46 The name of Asher's daughter: Serah. 47 These are the families of the sons of Asher according to their count: fifty-three thousand, four hundred.

48 The sons of Naphtali according to their families: of Jahzeel, the Jahzeelite familu: of Guni. the Gunite familu; 49 of Jezer, the Jezerite familu; of Shillem, the Shillemite familu, 50 These are the families of Naphtali according to their families, and their count; fortu-five thousand, four hundred.

The Census

<sup>51</sup> These are the countings of the sons of Israel: six hundred and one thousand, seven hundred Total and thirtu.

died childless. Bela, Benjamin's oldest son, married their widows, in fulfillment of the mitzvah of יבום. levirate marriage [see Deuteronomy 25:5-10]. He then named the first sons of the respective marriages after after his two brothers.

46. וְשָׁם בָּת־אַשֵּׁר שַׁרָח — The name of Asher's daughter: Serah. Serah is mentioned because she was Jacob's only living granddaughter (Rashi). Targum Yonasan cites the tradition that, in order to prepare Jacob for the shocking news that Joseph was still alive, the brothers had asked the young Serah to sing to him that Joseph had survived. In response, Jacob said that if your uncle is indeed alive, may you live forever. The Patriarch's blessing came true and Serah never died. After many centuries on earth, she was elevated to Gan Eden.

Ramban cites a variant text of Onkelos that reads, "And the name of the daughter of Asher's wife was Serah." Based on this, Ramban suggests a plausible reason why Serah is mentioned here. She was Asher's stepdaughter, from his wife's first marriage, but, because he raised her, people called her "Asher's daughter Serah," as if that was her full name. Her mother was the sole heir of her own father so that, like the daughters of Zelophehad in the next chapter, Serah received a share of the Land. Since this chapter names those who participated in the division of Eretz Yisrael, it is appropriate that she be mentioned.

#### →6 The census total.

The census total given in verse 51 is almost identical to that in the census taken shortly after the Exodus (1:46). Here it is 1,820 fewer — which is surprising given the amazing fertility of the nation in Egypt. This can be understood in light of the teaching that God caused the Jewish population to increase miraculously in response to Egyptian attempts to reduce the numbers of the Jews (Sotah 11a). Accordingly, the stable numbers during the Wilderness years may be seen as a normal situation. In a similar vein, Abarbanel comments that the adverse conditions of life in the Wilderness kept the numbers down, and it was only due to God's mercy that their numbers did not decrease far more. Ibn Ezra (to v. 62) explains that the lack of population increase is accounted for by the death of those twenty and older.

An analysis of the totals of the individual tribes reveals that Reuben and Simeon suffered the greatest losses (20,700 and 37,100 respectively). This was because the Reubenites were deeply involved in Korah's rebellion and the Simeonites were disproportionately stricken by the plague because of their major role in the licentiousness at Peor. Conversely, it may be assumed that the unusual growth of Manasseh las well as Benjamin, Asher, and Issachar] was because they did not participate in these sorry episodes. [The losses of Ephraim and Naftali, eight thousand each, are unexplained.]

ובוּמַלִּיל יָיָ עָם משָה לְמִימר: וגלאליז תתפליג ארעא באחסנא במניו שמהו: נד לסגיאי תסגון אחסנתהון ולזעירי תזערון אחסנתהון גבר לפום מנינוהי תַתַיָהַב אַחַסְנָתַה: נהברם בעדבא יִתְפָּלֵג יָת אַרְעַא לְשִׁמַהַת שבטי ואֹלה אבהתהון יחסנון: נועל פום עדבא תתפלג אחסנתהון בין סגיאי לועירי: נו ואלין מניני לואי לורעיתהון לגרשון זַרְעִית גַּרָשׁוֹן לְקָהַת זרעית קהת לִמְרָרִי זַרְעִית מְרָרִי: נח אַלֵּין זַרְעַיַת לֵוִי זַרָעִית לָבָנִי זַרְעִית חֵבָרוֹן זַרְעִית מַחַלי וַרָעִית מוּשִׁי וַרָעִית קֹרַח וּקָהַת אוֹלִיד ית עמרם: נטושום אתת עמרם יוכבד בת לוי די ילידת יתה ללוי במצרים וילידת לעמרם ית אהרן וית משה וית מרים אחתהון: סואתיליד לאהרן ית נַרָב וִיַת אָבִיהוּא יַת אֵלְעַזַר וִיַת נָדָב וַאַביהוּא סא ומית בַּקרוֹבִיהוֹן אַשַּׁתַא נוּכַרַתַא קַּדָם ייַ: בּנַהַווֹ מִנָינֵיהוֹן עַשָּׁרִין וּתַלַתַא אַלְפִּין בּי בַּל דָּכוּרָא מִבָּר יַרַחָא וּלְעַלַא אָרַי לַא אַתְמַנִיּוּ בָּגוֹ כָּנֵי יִשְרֵאֵל אַרֵי לַא אַתְיָהֶיבַת לָהוֹן אַחֱסַנַא בָּגוֹ בְּנֵי יִשָּרָאֵל: סּגאַלֵּין מְנַיַנֵי משָה וָאֵלְעַזַר בַהַנָא דִּי מִנוֹ יָת בְּנֵי יִשְׁרָאֵל בְּמֵישִׁרַיַּא דמואַכ על יַרדנַא דירחו: סרובאַלין לַא הַנַה גָבַר מִמִּנִינֵי משַה וַאַהַרן בַהַנַא דִּי מִנוֹ יַת בְּנֵי יִשְׁרָאֵל בְּמַרְבְּרָא דְסִינַי: סּהאָרֵי אַמַר יִיַ לְהוֹן מֵימַת יָמוּתוּן בִּמַדְכָּרָא וָלָא אִשְׁתְאַר מִנָּהוֹן אַנַשׁ אֵלַהֵן כָּלֵב בַּר יִפָּנָה וִיהושָׁעַ

שלישינב־נג וַיַּדַבֵּר יהוָה אֱל־מֹשֵה לֵאמִר: לָאֵלֵה תַחַלֵק הַאַרץ נר בנחלה במספר שמות: לַרָב תַּרְבֵּה נַחַלָּתוּ וַלַמְעַׁט ה הַמִעִיט נַחַלַתוֹ אַישׁ לְפֵּי פָקָרָיו יָהַן נַחֲלָתוֹ: אַך־בְּגוֹרָל ַ יֵחַלֵּק אֵת־הָאָבֶץ לִשְׁמְוֹת מַטְוֹת־אֲבֹתָם יִנְחָלוּ: עַל־פִּיּ ים הגובל תַחַלֵק נַחַלָתוֹ בֵּין רַב לִמְעָט: פְקוֹדֵי הַלֵּוֹי לְמִשְׁפְּחֹתָם לְגַרְשׁוֹן מִשְׁפַּחַת הַגַּרִשְׁנִּי לִקְהָת מִשְׁפַּחַת הַקְּהָתֵי לִמְרָרִי מִשְׁפַּחַת הַמִּרָרִי: ים אַלֶה ו מִשְפָּחָת לֵוֹי מִשְפַּחַת הַלְּבִנִי מִשְפַּחַת הַחֶבִרנִי משפחת המחלי משפחת המושי משפחת הקרחי ני וּקְהָת הוּלֶד אֶת־עַמְרָם: וְשֵׁם ו אֵשֶׁת עַמִּרָם יוֹבֶבֵרֹ בת־לוי אשר ילדה אתה ללוי במצרים ותלד לעמרם פּ אַת־אַהַרן וָאַת־משָּׁה וָאַת מִריַם אַחתַם: וַיִּנַלֵּד לְאַהַרֹן פּ אַת־נַדַב וָאֵת־אֲבִיהָוּא אֵת־אֵלְעַזֶר וָאֵת־אֵיתַמַר: סא וַיָּמָת נָדָב וַאֲבִיהָוּא בְּהַקְרִיבָם אֲשׁ־זָרָה לִפְנֵי יהוָה: ַבַר מִבֵּן־ בַּקַבִיהָם שְלֹשָה וָעֻשִּׁרִים אֵבַף כַּל־זַבַר מִבּּן־ 👓 בַּיִּהִיוּ פְּקָבִיהָם חָדֵשׁ וַמָעַלָּה כֵּי וּ לָא הָתִפֶּקְדוּ בִּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל בִּי סג לא־נִתַן לָהֵם נַחַלָּה בִּתְוֹךְ בִּנֵי יִשְׂרָאֵל: אֲצֵה פִּקוֹרֵי משֶׁה וָאֵלְעָזֶר הַכּהָן אֲשֵׁר פָּקִדוּ אֵת־בִּגֵי יִשְּׁרָאֵל ׁ יי בְּעַרְבָת מוֹאָב עַל יַרְדֵּן יְרַחְוֹ: וּבְאֵבֶה לֹא־הָיָה אִישׁ מפַּקוֹבֵי משֶׁה וִאָהַרוְ הַכּהָן אֲשֶׁר פַּקְרֵוּ אֶת־בָּנֵי ישְׁרָאֵל 🦡 בִּמִדְבֵּר סִינֵי: כֵּי־אָמֵר יהוה ֹ לַהֵּם מְוֹת יַמָתוּ בַּמִּדְבָּר וִלְאֹ־נוֹתַר מֶהֵם ֹ אִׁישׁ בָּי אִם־כָּלֵב בֶּן־יְפָּנֶּה וְיהוּשֻעַ

וחלקו הכל בשוה, וזהו שנא' לשמות מטות אבותם ינחלו, שאתר שנטלו הבנים חלקוה לפי האבות שילאו ממלרים. ואילו מתחלה חלקוה למנין יולאי מלרים לא היו נוטלין אלו הארבעה אלא שני חלקים, עכשיו נטלו ארבעה חלקים (ספרי שם; ב"ב קיז.): אך בגורל. ילאו יהושע וכלב, וכן הוא אומר ויתנו לכלב את חברון כאשר דבר משה (שופטים א:ב) ואומר על פי ה' נחנו לו את הטיר אשר שאל (יהושע יט:ג; ספרי שם): מטות אבותם. ילאו גרים ועכדים (ספרי שם): (נו) על פי הגורל. הגורל היה מדבר כמו שפירשתי, מגיד שנתחלקה ברוח הקודש, לכך נאמר על פי ה' (יהושע שם): (נח) אלה משפחות לוי. חסר כאן משפחות השמעי והעזיאלי והלם מן הילהרי: (נט) אשר ילדה אותה ללוי. חשמו ילדמה במצרים. לידחה במלרים ואין הורחה במלרים. כשנכנסו לחוך החומה ילדחה והיא השלימה מגין שבעים, שהרי בפרטן אי אחה מולא אלא ששים וחשע (בראשיח מו:ח־כז; ב"ב קכג.־קכג:): (סב) בי לא התפקדו בתוך בני ישראל. להיוח (מנין כני עשרים שנה, ומה טעם: בי לא נתן להם נחלה. והנמנין מכן עשרים שנה היו בני נחלה, שנאמר איש לפי פקדיו יותן נחלתו (לעיל פסוק נד): (סד) ובאלה לא היה איש וגרי. אבל על הנשים לא נגזרה גזרת המרגלים לפי שהן היו מתכבות את הארץ. האנשים אומרים נתנה ראש ונשובה מלרימה (לעיל יד:ד) והנשים אומרוח תנה לנו אחוזה ולהלן כז:ד) לכך נסמכה פרשת בנות ללפחד לכאן (תנחומא ז): (נג) לאלה תחלק הארץ. ולא לפחוחים מבן עשרים אע"פ שבאו לכלל עשרים בטרם חלוק הארץ, שהרי שבע שנים כבשו ושבע חלקו, לא נטלו חלק בארץ אלא אלו שם מאות אלף ואלף, ואם היו לאחד מהם ששה בנים לא נטלו אלא חלק אביהם לבדו: (נד) לרב תרבה נחלתו. לשכט שהיה מרובה באוכלוסין נחנו חלה רב. ואע"פ שלא היו החלקים שוים, שהרי הכל לפי רבוי השבט חלקו החלקים, לא עשו אלא על ידי גורל, והגורל היה על פי רוח הקודש, כמו שמפורש בבבא בתרא (הכב.). אלעזר הכהן היה מלובש באורים וחומים ואומר ברוח הקודש, אם שבט פלוני טולה חחום פלוני עולה עמו. והשבטים היו כחובים בשנים עשר פחקין, ושנים עשר גבולים בשנים עשר פתקין, ובללום בקלפי, והנשיא מכנים ידו לחוכה ונוטל שני פחקין. עולה בידו פחק של שם שבטו ופחק של גבול המפורש לו. והגורל עלמו היה לווח ואומר אני הגורל עליחי לגבול פלוני לשבט פלוני, שנאמר על פי הגורל (חנחומא ו). ולא נחחלקה הארץ במדה, לפי שיש גבול משובח מחבירו, אלא בשומא, ביח כור רע כנגד בית סאה טוב, הכל לפי הדמים (ספרי קלב; ב"ב שם): (נה) לשמות מטות אבותם. אלו יולאי מלרים. שינה הכחוב נחלה זו מכל הנחלות שבתורה, שכל הנחלות החיים יורשים את המחים וכאן מחים יורשים את החיים. כילד שני אחים מיולאי מלרים שהיו להם בנים בבאי הארץ לזה אחד ולזה שלשה, האחד נטל חלק אחד והשלשה נטלו שלשה, שנאמר לאלה תחלק הארץ. חזרה נחלחן אצל אבי אביהן

<sup>52</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>53</sup> To these shall the Land be divided as an inheritance, according to the number of names. <sup>54</sup> For the numerous one you shall increase its inheritance, and for the fewer one you shall lessen its inheritance; each one according to his count shall his inheritance be given. <sup>55</sup> Only by lot shall the Land be divided, according to the names of their fathers' tribes shall they inherit. <sup>56</sup> According to the lot shall one's inheritance be divided, between the numerous and the few.

The Count of the Levites

<sup>57</sup> These are the countings of the Levites, according to their families: of Gershon, the Gershonite family; of Kohath, the Kohathite family; of Meran, the Merante family. <sup>58</sup> These are the Levite families: the Libnite family; the Hebronite family; the Mahlite family; the Mushite family; the Korahite family; and Kohath begat Amram. <sup>59</sup> The name of Amram's wife was Jocheved, daughter of Levi, who was born to Levi in Egypt; and she bore to Amram Aaron, Moses, and their sister Miriam. <sup>60</sup> To Aaron were born Nadab and Abihu, Elazar and Ithamar. <sup>61</sup> Nadab and Abihu died when they brought an alien fire before HASHEM. <sup>62</sup> Their counts were twenty-three thousand, every male from one month of age and above, for they did not count themselves among the Children of Israel, for an inheritance was not given them among the Children of Israel.

<sup>63</sup> These are the ones counted by Moses and Elazar the Kohen, who counted the Children of Israel in the plains of Moab, by the Jordan, near Jericho. <sup>64</sup> And of these, there was no man of those counted by Moses and Aaron the Kohen, who counted the Children of Israel in the Wilderness of Sinai. <sup>65</sup> For HASHEM had said of them, "They will surely die in the Wilderness," and not a man was left of them, except for Caleb son of Jephunneh, and Joshua

- 53. אָאֶלֶה הַחָּלֵק הָאָרֶץ To these shall the Land be divided, i.e., to those counted in this census. Those who were twenty years old at the time of the census received their own shares of the Land, but not those who came of age later, even if they did so before the end of the conquest (Rashi; see Bava Basra 117a with Rashbam).
- **54.** Rashi and Ramban disagree as to whether the Land was apportioned in equal shares for each of the tribes, or whether each citizen had an equal share, so that the more populous tribes had larger provinces. See notes to *Genesis* 48:4.
- 55. אַרְיבְּגוֹרָל Only by lot. Everything about the lot was conducted with Divine inspiration, so that it would be clear to everyone that the outcome was God's will. Twelve lots with the names of the tribes were placed in one box and another twelve with the outlines of twelve portions of the Land were placed in a second box. Elazar the Kohen Gadol, dressed in his vestments including the \*Urim V'Tumim\*, declared prophetically that if the lot of a certain tribe were drawn, the corresponding territorial lot would be such and such a portion. The leader of the tribe Elazar mentioned would approach, and invariably he would draw the lot of his tribe and of the portion that had been mentioned (Rashi; Bava Basra 122a).

As a further indication of Divine intervention, the lot itself would declare, "I have been chosen to delineate the borders of such and such a tribe," as indicated by verse 56, על־פִי ,, literally, by the mouth of the lot (Rashi).

**57-62.** The count of the Levites. The Levite families were named above (3:17-20), but here the families of Shimi and Uziel are omitted. Also, instead of three families descending

from Yizhar — whose sons were Korah, Nepheg, and Zichri (Exodus 6:21) — only the Korahite family is mentioned here, indicating that the others did not survive [except for very few]. These Levite families were the casualties of the battle described in the notes to verse 13.

Although the Levite tribe did not receive a portion of the Land, they are listed here for two reasons: (a) They shared the forty-eight towns that were allocated to the Levites (see 35:1-8); (b) it would be unbecoming if all the Jews were counted and the Levites, "God's legion," were not important enough to be included in the census (Ramban).

58. וְּהָהֶת הוֹלְד אָת־עַמְרָם — And Kohath begat Amram. It seems strange that Amram, surely the most distinguished son of Kohath, was not the progenitor of an "Amramite family." This is because Amram's offspring were divided between Kohanim and Levites, and the Torah did not wish to list a separate family of Kohanim in this passage because it would have implied a lack of respect for Moses [whose children were not of such stature] (Ramban).

It is also noteworthy that in this census, the entire family of Uziel was renamed the family of Korah in honor of the sons of Korah, who proved themselves to be good and righteous by refusing to join their father's rebellion and remaining loyal to God and His prophet. Similarly, the Torah honored them before (v. 11), by saying that they did not die in the rebellion (ibid.). This illustrates that God does not ignore good deeds and that the more difficult, they are to accomplish, the greater the credit justly earned by those who perform them.

64. לא־היה איש — There was no man. Joshua and Caleb were

בר נוז: אוקריבא בנת צלפחד בר חפר בר גלעד בר מכיר בר מנשה לזרעית מנשה בר יוסף ואליז שמהת בנתה מחלה נועה וחגלה ומלכה ותרצה: בוקמא קרם משה וקדם אלעזר כהנא וּקַדָם רַבַּרַבַיַּא וכל כּגשׁתּא בּתרע מַשְׁכַּן זמנא למימר: גאַבונא מית בְּמַרַבְּרָא וָהוּא לַא הַוָה בּגוֹ כנשתא דאַזַרַמַנוּ עַל ייַ בַּכְנְשָׁתַא דקרַח ארי בחובה מית ובנין לא הוו לה: דלמא יָתְמָנַע שָׁמַא דָאַבוּנָא מָגוֹ זַרְעִיתָהּ אַרי לית ליה בַּר הַב לַנָא אַחַסנַא בּגוֹ אַחִי אַבוּנָא: הּוַקָּרֶב מֹשֶׁה יַת דִּינָהֶן קַּדָם יִיַ: וּוַאָמֵר יָיַ לְמֹשֶׁה לְמִימֵר: וּיַאוֹת בְּנַת צלפחר ממללו מתו תתו להוו אחורת אַחֶסְנָא בָּגוֹ אָחֵי אֲבוּהַן וַתַעָבַר יַת אחסנת אבוהן להן: חועם בני ישראל תמלל למימר גבר ארי ימות ובר לית לַה וַתַעַבְּרוּן יַת אַסַסְנָתָה לְבַרַתַּה: טואם לית לה ברתא ותתנון ית אחסנתה לאחוהי: ואם לית לה אחין וַתְתַנוּן יַת אַחֶסַנְתֵּה לַאַחֵי אַבוּהִי: יאַנאָם לַית אַחִין לַאַבוּהָי וַתְתַּנוּן יַת אַחַסַנָתַהּ לְקַרִיבָהּ דָקַרִיב לָה מַנַרעיתָה וָיֵרַת יָתָה וֹתְהֵי לִבְנֵי יִשְׁרַאֵל לגורת דין כַמַא דִי פַקּיד יַיַ יַת משָה:

בז א בּן־נִּין: װִאָּלְבִּר מִשֶּׁה בְּאמִר: בֹּן בְּנִית אָלַפְּחָה בְּקיֹת אָלָפְחָה בְּקיֹת אָלָפְחָה בְּקיֹת אָלָפְחָה בְּקיֹת אָלָפְחָה בְּקיֹת אָלְטָוֹת אַלַפְּחָה בְּקיֹת אָלְטָוֹת בְּנִיּת מְשַׁה בְּקיֹת אָלְטָוֹת מְּנִשְׁה בְּקיֹת אָלְטָוֹת מְּבָּרָת מְשַׁה בְּן־תִּעְבָּרָתְ אַבְינוּ מִשְׁה בְּתִּיֹך הָּבְּינוּ מִשְׁבְּרִת אָלְטָוֹת בְּנִיּת אָלְטָוֹת בְּנִיּת שְׁבְּרִנוּ מִשְׁה בְּעִיֹך הַבְּנוֹת אָלָפְחָה נְּעָה וְחָנְּעָרִים לֹא־הָיִה בְּנִיּת הְּבְּעִיֹך בְּמִשְׁה בְּעִיֹך הַבְּנוֹת אָלָפְחָה בְּעִרְה בְּעִיֹך הַבְּעִיר בְּנִיּת לִּהִי נְמִישְׁה בְּעִיר בְּנִית לִּהִי נִעְּה וְּנִנְיִים לִא־הָיִה בְּנִית לְּהִי בְּנִית הְּבְּעָר שְׁבְּרָת שְׁבְּרָת בְּעִיְר בְּבִּעוֹת בְּנִית מְשְׁבְּתְר בְּבְּעִיוֹך הַבְּעוֹת אָלְפְחָה וְּנִיְּבְּיִם לֹא הְבִּינִי מִשְׁה בְּעִינוּ מִחְלָה הָּנְיִי מְשְׁבְּרִתְ בְּעִּבְיים לִיה בְּנִית לְּהִי בְּנִיתְר בְּבִּרְת עְבִּייִם לִּהְי הִנְּיִם לִּאְר בְּבִּית לְּהִי בְּנִייִם לִּאְר בְּבִּית לְּהִי בְּנְיִים לִּאְר בְּבִּית לְּהִי בְּנִייִם לִּאְר בְּבְּתְר בְּבְּתְי בְּנְיִים לִּאְר בְּיִים לִּאְר בְּבִית לְּהִי בְּנִייִם לְּאִר בְּבְּתְי הְּבְּבְּתְי בְּבְּתְי בְּבְּיִם לִּית בְּנִייִם לְאִר בְּבְּרְתְּי בְּבְּיִם לְּאִר בְּבְּתְי בְּעִים לְּאִבְּי בְּבְּיִים לִּית בְּבְּרְיוֹם לְּאִבְיוֹם בְּבִּיי מִשְׁהְבְּבְּתְי בְּבְּרְתְּיִים בְּיִי מִישְׁה בְּנִייִי מִישְׁה בְּעִיים לִּי בְּנִייִי מִשְׁה בְּנִייִי מִּשְׁה בְּיוֹת מִישְׁבְּם בְּיוֹם לִיים לְּיִי בְּיוֹבְייִי בְּיוֹבְיִי בְּיוֹם בְּיִי בְּיוֹבְייִי בְּיִים לְּיִים לְּיִבְייִי בְּיִייִי בְּיִייִים לְּיִים בְּיִיי בְּיוֹבְיוֹם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִייִים בְּיִייִייוּ בְּיִייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִייִייוּ בְּיִיִים בְּיִייִיוּ בְּיִייִיוּ בְּיִייִיוּ בְּיִייִיוּ בְּיִייִיוּ בְּיִייִיוּ בְּיִייִיוּ בְּיִייִיוּ בְּיִייוּ בְּיִייוּ בְּיִייוּ בְּיִייוּ בְּיִייוּ בְּיִייוֹיוּ בְּיִיוּבְייִיוּ בְּיִיוּ בְּיִייוּ בְּיוֹם בְּיוֹיוּ בְּיִיוֹיוֹיוּ בְּיוֹם בְּיוֹם בְּיוֹבְייוּ בְּיִייוּ בְּיִיוּ בְּיוּבְייוּ בְּיִּיוּ בְּיִיוּיוּ בְּיִיוּיוּ בְי

י עָלּן הָתָן לְּהֶם אָחָזָת נְחֲלָה בְּתִוֹך אֲחֵי אַבִּיהֶם וְהַגְּעַברְתְּהָ אַישׁ בִּי־יָמִית וּבּן אִין לוֹ וְהַעֲבַרְתָּם אֶת־נְחֲלָתְוֹ לְאָחֵיו: וְאִם־אֵין לְוֹ בְּתְוֹנְ וְהָתְּם אֶת־נְחֲלָתוֹ לְאָחֵיו: וְאִם־אֵין לְוֹ לְּתְּבֵּר בֹאְתִוֹ לִשְׁאֵרוֹ הַקָּרְב אַלֵּיו לְאָחִים וּנְתַתֶּם אֶת־נְחֲלָתוֹ לִשְׁאֵרוֹ הַקָּרְב אַלִיו לְאָחִים וּנְתַתֶּם אֶת־נְחֲלָתוֹ לִשְׁאֵרוֹ הַקָּרְב אַלֵיו לְיִם אֶת־נְחֲלָתוֹ לִשְׁאֵרוֹ הַקְּרָב אַלֵיו לְיִבְשׁ אֹתְהַ וְּהָלָתוֹ לִשְׁאֵרוֹ הַקְּרָב אַלֵיו לְחָקַת מְשָׁבּי וְשְׁרָאֵל לְחָקַת מְשָׁבּי מִשְׂרָאֵל לְחָבָּת מִשְׁה:

**"ED** 

עומדום (יתנו לנו ירושתנו), ואם אין הנקבום חשובום זרע חתיבם אמנו ליבם (מנחומא שם; ב"ב קיט:): בי אין לו בן. הא אם היה לו בן לא היו חובעות כלום. מגיד שתכמניות היו (ספרי שם; ב"ב שם): (ה) ויקרב משה את משפטן. נמעלמה הלכה ממנו. וכאן נפרע על שנטל עטרה לומר והדבר אשר יקשה מכם מקריבון אלי ודברים א:"זן מנחומא הן סנהדרין ח.). דבר אחר, ראויה היסה פרשה זו להכתב על ידי משה אלא שזכו בנות ללפחד ונכתבה על ידן (ספרי שם; מנהדרין שם): להכתב על ידן (ספרי שם; מנהדרין שם): (ז) בן בנות צלפחד דוברת. כתרגומו, יאות. כך כתובה פרשה זו לפני במרום (ספרי קלד) מגיד שראתה עינם מה שלא ראסה עינו של משה: בן בנות צלפחד חברת יפה תבעו. אשרי אשר שהקב"ה מודה לדבריו (שם): בתן התון. שני חלקים, חלק אביהן שהיה מיולאי מלרים, וחלקו עם אחיו בככם חפר (ב"ב קיתו): ודעברת. מעברת מחלה משבט לשבט שבנה ובעלה יורשין אוחה. (שלא חסוב נחלה לא נלטוה מעברת מחלה משבט לשבט שבנה ובעלה יורשין אוחה. (שלא חסוב נחלה לא נלטוה אלא לאותו הדור כלבד (ב"ב קב.).) וכן והעברתם (ספרי שם; תנחומא ט; ההוא אומר ונתחם (פסוקים ט"א) ובבת הוא אומר ונתחם (פסוקים ט"א) ובבת הוא אומר והעברתם (ספרי שם; תנחומא ט; החו). נוא) לשארו הקרב אליו ממשפחתו. ואין משפתה קרויה אלא מלד

(א) למשפחת מנשה בן יוסף. למה נאמר, והלא ככר נאמר בן מנשה, אלא לומר לך יוסף חבב אם הארץ, שנאמר והטליחם אם עלמוסי וגו' (בראשים ננשה, אלא לומר חבב אם הארץ, שנאמר והטליחם אם עלמוסי וגו' (בראשים ננסה, אלא לומר חבב אם הארץ, שנאמר מנה לנו אחוזה (פסוק ד) וללמדך שהיו כלם לדיקים, שכל מי שמעשיו ומעשה אבוחיו סחומים ופרט לך הכתוב באחד מהם ליחסו לשבק, הרי זה לדיק בן לדיק, ואם יחסו לגנאי, כגון בא ישמעאל בן נחניה בן אלישמע (מלכים כ כה:כה) בידוע שכל הנזכרים עמו רשעים היו (ספרי קלג): מחלה געה וגוי. ולהלן (לוגיא) הוא אומר וחהיינה מחלה וחרלה. מגיד שכולן שקולות זו כזו, לפיכך שנה אם סדרן (ספרי שם): (ב) לפני משה ולפני אלעזר. מגיד שלא עמדו לפניהם אלא בשכח הארבעים אחר שמת אהרן (בס): לפני מאדו. ואחר כך לפני אלעזר. בשכח החבלים לו ידע אלעזר ויוב, אלא סרם המקרא ודרשה, דברי רבי יאשיה. אבא חנן שום רבי אלימר אומר, בנית המדב היו יושבים, ועמדו לפני כולם (בס): או זהוא לא היה וגוי. לפי שהיו באות לומר בחטאו מת, נזקקו לומר לא בחטא אחרים עמו (בס). רבי עקיבא אומר מקוש עלים היה, ורכי שמעון אומר מן אחרים עמו (בס). רבי עקיבא אומר מקוש עלים היה, ורכי שמעון אומר מן המעפילים היה (שבת לו:דל): (ד) למה יגרע שם אבינו. (אם) אנו במקום בן המעפילים היה (שבת לו:דל): (ד) למה יגרע שם אבינו. (אם) אנו במקום בן המעפילים היה (שבת לו:דל): (ד) למה יגרע שם אבינו. (אם) אנו במקום בן המעפילים היה (שבת לו:דל): (ד) למה יגרע שם אבינו. (אם) אנו במקום בן

not exceptions to this rule. Although they had been included in the first census, when they were not yet sixty years old, by the time of the present census they had already passed their sixtieth birthdays and so were not counted (Ramban).

27.

1-5. The grievance of Zelophehad's daughters. The five daughters of Zelophehad had a passionate love for *Eretz Yisrael*. The Torah alludes to this by tracing their genealogy

back to Joseph, who loved the Land so much that he had his brothers take an oath that his bones would go with them for burial in the holy soil (*Genesis* 50:25). In recognition of their righteousness, God gave them the honor of being the catalyst for the pronouncement of a new chapter in the Torah: the laws of inheritance (*Rashi*; *Sifre*). This is similar to the passage containing the laws of *pesach sheni*, the second *pesach*-offering which was brought by people who were unable to bring the first one (9:6-14). There, too, a mitzvah

son of Nun.

27 The of Zelophe.

had's

Dauahters

The daughters of Zelophehad, son of Hepher, son of Gilead, son of Machir, son of Manasseh. of the familu of Manasseh son of Joseph drew near — and these are the names Gnevance of his daughters: Mahlah, Noah, Hoglah, Milcah, and Tirzah — 2 and they stood before Moses before Elazar the Kohen, and before the leaders and the entire assembly at the entrance to the Tent of Meeting, saying: 3 "Our father died in the Wilderness, but he was not among the assemblu that was gathering against HASHEM in the assembly of Korah, but he died of his own sin: and he had no son. 4 Why should the name of our father be omitted from among his family because he had no son? Give us a possession among our father's brothers." 5 And Moses brought their claim before HASHEM.

Laws of

6 HASHEM said to Moses, saying, 7 "The daughters of Zelophehad speak properly. You shall Inheritance surely give them a possession of inheritance among the brothers of their father, and you shall cause the inheritance of their father to pass over to them. 8 And to the Children of Israel you shall speak, sauing: If a man will die and he has no son, you shall cause his inheritance to pass over to his daughter, 9 If he has no daughter, you shall give his inheritance to his brothers, 10 If he has no brothers, you shall give his inheritance to the brothers of his father. 11 If there are no brothers of his father, you shall give his inheritance to the relative who is closest to him of his family, and he shall inherit it. This shall be for the Children of Israel as a decree of justice, as HASHEM commanded Moses."

that would have been in the Torah in any case was initiated because of people who longed for it. Few honors can be comparable to that of being the vehicle for the revelation of God's word.

In this case, after hearing that only men were counted in preparation for the distribution of the Land, these women complained that because they had no brothers, their family would be without a share. They said, "The compassion of the Omnipresent is not comparable to the compassion of human beings. A human being might have more compassion for males, but He Whose word brought the world into being is different. His compassion is for both male and female — His compassion is for all" (Sifre).

- 3. והוא לא־הַוָה בַּתוֹךְ הַעָּרָה But he was not among the assembly. The daughters contended that their father did not deserve to lose the privilege of having his family share in the Land, because he had not joined any of the rebellions that disputed the authority of God or Moses. Since the sin for which he had died had been committed as an individual and no one is immune from sin — it was not of such a magnitude as to justify the loss of his portion of the Land.
- 6-11. Laws of inheritance. This passage begins by asserting that the daughters were right and they were to receive their late father's share in the Land, and then goes on to establish their legal right to it by setting forth the laws of inheritance.
- 7. בן בְּנוֹת צְלַפְּחֶד דֹבְרֹת The daughters of Zelophehad speak properly. In this phrase, the Sages in Sifre see the highest praise of the five sisters: God said that their holy intuition "saw" what Moses himself could not see, i.e., that they were entitled to their father's portion. "Praiseworthy is the person with whom God concurs" (Rashi).

- 7. והעברת And you shall cause. . . to pass over. Instead of using the verb give as in verses 9,10, and 11, which speak of male inheritance, here the Torah uses the term pass over. because the inheritance of a woman can have a result that a man's does not. If she were to marry a man from a tribe other than her father's and then be inherited by her husband or sons, who are citizens of a tribe other than her father's, the effect would be that the title to her property would pass over from her original tribe to the new one. Thus, her tribe as a community would lose land. Indeed, in chapter 36, this problem was raised by Zelophehad's tribe of Manasseh (Rashi).
- 9. לאחיו To his brothers. Nowhere in the passage does the Torah state explicitly that a father is an heir, but the Sages derive that a father's right to inheritance is second only to that of a husband and children. Thus, in our verse, the deceased's brother inherits only if the father is no longer
- 11. אמשפחתו Of his family, i.e., the deceased's paternal line (Rashi). Thus, the heir would be the closest relative or relatives. Since all Jews are descendants of the Patriarchs, everyone [except certain proselytes] has relatives, though they may be very distant cousins.

As a decree of justice. This term implies that the above laws are permanent; even though they had been promulgated in response to the immediate plea of Zelophehad's daughters, they were not a temporary solution but an eternal decree of justice. The Sages further derive from this expression that a father may not alter the Torah's procedure of inheritance. Although one may make a gift of his property during his lifetime, in which case it is no longer his and the laws of inheritance will not apply at the time of his death, one

יבואמר יי למשה סק לטורא דעבראי הדין נחזי ית ארעא די יהבית לבני ישראל: יגותחזי יתה ותתכנש לעמיה אף את כמא די אתכניש אהרן אחור: יר כמא די סרבתון על מימרי במדברא דצו במצות כנשתא לקדשותי במיא לעיניהון אנון מי מצות רקם מדברא דצו: טוומליל משה קדם יי למימר: טו ימני יי אלה רוחיא לכל בסרא גבר על בְּנְשָׁתַא: יוּדִי יִפּוֹק קַדְמֵיהוֹן וִדִי יעוֹל קַבְמֵיהוֹן וָדִי יַפֶּקנוּן וָדִי יַעֻלְנוּן וַלַא תָהי בָּנְשָׁתַא דַייַ כָּעַנָא דִי לֵית לָהן רַעי: יחוממר יי למשה דבר לה ית יהושע בר נון גבר די רוח נבואה בה ותסמור יַת יִדַרְ עַלוֹהִי: ישוּתְקִים יַתָּהּ קַדַם בַהַנָא וּקַדַם כַּל כַּנְשַׁתַּא וֹתְפַקֶּד יַתֶה לְעֵינֵיהוֹן: בותתן מזיור

ים נְיָּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה עֲלֵה אֶל־הַר הָעֲבָרִים הַזְּה וּרְאֵהֹ ים בְּמֶים לְעֵינֵיהֶם פִּי בְּמִרְבַּר־צִּן בִּמְרִיבַת הָבָרִי וְשְׁרָאֵיתָה אֹתָה בְּאֲשֶׁר מְתְּהָרִ לְּבָיִי יִשְׂרָאֵלּ: וְרָאִיתָה אֹתָה יִּבְאָשֶׁר מְתְרִיהֶם פִּי בְּמִרְבַּר־צִּן בִּמְרִיבַת הָבֶּרִי בְּוֹ בִּמְרִיבַת הָבָּרִי נְוָ אָשֵׁר יִבְאָשֶׁר יְבִאָּט רְאָשֶׁר יִבְאָשֶׁר יְבִאָּשׁ רְבָּאָשֶׁר יְבִיאָם וְאָשֶׁר יִבְיּאָם וְאָשֶׁר יִבִּא לִּפְנִייָם וְאֲשֶׁר יִבִּא לִפְנִייָם וְאֲשֶׁר יִבִּא לִפְנִייָם וְאֲשֶׁר יִבִּא תִּהְיָה עַבְּרִי יִבְּיֹא מִרְבַּרִי אָנִי הָבְּעָר יִבִּא לִפְנֵייִם וְאֲשֶׁר יִבִּא לִפְנִייָם וְאֲשֶׁר יִבִּא לִפְנִייָם וְאֲשֶׁר יִבִּא לִפְנִייָם וְאֲשֶׁר יִבִּא לִפְנִייָם וְאָשֶׁר יִבִיאָם וְאֲשֶׁר יִבִּא לִפְנִייִם וְאָשֶׁר יִבְּאָר מִשְּׁה עַלְיה הַבְּעָּר יִבִּיאָם וְאָשֶׁר בְּנְיִם וְאָשֶׁר יִבִּיאָם וְאָשֶׁר יִבִּיאָם וְאָשֶׁר יִבִּיאָם וְאָשֶׁר יִבִּיאָם וְאָשֶׁר יִבִיאָם וְאָשֶׁר יִבִּיאָם וְלְא תִהְיָה אֶלִיר יִבְּיאָם וְלָא תִהְיָה עַבְּרִים בְּנִילְם וּאָשֶׁר יִבִיאָם וְלְא אַשְׁר יִבִּיאָם וְאָשֶׁר יִבִּיאָם וְאָשֶׁר יִבְיּה וְּעָבְרָה וְבְּיִּבְּת יִבְּילְּם וּעְבָּית יְהוֹה אֶלְיוֹ וְבְּעָרָה אִישׁ אֲשֶׁר יִבִּית הְאֹבְיר יִבְּיל וְבְּיתְרִית הִיחוֹה אָלְיוּי בְּנִיתְה אֹתְוֹ לְשִּינִיתְם וּלְאָבְיר יְהוֹה אֶלְיוּ וְבְּיתְרָה אַנְייִיתְה אֹתְוֹ לְעִינִיהָם: וְנָתְתָּה מִהוֹלְיף אָּישׁ אְשִׁיבּיר בְּלּר הְעָּבְיוּ בְּלְיוּי וְנְתְּתְבְּה וֹנְעִיתְית אִבּיר בְּיל בְינִיתְה אֹתְלּילְית בְּבּיים בְּיִּבְייִם הְּיִבְּים בְּיִּבְיים בְּיִּבְיּים בְּיוֹבְיּים בְּיוֹבְיתְּים בְּיּבְּים בְּיִבְּים בְּיִּבְּים בְּיִבְּים בְּעִּבְיּים בְּיִבְּיִים בְּיּבְּים בְּיִּבְּים בְּיִבְּים בְּיוֹבְיתְּבְּים בְּבּילְים בְּבִּילְים בְּבְיּבְיּים בְּיוֹבְית בְּיוֹים בְּבּיוּים בְּיוֹים בְּבּיל בְּיבְיים בְּיוֹבְיתְים בְּיוֹיבְיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹיבְים בְיוֹבְיּים בְּיוּבְיים בְּיוֹים בְּבִּייִים בְּיוֹיבְּים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְּיוּיבְּים בְּיוּבְייִם בְּיוּבְייִים בְּיוּבְייִים בְּיוּבְּיבְייִים בְּיוּבְּיִים בְּיוֹבְיּבְיוֹם בְּבִייְים בְּיוֹבְיים בְּיבְּיבְּים בְּיוֹבְיּבְיים בְּיּבְיים בְּיוֹבְיים ב

נחלת ללפחד לבנותיו. אמר הגיעה שעה שאתבע לרכי, שיירשו בני את גדולתי. אמר לו ההב"ה לא כד עלתה במחשבה לפני. כדאי הוא יהושע ליטול שכר שמושו שלא מש מתוד האהל. וזהו שאמר שלמה נולר תאנה יאכל פריה (משלי כז:יח: תנחומא יא): אלהי הרוחות. למה נחמר, חמר לפניו, רבש"ע, גלוי לפניך דעתו של כל חחד וחחד ואינו דומין זה לזה. מנה עליהם מנהיג שיהא סובל כל אחד ואחד לפי דעתו (תנחומא י): (יז) אשר יצא לפניהם. לח כדרך מלכי החומות שהיו יושכים ככתיהם ומשלחין את חיילוחיהם למלחמה. אלא כמו שעשיחי אני שנלחמחי בסיחון ועוג. שנאמר אל תירא אותו (במדבר כא:לד) וכדרך שעשה יהושע, שנאמר וילך יהושע אליו ויאמר לו הלנו אתה וגו' (יהושע ה:יג). וכן בדוד הוא אומר כי הוא יולא ובא לפניהם (שמואל א יח:טו) יולח ברחם ונכנם ברחם (ספרי הלט): ואשר יוציאם. בזכיותיו (שם): ואשר יביאם. בזכיותיו (שם). דבר אתר, ואשר יביאם שלא תעשה לו כדרך שאתה עושה לי, שאיני מכניסן לארץ (במ"ר כא:טו): (יח) קח לך. החנו בדברים, אשריך שזכית להנהיג בניו של מקום (ספרי לב): לך. את שבדות לד. את זה אתה מכיר (ספרי קמ): אשד רוח בו. כחשר שחלת, שיוכל להלוך כנגד רוחו של כל חחד וחחד (שם): וסמבת את ידר עליו. חן לו מחורגמן שידרוש בחייר, שלא יאמרו עליו לא היה לו להרים ראש בימי משה (שם): (יט) וצויתה אתו. על ישראל, דע שערחנין הם, סרבנים הם, על מנת שתקבל עליך (ספרי לב): (ב) ונתתה מהודר עליו. זה קירון טור פנים: מהודך. ולח כל הודך, נמלינו למדין פני משה כחמה פני יהושע

החב (ספרי שם: כ"ב קט:): (יב) עלה אל הר העברים. למה נסמכה לכחן, כיון שאמר הקב"ה נתן חתן להם (לעיל פסוק ז) אמר אותי לוה המקום להנחיל, שמא הותרה הגזרה ואכנס לארץ. אמר לו הקב"ה גזרתי במקומה עומדת (תנחומא שם). דבר אחר, כיון שנכנם משה לנחלת בני גד ובני ראובו שמח ואמר כמדומה לי שהוחר נדרי. משל למלך שגזר על בנו שלא יכנס לפחח פלטין שלו. נכנס לשער, והוא אחריו. לחלר, והוא אחריו, לערהלין, והוא אחריו. כיון שבא להכנם להיטון אמר לו, בני, מכאן וחילך אחה אסור להכנס (ספרי שס): (יג) באשר נאסף אהרן אחיך. מכאן שנחאוה משה למיחחו של אהרן (ספרי הלו). דבר אחר אין אחה טוב ממנו (תנחומא שם). על אשר לא קדשתם (דברים לב:נא) הא אם קדשתם אותי עדיין לא הגיע זמנכם להפטר מן העולם. בכל מהום שכחב מיחתם כתב סורתנם, לפי שנגזרה גזרה על דור המדבר למות במדבר בעון שלא האמינו. לכך בהש משה שיכתב סורתנו, שלא יאמרו אף הוא מן הממרים היה. משל לשתי נשים שלוקות בבית דין אחת קלקלה ואחת אכלה פגי שביעית וכו'. אף כאן בכל מהום שהזכיר מיחתן הזכיר סורתנו. להודיע שלא היחה בהם אלא זו בלבד (ספרי קלו): (יד) הם מי מריבת קדש. הם לבדם. אין בהם עון אחר. דבר אחר הם שהמרו במרה הם היו שהמרו בים סוף. הם עלמם שהמרו במדבר לין: (טו) וידבר משה אל ה׳ וגו׳. להודיע שכתן של לדיקים שכשנפטרין מן העולם מניתין לרכן ועוסקין בלרכי לבור (ספרי קלת): לאמר. אמר לו השיבני אם אתה ממנה להם פרנם אם לאו (שם): (שז) יפקד ה׳. כיון ששמע משה שאמר לו המקום חן

who has not done so does not have the power to tailor his will in a way that will contradict the Torah's laws (R' Bachya).

12-14. God shows Moses the Land. Seeing that he had been assigned to give Zelophehad's inheritance in the Land to his daughters, Moses thought that perhaps he would be allowed to enter it as well, and that the decree against him had been lifted. Therefore God reiterated the decree (Rashi). Indeed, the fuller account of this event (Deuteronomy 3:23-29) tells that Moses prayed incessantly to be permitted to enter the Land (Chizkuni).

12. אֵלָה — Go up. According to Ramban, this command was not to be fulfilled immediately; rather, God was telling Moses that on the day of his death, he would climb the mountain and see the Land he cherished so much (Deuteronomy 32:48-52). Similarly, the passage after this, in which God named Joshua as Moses' successor, was not carried out at

this time, but at the end of Moses' life. At this point, Moses asked God to provide the future leader and was told that when the time came, it would be Joshua.

13. וְרְאִיתָה אֹתָה — You shall see it. The previous verse stated that Moses would physically "see" the Land; this verse promised him that he would attain a deeper vision, one that would enable him to grasp its inner, spiritual essence (Or HaChaim).

נמיאָתה — You, too. God gave Moses welcome tidings. As Aaron was surrendering his soul, he told Moses that if he had known the sublimity of death by "God's kiss," he would have longed for it much earlier. Moses hoped that when his time came, he too would merit such a sacred death, and God now told him that this would happen (Rashi; Or HaChaim).

15-23. Moses asks for a successor. Once God had reiterated that Moses would not enter the Land, Moses turned his

God Shows Moses the Land

<sup>12</sup> HASHEM said to Moses. "Go up to this mountain of Abarim and see the Land that I have given to the Children of Israel. 13 You shall see it and you shall be gathered unto your people. uou, too, as Aaron your brother was gathered in; 14 because you rebelled against Mu word in the Wilderness of Zin. in the assemblu's strife, to sanctifu Me at the water before their eyes. They were the waters of strife at Kadesh, in the Wilderness of Zin."

Moses Successor

15 Moses spoke to HASHEM, saying, 16 "May HASHEM, God of the spirits of all flesh, appoint a Asks for a man over the assembly, 17 who shall go out before them and come in before them, who shall take them out and bring them in: and let the assemblu of HASHEM not be like sheep that have no shepherd."

18 HASHEM said to Moses, "Take to yourself Joshua son of Nun, a man in whom there is spirit. and lean uour hand upon him. 19 You shall stand him before Elazar the Kohen and before the entire assemblu, and command him before their eues, 20 You shall place some of your majestu

concerns to the future of his beloved people. True, as the Sages say. Moses hoped that just as Zelophehad's share in the Land would go to his daughters, so would his own son succeed him (Rashi). Nevertheless, it is clear from his description of the leader's qualifications that his primary concern was for the needs of the people. A leader is justified in hoping that his offspring will succeed him, but not at the expense of the community he serves.

- 15. לאמר Sauina. Moses asked that God tell him whether or not He chose to appoint a leader (Rashi).
- 16. אלהי הרוחת God of the spirits. Of all the ways Moses could have addressed God, he chose this one. Instead of referring to God's omnipotence or wisdom, he spoke of God's knowledge of the intricacies of the human mind and personality, of God's knowledge that every person has his own virtues and foibles, and that the best way to lead is to understand the needs of every follower. Moses thus implied that the sort of leader he wanted to succeed him was one who, as much as humanly possible, embodied these Divine characteristics so as to accommodate the individuals who comprise the nation (Rashi).
- Moses listed the qualifications he wanted in the leader. all of which reveal a concern for Israel. The leader should go out before them, leading them in battle as Moses had done in the wars of Sihon and Og, and as Joshua had done in repelling Amalek (Exodus 17:10-13), and not remain in the back lines, leaving the risks to others. He should take them out and bring them in, in the sense that his personal merits should be substantial enough to protect the people from harm and bring them success. Alternatively, Moses prayed ruefully that God should allow the new leader to bring the people into the Land, unlike Moses himself, whose dream would remain unfulfilled (Rashi).

According to Sforno, Moses asked for a leader who would have prowess in both war and statecraft.

Finally and poignantly, Moses pleaded that the assembly of HASHEM not be like sheep that have no shepherd. The Midrash (to Shir HaShirim 1:7) quotes Moses as saying, "Where will You graze them. . . when the foreign powers rise; where will You rest Your flock. . . when the foreign powers subjugate it?" The Targum there quotes him as saying, "How will they sustain themselves and how will they live among the nations, whose decrees are as violent as the heat of the noonday sun in the summer solstice?"

18. יהושע — Joshua. Though Moses had hoped that his own son could succeed him. God said otherwise, "Joshua who has never departed from [your] tent (Exodus 33:11) deserves to be rewarded for his efforts." As Solomon said (Proverbs 27:8). "He who watches over the fig tree should eat its fruit" (Rashi).

איש אשר־רוחבו — A man in whom there is spirit . i.e., a person in whom there is the spirit of God, so that he knows how to treat each person according to his own spirit (Rashi).

וסמכת את־ידה — And lean your hand. Grant him the privilege of addressing the people during your lifetime, so that when the time comes for him to lead, no one will say that "while Moses was alive. Joshua did not dare raise his head" (Rashi).

The Talmud (Sanhedrin 13b) compares the appointment of Joshua to the semichah ordination to the rabbinate. Accordinaly, the term is figurative; the one who ordains does not actually place his hands on his disciple, but confers authority upon him. This is what Moses was to do to Joshua now, as he appointed him to lead the people and, probably, to become head of the Sanhedrin.

The requirement that Moses lay his hands upon Joshua symbolized the role of the disciple in all ages, for it meant that Joshua had to lower his head in submission to his master. This was to teach Joshua that even after he became the leader of Israel, he was to realize that he was to remain subservient to Moses, that he must always guide himself by what Moses would have done in a given situation, for a leader of Israel is always a link in the tradition that has come down to us from leader to leader, beginning with Moses and Joshua. Although today's ordination does not include the physical bowing of the head and laying on of the hands, nevertheless, this need to guide oneself by the eternal tradition remains in force (R' Moshe Feinstein).

- 19. וצויתה אתו And command him. Tell him that the people can be troublesome and stubborn, and that he must accept their shortcomings (Rashi). Instruct him regarding his duties as a leader (Ramban).
- 20. מהודה Some of your majesty. The Torah says some of your majesty, but not "all of it." This implies that the face of

כּא עָלֶיוֹ לְמַעָן יִשְׁמְעוֹ כָּל־עֲדָת בְּנִי יִשְׂרָאֵל: וְלִפְנֵּי אֶלְעָזֶר הַכּהֵן יַעֲמֹד וְשָׁאַל לֶּוֹ בְּמִשְׁפֵּט הָאוּרָים לִפְנֵי יהוָה עַל־ פִּיו יֵצְאוּ וְעַל־פִּיו יָבֹאוּ הָוּא וְכָל־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל אִתְּוֹ וְכָל־ יְהוֹשֶׁעַ וַיַּעֲמִהׁ הַאָּשֶׁר צִנָּה יהוָה אֹתְוֹ וַיִּקַח אֶת־ בּג וַיִּסְמְךְ אֶת־יָדֶיוֹ עָלָיוֹ וַיְצַוָּהוּ בַּאֲשֶׁר דְּבֶּר יהוָה בְּיַד־ מֹשֶׁה:

בח

חמשר אַב נִיְדַבֵּר יהוָה אָל־מֹשֶה לֵאמְר: צֵו אֶת־בְּנֵי יִשְׁרָאֵל

וְאָמֵרְהָּ אֲלַהֶם אֶת־קָרְבָּנִי לַחְמִי לְאשַׁי נֵיחַ נִיחֹחִי 

הְשְׁמְרוּ לְהַקְּרִיבוֹ לֵיהֹוֹה בְּלָשִׁים בְּנֵי־שָׁנָה תְמִימֵם שְנֵים

עְלָה תְמִיד: אֶת־הַבֶּבֶשׁ אָחָד תַּעֲשֶׁה בַּבְּקָר וְאֵתֹ

הַבְּבֶּשֶׁ הַשָּׁנִי תַּעֲשֶׂה בִּיוֹ הָעַרְבָּיִם: נַעֲשִׂירִית הָאִיפָּה

הְבָּבֶשׁ הַשִּׁנִי תַּעֲשֶׂה בִּיוֹ הָעַרְבָּיִם: נַעֲשִׂירִית הָאֵיפָּה

הְבָּבֶשׁ הַשְׁנִי לְּבִיחַ נִיחֹחַ אִשֶּׁה לֵיהוֹה: וְנִסְבּוֹ 

תְבִיעְת הַהְּיִן לַבֶּבֶשׁ הָשֵׁנִי לְבִיחַ נִיחֹחַ אִשֶּׁה לֵיהוֹה: וְנִסְבּוֹ 

תְבִיעְת הַהְיִן לַבֶּבֶשׁ הָשֵּׁנִי תְּעֲשֶׂה בִּין הָעַרְבָּיִם בְּמִנְחַה: וְנִסְבּוֹ 

תְבִיעְת הַהְּיִן לַבֶּבֶשׁ הַשֵּׁנִי תְּנְשֶׁה בִּין הָעַרְבָּיִם בְּמִנְחַת 

הַבְּבֶּלְי וּבְנִסְבְּוֹ תַּעֲשֶׂה אִשֵּׁה תִיחַ נִיחֹחַ לֵיהוֹה:

הַבְּבֶּלְי וּבְנִסְבְּוֹ תַּעֲשֶׂה אִשֵּׁה הִישָׁה בִיחֹח לִיהוֹח לֵיהוֹה:

הַבְּבֶּלְי וּבְנִסְבְּוֹ תַּעֲשֶׂה אִשֵּׁה בִיחַ נִיחֹחַ לֵיהוֹה:

י וּבְיוֹם הַשַּׁבֶּּת שְנֵי־כְבָשִים בְּנֵי־שָׁנָה הְמִימֶם וּשְׁנֵי י עֶשְׁרֹנִים סְלֶת מִנְחָה בְּלוּלֶה בַשֶּׁמֶן וְנִסְבְּוּ: עֹלֵת שַבַּת בִּשַבַּתִּוֹ עַל־עֹלֵת הַתָּמֶיד וְנִסְבָּה:

יִּבְרָאשִׁי חָדְשִׁיכֶּׁם תַּקְרִיבוּ עֹלֻה לֵיהוֶה פָּרִים בְּנֵי־בָּקֶר יִּים בְּנֵי־בָּקָר יִּבְרָאשׁי חָדְשִׁילָ אֶחָד בְּנָשִׁים בְּנֵי־שָׁנָה שִׁבְּאָה תְּמִימְם: שְׁנַיִּם וְאַיִּל אֶחָד בְּנָשִׁים בְּנֵי־שָׁנָה שִׁבְאָה תְמִימְם:

עלותי כָּדִיל דִּי יָקַבְּלוּן מְנָה כַּל כַּנְשְׁתַא דכני ישראל: כאוקדם אלעזר כהנא יָקוֹם וִישָאַל לֶה בָּדִין אוֹרַיַא קַרַם יִי עַל מימרה יהון נפקין ועל מימרה יהון עלין הוא וכל בני ישראל עמה וכל פנשתא: כב וַעַבַר משה כּמָא דִי פַּקִיד יִי יַתָה ודבַר יָת יְהושָע וָאָקִימֶה קָדַם אַלעור בַּהַנָא וּקַדַם כּל כּנשתא: בגוֹסְמַך יָת יִדוֹהִי עֻלוֹהִי וּפַקּדה כּמא די מַלִּיל ייַ בִּידַא דמשָה: אוּמַלִּיל ייַ עם משה לְמֵימַר: בּפַּקָד יַת בְּנֵי יִשְרַאַל ותִימַר לְהוֹן יָת קֶרבָנִי לְחֵם סְדוּר לקרבני לאתקבלא ברעוא תטרון לְקַרֶבָא קַדַמִי בִּזְמְנָה: גּוָתֵימַר לְהוֹן דֵּין קַרָבַּנָא דִּי תְקָרָבוּן קָדָם יִיָ אִמְּרִין בְּנֵי שנא שלמין תרין ליומא עלתא תַדִירָא: רַיַת אַמַּרָא חַד תַעבַּד בַּצָפַרָא וַיַת אָמַרָא תְנָיַנַא תַעבֶּד בֵּין שָׁמִשַּיַא: הַנְחַר מָן עַשְרֵא בָּתַלַת סָאִין סָלְתַא למנחתא דפילא במשח בתישא ועלַת תדירא :הינא רבעות דאָתעֻבִידַא בּטוּרַא דִסִינַי לְאָתקַבַּלֵא בָרַעַנַא קַרָבַּנָא קַדַם יִיַ: וּוַנָסְכֵּהּ רַבָעוּת הָינָא לְאָמָרָא חַר בִּקוּרְשָא יִתְנַסַרְ נָסוּךְ דַּחֲמֶר עַתִּיק קַדַם יִיַ: חוַיַת אָמְרַא תניַנַא תַּעבָּד בֵּין שִׁמִשַׁיַא כִּמְנָחַת צַפָּרָא וּכָנָסָכָּה תַּעָבָּר קַרָבַן דַּמְתַקַבַּל בָּרַעַנָא קָדָם יִיָּ: טוּבִיוֹמָא דְשַׁבִּתָא תַּרֵין אָמַרִין בָּנֵי שְׁנַא שַׁלְמִין וּתְרֵין עשרונין סלתא דמנחתא דפילא בַּמַשַּׁח ונִסְבָּה: עַלַת שַבְּתַא דְתַתְעַבֵּר בִּשַבַּתָּא עַל עַלַת תִדִירָא וִנִסְבַּהּ: אוברישי יַרְחֵיכוֹן תְקַרְבוּן עַלַתָא 😽 קָדָם יִיָ תּוֹרִין בְּנֵי תוֹרֵי תִּרֵין וּדְכַּד ַחַד אִמְּדִין בְּנֵי שְנָא שַבְעָא שַלְמִין

כלכנה (ספרי קמ; כ"ב מה.): למען ישמעו כל עדת בני ישראל. שיהיו טהגין בו כבוד וירחה כדרך שנהגין בך: (כא) ולפני אלעזר הבהן יעמוד. הרי שחלקך שחלק שחלק הפון הכבוד הזה זו מביח חביך, שחף יהושע יהח לריך לחלטור הרי שחלקך שחלק שחין הכבוד הזה זו מביח חביך, שחף יהושע יהח לריך לחלטור (מכחומת יח): ושאל לו. כשילטרך ללחם למלחמה (סנהדרין טז:; יומת עב:): על מיו. של חלטור (שם ושס): ובל העדה. סנהדרין (יומת שס): (בב) ויקח את יהושע. לקחו בדכרים וחדישו מתן שכר פרנסי ישראל לשולם הבת (ספרי קמת): יהושע. לקחו בדכרים וחדישו מתן שכר פרנסי ישרת לשלח ככלי מלת וגדום וסמכת חת ידך (למיל פסוק יח) והות שסה בשחי ידיו, וששחו ככלי מלת וגדום ומלחו חכמתו בשין יפה (ספרי שס): באשר דבר הי. חף לענין החוד נתן מהודו ומלחו חכמתו בשין יפה (ספרי שס): באשר דבר הי. חף לענין החוד ה'. מת לו הוד מלח לוני של בני שראל. מה חמור למעלה (פסוק טו) יפקוד ה'. מת לו היתה מפקדת לבעלה על בני זה חת בני עלי. משל לבת מלך שהיחה נפטרת מן העולם והיתה מפקדת לבעלה על בניה וכו' כדתית בפפרי (קמנ): קרבני. זה הדס (שס): לחמי. אלו מומרין על גביו מכחן למדו וחקטו מעמדות (ספרי שס): לאשי. הכתנין לחשי מובתי תשמרו. שיהיו כהנים ולוים ושכתל עומדין על גביו מכחן למדו וחקטו מעמדות (ספרי שס: כהנים ולוים ושכתל עומדין על גביו מכחן למדו וחקטו מעמדות (ספרי שס: בהים

ית מענית כז.): במוערו. ככל יום הוא מועד הממידים: (ג) ואמרת להם. אזהרה לכית דין (ספרי שם): שנים ליום. כפשוטו. ועיקר כא ללמד שיהיו בחסיון כנגד היום, תמיד של שחר במערב ושל בין הערבים במזרכתן של טבטוח (שם; יומא סב:): (ד) את הבבש אחד. אע"פ שכבר לאמר בפרשת ואחקה חלוה וזה אשתשה וגו' (שמוח כטולה) היא היחה אזהרה לימי המלואים, וכאן לזה לדורות: (ה) סלת למנחה. מנחח נסכים: (ו) העשיה בהר סיני. כאומן שכשו בימי במלואים. דבר אחר, העשויה בהר סיני, מקיש עולח ממיד לעולח הר סיני, אומה המלואים. דבר אחר, העשויה בהר סיני, מקיש עולח ממיד לעולח הר סיני, אומה שלקרבה לפני מתן חורה, שכחוב בין: בקדש הסך. על המובח ימכוכו: נסך כלי (ח"כ לו פרק יחודים): (ו) ונסבו. יין: בקדש הסך. על המובח יחבסכו: נסך שבר. יין המשכר, פרט ליין מגחו (ב"ב לו.): (ח) ריח ניחוד. נחת רוח לפני שחתרם. ונששה לוני (ספרי קמנ): (י) עולת שבת בשבתו. ולא עולת שבת בשבתו. ולא עולת התמיד. בשבת אחרם. הרי שלא הקריב בשבת לולה מולה המיד. מלו מוספין לבד אותן שני כבשים של עולת התמיד. ומגיד שאין קרבין אלא בין שני התמידו, וכן ככל המוספין לחתר כל מולח התמיד לחמיד, וכן ככל המוספין לחתר מת מיד לחמיד לה נוסף

upon him, so that the entire assembly of Israel will pay heed, 21 Before Elazar the Kohen shall he stand, who shall inquire for him of the judgment of the Urim before HASHEM: at his word shall they go out and at his word shall they come in, he and all the Children of Israel with him, and the entire assemblu.

<sup>22</sup> Moses did as HASHEM had commanded him. He took Joshua and stood him before Elazar the Kohen and before the entire assembly. 23 He leaned his hands upon him and commanded him, as HASHEM had spoken through Moses.

— Continual Dailu Offenna

28

ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Command the Children of Israel and say to them: My offering. Mu food for Mu fires, Mu satisfying aroma, shall you be scrupulous to offer to Me The Tamid in its appointed time. 3 And you shall say to them: This is the fire-offering that you are to offer to HASHEM: male lambs in their first year, unblemished, two a day, as a continual elevationoffering. 4 The one lamb shall you make in the morning and the second lamb shall you make in the afternoon. 5 with a tenth-ephah of fine flour as a meal-offering, mixed with a quarter-hin of crushed oil. <sup>6</sup> It is the continual elevation-offering that was done at Mount Sinai, for a satisfying aroma, a fire-offering to HASHEM. 7 And its libation is a quarter-hin for the one lamb, to be poured on the holu [Altar], an intoxicating libation for HASHEM. 8 The second lamb you shall make in the afternoon; like the meal-offering of the morning and like its libation shall you make, a fire-offering for a satisfying aroma to HASHEM.

The Sabbath Mussaf

9 And on the Sabbath dau: two male lambs in their first year, unblemished, two tenthephah of fine flour for a meal offering, mixed with oil, and its libation, 10 The elevation-offering of each Sabbath on its own Sabbath, in addition to the continual elevation-offering and its libation.

Rosh Chodesh/ The New

11 On your New Moons, you shall bring an elevation offering to HASHEM: two young bulls, Moon one ram, seven male lambs in their first uear, unblemished, 12 And three tenth-ephah of fine

Moses was like the sun, and that of Joshua like the moon (Rashi; Sifre). Thus, Joshua was a reflection of Moses' greatness, but not his equal.

#### 28.

The next two chapters describe the mussaf, additional Offerings, that were brought in the Temple on the Sabbath, New Moon, and festivals. Since, by definition, they were to offered as an addition to the tamid, the daily continual offering, the Torah first describes that basic offerina.

When Moses beseeched God to appoint a new leader, God said, "While you charge Me regarding My children, why do you not charge My children regarding Me, that they not revolt against Me or exchange My service for that of idols?" Consequently, God commanded Moses regarding the offerings (Rashi).

2. This verse is a general introduction to the series of offerings that follow. God refers to the blood that is placed upon the Altar as My offering; the parts that are burned on the Altar as My food; and everything else that is burned as for My fires. The satisfying aroma refers to the satisfaction that God feels, as it were, "That I spoke and My will has been done."

- 3-8. The tamid daily continual offering. The commandment to offer the tamid had been given with the Inauguration offerings of the Tabernacle (Exodus 29:38-42); it is repeated here as a commandment that it be offered every day, permanently (Rashi to v. 4).
- 5. למנחה As a meal-offering. This adjunct to the tamid offering consists of a meal-offering that was completely burned on the Altar and a wine-offering that was poured into a pipe at the top of its southwest corner. See the passage in Exodus (ibid.) and above 15:1-7.
- 6. העשיה בהר סיני That was done at Mount Sinai, i.e., this offering is identical to the one that was offered in the Wilderness of Sinai during the Inauguration of the Tabernacle (Rashi).
- 9-10. The Sabbath mussaf. From here until the end of the Sidrah, the Torah lists the mussaf offerings, beginning with that of the Sabbath. Even on the Sabbath and festivals, the first offering of the day is the regular tamid, as specified in verse 10.
- 10. בְּשֶׁבַּתוּ On its own Sabbath. If the mussaf offering was omitted on one Sabbath, it cannot be offered along with the mussaf of the following Sabbath (Rashi).

יב ותלתא עשרונין סלתא מנחתא דפילא במשח לתורא חד ותרין עשרונין סלתא מנחתא דפילא במשח לדכרא חד: יגועשרונא עשרונא סלתא מנחתא דְּפִילֵא בָמִשַּח לְאִמְרֵא חַד עַלַתַא לאתקבלא ברעוא קרבנא קדם יי: ידונסכיהון פּלגוּת הינא יהי לתורא ותלתות הינא לדכרא ורבעות הינא לאמרא חמרא רא עלת ריש ירחא באתחדתותה כן לכל רישי ירחי שתא: טו וּצִפִּיר בַּר עזִין חַד לְחַטָּאתָא קַדָם ייָ עַל עַלַת תַּדִירָא יִתַעַבֶּד וַנָסְבָּה: מּוּבְיַרְחַא קַרְמַאַה בָּאַרְבַּעָת עַשְׂרָא יוֹמַא לְיַרְחַא פַּסָחַא קַרָם יַיַ: ייוּבְחַמְשַׁת עַשַּׁרָא יוֹמַא לירחא הדין חגא שבעא יומין פטיר יתאַכל: ח בּיוֹמא קדמאה מערע קדישׁ כּל עבידת פלחן לא תעברון: יטותקרבון קרבנא עלתא קדם יי תורין בני תורי תריו וּדָכַר חַד וָשַׁבָעַא אָמַרִין בָּנֵי שָׁנַא שַׁלְמִין יהון לכון: בומנחתהון סלתא דפילא בְמִשַׁח תִּלַתַא עִשְּרוֹנִין לְתוֹרַא וּתְרֵין עשרונין לדכרא תעבדון: כא עשרונא עשָרונַא תַּעָבֶּר לְאָמָרַא חַד כֵּן לְשַבָעַא אמרין: ככוצפירא דחטאתא חד לכפרא עַלֵיכוֹן: כּגַבַּר מֶעַלַת צָפָרַא דְּהָיא עַלַת תדירא תעברון יַת אַלִּין: כּדּכּאַלֵּין תַעְבְּדוּן לְיוֹמָא שַבְעָא יוֹמִין לְחֵם קּרבַּן דמתקבל ברעוא קרם יי על עלת תדירא יָתַעַבַד וְנָסְבַּה: כה וֹבִיוֹמֵא שְׁבִיעַאַה מְעַרַע קדיש יהי לכון כל עבידת פּלחון לא תַעְבְּדוּן: מּ וּבְיוֹמָא דִבְכּוּרַיָּא בָּקַרוֹבֵיכוֹן מְנָחַתָא חֲדָתַּא קַדָם יִיָּ בְּעָצְרָתֵיכוֹן מְעָרַע קַרִּישׁ יִהֵּי לְכוֹן כָּל עְבִידַת פַּלְחַן לָא תַעְבָּדוּן: כּוּוֹתְקַרְבוּן עָלָתָא לְאַתִקַבָּלָא ברעוא קדם ייַ תּוֹרִין בָּנֵי תוֹרֵי תַּרֵין וּרְכָּר חַד שַׁבָעַא אָמָרִין בָּנֵי שָׁנָא: פּז וּמִנְחַתְהוֹן סלתא דפילא במשח תלתא עשרונין לתורא חד תרין עשרונין לדכרא חד: נט עשרונא עשרונא לאמרא חד לשבעא אָמֶרֶין: לּצָפָיר בַּר עִזִּין חַד לְכַפַּרָא עַלֵיכון: לאַבַּר מֵעַלַת תִּדִירָא וּמִנְחַתָּהּ הַעְבָּרוּן שַלְמִין יהון לְכוֹן ונִסְבֵּיהון:

יַב וּשׁלשה עשׁרנִים סָלֶת מִנְחַהֹ בִּלוּלֵה בַשַּׁמֵן לַפָּר הָאָחָד ושני עשרנים סלת מנחה בלולה בשמן לאיל האחד: י ועשרן עשרון סְלֵת מִנְחָה בִּלוּלֶה בַשֶּׁמֶן לַכֵּבֶש הָאָחָר יי ועשרן יר עלה ריח ניחח אָשֶה לֵיהוָה: וְנָסְכֵּיהֵם חַצִי הַהִין יֻהְיֵה לֵפָּר יִים עלה ריח ניחח אָשֶה לֵיהוָה: וְנָסְכֵּיהֵם חַצִי הַהִין יֻהְיֵה לֵפָּר וּשָׁלִישֶׁת הַהָּין לָאַיִל וּרְבִיעַת הַהָּין לַבֶּבֶשׁ יֵיֶן וְאת עֹלַת יי הרש בחרשו לחדשי השנה: ושעיר עזים אחר לחשאת ובחדש יו לַיהוָה עַל־עלַת הַתָּמֵיד יֵעָשָׂה וְנִסְכְּוּ: הָרָאשׁוֹן בְּאַרְבָּעָה עָשָּׂר יִוֹם לַחֲדֶשׁ פֶּסַח לֵיהוְה: וּבַחֵמשׁׁה - הָרָאשׁוֹן בְּאַרְבָּעָה עָשָּׂר יִוֹם לַחֲדֶשׁ יַע שַּׂר יוֹם לַחָרֵשׁ הַזָּה חָג שִׁבְעַת יָמִים מַצְוֹת יֵאָבֵל: בַּיָּוֹם יִיּ הַראשוו מִקרַא־קֹרֵשׁ כָּל־מִלֵאכַת עַבֹּדָה לְא תַעֲשִוּי יַ וְהַקָּרַבְתֵּם אָשֶׁה עֹלָה לֵיהוֹה פָּרִים בִּנֵי־בָקָר שְׁנַיִם וַאַיִל יי ב אַחַד וִשְׁבַעָה כָבַשִּׁים בָּנֵי שַנַּה תִּמִימָם יֶהְיִוּ לַכֵם: וּמִנְחַתָּם סְלֵת בָּלוּלֵה בַשָּׁמֵן שָׁלֹשֶׁה עֲשְׁרֹנִים לַפַּר וּשְׁנֵי עֲשְׁרֹנֵים בא לַאַיִל תַּעַשִּוּ: עִשַּׂרָוֹן עִשַּׂרוֹן תַּעֵשֵׂה לַבֵּבֶשׁ הַאֲחָד לִשְׁבִעַת בב-בג הַכְּבָשִׁים: וּשְׁעִיר חַטָּאת אֶחָד לְכַפֵּר עֲלֵיכֶם: מִלְּבַד' עֹלֵת בר הַבַּקר אָשֵר לִעלֵת הַתַּמֵיד תַּעשוּ אֶת־אֱלֵה: כָּאֶלֶה תַּעשוּ בּ הַבַּקר אָשֶר לִעלֶת הַתַּמֵיד תַּעשוּ לַיוֹם שָׁבְעַת יַמִּים לֱחֶם אִשֵּה רֵיחַ־נִיחְחַ לֵיהוָה עַל־עוֹלֵת הַ הַתַּמֵיד יֵעֲשֵה וְנָסִכָּו: וּבַיּוֹם הַשָּׁבִיעִי מִקְרָא־קְרֵשׁ יֵהְיֵה - הַתַּמֵיד יֵעֲשֵה וְנָסִכָּו: בּ לָבֶם כָּל־מְלֵאכֶת עֲבֹדָה לָא תַעֲשְוּ: וביום הַבָּכּוּרִים בְּהַקְרִיבִבֶּם מִנְחָה חַדָשָה לֵיהוֹה בְּשֻבְעְתִיבֵם "כ׳ טעמים מִקָּרָא־לְּדֵשׁ יֻהִיָּה לָבֶׁם כַּל־מִלֵאבֶת עַבֹּדָה לְא תַעשׁוּ: בּוּ וִהַקְרַבְּתֵּם עוֹלָה לְרֵיחַ נִיחֹחַ לֵיהוֹה פָּרִים בְּנֵי־בָּקָר שְׁנַיִם בּיִ בח אַיִל אָחָד שִׁבְעָה כָבָשִּים בְּנֵי שָׁנֵה: וּמִנְחָתָם סְלֵת בִּלוּלֵה בַשָּׁמֵן שָׁלֹשָה עַשִּׂרנִים לַפֵּר הָאֶחָׁד שְׁנֵי עֲשָׁרנִים לַאַיִל ים הָאֶחֶר: עִשָּׂרוֹן עִשָּׂרוֹן לַכֶּבֶשׁ הָאֶחֶר לְשִׁבְעַת הַבְּבָשִׂים: ל-לא שְעִיר עַזָּים אָחָד לְכַפֵּר עַלֵיכֵם: מִלְבַּד עַלֵּת הַתָּמֵיד

(יב) ושלשה עשרנים. כמשפט נסכי פר, שכן הן קלובין בפרשת נסכים (למיל מוזר"): (יד) זאת עלת חדש בחדשו. שאם עבר יומו בטל קרבנו ושוב אין לו מוזר"): (יד) זאת עלת חדש בחדשו. שאם עבר יומו בטל קרבנו ושוב אין לו משורין (מס.) זאת עלת חדש בחדשו. בול שעיר המוספין באין לפר על מוזמאת מקדש וקדשיו, הכל כמו שמפורש במסכת שבושות (מט.) ונשתנה שעיר ראש חודש שלא בו להי, ללמדך שמכפר על שאין בו ידישה לא בתחלה ולא בסוף שאין מכיר בתעל אלא הקב"ה בלבד, ושאר השטירין למדין ממט. ומדרשו באגדה, אתר הקב"ה בלחלו על של שמעטתי את הירת ושס: על עלת התמיד יעשה. כל הקרבן הזאו נסבו. אין ונסכו מוסב על השטיר שאין נסכים למטאת: (יח) בל מלאבת

וּמְנָחָתוֹ תַּעֲשָׁוֹ תְמִימֶם יְהִיוּ־לָבֶם וִנִּסְבֵּיהֵם:

רש"י

עבודה. אפי' מלאכה הלריכה לכס, כגון דבר האבד המוחרת בחולו של מועד,

אסורה ביום טוב (ח"ב אמור פרשתא יבים): (יוט) פרים. כנגד אכרהס, שנאתר ואל

הבקר רן אברהס (בראשית יה:ז): אילים. כנגד אילו של ילמק (שס כבי:ג): בבשים.

כנגד יעקב, והכשבים הפריב יעקב (שס ל:מ). ביסודו של רבי משה הדרשן ראיתי זאת:

(בד) באלה תעשו ליום. שלא יהיו פוחמין והולכין כפרי החג (ספרי קמז): (בד)

וביום הבבורים. חג השבושות קרוי בכורי קליר חטים (שמות ל:כב) על שם שחי

הלחם שהם ראשונים למנחת חטים הבאים מן החדש (מנחות פד): (לא) תמימם

היו לבם ונסביהם. אף הנסכים יהיו תמימים (ספרי קמט) למדו רבותינו מכאן

flour for a meal-offering mixed with oil, for each bull; and two tenth-ephah of fine flour mixed with oil, for the one ram; <sup>13</sup> and a tenth-ephah of fine flour for a meal-offering, mixed with oil, for each lamb — an elevation-offering, a satisfying aroma, a fire-offering to HASHEM. <sup>14</sup> And their libations: a half-hin for each bull, a third-hin for the ram, a quarter-hin for each lamb — of wine. This is the elevation offering of each month in its own month for the months of the year. <sup>15</sup> And one male of the goats for a sin-offering to HASHEM. In addition to the continual elevation-offering, shall it be made, and its libation.

Pesach

<sup>16</sup> In the first month, on the fourteenth day of the month, shall be a pesach-offering to Hashem. <sup>17</sup> The fifteenth day of this month is a festival; for a seven-day period matzos shall be eaten. <sup>18</sup> On the first day is a holy convocation; you shall not do any laborious work. <sup>19</sup> You shall offer a fire-offering, an elevation-offering to Hashem: two young bulls, one ram, seven male lambs within their first year, unblemished shall they be for you. <sup>20</sup> And their meal-offering: fine flour mixed with oil; you shall make three tenth-ephah for each bull and two tenth-ephah for the ram. <sup>21</sup> One tenth-ephah shall you make for each lamb of the seven lambs. <sup>22</sup> And one he-goat for a sin-offering, to provide you atonement. <sup>23</sup> Aside from the elevation-offering of the morning that is for the continual elevation-offering shall you make these. <sup>24</sup> Like these shall you make each day of the seven-day period: food, a fire-offering, a satisfying aroma to Hashem; in addition to the continual elevation-offering shall it be made, and its libation. <sup>25</sup> The seventh day shall be a holy convocation for you; you shall not do any laborious work.

Shavuos

<sup>26</sup> On the day of the first-fruits, when you offer a new meal-offering to HASHEM on your Festival of Weeks, it shall be a holy convocation to you; you shall not do any laborious work. <sup>27</sup> You shall offer an elevation-offering for a satisfying aroma to HASHEM: two young bulls, one ram, seven lambs within their first year. <sup>28</sup> And their meal-offering: fine flour mixed with oil — three tenth-ephah for each bull; two tenth-ephah for the one ram; <sup>29</sup> one tenth-ephah for each lamb of the seven lambs. <sup>30</sup> One male of the goats to atone for you. <sup>31</sup> Aside from the continual elevation-offering and its meal-offering shall you offer [them] — unblemished shall they be for you — and their libations.

- 14. . . . הְּמְבֵּיהָם And their libations. In the case of the lamb offered on the Sabbath, the Torah did not specify the amounts of libations required, but relied on the amounts given in chapter 15. However, since the New Moon and other offerings include other kinds of animals as well, the Torah lists the libations, and these amounts will apply to all the offerings that follow (Ramban).
- 15. רְּשְׁעִּיר עִּיִּים אָחָר לְּחָשָּעִיר And one male of the goats for a sin-offering. The he-goats of all the mussaf-offerings are brought to atone for sins involving אָמָי, ritual contamination, in which a contaminated person enters the Temple or eats the meat of offerings (Shevuos 2a-b). The addition of the word לה HASHEM, indicates the degree of the error for which the offering atones (ibid. 9a). It must be a sin that is known only to God, meaning that the perpetrator was unaware both before and afterwards that he had been contaminated (Rashi), but if he was aware at any time, see the Mishnah in Shevuos (ibid.) regarding his atonement.

יֵשְשֹּה — Shall it be made. "It" refers to the entire set of offerings that constitute the mussaf. The libation, however, does not apply to the he-goat, since libations are not brought with sin-offerings (Rashi).

#### 16-25. Pesach

16. ובחבש הָראשון — In the first month, i.e., Nissan, the

seventh month from Rosh Hashanah, but the first in the Torah's numerical system, which commemorates the Exodus by counting the months from Nissan.

npa — A pesach-offering. The laws of this offering have been given elsewhere and are not reiterated here [nor is this offering part of the mussaf]. The Torah mentions it here so that the list of festival offerings in this chapter will be complete (Ramban).

## 26-31. Shavuos

26. הְרַשָּה הַרְשָּה . . . מְנְחָה הַרְשָּה — On the day of the first-fruits . . . a new meal-offering. Shavuos is called the day of the first-fruits because of its special meal-offering, which is the first offering from the new wheat crop that may be brought to the Temple (see Leviticus 23:16-18). Until then, all meal-offerings had to be from flour of earlier crops (Rashi). This new meal-offering is accompanied by a set of animal offerings that are listed in Leviticus. The animals listed here as the Shavuos mussaf are independent of those.

בּשֶׁבְעְתִּיבֶּם — On your Festival of Weeks. This name of the festival is derived from the fact that its date is not determined by the calendar, but by counting seven weeks from the second day of Pesach (see Leviticus 23:15-16).

בט

אוּבָיַרָתַא שַבִּיעַאַה בַּחַד לִיַרַתַא מַעַרַע к קַרִישׁ יָהַי לְבוֹן בַּל עבירֶת פּלחוֹ לא תַעְבָּדוּן יום יַבָּבא יָהי לכון: בותעבּדוּן עַלַתַא לִאָתַקַבָּלַא כָרַעַנָא קָדָם יִיָ תור בַּר תּוֹרֵי חֲד דָּכַר חַד אַמְרִין בַּנִי שׁנָא שבעא שלמין: גומנחתהון סלתא דפילא במשח תלתא עשרונין לתורא תַּרֵין עִשְרוֹנִין לְדָכַרַא: דּוָעשְרוֹנַא חַד לאַמַרָא חַד לשַבעא אַמרין: הוּצפיר בַּר עִזִּין חַד לְחַטַּאתַא לְכַפַּדָא עַלֵּיכון: וּבַּר מֵעַלַת יַרְחַא וּמנחַתַהּ וַעַלַת תִּדִירָא וּמִנָחַתָה וִנָסְכֵּיהוֹן כַּדְחַזֵי לְהוֹן ּלָאָתְקַבַּלַא בָרַעַנַא קּרַבָּנַא קַדַם יִיּ יוּבעשרַא לִיַרחָא שִביעאָה הָדֵין מְעָרַע קַדִּישׁ יָהֵי לְכוֹן וּתְעַנּוּן יַת נַפִּשַּתֵיכוֹן כַּל עבירתא לַא תַעִבְּרוּן: הוּתְקָרְבוּן עֲלָתָא ַקַדָם יָיַ לָאָתָקַבָּלָא בָרַעַוַא תּוֹר בַּר תּוֹרַי חַד רַּכַר חַד אָמִרִין בְּנֵי שָׁנַא שַבְעַא שַלְמִין יָהוֹן לְכוֹן: יּוּמְנְחַתְהוֹן סַלְתַא דפילא במשח תלתא עשרונין לתורא תַּרֵין עשרונין לְדְכַרָא חֵד: עשרונא עשרונא לאָמַרָא חַד לְשַבְעָא אִמְרִין: יא צָפָיר בַּר עַזִּין חֲד חֲשַאתֵא בַּר מַחַטַאתַא דְכָפּוּרָיַא וַעַלַת תִּדִירַא וּמְנָחָתַה וְנָסְבֵּיהוֹן: יבּוּבְחַמִשַׁת עַשְּׁרָא יומַא לִיַרָחַא שָבִיעַאַה מִעַרַע קַרִּישׁ יְהֵי לְכוֹן בָּל עִבִירַת פָּלְחַן לָא תַעִבִּדוּן וּתְחַגוּן חַגָּא קֶרָם יְיָ שֵׁכְעָא יוֹמִין: יגוּתְקַרָבוּן עַלַתַא קַרְבַּן דְמָתְקַבֵּל בְּרַעַנָא קֶדָם יִיָ תּוֹרִין בְּנֵי תוֹרֵי תְּלַת עַשַּׁר הַכָּרִין תִּרֵין אָמִּרִין בָּנֵי שְׁנָא אַרִבָּעָא עַשַּׁר שַלְמִין יִהוֹן: ירּ וּמִנְחַתְהוֹן סַלְתַּא דָפִילָא בִמְשַח תִּלַתַא עִשְרוֹנִין לָתוֹרֵא חַד לְתְלַתַא עַשַּׁר תּוֹרִין תְּרֵין עשרונין לִדְכָרָא חַד לִתְרֵין דְּכַרִין: יון עשרונא עשרונא לאמרא חד לָאַרְבָּעַת עַשַּר אָמִרִין: יוּוּצִפִּיר בַּר עזִין חַד חַטָּאתָא בַּר מִעֻלַת תִּדִירָא מְנָחַתָּה וְנָסְבָּה: יוּגְבִיוֹמָא תִנְיָנָא תּוֹרִין בְּנֵי תוֹרֵי תְּרֵי עֲשֵׁר דִּכְרִין תְּרֵין אִמְּרִין ּבָנִי שָׁנַא אַרִבּעָא עַשַּר שַׁלְמִין: יהוּמִנְחַתָּהוּן וִנְסְבֵּיהוֹן לְתוֹרִין לְדַבְרִין יִּהוּ

ַ נַעַשִּׁיתֵּם עֹלָה לָרֵיחַ נִיחֹחַ לֵיהוֹה פֵּר בֵּן־בָּקָר אָחָד אַיִל ג אַחַר בָּבַשַּׁים בִּנֵי־שַׁנַה שִׁבִעָה תִּמִימֶם: וּמִּנְחָתָם סְלֵת ג בּלוּלַה בַשַּׁמֵן שָל שָה עָשִרנִים לַפָּר שִנֵי עַשִּרנִים לָאָיל: ֿרָ וְעִשָּׂרָוֹן אֶחָׁד לַכֶּבֶשׁ הָאֶחָד לְשִׁבְעַת הַכְּבָשִׂים: וּשְׁעִיר־ עַנִים אֶחָד חַטָּאַת לְכַפֵּר עֲלֵיכֶם: מִלְּבַד עַלַת הַחֹֹדֶש י וּמִנְחַתַּה וִעֹלֵת הַתָּמִיד וּמִנְחָתָה וְנִסְבֵּיהָם כְּמִשְׁפָּטָם וּבֶעשוֹר בַּחֹדֵש י לְרֵיחַ נִיחֹחַ אִשָּה לֵיהוָה: -הַשָּׁבִיעִי הַוֹּה מִקָּרַא־קֹרֵשׁ יָהִיֵה לָבֶׂם וִעִנִּיתָם אֵת ַ נַפִּשַתֵיכֵם כָּל־מְלָאבָה לָא תַעֲשְוּ: וְהַקְּרַבְּהֶּם עלֶה לֵיהוה ֹרִיחַ נִיחֹתַ פַּר בֶּן־בָּקָר אֶחָר אַיִל אֶחֶר כְּבָשִׁים ש בְּנֵי־שָׁנָה שִׁבְעָה תְמִימָם יְהְיִוּ לָכֶם: וּמִנְחָתָם סְּלֶת בָּלוּלֶה בַשָּׁמֵן שָׁלֹשָה עֵשִּׁרנִים ׁלַבָּּר שְׁנֵי עֲשְׁרֹנִים לָאַיִל ּ הָאֶחָד: עִשָּׁרוֹן עִשָּׁרוֹן לַכֶּבֶבֶשׁ הָאֶחָד לְשִׁבְעַת הַבְּבָשִים: אַ שְּׁעִיר־עִזִּים אֶחָד חַטָּאת מִלְבַּד חַטַּאת הַכִּפָּרִים וְעַלַת 😽 וּבַחֵמִשַּׁה עשַּׁר יוֹם יב הַתַּמִּיד וּמִנְחָתָה וִנְסִבֵּיהָם: לַחְדֶשׁ הַשְּׁבִיעִי מִקְרָא־לְּדֶשׁ יַהְיֶה לָבֶּם כָּל־מְלֵאבֵת עברה לא תַעשו וְחַגֹּתֶם חָג לֵיהוָה שִּבְעַת יָמִים: י וָהַקָּרַבְתֵּם עלָה אִשָּׁה רֵיחַ נִיחֹחַ לֵיהוֹה פַּרִים בְּנֵי־בָקַר יּ שְׁלֹשָה עָשָׂר אֵילָם שְׁנָיִם כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה אַרְבָּעָה י עָשָר תְּמִימָם יִהְיִוּ: וּמִנְחָתָם סֻלֶּת בְּלוּלֵה בַשָּמֶן שְׁלֹשָׁה יִּ ֶעשְׂרֹנִים לַפֶּר הָאֵחָד לִשִׁלשָה עָשָׁרֹ פָּרִים שִׁנֵי עִשִּׁרֹנִים י לָאַיִל הָאֶחָׁר לִשְׁנֵי הָאֵילִם: \*וִעִשָּׁרוֹן עִשָּׂרוֹן לַבַּבְשׁ הָאַחָר יּ יי לְאַרְבָּעָה עָשָׂר בְּבָשִים: וּשְׂעִיר־עִזִּים אֶחָד חַשָּאת יי

פָּרָים בְּנֵי־בָקָר שְׁנֵים עָשָׂר אֵילְם שָׁנֵיִם כִּבָשִים בִּנֵי־שָׁנַה

תַּ אַרְבָּעָה עָשָּׂר הְּמִימְם: וּמִנְחָתָם וְנִסְכֵּיהֶׁם לַפָּרִּים לֵאֵילֶם הּ אַרְבָּעָה עָשָּׂר הְּמִימְם: וּמִנְחָתָם וְנִסְכֵּיהֶׁם לַפָּרִים לֵאֵילֶם

ָּ וַבַּחֹדשׁ הַשָּׁבִיעִי בָּאָחַד לַחֹבשׁ מִקּרָא־קֹבשׁ יַהְיֵה לָכֶּם אַ וּבַחֹדשׁ הַשָּׁבִיעִי בָּאָחַד לַחֹבשׁ

בל-מלאכת עבדה לא תעשו יום תרועה יהיה לכם:

נקוד על ו׳ בתרא ( של ועשרון

שביעי

ר:

אהיין שהמלה קמחין פסול לנסכים מנחוח פו): (ו) מלבד עולת החדש. מוספי
היין שהמלה קמחין פסול לנסכים מנחוח פו): (ו) מלבד עולת החדש. מוספי
היין שהוא שהוא ביום ראש השנה: (יא) מלבד חטאת הבפרים. שמיר הנעשה
בפנים האמור באחרי מוח (ויקרא טיזט) שגם הוא חטאת: ועלת התמיד. ומלבד
שלח הממיד מטשו שולוח הללו: ונסביהם. מוסב על המוספין הכחובין, חטשו, והוא
לשן ליווי, מלבד שולת התמיד ומנחתה תעשו את אלה ונסכיהם. וכן כל נסכיהם
האמורים בכל המועדות, חוץ משל קרבנות החג (להלן פסוקים יבילת) שכל ונסכיה
ונסכיהם ונסכיה שבהם מוסבים על החמיד ואינן לשן ליווי, שהרי נסכיהם של מוספין

יי מִלְבַד עַלַת הַתָּמִיד מִנְחָתָה וְנִסְבָּה:

ובַיִּוֹם הַשֵּׁנִי

29 Rosh

In the seventh month, on the first day of the month, there shall be a holy convocation for μου: μου shall do no laborious work, it shall be a day of shofar-sounding for you, 2 You shall Hashanah make an elevation-offering for a satisfying aroma to HASHEM; one young bull, one ram, seven male lambs in their first uear, unblemished. 3 And their meal-offering: fine flour mixed with oil — three tenth-ephah for the bull: two tenth-ephah for the ram; 4 and one tenth-ephah for each lamb of the seven lambs. 5 One male of the goats for a sin-offering to provide you atonement. 6 Aside from the elevation-offering of the New Moon and its meal-offering, the continual elevation-offering and its meal-offering, and their libations according to their law - for a satisfuing aroma, a fire-offering to HASHEM.

7 On the tenth day of this seventh month there shall be a holy convocation for you and you Kippur shall afflict uourselves: uou shall not do any work. 8 You shall offer an elevation offering to HASHEM for a satisfying aroma — one young bull, one ram, seven male lambs in their first year: they shall be unblemished for you. 9 And their meal-offering; fine flour mixed with oil — three tenth-ephah for the bull; two tenth-ephah for the one ram; 10 and one tenth-ephah for each lamb of the seven lambs, 11 One male of the goats for a sin-offering, aside from the sin-offering of the atonement and the continual elevation-offering, with its meal-offering, and their libations.

Succos

<sup>12</sup> On the fifteenth dau of the seventh month, there shall be a holy convocation for you; you shall do no laborious work; you shall celebrate a festival to HASHEM for a seven-day period. 13 You shall offer an elevation-offering, a fire-offering, a satisfuing aroma to HASHEM; thirteen uoung bulls, two rams, fourteen male lambs in their first year; they shall be unblemished. 14 And their meal-offering: fine flour mixed with oil — three tenth-ephah for each bull of the thirteen bulls; two tenth-ephah for each ram of the two rams; 15 and one tenth-ephah for each lamb of the fourteen lambs. 16 One male of the goats for a sin-offering, aside from the continual elevation-offering with its meal-offering and its libation.

17 And on the second day: twelve young bulls, two rams, fourteen male lambs within their first uear, unblemished, 18 And their meal-offerings and their libations for the bulls, the rams,

29.

#### 1-6. Rosh Hashanah

2. נעשיתם — You shall make. Throughout these chapters, the Torah uses the verb ההקרבתם, you shall offer. The different verb, make, in connection with the offerings of Rosh Hashanah, alludes to a unique aspect of the Day of Judament: God says, "As soon as you have appeared before Me for judgment and have been acquitted, you may regard yourselves as newly made creatures" (Daas Zekeinim).

6. עלת החדש — The elevation-offering of the New Moon, Since Rosh Hashanah is on the first of the month, all the regular Rosh Chodesh offerings are brought (Rashi).

## 7-11. Yom Kippur

11. מלבר חטאת הכפרים — Aside from the sin-offering of the atonement, i.e., the sin-offering described in Leviticus 16:5,7-9, whose blood is brought into the Holy of Holies (Rashi). None of the other offerings of that chapter are included in the Mussaf of this passage.

12-34. Succos. The offerings of Succos are unique in three ways: (a) they include offerings to invoke protection for the gentile nations; (b) the offerings are slightly different for each day of the festival; and (c) there is a special water libation. These will be discussed in the notes below.

13. פָּרִים בְּנֵי־בָּקֵר — Young bulls. To protect the gentile na-

tions from affliction, a total of seventy bulls were offered during the seven days of Succos, corresponding to the number of primary nations enumerated in Genesis chapter 10 (Rashi; Succah 55b). The Midrash declares that if the nations had realized how much they benefited from these offerings, they would have sent legions to surround Jerusalem and quard it from attack.

The number of bulls is thirteen on the first day and decreases by one a day. This symbolizes that the power of those who oppose God's teachings will grow progressively weaker over the long sweep of time, until all the nations accept His dominion, under the spiritual leadership of Israel. בבשים — Lambs. The gentle lamb symbolizes Israel (in contrast to the powerful bull, which is the offering for the nations). A total of ninety-eight lambs were offered during Succos, to ward off the ninety-eight curses in the Admonition of Deuteronomy, chapter 28 (Rashi). The number of lambs, symbolizing Israel, remains constant, at fourteen each day. This may symbolize that Israel's adherence to God and His Torah should not depend on the greater or lesser power of its adversaries. Jews should recognize that the hand of God is everywhere always, whether or not it is perceived.

#### → The Water Libations

18. וְנְסְבֵּיהַם — And their libations. In the plain sense, the plural refers to the libations of the two sheep of the tamid, one

ולאמריז במניניהון כדחזי: יט וצפיר בר עזיו חד חטאתא בר מעלת תדירא ומנחתה ונסכיהון: בוביומא תליתאה תורין חד עשר דכרין תרין אמרין בני שנא ארכעא עשר שלמיז: באומנחתהון ונספיהון לתורין לדכרין וּלְאַמַּרִין בְּמַנְיַנִיהוֹן כַּדְחַזִי: בּוּצִפּירָא דחַטאתא חד בּר מעלת תדירא ומנחתה ונסכה: בגוביומא רביעאה תוריו עשרא דכריו תריו אמריו בני שנא אַרבּעא עשר שלמין: כּר מנחתהון וַנַסְבּיהוֹן לַתוֹרִין לַדכרין וּלאמרין בְּמָנְיַנֵיהוֹן בַּדְחַזֵי: כהוּצְפִיר בַּר עזִין חַד חטאתא בר מעלת תדירא מנחתה ונסבה: בו וביומא חמישאה תורין תשע דַּכָרִין תַּרֵין אָמַרין בַּנִי שְׁנַא אַרבּעא עשר שַלִּמִין: בּוּוֹמִנְחַתְהוֹן וְנָסְכֵּיהוֹן לתורין לדכרין ולאמרין במניניהון פַרָחַזִי: בּחוּצפִירָא דְחַטאתא חד בּר מֵעֶלֶת תִּדִירָא וּמִנְחַתָּה וַנְסַכַּה: בטוביומא שָׁתִיתַאָה תוֹרִין תִמנְיָא דְּבָרִין תְּרֶין אָמָרִין בְּנֵי שְׁנַא אַרְבְּעַא עשר שלמין: לומנחתהון ונספיהון לתוריז לדכריו ולאמריו במניניהוו בִּרְחָזֵי: לא וּצְפִירָא רְחַטָּאתָא חָד בָּר מַעַלַת תִּדִירָא מִנָחַתַהּ וַנִּסְכַּהַא: לבוביומא שביעאה תורין שבעא דכרין תַרֵין אָמַרִין בָּנֵי שָׁנַא אַרַבְּעָא עַשַׂר שלמין: לג ומנחתהון ונסכיהון לתרין לדכרין ולאמרין במניניהון בדחוי לָהוֹן: לּדּ וּצָפַירָא רָחַטַאתַא חַד בַּר מֶעֻלֶת תִּדִירָא מִנְחַתָה וִנְסְבַּה: לה בִּיוֹמֵא תִּמִינַאַה כִּנֵשׁ תִּהִי לְכוֹן כַּל עִבִירַת פַּלְחַן לַא תַעָבָּרוּן: א וּתַקַּרְבוּן עַלַתַא קרבו דמתקבל ברענא קדם יי תור חַד הַּכַר חַד אָמִרִין בָּנֵי שָׁנָא שַׁבִעָא שַלְמִין: לּוּ מִנְחַתָּהוֹן וְנָסְבֵּיהוֹן לְתוֹרָא

י וַלַבְּבַשִּים בְּמִסְפָּרָם בַּמִשְׁפָּט: וּשְׁעִיר־עִזְים אֲחָד חַטָּאת יי וַלַבְּבַשִּים בְּמִסְפָּרָם בַּמִשְׁפָּט: וּשְׁעִיר־עִזִים אָחָד וביום ב מלבד עלת התמיד ומנחתה ונסכיהם: ַדָשָׁלִישֵׁי פַּרֵים עַשָּׁתֵּי־עַשַּׂר אֵילֵם שִׁנַיִם כִּבַשִּׁים בְּנֵי־ בא שַׁנַה אַרְבַּעָה עַשָּׁר תִמִימֵם: ומִנְחָתָם וִנִסְבֵּיהָם לַפָּרִים בב לאילם וַלַבְּבַשֵּים בִּמְסְפַּרָם בַּמְשְׁפֵּט: ושְעֵיר חַטָאת בג אחר מלבד עלת התמיד ומנחתה ונסבה: הַרבִיעֵי פַּרִים עַשַּׂרָה אֵילֵם שְׁנֵיִם כִּבַשִּׁים בְּנֵי־שַׁנַה ר אַרָבָּעָה עָשָׂר תִּמִימֵם: מִנְחָתָם וְנִסְבֵּיהֵם לַפַּרִּים לֵאֵילֵם - אַרְבָּעָה עָשָׂר ַה ולַכַּבַשִּים בַּמִסְפַּרָם כַּמִּשְׁפַּט: ושָעִיר־עָזִים אָחַד חַטָּאת וביום בו מלבר עלת התמיד מנחתה ונסבה: הַחֲמִישֵׁי פַּרֵים תִּשְׁעַה אֵילֶם שָׁנֵיָם כְּבַשִּׁים בְּנֵי־שַׁנַה ים אַרָבָּעָה עָשָּׁר תִּמִימֶם: וּמִנְחָתֶם וִנְסִבֵּיהֵם בַּבָּרִים לֵאֵילֵם יבּ בח וַלַכַּבַשֵּים בַּמִסְפַּרָם כַּמִשְׁפֵּט: ושְעֵיר חֲטָאת אֶחַד מִלְבַד בש עלַת הַתַּמִיד וּמִנְחַתַה וְנִסְכֵּה: פָּרֵים שִׁמנָה אֵילֶם שָׁנַיִם כִּבָשֵׁים בִּנֵי־שַׁנַה אַרבּעַה עַשַּׁר ל תִּמִימֶם: וֹמִנְחָתֶם וִנְסְבֵּיהֵם לֻלַּפַּרִים לֵאֵילֵם וְלַבְּבַשֵּׁים לא בַּמִסְפַּרֵם כַּמִשְׁפַּט: וּשְעִיר חַטָאת אָחַד מִלְבַד עלֵת לא וּבַיּוֹם הַשַּבִיעֵי פַּרִים tc הַתַּמִיד מִנְחַתָּה וּנְסַבֵּיהַ: שָׁבַעָה אֵילֶם שָׁנַיָם כָּבַשִּׁים כָּנֵי־שַׁנַה אַרְבַּעַה עַשֵּׁר לג תִמִימֶם: ומִנְחָתָם וְנָסְבֶּהֶם יֻלְפַּרִים לֵאֵילֶם וְלַכְּבַשִּים ל- בַּמִסְפָּרָם בִמִשְפָּטָם: ושְעֵיר חַטָאת אָחָד מִלְבַד עלֵת - - -בַּיוֹם הַשָּמִינִי עַצֵּרֶת לה הַתָּמִיד מִנְחָתָה וִנִסְבָּה: ל תָהַיָה לָבֶם כָּל־מְלֵאבֶת עַבֹּדָה לָא תַעֲשָוּ: וְהָקּרַבְּתֶם לּ עֹלַה אָשַּׁה רֵיחַ נִיחֹתַ לֵיהוֹה פַּר אָחַד אַיָּל אָחַד לּ כְּבַשִּׁים כְּנֵי־שָׁנָה שָׁבָעָה תִּמִימֵם: מִנָחַתֵם וְנָסְבֵּיהֵם לַפַּר

חבה הוא זה, כבנים הנפטרים מאביהם והוא אומר להם קשה עלי פרידחכם, שכבו יום אחד עוד, התעכבו עוד מעט. משל למלך שעשה סטודה וכו' כדאיתא במסכח סוכה (שם). ובמדרש רבי תנחומא (יו) למדה חורה דרך ארץ, שמי שיש לו אכסנאי יום ראשון יאכילנו פטומות, למחר יאכילנו דגים, למחר יאכילנו בשר בהמה, למחר מאכילו קטניות, למחר מאכילו ירק. פוחח והולך כפרי החג: בחג (ספרי קנ; חטנית ב:): (לה) עצרת תהיה לבם. טלורים בטשיים מלאכה (חגיגה ית.). דבר אחר, עלרם, עלרו מללאם, מלמד שטעון לינה (ספרי קנא). ומדרשו באגדה לפי שכל ימות הרגל הקריבו כנגד שבטים אומות, וכשבאין ללכת אמר להם המקום בבקשה מכם טשו לי סעודה קטנה כדי שאהנה מכם (סוכה לה:): (לו) פר אחד איל אחד. אלו כנגד ישראל (שהם אחד להקב"ה), ולשון

in the morning and one in the afternoon. The Sages note, however, that the Torah twice departs from the singular form נְּתְּכְּהָ that is used in the other passages (vs. 16, 22, 25, 28, 34): once in this verse where the word is spelled יַחָּי יָּחָי i with a superfluous n, and in verse 31 where it is spelled יו אוי נְּקְכֶּי ְיִם that is used in verse 31 where it is spelled an added '. Additionally, the word שְּׁמְשֵׁם (v. 33) contains a superfluous n. These three extra letters spell the word מִינוּ מִינוֹ יִיבּי יִיבּי וֹיִינוֹ יִיבּי יִבּי יִבּי יִיבּי יִבּי יִבְּי יִבְי יִבְּי יִבְי יִבְּי יִבְי יִבְּי יִבְיי יִבְּי יִבְּי יִבְייִי יִבְּי יִבְּי י

water (Rashi; Taanis 2b).

The water was poured into pipes at the top of the southwest corner of the Altar every morning of Succos. The Water-Drawing Ceremony, known as בית הַשְּאֵבָה, Celebration of the Place of Water-Drawing, was performed every evening, accompanied by intense, night-long festivity, which was led by the most distinguished scholars and tzaddikim of Israel.

and the lambs, in their proper numbers, as required. <sup>19</sup> One male of the goats for a sin-offering; aside from the continual elevation-offering, its meal-offering and their libations.

<sup>20</sup> And on the third day: eleven bulls, two rams, fourteen male lambs within their first year, unblemished. <sup>21</sup> And their meal-offering and their libations for the bulls, the rams, and the lambs, in their proper numbers, as required. <sup>22</sup> One he-goat for a sin-offering; aside from the continual elevation-offering, its meal-offering and its libation.

<sup>23</sup> And on the fourth day: ten bulls, two rams, fourteen male lambs within their first year, unblemished. <sup>24</sup> And their meal-offering and their libations for the bulls, the rams, and the lambs, in their proper numbers, as required. <sup>25</sup> One male of the goats for a sin-offering; aside from the continual elevation-offering, its meal-offering and its libation.

<sup>26</sup> And on the fifth day: nine bulls, two rams, fourteen male lambs within their first year, unblemished. <sup>27</sup> And their meal-offering and their libations for the bulls, the rams, and the lambs, in their proper numbers, as required. <sup>28</sup> One he-goat for a sin-offering; aside from the continual elevation-offering, its meal-offering and its libation.

<sup>29</sup> And on the sixth day: eight bulls, two rams, fourteen male lambs within their first year, unblemished. <sup>30</sup> And their meal-offering and their libations for the bulls, the rams, and the lambs, in their proper numbers, as required. <sup>31</sup> One he-goat for a sin-offering; aside from the continual elevation-offering, its meal-offering and its libations.

<sup>32</sup> And on the seventh day: seven bulls, two rams, fourteen lambs within their first year, unblemished. <sup>33</sup> And their meal-offering and their libations for the bulls, the rams, and the lambs, in their proper numbers, in their requirements. <sup>34</sup> One he-goat for a sin-offering; aside from the continual elevation-offering, its meal-offering and its libation.

Shemini Atzeres <sup>35</sup> The eighth day shall be a restriction for you; you shall not do any laborious work. <sup>36</sup> You shall offer an elevation-offering, a fire-offering, a satisfying aroma to HASHEM; one bull, one ram, seven lambs within their first year, unblemished. <sup>37</sup> Their meal-offering and libations for the bull,

The Talmud says that one who never witnessed the joy of the water drawing never saw a true celebration in his life.

Many of the observances and prayers of Succos are associated with water and rain — including the water drawing, the prayer for rain, and the Four Species, which are agricultural products that require plentiful water. The reason for this is that, as the Mishnah (Succah 1:2) states: "On the Succos festival they [i.e., the world] is judged for water" (see Succah 16a). Moreover, Succos celebrates the harvest and comes shortly before the next planting season. Thus, it is a time to thank God for His past kindness and to beseech His continued benevolence in the form of plentiful rain for crops.

**35-38.** Shemini Atzeres/The Eighth Day of Restriction or Assembly. The last day of the Succos festival, which is combined with Simchas Torah, the celebration of the completion of the year's Torah reading, is in certain ways an independent festival, and not merely a continuation of Succos. Thus, the pattern of its *mussaf*-offering is drastically different from that of the seven days of Succos.

Sfas Emes comments that since Succos is the festival of joy, the Sages wanted to combine its festivity with the celebration of the Torah, and that is why Simchas Torah — the completion and new beginning of the Torah reading — was made in conjunction with Succos. Let Jews utilize their happiness to rejoice over the greatest of all gifts.

35. עְּבֶּרֶת — Restriction. The translation follows Rashi, who interprets the word as a restriction from labor or a restriction on travel, for the pilgrims in Jerusalem were not to leave for home until after Shemini Atzeres. The translation of Onkelos is the more familiar one, Assembly, which probably refers to the above requirement that the pilgrims remain in Jerusalem, and thus be assembled before God for one more day. It also coincides with the following comment of the Sages:

During the entire Succos festival, seventy bulls are offered on behalf of the gentile nations [see above, v. 13]. After the festival, when the pilgrims are ready to return to their homes, God says to Israel, as it were, "Make a small banquet for Me so that I can enjoy your [exclusive] company." This can be likened to a king who ordered his servants to make a great banquet. When it was over, he asked his dearest friends to arrange a small meal where he, the king, could enjoy their intimate company. So, too, following the offerings for the nations, God longs for the company of His own nation (Rashi).

36. פּר אָחָר אִיל אָחָד — One bull, one ram. In contrast to the large number of bulls offered on each of the seven days of Succos, only one bull is offered on Shemini Atzeres. This number symbolizes Israel, which is God's one nation (Rashi).

לאַיל וַלַכְבַשֵּׁים בִּמְסְפַּרַם בַּמְשָׁפֵּט: וּשְׁעֵיר חַטַּאת אֲחַר רָּהַ לַאַיל וַלַכְבַשֵּׁים בִּמְסָפַּרַם בַּמְשָׁפֵּט: וּשְׁעֵיר חַטַּאת ליהוה מִלְבַר עלֵת הַתָּמִיר וּמִנְחָתָה וְנִסְבָּה: אֱלֵה תַעֲשׁוּ לֵיהוֹה לבַר מנדריכם ונדבתיכם אַ וּלמנחתיבֶׁם וּלָנַסְבֵּיבֵם וּלְשַלְמֵיבֵם: וַיָּאמֶר מֹשֵה אֶל־ בני ישראל כָּכָל אַשֶר־צְנַה יהוה אֶת־משָה:

קס״ח פסוקים. לחל״ק סימן. ואל״י פלה״ו סימן.

לדכרא ולאמריו במניניהוו בדחזי: לה וּצָפִירָא דְחֲטָאתָא חַד בַּר מעלת תַּדִירָא וּמְנַחַתָּה וְנָסְכַּה: לְּטְּאַלִּין תעבדון קדם יי במועדיכון בר מנדריכון ונדבתיכון לעלותכון ולמנחתיכון וּלְנָסְבֵּיכוֹן וּלְנָכְסָת קוּדְשִיכוֹן: אַנָאַמֵר משה לבני ישראל ככל די פקיד יי ית משה:

> (לט) אלה תעשו לה׳ במועדיכם. דנר הקנונ (חונה: לבד מנדדיכם, אס באחם לידור קרבנות ברגל מנוה היא בידכם, או נדרים או נדבות שנדרתם כל השנה מקריבום ברגל, שמא יקשה לו לחזור ולעלות לירושלים ולהקריב נדריו ונמנח מוכר ככל חחחר (ספרי קנכ): (א) ויאמר משה אל בני ישראל.

(DE)

להפסיק הענין, דברי רבי ישמעאל, לפי שעד כאן דבריו של מקום ופרשת נדרים

מתחלת בדבורו של משה, הולרך להפסיק חחלה ולומר שחזר משה ואמר פרשה זו לישראל, שאם לא כן יש במשמע שלא אמר להם זו, אלא בפרשת נדרים התחיל דבריו the ram, and the lambs shall be in their proper numbers, as required. <sup>38</sup> One he-goat for a sin-offering; aside from the continual elevation-offering, its meal-offering and its libation

<sup>39</sup> These are what you shall make for HASHEM on your appointed festivals, aside from your vows and your free-will offerings for your elevation-offerings, your meal-offerings, your libations, and your peace-offerings.

30 Moses said to the Children of Israel according to everything that HASHEM had commanded Moses.

#### THE HAFTARAH FOR PINCHAS APPEARS ON PAGE 1190

This Haftarah is read only when Pinchas is read before the Seventeeth of Tammuz. During most years, however, Pinchas is read after the Seventeenth of Tammuz; the regular Haftarah is then replaced with the Haftarah of Mattos, page 1192.

39. אֵלֶה — These, i.e., all the mussaf-offerings listed in the two previous chapters (Rashi).

לְבֵּדְ מּנְּדְרֵיְכֶּם — Aside from your vows. It is commendable for individuals to bring their own offerings during the festivals, either in fulfillment of vows or voluntarily. Alternatively, the festivals, when people are in Jerusalem, are the best time to bring offerings in fulfillment of vows made during the year. Otherwise, people would have to make special trips for that purpose, and if someone delayed doing so, he might transgress the commandment (Deuteronomy 23:22) not to delay the payment of vows (Rashi).

שליים ממון. ואלייז מלחיים מימון. ממון. ממון. היי סימון מסייח מסוקים. This Masoretic note means: There are 168 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics לחליים מחיים מחי

The first mnemonic alludes to the apportionment of the Land among the people, a topic that is closely related to the Sidrah's themes of the census, the appointment of a new leader, and the offerings, in the merit of which Israel would win the Land and retain it. The second mnemonic means "Pray to Me," for both Phinehas and Moses prayed in the Sidrah (R' David Feinstein).

| THE MUSSAF OFFERINGS |                   |                             |      |       |                        |
|----------------------|-------------------|-----------------------------|------|-------|------------------------|
|                      |                   | OLAH/<br>ELEVATION-OFFERING |      |       | CHATAS<br>SIN-OFFERING |
| VERSES               | DAY               | BULLS                       | RAMS | LAMBS | GOAT                   |
| 28:9-10              | SABBATH           | 0                           | 0    | 2     | 0                      |
| 28:11-15             | ROSH CHODESH      | 2                           | 1    | 7     | 1                      |
| 28:16-25             | PESACH (EACH DAY) | 2                           | 1    | 7     | 1                      |
| 28:26-31             | SHAVUOS *         | 2                           | 1    | 7     | 1                      |
| 29:1-6               | ROSH HASHANAH     | 1                           | 1    | 7     | 1                      |
| 29:7-11              | YOM KIPPUR        | 1                           | 1    | 7     | 1 **                   |
| 29:12-16             | SUCCOS (DAY 1)    | 13                          | 2    | 14    | 1                      |
| 29:17-19             | SUCCOS (DAY 2)    | 12                          | 2    | 14    | 1                      |
| 29:20-22             | SUCCOS (DAY 3)    | 11                          | 2    | 14    | 1                      |
| 29:23-25             | SUCCOS (DAY 4)    | 10                          | 2    | 14    | 1                      |
| 29:26-28             | SUCCOS (DAY 5)    | 9                           | 2    | 14    | 1                      |
| 29:29-31             | SUCCOS (DAY 6)    | 8                           | 2    | 14    | 1                      |
| 29:32-34             | SUCCOS (DAY 7)    | 7                           | 2    | 14    | 1                      |
| 29:35-38             | SHEMINI ATZERES   | 1                           | 1    | 7     | 1                      |

<sup>\*</sup> A second set of offerings is brought on Shavuos. It consists of: 2 loaves; an olah of 1 bull, 2 rams, 7 lambs; a chatas of 1 goat; and a shelamim of 2 lambs (see Leviticus 23:15-22).

<sup>\*\*</sup>A second goat-chatas is also offered on Yom Kippur (see Leviticus 16:9).

## אונקלום

בומליל משה עם רישי שבטיא לבני ישראל למימר דין פתגמא די פַקיד יי ג גבר ארי ידר נדר קדם יי או יקים קים למסר אסר על נפשה לא יבטל פתגמה בבל דיפוק מפומה יעבד: ד ואתתא ארי תדר נדר קדם יי ואסרת אסר בבית אבוהא ברביותהא: ה וישמע אבוהא ית נדרה ואסרה די אסרת על נפשה וישתוק לַה אַבוהַא ויקומון כַּל נִדְרָהַא ובל אַסַרִי דִּי אַסְרַת על נפשה יקומון: וּ וָאָם אַעְרֵּי אַבּוּהַא יַתַה בּיוֹמא רשמע בָּל נִדְרָהָא וַאֲסָרַהַא די אַסרַת על נפשה לא יקומון ומן קרם ייַ ישתבק לה ארי אעדי אבוהא יתה: זואם מהוה תהוי לגבר ונדרהא עלה או פרוש ספותהא

## פרשת מטות

ב וידבר משה אל־ראשי הַמַּטוֹת לבני ישַראַל לאמר , זָה הַרַּבֶּר אֲשֵר צְנַה יהוָה: אִישׁ בֵּי־יִדֹּר נְבֵר לֵיהוֹה אוֹד השבע שבעה לאסר אסר על-נפשו לא יחל דברו ככל-ר הַיֹּצֵא מִפָּיו יַצַשֵּה: וְאִשַּׁה כִּי־תִדְּר נֵבֵר לֵיהוָה וְאַסְרַה ָה אפר בַּבֵית אַבִיהַ בִּנִערֵיהַ: וְשַׁמַּע אַבִיהַ אַת־נִדֹרָה וַאַסרַה 🙃 אשר אסרה על־נפשה והחריש לה אביה ולמו כל־ , נרריה וכל-אסר אשר־אסרה על־נפשה יַקוּם: וַאִם־הַנַּיא אביה אתה ביום שמעו כל-נדריה ואסריה אשר-אסרה על-נפשה לא יקום ניהוה יסלח־לה כי־הניא אַבִּיה אתה: ּ, ואם־היו תהיה לאיש ונדריה עליה או מבטא שפּתיה

נדר והבוגרת אינה ברשותו של אביה להפר נדריה ושם). ואי זו היא הטנה. אמרו רבוחינו בת י"ח שנה ויום אחד נדריה נבדהיו. אם ידעה לשם מי נדרה ולשם מי הקדישה נדרה נדר. בת י"ב שנה ויום אחד אינה לריכה ליבדק (נדה מה:): (ו) ואם הניא אביה אותה. אם מנע אותה מן הנדר כלומר שהפר לה. הנאה זו איני יודע מה היא. כשהוא אומר ואם ביום שמוע אישה יניא אותה והפר ופסוה מ) הוי אומר הנאה זו הפרה (ספרי שם). ופשוטו לשון מניעה והסרה, וכן ולמה סניאון (להלו לב:ז) וכן שמן רחש אל יני רחשי (תהלים המח:ה). וכן וידעתם את תנואתי ולעיל ידילד) את חשר סרחם מעלי: וה׳ יסלח לה. במה הכחוב מדבר. בחשה שנדרה בנזיר ושמע בעלה והפר לה והיא לא ידעה. ועוברת על נדרה ושוחה יין ומטמאה למתים. זו היא שלריכה סליחה ואט"פ שהוא מופר. ואם המופרין לריכין סליחה. ק"ו לשאינן מופרין (ספרי שם: הדושין פב:): (ז) ואם היו תהיה לאיש. זו ארוסה. או אינו אלא נשואה. כשהוא אומר ואם בית אישה נדרה (פסוק יא) הרי נשואה אמור, וכאן בארוסה, ובא לחלוה בה שאביה ובעלה מפיריו נדריה (ספרי שם) הפר האב ולא הפר הבעל או הפר הבעל ולא הפר האב הרי זה אינו מופר, ואין לריך לומר אם קיים אחד מהם (נדרים סו.): וגדריה עליה. שנדרה בבים חביה ולח שמט בהן חביה, ולח הופרו ולח

וב) ראשי המטות. חלה כבוד לנשיחים ללמדם מחלה וחח"כ לכל בני ישרחל. ומנין שאף שאר הדברות כן, ת"ל וישובו אליו אהרן וכל הנשיאים בעדה וידבר משה אליהם ואחרי כו נגשו כל בני ישראל (שמות לד:לא־לב) ומה ראה לאומרה כאן, למד שהפרת כדרים ביחיד מומחה, ואם אין יחיד מומחה מפר בשלשה הדיוטות (ספרי הנג). או יכול שלא אמר משה פרשה זו אלא לנשיאים בלבד. נאמר כאו זה הדבר ונא' בשחוטי חוז זה הדבר (ויהרא יז:ב). מה להלן נאמרה לאהרו ולבניו ולכל בני ישראל. שנאמר דבר אל אהרו ונו' (שם) אף זו נאמרה לכולו (נדרים מח.): זה הדבר. משה נתנבא בכה אמר ה' כחלות הלילה (שמות יא:ד) והנביאים נתנבאו בכה אמר ה'. מוסף עליהם משה שנתנבא בלשוו זה הדבר. דבר אחר. זה הדבר, מעוט הוא. לומר שהחכם בלשוו התרה ובעל [ואב] בלשון הפרה, כלשון הכתוב כאן, ואם חלפו אין מותר ואין מופר (ספרי שם: נדרים עז:־עת.): (ג) גדר. האומר הרי עלי הונם שלא אוכל או שלא אעשה דבר פלוני. יכול אפילו נשבע שיאכל נבלוח אני קורא עליו ככל היולא מפיו יעשה, ח"ל לאסוד אסר. לאסור את המותר ולא להתיר את האסור (ספרי שם): לא יחל דברו. כמו לא יחלל דברו, לא יעשה דבריו חולין (שם): (ד) בבית אביה. ברשות אביה, ואפילו אינה כביתו (שם): בגעריה. ולא קטנה ולא בוגרת, שהקטנה אין נדרה

#### PARASHAS MATTOS

2-17. Vows and oaths. The Torah introduces a chapter which, upon reflection, gives a person the right to do something that heretofore could be done only by God; to create a new halachic status. By pronouncing the sort of vow or oath set forth in the passage, a person is given the power to invoke a neder, i.e., a vow or oath, thereby placing upon himself or others, or upon objects of his choice, a status equivalent to that of a commandment of the Torah. His neder is so strong that a person violating it can suffer the court-imposed penalty of lashes.

It must be understood that there is no English equivalent for the word neder; for lack of anything closer, it is commonly translated as "vow," a word that means a pledge to do something. A simple pledge, however — though a Jew must keep his word — is not the subject of this passage. The neder of the Torah's parlance is as follows:

There are two categories of neder: (a) One can prohibit to himself something that the Torah permits, by saying, for example, "The produce of such and such a country is forbidden to me for thirty days." (b) One may obligate oneself to bring an optional offering for to perform an optional commandment, such as to contribute to a particular charityl, or to consecrate a particular animal as an offering (Rambam, Hil. Nedarim 1:1-2: Ran. Nedarim 2a). The neder under discussion in this passage is the first type, a voluntarily adopted prohibition. With the exception of a vow to perform a commandment (such as (b) above), one cannot use a neder to require oneself to perform an act; for example, if someone were to declare, "I make a neder to go to sleep on time," it is not binding under the terms of this passage.

The second topic of this passage is שָבֶעָה, an oath. By means of an oath, one may either prohibit oneself or require oneself to perform an act (ibid.).

Conceptually, there is a great difference between a neder and an oath. A neder changes the status of the object: for example, if I have made an apple forbidden to myself, the apple has the status of a forbidden food to me, and therefore I may not enjoy the apple. In contrast, an oath places an obligation only on the person: for example, if I have sworn to eat an apple, there is a new obligation upon me, but the

# PARASHAS MATTOS

Vows 2 Moses spoke to the heads of the tribes of the Children of Israel, saying: This is the thing that Hashem has commanded: 3 If a man takes a vow to Hashem or swears an oath to establish a prohibition upon himself, he shall not desecrate his word; according to whatever comes from his mouth shall he do.

<sup>4</sup> But if a woman will take a vow to HASHEM or establish a prohibition in her father's home in her youth; 5 and her father heard of her yow or the prohibition that she established upon herself. and her father was silent about her, then all her vows shall stand, and any prohibition that she established upon herself shall stand. 6 But if her father restrained her on the day of his hearing. all her yours or prohibitions that she established upon herself shall not stand; and Hashem will forgive her, for her father had restrained her,

If she shall be married to a man and her vows were upon her, or an utterance of her lips

halachic status of the apple itself is unchanged.

2. אל-ראשי המטות — To the heads of the tribes. Moses honored the tribal leaders by speaking to them first, but afterwards he taught this commandment to the rest of the nation. just as he did with the other commandments of the Torah, as described in Exodus 34:31-32. Nevertheless, the Torah chose to mention the leaders here because they had a special role to play in the matter of vows, for an individual expert, ויחיד מומחה], such as a tribal leader, has the authority to annul a yow or oath (see note at end of chapter). In the absence of such an expert, an ad hoc court of three laymen may make such a ruling (Rashi; Nedarim 78a).

That a tribunal of three may annul a yow is only alluded to in Scripture: it is a provision of the Oral Law transmitted to Moses at Sinai (Chagigah 1:8).

3. לא יחל דברו — He shall not desecrate his word. A Jew's word is sacred; for him to violate it is a desecration.

In her father's home. If a girl makes a neder while she is under her father's jurisdiction, he may approve it, even tacitly (vs. 4-5); he may revoke it (v. 6); or she may have married before the father did either of the above (vs. 7-9).

4. בנעריה שביה בנעריה — In her father's home in her youth. This phrase gives two limitations on a father's authority over his daughter's nedarim and oaths. He has rights only so long as she is in his home. This means that she is under his jurisdiction, not that she is physically in his premises (Rashi); if she was married, however, even if she was subsequently divorced, her father has no rights (Sifre). Secondly, the term in her youth is narrowly defined in halachah as the six-month period following her puberty [bas mitzvah]; after that, she is considered to be mature enough to be responsible for her own *nedarim*, and her father may no longer review them (Nedarim 70a; Rambam, Hil, Nedarim 11:7). During the year preceding her religious majority, her nedarim would be subject to review, and they would be binding (subject to her father's approval) if she is found to have an intelligent understanding of her undertaking (Rashi).

5. הַחָרִישׁ לָה — Was silent about her. Even if her father did not explicitly acquiesce to the vow, but remained silent, it is regarded as tacit approval. The next verse indicates that the father has all day to decide, but unless he revokes the neder during that time, it remains in effect,

6. הניא — Restrained, i.e., her father restrained her from being bound by her neder by declaring it to be revoked. This concept is spelled out in verse 9, regarding a husband's authority, which is the same as that of a father. As the word revocation (v. 9) implies, the father or husband do not nullify the neder retroactively, but revoke it from the moment at which they express their opposition. Thus, if she had violated it prior to the revocation, she would be subject to the appropriate punishment.

הי יסלח־לה — And HASHEM will forgive her. The implication is that she had sinned in a way that requires God's forgiveness, but since her father had revoked her neder, what had she done wrong? This alludes to a girl who did not know that her neder had been revoked and, thinking her neder was still in effect, she had violated its terms. Technically she had not sinned because there was no neder at the time, but she requires forgiveness, and hence repentance, because she intended to violate what she thought was a valid prohibition. The Sages liken this to someone who meant to eat pig's meat, but, unbeknownst to him, the meat he ate was kosher. Although the intended sin had not been committed, the "sinner" needs atonement for his base intention (Rashi; Sifre).

7. ואָם־הַיוֹ תַהְיֵה לְאִיש — If she shall be married to a man. The Torah refers to kiddushin, the first step in marriage (Rashi), a legal state that has no equivalent in the English language. Although they may not live together until after the second phase of the marriage ceremony, called nesuin, the woman is legally bound to her future husband and is liable to the death penalty if she commits adultery. During this period she is neither fully married nor under her father's full jurisdiction; consequently, the father and groom share authority over her vows.

אבריה עליה — And her vows were upon her. The case is that she made vows before her marriage, but her father had not heard about them, so he had neither revoked them nor approved them (in which case her new groom would have no authority over them). In this case, the Torah gives the father and the groom shared authority (Ramban).

שמתיה — An utterance of her lips, i.e., an oath.

די אסרת על נפשה: חוישמע בעלה ביומא דשמע וישתוק לה ויקומוו נָרָרָהָא וָאֶסֶרָהָא דִי אָסֶרָת עַל נפשה יקומון: טואם ביומא דשמע בעלה אעדי יתה ויבטל ית נדרהא די עלה וית פרוש ספותהא די אסרת על נפשה ומו קדם יי ישתבק לה: יונדר ארמלא ומתרכא כל די אסרת על נפשה יקום עלה: יא ואם בית בעלה נדרת או אסרת אסר על נפשה בקיום: יב וַיִשַּמַע בַּעַלָּה וַיִשַּתוֹק לַה לא אַעדי יַתְהוֹן וִיקוּמוּן בַּל נְדְרָהַא וְבַל אסר די אסרת על נפשה יקומון: יג ואם בּטלא יבטל יתהוו בעלה ביומא דשמע כל אפקות ספותהא לנדרהא ולאסר נפשה לא יקומון בעלה בטלנון ומן קבם יי ישתבק לה: יי בל נדר וכל קיומת אסר לסגפא נפש בעלה יקימנון ובעלה יבטלנון: טו ואם משתק ישתוק לה בעלה מיום ליום ויקים ית בַּל נָדַרָהַא אוֹ יַת כַּל אַסְרָהַא דּי עלַה יָקַיַּם יַתָהוֹן אַרֵי שַׁתֵק לַהּ בִּיוֹמָא דשמע: טו ואם בּטלא יבטל יתהון בּתר דשמע ויקבל ית חובה: יו אלין קימיא דִּי פַקּיד יָוָ יָת משֵׁה בֵּין גָבַר לְאָתְתַהּ בֵּין אַבַּא לָבַרַתָּה בְּרַבִיוּתַהַא בֵּית אבוהא: א ומליל יי עם משה למימר: ב אַתַפַּרַע פַּרַענוּת בַּנִי יִשְרַאַל מן

אשר אסרה על-נַפַשַה: וִשַּמַע אִישַה בִּיוֹם שַמְעוֹ והחריש לה וקמו נדריה ואסרה אשר אסרה על־ ע נפשה יקמו: ואם בּיום שָמע אישה נֵניא אוֹתַהּ וְהֶפֶּׁר את־נדרה אַשֶּׁר עַלֶּיהַ וָאָת מִבְטֵא שִּׁפַּתֵּיהַ אֲשֵׁר אַסְרָה על-נַפָּשָה וַיהוָה יִסְלַח־לַה: וָנַדֵר אַלְמַנַה וּגִרוּשַה כִּל • אַ אשר־אסרה עַל־נַפָּשַה יַקוּם עַלֵיהַ: וָאָם־בֵּית אִישַׁה ב נדרה או־אסרה אסר על־נפשה בּשְבעה: וְשַׁמֵע אִישַׁהֹ והחרש לה לא הניא אתה ולמו בלינדריה וכל-אַפַּר יג אשר־אסרה על־נַפְּשַה יַקוּם: וָאָם־הַפֶּר יֻפֶּר אֹתָם ו אישה ביום שַמעוֹ כַּל־מוֹצֵא שְפַתֵיהַ לְנָדַרֵיהַ וּלְאָפֵּר יר נפשה לא יקום אישה הפרם ויהוה יסלח־לה: כּל־נַדֵּר וכל-שבעת אסר לענת נפש אישה יקימנו ואישה ט יְפֵרֶנוּ: וְאִם־הַחֲרֵשׁ יַחֲרִישׁ לֵה אִישַהֹּ מִיִּוֹם אֵל־יוֹם וָהַקִּים' אֶת־בַּל־נִדַרֶּיהַ אַוֹ אֶת־בַּל־אַסַרֵיהַ אֲשֵׁר עַלֵּיהַ יי הָקִים אתַם כִּי־הָחֲרֶשׁ לַה בִּיוֹם שַמִּעוֹ: וְאָם־הַפֵּר יַפֵּר יַּפֵּר יַּפַר יַּפַר אֹתָם אַחַרֵי שַׁמִעוֹ וְנַשָּא אָת־עַוֹנַה: אֱלֶה הַחַלִּים אֲשֶׁר - אַתַם אַחַרִי שַמְעוֹ וְנַשָּא אֶת־עַוֹנַה: צוַה יהוה את־משָׁה בֵּין אִישׁ לְאַשָּׁתַוֹ בֵּין־אַב לְבָתֹּוֹ בּנִעַרֵיהַ בֵּית אַבֵּיהַ:

אַר נִיְרַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר: נְלְם נִקְמַת בְּנֵי יִשְׁרָאֵל מֵאָת

לא שני

ענוי נפש בלבד (ספרי קנה) והם מפורשים במסכת נדרים (עט. ואילך): (טו) מיום אל יום. שלא חאמר מעח לעח לכך נאמר מיום אל יום, ללמדך שאין מפר אלא עד אל יום. שלא חאמר מעח לכך נאמר מיום אל יום, ללמדך שאין מפר אלא עד שחשך (שם טום): (טו) אחרי שמעו. אחרי ששמע וקיים, שאמר אפשי בו, וחזר והפר לה אפילו בו ביום (ספרי קנו): וגשא את עוגה. הוא כנכס חתחיה. למדנו מכאן שהגורם חקלה לחבירו הוא כנכס תחחיו לכל עונשין (שם): (ב) מאת המדינים. ולא מאח המואבים, שהמואבים נכנסו לדבר מחמח יראה שהיו יראים מהם שיהיו שוללים אותם, שלא נאמר אלא ואל תחגר בם מלחמה (דברים ביט) אבל מדינים נסטברו על כיב לא להם. דבר אחר מפני שחי פרידות טובות שיש לי להוליא מדינים נסטברו על כיב לא להם. דבר אחר מפני שחי פרידות טובות שיש לי להוליא

8. יְקְמֵּוּ נְדְרֵיהְ — Then her vows shall stand. Since the jurisdiction is now shared by the father and the groom, the assent of either one is enough to block the other one's revocation. Therefore, since the groom has assented tacitly by his silence, the vows remain in force.

- 9. הְּמֵּר And he shall revoke. During the kiddushin stage, the groom's disapproval does not revoke the vow unless the father also revokes it when he hears about it (Rashi).
- 10. Full marriage removes a woman from her father's jurisdiction, even if she is still in her youth. Thus, after nesuin she leaves her father's control permanently, even if her marriage ends in divorce or widowhood. But if her marriage ends only after kiddushin but before nesuin, and she is still less than twelve-and-a-half years of age, she returns to her

אביה כל שבנטוריה ברשות אביה היא (כחובות מו:): (י) כל אשר אסרה על נפשה יקום עליה. לפי שאינה לא ברשות האב ולא ברשות הבעל, ובאלמנה מן הנשוח יקום עליה. לפי שאינה לא ברשות האב ולא ברשות הבעל נתרוקנה הנשואין הכחוב מדבר (ספרי קנד) אבל אלמנה מן האירוסין מת הבעל נתרוקנה וחזרה הרשות לאב [ס"א לרשות האב] (נדרים ע.): (יא) ואם בית אישה גדרה. בנשואה הכחוב מדבר (ספרי שם): (יד) כל נדר וכל שבעת אסר וגוי. לפי שאמר שהבעל מפר, יכול כל נדרים במשמע, ח"ל לענות גפש, אינו מפר אלא נדרי שאמר שהבעל מפר, יכול כל נדרים במשמע, ח"ל לענות גפש, אינו מפר אלא נדרי

הוקמו (ספרי שם): (ח) ושמע אישה וגו׳. הרי לד שאם היים הבעל שהוא היים:

(ט) והפר את נדרה אשר עליה. יכול חפילו לח הפר החב, ח"ל בנעוריה ביח

father's jurisdiction (Rashi).

- 11-13. After *nesuin*, when the new wife has left her father's jurisdiction, only her husband has a right to revoke her vows or oaths. There are limitations on his authority, however, as set forth in verse 14.
- 14. לְעֵנֵּה נָפֶּש To cause personal affliction. The husband's authority is restricted to vows that might cause the woman personal discomfort (Rashi) or which might affect the relationship between husband and wife (Ramban). The parameters of his authority are closely defined in Tractate Nedarim.
- 15. מיום אָל־יום From day to day. Here the Torah refines the term on the day he heard (v. 8). He does not have a full twenty-four-hour period, but only until the beginning of the next day, i.e., sundown of the day on which he heard of the vow (Rashi).

by which she had prohibited something upon herself, <sup>8</sup> and her husband heard, and on the day he heard he was silent about her — then her vows shall stand and her prohibition that she established upon herself shall stand. <sup>9</sup> But if on the day of her husband's hearing he shall restrain her and he shall revoke the vow that is upon her or the utterance of her lips by which she had prohibited something upon herself — then HASHEM will forgive her.

10 The vow of a widow or a divorcee — anything she had prohibited upon herself — shall remain upon her.

<sup>11</sup> But if she vowed in her husband's home, or she established a prohibition upon herself through an oath, <sup>12</sup> and her husband heard about it and was silent about her — he did not restrain her — then all her vows shall stand and any prohibition she established upon herself shall stand. <sup>13</sup> But if her husband shall revoke them on the day of his hearing, anything that came out of her mouth regarding her oaths or the prohibition upon herself shall not stand; her husband had revoked them and HASHEM will forgive her. <sup>14</sup> Any vow and any oath-prohibition to cause personal affliction, her husband may let it stand and her husband may revoke it. <sup>15</sup> If her husband shall be silent about her from day to day — he will have let stand all her vows; or all the prohibitions that are upon her, he will have let them stand, for he was silent about her on the day of his hearing. <sup>16</sup> But if he shall revoke them after his having heard, he shall bear her iniquity.

<sup>17</sup> These are the decrees that God commanded Moses, between a man and his wife, between a father and his daughter in her youth. in her father's house.

31 ASHEM spoke to Moses, saying, <sup>2</sup> "Take vengeance for the Children of Israel against

16. אָת־אָרִין — He shall bear her iniquity. The vow remains in force because the husband's time period elapsed, but he misleads his wife into thinking that he still has the right to revoke it and that she is no longer bound by it. Believing him, she violated the vow. In this case, the Torah says that he is culpable, because anyone who causes another person to sin — as he is now doing to his wife — takes her place regarding the punishment for transgression (Rashi).

אַחַרִי שְׁמְעוּ — After his having heard, i.e., after having heard and affirmed the oath. Once he has expressed his approval, the husband cannot strike down the vow (Rashi). Alternatively, if the day of his hearing is over, as in the above verse, the vow remains in force (Ramban).

# בּהֶּרֶה] The difference between a court's "annulment" [הַקָּרָה] and a father's or husband's "revocation" [הַקָּרָה].

As mentioned in the notes to verse 2, vows and oaths can be annulled by an expert acting alone or by a court of three. There is a basic difference between this process and the right of a father and husband to revoke. A court can rule that the vow was made in error or ignorance, because if the vower had known all the facts or ramifications he would not have vowed or sworn. For example, the court may ask, "Had you known that the vow would have caused untold anguish and embarrassment to your parents, would you have made the vow?" If the answer is no, the court may rule that the vow was made in error and therefore never had validity. This annulment is retroactive, so that even if there had been a prior violation, it is as if the violation had never been committed. The authority of a father and husband is not retroactive. The vow did exist, but they have the right to revoke it for the future.

31.

1-12. The battle against Midian. Now at hand was the retribution that had been promised against the Midianites (25:17) because of their responsibility for the Jewish sins of immorality and idolatry that resulted in the death of 24,000 Jews in the plague (25:1-9). The Moabites, however, were spared, as explained in the notes to 25:17.

All the tribes, including Levi (Rashi to v. 4) were equally represented in the fighting force, and they were accompanied by Phineas (v. 6), who had, in a sense begun the task by slaying Zimri and Cozbi, and thereby ending the plague that the Midianites had brought upon the Jewish people. His presence with the fighters deflected the inevitable criticism that Israel, too, was at fault for not having resisted the blandishments of the Midianite women, for Phineas displayed courageous loyalty to God and was thus a source of merit for his brethren. It is noteworthy that God did not command that Phineas join the army, perhaps because it would have been an implied criticism of Moses, who had not acted against Zimri. But Moses understood that the nation needed the merit of Phineas and that he was essential to the success of the undertaking (Or HaChalm).

2. נְיִּשְׁרָאֵל — Take vengeance for the Children of Israel. God spoke of avenging the harm that had been done to Israel, but in the next verse, when Moses conveyed the commandment to the Jews, he spoke only of avenging the slight to God's honor, for he said, "Had we been idolaters, they would not hate or persecute us. Therefore, the vengeance is for God" (Midrash). Rashi comments that one who wrongs Israel is regarded as if one had wronged God.

מִדְיָנָאֵי בָּתַר כֵּן תִּתְכִּנַשׁ לְעַמִּיה: וּוּמַלִּיל משַה עם עמא למימר זריזוּ מנכון גברין לחילא ויהון על מדין לְמַיתַן פַּרענוּת דִּין עַמַא דַייַ בִּמְדַיַן: ר אַלְפָּא לְשִׁכְטָא אַלפָא לִשְׁבְטַא לְכֹל שבטיא דישראל תשלחון לחילא: הּוֹאָתְבְּחָרוּ מַאַלְפַיָּא דִיִשְׁרַאֵל אַלְפַא ּלִשְבָטֵא תַּרֵי עַשַּר אַלְפִין מְזַרְזַי חֵילַא: וּוּשְלַח יַתָהון משַה אַלְפַא לְשָׁבְטֵא לָחַילָא יַתָהוּן וִיַת פִּינָחַס בַּר אַלְעַזַר כַהַנָא לְחַילַא וּמַנֵי דְקוּדְשָא נַחַצְצְרוֹן יַבַּבְתַּא בִּידַה: זּ וָאָתְחַיָּלוּ עַל מִדְיַן כְּמַא רִי פַּקִיר יִיָ יָת משֶה וּקְטָלוּ כָּל דִּכוּרָא: ה וַיַת מַלְכֵי מִדְיַן קּטֵלוּ עַל קּטִילֵיהוּן יַת אַוִי וְיַת רַקַם וְיַת צוּר וְיַת חוּר וְיַת רַבַע חַמשַא מַלְכַי מִדְיַן וְיַת בָּלְעַם בַּר בִּעוֹר קַטַלוּ בָחַרְבַּא: סּוּשְבוּ בְנֵי יִשְׂרַאֵל יַת נְשֵׁי מִרָיַן וְיַת טָפָלְהוֹן וְיַת כֵּל בִּעִירְהוֹן ויָת כָּל גַּיתֵיהון ויָת כָּל נִכְסֵיהון בַּזוּ: יוָית כָּל קָרְוַיהוֹן בְּמוֹתְבָנֵיהוֹן וְיָת כַּל יּ בַּית סָגְדַתְהוֹן אוֹקִידוּ בִּנוּרַא: יא וּנִסְבוּ יַת כַּל עַרַאַה וְיָת כָּל דְּבַרְתָּא בְּאֲנָשָא וּבְבְעִירָא: יבּ וְאַיְתִיוּ לְנָת משֵה וּלְנַת אַלעַזֵר כַּהַנָא וּלְוַת כָּנִשְׁתַּא דְבָנֵי יִשְׂרָאֵל יַת שָׁבָיַא וְיַת דְּבַרְתַּא וְיַת עַדָאַה לְמַשָּׁרִיתָא לְמַישָׁרַיָּא דְמוֹאָב דִּי עַל יַרִדְנָא דִירַחו: יוּ וּנְפָּקוּ מֹשֵׁה וְאַלְעָזָר בַּהַנָא וְכָל רַבְרָבֵי כְגִשְׁתָּא לָקֶדָמוּתְהוֹן לְמָבַּרָא לְמַשְׁרִיתַא: ידּוּרָגִיז משַה עַל דִּמִמַנֵן עַל חֵילָא רַבָּנֵי אַלְפִין וָרַבָּנֵי מַאוַתַא דַּאַתוֹ מֵחַיל קַרַבָא:

ָּ הַמָּדְיַנֵים אַחַר תֵּאָסֵף אֵל־עַמֶּיף: וַיִּדַבֵּר מֹשֵׁה אֵל־הָעַם , הַמָּדְיַנֵים אַחַר תַּאָסֵף לֵאמֹר הַחֶּלְצִוּ מֵאתְּכֶם אֲנָשָׁים לַצָּבָא וְיָהְיוּ עַל־מִדְיָׁן ר לתת נקמת־יהוה בִּמִרָין: אֱלֶף לַמַּטֶּה אֱלֶף לַמַּטֶּה לְכלֹ ָה מַטָּוֹת יִשְׁרָאֶל תִּשְׁלְחוּ לַצָּבָא: וַיִּמָּסְרוּ מֵאַלִפֵּי יִשְׁרָאֵל 🙃 מַטָּוֹת יִשְׁרָאֶל י אַלָּף לַמְּטֵה שָנֵים־עַשַּׁר אָלֶף חַלוּצֵי צָבָא: וַיִּשְׁלַח אֹתֶם משה אֶלֶף לַמַּטֵה לַצַבָא אוּתָם ואַת־פִּינִחָס בֶּן־אֶלְעָזֵר הַכּהַן לַצָּבָא וּכְלֵי הַקָּרֶשׁ וַחֲצְצְרָוֹת הַתְּרוּעָה בִּיָדְוֹ: ַרָּצְבָּאוֹ עַל־מִדְיַן בַּאָשֵר צְנַה יהוָה אֵת־משֵה וַיַּהַרְגְוּ , וַיִּצְבָּאוֹ עַל־מִדְיַן בַּאָשֵר הַ בָּל־זָבֶר: וְאֶת־מַלְבֵּׁי מִדְיָׁן הָרְגִוּ עַל־חַלְלֵיהֶׁם אֵת־אֵנִי וָאַת־רֶּקֶם וָאַת־צָוּר וָאַת־חוּר וָאַת־רֶּבֶע חֲמָשֶׁת מַלְבֵי ּ מִדָיָן וָאַת בּלְעָם בֶּן־בְּעוֹר הָרְגוּ בֶּחָרֶב: וַיִּשְׁבְּוּ בְנֵי־ ּיִשְׂרָאֵל אֵת־נִשֵּׁי מִדִין וְאֵת־טַפָּם וְאֵת כָּל־בְּהֶמְתָּם וְאֶת־ ּ כַּל־מִקנָהֵם וָאַת־כָּל־חֵילֻם בָּזֵזוּ: וְאֵת כָּל־עָרֵיהֶם ֹ ּאַ בִּמְוֹשָׁבתָם וָאָת כָּל־טֶירתָם שֶּרְפִּו בָּאֵשׁ: וַיִּקְחוּ אֵת־כָּל־ 😽 ַבַּ הַשַּׁלֵּל וְאֵת כַּל־הַמַּלִקוֹחַ בַּאַדָם וּבַבְּהַמָה: וַיַּבְאוּ אֵל־ בַּ הַשַּׁלֵּל וְאֵת בַּל־הַמַּלִקוֹחַ בַּאַדָם וּבַבְּהַמָּה: וַיַּבְאוּ אֵל־ ַמשׁה ואַל־אֵלְעָזָר הַבּהֵן וְאֶל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־ ַהַשָּבֶי וָאֵת־הַמַּלְקָוֹחַ וָאֶת־הַשָּׁלֻל אֱל־הַמַּחֲנֵה אֶל־ וַיָּצְאוּ יּ. עַרְבְּת מוֹאָב אֲשֶׁר עַל־יַרְדֵּן יְרַחְוֹ: משֶׁה וְאֶלְעָזֵר הַכּהֵן וְכָל־נְשִׁיאִי הָעֵרָה לִקְרָאתָם יי אֶל־מִחָוּץ לַמַּחֲנֶה: וַיִּקְצְף מֹשֶׁה עַל פְּקוּדֵי הֶחָיִל ייַ שַׁרֵי הָאֵלַפִּים ׁ וְשָׁרֵי הַמֵּאוֹת הַבָּאִים מִצְבָא הַמִּלְחָמָה:

שלישי [שני]

כל ארט מידו (ספרי שם): (ח) חמשת מלכי מדין. וכי איני רואה שחמשה מנה הכתוב, למה הוזהה לומר חמשת, אלא ללמדך ששוו כולם בעלה והושוו כלם בפורענות (שם). בלעם הלך שם ליטול שכר עשרים וארבעה אלף שהפיל מישראל בעלחו (תנחומה שם ושם) וינה ממדין לקרחת ישרחל ומשיחן עלה רעה, אמר להם חם כשהייתם ששים רבוא לא יכולתם להם, ועכשיו בשנים עשר אלף אתם באים להלחם. נתנו לו שכרו משלם ולא קפתורו (ספרי שם): בחרב. הוא בא על ישראל והחליף אומנותו באומנותם, שאין נושעים אלא בפיהם ע"י תפלה ובקשה, ובא הוא וחפש אומנתם להללם בפין. אף הם באו עליו והחליפו אומנותם באומנות האומות שבאין בחרב, שנאמר ועל חרבר חתיה (בראשית כז:מ; תנחומא בלק ח): (י) טירותם. מקום נוטרין [ם"א פלטרין] שלהם, שהוא לשון מושב כומרים יודעי חוקיהם. דבר אחר, לשון מושב שריהם, כמו שמתורגם סרני פלשחים (שמואל א ו:ח) טורני פלשחאי (ספרי שם): (יא) ויכחו את כל השלל וגו׳. מגיד שהיו כשרים ולדיקים ולח נחשדו על הגזל לשלוח יד בבזה שלא ברשוח, שנאמר את כל השלל וגו' (שם) ועליהם מפורש בקבלה שניך כעדר הרחלים וגו' (שיר השירים ו:ו) אף אנשי המלחמה שביך כלם לדיקים (שהש"ר שם, ד:ד): שלל. הן מטלטלין של מלכוש ותכשיטין: בד. הוח ביזת מטלטלין שאינם תכשיטין: מלקוח. אדם ובהמה. ובמקום שכחוב שבי אלל מלקוח, שכי בחדם ומלקוח בכהמה: (יג) ויצאו משה ואלעזר הבהן. לפי שרחו חח נערי ישראל יולאים לחטוף מן הכזה (ספרי שם): (יד) ויקצוף משה על פקודי החיל. ממונים על החיל, ללמדך שכל סרחון הדור חלוי בגדולים (שם) שיש כח בידם למחוח:

מהם, רות המואכיה ונעמה העמונית (כ"ק לת:): (ג) וידבר משה וגו'. אע"פ ששמע שמיחחו חלויה בדבר עשה בשמחה ולא איחר (ספרי קנז; תנחומא ג): החלצו. כחרגומו, לשון חלולי לבח מזויינים (ספרי שם): אנשים. לדיקים, וכן בחר לנו חנשים (שמוח יז:ט) וכן אנשים חכמים וידועים (דברים א:טו; תנחומא שם): נכמת ה׳. לפי שעמדו כנגד ישראל נחשבו הם כאילו עמדו כנגד הקב"ה (ספרי שם; תנחומא שם): (ד) לכל מטות ישראל. לרכות שכט לוי (ספרי שם): (ה) וימסרו. להודיעך שבחן של רועי ישראל כמה הם חביבים על ישראל. עד שלא שמעו במיתחו מה הוא אומר, עוד מעט וסקלוני (שמות יז:ד) ומששמעו שמיחת משה תלויה בנקמח מדין לא רלו ללכח עד שנמסרו על כרחן (ספרי שם; חנחומה שם): (ו) אותם ואת פינחם. מגיד שהיה פינחם שקול כנגד כולם (ספרי שם). ומפני מה הלך פינחם ולא הלך אלעזר, אמר הקב"ה, מי שהתחיל במלוה, שהרג כזבי בת לור, יגמור תנחומא שם). דבר אחר, שהלך לנקום נקמח יוסף אבי אמו, שנאמר והמדנים מכרו אותו (בראשית לזגלו; ספרי שם) ומגין שהיחה אמו של פינחם משל יוסף, שנא' מבנות פוטיאל (שמות ווכה) מזרע יחרו שפיטם עגלים לעבודת כוכבים ומזרע יוסף שפטפט בילרו. דבר חחר, שהיה משוח מלחמה (סוטה מג.): וכלי הקדש. זה החרון (ספרי שם; תנחומה שם) והלין (חנחומא בלק יד) שהיה בלעם עמהם ומפריח מלכי מדין בכשפים והוא עלמו פורח עמהם. הראה להם אח הליץ שהשם חקוק בו, והם נופלים, לכך נאמר על חלליהם (פסוק ח) במלכי מדין, שנופלים על החללים מן האויר, וכן בבלעם כחיב על [ל"ל אל] חלליהם בספר יהושע (יג:כב; חנחומא שם ושם): בידו. ברשוחו וכן ויקח אח

Against Median

The Battle the Midianites: afterward you will be gathered unto your people."

<sup>3</sup> Moses spoke to the people, saying, "Arm men from among yourselves for the legion that they may be against Midian to inflict HASHEM's vengeance against Midian. 4 A thousand from a tribe, a thousand from a tribe, for all the tribes of Israel shall you send to the legion."

<sup>5</sup> So there were delivered from the thousands of the Children of Israel, a thousand from each tribe, twelve thousand armed for the legion, 6 Moses sent them — a thousand from each tribe for the legion — them and Phineas son of Elazar the Kohen to the legion, and the sacred vessels and the trumpets for sounding in his hand. 7 They massed against Midian, as HASHEM had commanded Moses, and they killed every male, a They killed the kings of Midian along with their slain ones: Evi. Rekem. Zur, Hur, and Reba, the five kings of Midian; and Balaam son of Beor they slew with the sword. 9 The Children of Israel took captive the women of Midian and their uoung children; and all their cattle and flocks and all their wealth they took as spoils. 10 All the cities of their habitations and all their palaces they burned in fire, 11 They took all the booty and all the captives of people and animals. 12 They brought to Moses, to Elazar the Kohen, and to the assemblu of the Children of Israel the captives, the animals, and the booty to the camp, at the plains of Moab, which was but he Jordan near Jericho.

Moses Rebukes

13 Moses, Elazar the Kohen, and all the leaders of the assembly went out to meet them outside the camp. 14 Moses was angry with the commanders of the army, the officers of the thousands Officers and the officers of the hundreds, who came from the legion of the battle.

- 3. יידבר משה Moses spoke. Although God had told him that he would die after this war, Moses did not delay; he proceeded with alacrity to carry out the mitzvah (Rashi).
- 4. According to Rashi's comment that the tribe of Levi was represented, the two halves of Joseph — Manasseh and Ephraim — were counted as one tribe for the purpose of this war (Mizrachi).
- 5. יימסרו Were delivered. This term implies that the Jewish warriors had to be coerced into going to war. This is to their credit, because they knew that Moses would die when the war was won, and they did not wish to go, so that their triumph would not be at the cost of their leader's life. For much of the forty years in the Wilderness, they complained to and about him, but now they showed their love for him and had to be delivered against their will (Rashi).
- 6. ובלי הקדש And the sacred vessels. . . i.e., the Ark containing the broken Tablets of the Law (Rashi to 10:33) and the Kohen Gadol's gold Headplate, on which was inscribed the sacred Four-letter Name of God (Rashi). Alternatively. Phineas took with him the Kohen Gadol's Breastplate so that the Urim v Turnim (see notes to Exodus 28:30) would answer any questions that arose while they were at the battlefront (Targum Yonasan; Tanchuma).
- 8. ואָת בּלעם בּן־בּעור הַרגוּ בַּחַרָב And Balaam son of Beor they slew with the sword. The successful plan to seduce Israelite men had originated with Balaam (see notes to 24:14), and he had come to Midian to claim his reward. Thus, his intended victims were able to apprehend him and punish him as he deserved. It is significant that he was killed by the sword. As the Sages explain, Esau was blessed with the sword of murder and violence and Jacob was blessed with the voice of prayer and prophecy (see notes to Genesis 27:22). Since the evil Balaam had tried to usurp Jacob's

blessing and use it to curse Israel, now Israel used Esau's blessing, the sword, against him (Rashi).

- 11-12. The Torah emphasizes the honesty of the Jewish soldiers, for they brought the booty to Moses, Elazar, and the people, taking nothing for themselves. Even the warriors were righteous and scrupulous (Rashi).
- 13-24. Moses rebukes the officers. Moses was anary with the officers of the army because they had allowed their troops to spare women who were known to have participated in the orgies (Rashi to v. 16; Sforno v. 15) - and they, not the Midianite men, were primarily responsible for inciting the sins that had caused the plague. As a result, Moses ordered them to execute punishment against the guilty people.
- 14. על פקורי החיל With the commanders of the army. Because it was their responsibility to order that appropriate actions be taken, it was to the officers that Moses directed his anger. This teaches that when the leaders of the generation have the power to reproach, they are responsible for the failures of the nation (Rashi). It is a function of leadership to learn from the past to improve the future. Having seen how the sins at Peor took place and how there had been no resistance to them until Phineas acted, the commanders should have gleaned the lesson that they had to maintain proper control.

Citing Sifre who maintains that Phineas defended the commanders, Ramban explains that Moses had transmitted God's command that vengeance be taken, but since he did not specify details, Phineas argued that the fighters had done what they deemed appropriate, and had inflicted a crushing defeat on Midian. To Moses, however, it was clear that there was no excuse for permitting known harlots to survive. He also ordered that the surviving young males be put to death as part of the national vengeance.

טו ואמר להוו משה הקימתוו כל נקבא: טו הא אנון הואה לבני ישראל בעצת בלעם לשקרא שקר במימרא דיי על עסק פעוד והות מותנא בכנשתא דיי: יי וכען קטולו כל דכורא כטפלא וכל אתתא דידעת גבר למשבב דבורא קטולו: יחוכל טפלא בנשיא די לא ידעו משכב דכורא קיימו לכוז: יט ואַתוּן שָרוּ מַבַּרָא למַשריתא שבעא יומין כל די קטל נפשא וכל די קרב בקטילא תדון עלוהי ביומא תליתאה וביומא שביעאה אתון ושביכון: ב וכל לבוש וכל מן דמשר וכל עובד מעזי וֹכֶל מַן דָּעָא תַּדוּן עַלוֹהִי: בּא נַאָמַר אַלְעַזַר כַּהַנָא לִגְכָרֵי חֵילַא דַאַתוּ מֵחֵיל קַרַבַא דַא גַזָרַת אוֹרַיתַא דִי פַקּיד יִיַ יַת משה: כב ברם ית דהבא וית כספא ית ּנָחַשַּׁא יַת בַּרְזָלָא יַת אַבַּצָא וַיַת אַבַרַא: בג כל מדעם דמתעל בנורא תעברנה בנורא וידכי ברם במי אדיותא יתדי וכל די לַא יִתַעל בְנוּרָא תַעַברנָה בְּמֵיַא: כּד וֹתְחַוּרוּן לְבוּשֵׁיכוֹן בִּיוֹמֵא שַבִּיעַאַה וַתַרְפּוּן וּבַתַר כָּן תעלוּן לִמַשַׁרִיתַא: בה וַאָמַד יִיַ לִמשָׁה לְמֵימַר: בו קַבֶּל יָת חֻשָּבָּן דַּבְרַת שַׁבִיָא בַּאֵנְשָׁא בו קבּל וּבָבָעִירָא אַתּ וְאֵלְעַזַר כַּהַנַא וְרֵישֵׁי אַבָהַת כִּנְשָׁתָא: בּוּנִתְפַלֵג יָת דְּבַרְתָא בַּין גַּבָרֵי מָגִיחֵי קַרַבַא דְּנָפַקוּ לְחֵילָא וּבֵין כָּל כִּנִשְׁתַא: בּה וְתַפְּרֵשׁ נסיבא קדם ייַ מון גַברי מגיחי קרבא

שיש וַיָּאמֶר אֲלֵיהָם מֹשֶׁה הַחִיִּיתָם כָּל־נְקַבָּה: הַן הُנָה הַיֹּנ לָבְנֵי יִשְּׂרָאֵל בִּדְבֵר בִּלְעָם לִמְסָר־מַעַל בִּיהוָה עַל־ רְבָר־פְּעָוֹר וַתְּהִי הַמֵּגָפָה בִּגְעַרַת יהוְה: וְעַתָּה הִרְגִּוּ כָל־ 👵 זכר בּטף וכל־אַשַּׁה ידַעַת אַישׁ לִמְשְׁבֵּב זַכֵּר הַרְגוּ: ים וכל הטַף בַּנַשִּׁים אָשֵר לא־יֵדְעוּ מִשְׁבַּב זָכֵר הַחֵיוּ לָבֵם: י וְאַהֶּם חֲנָוּ מִחָוּץ לַמֵּחֲנֶה שִׁבְעַת יָמֵים כֹּל הֹבֹג נַבֶּשׁ וכל ונגע בַחַלֶּל תַתְחַטָּאוֹ בַּיִוֹם הַשְּׁלִישִׁי ובַיִּוֹם הַשְּבִיעִי ב אַתֵּם ושִׁבִיבֶם: וְכָל־בֵּגֵד וְכָל־בִּלִי־עָוֹר וְכָל־מַעֲשֵׁה וַיּאמֵר אֵלְעַזַר בא עוַים וְכַל־כִּלִי־עֵץ תִּתְחַטָּאוּ: הַכּהֵן אֱל־אַנִשֵׁי הַצַּבָּא הַבַּאָים לַמִּלְחַמָה וָאת חָקַת בּ הַתּוֹבֶּה אֲשֶׁר־צָנַה יהוָה אֶת־מֹשֵה: אַך אַת־הַזָּהָב וָאֵת־ ַהַבָּסֶף אֶת־הַנְּחֹשֶׁת אֶת־הַבַּרְוֵּל אֵת־הַבִּדִיל וָאֵת־ בּג הַעפֵּרֶת: כַּל־דַבַּר אֶשֶר־יָבָא בָאֵשׁ תַּעַבֶּירוּ בָאֵשׁ וְטָהֵר בּגַ אַך בְּמֵי נָדָה יִתְחַטָּא וְכֹל אֲשֶׁר לְא־יָבָא בָּאֵשׁ תַעֲבִירוּ בּ בָּמָיִם: וְכַבַּסְתֶּם בִּגְדִיכֵם בַּיָּוֹם הַשְּׁבִיעֵי וּטָהַרְתֵּם וְאַחַר וַיֹּאמֶר יהוָה אֱל־מֹשֵׁה בה תַבָאוּ אֱל־הַמַּחֲנֵה: בּ לֵאמָר: שַּׁא אָת רָאשׁ מַלְלָּוֹחֵ הַשָּׁבִּי בַּאַדָם וּבַבְּהָמָה

ַם אַתָּה' וָאֵלְעָזֶר הַכַּהֵון וָרָאשֵׁי אֲבָוֹת הָעֵרָה: וְחָצִית' אֵת־

הַ הַעַרָה: וַהַרֵמתַ מֶּבֶס לֵיהוֹה מֶאֶת אַנְשֵׁי הַמְּלְחַמַה - הַּ

הַמַּלְלָּוֹחַ בֵּין תִפְשֵׁי הַמִּלְחַמֵּה הַיִּצְאָים לַצַבַא וּבֵין כַּל־

לפי שבא משה לכלל כעם בא לכלל טעות, שנתעלמו ממנו הלכות גיעולי גוים. וכן אתה מולא בשמיני למלואים, שנאמר ויקלוף על אלעזר ועל איתמר (ויקרא י:יו) בא לכלל כעם בא לכלל טעות. וכן בשמעו נא המורים ויך את הסלע (לעיל כ:יא) ע"י הכעם טעה (ספרי שם): אשר צוה הי וגוי. חלה ההוראה ברבו: (בב) אר את הזהב וגו׳. אע"פ שלא הזהיר לכם משה אלא על הלכות טומאה עוד יש להזהיר לכם על הלכות גיעול. ואך לשון מיעוט, כלומר ממועטין אתם מלהשתמש בכלים אפילו לאחר טהרחן מטומאת המת עד שיטהרו מבליטת איסור נבילות. ורבוחינו אמרו, אך את הזהב. לומר שלריך להעביר חלודה שלו הודם שיגעילנו, וזהו לשון אך, שלא יהא שם חלודה אך המתכת יהיה כמות שהוא (ילק"ש תשפה): (בג) בל דבר אשר יבא באש. לכשל כו כלוס: תעבירו באש. כדרך חשמישו הגעלחו. מה שחשמישו ע"י חמין יגעילנו בחמין, ומה שתשמישו ע"י ללי, כגון השפוד והאסכלה, ילבנו באור (ע"ז עה:): אך במי גדה יתחטא. לפי פשוטו חטוי זה לסהרו מטומחת מת, חמר להם לריכין הכלים גיעול לטהרם מן האיסור וחטוי לטהרן מן הטומאה. ורבוחינו דרשו מכאן שאף להכשירן מן האיסור הטעין טבילה לכלי מחכוח, ומי נדה הכחובין כאן דרשו מים הראויים לטבול בהם נדה, וכמה הם ארבעים סאה (שם): ובל אשר לא יבא באש. כל דבר שחין תשמישו ע"י החור, כגון כוסות וללוחיות שתשמישן בלוכן ולא כלטו איסור (שס): תעבירו במים. מטכילו ודיו. ודוקא כלי מחכות (שס): (בד) אל המחגה. למחנה שכינה. שאין טמא מח טעון שילוח ממחנה לויה וממחנה ישראל (פסחים סו:): (בו) שא את ראש. קח את החשבון: (בז) וחצית את המלקוח בין תפשי המלחמה וגוי. חליו לחלו וחליו לחלו:

י"בר (טז) בדבר בלעם. אמר להם אפילו אתם מכניסים כל המונות שבעולם איו אתם יכולין להם. שמא מרובים אתם מן המלרים שהיו שש מאות רכב בחור (שמות יד:ז). בואו ואשיאכם עלה. אלהיהם של אלו שונא זמה הוא וכו' כדאיתא בחלה (סנהדריו קו.) וספרי (שם): הן הגה. מגיד שהיו מכירים אותן, זו היא שנכשל פלוני בה (ספרי זטא): (יוז) וכל אשה יודעת איש. ראויה להבעל, אע"פ שלא נבעלה (ספרי שם). ולפני הלין העבירום והראויה להבעל פניה מוריקות (יבמות ם:): הרגו. למה חזר ואמר, להפסיק הענין, דברי רבי ישמעאל, שאם אני קורא הרגו כל זכר בעף וכל אשה יודעת איש וכל העף בנשים וגו', איני יודע וכל אשה יודעת אם להרוג עם הזכרים או להחיום עם הטף, לכך נאמר הרוגו (ספרי שם): (יט) מחוץ למחנה. שלא יכנסו לעזרה: כל הרג נפש. רבי מאיר אומר בהורג בדבר המקבל טומאה הכחוב מדבר. ולמדך הכחוב שהכלי מטמא אדם בחבורי המת כאילו נוגע במת שלמו. או יכול אפילו זרק בו חן והרגו, ח"ל וכל הנוגע בחלל, מקים הורג לנוגע, מה טגע ע"י חבוריו אף הורג ע"י חבוריו (ספרי חוקת קכז): תתחטאו. במי נדה כדין שאר טמאי מחים. שאף לדברי האומר(ים) קברי גויים אינן מטמאין באהל, (שנאמר ואחן לאני לאן מרעיתי אדם אתם (יחזקאל לד:לא) אתם קרוים אדם ואין גויים קרוין אדם,) מודה הוא שהגויים מטמאין במגע ובמשא, שלא נאמר אדם אלא אצל טומאת ארגים, שנאמר אדם כי ימות בארל (לעיל יט:יד; יבמות ס:־סא.): אתם ושביבם. לא שהגוים מקבלין טומאה ולריכין הזאה, אלא מה אתם בני ברית, אף שביכם כשיבואו לכרים ויטמאו לריכין הזאה (ספרי קנו): (ב) ובל מעשה עזים. להכיא כלי הקרנים והטלפים והעלמות (חולין כה:): (כא) ויאמר אלעזר הבהן וגו'.

<sup>15</sup> Moses said to them, "Did you let every female live? <sup>16</sup> Behold! — they caused the Children of Israel, by the word of Balaam, to commit a betrayal against HASHEM regarding the matter of Peor; and the plague occurred in the assembly of HASHEM. <sup>17</sup> So now, kill every male among the young children, and every woman fit to know a man by lying with a male, you shall kill. <sup>18</sup> But all the young children among the women who have not known lying with a male, you may keep alive for yourselves. <sup>19</sup> And as for you, encamp outside the camp for a seven-day period; whoever killed a person or touched a corpse shall purify yourselves on the third day and on the seventh day — you and your captives. <sup>20</sup> And every garment, every vessel of hide, everything made of goat's hair, and every vessel of wood, you shall purify."

Laws of Koshering Utensils

<sup>21</sup> Elazar the Kohen said to the men of the legion who came to the battle, "This is the decree of the Torah, which HASHEM commanded Moses: <sup>22</sup> Only the gold and the silver, the copper, the iron, the tin, and the lead — <sup>23</sup> everything that comes into the fire — you shall pass through the fire and it will be purified; but it must be purified with the water of sprinkling; and everything that would not come in the fire, you shall pass through the water. <sup>24</sup> You shall immerse your garments on the seventh day and become purified; afterward you may enter the camp.

Division of the Spoils

<sup>25</sup> HASHEM said to Moses, saying: <sup>26</sup> Calculate the total of the captured spoils, of people and animals, you, Elazar the Kohen, and the heads of the fathers of the assembly. <sup>27</sup> Divide the spoils in half, between those who undertook the battle, who go out to the legion, and the entire assembly. <sup>28</sup> You shall raise up a tribute to HASHEM from the men of war who

- 17. The Sages (Yevamos 60b) teach that the Kohen Gadol's Headplate identified the women whom the Divine wisdom condemned to death. They were made to pass before the Headplate and the guilty parties' faces miraculously took on a greenish complexion (Rashi).
- 19. תְּנֵּי מְחִנִּיץ לְּמֶחְנֵּה Encamp outside the camp. The camp here is the "camp of the Shechinah," i.e., the Tabernacle Courtyard, which is the only area that is off limits to people contaminated by a corpse (Rashi). Alternatively, Moses ordered them to remain even outside the Israelite camp, so that they not contaminate any of their fellow Jews who might come into contact with them (Ramban; Chizkuni).
- בל הרְג נְבֶּשׁ Whoever killed a person. The general laws of corpse-contamination and the seven-day purification process are found in chapter 20. This verse adds that the purification process is required even for one who did not come in direct contact with the corpse, but had touched a vessel or weapon that was touching the corpse (Rashi).
- 20. בְּלִיבֶּנֶּדְ ... אַתְּחַשָּאוּ And every garment ... you shall purify. Garments and other utensils that came in contact with a corpse require immersion in a mikveh.
- 21-24. Laws of koshering utensils. This passage refers to the methods by which the utensils and garments taken in the Midianite war could be made usable by their new Jewish owners. By extension, the same laws apply to any utensils acquired from non-Jews. If such vessels have no problem other than ritual contamination, immersion in a mikveh is sufficient, but utensils used in cooking and eating have absorbed the taste of non-kosher food or may have non-kosher residue still on their surface. The means of "purging" them of any non-kosher substances or taste is the subject of this passage. Rashi notes that these laws should have been

transmitted by Moses rather than Elazar, but because Moses had become angry (v. 14) he erred and forgot them.

23. אַשְר־יְבֵּא בָּאַשׁ — That comes into the fire. The general rule is that heat causes the pores of metal to expand so that it absorbs the taste of foods that have come in contact with it. To remove what has been absorbed, a metal utensil or vessel must be heated in the same way and to the same degree. Thus, if the vessel had been used for broiling, so that its walls had come in direct contact with the heated food (without the presence of intervening liquids, as in cooking), the vessel must be heated in the fire until it is white hot. If the vessel had been used to cook non-kosher food, the vessel must be filled to overflowing with water, which is then brought to a boil (Rashi: see Avodah Zarah 75b).

אָרְ בְּמִי נְדְּה יְהְחָשָּא — But it must be purified with the water of sprinkling. Although the purging process is sufficient to remove any non-kosher taste from a utensil, it has no effect on ritual contamination. That problem can be remedied only by the vessels being sprinkled with the water and ashes of the Red Cow (see ch. 20). Furthermore, the term קיי בְּדָּה literally, the water of a menstruant, implies that even if the vessel did not come in contact with a corpse, it must still be immersed in a mikueh that is acceptable to purify a niddah.

Tou shall pass through the water. Vessels that are not heated, but are used only with cold foods, do not require purging; it is sufficient to immerse them (Rashi). The laws of purging and immersion are complex; actual questions should not be decided on the basis of this very brief exposition.

**25-54. Division of the spoils.** God commanded how the spoils should be divided. The greatest share went to those who actually fought and put their lives in danger, the rest of

דנפקו לחילא חר נפשא מחמש מאה ַדַּיָּצָאַים לַצַּבָּא אָחֶד נֶּפֶשׁ מֵחֲמֶשׁ הַמֵּאָוֹת מִן־ מו אנשא ומו תורי ומן חַמַרֵי ומן עַנָא: בט הַאַדַם וּמִן־הַבָּלֶּר וּמִן־הַחֲמֹרָים וּמִן־הַצְאוֹ: מִמַּחְצִיתָם כט מפּלגוּתהון תּסְבוּן ותתו לאלעזר בַּהַנָא אַפַרשוּתָא קַרָם יִיַ: לּ וּמפּלגוּת בּני ל תַקַחוּ וְנַתַתָּה לְאֵלְעָזֵר הַכּהָן תְרוּמֵת יהוָה: וּמִמְּחֲצְׁת ישראַל תַּסָב חַד דָּאָתַחַד מון חַמְשִין מון בְּנֵי־יִשְׂרָאֵׁל תִּקָּח ו אֶחֵד ו אָחֵז מִן־הַחֲמִשִּׁים מִן־הָאָדֶם בּנֵי־יִשְׂרָאֵל אַנשא מן תורי מן חמרי ומן ענא מכל בְּעִירָא וַתְתַּן יַתְהוֹן לְלֵוָאֵי נַטְרֵי מְטַרָת מוַ־הַבָּקֵר מִן־הַחֲמֹרֵים וּמִוֹ־הַצְּאוֹ מִכָּל־הַבְּהַמֵּה משבנא דיי: לא נעבר משה ואלעזר וְנַתַתָּה אֹתַם לֵלְוֹיִם שְׁמְרֵּי מִשְׁמֶרֶת מִשְׁבַּן יהוְה: בַהָנָא כַּמָא דִי פַּקִיד יִי יַת משה: לב וָהַוָה דברתא שאר בוא די בזו עמא די נפקו לא וַיַּעַשׁ משֵּׁה וָאֵלְעָזֶר הַכֹּהָן בְּאֲשֶׁר צִוָּה יהוָה אֶת־מֹשֶׁה: לחילא ענא שית מאַה ושַבעין וחַמשַא לב וַיָהִי הַמַּלְלָּוֹחַ יֶתֶר הַבָּּוֹ אֲשֶׁר בָּוֹזָוּ עַם הַצָּבָא צֹאן אַלפין: לג וַתוֹרֵי שַבְעִין וּתַרין אַלפין: לר נחמרי שתיו וחד אלפין: לה ונפשא לג שש־מֵאָוֹת אֱלֶף וִשָּׁבִעִים אֲלֶף וַחֲמֵשֶׁת אֲלָפִּים: וּבָלֶּר האנשא מן נשיא הי לא ידעו משכב לד שָׁנַיִם וְשָׁבִעִים אָלֵף: וַחֲמֹרִים אֶחֶד וְשִׁשִּׁים אָלֶף: דכורא כל נפשתא תלתין ותרין אלפין: א וַהַוַת פַּלְגוּתַא חַלַק גִבְרַיַא די נִפַּקוּ ָלָבֶר אָדֶּם מִן־הַנָּשִׁים אֲשֶׁר־לֹא־יָדְעָוּ מִשְׁבַּב זָבֶר הַ וּ לְחֵילָא מִנְיַן עַנַא תְּלַת מָאַה וּתְלַתִין לּ בָּל־נֶּפֶשׁ שְׁנַיִם וּשְׁלֹשָׁים אֶלֶף: וַתְּהִיֹ הַמֶּחֱצָּה חֵׁלֵק 🕁 ושבעא אַלפין נחמש מאַה: לו נהנה דְנָסִיב קָרָם יִיָ מִן עַנָא שִׁית מְאָה וְשַׁבְעִין הַיִּצְאָים בַּצַבֵא מִסְפֵּר הַצֹּאן שָלשׁ־מֵאָוֹת אֶׁלֵף וַחַמַשׁ: לה וַתוֹרֵי תַּלַתִין וְשׁתַּא אַלְפִין וּנָסִיבָהוֹן קַדָם יִיַ שַבְעִין וּתְרֵין: לּוּ וֹשָׁלֹשֵׁים אֶׁלֶף וִשִּׁבְעַת אֱלֶפִּים וַחֲמֵשׁ מֵאִוֹת: וַיִּהֶי לּי לט נַחַמַרֵי תַּלַתִין אַלְפִין נַחַמֵשׁ מִאַה הַמֵּכֶס לֵיהוָה מִן־הַצִּאן שֵשׁ מֵאוֹת חָמֵשׁ וִשְׁבִעִים: וּנְסִיבָהוֹן קַרָם יִיַ שְׁתִּין וָחַר: מּ וַנַפְשַא ראַנשא שתא עשר אַלפין ונסיבהון לה וָהַבַּלֵּר שִׁשָּׁה וּשִׁלֹשִים אָלֶף וּמִכְסֵם לֵיהוָה שְׁנֵיִם קַרָם יִיַ תַּלַתִין וּתַרִין נפשא: מא ויהַב יַּטְ וְשִׁבְעִים: וַחֲמֹלִים שְׁלֹשֵׁים אֶלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאָוֹת וּמִכְסָם 🗠 משה יַת נָסִיב אַפְרַשוּתַא דַייַ לְאֵלְעַזַר בָהָנָא כָּמָא דִי פַּקּיד יָיַ יַת מֹשָה: ּמ לֵיהוָה אָחֶד וִשִּשִׁים: וְנֵפֵשׁ אָרָם שִׁשָּה עָשָר אָלֵף מּ מב ומפּלגות בני ישראל די פּלַג משהמן מא ומִכְסָם לֵיהוֹה שָנַיִם ושִׁלשִים נָפַש: וַיְּתֵן משָׁה אֵת־ גַבְרַיַּא דִּי נָפַקוּ לְחֵילַא: מג וַהַוַת פַּלְגוּת בָּנְשָׁתַּא מִן עָנָא תִּלַת מְאָה וּתְלָתִין ֶּמֶבֶסׂ תְּרוּמַת יהוֹה לְאֶלְעָזֶר הַכּּהֵן בַּאֲשֶׁר צִנָּה יהוָה וְשַבְעַא אַלְפִּין וַחֲמֵש מִאַה: מר וְתוֹרֵי תְּלַתִין וִשְׁתַא אַלְפִין: מה וַחֲמַרֵי תִּלַתִין חמישי מב אָת־מֹשֶה: וּמִמַּחֲצֻית בְּנֵי יִשְׂרָאֻל אֲשֶׁר חָצָה מֹשֶׁה אַלפין נחמש מאַה: מו ונפשא דאַנשא מג מן־הָאַנָשִים הַצְּבָאִים: וַתִּהֶי מֵחֱצֵת הָעֵרָה מִן־הַצָּאן שַתַא עַשַר אַלְפִין: מוּנְסִיב משָה מַפַּלְגוּת בָּנֵי יִשְׁרָאֵל יַת דְּאָתַּחֵד חַד מָן שְׁלֹשׁ־מֵאָוֹת אֱלֶף וּשָׁלֹשִׁים אֱלֵף שָׁבִעַת אֲלָפָים וַחֲמֵשׁ חַמשִׁין מוָ אַנַשַא וּמוְ בָּעִירָא וִיהַב יַתְהוֹן מרימה מַאְוֹת: וּבָלֶּר שִׁשָּׁה וּשְׁלֹשִים אָלֵף: וַחֲמֹרְים שׁלֹשִים לְלַנָאֵי נַטְרֵי מַטְּרַת מַשִּׁכָּנָא דַייַ כְּמָא דִי פַּקִיר יָיַ יַת משָה: מח (קַרִיבוּ לְוַת משָה יי אֶלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאְוֹת: וְנֵפֶשׁ אָרָם שִׁשָּׁה עָשָׂר אָלֵף: רָמְמַנֵּן דִּי לָאַלְפֵי חֵילַא רַבַּנִי אַלְפִין ַמּ וַיִּלֵּח מֹשֶׁה מִמַּחֲצָת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־הָאָחֶז אֶחֶר מַ וְרַבַּנֵי מַאוַתַא: מּט וַאֲמַרוּ לִמשָה עַבְדֵּיךְ קַבִּילוּ יָת חֶשְׁבַּן גַּבְרֵי מְגִיחֵי קְרָבָא מִן־הַחֲמִשִּׁים מִן־הָאָדָם וּמִן־הַבְּהַמֶּה וַיִּּתֵוֹ אֹתָם דּבָיַדְנַא וַלַא שָנֵא מִנַנַא אֲנַש: י וַקַרְבָנַא לַלְוֹיִם שְׁמְרֵי מִשְׁמֵּרֵת מִשְׁכֵּן יהוֹה בַּאֲשֵׁר צְנָה יהוָה יַת קַרבָּנָא דַייַ גְבַר דְאַשְׁכַּח מַן דִּדְהָב שַרין ושבּכין עוָקו קַרַשִין וּמַחוּך ת אָת־מֹשֶה: וַיִּקְרְבוֹ אָל־מֹשֶׁה הַפְּקָרִים אֲשֶׁר לְאַלְפֵי מּיּ ּלְכַפָּרָא עַל נַפְשָׁתָנָא קֶדָם יִיָ: נא וּנְסִיב משֶה וְאֶלְעָזָר כַּהָנָא יָת רַהֲבָא מִנְּהוֹן כָּל רוֹ אֶל־ר הַמָּאָוֹת: וַיִּאמְרוּ אֶל־- יַם הַצָּבָא שָׁרֵי הָאָלָפֶים וְשָׁרֵי הַמֵּאוֹת: וַיִּאמְרוּ אֶל־-ַמֹשֶׁה עֲבָדֶיךָ נָשְאוּ אֶת־רֶאשׁ אַנְשֵי הַמִּלְחָמָה אֲשֶׁר בְּיָדֵנוּ וְלְא־נִפְקַר מִמֶּנוּ אִישׁ: ּ וַנַּקְרֵב אֶת־קָרְבָּן יהוֹה אִישׁ אֲשֶׁר מָצָא כְלִי־זָהָב אֶצְעָרֶה וְצָמִיד טַבַּעַת עָגִיל וְכוּמֶז

אַלְעָזֶר הַכּּהָן אֶת־הַזָּהָב מֵאָתָּם כִּל אוֹ לְבַבָּר עַל־נַפְשׁתַינוּ לִפְנֵי יהוְה: וַיַּלֵּח משֶׁה וְאֶלְעָזֶר הַכּּהָן אֶת־הַזָּהָב מֵאָתָּם כִּלּ

go out to the legion, one living being of five hundred, from the people, from the cattle, from the donkeys, and from the flock. <sup>29</sup> You shall take it from their half and give it to Elazar the Kohen, as a portion of HASHEM. <sup>30</sup> And from the half of the Children of Israel you shall take one drawn from fifty, from the people, from the cattle, from the donkeys, from the flock — from all the animals — and you shall give them to the Levites, the guardians of the charge of HASHEM's Tabernacle.

<sup>31</sup> Moses and Elazar the Kohen did as HASHEM had commanded Moses. <sup>32</sup> The animal booty, beyond the spoils that the people of the legion looted: the flock, six hundred and seventy-five thousand; <sup>33</sup> and cattle, seventy-two thousand; <sup>34</sup> and donkeys, sixty-one thousand; <sup>35</sup> and human beings, the women who had not known lying with a male, all the souls, thirty-two thousand. <sup>36</sup> The half, which was the share of those who went out to the legion, was: the count of the flock, three hundred and thirty-seven thousand, five hundred — <sup>37</sup> the tribute of HASHEM from the flock, six hundred and seventy-five; <sup>36</sup> and the cattle, thirty-six thousand — and their tribute to HASHEM, seventy-two; <sup>39</sup> and the donkeys, thirty thousand, five hundred — and their tribute to HASHEM, sixty-one; <sup>40</sup> and the human beings, sixteen thousand — and their tribute to HASHEM, thirty-two people. <sup>41</sup> Moses gave the tribute that was raised up for HASHEM to Elazar the Kohen, as HASHEM had commanded Moses.

<sup>42</sup> From the half of the Children of Israel that Moses had divided from the men of the legions, <sup>43</sup> the half of the assembly was: of the flock, three hundred and thirty-seven thousand, five hundred — <sup>44</sup> and the cattle, thirty-six thousand; <sup>45</sup> and the donkeys, thirty thousand five hundred; <sup>46</sup> and the human beings, sixteen thousand. <sup>47</sup> Moses took from the half of the Children of Israel the one drawn from the fifty, from the people and the animals, and gave them to the Levites, the guardians of the charge of HASHEM's Tabernacle. as HASHEM had commanded Moses.

<sup>48</sup> The commanders of the thousands in the legions, the officers of the thousands and the officers of the hundreds, approached Moses. <sup>49</sup> They said to Moses, "Your servants took a census of the men of war under our command, and not a man of us is missing. <sup>50</sup> So we have brought an offering for HASHEM: what any man found of gold vessels, anklet and bracelet, ring, earning, and clasp, to atone for our souls before HASHEM." <sup>51</sup> Moses and Elazar the Kohen took the gold from them, every

להם מן האנשים הלובאים: (מג) ותהי מחצת הערה. כך וכך: (מז) ויקח משה וגוי. (מח) הפקרים. הממונים: (מט) ולא נפקר. לא נחסר. ותרגומו לא שנא אף וגוי. (מח) המקרים. הממונים: (מט) ולא נפקר. לא נחסר. ותרגומו דהוח שגיא הוא לשון ארמי חסרון, כמו אנכי אחטנה (בראשים לא:לט) תרגומו דהוח שגיא ממניינא, וכן כי יפקד מושבך (שמואל כ:יח) יחסר מקום מושבך איש הרגיל לישב שם.

רש"נ (לב) ויהי המלקוח יתר הבז. לפי שלא נלטוו להרים מכם מן המטלטלין אלא מן כי המלקוח כתב את הלשון הזה: ויהי המלקוח שבא לכלל חלוקה ולכלל מכם, שהיה בי טודף על בז המטלטלין אשר בזזו עם הצבא איש לו ולא כא לכלל חלוקה, מספר הצאן וגו': (מב) וממחצית בני ישראל אשר חצה משה. לעדה, והוליאה

the nation shared to a lesser extent, and a specified portion was to be contributed to the Tabernacle treasury and to the Levites.

- 30. אָחָר אָחָר אָחָר אָחָר One drawn from fifty. One-fiftieth of the fighting men went out to the war 12,000 out of 600,000 and so the Levites received that ratio as their share. The one five-hundredth given to the Kohanim corresponded to the tithe the Levites gave them from the tithe they received from the general population, as commanded in 18:26 (Abarbanet).
- **32.** The Torah now gives the totals of human and animal spoils, and exactly how they were all divided among the Kohanim, Levites, warriors, and the general population. *Ibn Ezra* comments that the Torah gives the totals in detail to show that Israel had conquered a large and prosperous nation.
- 36. וְתְהֵי הַמֶּחֲצָה The half. . . was. The Torah states that,

- miraculously, the numbers of the spoils remained constant from the time of the conquest until that of the division; none of the people or animals died (Ramban).
- 49. יְלְא־נְמְּבֶּר מְּמְנֵּנ אִישׁ, And not a man of us is missing. In the plain sense, the commanders reported that there were no casualties of battle, but the Sages (Shabbos 64a) interpret this as an allusion to the spiritual standing of the warriors. None of them were led astray by the same Midianites who had not long before succeeded in seducing thousands of Jews (Ramban). To express their gratitude to God, the commanders contributed their share of all the jewelry that had been plundered.
- 50. לְבָּבֶּר עֵל־נְמְשׁתֵּינוּ To atone for our souls. The atonement was in the sense of a "redemption" that a person gives to thank God for a favor he had not earned. Alternatively, according to the interpretation of the Sages (in v. 49) that the fighters had not sinned, they wished to atone for any evil

מו דעובדא: גב והוה כל דהב אפרשותא די אפרישו קדם יי שתא עשר אלפיו שבע מאַה וחמשין סלעין מן רבּני אַלפין ומן רבני מאותא: נג גברי דחילא בזו גבר לנפשה: גר ונסיב משה ואלעזר כהנא ית ההבא מו רבני אלפיו ומאותא ואיתיו יתה למשכו זמנא דכרנא לבני ישראל קדם יי: א ובעיר סגי הוה לבני ראובן ולבני גַר תַּקִּיף לַחַרָא וַחַזוֹ יַת אַרַע יַעזַר ויַת אַרַע גלעד והַא אַתרא אתר כּשר לבית בעיר: ב ואתו בני גד ובני ראובן וַאַמָרוּ לִמשָה וּלְאַלְעוַר כַּהָנָא וּלְרַברכי פנשתא למימר: גמכללתא ומלבשתא וכומריז ובית (ניא דבית) נמרין ובית חשבנא ובעלי דבבא וסימא (נ״א וסיעת) (וֹ)פֵית קברתא דמשה ובעון: רארעא די מחא יי ית יתבהא קדם כנשתא רִישַרָאֵל אַרַע כַּשָּׁרָא לְבַית בָּעִיר הִיא וּלְעַבַדִּיךְ אית בַּעיר: הוַאַמַרוּ אַם אשכּחנא רחמין בעיניר יתיהב ית אַרעא הַרַא לעברַיר לאַחַסנא לַא תַּעְבָּרנַנַא יַת יַרְדְנַא: וַאַמַר משה לבני גד ולבני ראובן הַאַחיכון ייתון לקרבא (נ״א יַעַלוּן לָאַגַּח קַרַבַא) וָאַתּוּן תֵּיתָבוּן הַכא: זּוּלָמא תונוּן יַת לְבַּא דַבני יִשְרַאַל מלמעבר לארעא דיהב להון יי: חכדין עַבַרוּ אָבַהַתִּבון כַּר שְלַחִית יַתִהוּן מַרַקִּם גַיאַה לָמַחַזֵי יַת אַרָעַא: טוּסְלִיקוּ עַר נחלא דאַתכּלא נחזו יַת אַרעַא ואוניוּ יַת לְבַּא דְּבָנֵי יִשְרָאֵל בִּדִיל דְלַא לְמַעֵל לָאַרָעַא דִּיהַב לָהוֹן יִיֵ: יוּתְקֵף רָגְוַא ַדִייָ בִּיוֹמָא הַהוּא וְקַיִּים לְמַימַר: יא אם יחוון גבריא דסליקו ממצרים מַבַּר עַשָּרין שָנין וּלְעַלֵּא יַת אַרְעַא די קַיָּמִית לָאַבְרָהַם לִיצְחַק וּלִיַעַקב ארי לא אשלימו בתר דחלתי: יבאלהן

בּ בְּלִי מַעֲשֶׂה: וַיִּהִי וּבָּל־יְהַב הַתְּרוּמָּה אֲשֶׁר הֵרִימוּ לֵיהוֹה שַׁשָּׁה עֲשֶׂר הֵרִימוּ לֵיהוֹה שַׁשָּׂה עֲשֶׂר אֶלֶף שְׁבַע־מֵאִוֹת וַחֲמִשִּׁים שֻׁקֶּל מֵאֵת שָׁרֵי הַ הֲאֲלָפִים וּמֵאֻת שָׁרֵי הַמֵּאוֹת: אַנְשִׁי הַצָּבָׁא בָּוְזוּ אִישׁ לְוּ:
בּ וַיִּלְּח משֶׁה וְאֶלְעָזֶר הַכּּהֵן אֶת־הַנָּהָב מֵאֵת שָׁרֵי הָרַוֹן הָמֵאָת שָׁרִי הָבָּרוֹן הָאֶלְפָים וְהַמֵּאְוֹת וַיָּבָאוּ אֹתוֹ אֶל־אְהֶל מוֹעֵר זִבָּרוֹן לִבְּנִי יהוְה:

לב ששי א וּמַקָנָה וֹ רָב הַיַּה לְבָנֵי רָאוּבֵן וִלְבָנֵי־גָד עָצוּם מִאָד וַיִּרְאוּ את־אַרץ יַעַזַר' וָאָת־אַרֵץ גָּלְעַד וַהְנַה הַמַּקוֹם מַקּוֹם ב מִקְנֶה: וַיָּכָאוּ בְנֵי־גָד וּבְנֵי רְאוּבֵן וַיִּאמְרָוּ אֵל־מֹשֵׁה וֹאֵל־ ָג אלעזר הבּהוֹ וָאַל־נָשִּׁיאֵי הַעָרָה לֵאמָר: עַטַרָוֹת וָדִיבֹן ּ וַיַעָזֵר וִנְמָרֶה וָחֶשְׁבְּוֹן וָאֵלְעַלֵה וּשְׂבַם וּנְבִוֹ וּבִעָן: הַאַּבִץ אשר הכה יהוה לפני עדת ישראל ארץ מקנה הוא וַיָּאמָרוּ אָם־מַצֵאנוּ חֱל וַלֵעַבַדִיךּ מִקּנֵה: -בָּעֵינֵיךְ יָתַּן אֵת־הַאָרֵץ הַוֹּאת לַעַבַדִיךְ לַאַחוַה אַל־ ַתַעַבַרָנוּ אָת־הַיַּרָדֵן: וַיַּאמֶר מֹשֶׁה לְבָנִי־גַד וִלְבָנֵי רְאוּבֵן ּ הַאַחֵיכֶם יַבֹאוֹ לַמְּלְחַמָּה וָאַתֵּם תַשְבוּ פָה: וָלַמַּה ־תנואון אֶת־לֵב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵעֲבֹר אֵל־הָאָׁרֵץ אֵשֵׁר־ תנתן לַהָם יהוָה: כָּה עַשִּׁוּ אָבְתִיבֵם בְּשַׁלְחֵי אֹתֵם מִקַּרֵשׁ -יַ בַּרְנֵעַ לְרָאָוֹת אֶת־הַאָרֵץ: וַיַּעַלוֹּ עַד־נַחַל אֵשְבּוֹל וַיִּרְאוֹ יַ בַּרְנֵעַ לְרָאָוֹת אֶת־הַאָרֵץ: וַיַּעַלוֹּ עַד־נַחַל אַת־הָאָרֵץ וַיָּנִּיאוּ אֵת־לֵב בְּנֵי יִשְׁרָאֵל לְבַלְתִי־בא אֵל־ ּ הָאֶבֶץ אֲשֶׁר־נָתַן לָהֶם יהוְה: וַיֶּחַר־אַף יהוְה בַּיָּוֹם הַהְוּא וַיַשַבַע לֵאמָר: אָם־יִרָאוּ הָאָנַשִּׁים הַעֹלֵים מִמְּצְרַיִם מִבֶּן 💀 עשרים שַנַה וַמַּעלה את האַדַמה אשר נשבּעתּי יבּ לָאַבָרַהָם לָיִצְחַק וּלָיֵעַקב בִּי לא־מַלְאוּ אַחַרי: בַּלְתִּי

רש"י דרבן וגרי. מארן סיחון וטוג היו: (ו) האחיבם. לשון ממיהה הוא: (ו) ולמה העיאון. מסירו ותמנטו לכם מעבור, שיהיו סבורים שאחם יראים לעבור מפני המלחמה וחוזק הערים והעם: (ח) מסדש ברגע. כך שמה, ושני קדש היו:

י וכן ויפקד מקום דוד (שם כז) נחסר מקומו ואין איש יושב שם: (ג) אצעדה. אלו אמידים של רגל: וצמיד. של יד: עגיל. נזמי אוזן: ובומז. דפוס של בית הרחם: לבפר. פל הרהור הלב של בנות מדין (שמש"ר דוד: שבת סדו): (ג) עטרות

thoughts that may have entered their minds (ibid.).

Alternatively, the atonement was for the entire nation, which had permitted the debauchery at Peor to go on without protest (Sforno).

It may also be that, as noted in the notes to verse 14, the leaders bear a special responsibility for the shortcomings of the people. Consequently, the leaders took it upon themselves to seek an atonement by surrendering their share of the gold. The ordinary troops, however, kept their share of the booty (v. 53).

52. בְּלֹ־יְהָבּ הַתְּרִימָּה — All the gold that was raised up. Since this tribute was the share of only the leaders of thousands and hundreds, it was the gift of only one hundred and thirty-two men, which was about one-ninetieth of the total force of twelve thousand. That being so, the amount of gold is staggering, for the 16,750 shekels extrapolates to 1,507,500 shekels for the full army. According to the calculation of Chazon Ish that a shekel was approximately nineteen grams, we get a grand total of 28,642.5 kilograms of gold!

fashioned vessel. 52 All the gold that was raised up, which they set apart for HASHEM, was sixteen thousand, seven hundred and fiftu shekel, from the officers of the thousands and the officers of the hundreds. 53 As for the men of the legion, each man looted for himself, 54 Moses and Elazar the Kohen took the gold from the officers of the thousands and the hundreds and brought it to the Tent of Meeting, a remembrance for the Children of Israel before HASHEM

32

of Reuben

and Gad

- The children of Reuben and the children of Gad had abundant livestock very great. They saw the land of Jazer and the land of Gilead, and behold! — it was a place for livestock. Request 2 The children of Gad and the children of Reuben came and said to Moses, to Elazar the Kohen. and to the leaders of the assemblu, sauing, 3 "Ataroth, and Dibon, and Jazer, and Nimrah, and Heshbon, and Elealeh, and Sebam, and Nebo, and Beon — 4 the land that HASHEM smote before the assembly of Israel — it is a land for livestock, and your servants have livestock."
  - <sup>5</sup> Theu said. "If we have found favor in uour eues, let this land be given to your semants as a heritage: do not bring us across the Jordan."

Moses'

6 Moses said to the children of Gad and the children of Reuben. "Shall your brothers go out Objection to battle while you settle here? 7 Why do you dissuade the heart of the Children of Israel from crossing to the Land that HASHEM has given them? 8 This is what your fathers did. when I sent them from Kadesh-barnea to see the Land. 9 They went up to the valley of Eshcol and saw the Land and theu dissuaded the heart of the Children of Israel, not to come to the Land that HASHEM has given them, 10 The wrath of HASHEM burned on that day, and He swore saying, 11 'If these men who came up from Equpt — from the age of twenty years and above — will see the ground that I swore to Abraham, to Isaac, and to Jacob. . . for they have not followed Me fully, 12 except

32.

This chapter gives fascinating insights into the Jewish scale of values, the responsibility groups and individuals must feel to the community at large, and a leader's role in formulating such values and responsibilities and communicating them to the nation. The setting for this episode was the request of the tribes of Gad and Reuben that they be permitted to settle on the east bank of the Jordan, in the lands of Sihon and Oa, instead of crossing the Jordan with their brethren to take shares in Eretz Yisrael proper. Had it not been for this ultimately successful request, the east bank would have been jointly owned by all the tribes.

Although the original claim to land on the east bank came only from the tribes of Gad and Reuben, and the dialogue given at length in the chapter was only between them and Moses, half the tribe of Manasseh was added to those who would share in the territory ( see notes to v. 33).

1. ומקנה בה - Abundant livestock. The Torah does not explain how these two tribes came to have more sizable flocks than the rest of the people. The Midrash implies that their abundant flocks came to them as a result of the victory over Midian, but if so they would not have had more than the other tribes. Or HaChaim suggests that Gad and Reuben were distinguished for their military ability and plundered larger numbers of animals than did the other tribes. Midrash HaGadol comments that these tribes did not own more animals than others, rather, they attached more importance to their herds. Indeed, the Midrash faults them for putting such heavy emphasis on their material possessions.

- 2. בני־גד ובני ראובן The children of Gad and the children of Reuben. In verse 1. Reuben is mentioned first as the firstborn, but everywhere else in the chapter. Gad comes first because the Gadites initiated this request (Ibn Ezra), or because the Gadites were a stronger fighting force (see Deuteronomy 33:20) and were therefore less afraid to settle in a hostile environment, far from the majority of the nation (Ramban).
- 6-15. Moses responded very forcefully and critically. Understanding the two tribes to be asking for the right to settle on the east bank and not participate in the long and hard war to conquer Eretz Yisrael for their brethren, he accused them of forsaking their fellow tribes in a time of danger. In a second criticism, he reviewed the disastrous spying mission of thirty-nine years before, accusing the tribes of Gad and Reuben of a course that would repeat the earlier demoralization, because if they refused to enter Eretz Yisrael, others too would be afraid to cross the Jordan - just as had happened when the spies delivered their frightening report. It may be that Moses felt the need to go into such detail because the generation that stood before him was young or unborn at the time of the spies, and might not comprehend the similarity between their petition and the dangerous course adopted by their fathers.
- 8. מכרש ברנע From Kadesh-barnea. This Kadesh-barnea, from which the spies were dispatched, is not the same as Kadesh, which is mentioned in 20:14 and 33:36 (Rashi).

שביעי

ורביעיו

כלב בר יפנה קנזאה ויהושע בר נון ארי אשלימו בתר החלתא דיי: יגותקף רגוא דיי בישראל וטרדנון (ניא ואַחַרנוּן) בְּמַדְבָּרָא אַרְבָּעִין שְנִין עַד (דִּ)סֶף כַּל דָּרָא דַּעַבִיר דְּבִישׁ קַרָם ייַ: ידוהַא קַמְתּוּן חֲלַף (נ-x בַּתַר) אַבהַתְכוּן תַּלְמִידִי גַּבְרַיַּא חַיַּבַיָּא לאוספא עור על תַקוף רָגוַא דַייַ לִישְרַאַל: פו אַרי תתובון מבתר דחלתה ויוסף עוד לאחרותהון בּמַרבּרַא ותחַבּלון לכַל עַמָּא הַדֵין: סּוּקָרִיבוּ לְוַתַהּ וַאַמַרוּ חטריו דען נבני לבעירנא הכא וקרוין לטפלנא: מואַנחנא נזדרו מבעין קדם בַני ישראַל עד די נעלנון לאַתרהון ווַתַב טַפָּלַנָא בָּקרוין בָּריכַן מו קַדָם יַתַבֵּי אַרעַא: יַּחַלָּא נְתוּב לְבֵיתַנַא עַד דיַחַסנון בני ישראל גבר אַחַסנתה: ים ארי לא נחסין עמהון מעברא לַיַרְדָּנַא וּלְהַלָּא אֲרֵי קַבַּלְנַא אֲחַסְנָתַּנַא לַנָא מַעָבָרָא לִיָּרְדְּנָא מַדִּינְחָא: כּ וַאַמַר להון משה אם תעברון ית פתגמא הַרַין אָם תִּזְדַּרְזוּן קַרַם עַמַּא דַייַ לַקְרָבָא: כּאוְיַעַבָּר לְכוֹן בַּל דִּמְוַרָז יַת יַרְהָנָא קַרָם עָמָא דַייַ עַר הִיתַרַךְ יַת בַּעַלֵי דָבַבוֹהִי מָן קַדַמוֹהִי: כּכּוָתְתָּכְּבַשׁ אַרעא קַדַם עַמַא דַייַ וּבָתַר בַּן תִּתוּבוּן וּתָהוֹן זַכָּאִין מִן קַרָם יִיַ וּמִיִשְׁרַאַל וּתִהַי אַרעָא הָרָא לְכוֹן לְאַחַסְנָא קַרָם ייַ: בגואם לא תעברון כו הא חבתון קדם יַנַ וּדְעוּ חוֹבַתְכוֹן דִי תַשְׁכַּח יַתְכוֹן: כד בּנוּ לְבוֹן קרוִין לְטַפְּלְכוֹן וְחַטְרִין לענבון ודיפוק מפומכון תעבדון: בהוַאַמֵרוּ בְנֵי גַר וּבְנֵי רָאוּבַן לִמשַה לַמַימַר עַבָּדִיךְ יַעַבְּדוּן בְּמַא דִי רְבּוֹנִי מִפַקַר: כּוּטַפִּלָנָא נְשָׁנָא גַּיתָנָא וְבָל בָּעִירַנָּא יִהוֹן תַּמֵּן בִּקְרָנַי גָּלְעַד: בוּוְעָבְדֵּיךְ יַעְבָּרוּן כָּל מְוַרֵוֹ חַילָא קַרָם עַפָּא דַייַ לִקְרָבָא כִּמָא דִי רַבּוֹנִי מִמַלַל:

בָּלֵב בֶּן־יְפָנֶּה ֹ הַקְּנִיִּי וְיהוֹשֻׁעַ בִּן־גִּין כַּי מִלְאִּוֹ אַחָרֵי שִׁנְה נִיְחַר־אַף יהוֹה בְּיִשְׁרָאֵל וַיְנִעֵם בַּמִּדְבָּר אַרְבָּעִים שֵׁגֵּה עַד־תּם בָּל־הַדּוֹר הָעשֵׁה הָרָע בְּעִינִי יהוְה: יַּיְשְׁרָאֵל מַיְבָּוֹת אֲנְשִׁים חַשָּאִים בּיִּחְרָּוֹן אַף־יהוֹה אֶל־יִשְׁרָאֵל: כִּי תְשוּבֶן מִאַחֲלָיוֹ וְיָסַף עוֹד לְהַנִּיחוֹ בַּמִּדְבָּר וְשְׁחַכֶּם לְּכָל־הָעָם מַאַחֲלָיוֹ וְיָסַף עוֹד לְהַנִּיחוֹ בַּמִּדְבָּר וְשְׁחַכֶּם לְּכָל־הָעָם מַאַבְּוֹר וְיָשָׁהַ לְּכָל־הָעָם יַּיְבְּנִוּ מְּבְיִי וְיְשָׁבִי לְשְׁבֵּנוּ וְשְׁבִּי וְשְׁרָאֵל אַיִּשׁ וְמָלֵיוֹ וַיְּאַמְרוֹ גִּיְלְתְּוֹב שָּלִבְּי וְשְׁבָּי בְּעָבְי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי בְּבָּנִי וְשְׁבָּי בְּבָּי וְשְׁבָי בְּבָּנִי וְשְׁבָּי וְשְׁבָי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּעְ וְשְׁבָּי וְשְׁבָּעְ וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּעוֹ וְיְשָׁב טְבֵּנוֹ מְעָבֶר הַבְּנִי וְשְׁבָּי בְּבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבְּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבָּי וְשְׁבְּעִי וְשְׁבְּעִי וְשְּבְּעִי וְשְּבְּעִי וְשְּבְּעִבְי וְשְּבְּעִי וְשְּבָּע בְּבִיי בְּשְׁבְּי בְּעָבְי וְשְּבְעֹי וְשְׁבְשְׁב בְּיִבְּי וְשְּבְּבִי בְּבָּי בְּעְרִי בְּעָבְי בְּבְיִי וְשְׁבְּעֹי בְּעְרִי בְּעָבְי בְּעְבִיי וְשְׁבְּאָב בְּי בְּעִים בְּעָבְיי בְּעִבְים בְּבִיי בְּעָב בְּיִבְּי בְּעָבְים בְּבְיי בְּעְבְיִם בְּעָבְים בְּבְייִבְּעְ בְּבִי בְּבְּבִי בְּבָי בְּעָב בְּבְּי בְּעִיבְים בְּבּוֹי בְּעָב בְּבִיי בְּעָב בְּבְי בְּבָּב בְּבְיי בְּעְבְיִים בְּעְבְּים בְּבְּבְייוּ בְּבְיים בְּבְּיוּ בְּבְיים בְּבְּיוֹי וְיְבְּבְיים בְּבְיים בְּבְייִבְיים בְּבְבִיי בְּבְייִבְיים בְּבְבִיי בְּבְיּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְייִבְיוְ בְּבְיבְיים בְּבְּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְיים בְּבְבְיים בְּבְּבְיים בְּבּיים בְּבְּבִיי בְּבְבְיים בְּבְּבִיים בְּבְּבְיים בְּבְבִיים בְּבְּבְיים בְּבְבְייִבְם בְּבְּבְיִים בְּבְבְּים בְּבְבְייִים בְּבְבּיים בְּבְּבְיבְּבָם בְּבְבְּבִים בְּבְבְּבְם בְּבְבְּבִים בְּבְבְּבְבּיוּבְם בְּבְּבְבּיוּבְם ב

בּ וַיִּאמֶר אֲלֵיהֶם מֹשֶׁה אָם־תַּעֲשֻׂוּן אֶת־הַדָּבֵר הַזֶּה אַת־הַיַּרְדֵּן לִפְנִי יהוָה לַמִּלְחָמָה: וְעָבַר לָכֵם כָּל־חָלָּוּץ

בּ וְנִכְבְּשָׁה הָאָׁרֶץ לִפְנִי יהוֹה וְאַחַר תִּשְׁבוּ וְהְיִימֶם נְּקִיּם מִיּהוֹה וְאַחַר תִּשְׁבוּ וְהְיִימֶם נְקִיּם מִיהוֹה וְאַחַר תִּשְׁבוּ וְהְיִימֶם נְקִיּם כִּבּיוֹ מִפְּנֵיוּ:
בּ וְנִכְבְּשָׁה הָאָרֶץ לִפְנִי יהוֹה וְאַחַר תִּשְׁבוּ וְהְיִימֶם נְקִיּם לִאְחָיָּה בֹּאַבֶּר תִּשְׁבוּ וְהִיִּתְם לִיהוֹה כֵּ לִפְנִי יהוֹה: וְאִם־לְּא תַעֲשוּוֹן בֵּן הִנָּה חֲטָאתָם לִיהוֹה כֵּ לִפְנִי יהוֹה: וְאִם־לְא תַעֲשוּוֹן בֵּן הִנָּה חֲטָאתָם לֵיהוֹה כָּ לִפְנִי יהוֹה לְצְבָּבְי וְהִיּצְא מִפִּיכֶם תַּעֲשְׁוּוּ בָּאַשֶּׁר בְּנִי־נָד וּבְּרָי רְאוּבֵן אֶל־מֹשֶׁה לֵאמְר עֲבָדֶיךְ יַעְבְּרֹוּ בִּי בְּאַבֵּי הְאַבְּי הְבִי רְאוּבֵן אֶל־מַשֶּׁה לֵאמִר עְבָבֶייְרְ יַעְבְרֹי הַנְּלְעָר: וַעֲבָבֶייְרְ יַעְבְרֹי הַנִּי לְצָבִי רְאוּבֹן בְּעָרִי הַגִּלְעָר: וַעֲבָבֶייְרְ יַעַבְּרִי הַנִּי בְּבֵר: בַּיְּמִבְּר יִבְיִי הְוֹה לַמִּלְתָה בַּאַשֵּׁר אֲדֹנִי הְבָּר יִהוֹה לַמְלְתָה בַּאְשֵׁר אָדְנִי הְנִי הְנִי הִיהִיה לַמְלְתָה בַּאָשֵׁר אָדְנִי הְבָּרִי הִיהְוֹה לַמְלְתָה בַּאְשֵׁר אָרְנִי הִנְי הְנִי הִוֹיה לַמְלְתָה בַּאְשֵׁר אָדְנִי הִוּהָה לַמְלְתָה בַּאָבִי יהוֹה לַמְלְתָה בַּאְשֵׁר אָרָבִי הִנְי הִוֹיה לַמְלְתָה בְּבָּי הְאוֹנִי הְנִי הִוֹי הִוֹה לַמְלְתְה בַּאַשֵּר אָבְיִי הוֹה לַמְלְתְה בְּבָּי בְּאִבְי הִוּהְה לַמְלְחָתְה בַּאָשִׁר אָבָר יהוֹה לַמִּי הְנִי הִוּה לַמְּלְיִי הְנִבְיי הִוּה לִּמְבְי יהוֹה לַמְלְחָבְיוֹ בְּוֹי הְנִי הְיִם בְּיִבְי הְבִּי בְּבִיי הְיהִיּבּים בְּעִיי הִּבְּי בְּיִים בְּבִּיי הְיִּבְיִי הְּבָּי בְּבְּי הְבִּיי הְיִבְּים בְּבְּי הִיּבְם בְּיִים בְּיִּבְיי הִבְּיִי הְּבְּיִי הַיְיִי הְבְּיִי הְּבְּיי הִיהְיוּ בְּבְיי הִיהְיוּ בְּיִיי הְּבְיי הִּיּיִי הְּבְּיִי הְּבְּיִי הְּבְּי הְיִבְיי הְבְּיִי הְּבְּיִיי הִיּבְיי הִיוֹים בְּיִיים בְּיִייְים בְּיִייְיִים בְּיִייְם בְּבְיי הְיִבְּיִיים מְּבְּיִייִים מְּבְּיִייְים בְּבְּייִים מְּבְּייִים מְּבְּייִי בְּיִיים בְּיִייִים מְּבְּייִיים מְּבְּייִים מִּבְּיים בְּיִייְּיִים מְבְּייִים מְּבְּיִיּים בְּבְּיִיים מְּ

וגו' חלונים חמברו לפני אחיכם בני ישראל כל בני חיל, וביריחו כחיב והחלק מבר [ג"ל הלך] לפניהם (יהוש וזיג) זה ראובן וגד שקיימו מנאס: וישב טפנו. בשדנו אלל הלוט בערי המבצר. שנכנה מכשיו: (יש) מעבר הירדן והלאה. בעבר המתרכי: בי באה נחלתנו. כבר קבלטה בעבר המתרחי: (בר) לצנאבם. חיבה זו מגזרת לנה ואלפים כלם (חהלים חוח) שאין בו אל"ף מפסיק בין נו" (לג"", ואל"ף שבא כאן אחר הט"ן במקום ה"א של לנה הוא. מישודו של רבי משה הדרשן למדמי כן והיוצא מפיבם [תעשו]. לגטה, שקבלחם עליכם לעבור למלחמה עד כנוש ווחלים, שמשה לא בקש מהם אלא ונכבשה ואתר חשובו, והם קבלו עליהם עד הכנותל, הכיש להתעכב שבע שהלקו, וכן עשו: (בה) ואמר בנו גד. כלם כלים אחד:

(יב) הקגזי. חורגו של קנז היה וילדה לו אמו של כלב את טתניאל (סוטה יא:): (יג) ודעשם. ויטלטלס, מן נט ונד (בראשית ד:יב): (יד) לספות. כמו ספו שנה של שנה ויצעם. ויטלטלס, מן נט ונד (בראשית ד:יב): (יד) לספות. כמו ספו שנה של שנה (ישטיה כטיא) שלוחיכם ספי וגו' (ירמיה ז:כא), לשון חוספת. (טז) גבנה למקגנו פה. חסים היו על ממונם יותר מבניהם ובטתיהם, שהקדיש מקניהם לטפם. אמר להם משהלא כן, עשו הטיקר טיקר והטפל טפל. בט לכם חחלה ערים לטפכם ואתר כן להם משהלא כן, עשו הטיקר טיקר והטפל שפל. בט לכם חחלה ערים לטפכם ואתר כן גדרות ללאככם (להלן פסיק כד; תנחומא ז): (יד) ואגרחבו גדרלץ חשים. נודיין [ס"א נודר) מהירים, כמו מהר שלל חש בז (ישטיה חצ.) ימהר יחישה (שם הייט): לפני בני ישראל. בראשי גייסות, מתוך שגבורים היו. שכן נאמר בגד, וטרף זרוט אף קדקד ישראל. בראשי גייסות, מתוך שגבורים היו. שכן נאמר בגד, וטרף זרוט אף קדקד (דברים לנד?). ואף משה חזר ופירש להם באלה הדברים (נזית) ואט אחכם בטת ההיא (דברים לנד?). ואף משה חזר ופירש להם באלה הדברים (נזית) ואט אחכם בטת ההיא

<sup>12.</sup> הְקְּנֵּיִה — The Kenizzite. Caleb was known as the Kenizzite because Kenaz was his stepfather (see I Chronicles 4:13). The

for Caleb son of Jephunneh, the Kenizzite, and Joshua son of Nun, for they followed HASHEM fully ' 13 The wrath of HASHEM burned against Israel and He made them wander in the Wildemess for fortu uears. until the generation that did evil in the eyes of HASHEM was consumed. 14 Behold! — you have risen up in place of your fathers, a society of sinful people, to add more to the burning wrath of HASHEM against Israel. 15 For if you will turn away from after Him, He will again let it rest in the Wilderness, and you will destroy this entire people."

Request is Clarified

16 Theu approached him and said, "Pens for the flock shall we build here for our livestock and cities for our small children. 17 We shall arm ourselves swiftly in the vanguard of the Children of Israel until we will have brought them to their place, and our small children will dwell in the fortified cities before the inhabitants of the land. 18 We shall not return to our homes until the Children of Israel will have inherited — every man his inheritance — 19 for we shall not inherit with them across the Jordan and beyond, for our inheritance has come to us on the east bank of the Jordan."

Moses'

- <sup>20</sup> Moses said to them, "If you do this thing, if you arm yourselves before HASHEM for the battle. Condition 21 and everu armed man among you shall cross the Jordan before HASHEM, until He drives out His enemies before Him. 22 and the Land shall be conquered before HASHEM, and then you shall return — then uou shall be vindicated from HASHEM and from Israel, and this Land shall be a heritage for you before HASHEM. <sup>23</sup> But if you do not do so, behold! — you will have sinned to HASHEM; know uour sin that will encounter you. 24 Build for yourselves cities for your small children and pens for uour flock, and what has come from your mouth shall you do."
  - <sup>25</sup> The children of Gad and the children of Reuben said to Moses, sauing, "Your servants shall do as mu lord commands. 26 Our small children, our wives, our livestock, and all our animals will be there in the cities of the Gilead. 27 And your servants shall cross over — every armed person of the legion — before HASHEM, to do battle, as mu lord speaks."
- 16-19. The two tribes clarified their request. Far from seeking to free themselves from the impending wars for the Land, they were fully prepared to send their troops into the Land and take a leading role in the wars until they were successfully concluded. However, their response revealed a shortcoming in their priorities. They said that they would build pens for their animals and cities for their children (v. 16), implying that the sheep were more important to them than the children, an attitude that Moses corrected by implication (v. 24), and for which the Sages censured them harshly (Rashi).
- 16. וערים לטפנו And cities for our small children. They did not intend to build entirely new cities, but to repair and fortify those they had conquered (Abarbanel).
- 17. לפני בני ישראל In the vanguard of the Children of Israel. The tribes of Gad and Reuben — especially the renowned soldiers of Gad (see Deuteronomy 33:20) — pledged to be in the forefront of the Jewish armies. In his recapitulation of this agreement (ibid 3:18). Moses held them to this offer. and, as recounted in Joshua 6:7, they kept their promise (Rashi).
- 18. ער הַתְּנַחֵל Until . . . will have inherited. In a further attempt to prove their good faith, Gad and Reuben promised that not only would they fight with their brethren, but they would not even leave them when the battles were over. Instead, even after the fighting (which actually lasted for seven years] was over, they would remain in Eretz Yisrael for the time it would take to allocate the Land (which took

- another seven years]. Otherwise, it would seem as if they were taking advantage of their privileged position to settle down in their homesteads on the east bank while their fellows in the Land were still awaiting their shares (Haamek Davar).
- 20-24. Moses accepted their proposal, but made a few subtle changes in their plan of how they would fight and how to settle their families and belongings.
- 20. לפני ה' Before HASHEM. In verse 17, they had spoken of going in the vanguard of Israel, but Moses said that they should march before God, meaning that their first concern should be to carry out His will, rather than to be compassionate with their brethren (Abarbanel). Human definitions of compassion are nebulous, changeable, and often proven wrong by history. The best guarantee of ultimate success is obedience to God.
- 21. ער הורישו אַת־איָבִיו Until He drives out His enemies. Although Gad and Reuben were ready to remain in the Land until it was allocated to individual Jews. Moses declined the offer and said that they need remain only until the wars were over (Abarbanel).
- 22. וְהַיִּיתֵם נְקִים Then you shall be vindicated. This conveys a moral lesson. It is not enough for one to know that one's actions are proper in God's eyes. One must also act in such a way as not to engender suspicion on the part of human beings (Yoma 38a).
- 25-27. The people of Gad and Reuben understood the subtle messages in Moses' response and they reworded their

כחופקיד להוו משה ית אלעזר בהנא וית יהושע בר נוז וית רישי אבהת שבטיא לבני ישראל: בטואמר משה להון אם יעברון בני גד ובני ראובן עמכון יַת יַרדנַא כַּל דמורו לקרבא קַרַם עַמַּא דַייַ וַתְתַכַּבשׁ אַרעא קַבְמֵיכוֹן וְתַתְּנוֹן לְהוֹן יַת אַרעא דגלעד לאַחַסנַא: לואָם לא יַעבּרון מורזין עמבון ויחסנון ביניכון בארעא דכנען: לא ואתיבו בני גד ובני ראובן למימר ית די מליל יי לעבדיה בן נעבר: לבנחנא נעבר מורזין קדם עמא דיי לארעא דכנען ועמנא אחודת אחסנתנא מעברא לירדנא: לגויהב להון משה לבני גד ולבני ראובן ולפלגות שבטא דמנשה בר יוסף ית מלכותא דסיחון מַלְכַּא רָאַמוֹרָאַה ויַת מַלְכוּתָא דעוג מלבא דמתנן ארעא לקרוהא בתחומין קרוי ארעא סחור סחור: לדובנו בני גד ית דיבון וית עטרות וית ערער: להונת עטרות שופן ונת נעור ונגבהה (ניא ורמתא): לו וית בית נמרה וית בית הַרן קרוין פריכן וחטרין דען: אובני ראובן בנו יַת חַשְבּון וַיַת אַלעַלֵא וית קריתים: לחוית נבו וית בעל מעון מַקּפַן שַמַהַן וַיַת שַבְמַה וּקָרוֹ בַשְּמַהַן יַת שְמַהַת קרוַיַא דִי בְנוֹ: לטואזלו בני מכיר בר מנשה לגלעד וכבשוה ותריף ית אמוראה די בה: מויהב משה

ויצו להם משה את אלעזר הַכּהָן וָאָת יְהוּשָׁעַ בִּן־נְוּן מּ ַנּט וָאֶת־רָאשֵי אַבְוֹת הַמַּטִּוֹת לִבְנֵי יִשְׁרָאֵל: נִיּאמֵר משׁה אלהם אם־יעברו בני־גד ובני־ראובן ו אַתְּבֶּם אַת־ הירדו בל-חלוץ למלחמה לפני יהוה ונכבשה האבץ לפניכם ונתתם להם את־אַרץ הַגּלעַד לַאַחַזַה: וַאִם־ לא יעברו חַלוּצִים אָתָבֶם וָנָאחָזוּ בִתְּכָבֵם בְּאָרֵץ כְּנַעַן: לא וַיַּעַנָּוֹ כְנֵי־גָר וּבְנֵי רָאוּבֵן לֵאמָר אֵת אֲשֵׁר דִּבֵּר יהוַה לב אל עבריה כן נעשה: נחנו נעבר חלוצים לפני יהוה ארץ כַּנַעַן וָאָהַנוֹ אָחַזַּת נַחַלַהֶנוּ מֵעָבֶר לַיַּרְבַּן: וַיְּתַּן לַהַם ּו משׁה לבני־גד ולבני ראובו ולַחַצִי וּ שֵבֶט וּ מִנַּשָּה בַן־ יוֹסף את־ממלכת סיחן מלך האמרי ואת־ממלכת עוג מַלֶרְ הַבַּשַׁן הַאָּרֵץ לְעַרֵּיהַ בִּגִּכְלֹת עַרֵי הַאַרֵץ סַבֵּיב: לדילה וַיָּבנוּ בנִי־גַר אַת־דִּיבוֹ וָאַת־עַטַרָת וָאַת עַרער: וָאַת־ ל עַטָרת שׁוֹפֵן וָאֶת־יַעָזֶר וְיַגִּבְּהַה: וָאֶת־בֵּית נִמְרֵה וְאֶת־ לַּ - הַית הַרָן עָרֵי מִבָּצָר וְגִדְרָת צָאן: וּבְנֵי רְאוּבֵן בַּנוּ אַת 🕁 🕁 לח חַשָּבַּון וָאָת־אַלְעַלֵא וָאָת קָריַתַיִם: וָאַת־נָבֿו וָאַת־בַּעַל 🗝 🗝 ַמְעַוֹן מְוֹסַבְּת שֵׁם וָאֵת־שַּׁבְמַה וַיִּקְרָאוּ בְשַׁמֹת את־ לּט שָׁמְוֹת הָעָרֵים אֲשֵׁר בַּנִוּ: וַיֵּלְכֹוּ בִּנֵּי מַכִיר בַּן־מַנשׁה מ גַּלְעָרָה וַיִּלְכָּרָה וַיִּוֹרָשׁ אַת־הַאַמרִי אַשַר־בַּה: וַיִּתַן משַה מפטיר

י"ני

ובעל מעון שמוח עבודה זרה הם, והיו האמוריים קורים עריהם על שם ע"ז שלהם, ובני ראובן הסבו את שמם לשמוח אחרים. וזהו מוסבות שם, נבו ובעל מעון [בני] מוסבות לשם אחר: ואת שבמה. בנו שבמה [ם"א בשמה], והיא שבם האמורה למעלה: (לש) ויורש. כתרגומו, וחריך. שחיבת כש משמש שתי תלוקות, לשון ירושה ולשון הורשה, שהוא שירוד ותירוד:

(כח) ויצו להם. כמו עליהם, (שעליהם) ועל מנאם מנה [אח] אלעזר ויהושע, כמו ה' ילחם לכם (שמוח יד:יד): (לב) ואתנו אחזת נחלתנו. כלומר כידינו ובכשותנו חהי אחזת נחלחנו מעבר הזה: (לו) ערי מבצר וגדרת צאן. זה סוף הפסוק מוסב על חתלם הענין, ויבנו בני גד אח הערים הללו להיוח ערי מבלר וגדרות לאן: (לח) ואת גבו ואת בעל מעון מוסבות שם. נכו ערי מבלר וגדרות לאן: (לח) ואת גבו ואת בעל מעון מוסבות שם. נכו

assurance accordingly; now they put their families ahead of their livestock (compare vs. 16 and 26). Also they committed themselves only to fight, as Moses had stipulated (Abarbanel; Malbim).

**28-30.** Up to now, the dialogue between Moses and the leaders of Gad and Reuben had been private, but once an understanding had been reached, he recounted its terms to Elazar and Joshua, who would be responsible to carry it out. It may be that he put Elazar before Joshua, because the Land was to be allocated by lots and by the *Urim v Turnim*, so that Elazar would be the pivotal figure in that process.

29. מְּהָשֶׁם לְּהָם — You shall give them. This expression Implies that the land of Gilead would not be given to Gad and Reuben until after the conquest. Until then, Moses permitted them to use only as many cities as were needed to provide shelter and food for their families and flocks,

and the rest of Gilead would lay fallow. After the fighting men carried out their commitment to their brethren, the entire territory would become the portion of those tribes. But if Gad and Reuben would not honor their obligation, they would lose their claim to the east bank, and the cities they were occupying temporarily, and receive a share in *Eretz Yisrael* proper, with the other ten tribes (*Ramban*).

**31-32.** Gad and Reuben reiterated to Elazar and Joshua what they had promised to Moses. They omitted mention of how they would provide for their families and flocks, because that had no bearing on their obligation to fight with their brethren as the condition for gaining title to Gilead.

Sfomo notes, however, that in one respect they differed from Moses' proposal. Whereas he had wanted to withhold their title to the entire territory until later (see Ramban

- <sup>28</sup> Concerning them, Moses commanded Elazar the Kohen, Joshua son of Nun, and the heads of the fathers of the tribes of Israel. <sup>29</sup> Moses said to them, "If the children of Gad and children of Reuben will cross the Jordan with you everyone armed for battle before HASHEM, and the Land is conquered before you you shall give them the land of Gilead as a heritage. <sup>30</sup> But if they do not cross over, armed, with you, then they will take [their] heritage among you in the land of Canaan."
- <sup>31</sup> The children of Gad and the children of Reuben spoke up, saying, "As HASHEM has spoken to your servants, so shall we do. <sup>32</sup> We shall cross over, armed, before HASHEM to the land of Canaan, and ours shall be the heritage of our inheritance across the Jordan."
- <sup>33</sup> So Moses gave to them to the children of Gad, and the children of Reuben, and half the tribe of Manasseh son of Joseph the kingdom of Sihon king of the Amorite, and the kingdom of Og king of the Bashan; the land with its cities in the boundaries, and the cities of the surrounding land.
- <sup>34</sup> The children of Gad built Dibon, and Ataroth, and Aroer; <sup>35</sup> and Atroth-shophan, and Jazer, and Jogbehah; <sup>36</sup> and Beth-nimrah, and Beth-haran fortified cities and pens for the flock. <sup>37</sup> The children of Reuben built Heshbon, and Elealeh, and Kiriathaim; <sup>38</sup> and Nebo and Baal-meon with altered names, and Sibmah; and they called [them] by [other] names [instead of] the names of the cities that they built. <sup>39</sup> The children of Machir son of Manasseh went to Gilead and occupied it, and drove out the Amorite who were in it. <sup>40</sup> Moses gave

above), they asked for the right to occupy the *entire* east bank immediately, subject to their fulfillment of the condition; and ours shall be the heritage. . . (v. 32). Not wishing to cause controversy [and certain that they could be trusted], Moses signified his agreement (v. 33) by giving them the land (Abarbanel; Sforno).

- **33.** Half of Manasseh. The tribe of Manasseh had not asked for land on the east bank; why did Moses now include them? There are several approaches:
- Seeing that the land of Gilead was too large for only two tribes, Moses asked if any other tribes would prefer to settle there. In response, part of Manasseh volunteered, perhaps because they had abundant flocks. The term भूग, used in connection with Manasseh, usually means half, but it can also mean part, as it does in this case, because only two of Manasseh's eight families (see 26:29-32) Machir and Gilead (Deuteronomy 3:15) settled on the east bank (Ramban).
- Moses tried to avoid the danger that the two tribes on the east bank would tend to be isolated from the rest of the nation and fail to benefit from the greater holiness of *Eretz Yisrael*. By placing *half* of Manasseh there, he assured that the eastern part of Manasseh would maintain close contact with their family to the west, and this closeness would have a beneficial effect on the tribes of Gad and Reuben as well (*Degel Machaneh Ephraim*).
- Moses insisted that the families of Manasseh settle in the east, for no Jewish community can maintain its spiritual health even its existence unless it has outstanding Torah figures to lead it. The tribe of Manasseh included such people, and Moses could not consent to the request of Gad and Reuben unless part of Manasseh would volunteer

- to live on the east bank and place their knowledge at the service of their brethren. By doing so Moses meant to set a precedent for the rest of Jewish history (*Haamek Davar* to *Deuteronomy* 3:16).
- **34.** The next several verses give names of cities, rather than boundaries of the three portions that were carved out of the east bank, because according to *Ramban* (see v. 23), only cities were allocated at this time. *Haamek Davar* suggests that, because of the vastness of the territory, the east was apportioned not on the basis of size, but of cities and their surroundings, so that each tribe was allocated as many cities as it needed (*Haamek Davar*).
- **38. שוקבת ש** With altered names. The Amorites had named these two cities after idols [as indicated by the name "Baal"-meon], but when the Reubenites rebuilt those cities, they changed the names (Rashi).
- יהראו בְּשְּׁמֹח And they called [them] by [other] names. This implies that they renamed all the cities, not only Nebo and Baal-meon. There was a difference, however, between these two and the others. Since Nebo and Baal-meon had been named for idols, the Jews made an effort to eradicate the old names so that they would never be used again. The other cities were merely renamed, but there was no objection to recalling the old names too (Gur Aryeh).
- 40. לְּמֶבִּיר To Machir, i.e., to the descendants of Machir (Ibn Ezra); since Machir was born in the lifetime of Joseph, he would not have been alive at this time, over two hundred years later. Ramban and Chizkuni suggest that Machir may have enjoyed the longevity of many of the ancients and actually lived to enter the Land.

יָת גָּלְעָד לְמָכִיר כַּר מְנַשֶּׁה וְיִתְב בַּהּ: מאוְיָאִיר כַּר מְנַשֶּׁה אֲוֹל וּכְכַש יָת פּבְּנְיֵיהוֹן וּקְרָא יָתְהוֹן כַּפְּרָנֵי יָאִיר: מבוְנַבַּח אֲוַל וּכְכַש יָת קְנַת וְיָת כַּפְּרָנָהְא וּקרא להּ נַבח בשמה:

רא אֶת־הַגּלְעֶּׁד לְמָכֶיר בֶּן־מְנַשֶּׁה נַיֻּשֶׁב בָּהּ: וְיָאֵיר בְּן־ מְנַשֶּׁה הָלֵּךְ נַיִּלְכָּד אֶת־חָנְּתִיהֶם נַיִּקְּרֵא אֶתְהָן חַנְּת יָאִיר: הרפה מב וָנְבַח הָלַךְ נַיִּלְכָּד אֶת־קְנָת וְאֶת־בְּנֹתֵיהָ נַיִּקְרֵא לֵהְ נְבַח הַּיִּר.

בִּשְׁמְוֹ: קי״ב פסוקים. בק״י סימן. יק״ב סימן. עיב״ל סימן.

י"נר

כמו לא. ותמהני מה ידרוש בשתי תיבות הדומות לה, ויאמר לה בוטז (רות ב:יד) לבנות לה בית (זכריה ה:יא):

, (מא) חוותיהם. כפרניהון: ויקרא אתהן חות יאיר. לפי שלא היו לו כנים קראם בשמו לזכרון: (מב) ויקרא לה גבח. לה אינו מפיק ה"א. וראיפי ביסודו של רבי משה הדרשן לפי שלא נסקיים לה שם זה לפיכך הוא רפה, שמשמע מדרשו

41. וְאִיד פְּן־תְּנְשֶׁה — Jair son of Manasseh. Jair was from the tribe of Judah, and his grandmother was a daughter of Machir (I Chronicles 2:21-22). Apparently, Jair was regarded as an adopted member of the Machirite family (Ramban; Ibn

Ezra). He was able to receive his heritage in the territory of Manasseh because only the land of Canaan was divided into exclusive tribal shares. Not so the land east of the Jordan (Ibn Ezra).

the Gilead to Machir son of Manasseh and he settled in it. <sup>41</sup> Jair son of Manasseh went and occupied their villages, and called them Havvoth-jair. <sup>42</sup> Nobah went and occupied Kenath and her suburbs, and called it Nobah, after his name.

### THE HAFTARAH FOR MATTOS APPEARS ON PAGE 1192.

The Haftarah is read for Mattos only when Mattos and Masei are not read together. However, during most years Mattos and Masei are read together and the Haftarah of Masei, page 1193, is then read.

חֵיּת יְאִיר — The villages of Jair. Because Jair had no children, he memorialized his name through the villages he conquered (Rashi).

שנים מסוקים. בקייו סימן. יקייב סימן. עיבייל סימן. — This Masoretic note means: There are 112 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonics יקייב, בקייו, and יעיבייל.

The first mnemonic, בק", expert, alludes to the need to be an expert in the complex laws of vows, on the part of the rabbi, who is then able to absolve certain vows. It also refers

to Moses' investigation of the motives of the tribes that wished to settle on the east bank of the Jordan and their responsibilities to help conquer the Land. The second, יקיים means wine, a metaphor for something valuable and tempting, which those tribes felt they had found on the east bank. The third mnemonic is Ebal, the name of the mountain of curse (see Deuteronomy 11:29), an allusion to the curse on the Midianites, who violated the teachings of Shem, such as that of morality (R' David Felnstein).

## אונכלום

אאליו מטלני בני ישראל די נפקו מארעא דמצרים לחיליהון בידא דמשה ואהרו: בוכתב משה ית מפקניהון למטלניהון על מימרא דיי ואליז מטלניהוז למפקניהוז: גונטלו מרעמסס בּיַרַחָא קַדמאה בּחמשא עשרא יומא לירחא קדמאה מבתר פַּסְחַא נַפַקוּ בַנַי יַשַרָאַל בַּרִיש גַּלי לעיני בל מצראי: דומצראי מקבריו ית די סטל יי בהוז כל בוכרא ובטעותהוז עבד יי דינין: הונטלו בני ישראל מרעמסס ושרו בספת: וונטלו מספת ושרו באתם די בסטר מדברא: וונטלו מאתם ותב על פום חירתא די קדם בעל צפון ושרו קדם מגדל: חונטלו מז פום (ניא קדם) חִירַתַא וַעַבַרוּ בָּגוּ יַמַא לְמַדְבָּרֵא וַאַזַלוּ מהלה תלתא יומין במדברא דאתם ושרו במרה: סונטלו ממרה ואתו לְאֵילִם וּבָאֵילִם תַּרְתֵּי עַשְׁרֵי מַבּוּעִין דמין ושבעין דּקַלִין וּשָרוֹ תַמַּן: יּוּנָטלוּ מאילם ושרו על ימא דסוף: יאונטלו מימא דסוף ושרו במדברא דסין: יבונטלו ממדברא דסיו ושרו בדפקה: ושרו באלוש: מדַפָקה יג ונטלו ירונטלו מאלוש ושרו ברפידם ולא הוה תמז מיא לעמא למשתי: טוונטלו מרפידם ושרו במדברא דסיני:

# פרשת מסעי

א אלה מסעי בני־ישראל אשר יצאו מארץ מצרים 15 ב לצבאתם בַּיַד־משֶה וְאַהַרוֹ: וַיִּכְתֹּב משֵׁה אֵת־מוֹצֵאֵיהַם למסעיהם על-פי יהוה ואלה מסעיהם למוצאיהם: ויסעו מרעמסס בחדש הראשון בחמשה עשר יום לחדש הראשון ממחרת הַפַּּסָח יַצְאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל ׁ בִּיַד ר מה לעיני כּל-מצרים: ומצרים מקברים את אשר הבה יהוה בהם כל-בכור ובאלהיהם עשה יהוה שפטים: ויסעו בני־ישראל מרעמסס וַיַּחַנוּ בַּסַבָּת: וַיְּסַעוּ מַסַּבַּת - ויסעוּ בני־ישראל ּ, ויחנו באתם אשר בּקצה הַמּדבֵּר: וַיִּסְעוֹ מֵאַתַם וַיַּשַבֹ על-פּי החירת אשר על־פַּנִי בַעַל צְפוֹן וַיַּחַנְוּ לְפָנֵי תגדל: ויסעו מפני החירת ניעברו בתוך־הים המדברה 🗖 וּיֹלבוּ דַרַךְ שַׁלְשַׁת יַמִים בְּמַדַבַּר אֲתַׁם וַיַּחַנוּ בְּמַרָה: ּ ויּסעוֹ מַמַּרָה וַיַּבָאוּ אֵילֵמָה וּבָאֵילָם שָהֵים עַשְּרָה עֵינָת מים ושבעים תמרים ויחנו־שם: ויסעו מאילם ויחנו . ישני יאריב על־ים־סוף: \* ויסעו מים־סוף ויחנו במדבר־סין: ויַסעו • יג ממדבר־סין ויחנוּ בּדפקה: יר באלוש: ויסעו מאלוש ויחנו ברפידם ולא־היה שם ייני: לעם לשתות: ויִסעוּ מֵרְפִירֵם וַיַּחַנְוּ בְּמִרְבֵּר סִינָי:

רש"י

ברחמה, למדח שהיו במדבר פארן. ועוד הולא משם ח' מסטוח שהיו לאחר מיחת

אהרן, מהר ההר עד ערבות מואב בשנח הארבעים, נמלא שכל שמנה ושלשים

שנה לא נסטו אלא עשרים מסטוח. זה מיסודו של ר' משה הדרשן. ורבי חנחומא

דרש בו דרשה אחרת, משל למלך שהיה בנו חולה והוליכו למקום רחוק לרפאוחו.

כיון שהיו חוזרין התחיל אביו מונה כל המסטות. אמר לו, כאן ישננו, כאן הוקרט,

כאן חששת את ראשר וכו' (תנחומא ג): (ד) ומצרים מקברים. טרודים באבלם:

(א) אלה מסעי. למה נכחבו המסטות הללו, להודיע חסדיו של מקום. שאט"פ שגזר עליהם למלמלם ולהניעם במדבר, לא תאמר שהיו נעים ומטולטלים ממסט למסט כל ארבעים שנה ולא היתה להם מטחה, שהרי אין כאן אלא ארבעים ושתים למסט כל ארבעים שנה ולא היתה להם מטחה, שהרי אין כאן אלא ארבעים ושתים מסטות, לא מהם י"ד שכלם היו בשנה ראשונה קודם גזרה, משנסטו מרעמסס עד שבאו לרחמה, שמשם נשתלחו מרגלים, שלאמר ואחר נסטו העם מתלרות וגו' עד שבאו לרחמה, שמשם נשתלחו מרגלים, שלאמר ואחר נסטו העם מתלרות וומי (לעיל יביטי) שלח לך אנשים וגו' (שם יגיב) וכאן הוא אומר ויסטו מתלרות ויחנו

### PARASHAS MASEI

33.

In this chapter, the Torah summarizes the entire route followed by Israel from the Exodus until they stood poised to cross the Jordan to enter the Promised Land. The list of journeys emphasizes God's compassion, because it shows that, notwithstanding the decree that they wander in the Wilderness for forty years, the people enjoyed extended periods of rest. In all, there were forty-two encampments, the first fourteen of which were before the mission of the spies from Rithmah (as it is called here, see v. 18), and the last eight encampments (vs. 41-49) were in the fortieth year, after Aaron's death. Thus, during the thirty-eight intervening years, there were only twenty journeys (Rashi, citing R' Moshe HaDarshan).

It should be noted that several places mentioned on this list are not found in the earlier chapters, presumably because nothing memorable happened there, while the account here is a complete list of all the places where they encamped.

Ramban notes that the Torah stresses that God commanded Moses to record these places (v. 2) to intimate that great secrets are contained in the forty-two journeys. Indeed, Magen Auraham (428:8) cites Tzror HaMor that because the forty-two places allude to the mystical Forty-two Letter Name of God, therefore the Torah reading should not be interrupted during the reading of these places. Thus, although all standard editions indicate that the first aliyah ends after verse 10. in many congregations the reader con-

## PARASHAS MASEI

33 Summanı

hese are the journeys of the Children of Israel, who went forth from the land of Egypt according to their legions, under the hand of Moses and Agron, 2 Moses wrote their goings of the forth according to their journeys at the bidding of HASHEM, and these were their journeys according to their goings forth: 3 They journeyed from Rameses in the first month, on the fifteenth day of the first month — on the day after the pesach-offering — the Children of Israel went forth with an upraised hand, before the eues of all Equpt. 4 And the Equptians were burning those whom HASHEM had struck, every firstborn; and on their gods HASHEM had inflicted punishments. 5 The Children of Israel journeyed from Rameses and encamped in Succoth 6 They journeyed from Succoth and encamped in Etham, which is on the edge of the Wilderness. <sup>7</sup> They journeyed from Etham and it turned back to Pi-Hahiroth, which is before Baal-zephon and they encamped before Migdol. 8 They journeyed from before Hahiroth and passed through the midst of the Sea toward the Wilderness; they went on a three-day trip in the Wilderness of Etham, and they encamped in Marah, 9 They journeyed from Marah and arrived at Elim; in Elim were twelve springs of water and seventy date palms, and they encamped there, 10 They journeyed from Elim and encamped by the Sea of Reeds. 11 They journeyed from the Sea of Reeds and encamped in the Wilderness of Sin. 12 They journeyed from the Wilderness of Sin and encamped in Dophkah. 13 They journeyed from Dophkah and encamped in Alush. 14 They journeved from Alush and encamped in Rephidim, and there was no water there for the people to drink. 15 They journeyed from Rephidim and they encamped in the Wilderness of Sinai,

tinues until verse 49. Of course, an additional stop must be inserted elsewhere in the Sidrah to allow for the full complement of seven aliuos.

2. יבתב משה. . . על־פי ה' – Moses wrote. . . at the bidding of HASHEM, Immediately after the Exodus, God instructed Moses to keep a "diary" of the journeys as they occurred, and now, at the end of the forty years, told him that his record was to become part of the Torah (Or HaChaim).

– מוצאיהם למסעיהם — Their goings forth according to their journeys. At the end of the verse, this same idea is repeated, but with the order of words reversed: their journeus according to their goings forth. The first phrase expresses how God regarded their travels, while the second phrase looks at it from the people's point of view. Whenever God ordered them to go forth, He did so because He wanted them to progress to the next step in His plan, to journey toward the destiny He had planned for them. But the people saw things differently. Since it is human nature to be impatient with the status quo and to look for new adventures, whenever they tarried at a camp for a while, they became dissatisfied. When the time came for them to journey, they rejoiced simply because they were going forth, because they were leaving a place that had grown tiresome, and not because they were thinking of their long-term goal. Their purpose was not the destination, but the journey (R' Hirsch).

R' Bachya sees the repetition of the phrase as an allusion to the future redemption, when Israel will once again embark on a difficult journey from exile to their Promised Land.

Which Jew has not experienced many wanderings in his existence? But whatever the disappointments already encountered, we must always go forward. Future redemption for each individual, as for the nation, beckons us to rise to the next challenge (R' Munk).

- 4. ובאלהיהם And on their gods. The sense of the verse is not that the gods were punished, for they are neither gods nor living beings. Rather, the destruction of the idols was a further punishment for the Egyptians, to show them that everything they had trusted and believed in was powerless and worthless.
- 7. ישב And it turned back. The verse began by referring to the Jews in the plural, but here it reverts to the singular form. The it refers either to the unified nation or to the cloud-pillar that led the people (Ibn Ezra).
- 8. במדבר אתם In the Wildemess of Etham. In Exodus 15:22, this place is called the Wilderness of Shur. It is likely that this verse refers only to the area adjacent to Etham (v. 6), which was a section of the larger Wilderness of Shur. As to the significance of the twelve wells and seventy trees, see notes to Exodus 15:27.
- 10. על־יִם־פוּף By the Sea of Reeds. This was not the place where the sea was split. Rather, after they crossed it, they continued in a generally southward direction, parallel to the coast, and at one point encamped on the coast (Chizkuni). Exodus 16:1 defines the Wilderness of Sin as the land between the sea and the Wilderness of Sinai, so that the coast is also part of that region.
- 14. ולא־היה שם מים And there was no water there. This verse is typical of the chapter in that it goes into little or no detail about all the events that occurred during the journeys; for example, it omits from verse 8 the miracle of the sweetening of water (Exodus 15:23-25), and from verse 11 that

טוונטלו ממדברא דסיני ושרו בקברי דמשאלי: יוונטלו מקברי דמשאלי ושרו בַּחַצַרת: יח וּנָטַלוּ מֶחַצֵרת וּשָׁרוֹ בַּרַתְמַה: ישונטלו מרתמה ושרו ברמן פרץ: בּוּנְטַלוּ מֵרָמּן פַּרֶץ וּשָׁרוּ בַּלְבְנַה: כאונטלו מלבנה ושרו ברסה: ככונטלו מרסה ושרו בקהלתה: כג ונטלו מקהלתה ושרו בטורא דשפר: כדונטלו מטורא רְשַׁפֶּר וּשָׁרוֹ בָּחֲרַדָה: כהוּנָטַלוּ מַחֲרַדַה וּשָׁרוֹ בַּמַקָהֶלת: כּוּוּנָטַלוּ ממַקָהלת וּשׁרוֹ בָּתַחַת: כּוּנְטַלוּ מִתַּחַת וּשָׁרוֹ בָּתַרַח: בחונטלו מתַרַח ושרו בִּמִתְקַה: בטונטלו מִמְתָקָה וּשָׁרוֹ בְּחַשָּׁמנַה: לוּנְטַלוּ מַחַשָּׁמנַה וּשָׁרוֹ בִּמסֶרוֹת: לאוּנְטַלוּ ממסרות ושרו בבני יעקן: לבונטלו מבני יַעַקַן וּשָׁרוֹ בָּחֹר הַגִּרְגַר: לּנוּנְטַלוּ מַחֹר הַגָּרְגַד וּשָׁרוֹ בְּיַטְבַתָה: לּ- וּנְטַלוּ מִיָּטְבַתַה וּשָׁרוֹ בַּעַבַרנַה: להוּנטלוּ מעברנה וּשׁרוֹ בּעַצִין גָבֵר: אוּנָטָלוּ מֵעַצִין גָבֵר וּשְׁרוּ בַּמַרְבָּרָא דְצָן הִיא רְקַם: אוּנְטַלוּ מֵרְקַם וּשָׁרוֹ בָּהֹר טוּרָא בָּסְיַפֵּי אַרְעָא דְאָדוֹם: להוּסְלֵק אַהַרן בַּהַנָא לְהר טוּרָא עַל מִימַרָא דַייַ וּמִית תַּמַן בִּשְׁנַת אַרבְעִין לְמַפַּק בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאַרְעַא דְמִצְרַיִם בְּיַרְחָא חֵמִשְׁאָה בְּחַד לְיַרְחָא: לּטּוְאַהַרֹן בַּר מָאָה וִעַשִּׁרִין וּתְלַת שִׁנִין בַּד מִית בָּהֹר טוּרַא: מּוּשָׁמַע בְּנַעָנַאַה מַלְבַּא דַעַרַד וְהוּא יַתַב בִּדְרוֹמַא בִּאַרְעָא דְכָנָען בְּמֵיתֵי בְּנֵי יִשְרַאָל: מאוּנָטַלוּ מֶהר טוּרַא וּשְרוֹ בְצַלְמנַה: מכּ וּנְטַלוּ מִצֵּלְמנַה וּשָׁרוֹ בְּפוּנֹן: מנונטלו מפונן ושרו באבת: מרונטלו מאבת ושרו במגות עבראי בתחום מואב: מה ונטלו ממגותא ושרו בדיבן גַר: מוונטלו מדיבן גד ושרו בעלמן דבלַתִימָה: מוּוּנָטָלוּ מֵעַלְמן דבלַתִימָה ושרו בטורי דעבראי דקדם נבו: מח ונטלו מְטוּרֵי דַעֲבָרָאֵי וּשְׁרוֹ בְּמֵישְׁרַיָּא דִמוּאָב עַל יַרְדְּנָא דִירַחוֹ: מּטוֹשְׁרוֹ עַל יַרְדְּנַא מְבֵּית יִשִּׁימות עַד מֵישַׁר שִׁטִין בְּמֵישְׁרַיָּא רָמוֹאָב: גוּמַלִּיל יְיָ עִם משֶה בְּמֵישְׁרַיָּא ָדְמוֹאָב עַל יַרְדְנָא דִירָחוֹ לְמֵימָר: נא מַלֵּל עם בָּנֵי יִשְׂרָאֵל וְתֵימַר לְהוֹן אֲרַי אַתּוּן ּ עָבְרִין יָת יַרְדְּנָא לְאַרְעָא דְכְנָעַן:

טויי וַיָּסְעַוּ מִמַּדְבֵּר סִינֵי וַיַּחֲנָוּ בִּקְבְרֹת הַתַּאֲנָה: וַיִּסְעַוּ מִקּבְרָת ייי בַּתַּאַנָה נַיַּחַנָּוּ בַּּחֲצִרְת: נַיִּסְעָוּ מֵחֲצֵרֶת נַיַּחֲנָוּ בְּרִתְּמָה: ישיב וַיִּסְעוּ מֵרתִמָה וַיַּחֲנוּ בִּרמָן פֶּרֵץ: וַיִּסְעוּ מֵרתִמָּה וַיַּחֲנוּ בִּרמָן פֶּרֵץ: וַיִּסְעוּ מֵרתִמָּה וַיַּחֲנוּ בִּרמון פֶּרֵץ: וַיִּסְעוּ מֵרתִמָּה וַיַּחֲנוּ בא־בב בַּלִבְנָה: וַיִּסִעִּוּ מִלְבְנָה וַיַּחֲנָוּ בְּרִפֶּה: וַיִּסְעַוּ מֵרְפֶּה וַיֵּחֲנְוּ ַבּבּבּר בָּקְהֵלֶתָה: וַיִּסְעָוּ מִקְּהַלֻּתָה וַיֵּחֲנָוּ בְּהַר־שָׁפֶּר: וַיִּסְעָוּ מִהַר־ בּה שָׁפֶר וַיַּחֲנָוּ בַּחֲרָדָה: וַיִּסְעָוּ מֵחֲרָדָה וַיַּחֲנָוּ בְּמַקְהַלְת: בּרבּז וַיִּסְעָוּ מִמַּקָהֵלֶת וַיַּחֲנָוּ בְּתָחַת: וַיִּסְעָוּ מִתָּחַת וַיֵּחֲנָוּ בחיבט בָּתָרַח: וַיִּסְעָוּ מִתָּרַח וַיַּדְוֹנָוּ בְּמִתְקָה: וַיִּסְעָוּ מִמִּתְקָה ל-לא וַיַּחֲנָוּ בִּחַשָּׁמנָה: וַיִּסְעָוּ מֶחַשְׁמנָה וַיַּחֲנָוּ בְּמְסַרְוֹת: וַיִּסְעָוּ לב מִמְּסֵרָוֹת וַיַּחֲנָוּ בִּבְנֵי יַעֲקָן: וַיִּסְעָוּ מִבְּנֵי יַעֲקָן וַיַּחֲנָוּ בְּחָר ַלַּגַּרָ הַגָּרָגָר: וַיִּסְעָוּ מֵחְר הַגּּרְגָּר וַיַּחֲנָוּ בְּיָטְבָתָה: וַיִּסְעָוּ לה מַיַּטָבַתַה וַיַּחַנִּוּ בִּעַבִרנֵה: וַיִּסִעִוּ מֵעַבִרנָה וַיַּחַנְוּ בִּעַצִין 🚓 יל גַבֶר: וַיִּסְעוּ מֵעֲצִין גָבֵר וַיַּחֲנִוּ בִמְרַבַּר־צָן הָוֹא קָדֵשׁ: ַליּלה וַיָּסְעָוּ מִקָּרֶשׁ וַיַּחֲנוּ בְּהָר הָהָּר בִּקְצָה אֶבֶץ אֱדְוֹם: וַיַּעַל אַהַרֹן הַכּּהֵוֹ אֶל־הָר הָהָר עַל־פִּי יהוָה וַיֵּמָת שָׁם בִּשְׁנַת ָהָאַרְבָּעִים לְצֵאת בְּנֵי־יִשְּׂרָאֵל מֵאֶבֶץ מִצְלַיִם בַּחָדֶש לט הַחַמִישָׁי בָּאֶחָד לַחְדֵשׁ: וְאַהְרֹן בָּן־שָׁלְשׁ וְעֶשְׂרֵים וּמְאַת ַניִשְׁמַע הַכִּנַעַני מ שָׁנָה בְּמֹתְוֹ בְּקֹר הָהָר: ָמֶלֶךְ עֲרֶד וְהָוּא־יֹשֵׁב בַּנֵּגֶב בְּאֶרֶץ כְּנָעַן בְּבָא בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: מא-מב וַיִּסְעִוּ מֵהָר הָהָר וַיַּחֲנִוּ בְּצַלְמנָה: וַיִּסְעָוּ מִצַּלְמנֶה וַיַּחֲנְוּ מגימר בפונן: וַיִּסְעוּ מִפּוּנְן וַיַּחֲנִוּ בָּאבִת: וַיִּסְעוּ מֵאבִת וַיַּחֲנֶוּ מה בָּעִיֵּי הָעֲבָרָים בִּגִבְוּל מוֹאָב: וַיִּסְעִוּ מֵעַיֵּים וַיַּחַנְוּ בִּדִיבְן מימו גָר: וַיִּסְעָו מִדִּיבְן גָר וַיַּחֲנָו בְּעַלְמָן דִבְלָתָיְמָה: וַיִּסְעָוּ מּת מֵעַלְמָן דִּבְלָתָיְמָה וַיַּחֲנָו בִּהָרֵי הָעֲבָרֵים לִפְנֵי נִבְוּ: וַיִּסִעְוּ מי מֶדָרֵי הָעֲבָרֵים וַיַּחֲנוֹ בְּעַרְבִת מוֹאָב עַל יַרְדֵן יִרִחוֹ: וַיַּחֲנְוּ עַל־הַיַּרְבֵּן מִבֵּית הַיִּשְׁמֹת עַד אַבֵּל הַשִּׁטִים בְּעַרְבְת וַיִּדַבֵּר יהוָה אֵל־מֹשֵה בִּעַרִבְת מוֹאָב שלישי [חמישי] אַ עַל־יַרְדֵּן יְרֵחָוֹ לֵאמָר: דַבֵּר' אֶל־בָּנֵי יִשְׂרָאֵל וִאָמַרְתָּ, 🗚 אַלֵהֶם כִּי אַתֶּם עִבְרֵים אַת־הַיַּרְדֵּן אֵל־אֵרֵץ כְּנָעַן:

<sup>(</sup>יח) ויחנו ברתמה. על שם לשון הרע של מרגלים, שנאמר מה יתן לך ומה יוסיף לל לשון רמיה חלי גבור שניה שם לשון הרע של מרגלים קבונ; מדרש אגדה): (לח) לך לשון רמיה חלי גבור שניהים עם גחלי רתמים (תהלים קבונ; מדרש אגדה): (לח) על פי הי. מלמד שמת בנשיקה: (מ) וישמע הבגעני. ללמדך שמיתת אהרן היא השמועה, שנסתלקו ענני כבוד, וכסבור שנתנה רשות להלחם בישראל, לפיכך תזר וכתבה (ר"ה ג.): (מד) בעיי העברים. לשון תרבות וגלים, כמו לעי השדה (מיכה

16 They journeyed from the Wildemess of Sinai and encamped in Kibroth Hattaayah, 17 They iourneued from Kibroth-Hattaavah and encamped in Hazeroth. 18 They journeued from Hazeroth and encamped in Rithmah. 19 They journeyed from Rithmah and encamped in Rimmon. perez. 20 Theu journeued from Rimmon-perez and encamped in Libnah, 21 They journeued from I ibnah and encamped in Rissah. 22 They journeyed from Rissah and encamped in Kehelathah <sup>23</sup> They journeyed from Kehelathah and encamped in Mount Shepher, <sup>24</sup> They journeyed from Mount Shepher and encamped in Haradah. 25 They journeyed from Haradah and encamped in Makheloth. <sup>26</sup> They journeyed from Makheloth and encamped in Tahath, <sup>27</sup> They journeyed from Tahath and encamped in Terah, 28 They journeyed from Terah and encamped in Mithkah <sup>29</sup> Theu journeued from Mithkah and encamped in Hashmonah. <sup>30</sup> They journeued from Hashmonah and encamped in Moseroth, 31 They journeyed from Moseroth and encamped in Reneiaakan. 32 Theu iourneued from Bene-iaakan and encamped in Hor-haggidgad, 33 Theu journeued from Hor-haggidgad and encamped in Jotbathah. 34 They journeued from Jotbathah and encamped in Abronah. 35 They journeyed from Abronah and encamped in Ezion-geber, 36 They journeued from Ezion-geber and encamped in the Wilderness of Zin, which is Kadesh. 37 Theu iourneued from Kadesh and encamped in Mount Hor, at the edge of the land of Edom. 36 Then Aaron the Kohen went up to Mount Hor at the word of HASHEM and died there, in the fortieth year after the Children of Israel went forth from the land of Egypt, in the fifth month on the first of the month. 39 Aaron was one hundred and twentu-three years old at his death on Mount Hor.

<sup>40</sup> The Canaanite king of Arad heard — he was dwelling in the south of the land of Canaan — of the approach of the Children of Israel. <sup>41</sup> They journeyed from Mount Hor and encamped in Zalmonah. <sup>42</sup> They journeyed from Zalmonah and encamped in Punon. <sup>43</sup> They journeyed from Punon and encamped in Oboth. <sup>44</sup> They journeyed from Oboth and encamped in the ruins of the passes, at the border of Moab. <sup>45</sup> They journeyed from the ruins and encamped in Dibon-gad. <sup>46</sup> They journeyed from Dibon-gad and encamped in Almon-diblathaimah. <sup>47</sup> They journeyed from Almon-diblathaimah and encamped in the mountains of the passes before Nebo. <sup>48</sup> They journeyed from the mountains of the passes and encamped in the plains of Moab by the Jordan, at Jericho. <sup>49</sup> They encamped by the Jordan, from Beth-jeshimoth until the plains of Shittim, in the plains of Moab.

Occupying 50 HASHEM spoke to Moses in the plains of Moab, by the Jordan, at Jericho, saying:51 Speak the Land to the Children of Israel and say to them: When you cross the Jordan to the land of Canaan,

manna began to fall at the Wilderness of Sinai (ibid 16:4). Here, however, by laconically mentioning the lack of water, the Torah alludes to the series of major events that took place in Rephidim, including the lack of water, contentiousness against God and Moses, the water-giving rock, and the war against Amalek (ibid. 18:6-13).

- **16.** They left Sinai nearly a year after the Exodus (10:11), a year during which they received the Torah and built the Tabernacle, and committed the sin of the Golden Calf. They encamped in Kibroth-Hattaavah, literally the graves of craving, because many Jews died there as a result of their craving for meat (11:4-34).
- 18. רְּמְמֶּה Rithmah. This is another name for the place from which the spies set out on their mission, the proper name of which was Kadesh (13:26). The name Rithmah is an allusion to the sin of lashon hara, or slander, that took place there, because slanderers deserve to be burned in fires fueled by charcoal made from the rothern tree [Psalms]

- 120:4] (Rashi). The people stayed at this campsite for nineteen years (Rashi to Deuteronomy 1:46).
- 36. אַקרא הַדְּיא קּדָּא Which is Kadesh. This is not the Kadesh of the spies, for that was in the Wilderness of Paran, and is referred to here as Rithmah (v. 18). The arrival at the Kadesh of this verse occurred on Rosh Chodesh Nissan of the fortieth year from the Exodus. It was here that Miriam died and where it was decreed that Moses and Aaron would not enter the Land (20:13).
- 40. The verse alludes to the battle of 21:1-3.
- **41-43.** All these places were along the detour around the land of Edom, when its king refused to permit the Jews to travel through his country. On the way, the Jews became frustrated and complained against God and Moses. They were then set upon by poisonous snakes, an onslaught that continued all along the detour. God told Moses to make a copper snake, as related above (21:4-10).
- 51-52. בּי אַתֶּם עֹבְרִים. . , וְהוֹרְשְׁתֵּם When you cross the

נבותתרכון ית כל יתכי ארעא מן סדמיכון ותוכדון ית כל בית סגדתהון וית כל צלמי מתכתהון תובדון וית כל בַּמַתָהוֹן תִּשְצוּן: נג וּתְתַרְכוּן יַת יַתְכי (ניא וַתַירַתוּן יַת) אַרעא ותיתבון בּה ארי לכון יהכית ית ארעא למירת יתה: גד ותחסנוו ית ארעא בעדבא לורעיתכון לסגיאי תסגוו ית אחסנתהוו ולזעירי תועירוו ית אחסנתהון לדיפוס להתמו עדבא די לה יהַי לשַבְּטֵי אַבַהַתכון תַחסנון: נה ואם לא תַּתָּכוּון יַת יַתְכַי אַרָעָא מָן קַדַמַיכוּן וִיהַי דִּי תַשְּאַרוּן מִנָּהוּן לְסִיעַן נַטְלַן זְיַן לַקַבְלַיכוֹן וּלְמַשׁרַיַן מַקפָּנכוֹן ויעיקוּן לכון (נ״א יתכון) על ארעא די אתון יתכין כה: נו ויהי כמא די חשבית למעבר לָהוֹן אַעַבַּר לָכוֹן: אוּמַלִּיל יִיַ עם משה למימר: בפקד ית בני ישראל ותימר להון אַרִי אַתּוּן עלין לאַרעאַ דכנען דא אַרעַא דִּי תתַפָּלֵג לכון בּאַחַסנא אַרעא דָּבָנַעַן לָתָחוּמָהַא: גוַיהַי לְכוּן רוּחַ דָרוֹמָא מִמַּדְבָּרָא דָצָן עַל תַּחוּמֵי אַרוֹם ויהַי לְכוּן תַחוּם דְּרוֹמָא מּסֶיַפִּי

אַכּר יִהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵאמָר: צֵׁו אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶׁם כִּי־אַתֶּם בָּאָים אֶל־הָאָרֶץ כְּנָעַן וֹאת הָאָרֶץ אֲשֶׁר הִפְּל לָכֶם בְּנַחֲלָה אֶרֶץ כְּנַעַן לִנְבֻל תֵּיה: וְהָיָּה לָכֶם פְּאַת־ נֵגַב מִמִּרְבַּר־צָן עַל־יִבִי אֱדִוֹם וְהָיֶה לָכֶם נְּבְוּל נֶגֶב מִמְּצָה נֵגָב מִמִּרְבַּרּ לֵּגָב מִמִּרְבַּר

המזרח למערב: ממדבר צו אשר אלל אדום. מתחילת מהטע דרומית מזרחית של ארץ תשעת המטוח. כילד, שלש ארטת יושבות בדרומה של ארץ ישראל זו אלל זו. הלת ארן מלרים, וארן אדום כולה, וארן מואב כולה. ארן מלרים במקטע דרומים מערבית, שנאמר בפרשה זו מעלמון נחלה מלרים והיו חולאותיו הימה (פסוק ה) ונחל מלרים היה מהלך של פני כל ארץ מלרים. שנאמר מן השיחור אשר של פני מלרים (יהושע יגיג) ומפסיק בין ארץ מלרים לארץ ישראל. וארץ אדום אללה ללד המזרח, וארץ מואב אלל ארץ אדום בסוף הדרום למזרח. וכשילאו ישראל ממלרים, אם רלה המקום להרב את כניסתם לארז היה מעבירם את הנילום ללד לפון ובאין לארץ ישראל, ולא עשה כן, וזהו שנאמר ולא נחם אלהים דרך ארץ פלשתים (שמות יג:יז) שהם יושבים על הים במערבה של ארן כנען. כענין שנאמר בפלשתים יושבי תבל הים גוי כרחים (לפניה ב:ה). ולא נחם אותו הדרך, אלא הסיבן והוליאם דרך דרומה אל המדבר. והוא שהראו יחזהאל מדבר העמים ויחזהאל כגלה) לפי שהיו כמה אומות יושבים בלדה, והולכין אלל דרומה מן המערב כלפי מזרח חמיד עד שבאו לדרומה של ארן אדום, ובקשו ממלך אדום שיניחם לעבור דרך ארלו ולהכנס לארן דרך רחבה ולא רלה, והולרכו לסבוב את כל דרומה של אדום עד בואם לדרומה של ארץ מואב, שנאמר וגם אל מלך מואב שלת ולא אבה (שופטים א:יז). והלכו כל דרומה של מואב עד סופה ומשם הפכו פניהם ללפון עד שסבבו כל מלר מזרחי שלה לרחבה, וכשכלו

ואם לאו מים באיז ושומפיז אתכם וכן מלינו שאמר להם יהושע בעודם בירדו (יהושע ד:י; סומה לד.): (נב) והורשתם. וגרשמס: משביותם. כתרגומו, כית סגדתהון, על שם שהיו מסככיו את ההרקע ברלפת אבנים של שיש להשתחוות עליהם בפישוע ידים ורגלים, כדכחיב ואבן משכיח לא חתנו בארלכם להשתחוות עליה (ויקרא כו:א): מסבתם. כחרגומו, מתכתהון: (נג) והורשתם את הארץ. והורשתם חותה מיושביה, ואז: וישבתם בה. תוכלו להתקיים בה, ואם לאו לא תוכלו להתקיים בה: (נד) אל אשר יצא לו שמה. מקרא קלר הוא זה. אל מקום אשר ילא לו שמה הגורל לו יהיה: למטות אבותיבם. לפי חשבון יולאי מלרים (ב"ב קיו,), דבר אחר. בשנים עשר גבולין כמנין השבטים: (נה) והיה אשר תותירו מהם. יהיו לכם לרעה: לשבים בעיניבם. ליחדות המנקרים עיניכם. תרגום של יחדות שיכית: ולצגינים. פותרים בו הפותרים לשון מסוכת הולים הסוככת אתכם לסגור ולכלוא חקכם מחין יולח וכח: וצררו אתכם. כתכנומו: (ב) זאת הארע אשר תפל לכם וגו׳. לפי שהרבה מלוח נוהגות בארץ ואין נוהגות בחוץ לארץ הולרך לכתוב מלרני גבולי רוחוחיה סביב, לומר לך מן הגבולין הללו ולפנים המטוח נוהגוח: תפל לבם. על שם שנחלקה בגורל נקראת חלוקה לשון נפילה. ומדרש אגדה אומר על ידי שהפיל הקב"ה שריהם של שבעה אומות מן השמים וכפתן לפני משה. אמר לו, ראה, אין כהם טוד כח (תנחומא ד): (ג) והיה לכם פאת נגב. רוח דרומים אשר מן

Jordan... you shall drive out. This injunction has been stated before (see Exodus 23:33-34; 34:11-12), but here the Torah adds that when the Jordan's waters would split and the Jews would cross into the Land, they should do so with the intention of fulfilling this commandment. Otherwise the waters of the Jordan would crash down and drown them. Joshua repeated this warning when the Jews were standing in the bed of the Jordan (Rashi).

53. יְשְּׁבְתָּם — You shall possess . . . and you shall settle. This is not a commandment, but a warning. If you drive the present inhabitants from the Land, you will be able to settle it, and remain secure; but if you fail to drive out

the Canaanite nations, you will not be able to remain there (Rashi).

According to Ramban, however, the word מְּשְׁבְּחָם, you shall settle, is a positive commandment to inhabit the Land. The great importance the Sages attached to living in the Land and the prohibition against leaving it are derived from this verse. See Kesubos 110b.

54. לְמְּטוֹת אֲבֹתְיכָם — According to the tribes of your fathers. The Land was divided into twelve provinces, one for each tribe. Levi was excluded from receiving a province, but the number remained at twelve because Manasseh and Ephraim each received a portion.

<sup>52</sup> you shall drive out all the inhabitants of the Land before you; and you shall destroy all their prostration stones; all their molten images shall you destroy; and all their high places shall you demolish. <sup>53</sup> You shall possess the Land and you shall settle in it, for to you have I given the Land to possess it. <sup>54</sup> You shall give the Land as an inheritance by lot to your families; to the many you shall increase its inheritance and to the few shall you decrease its inheritance; wherever its lot shall fall, his shall it be, according to the tribes of your fathers shall you inherit. <sup>55</sup> But if you do not drive out the inhabitants of the Land before you, those of them whom you leave shall be pins in your eyes and thoms in your sides, and they will harass you upon the Land in which you dwell. <sup>56</sup> And it shall be that what I had meant to do to them, I shall do to you.

34
The
Boundaries
of Eretz
Yisrael

The
ASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Command the Children of Israel and say to them:
Since you come to the land of Canaan, this is the land that shall fall to you as an inheritance, the land of Canaan according to its borders. <sup>3</sup> Your southern side shall be from the edge of

The reference here to *fathers* indicates that the portions of the individual tribes were to be determined according to the number of its members who left Egypt at the time of the Exodus (*Rashi*; see *Bava Basra* 117a).

56. God declares that the Jews must rid the Land of the corrosive Canaanite presence, and if they fail to do so, they will suffer the fate God had intended to impose upon the Canaanites, and be driven out (*Rashbam*). Only in the perspective of God's wisdom can this passage be understood. No human ruler has the right to decree that an entire population is to be exterminated or exiled, but God revealed that the Canaanite presence was incompatible with both the Land's holiness and Israel's mission on earth. History is the most conclusive proof of this, for the fact was that the Jews could not bring themselves to eliminate all the Canaanites, with the result that the Jews were drawn to idolatry and debauchery, and were in turn periodically oppressed and finally exiled.

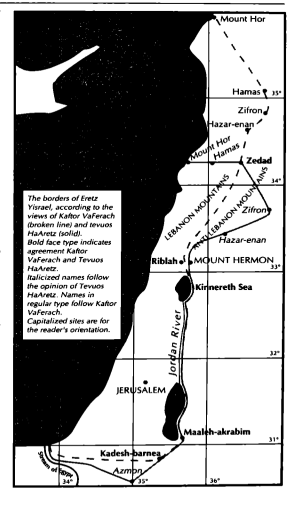
34.

1-15. The Torah delineates the boundaries of *Eretz Yisrael* because of the many commandments that are obligatory only within the Land (*Rashi*). This does not exclude the east bank of the Jordan, for most Land-based commandments are obligatory there, as well. Although Jews could conquer and annex additional territories, which would then have the status of *Eretz Yisrael*, they would have this right only after they conquered the area circumscribed in this passage (see *Tosafos*, *Gittin* 8a, s.v. שבושם).

Alternatively, the areas described here could be divided only by lot, as described in 26:56, but the lands of Sichon and Og, that Moses conquered, were apportioned by him without the need for a lottery (Sforno).

3. The border begins at the extreme southeast, and goes from there to the west, then northward, eastward, and, finally, southward.

The Torah begins the southern border in general terms, from the Wilderness of Zin, and then pinpoints the exact location of its beginning as the edge of the Salt Sea to the east.



°והיו כ׳

ר יֶם־הַמֶּלַח קַדְמָה: וְנָסַב לָכֶם הַגָּבׁוּל מִנְּגַב לִמַעַלֵה עַקַרַבִּים וְעַבַר צְנָה "והיה תּוֹצָאֹתָיו מִנֵּגֵב לְקָדֵשׁ בַּרְנֵעַ ּ וָיֵצֵא חֲצַר־אָהַר וְעָבֵר עַצִּמְנָה: וְנַסֵב הַגִּבֵוּל מֵעַצִמְוֹן , נחלה מצרים והיו תוצאתיו הַיַּמַה: וֹגְבוּל יָם וְהָיָה לָבֵם , הים הגדול וגבול זה־יַהָיה לַבֵם גָבוּל יַם: וָזַה־יַהְיָה לַבַם תַבָּוּל צַפָּוֹן מִן־הַיָּם הַגַּדֹּל תִּתַאָוּ לַכֵם הַר הַהַר: מֵהַר הַהַּר הַהַּר הַהַּר הַבַּוּל י תַתאו לָבַא חֲמֵת וָהֵיֵו תִּוּצָאָת הַגָּבֵל צָדֶדָה: וַיָצָא הַגָּבַל זפרנה והיו תוצאתיו חצר עינן זה־יַהיֵה לַכֵם גִבוּל צַפוּן: ייא והתאויתם לכם לגבול קדמה מחצר עינן שפמה: ויבר הגבל משפם הרבלה מקדם לעין ויבד הגבל ומחה על־ יב בַּתֶף יַם־כַּנַרֶת קַדְמַה: וְיַרֵד הַגָּבוּל הַיַּרְבֵּנָה וְהַיִּוּ תְוֹצָאֹתַיוּ י יַם הַמֵּלַח זאת תַּהֹיָה לָכֶם הָאָרֶץ לִנְבֶל תֵיהָ סָבְיב: וַיְצֵוּ יּ משֶׁה אַת־בָּנֵי יִשְּׁרָאֵל לֵאמָר וְאת הָאָרֵץ אֲשֶׁר תִּתְנַחֵלְוּ אתַה' בּגוֹרֶל אֲשֶׁר' צָנָה יהוֹה לָתֶת לְתִשְׁעַת הַמַּטְּוֹת נָחֲצֵי יַר הַמַּטֵה: כִּי לֵקחוו מַטָּה בְנֵי הַרְאוּבֵנִי לְבֵית אֲבֹתָם וּמַטֵּה יַּרָ בְנֵי־הַגָּדֵי לְבֵית אֲבֹתָם וַחַצִי מַטֵּה מִנַשֶּׁה לֵקחוּ נַחַלָּתָם: שני הַמַּטְוֹת וַחַצֵי הַמַּטֵּה לֵקְחוּ נַחַלָּתָם מֵעֲבֵר לִיַרְדְן 👊 יש יַרַחוֹ קַדְמַה מְזָרַחַה:

יַמַא דַמלחא קדומא: רויסחר לכון תחומא מדרומא למסקנא דעקרבים ויעבר לצו ויהון מַפָּקנוֹהִי מִדְרוֹמֵא לְרְקָם גַיאָה וִיִפּוֹק לַחֲצַר אַרַּר וִיעְבַּר לְעַצְמוֹן: הויסחר תחומא מעצמון לנחלא דמצרים ויהון מפקנוהי לימא: ותחום מערבא ויהי לכון ימא רבא ותחומה (ניא ותחומא) דין יהי לכון תחום מערבא: ונדין יהי לכון תחום צפונא מן ימא רבא תַּבָנָנוּן לְכוֹן לָהר טוּרָא: המָהר טוּרָא תכונון למטי חמת ויהון מפקנות תחומא לצדד: טונפוק תחומא לופרון ויהון מַפַּקַנוֹהִי לַחַצַר עִינַן דִין יהֵי לְכוֹן תִחום צַפּוּנַא: יוֹתַכַּוָנוֹן לְכוֹן לְתַחוֹם קָדוּמָא (נ״א מַדְנָחַא) מַחַצַר עִינָן לְשָׁפַם: יאַוֹיָחוֹת תְחוּמָא מִשְׁפָּם לְרְבְלַה מִמְדְנַח לעין וְיֵחוֹת תַחוּמֵא וִימְטֵי עַל כֵּיף יָם גְנָסֶר קדומא: יבויחות תחומא לירדנא ויהון מַפַּקנוֹהִי לִיַמַא דִמלְחָא דָא תְהֵי לְכוֹן אַרעַא לִתְחוּמַהַא סְחוֹר סְחוֹר: יגוּפַקּיד משה ית בני ישראל למימר דא ארעא די תַחָסְנוּן יָתַהּ בְּעַדְבָא דִּי פַּקִּיד יִיַ לְמִתַּן לתשעת שבטין ופלגות שבטא: יד ארי קַבָּילוּ שָבָטָא דִבְנֵי רָאוּבֶן לְבֵית אַבַהַתְהוֹן ושבטא דבני גד לבית אַבַהַתְהוֹן וּפַלגוּת שַבְטָא דִמְנַשָּה קַבִּילוּ אַחֲסָנְתִּהוֹן: טוּ תִּרִין שַבְטִין וּפַלְגוּת שַבְטַא קַבִּילוּ אַחֲסָנָתְהוֹן מעברא ליַרדנא דירחו קדומא מדינחא:

סופה ומשם הפכו פניהם ללפון עד שסבבו כל מלר מזרחי שלה לרחבה. וכשכלו את מזרחה מלאו את ארץ סיחון ועוג שהיו יושבין במזרחה של ארץ כנען והירדן מפסיק ביניהם, וזהו שנאמר ביפחח וילד במדבר ויסב את ארץ אדום ואת ארץ מואב ויבא ממזרח שמש לארץ מואב (שם יח). וכבשו את ארץ סיחון ועוג שהיתה בלפונה של ארץ מואב, וקרבו עד הירדן, והוא כנגד מקלוע לפונית מערבית של ארץ מואב. נמלא שארץ כנטן שבעבר הירדן למערב היה מקלוע דרומים מזרחים שלה אלל אדום: (ד) ונסב לכם הגבול מנגב למעלה עקרבים. כל מקום שנחמר ונסב חו וילח מלמד שלא היה המלר שוה אלא הולך ויולא לחוץ. יולא המלר ועוקם ללד לפונו של עולם באלכסון למערב, ועובר המלר בדרומה של מעלה עקרבים, נמלא מעלה עקרבים לפנים מן המלר: ועבר צנה. אל לין, כמו מלרימה: והיו תוצאותיו. קלוחיו, כדרומה של קדש ברנע: ויצא חצר אדר. מחפשם המלר ומרחיב ללד לפון של טולם, ונמשך טוד באלכסון למטרב ובא לו לחלר אדר, ומשם לעצמון ומשם לנחל מלרים. ולשון ונסב האמור כאן לפי שכחב וילא חלר אדר, שהתחיל להרחיב משעבר את קדש ברנט ורוחב אותה רלוטה שבלטה ללד לפון היחה מקדש ברנט עד שלמון, ומשם והלאה נחקלר המלר ונסב ללד הדרום ובא לו לנחל מלרים, ומשם ללד המערב אל הים הגדול שהוא מלר מערבה של כל ארץ ישראל. נמלא שנחל מלרים במהלוע מערכים דרומים. (ה) והיו תוצאותיו הימה. אל מלר המערב, שאין עוד גכול נגב מאריך ללד המערב משם והלאה: (ו) וגבול ים. ומלר מערבי מהו: והיה לכם הים הגדול. למלר: וגבול. הנסין שבחוך הים אף הם מן הגבול, והם איים שקורין חישל"ש: (ז) גבול צפון. מנר נפון: מן הים הגדול תתאו לכם הר ההר. שהוח

במהלוע לפונית מערבית. וראשו משפיע ונכנס לחוד הים ויש מרוחב הים לפנים הימנו וחולה הימנו: תתאו. תשפעו לכם לנטוח ממערב ללפון אל הר ההר: תתאו. לשון סיבה. כמו אל תא הרלים (דברי הימים ב יב:יא) ותאי השער (יחזהאל מ:י) היליע (כ"ב סא.) שקורין אפנדי"ן, שהוא מוסב ומשופע: (ח) מהר ההר. תסבו ותלכו אל מלר הלפון ללד המזרח ותפגעו כלבוא חמת. זו אנטוכיא: תוצאות הגבול. סופי הגבול. כל מקום שנאמר חולאות, הגבול או המלר כלה שם לגמרי ואינו עובר להלן כלל, או משם מתפשט ומרחיב ויולא לאחוריו להמשך להלן באלכסון יותר מן הרוחב הראשון. ולענין רוחב המדה הראשון קראו תולאות ששם כלתה אותה מדה: (ט) והיו תוצאותיו חצר עינן. הוא היה סוף המלר הלפוני, ונמלא חלר עינן במקלוע לפונים מזרחים, ומשם והחחויתם לכם חל מלר המזרחי: (י) והתאויתם. לשון הסבה ונסיה, כמו תתחו: שפמה. במלר המזרחי, ומשם הרבלה: (יא) מקדם לעיץ. שם מקום, והמילר הולך במזרחו. נמלא הטין לפנים מן המלר, ומארץ ישראל הוא: וירד הגבול. כל שהגכול הולך מלפון לדרום הוא יורד והולך: ומחה על בתף ים בגרת קדמה. שיהא ים כנרת חוך לגכול במערב, והגכול במזרח ים כנרת, ומשם ירד אל הירדן, והירדן מושך ובא מן הלפון לדרום באלכסון נוטה ללד מזרח ומחקרב ללד ארץ כנען כנגד ים כנרת. ומושך ללד מזרחה של ארץ ישראל כנגד ים כנרת עד שנופל בים המלח, ומשם כלה הגבול בתולאותיו אל ים המלח, שממנו התחלת מלר מקלוע דרומית מזרחית. הרי סובבת אותה לארבע רוחותיה: (טו) כדמה מזרחה. אל פני העולם שהם במזרח, שרוח מזרחית קרויה פנים ומערבית קרויה אחור (ישעיה ט:יא) לפיכך דרום לימין ולפון לשמאל (חהלים פט:יג):

> 4. וְעָבֶר — Shall go around. . . and shall pass. The term shall go around indicates that the border veered from the due west course and inclined to the south, so that it turned to the south of Maaleh-akrabim, to include it in the Land (Rashi).

יִם־הַמֶּלַח קַרְמָה — The Salt Sea [i.e., Dead Sea] to the east. At its southern extremity, the Dead Sea curves to the east. Here the Torah specifies that the southern border of the Land begins at the sea's eastern extremity, not its southwestern tip. the Salt Sea to the east. <sup>4</sup> The border shall go around south of Maaleh-akrabbim, and shall pass toward Zin; and its outskirts shall be south of Kadesh-bamea; then it shall go out to Hazar-addar and pass to Azmon. <sup>5</sup> The border shall go around from Azmon to the stream of Egypt, and its outskirts shall be toward the Sea. <sup>6</sup> The western border: It shall be for you the Great Sea and the district; this shall be for you the western border.

<sup>7</sup> This shall be for you the northern border: from the Great Sea you shall turn to Mount Hor. <sup>8</sup> From Mount Hor you shall turn to the approach to Hamath, and the outskirts of the border shall be toward Zedad. <sup>9</sup> The border shall go forth toward Zifron and its outskirts shall be Hazar-enan; this shall be for you the northern border. <sup>10</sup> You shall draw yourselves as the eastern border from Hazar-enan to Shefam. <sup>11</sup> The border shall descend from Shefam to Riblah, east of Ain; the border shall descend and extend to the bank of the Kinnereth Sea to the east. <sup>12</sup> The border shall descend to the Jordan, and its outskirts shall be the Salt Sea; this shall be the Land for you, according to its borders all around.

<sup>13</sup> Moses commanded the Children of Israel, saying: This is the Land that you shall divide as an inheritance by lot, which HASHEM has commanded to give to the nine-and-a-half tribes. <sup>14</sup> For the tribe of the children of Reuben have taken according to their fathers' house, and the tribe of the children of Gad according to their fathers' house, and half the tribe of Manasseh have taken their inheritance. <sup>15</sup> Two-and-a-half tribes have taken their inheritance on the bank of the Jordan by Jericho, eastward toward the sunrise.

Shall pass means that the border was drawn in a straight line from east to west (Rashbam). Vilna Gaon, however, contends that the term "pass" indicates that the border went through the midst of the site mentioned by the verse (Aderes Eliyahu to Joshua 15:3).

תוְצְאְתִּיו — Its outskirts , i.e., the point where the straight line of the border changed directions and veered to the south of Kadesh-barnea , thus including it in the Land (from Rashi).

Since Kadesh-barnea is identified elsewhere as the place from which Moses sent the spies (12:16, 32:8; Deuteronomy 1:2,19), it would seem that the Jews were actually inside the Land at that time, in the second year from the Exodus. This was an uninhabited frontier area, so that the presence of Israel did not draw a hostile response from the Canaanites. Also, Moses' passionate desire to enter the Land was not satisfied by this brief penetration into the Land, because, as the Sages teach (Sotah 14a), he longed to perform the commandments that depend on the Land, not merely to set foot inside it (R'Hersh Goldwurm). According to B'chor Shor, however, there were two places named Kadesh-barnea, and the spies went from the one that was not in the Land.

— Shall go out. This term, too, indicates a change of direction, away from its previous western direction. Thus the border now veered off in a southwesterly direction toward Hazar-addar (Rashi; Gur Aryeh).

5. יְנְסֵב הַגְּבוּל — The border shall go around, changing direction and veering up to the northwest (ibid.).

בְּחְלֶּה מִצְרְיִם — To the stream of Egypt. According to Rashi, the Targumim of Yonasan and Yerushalmi, and others, this stream is the Nile. It refers to an erstwhile eastern branch of the Nile that has since run dry. [An indication that it cannot mean the Nile itself is that the Torah calls it חוף, a stream, but

the Nile would have been called הַיְּאור, The River, as it is always called in *Genesis* and *Exodus*.] *Ibn Ezra*, though not identifying this stream, says explicitly that it is not "The River."

According to R'Saadiah Gaon, it is Wadi al-Arish, a stream in the Sinai Peninsula. His view is accepted by Kaftor VaFerach, Radvaz, and Tevuos HaAretz.

הַּיְמֶּה — Toward the Sea. The southern border ends at the Mediterranean Sea.

6. הַיִּם הַגְּרוֹל וּגְבּוּל — The Great Sea and the district, i.e., the islands off the mainland, too, are part of the Land (Rashi; see Cittin 8a and Tosafos).

7. תְּחָאוֹ לְכֶּם הֹר הָהֶּה — You shall turn to Mount Hor. This mountain, which sloped down to the Mediterranean, was the signpost for the northwest border (Rashi). There are various opinions regarding its location, but it is not the mountain of the same name where Aaron died (20:22-29), and which was south of the Land.

9. The northeast border ended at Hazar-enan, and from there it turned south. Obviously, the above-noted dispute concerning the whereabouts of Mount Hor also involves the location of Hazar-enan. At one extreme, both sites are placed deep in Syria; at the other extreme, they begin at Acco and go from there to the east.

11. קיְרָם — Shall descend. This verb is used frequently in describing the eastern border, because its altitude decreases as mountains and hills give way to plains and desert (Rashi).

The borders delineated here give the area of the Land from the time of Joshua's conquest to the destruction of the First Temple. During the Second Temple era, the territory under Jewish control was smaller (Mishnah Sheviis 8:1; Challah 4:8). However, Genesis 15:18 and Deuteronomy 1:7 state that

חמישי

טוומליל יי עם משה למימר: יואליו שמהת גבריא די יחסנוז לכוז ית ארעא אֶלְעַזַר כַּהָנָא וִיהושָע כַּר נוּן: יחורבָּא חד רבא חד משבטא תדברוו לאחסנא ית ארעא: יטואלין שמהת גבריא לשבטא דיהודה כלב בר יפנה: בולשבטא דבני שמעון שמואל בר עמיהוד: כא לשבטא דבנימו אלידד בר פסלוז: כב ולשבטא דבני דו רבא בּקי בַּר יגלי: כג לבני יוסף לשבטא דבני מנשה רבא חניאל בר אפד: כדולשבטא דבני אפרים רבא קמואל בר שפטו: בה וּלְשָׁבְטָא דְבָנֵי זְבוּלוֹ רָבַּא אַליצפּן בּר פרנה: כו ולשבטא דבני יששבר רבא פלטיאל בר עזו: כי ולשבטא דבני אשר רָבָּא אַחִיהוד בַּר שׁלמי: כחולשבטא דבני נפתלי רבא פדהאל בר עמיהוד: כט אלין די פקיד יי לאחסנא ית בני ישראל בארעא דבנען: אומליל יי עם משה במישריא דמואב על ירדנא דירחו למימר: בפקד ית בני ישראל ויתנון ללואי מאחסנת אחודתהון קרוין לְמִתַּב וָרֵנַח לְקַרְנַיָּא סְחַרֵנִיהוֹן תַּתְּנוּוֹן לַלַנַאַי: גויהון קרניא להון למתב ורוחיהון יהון לבעירהון ולקניניהוו וּלְכַל חֵייַתְהוֹן: דּוּרְנְחֵי קרְנִיָּא דִּי תתנוּן לַלְנָאֵי מִכּתַל קַרְתָא וּלְבַרֵא אָלַף אַמִּין סחור סחור: הותמשחון מברא לקרתא יַת רוּחַ קּדּוּמָא תַּרֵין אַלְפִין אַמִּין וַיַת רוּחַ דִּרוֹמַא תְּרֵין אַלְפִּין אַמִּין וַיַת רוּחַ מַעַרָבָא תַּרֵין אַלְפִין אַמִּין וַיַת רוּחַ צפונא תרין אַלפין אַמין וקרתא בָּמָצִיעַא דֵּין יָהֵי לְהוֹן רְנַחֵי קּרְנַיַּא:

רביעי טריי וְיָרַבֶּר יהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמְר: ֻאֵלֶּה שְׁמְוֹת הָאֵנָשִׁים שְׁמִוֹת הָאֲנָשִׁים אָשָר יִנְחָלִּי לָכֶם אֶת־הָאָרֶץ אֶלְעָזָר הַכּּהֵׁן וִיהוּשֻׁעַ בִּן־

בּרַבּא יְפְנֵּה: וּלְמַשֵּׁה בְּנֵי־מְנָשֶׁה בְּנֵי־הָאָנֶשְׁה בְּנִי־רָן נָשִׂיא שָׁחָוּר לִמְשֵׁה בְּנִי־רָן נָשִׂיא בָּקִי בָּן־בּרַבּה וּלְמַשֵּׁה בְנֵי־יִשְׁשַׁבָר נָשִׂיא בְּקִי בָּן־בּרַבּה וּלְמַשֵּׁה בְנֵי־יִשְׁשַׁבָר נָשִׂיא בְּקִי בָּן־בּרַבּה וּלְמַשֵּׁה בְנֵי־יִשְׁשַׁבָר נָשִׂיא בְּקִי בָּן־בּרַבּה וּלְמַשֵּׁה בְנֵי־יִשְּמָוֹן וּיִלְמַשֵּׁה בְנֵי־יִשְּׁשַׁבָר נָשִׂיא בְּקִי בִּיּיִ שְׁמִּיּא בְּן־בִּיּה וְמָשְׁה בְנֵי־יִשְּׁשַׁבָר נָשִׂיא בְּקִי בְּיִי שִׁמִּי בְנֵי־יִשְּׁשַׁבָר נָשִׂיא בּּן־אַפְּרֵי בִּיְיִשְׁשַׁבָר נָשְׂיא אֲחִיהְוּר בְּן־בּרְבִּי וְלְמַשֵּׁה בְנֵי־יִשְּׁתְלּוֹן וּוֹלְמַשֵּׁה בְנֵי־יִשְּׁשַׁבָר נָשְׂיא בְּרֵי בִּיּבְּיוֹן נְשִׁיא אֲלִיצָּפָן בָּן־פִּרְנֵן: וּלְמַשֵּׁה בְנֵי־יִשְּשׁבָר נָשִׂיא בְּוֹרִי בְּשְׁיא בְּוֹרְי נְשִׁיא בְּוֹרְי נְשִׁיא בְּוֹרְנִי וְשְׁתִּלְוֹן וּוֹלְתַבְּבּר יהוֹה לְנַחֵיִּה בְּנֵי־יִשְּׁרָאֻל בְּן־עַמִּיהְוּר: וּלְחַלְּעִי בְּנִיי בְּשָׁיא בְּבִיי נְשְׁיא בְּוֹרְנִי בְּשְׁיא בְּנִבְיי וְשְׁרָא בְּנִיי נְשָׁיא בְּנִיי וְשְׁרָא בְּנִי וִישְׁית בְּנֵיי וְשְׁרָא בְּוֹבְי בְּעָּיא בְּוֹבְיי בְּשָׁיא בְּנִייִי שְּׁנְשִׁיה בְנֵי־יִשְּׁרָאֻל בְּוֹבְיי בְּשָׁיה בְנִיי־יִשְּׁרָאל בְּן בְּעִייא בְּוֹי בְּעָּיי בְּעִייא בְּוֹי בְּעָּיִיא בְּיִייִים נְשִּיא בְּבִיי־וִשְּׁרְבּעוֹי בְּעִייִי בְּיִבְּיִי בְּעִייִים בְּבִּייִי בְּנִייִם נְשִיּיא בְּבִיי־יִשְׁבּעּבּיים בְּבִּייים בְּעִייִי בְּבִּייִישְׁרָב. וְּבְּבְּיִיים בְּבִייִים נְּשְׁיִי בְּנִייִי בְּעִייִים בְּעִייִּים בְּיִייִישְׁרְבִּייִי בְּעִייִם בְּבִיייִישְׁרָבּי בְּיִייִישְׁבְּיבּיי בְּיִישְׁים בּּבִיייוּ בְּיִיבְייִים נְּשְׁבִּים בְּייִיישְׁבְּייִים בְּיִייִישְׁתְּבְיי בִּייְישְׁבְּי בְּייִים נְּעִייִּים בְּבִּייְים נְבְּייִים בְּבְּייִייְם בְּבִייים בְּבִייים בְּיִיבְּיי בְּיבִייים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִיייִים בְּבִּייִים בְּבִּיים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּבִייִים בְּבְיִיים בְּבִייִיים בְּיִּיבְּיים בְּבִּייִים בְּבִייִים בְּבְּיי

גַיְרַבֶּר יהנָה אֶל־מֹשֶׁה בְּעַרְבָּת מוֹאֶב עַל־יַרְבֵּן יְרַחְוֹ עַרְים לָשֶׁבָּת וֹמְגָרָשׁ לֶעָרִים סְבִיבְּתִיהֶם תִּנְּחֲלֵּת אֲחָזָּתָם בְּאַבְּת וֹמְגָרָשׁ לֶעָרִים סְבִיבְּתִיהֶם תִּתְּנִוּ לַלְיִים גְּנְיִי הְעָרֵים לָשֶׁבֶּת וֹמְגְרְשֵׁי הֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְּנָוּ לַלְיִים:

 וְמָרְרָכְשָׁם וּלְכֻל חַיָּתָם: וֹמְגְרְשֵׁי הֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְּנָוּ לַלְיִים:

 וְמְרָכְשָׁם וּלְכֻל חַיָּתָם: וֹמְגְרְשֵׁי הֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְּנָוּ לַלְיִים הַ מְשֶׁבָּת וֹמְגְרְשֵׁי הֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְּנָוּ לַלְיִים אֶלְפֵּיִם בָּאַפָּׁה וְאֶת־פְּאַת־נָגֶנְ אַלְפַּיִם וּאַלְפֵּיִם בָּאַפָּה וְאֶת־פְּאַת־נָגֶנֶב אַלְפַּיִם בְּאַפָּים בְּאַפָּה וְאֶת־פְּאַת צָפְּוֹן אֵלְפֵּיִם בְּאַפָּים הְאָרָשֵׁי הָעָרִשִׁי הֶעָרִים:

רש"י

במקומכס: (בט) לְנַחֵל את בני ישראל. שהם ינחילו חותה לכם למחלקוחיה:

(ב) ומגרש. ריוח מקום חלק חון לעיר סביב להיוח לנוי לעיר. וחין רשחין לבנוח

שם בית ולח לנטוע כרם ולח לזרוע זריעה (ערכין לג:): (ג) ולבל חיתם. לכל

לככיהם (נדרים פח.): (ד) אלף אמה סביב. וחתריו הוח חומר חלפים בחמה, הח

(יז) אשר ינחלו לבם. בשבילכם, כל נשיא ונשיא אפוטרופוס לשבטו ומחלק נחלת השבט למשפחות ולגברים, ובורר לכל אחד ואחד חלק הגון, ומה שהם טושין יהיה השבט למשפחות ולגברים, ובורר לכל אחד ואחד חלק הגון, ומה שהם טושין יהיה עשוי ראילו עשאום שלוחים. ולא יחכן לפרש לכם זה ככל לכם שבמקרא, שאם כן היה לו לכחוב ינחילו לכם. ינחלו משמע שהם נוחלים לכם, בשבילכם ובמקומכם, כמו ה' על לכחוב ינחיל ולכם יוד:יד): (יח) לגחל את הארץ. שיהא נוחל וחולק אותה ילחס לכם (שמות יד:יד): (יח) לגחל את הארץ. שיהא נוחל וחולק אותה

the Land extends as far north as the Euphrates, which is near the Turkish border. *Tevuos HaAretz* (ch. 1) suggests that the Euphrates will not become the border until Messianic times.

כילד, אלפים הוא נותן להם סביב, ומהם אלף הפנימים למגרש והחילונים לשדוח

17. אָשֶׁר־יּנְחְלוּ לְבָם — Who are to take possession of the Land for you. Each tribal leader took title to a province on behalf of his entire tribe, and he would then apportion it for distribution to the individual recipients among his tribesmen (Rashi; see Kiddushin 42a).

19-29. The Torah lists the names of the ten tribal princes who presided over the distribution of the Land in *Eretz* 

Yisrael proper, but the leaders of Gad and Reuben are omitted because they had already received their portions on the east bank of the Jordan.

There is no apparent order to the list of the tribes. According to *Ramban* (13:4), the leaders are listed in order of their personal greatness.

35.

1-8. The tribes were commanded to set aside forty-eight cities for the Levites, whose tribe was not to receive a regular portion of the Land. These cities provided not only dwelling places for the tribe that devoted itself to the service

The Leadership

16 HASHEM Spoke to Moses, sauing. 17 These are names of the men who are to take possession of the Land for uou: Elazar the Kohen and Joshua son of Nun, 18 and one leader from each tribe shall you take to possess the Land. 19 These are the names of the men; for the tribe of Judah Caleb son of Jephunneh; 20 and for the tribe of the children of Simeon. Shemuel son of Ammihud: 21 for the tribe of Beniamin. Elidad son of Chislon; 22 and for the tribe of the children of Dan. as leader. Bukki son of Joali; 23 for the children of Joseph, for the tribe of the children of Manasseh, as leader, Hanniel son of Ephod; 24 and for the tribe of the children of Ephraim. as leader. Kemuel son of Shiftan; 25 and for the tribe of the children of Zebulun, as leader. Elizaphan son of Parnach; 26 and for the tribe of the children of Issachar, as leader, Paltiel son of Azzan: 27 and for the tribe of the children of Asher, as leader, Ahihud son of Shelomi; 28 and for the tribe of the children of Naphtali, as leader, Pedahel son of Ammihud. 29 These are the ones whom HASHEM commanded to apportion to the Children of Israel in the land of Canaan.

35 Cities for

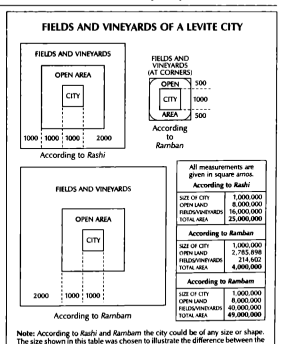
ASHEM spoke to Moses in the plains of Moab, by the Jordan, at Jericho, saying: <sup>2</sup> Command the Children of Israel that they shall give to the Levites, from the hentage of the Levites their possession, cities for dwelling, and open space for the cities all around them shall you give to the Levites, 3 The cities shall be theirs for dwelling, and their open space shall be for their animals, for their wealth, and for all their needs. 4 The open spaces of the cities that you shall give to the Levites, from the wall of the city outward; a thousand cubits all around, 5 You shall measure from outside the citu on the eastern side two thousand cubits; on the southern side two thousand cubits: on the western side two thousand cubits: and on the northern side two thousand cubits, with the city in the middle; this shall be for them the open spaces of the cities.

commentators.

of God and the nation. They had the additional benefit of permitting all parts of the nation to be exposed to the "legion of God." thereby enabling them and their children to learn from the example of the Levites, and imposing upon the Levites the obligation to elevate themselves so as to better carry out their spiritual responsibilities.

- 2. ומגרש And open space. This land was kept open and undeveloped for the beautification of the town. It was forbidden to build or cultivate crops there (Rashi).
- 3. The verse mentions three uses for the open spaces around the cities: for animals, i.e., those used for riding and carrying burdens; for wealth, i.e., sheep and cattle; and for all their needs, i.e., such other uses as beehives, dovecotes, and the like (Sfomo).
- 4-5. First the Torah says that one thousand cubits of open land were set aside, and then, in verse 5, it states that they were to measure off two thousand cubits. Rashi explains that a total of two thousand cubits were allocated in all directions around each city, of which the inner thousand immediately girdling the city was to be undeveloped and beautiful, and could be used only for the purposes described above, and the outer thousand was for agriculture.

According to Rambam (Hil. Shemittah V'Yovel 13:2), there were a total of three thousand cubits around the cities, of which the inner thousand were kept open for the use of the people (v. 4), and the outer two thousand were for agriculture (v. 5).



וויַת קדוניא די תתנון ללואי ית שית כרוי שובותא די תתנון למערוק תמן קטולא ועליהון תתנון ארבעין ותרתין סרוין (ניא קַרְתָא): זַּכַּל קַרְנַיַּא דִי תַתְנוּזְ לֹלְוֹאי אַרבּעין ותמני קרוין (נ״א קרתא) יתהן וית רנַחִיהַן: הַנַקרנַיָּא דִּי תַתְנוּן מאחוּדת בּני ישראל מן סגיאי תסגון ומן זעירי תועירוז גבר כפום אחסנתה די יחסנוז יתן מקרווהי ללואי: טומליל יי עם משה למימר: ימלל עם בני ישראל ותימר להוו ארי אתוּז עבריז ית ירדנא לארעא דבנען: יאותזמנון לכון קרוין קרוי שובותא יהויז לכון ויערוק לתמז קטולא דיקטול נפשא בשלו: יב ויהון לבון קרויא לשובא מגאל דמא ולא ימות קטולא עד דיקום קדם כנשתא לדינא: יגוקרויא די תתנון שית קרוי שזבותא יהוין לכון: יר ית תַלַת קרוַיָּא תתנון מעברא ליַרדנא וית תַלַת קרניַא תַּתִּנוּן בָּאַרְעַא דְכָנַעַן קרני שובותא יהונו: טולבני ישראל ולגיורא ולתותבא (נ״א ולגיוריא ולתותביא) (ד)ביניהוז יהויז שית סרויא האליו לשובא למערוק לתמו כל דיקטול נפשא בשלו: מו ואם במן דברולא מחהי וקטלה כטולא הוא אתקטלא יתקטל קטולא: ייוֹאָם בּאַבנא דִמְתְנַסְבַא בִידַא דְּהִיא כמשת די ימות בה מחהי וקטלה קטולא הוא אתקטלא יתקטל קטולא: יחאו בָּמַן דָאָע דָּמָתְנָסֵב בִּידַא דָּהִיא כמסת די ימות בה מחהי וקטלה קטולא הוא יְנְאַת הֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְנוּ לֵלְוּיִּם אֲת שֵׁשׁ־עָרֵי הַמִּקְלָּט אֲשֶׁר תִּתְּנֹוּ לָנְס שָׁמָּה הָרֹצָח וַעֲלֵיהֶם תִּתְּנוּ אַרְבָּעִים וּשְׁמנֶה עִיר אַתְהֶן וְאֶת־מִגְרְשִׁיהֶן: וְהֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְנוּ מֵאֲחֻזַּת בְּנֵי־ יִשְׁרָאֵׁל מֵאֶת הָרַב תַּרְבֹּוּ וּמֵאֵת הַמְעֵט תַּמְעֵיטוּ אִישׁ בְּפֵי נְחֲלָתוֹ אֲשֶׁר יִנְחָׁלוּ יִתַּן מֵעָרָיוּ לַלְוֹיָם: יי וידבר יהוה אַל-משׁה לֵאמָר: דַּבָּרֹ אָל־בָּנֵי יִשְׂרַאֵּל

ששי טיי וַיְדַבֶּר יהוָה אֶל־מּשָׁה כֵּאמְר: דַּבֵּר אֶל־בְּנְי יִשְׁרָאֵר יִשְׁה יִאַמְרָתָ אֲלֵהֶם כָּי אַתָּם עְרִים אֶת־הַיַּרְהֵן אַרְצָה כְּגַעַן:
יא וְהִקְּרִיתֶם לָכֶם עָרִים עָרֵי מִקְלָט תִּהְיֵינָה לָכֶם וְנֵס שָׁמָה יִּ הַעָּרִים אָתְרִים לְבָּי תְּקְלָט מִּגֹאֵל יְבִּרִי הָבְּעָרִים אֲשֶׁר תִּתָּנוּ שֵׁשִׁ־עָרִי מִקְלָט תִּהְיֵינָה לָכֶם: אֵת וּ יִיִּי הְנָעִי הְבָּיִי וְשְׁרָאֵל וְלַגֵּר יִיְּהְיִינָה בְּעָרִים הָאָלֶט תִּהְיֵינָה לְבְנִי הְעָרִים אָשֶׁר הַתְּנִוּ מֵעֵבֶּר לַיַּרְבֵּן וְאֵת שְׁלְשׁ הֶעָרִים אַשְּרִים תִּהְנִי וְשִׁרָאֵל וְלַגֵּר יִיְּהְיִינָה בְּעָרִים הָאָלֶם תִּהְיֵינָה לְבְנִי וְשְׂרָאֵל וְלַגִּר יִיְּהְנִינְה בְּעָלְעִ עָרִים הָאֵלֶה לְמִקְלָט תִּהְיִינָה בְּיְבְּלִי עִיְרִים הָאֵלֶה לְמִקְלָט תִּהְיִינָה בְּעְלְים הָאָלֶה לְמְקְלָט תִּהְיִינָה בְּעְלְים הְאָלֶה לְנְמִת רַצְחַ הְנִּמְת רַצְחַ הְהָא מְוֹת יוּמָת רַצְחַ הִּאֹ מְוֹת רַצְחַ הְנִּמְת רַצְחַ הְנִימֹת רַצְחַ הְנִּא מְוֹת רַצְחַ הְנִימָת רַצְחַ הִּא מְוֹת יוּמָת רַצְחַ הִּאְשָׁר־יִמְׁוֹת בֵּה הָבָּהוּ וַיָּמָת רַצְחַ הְנִימֹת בּוּ הְבָּהוּ וְיָמְת רַצְחַ הְנִימֹת בְּבְּי עִץ־יִרְ אָשְׁרִייִמְוֹת בִּן הְבָּהוּ וְנִימְת רַצְחַ הִּוֹא מִוֹת בְּבִּי עִץייִרְיִב אְשָׁבְּיוֹי עַיְרִייִם אְשָׁבּיי עִיִייִם הְּעָּשְׁה בִּעְלִים הְיִּבְּתוֹי עִיִּים הְאָבָּים בְּבְּיִי עִיץיִים הְּבָּהוּ וְיָּיִם הְּבָּבְּי עִיץיִייִה אְשִׁהּייִנְה הְבָּבּוֹת בְּבִּי עִיץייִרְה אָשְׁרִייִמְיוֹת בֵּבּ הְבָּבוֹי עִיץייִר אָשְׁרִייִמְיּת בּוֹ הְבָּהוּ וְיִימִת רַצְם הְנִימֹת בּוּ הְבָּיִי עִיץייִר הְּיִבְּי בְּיִים הְעִּבְּי בְּיִים בְּיִים הְּבָּבּי בִּיִּבְּי יִשְּירִים בְּיִים הְיִים הְבָּבְיּי בְּיִים הְעִּבְּים בְּיִּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּים בְּיִים בְּיִים בְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִתְיּבְם בְּבְּים בְּיִבְּים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּבְּתוֹים בְּיִים בְּיִים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּיִּבְּים בְּבְּבְיוּתְים בְּבְּים בְּבְּיוּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּיִים בְּיִּבְּים בְ

אשר ימוח בו, דמחרגמינן דהיא כמסת דימות בה, חוץ מן הברזל. שגלוי וידוע לפני הקב"ה שהברזל ממיח בכל שהוא, אפילו מחש, לפיכך לא נחנה בי חורה שיעור לכחוב הקב"ה שהברזל ממיח בנ (ספרי שם). ואם חאמר בהורג בשוגג הכחוב מדבר, הרי הוא אומר בו אשר ימוח בו (ספרי שם). ואם חאמר בהורג בשוגג הכחוב מדבר, הרי הוא אומר למטה או בכל אבן אשר ימוח בה בלא ראוח וגו' (פסוק כג) למד של האמורים למשלה שבהורג במזיד הכחוב מדבר: (יז) באבן יד. שיש בה מלא יד (ספרי שם): אשר ימוח בה. שיש בה שישור להמיח, כחרגומו. לפי שלא' והכה איש את רשהו באבן (שמוח כא:יח) ולא למן בה שישור. יכול כל שהוא, לכך לאמר אשר ימוח בה (ספרי שם): (יוז) או בבלי עץ יד [וגגי]. לפי שלאמר וכי יכה איש את שבדו או אח מחתו בדי שיהא בו שיהא בו שיהא בו כדי בשכו ושמות בו. שיהא בו כדי שבט ושמות בו. שיהא בו כדי

ולכרמים (סוטה כז:): (יא) והקריתם. אין הקרייה אלא לשון הזמנה (ספרי קס) (וכרמים (סוטה כז:): (יא) והקריתם. אין הקרייה אלא לשון הזמנה (ספרי קס) וכן הוא אומר כי הקרה ה' אלהיך לפני (בראשית כז:כ): (יב) מגאל. מפני גואל הדם שהוא קרוב לנרלת: (יג) שיש ערי מקלט. מגיד שאט"פ שהבדיל משה בחייו שלש ערי בעבר הירדן, לא היו קולטות עד שנכחרו שלש שקטון יהושע בארך כנטן (ספרי שס; מכוח ט:): (יד) את שלש הערים וגוי. אט"פ שבארך כנטן חשטה שבים וכאן אינן אלא שנים וחלי, השה מנין ערי מקלט שלהם, משום דבגלעד נפישי שבטים וכאן אינן אלא שנים וחלי, השה מנין ערי מקלט שלהם, משום דבגלעד נפישי רולחים (שם ושם) דכתיב גלשד קרית פוטלי און עקובה מדם (הושע והן אלא בהורג רולחים (שם ושם) דבהור. אין זה מדבר בהורג בשוגג הסמוך לו, אלא בהורג במוזיד. ובא ללמד שההורג בכל דבר לכיד שיהא בו שיטור כדי להמית. שמאמר בכולם במזיד. ובא ללמד שההורג בכל דבר לכיד שיהא בו שיטור כדי להמית. שמאמר בכולם

**6.** The names of three of the six cities of refuge are given in *Deuteronomy* 4:43, and the others are listed in *Joshua* 20:7. The people who find protection there are described in the following passage below. *Joshua* 21:11-40 gives the names of the other forty-two Levite cities, which tribes gave them and the six cities of refuge, and how all forty-eight cities were apportioned among the various Levite families.

8. מְאַת הָרֶבּ תּרְבּוּ — From the many you shall increase. The explanation of this verse depends on the dispute between Rashi and Ramban over how the Land was allocated among the tribes (see 26:54). According to Rashi, who contends that the size of a tribe's province was in proportion to its population, our verse is quite logical: the larger the tribe, the larger

its territory, and the more cities it should give to the Levites. According to Ramban, however, who contends that all tribes received equal portions regardless of their populations, this verse refers to the individual families within each tribe, i.e., since the larger families within a tribe received more land than the smaller ones, they were more obligated to contribute cities than were the smaller families with less land.

Ramban adds that the criterion in this regard was the value of the land, not its square footage. Thus we find that the tribes of Ephraim and Dan each contributed four cities (Joshua 21:20-22), even though Dan's population was nearly twice as large (above, 26:37,43). Clearly, therefore, Dan's cities must have been worth much more than Ephraim's.

<sup>6</sup> The cities that you shall give to the Levites: the six cities of refuge that you shall provide for a murderer to flee there, and in addition to them you shall give forty-two cities. 7 All the cities that μου shall give to the Levites: fortu-eight cities, them and their open spaces, <sup>8</sup> The cities that μου shall give from the possession of the Children of Israel, from the many you shall increase and from the few uou shall decrease, each according to his inheritance that they shall inherit shall he give of his cities to the Levites.

Cities of Refuae for Unintentional

9 HASHEM SDOKE to Moses, sauing: 10 Speak to the Children of Israel and sau to them: When uou cross the Jordan to the land of Canaan, 11 you shall designate cities for yourselves, cities of refuge shall they be for you, and a murderer shall flee there — one who takes a life Murder unintentionally. <sup>12</sup> The cities shall be for you a refuge from the avenger, so that the murderer will not die until he stands before the assemblu for judgment. 13 As to the cities that you shall designate, there shall be six cities of refuge for you. 14 Three cities shall you designate on the other side of the Jordan, and three cities shall you designate in the land of Canaan; they shall be cities of refuge. 15 For the Children of Israel and the proselyte and resident among them shall these six cities be a refuge, for anyone who kills a person unintentionally to flee there.

<sup>16</sup> If he had struck him with an iron implement and he died, he is a murderer: the murderer shall surely be put to death. 17 Or if with a hand-sized stone by which one could die did he strike him. and he died. he is a murderer: the murderer shall surely be put to death. 18 Or if he struck him with a hand-sized wood implement through which one could die, and he died, he is a murderer:

9-34. Cities of Refuge. Whenever someone takes a life. there are four general possibilities: (a) If the act was accidental to a degree that the perpetrator was blameless, he is absolved of responsibility; (b) if the act was unintentional, but with a clearly defined degree of carelessness, the perpetrator is exiled to a city of refuge: (c) if the circumstances of an intentional murder were such that the court cannot carry out the death penalty, or if there was a high degree of negligence — what the Sages call "unintentional, but close to intentional" — the sin is too grave to be absolved by exile; (d) if killing was intentional, and the murderer was properly warned and his act was witnessed, he is liable to execution by the court.

Only the court has the authority to decide which of the above applies, and until it does so, a close relative of the victim, the avenger of the blood, has the right to kill the perpetrator. To prevent him from doing so in the event the killer does not deserve that fate, the Torah provides that the perpetrator should flee to one of the cities of refuge where he will be safe from the wrath and vengeance of the relative. pending the decision of the court. The Torah will now describe the function of the cities and set forth the guidelines for the cases that require exile.

14. שלש הערים תתנו מעבר לירדן — Three cities shall you designate on the other side of the Jordan, i.e., on the east bank. The verse provides that the two-and-a-half tribes to the east should have as many cities of refuge as the nine-and-ahalf on the west — a seeming disproportion. The Sages (Makkos 9b) infer from Scripture that murder was more common on the east bank so that, despite its smaller population, it required more places of refuge (Rashi).

Even though these cities were specifically for unintentional murderers, so that the high incidence of premeditated

murder should not have a bearing on how many cities were needed, it stands to reason that many killers would try to make their crimes appear to be inadvertent, thus making them eligible for refuge. Furthermore, even though the population of the east side was smaller, the size of the territory was as great as that on the west side, so that more cities were needed to enable killers to flee there before they were caught by avengers (Ramban).

15. ולתושב — And resident, i.e., a גר תושב, resident alien, a non-Jew who is permitted to reside in the Land because he agrees to observe the Seven Noahide Laws (see Sanhedrin 56b; see also chart at the conclusion of Parashas Noach).

16-21. Before giving the guidelines for the sort of killing that subjects one to the punishment of exile, the Torah sets forth the rules defining murder. Of course, the circumstances must show that the blow was struck intentionally. In addition, however, the blow must be such that it was capable of causing death. For example, if someone struck his adversary with a pillow and he died somehow, the assailant cannot be liable to the death penalty because his "weapon" should not have caused death under any reasonable circumstances.

16. בְּבְלִי בַרְזַל — With an iron implement. The Torah is saying that by its nature, an iron weapon is assumed to be dangerous and lethal. Therefore, unlike the following cases, it is not necessary for the court to inquire into the capacity of the weapon (Rashi).

17. באבן יד — A hand-sized stone, i.e., a stone that fills the hand. The stone's size is significant, because in cases where it is difficult to determine conclusively if the weapon was lethal or not, it might seem logical to assume that the mere fact that a death resulted should be sufficient to establish the efficacy of the weapon. To refute such a supposition, the

אתקטלא יתקטל קטולא: יט גאל דמא הוא יקטול ית קטולא כד אתחיב לה מו דינא הוא יקטלנה: בואם בסנאה דחהי או רמא עלוהי בכמנא וקטלה: כאאו בדבבו מחהי בידה וקטלה אתקטלא יתקטל מחיא קטולא הוא גאל דמא יָקָטוֹל יַת קָטוֹלֵא כַּד אַתַחַיַּב להּ מוַ דּינא: כבואם בתכף בלא דבבו דחהי או רמא עלוהי כל מן בלא כמן לה: כגאו בכל אבנא דהיא כמסת די ימות בה בלא חזי (ניא בדלא חזור) ורמא עלוהי ומית (ניא וקטלה) והוא לַא סַנִי לֵה ולַא תַבַע בישתה: כד וידונון כנשתא בין מחיא ובין גאל דמא על דיניא האלין: כהוישובון פנשתא ית קטולא מיַד גאל דמא ויתיבון יַתָה בָּנַשַׁתַא לַקָּרַיַת שַוֹבוּתָה דִּי עַרַק לתמן ויתב בה עד דימות כהנא רבא די רבי יתה במשח קודשא: כו ואם מפק יפוק קטולא יַת תַחוּם קריַת שובותה די ערַק לָתַמַן: בּוֹנַשַּבָּח יַתָה גַאַל דָּמַא מַבַּרַא לתחום קרית שובותה ויקטול גאל דמא ית קטולא לית לה דמא: כח ארי בקרית שובותה יתב עד דימות כהנא רבא ובתר דימות כהנא רבא יתוב קטולא לארע אחסנתה: כטויהון אלין לכון לגזרת דין לְדַרֶיבוּן בָּבל מוֹתְבַנֵיכוּן: לבַּל דִיקְטוֹל נַפַשׁא לִפוּם סָהַדין יקטוֹל יַת קטוֹלַא וסהיד חד לא יסהד באנש למקטל:

יש מות יומת הרצח: גאל הַרָּם הוא יַמִית אַת־הָרצַחַ ָב בּפגעוֹ־בוֹ הוּא יָמְתֵנוּ: וָאָם־בִּשְׁנָאַה יֵהָדֵפֵנוּ אַוֹ־הַשְּׁלֵירָ בא עליו בָּצִדְיָה וַיַּמָת: אַוֹ בָאֵיבָה הִבָּהוּ בִיַדוֹ וַיַּמֹת מִוֹת־ יומת המכה רצח הוא גאל הַרָּם יַמֵית אֶת־הַרצַחַ כב בפגעו־בו: ואם־בַּפַתַע בַּלְא־אֵיבַה הַדָפוּ אוֹ־הִשְׁלִיך בּג עליו כּל־כַּלִי בָּלָא צִדיַה: אוֹ בְכַל־אַבון אַשר־ימוּת בה בלא ראות ויפל עליו וימת והוא לא־אויב לו ר ולא מבקש רַעַתוֹ: ושַפָּטוֹ הַעַרָה בֵּיו הַמַּבָּה וּבֵיו גאַל -בַּה הַדֵּם עַל הַמִּשְׁפַּטִים הַאֱלֵה: וְהָצִּילוּ הַעֵּרַה אֱת־הַרֹצַׁחַ מיד גאל הדם והשיבו אתו העדה אל־עיר מקלטו אשרינס שמה וישב בה עדימות הכהן הגדל אשרי רב מַשַח אתוֹ בָּשָׁמֵן הַקּרֵשׁ: וָאִם־יַצָא יֵצֵא הַרֹצֵח אתוֹ בּז גבוּל עיר מקלטו אַשֵּר יַנוּס שֲמַה: וּמַצֵא אתוֹ גאַל הדם מחוץ לגבול עיר מקלטו ורצח גאל הדם את־ בח הַרצַח אָין לִוֹ הַם: כִּי בְעֵיר מִקּלַטוֹ יֵשֶׁב עַד־מְוֹת הַ הַכּהוֹ הַגַּרל וַאַחֲרֵי מוֹת הַכּהוֹ הַגַּרֹל יַשוּב הַרֹצֵח בּט אֶל־אֶבֶץ אֲחָזָתְוֹ: וְהָיֹּוּ אֵלֶה לָבֵבם לִחָקַת מִשְׁפֵּט ל לַדַרְתִיבֶם בָּכָל מִוֹשָבְתִיבֶם: כַּל־מַבֶּה־נָבֶשׁ לְפֵי עַדִּים ירצח את־הרצח ועד אחד לא־יענה בנפש למות:

. המקראום הקלרים הוא, שלא פירש מי משחו אלא [כמו] אשר משחו המושח אוחו בשמן
הקדש. ורבוחינו דרשוהו במסכם מכום (יא:) לראיים דבר. ללמד שאם עד שלא
נגמר דינו מת כהן גדול ומנו אתר מתחיו ולאחר מכאן נגמר דינו, חוזר במיחחו
של שני, שלאמר אשר משח אוחו, וכי הוא מושחו לכהן או הכהן משח אוחו, אלא
להביא את הנמשח בימיו שמחזירו במיחחו: (בו) אין לו דש. הרי הוא כהורג אח
המת שאין לו דס: (בט) בבל מושבותיבש. למד שתהא פנהדרין [קטנה] נוהגת
בחולה לארץ [כל זמן שוהגת בארץ ישראל] (מכות ז.): (ל) בל מבה גפש וגוי. הבא
להרגו על שהכה את הנפש: לפי עדים ירצח. שישידו שבמיד ובהתראה הרגו:

להמיח (ספרי שם): (יט) בפגעו בו. אפי' כחוך ערי מקלט: (ב) בצדיה. כתרגומו, בכמנא, במארב: (בב) בפתע. באוכם. ותרגומו בתכיף, שהיה סמוך לו ולא היה לו שהוח להזהר עליו: (בג) או בבל אבן אשר ימות בה. הכהו: בלא ראות. שלא להזהר עליו: (בג) או בבל אבן אשר ימות בה. הכהו: בלא ראות. שלא ראהו: ויפל עליו. מכאן אמרו ההורג דרך יכידה גולה, דרך עלייה אינו גולה (מכות ימ: בה) עד מות הבהן הגדול. שהוא בא להשרוח שכינה בישראל, ולהאריך ימיהם, והרולת בא לפלק את השכינה מישראל, ומקלר את ימי החיים, אינו כדאי שיהא לפני כהן גדול (הספלל שלא תארו בשמן הקדש. לפי סשוטו מן חקלה זו לשראל בחייו (מכוח יא.): אשר משח אתו בשמן הקדש. לפי פשוטו מן

Torah states that the stone itself must be intrinsically lethal on its own terms, without resort to extraneous proofs (*Gur Aryeh*). Indeed, *Rambam (Hil. Rotzeach* 3:1-2) says only that the murder weapon be lethal; he does not specify the size of the stone.

By going on to say by which one could die, the verse indicates that beyond the size of the stone, the court must also consider such factors as the part of the body that was struck, the strength of the perpetrator, and the physical condition of the victim (Maskil L' Davld; see Rambam ibid).

B'chor Shor comments that the Torah's discussion of the nature of weapons, although mentioned in connection with premeditated murder, is nevertheless relevant to the laws of exile, for a murderer might contend that the death had to

be an accident, because the weapon was not capable of killing.

19. אָל הַּדְּם — The avenger [lit., redeemer] of the blood. As noted above, the avenger is a close relative of the victim, who has a special role. In all other capital cases, the responsibility to impose the death penalty is exclusively that of the court; even when the witnesses carry out the sentence [see Deuteronomy 17:7], they do so as agents of the court. Here, however, though the relative serves as the agent of the court when it rules that the murderer is liable to execution. he also has the independent "extra-legal" right to execute the murderer even in cases where he is beyond the legal reach of the court, e.g., where he was grossly negligent or if he escapes execution because he was improperly warned not to kill (see

the murderer shall surely be put to death. <sup>19</sup> The avenger of the blood, he shall kill the murderer; when he encounters him, he shall kill him. <sup>20</sup> If he pushed him out of hatred or hurled upon him from ambush, and he died; <sup>21</sup> or in enmity struck him with his hand and he died, the assailant shall surely be put to death, he is a murderer; the avenger of the blood shall kill the murderer when he encounters him.

<sup>22</sup> But if with suddenness, without enmity, did he push him, or he hurled any implement upon him without ambush; <sup>23</sup> or with any stone through which one could die, without having seen, and caused it to fall upon him and he died — but he was not his enemy and did not seek his harm — <sup>24</sup> then the assembly shall judge between the assailant and the avenger of the blood, according to these laws. <sup>25</sup> The assembly shall rescue the murderer from the hand of the avenger of the blood, and the assembly shall return him to his city of refuge where he had fled; he shall dwell in it until the death of the Kohen Gadol, whom one had anointed with the sacred oil. <sup>26</sup> But if the murderer will ever leave the border of the city of refuge to which he had fled, <sup>27</sup> and the avenger of the blood shall find him outside of the border of his city of refuge, and the avenger of the blood will kill the murderer — he has no blood-guilt. <sup>28</sup> For he must dwell in his city of refuge until the death of the Kohen Gadol, and after the death of the Kohen Gadol the murderer shall return to the land of his possession.

<sup>29</sup> These shall be for you a decree of justice for your generations, in all your dwelling places.
<sup>30</sup> Whoever smites a person, according to the testimony of witnesses shall one kill the murderer, but a single witness shall not testify against a person regarding death.

Hil. Rotzeach 6:4-5; Divrei David to v. 16; see also Deuteronomy 19:6).

20-21. A murderer can be liable even if he did not use a weapon, for example if he pushed him off a height or hurled something at his victim. Here, too, the circumstances must be evaluated to determine whether it was premeditated and whether the act was capable of causing death.

**22-24.** The Torah gives illustrations of the sort of careless behavior that, while absolving one from the death penalty, would subject one to exile.

22. אַפָּהָע With suddenness. Though the perpetrator is not blameless, he is not a "murderer." If, for example, he turned a corner holding a drawn knife and the victim, coming from a different direction, became impaled on it and died, the perpetrator is not blameless because he should not have held the knife in so dangerous a manner, but he cannot be held guilty of intentional murder (Rashi to Makkos 7a).

23. יְהוֹא לֹא־אוֹיֵב לוּ — But he was not his enemy, for if they had been enemies, it could be assumed that this was a case of gross negligence, even though it appeared to be accidental, and accordingly exile would not be a sufficient punishment.

25. הְצְּילוּ הְעֵּרָה — The assembly [i.e., the court] shall rescue. If the court determines that the death was truly an accident, then it must rule that he is not liable even to exile and that the avenger has no right to harm him at all (Makkos 10b). From the Torah's use of the word rescue the Sages derive that every court is required to avoid imposing the death penalty by giving the accused every possible benefit of the doubt (Pesachim 12a).

But if — after having removed him from the city of refuge

to be put on trial — the court concludes that he is indeed liable to exile, they are responsible to provide him with safe passage back to the city, so that the avenger cannot kill him on the way (Makkos 9b).

ער־מות הַמּהַן הָגְּרִל — Until the death of the Kohen Gadol. The Kohen Gadol bears some responsibility for the death, because he should have prayed that fatal accidents would not occur during his tenure (Rashi). Since there are varying degrees of "unintentionality," no human court can determine how long the exile for individual cases should be. The duration of exiles, therefore, is left to an event ordained by God alone (Sforno).

29. לְּדְרְתִּיבֶם בְּבֵל מּוּשְבּתִּיבֶּם - For your generations, in all your dwelling places. This expression implies that capital cases can be tried even in the Diaspora, but the Sages derive from Scripture that this can be done only if there is a functioning court in Eretz Yisrael (Rashi), which means that courts do not have such jurisdiction after the destruction of the Temple. In the plain sense of the verse, however, Ramban finds this difficult, since this term always means that a commandment is independent of the existence of the Temple. Therefore, he interprets that the verse means only that courts, which have been mentioned in the course of this chapter, should remain in existence at all times, even though there will be times when they can rule only on monetary, not capital, cases.

30. יְעֵר אָחָר לֹא יַעָּגֶּה בְּנֶפֶּשׁ לָמוּת. But a single witness shall not testify against a person regarding death. The verse states the principle that the death penalty for murder applies only when the crime is proved by the testimony of valid witnesses, not by other evidence, and that a single witness has no stand-

לא ולַא תַקַבְּלוּן ממון על אנש קטול די הוא חיב למקטל ארי אתקטלא יתקטל: לבולא תקבלון ממון למערוק לקרית שובותה למתב למתב בארעא עד דימות כַהָנָא: לּגוֹלָא תְּחַיָּבוֹן יַת אַרעא די אתון בה ארי דמא הוא מחיב ית אַרעא וּלְאַרעא לַא מִתְכַּפֵּר עַל דַם זַכַּי די אתשר בה אלהן ברם אשרה: לד ולא תסאבוז (מא תסאב) ית ארעא די אתוז יתביו בה די שכנתי שריא בגוה ארי אנא יי דשכנתי שריא בגו בני ישראל: אוקריבו רישי אבהתא לזרעית בני גלער בר מכיר בר מנשה מזרעית בני יוסף ומלילו קדם משה וקדם רברביא רישי אבהו לבני ישראל: בואמרו ית רבוני פַקיד ייַ למתו יַת אַרעא באַחסנא בעדבא לבני ישראל ורבוני אתפקד בְּמֵימָרָא דָייַ לְמָתַּן יַת אַחֲסָנַת צְלַפְחַד אחונא לבנתה: גויהוין לחד מבני שבטיא דבני ישראל לנשין ותתמנע אַחַסַנִּתָּהֵן מֶאַחֱסַנַת אֵבָהַתָּנָא וְתְתּוֹסַף על אחסנת שבטיא די יהוין להון וּמֶעָרָב אַחֶסְנָתַנָא יִתְמִנַע: רּוָאָם יְהֵי יובלא לבני ישראל ותתוסף אחסנתהוז על אַחַסנַת שבטא די יהויַן להון וּמֵאַחֲסָנַת שָׁבָטָא רָאַבַהַתַנַא תִּתְמִנַע אַחַסְנַתְהַן: הּוּפַקִּיד משָה יַת בְּנֵי ישראל על מימרא דיי למימר יאות שַבְטַא דְבָנֵי יוֹסֶף מִמַלְלִין: יְדִין פִּתְנַמַא דִּי פַקּיד יִיַ לְבַנַת צְלַפְּחַד לְמֵימַר לַרָתַקּין בָּעִינֵיהוֹן יָהַוְיֵן לְנָשִין בְּרַם לַוַרעית שבטא דַאַבוּהָן יָהַוֹיַן לְנַשִּׁין:

לו שביתיא נֹילָלְבָּוּ רָאשֵׁי הָאָבִוּת לְמִשְׁפַּחַת בְּנִי־גִּלְעָר בֶּּוֹ-מָכֵּיר לו שביתיא נַיִּלְרָב רָאשִׁי הָאָבוּת לְמִשְׁפַּחַת בְּנִי־גִּלְעָר בְּּוֹ-מָעָּית כִּיּבּ בְּיִי אָשֶׁר אֲשֶׁר אַבְּיוֹ שְׁכְּוֹ לִא לְאֵבֶץ וֹלְא אַבְיע הַבְּּבוֹ הְיִּאְבֶיץ וְלְאָבֶץ וֹלְא אַבִּיי הְהָּבְּיוֹ הְלְא בִּיי הַבְּּבוֹ הְאָשֶׁר אֲשֶׁר אֲשֶׁר הָאֲשֶׁר הָאָביי הַהְיֹבוֹ הְאַשֶּׁר אֲשֶׁר אֲשֶׁר אֲשֶׁר אֲשֶׁר אַשֶּׁר אַשֶּׁר אָשֶׁר אָשֶׁר בְּשָׁע לְמִישִׁר אַבּיי הִילְּה בִּי בְּיִבְּי שְׁבְּר לְנִים אָלְר בְּיִבְּי הְאָבִי הְאָבְי לְעִבּי הְאָבְי הְאָבְי הְאָשֵׁר הְאָשֶׁר הְאָבְי הְאַשֵּׁר הְאָשֶׁר הְאָבִי הְאָבְי הְאַבְי הְאָבִיי הְאֹב הְאָבְי הְאָבִיי הְהָבְּי הְלְצִיי הְהְיִבְי הְאָבְי הְבִּים הְּהִבּי הְבְּים הְבִּים הְאָבְיי הְאָב הְיִבְי הְבְּים הְבִּים הְנִייִם בְּבִיים בְּבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּבְים הְבִּים הְבִיי בְּבִיל הְיִבְּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִיים בְּבְּים בְּבִיי בְּעְבִים הְבִים בְּבִים הְבּבְיים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבּבּיים הְבִּים הְבּים הְבִּים הְבִּים הְבִים הְבִּים הְבִים הְבִים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִיים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִיבְים הְבִּבְיים הְבִּבְּבְּים הְבִּים הְבִּים הְבִיים הְבִּבְּים

י וֹיּלְרֶתׁ בְּנְיִתׁ בְּנִיִייִּנְם הְּבְּנִייִנְם הְּבְּנִייִנְם הְּבְּנִייִנְם הְּבְּנִייִנְם הְּבְּנִייִנְם הְּבְּנִייִנְם הְּבְּנִייִשְׁרָאֵל עַלְּבְּנִי מְשֶׁה וְלִפְּנִי מִשֶּׁה וְלִפְּנִי מִשֶּׁה וְלִפְנִי שִׁרָאֵל וְנִישְׁרָאֵל וְנִישְׁרָאֵל וְנִישְׁרָאֵל וְנִישְׁרָאֵל וְנִישְׁרָאֵל וְנְיִשְׁרָאֵל וְנְיִשְׁרָּאֵל וְנְיִשְׁרָאֵל וְנְיִשְׁרָאֵל וְנְיִשְׁרָאֵל וְנְיִשְׁרָאֵל וְנְוֹשְׁרָּאֵל וְנְיִשְׁרָּאֵל וְנְוֹשְׁרָּאֵל וְנְוֹשְׁרָּאֵל וְנְוֹשְׁרָּאֵל וְנְוֹשְׁרָּאֵל וְנְוֹשְׁרָאֵל וְנְוֹשְׁרָּאֵל וְנְוֹשְׁבָּחְר אָשֶׁרְיִּבְּרְיִם: זְה הַּנְּבְיִי וְשְׁרָאֵל עַל־פִּי יִהְוֹה וְנְנִישְׁר בְּנִייִיוֹם הְּבְּנִי יִשְׂרָאֵל עְל־פִּי יִהְוֹּה וְנְנִישְׁרְ אֲשֶׁר תִּהְיָיִנְה לְנָשְׁבְּחָר לְמִישְׁרְאֵבְיוֹי וְשְׁרָאֵל עַל־פִּי יִהְוֹה וְנְנִיְיְם וּמְשֵׁה אֲבֶער תִּהְיָינְה לְנָשְׁבְּוֹי וְשְׁרָאֵל עַלְ־פִּי יִהְיִּה וְנְנִישְׁה בְּנִייִיהְם הְנְאָבְיוֹן מְשְׁבְּחָר לֵאִישְׁר לְמִישְׁבְּחִל מְשְׁה וְנִינְה לְנְשִׁים אָרְ וְמִשְׁבּים הְּבְּיִייִיהְם לְנִאִיים אָרְ וְמְשְׁפְּחָת מְשֵּה אְבִייִינְה לְנְשִׁים אָּר וְנִישְׁה בְּנִינִיהָם הְּאָבְיוֹים אָרְוּ מְשְׁה בְּנִייִינְה לְנְשִׁים אָּר וְנִשְׁים אָרְוּ וְמְשְׁבְּיוֹת לְמְשְׁבְּחָת מְשֵּה אְבִייהָם מְּה בְּנִינִיהָם הְנִישְׁים אָּבְיים הְנִשְׁים אָבְייִם מְּיִיבְּיוֹ מְשְׁבְּיוֹ וְמִשְׁבְּיוֹם הְנְשְׁיִים מְשְׁרְבּיוֹים מְּעִים מְּיִיבְיִי וְשְׁרְבּיוֹים מְּיִיבְיִים בְּיִיבְיִים מְּעִים הְּבְּיִים מְּעִים הְּבְּיִייִינְם הְּבְּיִייִם מְּיִים הְּנְיִייְיְם בְּבְּיִייִיְם בְּבְּיִייִים מְּיִים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹים בְּבְּיוֹת בְּיִיבְייִים בְּיוֹים מְּבְּיִים בְּיִייְם בְּיִים בְּיוֹתְייִים בְּיוֹים בְּבְּיִייִים הְּבְּיוֹים בְּיִים בְּיִיבְּיוֹת בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹת בְּבְּיוֹים בְּיוֹתְיִים בְּיוֹבְיוֹת בְּבְּיוֹת בְּיִיבְיוֹים בְּיוֹת וְבְּיִים בְּיוֹת בְּבְּיוֹת בְּיִיבְּיִייְם בְּבְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹיו

לא כס ומהיכן ישוכ: (לג) ולא תחגיפו. ולא מכשיעו. כתכגומו, ולא מחייבון: (לד) אשר אגי שבן בתובה. שלא משכינו אומי בטומאסה: בי אגי ה' שבן בתוך בני ישראל. אף כזמן שהם עמאים שכינה ביניהם (ספרי שם; יומא מו): (ג) וגוסף על נחלת המטה. שהרי בנה יורשה והכן מחיחם על שכט אכיו: (ר) ואם יהיה היובל. מכאן היה רבי יהודה אומר עחיד היובל שיפסוק (ח"כ ויקרא נדכה פרשתא יגיא): ואם יהיה היובל. כלומר אין זו מכירה שחזרת ביובל, שהירושה אינה חוזרת, ואפילו יהיה היובל לא תחזור הכומה לשכט, וממלה לשבטו, וממלא שנוספה על נחלת המטה אשר תהיינה להם:

(לא) ולא תקחו בפר. לא יפטר צממון (ספרי קסא): (לב) ולא תקחו בפר לנום אל עיר מקלטו. למי שנס אל עיר מקלטו. למי בסס אל עיר מקלטו, שהרג בשוגג, איטו נפטר מגוח בממון ליחן כופר לשוב לשבת בארץ בטרס ימוח הכהן: לגוח. כמו לנס (בש"א ובקמ"ץ) כמו שובי מלחמה (מיכה בית) ששבו מן המלחמה, וכן טוגי ממוטד (לפניה ג:ית) וכן כי מולים היו (יהוש היה) כאשר חאמר שוב על מי שב כבר, וחול על שמל כבר, כן חאמר לנום על מי שכם כבר, וקורהו נום, כלומר מוברת. ואם חאמר לנום לברוח, וחפרשהו לא חקחו כופר למי שש לו לכרוח לפטרו מן הגלוח, לא ידעתי היאך יאמר לשוב לשבת בארץ, הרי עדיין לכרוח לפטרו מן הגלוח, לא ידעתי היאך יאמר לשוב לשבת בארץ, הרי עדיין

ing, either for or against the defendant. In monetary cases, however, a single witness may testify and the court must decide how much credence to give him (see *Rambam*, *Hil. Eidus* 5:8).

**31-34.** The Torah concludes the chapter by stressing the sanctity of life. Murder may not be condoned or rationalized, and those who take life may not be permitted to buy their freedom, lest the Land itself, God's own dwelling place, be contaminated.

31. במר – Ransom [lit., atonement money]. This term is

found in the case of one whose ox kills people (*Exodus* 21:29-30), where the Torah provides that the ox is stoned, while the owner redeems his own culpability by making a payment. Here, the Torah dispels the notion that a murderer can have the same recourse (*Sifre*).

32. לְנִּזּס אֶל־עִיר מְקְלְטוּ לְשׁוּב לְשֶׁבְת בְּאָרֶץ — For one who fled to his city of refuge to return to dwell in the land. Before his flight to a city of refuge, an unintentional murderer would not even think of trying to buy his freedom, because he would leave himself open to the retaliation of the avenger.

<sup>31</sup> You shall not accept ransom for the life of a murderer who is worthy of death, for he shall surely be put to death. <sup>32</sup> You shall not accept ransom for one who fled to his city of refuge to return to dwell in the land, before the death of the Kohen.

<sup>33</sup> You shall not bring guilt upon the land in which you are, for the blood will bring guilt upon the Land; the Land will not have atonement for the blood that was spilled in it, except through the blood of the one who spilled it. <sup>34</sup> You shall not contaminate the Land in which you dwell, in whose midst I rest, for I am HASHEM Who rests among the Children of Israel.

36 Tirbal Intermarriage The heads of the fathers of the family of the children of Gilead, son of Machir son of Manasseh, of the families of the children of Joseph, approached and spoke before Moses and before the leaders, the heads of the fathers of the Children of Israel. <sup>2</sup> They said, "Hashem has commanded my master to give the Land as an inheritance by lot to the Children of Israel, and My master has been commanded by Hashem to give the inheritance of Zelophehad our brother to his daughters. <sup>3</sup> If they become wives of one of the sons of the tribes of the Children of Israel, then their inheritance will be subtracted from the inheritance of our fathers and be added to the inheritance of the tribe into which they will marry, and it will be subtracted from the lot of our inheritance. <sup>4</sup> And when the Jubilee will arrive for the Children of Israel, their inheritance will be added to the inheritance of the tribe into which they will marry; and from the inheritance of the tribe of our fathers will their inheritance be subtracted."

<sup>5</sup> Moses commanded the Children of Israel according to the word of HASHEM, saying, "Correctly does the tribe of the children of Joseph speak. <sup>6</sup> This is the word that HASHEM has commanded regarding the daughters of Zelophehad, saying: Let them be wives to whomever is good in their eyes, but only to the family of their father's tribe shall they become wives.

But after he had been in exile and the anger had cooled, he might think otherwise.

33. יְלֹא־יַחְהֵּנִיפּוּ, — You shall not bring guilt. The sin of murder and of condoning it is much worse in Eretz Yisrael than elsewhere, because of the Land's great holiness. The guilt that one brings on the Land is expressed by the term הְּיִחָה, which refers primarily to things that are not what they appear, such as the hypocrisy of a guilty person feigning innocence. The punishment for this sort of institutionalized hypocrisy fits the crime, because the Land will cease to be fruitful (Deuteronomy 28:38); it will appear to be fertile, but will yield meager harvests (Rambam).

34. קלא הְּשָּׁה אָנִי שְּׁכּן בְּתוּבְה — You shall not contaminate ... in whose midst l rest. Since God rests among His people even when they are contaminated (Leviticus 16:16), those who contaminate the Land cause God, as it were, to dwell amid their contamination, a grievous sin (Rashi).

36.

The elders of the tribe of Manasseh recognized that their tribe might have a problem, which they now sought to avoid. Since the daughters of Zelophehad would receive the portion of the Land destined for their late father, and their heirs would be their future husbands or sons, the province of Manasseh would be diminished if any of the five daughters were to marry out of the tribe. This was not a theoretical problem, because these women were righteous and wise

(Bava Basra 120a), so it was natural that they were sought as mates by men from all the tribes (Tzror HaMor). But if they were to marry outside of their tribe, the Divinely inspired apportionment of the Land would be corrupted, because part of the province of Manasseh would pass to another tribe (Sforno).

4. יאם־יהיה היבל — And when the Jubilee will arrive. This point was essential to their argument, for even if someone from their tribe were to sell his inheritance, it would not be a permanent loss to the tribe, since the land would revert back to the tribe with the coming of the Jubilee year, so that the sale would be like a temporary lease of crop rights, not as a loss of territory (see Leviticus 25:14-16; 25-28). But if Zelophehad's daughters were to be inherited by heirs from another tribe, it would be a permanent loss to Manasseh (Rashi).

6. אָשֶר־צְּנָה ה׳ לְבְּנוּת צְּלְפְּחֶר — That HASHEM has commanded regarding the daughters of Zelophehad. The Talmud (Bava Basra 120a) states that this limitation was in effect only for the generation that entered the Land, so that the province Divinely ordained for a tribe when it entered the Land would belong in its entirety to that tribe.

לשים ההיינה לְּשִׁים — Let them be wives to whomever is good in their eyes. Apparently, Moses stressed that even though the women were to marry within the tribe, no one had the right to dictate to them; the choice of mate would be theirs alone.

ולא תסחר אחסנא לבני ישראל משבטא לשבטא ארי גבר באחסנת שבטא דאבהתוהי ידבקון בני ישראל: חובל ברתא ירתת אחסנא משבטיא דבני ישראל לחד מזרעית שבטא דאבוהא תהי לאנתו בדיל דירתון בני ישראל גבר אחסנת אבהתוהי: טולא תסחר אחסנא משבטא לשבטא אחרנא ארי גבר באחסנתה ידבקון שבטיא דבני ישראל: יבמא די פקיד יי ית משה בו עבדו בנת צלפחד: אוהואה מחלה תרצה וחגלה ומלבה ונעה בנת צלפחד לבני אחי אבוהו לנשין: יבמזרעית בני מנשה בר יוסף הואה לנשיו והות אחסנתהו על שָׁבָטָא זַרָעִית אֲבוּהָן: יגאַלֵּין פָּקוּדְיָא ודיניא די פקיד יי בידא דמשה לות בני ישראל בּמִישְרַיַּא דמואַב על יַרדּנַא דירחו: חזק

י ְּלְא־תִּסְּב נַחֲלָה ֹלְבָנֵי יִשְׂרָאֵל מִמַּטֶּה אֶל־מַעֶּה כִּי אִישׁ ה בְּנַחֲלַת מַטֵּה אֲבֹתָיו יִדְבְּקוּ בְּנִי יִשְׂרָאֵל מִמַּשָּׁה אֶל־מַעֶּה כִּי אִישׁ נַחֲלָה מִמֵּטוֹת בְּנִי יִשְׂרָאֵל לְאָחָׁר מִמִּשְׁבּּחַת מַעֵּה אָבִיהָ ה בְּנַחֲלָת ֹמִטְּה בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּנִי יִשְׂרָאֵל אִישׁ נַחֲלֵת ה בְּנַחֲלָתוֹ יִדְבְּלְּוּ מַטְוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: כַּאֲשֶׁר צִנָּה יהוָה ה בְּנַחֲלָתוֹ יִדְבְּלְּוּ מַטְוֹת בְּנִי יִשְׂרָאֵל: כַּאֲשֶׁר צִנָּה יהוָה ה בְּנַחְלָתוֹ יִדְבְּלְּוּ מַטְוֹת בְּנִי יִשְׂרָאֵל: כַּאֲשֶׁר צִנָּה יהוָה ה בְּנִחְלָתוֹ יִדְבְּלְּוּ מַטְוֹת בְּנִי יִשְׂרָאֵל: בְּאֲשֶׁר צִנָּה יהוָה בְּיִבְיה ה בְּנִחְלָתוֹ יִדְבְּלָּוּ מַטְוֹת בְּנִי יִשְׂרָאֵל מָמַעָּה בַּנִי דְבִיהָן לְנָשִׁים: ה בְּמִשְׁה בְּעָל יַרְבָּן יִבְּלָוֹ בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּעַלִי בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּעַרְבָּת ה בְּמִישְׁה בְּנִי יִשְּׁרָאֵל בְּנִי יִשְּׁרָאֵל בְּנִי יִשְּרָאֵל בְּנִי יִשְּׁרָבְּתִּי ה בְּנִי יִשְּׁרָבְיוֹ יִבְּבָּלְוֹ בְּנִי יִשְּׁרָבְיִוֹ יִשְּׁרָבְיּוֹ בְּנִי יִשְּׁרָבְּיִי בְּנִי יִשְּׁרָבְיּתְים וַהְּהִי עְּבָּיִים: ה בְּמִלְים בְּנִי יִבְּבָּלוֹ בְּנִייִם בְּנִי יִשְּׁרָבְיּוֹ יִשְּׁרָבְיּים וַבְּבָּים בְּנִייִים וְבְּבָּים בִּים בְּבִיים בִּמְּשְׁבְּבִּים בְּבִיים בִּיבְּים בְּבִּיים בִּעְּבְּבִים בְּבִּיים בְּבָּיים בְּבִי יִשְּׁרָבְיִי בְּנִי יִשְּׁרָבְיִי בְּבָּי יִשְׁרָבְּיִי בְּנִי יִשְּׁרָבְיִי בְּבָּי בִּיִים בְּבִּי בִּיִים בְּבִּי בְּנִי בְּיִבְיִי בְּיִבּים בְּבִּי בְּבִּיי בְּבִיי בְּבִיי בִּיבְייִי בְּבִּי בִּים בְּבִיי בְּבִיי בְּבִיי בְּבִּי בְּבִיי בְּבְּיִי בְּבָּי בִּים בְּבָּי בִּיבְייִים בְּבִּי בִּשְׁבְּים בְּבִיי בְּבִּיי בְּבָּי בִּבְּי בְּבִּי בְּבִּיי בְּבְּבִיי בְּבְייִים בְּבְייִים בְּבָּי בְּבִיים בְּבִּייִים בְּבְּי בְּבִּיים בְּבְּיבְייִבְּי בְּבְייִים בְּבְּי בְּבִיים בְּבִּיבְייִים בְּבְּייִים בְּבִּיים בְּיבִיים בְּבִּיבְיים בְּבְּיבִּיים בְּבְּבִּי בְּבְּבְייִבְּיִי בְּבְּיבִיים בְּיִיבְּבִיי בְּבְּיבְיים בְּבְּיבִיים בְּבְּיבְיים בְּבִיים בְּבְיבִיים בְּבְּבִיים בְּבִיים בְּבְּבְייִבְּיבְיבִיים בְּבְייבְים בְּבִיים בְּבְּיבְיבִיים בְּבְּיבְּבְ

At the conclusion of each of the five books of of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

חֲזַק! חֲזַק! וְנִתְחַזֵּק!

רם"י

(ח) וכל בת ירשת גחלה. שלא היה כן לאכיה: (יא) מחלה תרצה וגוי. כאן מגאן לפי גדולמן זו מזו כשנים, ונשאו וכשל כסדר חולדומן, ובכל המקרא מגאן לפי חכמתן (ב"ב קכ.) ומגיד ששקולות זו כזו (ספרי קלג).

9. ילא תְּעַב נְחֲלָה — An inheritance shall not make rounds. Our verse may allude to a possible problem not covered by verse 8: Women who were not in the line of inheritance because they had brothers, and were therefore not included in this prohibition, were permitted to marry members of other tribes — but in case their brothers died afterwards, they would be the heirs, eventually to be inherited by their husbands or children, who belonged to other tribes, so that the provinces of their native tribes would then be diminished. It may be that our verse alludes to such a case. This

verse states that even if unforeseen circumstances cause such a possibility, the land should not go from tribe to tribe, and the inheritance should go not to her husband and children but to the heir who is next in line in the regular order of inheritance within her father's tribe (Ramban).

11. The Torah lists the daughters here in order of their age, for they married in that order, as is customary. In other places, such as 27:1, they are listed according to their wisdom. The Torah varies the order to imply that they were

<sup>7</sup> An inheritance of the Children of Israel shall not make rounds from tribe to tribe; rather the Children of Israel shall cleave every man to the inheritance of the tribe of his fathers. <sup>8</sup> Every daughter who inherits an inheritance of the tribes of the Children of Israel shall become the wife of someone from a family of her father's tribe, so that everyone of the Children of Israel will inherit the inheritance of his fathers. <sup>9</sup> An inheritance shall not make rounds from a tribe to another tribe, for the tribes of the Children of Israel shall cleave every man to his own inheritance.

<sup>10</sup> As HASHEM commanded Moses, so did the daughters of Zelophehad do. <sup>11</sup> Mahlah, Tirzah, Hoglah, Milcah, and Noah, the daughters of Zelophehad, became wives to sons of their uncles. <sup>12</sup> [To cousins] from the families of the children of Manasseh son of Joseph did they become wives, and their inheritance remained with the tribe of the family of their father.

<sup>13</sup> These are the commandments and the ordinances that HASHEM commanded through Moses to the Children of Israel in the Plains of Moab, at the Jordan, by Jericho.

At the conclusion of each of the five books of of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

"Chazak! Chazak! Venischazeik! (Be strong! Be strong! And may we be strengthened!)"

THE HAFTARAH FOR MASEI APPEARS ON PAGE 1193.

equally righteous (Rashi), just as the Torah occasionally mentions Aaron before Moses as testimony to his greatness.

The Talmud (*Taanis* 30a) relates that after the Land was apportioned, the prohibition was lifted, to universal rejoicing that a barrier to the unity of the nation no longer existed. The anniversary of that event, 15 Av, became a time of great celebration.

Thus the Book of *Numbers*, which contains so many saddening instances of Jewish infidelity to God and to the Land He had promised them, closes with an inspiring story of a tribe and its daughters who loved *Eretz Yisrael* (*R' Munk*).

12. The Book of *Numbers* ends by saying that the commandments were given קיר־מ'שה, through Moses. literally. In the

hand of Moses, a term that does not appear in the last verse of Leviticus. This alludes to a basic change in the nature of the covenant between God and Israel. The covenant of Leviticus was founded on the first Tablets of the Law, which Moses broke. Now, at the Plains of Moab, Moses forged a new covenant, based on the second Tablets, which he held "in his hands," signifying that the covenant was eternal.

שלייב מסוקים. מחלייה חולייה סימן. יש — This Masoretic note means: There are 132 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic מחלייה חולייה.

The mnemonic suggests forgiveness of a sick person, for the travail of the forty-two journeys in the Wilderness marked the end of the process of forgiveness for Israel's sin of heeding the spies (R' David Feinstein). and presents of the control of the c

Same garage

# ספר דברים כּ∞ Devarim/Deuteronomy

ĸ

## אונקלום

# פרשת דברום

אאליו פתגמיא די מליל משה עם כל ישראל בעברא דירדנא אוכח יתהוז על דחבו במדברא ועל הארגיזו במישרא לקכל ים סוף בפארן דאתפלו על מנא ובחצרות דארגיזו על בשרא ועל דעבדו עגל דדהב: במהלה חד עשר יומיו מחרב ארח טורא דשעיר עד רָקָם גֵּיאַה: וַנָהֵנָה בָּאַרְבָּעִין שָנִין בָּחָד עֲשַׁר יַרְחַא בָּחַר לְיַרְחַא מַלִּיל משה עם בני ישראל

א אלה הרבַרים אַשֶּׁר רַבַּר משָה אֱל־כַּל־יִשְׁרָאֵל בִּעבר הירדו במדבר בַעַרְבַה מול סוף בֵּין־פַּארֵו ובֵיו־תַּפֵּל - ולבו וחצרת ודי זהב: אחד עשר יום מחרב הרך הר ָגַשָּׁעִיר עד קדשׁ בַּרנַעַ: וַיָהִי בָּאַרַבַּעִים שַׁנַה בִּעַשְׁתֵּי־ עשר חדש באחר לחדש דבר משה אל־בני ישראל

בשביל רוב זהב שהיה להם. שנאמר וכסף הרביתי להם וזהב משו לבמל והושמ ב:י: אונהלוס: ספרי שם: ברכות לב.): (ב) אחר עשר יום מחורב. אמר להם משה ראו מה שגרמתם, אין לכם דרך קלרה מחורב לקדש ברנע כדרך הר שעיר, ואף הוא מהלך אחד עשר יום, ואחם הלכתם אותו בשלשה ימים. שהרי בעשרים באייר נסעו מחורב. שנאמר ויהי בשנה השנית בחדש השני בעשרים בחדש וגו' (במדבר יניא) ובכ"ט בסיון שלחו את המרגלים מהדש ברנע (חענית כע.) לא מהם שלשים יום שעשו בקברות התאוה שאכלו הבשר חדש ימים. ושבעה ימים שעשו בחלרות להסגר שם מרים. נמנא בשלשה ימים הלכו כל אותו הדרך. וכל כך היתה שכינה מתלבטת בשבילכם למהר ביאתכם לארז, ובשביל שהלהלתם הסב אתכם סביבות הר שעיר ארכעים שנה (ספרי כ): (ג) ויהי בארבעים שנה בעשתי עשר חדש באחד לחדש. מלמד שלא הוכיחן אלא סמוך למיחה. ממי למד, מיעהב, שלא הוכיח את בניו אלא סמוך למיתה. אמר, ראובן בני, אני אומר לך מפני מה לא הוכחתיך כל השנים הללו. כדי שלא תניחני וחלד וחדבה בעשו אחי. ומפני ארבעה דברים אין מוכיחין אח האדם אלא סמוך למיתה, כדי שלא יהא מוכיחו ותוזר ומוכיחו, ושלא יהא חבירו רואהו ומחביים ממנו כו' כדאיתא בספרי (שם) וכן יהושע לא הוכיח את ישראל אלא סמור למיתה (יהושע כד) וכן שמואל, שנאמר הנני ענו בי (שמואל א יב:ג) וכן דוד את שלמה

(א) אלה הדברים. לפי שהן דברי תוכחות ומנה כאן כל המהומות שהכעיםו לפני המהום בהן (אונהלום: ספרי א) לפיכר סחם את הדברים והזכירן ברמז מפני כבודן של ישראל: אל בל ישראל, חילו הוכיח מהלחן היו חלו שבשוה חומרים חתם הייתם שומעים מבן עמרם ולא השיבוחם דבר מכך וכך, אילו היינו שם היינו משיבין אותו. לכד כנסם כולם ואמר להם הרי כלכם כאן. כל מי שיש לו תשובה ישיב (ספרי שם): במדבר. לא במדבר היו אלא בערבות מואב. ומהו במדבר. אלא כשכיל מה שהכמיסוהו במדבר שאמרו מי יתן מותנו וגו' (שמות טו:ג; ספרי שם): בערבה. בשביל הערבה, שחטאו בבעל פעור בשמים בערבוח מואב (ספרי שם): מול סוף. על מה שהמרו בים סוף בבואם לים סוף, שאמרו המבלי אין קברים במלרים (שמות יד:יא) וכן בנסעם מחוד הים. שנאמר וימרו על ים בים סוף (חהלים הו:ז) כדאיתא בערכין (טו.): בין פארן ובין תפל ולכן. אמר רבי יוחנו חזרנו על כל המהרא ולא מלינו מקום ששמו תופל ולבן, אלא הוכיחן על הדברים שתפלו על המן שהוא לבן, ואמרו ונפשנו הלה בלחם הקלוקל (במדבר כא:ה; ספרי שם) ועל מה שעשו במדבר פארן ע"י המרגלים (תרגום יונתן: אבדר"נ לד:א): וחצרות. במחלוקתו של קרח (פס"ז). דבר אחר, אמר להם היה לכם ללמוד ממה שעשיתי למרים בחלרות בשביל לשון הרע ואתם נדברתם במקום (ספרי שם): ודי זהב. הוכיחן על העגל שעשו

#### PARASHAS DEVARIM

#### → The Uniqueness of Deuteronomy / Mishneh Torah

The Sages refer to Deuteronomy as Mishneh Torah (see 17:18), which is commonly translated as "Repetition (or Review) of the Torah," or as "Explanation of the Torah." Since all the commandments were given to Moses at Sinai or the Tent of Meeting during the first year after the Exodus (Ramban), the question remains on what basis the narratives and commandments contained in Deuteronomy were chosen. R' Hirsch explains that Deuteronomy was Israel's introduction to the new life it would have to forge in Eretz Yisrael. Once they crossed the Jordan, the people would no longer see God's constant Presence and daily miracles, as they had in the Wilderness. They would plow, plant, and harvest. They would establish courts and a government. They would forge social relationships and means to provide for and protect the needy and helpless. They would need strong faith and selfdiscipline to avoid the snares and temptations of their pagan neighbors and false prophets. To stress these laws and values and exhort Israel to be strong was the function of Deuteronomy, its laws and Moses' appeals. Thus, Deuteronomy is not merely a review of the earlier four Books of the Torah, since "of the just over a hundred laws which are contained in this Book, more than seventy are completely new." Rather, in his final weeks, Moses reviewed and taught all the laws of the Torah and the entire history of Israel — but in this Book, the Torah records the parts of his teachings that were most relevant for Israel's new life in its Land.

Deuteronomy is unique in another way. In explaining the difference between the Admonitions of Leviticus chapter 26 and Deuteronomy chapter 28, the Talmudic sage Abaye says. "[The former] was said by the Holy One, Blessed is He; [the latter] was said by Moses himself' (Megillah 31b). Maharal explains this at length and shows how it applies to the contents of Deuteronomy (see notes to 5:12). The Vilna Gaon makes the same point succinctly:

The first four Books were heard directly from the mouth of the Holy One, Blessed is He, through the throat of Moses. Not so Deuteronomy. Israel heard the words of this Book the same way they heard the words of the prophets who came after Moses. The Holy One, Blessed is He, would speak to the prophet today and on a later day he would go and make the vision known to Israel. Accordingly, at the time the prophet spoke to the people, the word of God had already been removed from him. So, too, the Book of Deuteronomy was heard from the mouth of Moses himself (quoted in Ohel Yaakov to 1:1).

Thus, in this Book, Moses was the speaker. This is indicated by the fact that in Deuteronomy, Moses says, "HASHEM spoke to me" (1:42, 2:9, 3:2), whereas the constant refrain in the rest of the Torah is "HASHEM spoke to Moses." In Deuteronomy, Moses chose the words and conveyed the

## PARASHAS DEVARIM

1 Veiled

These are the words that Moses spoke to all Israel, on the other side of the Jordan. concerning the Wilderness, concerning the Arabah, opposite the Sea of Reeds. Rebuke between Paran and Tophel, and Laban, and Hazeroth, and Di-zahab: 2 eleven days from Horeb. bu way of Mount Seir to Kadesh-barnea. 3 It was in the fortieth year, in the eleventh month, on the first of the month, when Moses spoke to the Children of Israel.

commandments as he understood them. Indeed, Onkelos translates the term Mishneh Torah as פתשגו אוריתא, the copu of the Torah, meaning that it clarifies and explains the Torah. In this sense, Deuteronomy began as the Oral Law conveyed by Moses, and then, when God commanded him to inscribe his words in the Torah, it became part of the Written Torah. It is especially because of this that Moses is called רבני. our Teacher, for he not only was the conduit through which God's words were transmitted verbatim to Israel, he was also the teacher who explained those words (R' Yosef Dov Soloveitchik).

- 1-5. Veiled rebuke. The entire Book of Deuteronomy was spoken by Moses in the last five weeks of his life. It was his last will and testament to his beloved people. Because they were surely confident that they would not succumb to the alien influences and temptations of Canaan, he began his words by reminding them of the long string of sins and rebellions that marked the forty years since the Exodus; if they and their parents could sin when they were surrounded by miracles, surely there would be greater dangers without constant reminders of God's Presence. But in order not to embarrass and offend his listeners, Moses did not mention these sins explicitly; instead, he alluded to them by using place names or other veiled references (see Rashi; Onkelos).
- 1. דברים refers to Moses' אלה הדברים These are the words. strong words of rebuke, and, indeed, Moses began his teachings here by reminding his listeners of the many national shortcomings since the Exodus (Rashi). Alternatively, the words are the commandments and exhortations from chapter 5 to 26:19, which form the bulk of Deuteronomy, and the first four chapters are the "preamble" to those words (Ram-

אליבלישראל — To all Israel. He gathered together all Israel. for if he had spoken to only part of the people, those who were absent could have said "Had we been there, we would have refuted him." In the presence of everyone, therefore, Moses spoke and challenged them to dispute him, if anyone could (Rashi).

במדבר ... קדש בּרְנַע — Concerning the Wildemess ... to Kadesh-barnea. Rashi, Onkelos, and many others teach that the "place names" in verses 1 and 2 are code words for sins: As Ramban explains, it is unlikely that they are all descriptions of where Moses spoke, for if so, the Torah would be giving "more signs and boundaries than one who sells a field." The notes below explain the allusions according to

— Concerning the Wildemess. Shortly after leaving

Egypt, in the Wilderness of Sin, the people complained that they had been led into a desert to starve (Exodus 16.1-3).

— Concerning the Arabah, Rashi (Genesis 13-16) holds that this was the name of a particular plain. Onkelos. however, translates Arabah as plain, so that it is not a proper noun. In either case, it refers to the plain where many Jews were seduced by Midianite women (Numbers 25:1-9).

מול סוף — Opposite the Sea of Reeds. When they were hemmed in between the Egyptians and the Sea, the Jews complained, "Were there no graves in Egypt?" (Exodus 14:11). And when they emerged from the Sea after it had split, they complained that the Egyptians had probably escaped on the other side.

בין־פארן — Between Paran. The spies were sent from the Wilderness of Paran (Numbers 13-14).

ובין־תפל ולבן — And Tophel, and Laban. Rashi quotes R' Yochanan, "We have reviewed all of Scriptures but have not found any place named Tophel or Laban." Rather, both words refer to the complaints about the manna (Numbers 10:12, 11:6). Tophel can be rendered calumnu [חפלות], and Laban can be rendered white [לבון, the color of the manna (see Exodus 16:34).

ווערת — And Hazeroth. Korah's rebellion took place in for near] Hazeroth. Alternatively, Miriam was stricken there for slandering Moses (Numbers 12:1-16), but the nation did not let that message stop them from slandering God.

ורי זהב — And Di-zahab [lit., abundance of gold]. God blessed the Jews with an abundance of gold when they left Egypt, but they used His gift to make the Golden Calf.

- 2. אַחַר עשר יום מחרב Eleven days from Horeb (cf. Hosea 2:10). After their sojourn at Mount Sinai (which is located in the larger area known as Horeb (Ramban), God said that the time had come for them to enter Eretz Yisrael, and instructed them to use the route that skirts Mount Seir. Normally, it would have been an eleven-day journey to Kadesh-barnea, but God was so anxious for them to enter the Land quickly that He miraculously brought them there in only three days. This should have been more than adequate proof that God was guiding them — yet the people wanted spies to reassure themselves — and then they believed the calumnies about the Land.
- 3. Moses began his final teaching in the fortieth year from the Exodus, on the first of Shevat, which is the eleventh month counting from Nissan. Since the Sages give 7 Adar as the date of Moses' death (see Kiddushin 38a; Sifre), he conveyed the teachings of this book during a period of just over five weeks.

ככל די פקיד יי יתה להוו: - בתר דמחא ית סיחון מלכא דאמראה דיתב בחשבוז וית עוג מלכא דמתנו דיתב פעשתרת באדרעי: הבעברא דירדנא בארעא דמואב שרי משה פרש ית אולפו אוריתא הדא למימר: ויי אלהנא מליל עמנא בחרב למימר סגי לכון דיתבתון בטורא הדין: זאתפנו וטולו לכוז ועולו לטורא דאמראה ולכל מַגירוֹהִי בְּמֵישַׁרַיַא בְטוֹרָא וּבשפּלתא ובדרומא ובספר ימא ארעא דכנענאה ולְבָנַן עָד נַהַרָא רַבַּא נַהַרָא פָרַת: חַחַזי יהבית קדמיכון ית אדעא עולו ואחסינו יַת אַדעא די קיַם ייַ לאַבַהַתכון לאברהם ליצחק וליעקב למתז להוו ולבניהון בתריהון: טואמדית לכון בעדנא ההיא למימר לית אנא יכיל בלחודי לסוברא יתכון: ייי אלהכון אַסְגִּי יַתַכוֹן וָהַא אִיתֵיכוֹן יוֹמַא דֵין ככוכבי שמיא למסגי: יאיי אלהא

בְּכֵּל אֲשֶׁר צְנְה יהנָה אֹתֻוֹ אֲלֵהֶם: אַחֲבִי הַכּּתוֹ אֻתּ סִיחֹן מֵלֶךְ הָאֱמֹרִי אֲשֶׁר יוֹשֻׁב בְּחֶשְׁבְּוֹן וְאֵת עוֹג מֵלֶךְ בְּאֶכֶרִי אֲשֶׁר יוֹשֻׁב בְּחֶשְׁבְּוֹן וְאֵת עוֹג מֵלֶךְ בְּאֶכֶרִי אֲשֶׁר יוֹשֻׁב בְּחֶשְׁבִּין וְאֵת עוֹג מֵלֶךְ בְּאֶכֶרִי הַּבְּעֶבְר בְּאֵבֶר הַיִּיְבָּן וְאֵת הַוֹּתְה הַזֹּאַת בְּעָבְר הַהְּיָבְ מוֹאֶב הוֹאִיל משֶׁה בֵּאֶר אֶת־הַתּוֹרָה הַזֹּאַת שְׁבֶּעְר הַנְּהְר הַנָּגְב וּבְּחֶלְב לַעְת בְּהָוֹף הַנָּגְ בְּבְיְרְ הַבְּיָבְין עַר־הַנְּעָבְ וֹיְשְׁבְּ וֹיְבְיְ הַבְּיָבְ וֹיְבְעָב וְבְּחָוֹף הַנָּגְ בְּבְיְרְ הַבְּנְיְ הַבְּיְרָבְ לְתַת הַמְּלְבְיוֹן עַר־הַנְּנְהְר הַנְּגְלְ וְהַרְּבְּרְ הָבְּיְרָבְ לְתְת בְּתְּלְ הְבְּרָבְ לְתְת בְּתְבְּיִ הְשְׁבֵּעְ וְבְּבְּעְר לְבָבְי הְשָׁמֵים לְרְב: יהוֹה אֱלְהֵיכֶם הְּרְבֶּה לְּבְּרִי שְׂאֵת אֶתְכֶם: יהוֹה אֱלְהֵיכֶם הְּרְבֶּה בְּלְבְּה הְאָבְר לְבָה וְשְׁבְּע יְהוֹם בְּעָת הַהְוֹף הַיְּעָב לְבְבָּי שְׁאֵת אֶתְכֶם לְּצִבְּרְלָם לְצִבְּרְ הָאָבְר לְתְת בְּלְבְּה הְאָבְר לְבָבְי הַשְּׁמֵלִי לְבָבְי הַשְּׁמֵים לְרְב: יהוֹה אֱלְהֵיכֶם הְּרְבָּה לְּאָבְר לְבָבִי הַשְּׁמֵים לְרְב: יהוֹה אֱלְהֵיכֶם הִיּוֹם בְּרִוֹבְי שְׁאֵת אֶתְכֶם וְהִנְּבֶם הַלְּבְר הְאָבְר הְאָבְר הְשְׁבְּע יְהוֹה אֲלְבָב וֹים בְּעָת הָבְּלְבְּי הְשְׁבְע יִהוֹה אֵלְבְיּי שְׂאֵת אֶתְבֶם וְבְּבְיי שְׂאֵת אֶתְכֶם וְחִבּיב הִשְּׁת בְּיִבְי הְשְּאֵת אְתְבֵב יהוֹה אֵלְים וְשְׁבְּב הְיִבְּי שְּאָת אֶת בְּבְי הַשְּמֵים לְרְב: יהוֹה אֱלְבִי יהוֹה הֵבְּי בְּיִבּי הַשְּבֹב יִבּים בְּבִיים בְּיבּים בְּבְּי הָשְׁבְיּב וּבְּבְיוֹם בְּיִבְים בְּיִבְיִב וּבְּבְּי הַשְּבְיוֹם בְּבְיב הְבְּבְיוֹם בְּיִבְים הְיוֹבְים בְּבְּבְיים הְּבְּבְי הַשְּבְיב הְבְּבְיב הְיבּבְים הְבִּבְים בְּבְּים בְּבְּבְיב הְבְּבְיוֹם בְּיבְבְים הְיוֹבְב בְּבְיב הְבְּבְיבְים הְבּיב בְּבְיוֹם בְּבְיב הְבְּבְיוֹם בְּבְיבְבְּי הְשְּבְבּי הְשְבּב בּב בְּבְּבְם הְבְּבְּבְּי הְבְּבְיבְּבְי הְבְּבְּבְי הְבְּבְיוֹם בְּבְיבְבְּי הְבְּבְיבְּבְיוֹ בְּבְבְי הְיבְבְּבְי בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹם בְּבְיוֹם בְּבְיוֹם בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְיוֹם בְּבְיוֹם בְּבְיוֹם בְּבְבְבְיוֹם בְבְּבְבְּבְּבְיוֹם בְּבְיוֹם בְּבְבְב

נטרל

אשהלון ועזה והסכי וכו' כדאיתא בספרי (שם): עד הנהר הגדול. מפני שנזכר עם ארן ישראל קוראו גדול. משל הדיום אומר, עבד מלך מלך. הדבק לשחוור וישתחוו לד (שם). הכב לגבי דהינה וחידהו (שבועות מונ): (ח) ראה נתתי. בעיניכם חתם כוחים. חיני חומר לכם מחומד ומשמועה וספרי זו: באו ורשו. אין מערער בדבר ואינכם לריכים למלחמה. אילו לא שלחו מרגלים לא היו לריכין לכלי זיין (שם): לאבות יכם. למה הזכיר שוב לחברהם לילחה וליעהב. חלח חברהם כדחי לעלמו, ילחק כדחי לעלמו, יעקב כדחי לעלמו (שם): (ט) ואומר אליבם בעת ההיא לאמר. מהו לחמר. חמר להם משה לח מעלמי חני חומר לכם חלח מפי הקב"ה (שם ט): לא אוכל לבדי וגו׳. אפשר שלא היה משה יכול לדון את ישראל. אדם שהוליאם ממלרים והרע להם את הים והוריד את המן והגיז את השליו לא היה יכול לדונם. אלא כך אמר להם, ה' אלהיכם הרבה אתכם (פסוק י) הגדיל והרים אתכם על דייניכם, נטל את העוגש מכם ונתנו על הדיינים. וכך אמר שלמה. כי מי יוכל לשפוט את עמך הכבד הזה (מלכים א ג:ט) אפשר מי שכתוב בו ויחכם מכל האדם (שם ה:יא) אומר מי יוכל לשפוט וגו'. אלא כך אמר שלמה, אין דייני אומה זו כדייני שאר האומות, שאם דן והורג ומכה וחונק ומטה את דינו וגואל אין בכך כלום, אני אם חייבתי ממון שלא כדין נפשות אני נתבע, שנאמר והבע חת קובעיהם נפש (משלי כב:כג; ספרי שם): (י) והנכם היום כבוכבי השמים. וכי ככוכבי השמים היו באותו היום, והלא לא היו אלא ששים רבוא, מהו והנכם היום, הנכם משולים כיום, היימים לעולם כחמה וכלבנה וכוכבים (ספרי י):

בנו (מלכים א ב:אדי): (ד) אחרי הבותו. אמר משה אם אני מוכיחם הודם שיכנסו להנה הארץ, יאמרו מה לזה עלינו, מה היטיב לנו, אינו בא אלא להנחר ולמלוח עילה. שחיו בו כח להכניסנו לחרץ, לפיכך המחיו עד שהפיל סיחון ועוג לפניהם והורישם את ארלם ואח"כ הוכיחו (ספרי ג): סיחון מלר האמרי אשר יושב בחשבון. אילו לא היה סיחון קשה והיה שרוי בחשבון היה קשה, שהמדינה קשה. ואילו היתה עיר אחרת וסיחון שרוי בתוכה היה קשה, שהמלך קשה. על אחת כמה וכמה שהמלך קשה והמדינה קשה (שם): אשר יושב בעשתרות. המלך השה והמדינה השה: עשתרות. הוא לשון לוהיו והושי. כמו עשתרות הרנים (ברחשית יד:ה; ספרי שם) ועשתרות זה הוא עשתרות הרנים שהיו שם רפאים שהכה אמרפל, שנאמר ויכו את רפאים בעשתרות הרנים (בראשית שם) ועוג נמלט מהם, והוא שנאמר ויבא הפליט (שם יג) ואומר כי רק טוג מלך הבשן נשאר מיתר הרפחים (להלן ג:יח): באדרעי . שם המלכות (ספרי ד): (ה) הואיל. התחיל. כמו הנה גא הואלתי (בראשית יח:כז; ספרי שם): באר את התורה. בשבעים לשון פירשה להם (חנחומת ב): (ו) רב לכם שבת. כפשוטו. ויש מדרש חגדה, הרבה גדולה לכם ושכר על ישיבתכם בהר הזה. משיתם משכן מנורה וכלים. קבלחם חורה, מניחם לכם סנהדרין שרי אלפים ושרי מאות (ספרי ה): (ז) פגו וסעו לכם. זו דרך ערד וחרמה (שם ו): ובאו הר האמורי. כמשמעו: ואל כל שבניו. עמון ומוחב והר שעיר (שם): בערבה. זה מישור של יער (שם): כהר. זה הר המלך (שם): ובשפלה. זו שפלת דרום (שם): ובנגב ובחוף הים.

4. אַחְרֵי הַתּהוֹי — After he had smitten. See Numbers 20:22-29; 21:21-35. His victories over the feared Amorite kings and conquest of their lands made it easier for Moses to admonish his people, since no one could now say, "What right has he to rebuke us; has he brought us into the Land as he promised?" (Rashi). According to Bechor Shor, this conquest proved to the Jews that they had no need to fear the Canaanites, as they had in the aftermath of the spies' mission (see below, vs. 22-45).

5. בַּאַר אָת־הַחּוֹרָה הַּוֹאַת — Explaining this Torah. This clearly refers to the elucidation of the commandments that begins in chapter 5 (Mizrachi). He explained the Torah in many languages (Rashi), to symbolize that wherever Jews would

be in the future, and whatever the language of the lands of their exile, Jews would study the Torah in a language that they understood (*Sfas Emes*).

Before beginning the actual discussion of the Torah, Moses went into a lengthy account of the episodes that had caused his own exclusion from the Land. He meant to show that since he would not be with them in the future, it was necessary for him to teach and warn while he was still alive, to prepare the nation for its future without him (Sfomo).

Ramban (to 9:8) gives a brief outline of Deuteronomy. Having said in this verse that he will explain the Torah, Moses wanted the people to understand the importance of heeding his words and not relying on their righteousness to

according to everything that HASHEM commanded him to them. 4 after he had smitten Sihon king of the Amorites, who dwelt in Heshbon, and Oa, king of Bashan, who dwelt in Ashtaroth in Edrei. 5 On the other side of the Jordan in the land of Moab, Moses began explaining this Torah, sauina:

6 HASHEM, our God, spoke to us in Horeb, saying: Enough of your dwelling by this mountain <sup>7</sup> Turn yourselves around and journey, and come to the Amorite mountain and all its neighbors. in the Arabah, on the mountain, and in the lowland, and in the south, and at the seacoast, the land of the Canaanite and the Lebanon, until the great river, the Euphrates River, 8 See! I have given the Land before you; come and possess the Land that HASHEM swore to your forefathers. to Abraham, to Isaac, and to Jacob, to give them and their children after them.

Appointment of

9 I said to uou at that time, sauing, "I cannot carru uou alone, 10 HASHEM, uour God, has multi-Judges plied you and behold! you are like the stars of heaven in abundance, 11 May HASHFM, the God

quarantee their future success. He began, therefore, by chastising them for the sins that had caused them harm and had not yet been forgiven (at least, not completely); namely, the sin of the spies that had caused them to languish in the Wilderness for forty years, and the sin at the rock that prevented Moses from entering the Land. Then, he repeated the Ten Commandments, taught them the Shema, which proclaims the Oneness of God, warned against idolatry, and urged them to realize the enormous good that would come to them from observing the commandments of the Torah. See also 9:8.

- 6-8. On to the Land. After almost a year at Mount Sinai, God gave the order to begin the journey to the Land. Among the regions listed in this passage are the lands of Ammon, Moab, and Seir, and territory as far north as the Euphrates River (see notes to v.7), but none of them are within the boundaries delineated in Numbers 34:1-12. These regions were among those promised to Abraham (Genesis 15:18-19; see Rashi there), and they would have been part of Eretz Yisrael if the Jews had gone directly to the Land at this point, as God commanded them. Because they sinned in the affair of the spies, however, these parts of the oath to Abraham were withheld from them. These additional lands will become part of Eretz Yisrael only with the coming of Messiah.
- 6. רב-לבם שבת Enough of your dwelling. In the plain sense, God was saying that the year at Sinai was enough, and it was now time to enter the Land, Midrashically, ag is rendered as abundance; your stay at Sinai has brought you an abundance of reward and accomplishment: the Torah, the Tabernacle and its accoutrements, elders, and leaders (Rashi).
- 7. בֶּל־שְבֵנְיו All its neighbors, i.e., Ammon, Moab, and Mount Seir (Rashi).

בְּעֵרֶבָה — In the Arabah, i.e., a forested plain (Rashi), probably on the east bank of the Jordan, bordering the Dead Sea, which is known as the Arabah Sea (4:49). According to Sifre, it was the plain of Zoar.

הַנְהֵר הַגְּרל — The great river. Although other rivers are much wider and longer than it, the Euphrates is called great because it is one of the borders of the Land. In the common

- proverb, "A servant of a king lis respected) like the king: attach yourself to a nobleman and people will bow to you"
- 8. באו ורשו Come and possess. All you need do is come. No one will dare oppose you: the Land will be yours without even a battle. This would have happened had it not been for the fiasco of the spies (Rashi).
- 9-18. The appointment of judges. This passage, which describes the appointment of judges that came in the wake of Jethro's visit (Exodus 18:13-26), seems to be a digression from the theme of entering the Land, which began above and continues below. Abarbanel explains that Moses wanted to emphasize that Israel was so close to entering the Land that he even set up a judicial system that would be needed when they were no longer concentrated in a single camp. but spread out in their respective provinces.

Citing Sifre, however, Rashi comments that this passage is part of Moses' opening rebuke, because the people should have insisted on learning from Moses rather than from intermediaries.

See also Exodus 18:13-26. As is often the case in the Torah, when the Torah repeats laws and narratives it adds details that were not found the first time and omits facts that were already mentioned. Thus, for example, Jethro is not mentioned here, while Moses' own expressions of inadequacy are added to what was previously stated.

- 9. לאמר Saying. This term implies that Moses was repeating something that had been told to him. Indeed, God commanded him to make the following declaration (Rashi).
- לא אובל לבדי I cannot . . . alone . It is inconceivable that Moses, who performed all the miracles of the Exodus and its aftermath, was unable to judge Israel. Rather, he meant to say that God had elevated Israel to such greatness that a judge whose error caused an unjustified loss is worthy of death. That is a burden that even Moses could not bear alone (Rashi).
- 10. בובבי השמים Like the stars of heaven. At that time, the Jewish population was not nearly as great as the number of the stars. Moses' comparison was to the permanence of the heavenly bodies (Rashi). Alternatively, this term is a figure of speech and is not meant literally (Ibn Ezra).

אֲבְּוֹתֵכֶּם יֹמָף אֲלֵיכֶם כָּכֶם אֶלֶף פְּעָמֶים וִיבָּרֶךְ אֶתְכֶּם יַּבְּאָשֶׁר דְּבֶּר לָכֶם: אֵיכָה אֶשָׂא לְבַדֵּי טָרְחַכֶּם וּמַשַּׂאֲכֶם יּ וְרִיבְבֶם: הָבְּוּ לָכֶּם: אֵיכָה אֶשָׂא לְבַדֵּי טָרְחַכֶּם וּמַשַּׂאֲכֶם יִּ וְרִיבְבֶם: הָבְּוּ לָכֶּם אֲנָשִׁים חֲכָמִים וּנְבֹנֵים וְיִדָּעִים חַבְּמִים חַבָּמִים וְשָׁרִי שִׁבְּטִיכֶם וַאֲשִׁימֵם בְּרָאשִׁיכֶם: וַתַּעֲנִוּ אֹתִי וַתְּאמְרוּ טוֹבּר אֲנָשִׁים חֲכָמִים וְיִדָּעִים וֵאֶתַּן אוֹתֶם רָאשִׁים עְּלִיכֶם שָׁרִי אֲעָשִׁר חֲמָשִׁים וְשָׁרִי צְשָׁרֹת וְשְׁטְיִים עֵּלִיכֶם שָּׁרִי בְּאָשִים חֲכָמִים וְיִדָּלִים וְאֶשִׁים וְשָׁרִי עֲשָׂרֹת וְשְׁמִים וְאָבִיּים אָעֶּשִׁר חַּמְשִׁים וְשָׁרִי אַשְׁרִי וּבְּיִן־אָחָיו וּבִין גִּרְוֹ: תְּשְׁמָעוֹן לְּא בְּיִר בְּבָּירוּ פָּנִים בְּמִישְׁפָּט לֵאלֹהִים הָוּא וְהָבָּרְ אָשֶׁר יִ הְשִׁבְּירוּ פָּנִים בְּמִישְׁפָּט לֵאלֹהִים הָוּא וְהָבִּין־בָּר אֲשֶׁר תִּלְשְׁמְעוֹן לְּא בְּיִר בְּבְּירוּ אֲלֵי וּשְׁמַעְתִּיוּ: וַאֲצְוֹּה אֶתְכֶם בָּעָת הַלְּיִם הָוּאשְׁפָּט לֵאלֹהִים הְוּא וְהָבָּרְ אֲשֶׁר הִיּמְבְּירוּ אֲעָת בְּלִים בְּבָּעְת הַבְּלִית הְבְּלִית הְבָּלְי אֲשָׁר הָהָמְלְּיוֹן לְּא תְבְּלְיך אְתְבְּשְׁיוֹן בִּנְלְי אֲתְבְּלְיוֹ אֲלֵלְי וְשְׁמֵעְתְּיוּ: וַנְּשָּׁע מְחִוּלְם בְּאַתְּיִים בְּנִבְּלְיוֹ אֵלֵי וִשְׁמַעְמִוּן וְנִבְּלְי אֲתְבְּבְרִי אְשְׁבְּעִית הְבָּרְ הָבְּרָרְי הְבָּבְרִים אֲשֶּׁת וְנִבְּלְרְא הַהֹוּוּא אֲשֶׁר רְאִיתָּם וּבְּבָּר הַבָּבְרִים אְשָּׁעִי רִיבְוּ בְּבָּר הָבְּבְּרְי הְבָּבְיר הְבָּבְּית הְבָּבְירִם בְּבְּשְׁתְּיוֹי וּנִבְּלְי אִבְּיִר בְּאָבְיר הְאָבְיּים בְּבְּעְם בְּבִיים בְּבְּבְּית בְּבּיר הָבְּבְּית בְּבִירוּ בְּיִים בְּיִבּים בְּבְּית הָבְּיר בְּבָּבְיר הְבְּבָּית בְּבִּיים בְּבְּיִים בְּיִבּיים בְּבְּיִים בְּבְּבְיר הְבְּבּיר בְּבִיים בְּבְּבְיר הְבְּבְיים בְּבּיים בְּבִּים בְּבּבְיים בְּבְּבְּים בְּבִּבְּים בְּבִּבְיים בְּבְיּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְיּבְים בְּבִּים בְּבְּבְיים בְּבִיים בְּבְיּבְים בְּבִּים בְּבְּבִיים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבִּים בְּבְּבְים בְּבִים בְּבִים בְּבִּבְּים בְּבְּבּים בְּבָּבְים בְּבְים בְּבִּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּבְּב

דאַבַהַתִכון יוֹסֶף עַלֵיכון כְּוַתִכוּן אלף זמנין ויברה יתכון כמא די מליל לכון: יב אַכַדִין אסובר בּלחודי טרחכון ועסקיכון ודינכון: ייהבו לכון גברין חַבִּימִין וְסוּכְלְתַנִין וּמַנָּדְעַן לשבטיכון וַאָמַנְנוּן רִישִין עַלִיכון: יר וַאַתְבַתוּן יִתי וַאַמַרתוּן תַקין פַתגַמַא די מַלַלתַא לְמֵעְבַּד: טוּדְבַרית יַת רִישֵׁי שַבְטיכון גַּבְרִין חַבִּימִין וּמַנָּדְעַן וּמַנֵּתִי יַתְהוֹן רִישִׁין עַלֵיכון רַבַּנֵי אַלְפִין וַרַבַּנַי מַאוַתַא ורבני חמשין ורבני עשוריתא וסרכין לשבטיכון: מו ופקרית ית דיניכון בעדנא הַהִיא לְמֵימַר שָׁמַעוּ בֵּין אֲחֵיכוֹן וּתְדוּנוּן קוּשְטַא בֵּין גַּבָרָא וּבֵין אַחוּהִי וּבֵין גיורה: יולא תשתמודעון אפין בדינא מַלִּי זערַא כַרַבַּא תַקַבּלוּז לַא תַרַחַלוּז מו קַרָם גַּבָרָא אָרֵי דִינָא דַייַ הוּא וּפַתְגַמא די יִקשֵי מִנָּכוֹן תִקַרבוּן לְנַתִי וְאֵשְׁמִעְנָה: יהופקדית יתבון בעדנא ההיא ית בַּל פַּתגַמיַא דִּי תַעִבְּדוּן: ייוּנְטַלְנָא מחרב והַלִּיכנָא יַת כָּל מַרְבְּרָא רָבָּא וּרְחִילַא הַהוּא דִּי חַזֵיתוּן ארַח טורָא ראַמראַה בִּמָא דִי פַקּיד יִי אַלַהַנָּא יַתַנָא

למשה, ולח מלח חלח שלש, חנשים לדיקים, חכמים וידועים (שם): ראשים עליבם. שתנהגו בהם כבוד, ראשים במקת, ראשים בממכר, ראשים במשא ומתן, נכנם [מביתו לבית הכנסת] אתרון ויולא ראשון (שם): שרי אלפים. אחד ממונה על אלף (שם): שרי מאות. חחד ממונה על מחה (שם): ושוטרים. מניתי עליכם לשבעיכם, אלו הכופחיו והמכין ברלועה על פי הדיינין (שם): (שז) ואצוה את שפטיכם. אמרתי להם הוו מתונים בדין. אם בא דין לפניך בפעם אחת שתים ושלש, אל תאמר כבר בא דין זה לפני פעמים הרבה, אלא היו נושאים ונותנים בו (שם פו): בעת ההוא. משמניתים אמרתי להם אין עכשיו כלשעבר. לשעבר הייתם ברשות עלמכם, עכשיו הרי אתם משועבדים ללבור (שם טו): שמוע. לשון הווה, אודנ"ע בלע"ז, כמו זכור ושמור: ובין גרו. זה בעל דינו שאוגר עליו דברים. דבר אחר, ובין גרו, אף על עסקי דירה (שם) בין חלוקת אחים, אפילו בין תנור לכיריים (סנהדרין ז:): (יז) לא תבירו פנים במשפט. זה הממונה להושיב הדיינים. שלח יאמר אים פלוני נאה או גבור אושיבנו דיין, אים פלוני הרובי אושיבנו דיין בעיר. והוא אינו בקי בדינין, נמלא מחייב את הזכאי ומזכה את החייב, מעלה אני על מי שמנהו כחילו הכיר פנים בדין (ספרי יז): בקטן בגדול תשמעון. שיהא חביב עליך דין של פרוטה כדין של מחה מנה, שחם קדם ובח לפניך לח תסלקנו לחתרונה (סנהדרין ח.). דבר אחר כקטן כגדול תשמעון, כתרגומו, שלא תאמר זה עני הוא וחבירו עשיר ומלוה לפרנסו, אזכה את העני ונמלא מתפרנס בנקיות (ספרי שם). דבר אחר. שלא חאמר היאך אני פוגם בכבודו של עשיר זה בשביל דינר, אזכנו עכשיו, וכשילה לחוז חומר חני לו תו לו שחתה חייב לו (שם): לא תגורו מפני איש. לה תיראו. דבר אתר, לא תגורו, לא תכנים דבריך מפני איש (סנהדרין שם) לשון אוגר בקיז: כי **המשפט לאלהים הוא**. מה שאתה נוטל מזה שלא כדין אתה מזקיקני להחזיר לו, נמלא שהטית עלי המשפט: תקרבון אלי. על דבר זה נסחלק ממנו משפט בנות ללפחד. וכן שמואל אמר לשאול אנכי הרואה (שמואל ט:יט) אמר לו הקב"ה, חייך שאני מודיטך שאין אתה רואה, ואימתי הודיטו, כשבא למשוח את דוד, וירא את אליאב ויאמר אך נגד ה' משיחו (שם טז:ו) אמר לו הקב"ה ולא אמרת אנכי הרואה, אל תכט אל מראהו (שם ז; ספרי שם): (יח) את כל הדברים אשר תעשון. אלו עשרת הדברים שבין דיני ממונות לדיני נפשות (ספרי יח): (יט) המדבר הגדול והנורא. שהיו כו נחשים כקורות ועקרנים כקשתות (שם):

(יא) יוסף עליכם ככם אלף פעמים. מהו קוב ויברך אחכם כאשר דבר לכס, אלא אמרו לו משה אחה נותן קלבה לברכוחינו, כבר הבטיח הקב"ה את אברהם חשר אם יוכל איש למנות וגו' (בראשית יג:פו). אמר להם, זו משלי היא, אבל הוא יכרך חתכם כחשר דבר לכם (ספרי יח): (יב) איבה אשא לבדי. חם חומר לקבל [שכר] לא אוכל. זו היא שאמרתי לכם, לא מעלמי אני אומר לכם אלא מפי הקב"ה (שם יב): טרחבם. מלמד שהיו ישראל טרתנין. היה אחד מהם רואה את בעל דינו נולח בדין, אומר, יש לי עדים להביא, יש לי ראיות להביא, מוסיף אני עליכם דיינין (שם): ומשאבם. מלמד שהיו אפיקורסין. הקדים משה ללאת, אמרו מה ראה בן עמרם לנאת, שמא אינו שפוי בתוך ביתו. איתר לנאת, אמרו מה ראה בן עמרם שלא לנאח, מה אחם סבורים, יושב ויועץ עליכם עלוח (רעות) וחושב עליכם מחשבות [ס"א מלות ותשכונות] (שם): וריבכם. מלמד שהיו רוגנים (שם): (יג) הבו לכם . הזמינו עמכם לדבר (שם יג): אגשים. וכי תעלה על דעתר נשים. מה ח"ל אנשים. לדיקים, [וחיקים, כסופים] (שם) [ס"א חבמים. כסופים]: וגבונים. מבינים דבר מחוך דבר. זהו ששאל אריום את ר' יוסי, מה בין חכמים לנבונים. תכם דומה לשולתני עשיר כשמביאין לו דינרין לראות רואה וכשאין מביאין לו יושב ותוהה. נבון דומה לשולחני תגר כשמביאין לו מעות לראות רואה וכשאין מביאין לו הוא מתזר ומביא משלו (שם): וידועים לשבטיכם. שהם ניכרים לכם, שאם כא לפני מעוטף בעליתו איני יודע מי הוא ומאיזה שבט הוא ואם הגון הוא, אבל אתם מכירין בו, שאתם גדלחס אותו. לכך נאמר וידועים לשבטיכם (שם): בראשיבם, ראשים ומכובדים עליכס, שתהיו נוהגין בהם כבוד וירחה: ואשמם. חסר יו"ד לומר שחשמותיהם של ישראל חלויות בראשי דייניהם (שם) שהיה להם למחות ולכוון אותם לדרך הישרה: (יד) ותעגו אותי וגו׳. חלטתם את הדבר להנאתכם. היה לכם להשיב, רבינו משה, ממי נאה ללמוד, ממך או מחלמידך, לא ממך שנלטערת עליה. אלא ידעתי מחשבוחיכם, שהייתם אומרים עכשיו יחמנו עלינו דיינין הרבה, אם אין מכירנו אנו מביאין לו דורון והוא נושא לנו פנים (שם יד): לעשות. אם הייתי מתעלל אתם אומרים עשה מהרה (שם): (טו) ואקח את ראשי שבטיבם. משכחים כדברים, אשריכם, על מי באתם להתמנות על בני אברהם ילחק ויעקב, על בני אדם שנקראו אחים ורעים (תהלים קכב:ח) חלק ונחלה (דברים לב:ט) וכל לשון חבה (ספרי טו): אנשים חבמים וידועים. אכל נכונים לא מלאחי. זו אחת משכע מדות שאמר יתרו

of uour forefathers, add to uou a thousand times yourselves, and bless you as He has spoken of you. 12 How can I alone carry your contentiousness, your burdens, and your quarrels? 13 Provide for uourselves distinguished men, who are wise, understanding, and well known to uour tribes, and I shall appoint them as your heads."

<sup>14</sup> You answered me and said, "The thing that you have proposed to do is good."

15 So I took the heads of your tribes, distinguished men, who were wise and well known, and I appointed them as heads over you, leaders of thousands, leaders of hundreds, leaders of fifties, and leaders of tens, and officers for your tribes. 16 I instructed your judges at that time sauing. "Listen among your brethren and judge righteously between a man and his brother or his litigant. 17 You shall not show favoritism in judgment, small and great alike shall you hear: uou shall not tremble before any man, for the judgment is God's; any matter that is too difficult for you, you shall bring to me and I shall hear it." 18 I commanded you at that time all the things that you should do.

Mission of

19 We journeyed from Horeb and we went through that entire great and awesome Wilderthe Spies ness that you saw, by way of the Amorite mountain, as HASHEM, our God. commanded us.

12. טרחכם — Your contentiousness. The people were difficult to deal with, especially during a legal proceeding, if a litigant saw that his rival was prevailing, he would insist on a delay, claiming that he had more witnesses or proofs. or that he was exercising his right to call for more judges on the court (Rashi). Ramban and Ibn Ezra would render difficultu: Moses was referring to the difficult task of teaching the laws and their deeper meanings and implications.

שאכם - Your burdens. They were skeptical and suspicious of their leaders. Whatever Moses did, they questioned his motives (Rashi). Alternatively, Moses referred to his responsibility to pray for them (Ramban).

13. וידעים לשבטיבם — And well known to your tribes. The tribes among whom these leaders grew up and lived would know them better then Moses could (Rashi). The new leaders could not be successful unless they had the respect and acceptance of the tribes they were to judge.

Apparently. Moses could not find enough people with all the attributes suggested by Jethro (see notes to Exodus 18:21).

15. Commentators wonder why so many judges were needed, a total of 131 per thousand people. The Vilna Gaon explains that each category of leaders had a unique function. The leaders of thousands were commanders of a thousand soldiers; the leaders of hundreds were judges; those over fifty taught the Torah; and those over ten carried out police duties (Aderes Eliyahu).

The officers were assigned to enforce decisions of the courts (Rashi). Ramban adds that they would patrol the streets and markets and brings wrongdoers to the courts.

16. שמע — Listen. Moses admonished the judges to listen to the adversaries to understand their claims, and not be hasty in making judgments.

וברו – His litigant. The translation follows Rashi. R' Saadyah renders the word as an alien resident of the Land [גֵר תּוֹשֶב], meaning that judges are required to treat him equally in disputes with Jews.

17. לא־תבירו פנים — You shall not show favoritism (lit... recognize a face I. This figure of speech means that a judge is enjoined to decide on the issues before him, and ignore the personalities. The Sages (Sanhedrin 7b) apply this also to the appointment of judges; no considerations other than knowledge and competence may be employed.

The verse continues its injunction to the judges, saying that they must treat small and great alike, referring to both small and great amounts of money, and people of small and great stature or power (Rashi).

א תגורו — You shall not tremble. Not only are judges enjoined from letting fear sway their judgment in favor of an influential party, they may not even excuse themselves from a case (Gur Aryeh; Taz). They must recognize that they are agents of God in administering justice, and nothing but fear of God may enter their deliberations. Ramban comments that a judge who perverts his mission is sinning against God, for the judgment is God's.

Sifre comments that a judge should rule even if a litigant threatens him with bodily or financial harm. The reason this matter is treated so seriously is that it borders on desecration of God's Name for a judge to let it seem as if the Torah's laws can be bent or ignored for personal considerations (R' Yaakov Kamenetsky).

19-43. The mission of the spies. Moses now returned to the subject of the spies, which was the reason Israel was condemned to a long period of wandering in the Wilderness. The account here sheds light on the earlier one (see Numbers 13-14).

19. The Wilderness is described as great and awesome because the Jews saw huge and frightening snakes and scorpions as they traversed the wasteland (Rashi). Sifre notes that they were not in danger, because the pillar of cloud killed all the harmful creatures in its path, but when the people saw the carcasses that littered the desert, they realized how thoroughly God was safeguarding them (Mizrachi).

ַנַבָּבֹא עַד קָדֶשׁ בַּרְגַעַ: וָאֹמֵר אַלֵּכֵם בָּאתִם עַד־הַר בּ וַנַּבֿא עַד קָדֶשׁ בַּרְגַעַ: וַאַתִינא עד רקם גיאה: כּוַאַמרית לכוֹן בא הָאָמֹרִי אֲשֶׁר־יהוָה אֱלֹהֵינוּ נֹתַן לֶנוּ: רְאֵה נָתַן יהוָה אַלהַיך לְפָנֶיך אֶת־הָאָרֶץ עֲלֵה רֵשׁ בַּאֲשֶׁר ּ דִּבֶּר יהוֹה שלישי בב אָלהֵי אָבֹהֶיךּ לֶּךְ אַל־תִּירָא וְאַל־תִּחַת: וַתִּקְרבִוּן אֵלַיֹּ כּלכֵם וַתַּאמְרוּ נִשְלְחֲה אֲנַשִים לְפָנֵינוּ וַיַחִפְּרוּ־לָנוּ אֵת־ ָהַאָרץ וַיַשָׁבוּ אֹתַנוּ דַבָּר אָת־הַבַּרֶךְ אֲשֶׁר נַעֲלֶה־בָּה וָאֵת ב הַעַרִים אֲשֵר נָבָא אֲלֵיהָן: וַיִּיטֵב בְּעֵינֵי הַדָּבָר וָאֲקַח מִכֵּם 🚓 ים עשר אָנַשִּׁים אִישׁ אָחָד לַשֶּׁבֶט: וַיִּפְנוּ וַיַּעַלִּוּ הַהַּרָה ים שְנֵים עַשֵּׁר אָנַשִּׁים אִישׁ אָחָד לַשָּׁבֶט: וַיִּפְנוּ וַיַּעַלִּוּ הַהַּרֵה בה וַיַבאו עַד־נַחַל אָשִׁכָּל וַיִרַגְלוּ אתָה: וַיִּקְחָוּ בִיָּדָם מִפְּרִי הַאָּרֵץ וַיּוֹרֶדוּ אָלֵינוּ וַיַּשָּׁבוּ אֹתַנוּ דַבַר וַיִּאמְרוּ טוֹבַה ים הַאַרץ אַשֶּר־יהוָה אֱלהֵינוּ נֹתֵן לֶנוּ: וְלָא אַבִיתֵם לֵעַלָת ים הַאַרץ בּ וַתַּמָלוּ אֶת־פָּי יהוָה אֱלְהֵיכֵם: וַתַּרָגְנָוּ בָאָהָלֵיכֵם וַתאמרו בשנאַת יהוה אתנו הוציאַנו מאֶרץ מצרים בח לָתֵת אֹתָנוּ בִּיַד הָאֵמֹרֵי לְהַשְׁמִידֵנוּ: אָנָה וֹ אַנַחנוּ עלִים אַחֵינוּ הַמַּסוּ אֶת־לְבָבֻנוּ לֵאמֹר עֲם גָּדְוֹל וָרָם ֹמִמֵּנוּ עַרֵים בט גדלת ובצורת בַשַּמֵים וְגַם־בְּנֵי עַנַקִים רַאֵינוּ שָם: וַאמֵר ל אַלֶבֶם לא־תַעַרצון וַלא־תֵיראון מֶהֶם: יהוָה אַלְהֵיכֶם כּ הַהֹלֵךְ לפְנֵיכֶּם הָוּא יִלָּחָם לָכֶם בְּכֹל אֲשֶׁר עָשָה אִתְכֵּם לא בְּמִצְרַיִם לְעֵינֵיכֶם: וּבַמִּדְבָּר' אֲשֶׁר רָאִיתָ אֲשֶׁר נְשָּׁאֲךְ' לּ יהוָה אֱלֹהֵיךָ כַּאֲשֵׁר יִשַּׂא־אָישׁ אֶת־בִּנְוֹ בִּכָּל־הַהַּרֵךְ בּ אֵשֶׁר הַלַּכִּתֵּם עַר־בְּאַכֵם עַד־הַמַּקוֹם הַוָּה: וּבַדָּבָר הַוָּה בּיַ לג אַינָכֶם מַאַמִינָם בַּיהוָה אַלְהֵיכֶם: הַהֹלֵךְ לִפְנֵיכֶם בַּדָּרֶךְ

אַתיתוּן עד טוּרַא רַאַמרַאַה דִּייַ אַלְהַנָא יהב לנא: כא חזי יהב יי אלהר קרמר ית אַרעָא סָק אַחַסֵן בִּמַא די מַלִּיל ייַ אֵלהא אַבַהַתַרְ לַרְּ לַא תִרחַל וַלַא תִּתְבַר: בב וּקַרֶבתוּון לְנַתִי כַּלְכוּון נַאַמֶּרתוּון נִשׁלַח גַּבְרין קַדַמְנַא ויאַללון לנא ית ארעא ויתיבון יַתַנַא פַּתַגַּמַא יַת אַרַחַא די נסַק בַה ויַת קרויַא די נעול לותהון: כגושפר בְּעִינֵי פַּתְגַּמַא וּדְבַרִית מנָכון תַּרִין עַשַּׁר גַּבְרִין גַּבְרָא חַד לְשִׁבְטַא: כּדוֹאתפּניוּ וֹסְלִיקוּ לְטוּרֵא וַאַתוּ עַד נַחַלַא ראַתכַּלַא וְאַלִּילוּ יַתַה: כהוּנְסִיבוּ ביריהון מאַבָּא דאַרעא ואַחיתו לְנַא ואַתִיבוּ יַתַנָא פִתְנַמַא וַאָמַרוּ טַבָא אַרעַא דִייַ אַלַהַנָּא יַהַב לַנַא: פוולַא אַבִיתוּן לִמְסֶק וְסַרְבַתוּן עַל גְּזֵירַת מימרא דיי אלהכון: בוואתרעמתון בְּמַשׁבְּנִיבוֹן וַאֲמַרְתּוּן בִּדְסְנֵי יִי יַתְנָא אפקנא מארעא דמצרים לממסר יתנא בִּירָא רֵאֲמֹרָאַה לְשֵׁצֵיוּתַנָא: כּחּלְאָן אַנַחנַא סלקין אַחַנא תברו יַת לבּנַא לְמַימַר עַם סָגִי וְתַקִיף מִנַּנַא קַרְוִין רַבְרָבַן וּכְרִיכַן עַד צֵית שְׁמַיַּא וָאַף בְּנֵי גַּבַּרַאֵי חַזֵינַא תַמַּן: כּטנַאַמַרִית לְכוֹן לַא תַּבָּרוּן וָלַא תִרְחֵלוּן מִנָּהוֹן: זּיִי אַלַהַכון דִּמִדַבָּר קַדַמֵיכון מֵימִרָה יָגִיחַ לכון ככל די עבר עמכון במצרים לְעֵינֵיכוֹן: אוּבְמַדְבְּרָא דִּי חַזֵיתַא דִּי סובר יי אַלַהַר כִּמָא דִי מְסובר גָּבַר יָת בְּרֵה בְּכָל אָרְחָא דִּי הַלֵּכְתוּן עַר מֶיתַיכוֹן עָד אַתְרָא הַדֵין: לנוּבְפָּתְגַּמַא הַדֵין לֵיתֵיכוֹן מְהֵימִנִין בְּמֵימָרָא דַייָ אַלַהַכון: לגדִי מִדְבַּר קַדְמֵיכון בָּאַרְחַא

טובה הארץ. מי הס שאמרו טונתה, יהושע וכלב (שס): (כו) ותמרו. לשון התרסה, התרסתם כנגד מאמרו: (בז) ותרגנו. לשון הרע, וכן דברי נרגן (משלי יח:ח) אדם המוליא דבה: בשנאת ה' אתנו. והוא היה אוהב אתכם, אבל אתם שונאים אותו. משל הדיוט אומר, מה דבלבך על רחמך מה דבלביה עלך (ספרי כד): בשנאת ה׳ אתנו הוציאנו מארץ מצרים. הולחתו לשנחה היתה. משל למלד בשר ודם שהיו לו שני בנים ויש לו שתי שדות. אתת של שהיא ואתת של בעל. למי שהוא אוהב נותן של שקיא, ולמי שהוא שונא נותן לו של בעל. ארץ מלרים של שהיא היא. שנילום עולה ומשקה אותה, וארץ כנען של בעל, והוליאנו ממלרים לחת לנו חת חרן כנען (חנחומה ישן שלח יע): (בח) ערים גדולות ובצורות בשמים. דכרו הכחוכים לשון הכחי (ספרי כה; חולין ל:): (בט) לא תערצון. לשון שכירה, כתרגומו, ודומה לו בערון נחלים לשכון (חיוב ל:ו) שכור נחלים: (ל) ילחם לכם. נשכילכם: (לא) ובמרבר אשר ראית. מוסב על מקרא שלמעלה הימנו. ככל אשר עשה אחכם במלרים, ועחה וס"א ועשה] אף במדבר אשר ראית כי נשאך וגו׳: כאשר ישא איש את בנו. כמו שפירשתי אלל ויסע מלאך האלהים ההולך לפני מחנה ישראל וגו' (שמות יד:יט) משל למהלך בדרך ובנו לפניו ובאו לסטים לשבוחו וכו': (לב) ובדבד הזה. שהוא מכטיחכם להכיחכם אל החרן אינכם מאמינים כו:

(בב) וַתַּקַרבוּן אלי כלכם. בערכובית, ולהלן הות חומר ותקרכון חלי כל רחשי שבטיכם ווקניכם ותאמרו הן הראנו וגו' (להלן ה:כ) אותה קריבה היתה הוגנת, ילדים מכבדים את הזקנים ושלחום לפניהם, וזקנים מכבדים את הראשים ללכת לפניהם, אבל כאן ותקרבון אלי כולכם, בערבוביא, ילדים דוחפין את הזקנים ווקנים דוחפין את הראשים (ספרי כ): וישיבו אתנו דבר. באיזה לשון הם מדכרים (שם): את הדרך אשר נעלה בה. אין דרך שאין כה מקמימות (שם): ואת הערים אשר נבוא אליהן. מחלה לככום (פס): (בג) וייטב בעיני הדבר. בעיני ולא בעיני המקום. ואם בעיני משה היה טוב למה אמרה בחוכחות. משל לחדם שחומר לחבירו, מכור לי חמורך זה, חמר לו הן. נותנו אחה לי לנסיון, אמר לו הן. בהרים וגבטוח, אמר לו הן. כיון שראה שאין מעכבו כלום, אמר הלוקח בלבו, בטוח הוא זה שלא אמלא בו מום. מיד אמר לו טול מעותיך, איני מנסהו מעתה. אף אני הודיתי לדבריכם. שמא תחזרו בכם כשתראו שחיני מעכב, וחתם לא חזרתם בכם (שם כא): ואקח מכם. מן הברורים שבכם מן המסולתים שככס (שם): שנים עשר אנשים איש אחר לשבט. מגיד שלח היה שבט לוי עמהם (שם): (בר) עד נחל אשבול. מגיד שנקרח על שם סופו (שם כב): וירגלו אותה. מלמד שהלכו בה חרבעה חומנין שחי וערב (שס): (בה) ויורידו אלינו. מגיד שחרן ישרחל גבוהה מכל החרלות: ויאמרו

and we came until Kadesh-barnea. <sup>20</sup> Then I said to you, "You have come until the Amorite mountain that HASHEM, our God, gives us. <sup>21</sup> See — HASHEM, your God, has placed the Land before you; go up and possess, as HASHEM, God of your forefathers, has spoken to you. Do not fear and do not lose resolve."

- <sup>22</sup> All of you approached me and said, "Let us send men ahead of us and let them spy out the Land, and bring word back to us: the road on which we should ascend and the cities to which we should come."
- <sup>23</sup> The idea was good in my eyes, so I took from you twelve men, one man for each tribe.
- <sup>24</sup> They turned and ascended the mountain and came until the Valley of Eshcol, and spied it out.
- <sup>25</sup> They took in their hands from the fruit of the Land and brought it down to us; they brought back word to us and said, "Good is the Land that HASHEM, our God, gives us!"
- <sup>26</sup> But you did not wish to ascend, and you rebelled against the word of HASHEM, your God. <sup>27</sup> You slandered in your tents and said, "Because of HASHEM's hatred for us did He take us out of the land of Egypt, to deliver us into the hand of the Amorite to destroy us. <sup>28</sup> To where shall we ascend? Our brothers have melted our hearts, saying, 'A people greater and taller than we, cities great and fortified to the heavens, and even children of giants have we seen there!"
- <sup>29</sup> Then I said to you, "Do not be broken and do not fear them! <sup>30</sup> HASHEM, your God, Who goes before you He shall make war for you, like everything He did for you in Egypt, before your eyes. <sup>31</sup> And in the Wilderness, as you have seen, that HASHEM, your God, bore you, as a man carries his son, on the entire way that you traveled, until you arrived at this place. <sup>32</sup> Yet in this matter you do not believe in HASHEM, your God, <sup>33</sup> Who goes before you on the way
- 22. בְּלְכֵּם All of you. In this word, the Sages find a key to the disastrous outcome of the mission. The people approached Moses in a disorderly, disrespectful manner, with young people pushing ahead of elders, and older people pushing ahead of leaders. This was in sharp contrast to 5:20, when the entire nation came with a request, but with decorum and dignity (Rashi). When there is no respect, the approach must be suspect. Alternatively, such an important proposal should have been put forward by the leaders, not as a raucous, mass demand (Sforno).

Ostensibly, the request for spies was not based on a lack of faith, but on a logical desire for the information that was needed to plan military strategy: which *road*, i.e., route, to choose and which *cities* to subdue first (*Rashi*).

- 23. יְיִיטֵבּ בְּעֵינִי Was good in my eyes, but not in God's. But if Moses agreed, why did he chastise the Jews for the proposal? Moses knew that if God said they would possess the Land without opposition, there was no need for spies, but he thought that the people were testing him to see how he would react. If he showed so much confidence in victory that he was not even reluctant to send spies, surely, he thought, the people would relent and agree that the mission was superfluous (Rashi).
- 24. גְּחֶל אֶשְׁבֶּל The Valley of Eshcol. The valley received its name to commemorate the cluster [אָשֶׁבּל] that the spies took from it [see Numbers 13:23-24] (Rashi). Alternatively, the valley had long since been named for Eshcol, the good friend of Abraham. [If so, it was presumably located near Hebron, where they lived] (Bamidbar

Rabbah 16:14; Tanchuma, Shelach).

- 25. שובה הָאָרֶץ Good is the land. Only Caleb and Joshua said this (Rashi), because the other spies qualified their praise for the Land with many frightening reservations (Mizrachi). Even though Caleb and Joshua were outnumbered by ten to two, Moses rebuked the nation for not believing them; since they were corroborating God's assurance, the people should have disregarded the fears of the majority. Furthermore, since the spies were unanimous in praise of the Land's richness, their carping about the strength of the inhabitants would have been irrelevant if the people had not lacked faith in God (Ramban).
- **26.** The refusal to ascend to the Land revealed the insidious incentive for the mission. Now it was clear that the people did not trust God and that they sent spies not to plan strategy but to decide whether they should obey God's command (*Sforno*).
- 27. בְּשִׁנְאַת ה' אַתְנוֹ Because of HASHEM's hatred for us. This totally false charge is a classic illustration of how someone with ill will toward someone else assumes that that person has the same feelings toward him. The people lacked the proper love for God, so they assumed that God hated them. They went so far as to claim that the Exodus itself was proof of their contention, because if God had truly loved them, He would have given them the richly irrigated Nile delta, and driven the Egyptians through the desert to Canaan (Rashi).
- **29-33.** Moses pleaded with the people to realize the foolishness of their charges.

לאתקנאה לבוו אתר בית מישרי דאשתא בעמודא לאשריותבוז בליליא לאחזיותבון בארחא די תהבון בה ובעמודא דעננא ביממא: לרושמיע קדם יי ית קל פתגמיכון ורגז וקים למימר: לה אם יחזי גבר בגבריא האליו דרא בישא הדיו ית ארעא טבתא די קַיַמִית לְמָתַן לַאֲבָהַתְבוּן: זוּ אַלהן בּלב בר יפנה הוא יחונה ולה אתן ית ארעא די דרך בה ולבנוהי חלף די אשלים בתר דחלתא דיי: לו אף עלי הוה רגו מן קדם יי בדילבון למימר אף את לא תעול תַמַן: לחיהושע בר נון דקאם קדמה הוא יעול תמו יתה תקף ארי הוא יחסננה לישראל: לטוטפלכון די אמרתון לבזא יהון ובניבון די לא ידעו יומא דיז טב וביש אנון יעלון לתמן וּלְהוֹן אַתִּננַה ואַנוּן יֵירְתַנַה: מוֹאַתּוּן אתפנו לכון וטולו למדברא ארח ימא דסוף: מאואתבתון ואמרתון לי חבנא קדם יי אנחנא נסקונגיח (בה) קרב ככל די פקדנא יי אלהנא וזרזתון גבר ית מני קרבה ושריתון למסק לטורא: מבואמר יי לי אמר להון לא תסקון ולא תגיחון קרב ארי לית שבנתי (שריא) ביניבון ולא תתברון קדם בעלי דבביבון: מג וּמַלֵּלִית עמָבון וְלַא קַבֶּלְתוּן וְסַרֶבְתוּן עַל (גוַרַת) מֵימָרָא דַייַ וְאַרְשַעְתּוּן וסלקתון לטורא: מרונפק אמראה דיַתֶב בַּטוּרָא הָהוא לְקָדָמוּתְבוֹן וּרְדַפוּ יָתכון כָּמָא דִי נַתְוַן דַבַּריַתַא וטרדו יַתבון בַּשַּׂעִיר עַד חַרְמַה: מהוָתַבְתוּון וּבְכִיתוּן קָדָם יִנָ וַלָא קַבִּיל יִיַ צְלוֹתְכוֹן ולא אצית למליכון: מוויתבתון בּרקם יומין סגיאין כיומיא די יתבתון:

לָתְוּר לָבֶם מָקּוֹם לַחֲנְתִבֵם בָּאֵשׁ ו לַּיִלָה לַרְאִתְבֵם ַלָּרֶךֶלֹ אֲשֶׁר תַּלְכוּ־בָּה וּבֶעָנָן יוֹמָם: וַיִּשִׁמֵע יהוָה אַת־ לה קול דְּבָרֵיבֶם וַיִּקְצְּף וַיִּשָּׁבַע לֵאמָר: אִם־יִרְאֵה אִישׁ בַאַנשִים הַאֶּלֶה הַרְּוֹר הַרַע הַזֵּה אָת הַאַרֵץ הַטּוֹבַה אשר נִשְבַּעתִי לַתָּת לַאֲבְתֵיכֵם: זְוּלַתִּי כַּלֵב בַּזְ־יִפְנֵהֹ הוא יַרָאַנַּה וָלָוֹ־אָתֵן אַת־הַאָרֵץ אַשֵּׁר דָּרַךְ־בָּה וּלִבָנָיו לי לעז אשר מלא אחרי יהוה: גַּם־בָּי הַתְאַנַף יהוֹה לי <sub>לח</sub> בגללכם לאמר גם־אַתַה לא־תַבָא שַם: יַהוּשֶׁעַ בְּן־ נון הַעמֵר לְפַנֵיך הָוּא יַבא שֻמָה אתו חַוֹּלֶק כִּי־הָוּא ל יַנַחַלַנַה אָת־יִשְׂרָאֵל: וְטַפְּכֶם אָשֶׁר אַמַרְתֵּם יהיה וּבְנֵיבֶּם אֲשֶׁר לֹא־יֵדְעָוּ הַיּוֹם טוֹב וַלֵּע הָמָה מ יבאו שַמַה ולָהָם אַתְנַנָה והם יירשוה: ואַתִם פְּנִוּ לָבֶם מא וֹסְעוּ הַמִּדְבָּרָה דֵּרֶךְ יַם־סְוּף: וַתַעֲנָוּ וֹ וַתְאמִרוּ אֵלֵי מּ חַטָּאנוֹ לֵיהוֹה אֲנַחָנוּ נַעֲלֶה וְנִלְחַׁמְנוּ כִּכִּל אֲשֶׁר־צְוַנוּ יהוה אלהינו וַתַּחַגרוּ אִישׁ אַת־כָּלֵי מַלְחַמְתוּ וַתַּהִינוּ מב לעלת ההרה: וַיֹּאמֵר יהוֹה אַלֵּי אַמַר לַהָּם לָא תַעַלוֹ וַלָא־תַלַחַמוּ כִּי אֵינֵנִּי בְּקַרבְּבֵם וַלֹא תַנַּגִפוּ לְפְנֵי מג אָיִבֶּיבֶם: וַאַדַבֵּר אַלֵיבֶם וַלָא שְמַעָתָם וַתַּמְרוּ אַת־פֵּי מר יהוה וַתַּזֶרוּ וַתַּעַלִּוּ הַהַרַה: וַיַּצֵא הַאַמֹרִי הַיּשֵׁב בַּהַר הַהוּא לִקרַאתִבֶּם וַיִּרְדִּפִּוּ אֵתְבֶּם בַּאַשֵּׁר תַּעֲשֵינָה מה הַדְבֹרֵים וַיַּכָּתוּ אֶתְכֵם בִּשְעִיר עַד־חַרְמַה: וַתַשְבוּ וַתִּבְכָּו לִפְנֵי יהוָה וַלָּא־שַׁמֵע יהוה בְּקַלְכֶם וַלָּא הָאֲזֵין מו אַלֵיבֶם: וַתֵּשְׁבִוּ בִקָּדָשׁ יַמֵים רַבֵּים בַּיַמִים אֲשֵׁר יִשְׁבְתָם:

(כמדכר יד:מ) זה הלשון שאמרתס, לשון הן, כלומר נזדמנתס: (מב) לא תעלו. מל שלייה תהא לכס אלא ירידה: (מד) באשר תעשינה הדבורים. מה הדבורה הזאת כשהיא מכה את האדס מיד מתה אף הס כשהיו נוגשים בכס מיד מתים (מדרש אגדה): (מה) ולא שמע ה' בקולבם. כניכול ששיתם מדת רחמיו כאילו אכזרי (מנחומא ישן שלת כ): (מו) ותשבו בקדש ימים רבים. י"ט שנה, [שנאמר] בימים אשר ישבתם בשאר המסטות, והם היו ל"ח שנה, י"ט מהס ששו בקדש ו"ט שנה הולכים ומטורפים וחזרו לקדש, כמו שלאמר וינישם במדבר (במדבר לב:צו). כד מלאמי בסדר שולם (פרק ח):

<sup>(</sup>לג) לראותבם. כמו להראומכס, וכן לנחומס הדרך (שם יג:כא) וכן לשמיע

בקול חודה (חהלים כו:) וכן ללכח לגיד ביזרעאל (מלכים ב ט:טו): (לו) אשר

דרך בה. חברון, שנאמר ויבא עד חברון (במדבר יג:כב): (לז) התאגף.

נממלא רוגיז: (מ) פגו לבם. אמרמי להעביר אחכם דרך רוחב ארן אדוס

ללד לפון ליכנס לארן, קלקלמס וגרמתם לכם עכוב: פגו לבם. לאחוריכס,

וחלכו במדבר ללד ים סוף, שהמדבר שהיו הולכים בו לדרומו של הר שעיר

היה מפסיק בין ים סוף להר שעיר. עתה המשכו ללד הים ותסבבו את הר

שעיר כל דרומו מן המערב למזרח: (מא) ותהינו. לשון הננו ופליטו אל המקום

<sup>34.</sup> קול דְבְרִיכֵּם — The sound of your words. God heard not only what you said, which was bad enough, but also the stridency — the sound — of your complaint (Haamek Davar).

<sup>36.</sup> אילְתִי בָּלֵם — Except for Caleb. Joshua, too, was exempted from the decree. Moses mentioned him in verse 39,

in saying that Joshua would lead the people into the Land (Ramban).

אָשֶׁר דְרְרְּבְּהְּ — On which he walked, i.e., Hebron; see Numbers 13:22.

**<sup>37.</sup> Moses' punishment.** Moses seemed to imply that he, too, was punished for the episode of the spies, but this is not

to seek out for you a place for you to encamp, with fire by night to show you the road that you should travel and with a cloud by day!"

<sup>34</sup> HASHEM heard the sound of your words, and He was incensed and He swore, saying, <sup>35</sup> "If even a man of these people, this evil generation, shall see the good Land that I swore to give to your forefathers. <sup>36</sup> Except for Caleb son of Jephunneh: He shall see it, and to him shall I give the Land on which he walked, and to his children, because he followed HASHEM wholeheartedly."

<sup>37</sup> With me, as well, HASHEM became angry because of you, saying: You, too, shall not come there. <sup>38</sup> Joshua son of Nun, who stands before you, he shall come there; strengthen him, for he shall cause Israel to inherit it. <sup>39</sup> And as for your small children, of whom you said, "They will be taken captive," and your children who did not know good from evil this day — they will come there; to them shall I give it and they shall possess it. <sup>40</sup> And as for you, turn yourselves around and journey to the Wilderness, toward the Sea of Reeds.

<sup>41</sup> Then you spoke up and said to me, "We have sinned to HASHEM! We shall go up and do battle according to everything that HASHEM, our God, has commanded us!" Every man of you girded his weapons of war, and you were ready to ascend the mountain!

<sup>42</sup> HASHEM said to me: Tell them, "Do not ascend and do not do battle, for I am not among you; so that you not be struck down before your enemies."

<sup>43</sup> So I spoke to you, but you did not listen. You rebelled against the word of HASHEM, and you were willful and climbed the mountain. <sup>44</sup> The Amorite who dwell on that mountain went out against you and pursued you as the bees would do; they struck you in Seir until Hormah. <sup>45</sup> Then you retreated and wept before HASHEM, but HASHEM did not listen to your voice and He did not hearken to you. <sup>46</sup> You dwelt in Kadesh for many days, as many days as you dwelt.

so, for he was forbidden to enter the Land because of the incident at the rock, which took place thirty-eight years after the mission of the spies (see *Numbers* 20:1-13). He mentioned the decree against him here because he wanted to include his own fate with that of the others, although his sin was different from theirs. By blaming his punishment on the people — *because* of you — he meant to say that his own sin was precipitated by the people's angry complaint at the lack of water. Alternatively, Moses meant that his failure was that he had not caused God's Name to be sanctified *among the people* (32:51).

According to Abarbanel, Moses was partly culpable for the failure of the spies and, therefore, of the decree against the nation, because — in his desire to convince the nation that they should go to the Land with alacrity — he asked the spies to report on the strength of the Canaanites and their cities. That gave them the opening to deliver their frightening report. He should have said that they should look into nothing more than the fertility of the Land. Since his intention was certainly not to sin, he could not be punished for it, but when he fell short again at the rock, he was punished for both incidents.

40. אַני לֶּכֶּם — Turn yourselves around. Before the sin, the people had been moving eastward, around the land of Esau's descendants, from which they would have turned north to enter the Land. Now, God commanded

them to turn around to the west, back toward the Sea of Reeds

44. בְּאֲשֶׁר הַּדְּבֵּרִים — As the bees would do. The Amorites were like bees that swarm angrily onto anyone who threatens their hive (Ibn Ezra). Into his harshness, Moses mixed a consolation: Like a bee that buries its stinger into a victim and then dies, the victorious Amorites died after defeating the Jews (Rashi). Bechor Shor goes further, saying that there is no mention of Jewish casualties; the Jews suffered only like victims of bee stings, who are in pain but not fatally injured.

45. אַרְבָּבוּ — And [you] wept. Moses praises Israel, saying that they acknowledged their sin and repented openly. Even so, their sin could not be forgiven, because God had taken an oath to punish them (Numbers 14:21-23). The Sages teach (Rosh Hashanah 18a) that a decree accompanied by an oath cannot be annulled (Ramban).

46. בְּמִים אָשֶׁר וְשֶׁבְּתְּם — As many days as you dwelt. The nation settled in Kadesh for a total of nineteen years, as many days as they dwelt in all the other resting places combined during their thirty-eight years in the Wilderness (Rashi). Although the Wilderness sojourn was for forty years, the verse reckons from the time of the decree, during the second year. Moreover, the fortieth year was not a complete year. Hence, the punishment was for thirty-eight years (Sifsei Chachamim).

אואתפנינא ונטלנא למדברא ארח ימא דסוף כמא די מליל יי עמי ואקפנא ית טורא דשעיר יומיז סגיאיז: בואמר יי לי למימר: גסגי לכון דאקפתון ית טורא הדין אתפניו לכון צפונא: דוית עמא פקד למימר אתון עברין בתחום אחובון בני עשו דיתביו בשעיר וידחלוו מנכוו ותסתמרון לחדא: הלא תתגרון בהון אַרֵי לַא אָתַּן לְכוֹן מָאַרְעָהוֹן עַד מְדְרַךְּ פרסת רגלא ארי ירתא לעשו יהבית ית טוּרַא רַשַּעִיר: ועבוּרַא תַזְכָנוּן מַנָּהוֹן בכספא ותיכלון ואף מיא תכרון מנהון בָּבַסְפַּא וַתְשָׁתוּן: זאַרי יִי אַלַהַרְ בַּרבַרְ בַכַל עבַר יַדָר ספָּק לַר צַרבַר בַמַהַכַר יַת מַרבָּרָא רַבָּא הַרִין דְּנָן אַרבּעין שנין מֵימָרָא דַייַ אֶלֶהַרְּ בַּסְעַרַּךְ לַא מנעתא (נייא חַסַרת) מִדַּעַם: הוַעַבַרנַא מִלְוַת אחונא בני עשו דיתבין בשעיד מארח מישרא מאילת ומעצין גבד ואתפנינא וַעַבַרנַא אֹרַח מַדּבָּרָא דִמוֹאַב: יּינַאַמַר יִיַ לִי לַא תְצוּר לְמוֹאֲבָאֵי וַלַא תְתְגַרִי לָמֵעַבַּר עַמָּהוֹן קָדַב אַרֵי לַא אָתֵן לַרְּ מאַרעה יַרַתַא אַרַי לְבנִי לוט יַהַבִּית יַת לחית ירתא: יאימתני מלקדמין יתיבו בה עם רב וסגי ותקיף כגבריא: יא גבראי מתחשבין אף אנון כגבראי ומואבאי

אַלֵי ונּסע המדבַּרָה בַּרָך יַם־סוּף בַּאַשֵר דְבֵּר יהוָה אַלֵי אַ וּנַפו ונּסע המדבַּרָה בַּרָך יַם־סוּף ויאמר יהוה ב ונסב אַת־הַר־שֶׁעִיר יַמֵּים רַבְּים: חמושי , אלי לאמר: רב־לבֶּם סב את־הַהַר הַזֵּה פִּנִוּ לַבֶם צַפְנַה: ר ואת־העם צו לאמר אתם עברים בּגבול אַחֶיכֶם בְּנֵי־ ָר עַשַּׁוֹ הַיִּשָׁבִים בִּשַּׁעָיר וְיֵירִאָוּ מִכֶּם וְנִשְׁמַרְתָּם מִאְד: אַל־ תּתגרוּ בַּם בִּי לָא־אָתֵּן לַכֶּם מֵאַרְצַם עֵד מִדְרֵךְ כַּף־רָגֵל ּ בַּי־יַרְשַׁה לְעַשַּׁו נַתָּתִּי אֵת־הַר שַעַיר: אָכֵל תִּשְבַּרְוּ מאתם בַּבַּסָף וַאַכַלָתֵם וַגַם־מַיִם תִּכַרוּ מֵאָתַם בַּבֵּסֶף וּשְתִיתִם: כִּי יהוֹה אֵלֹהֵיך בַּרַכִּךְ בִּכֹל מֵעשֵה יַבֵּךְ יַבַע לַבְתַּרְ אֶת־הַמָּדְבַּר הַגַּדְל הָזֶה זָה ו אַרְבַּעִים שַנַּה יהוָה ַ אַלֹהַירָ עַמַּרְ לִא חַסַרָתַּ דָבָר: וַנַּעַבֿר מֵאֵת אַחֵינוּ בְנֵי־ הַ אַלֹהַירָ עַמַּרְ לִא עשו הַיַּשְבִים בָּשַעִיר מַהַּרֶךְ הַעַרֶבָה מֵאֵילַת וּמֵעְצִין וַנְּפֵן וַנַּעַבֿר הַרֶּךְ מִדְבֵּר מוֹאַב: נַלּאמֵר \*פסקא באמצע פסוק יהוה אלי אל-תצר את־מואב ואל־תתגר בם מלחמה בּי לְא־אֶהֵוֹ לְךָּ מֵאַרְצוֹ יִרָשָׁה בִּי לִבְנִי־לוֹט נַתַהִּי אֵת־ ער יַרָשַׁה: הַאֵמִים לְפָנִים יַשְׁבוּ בָה עַם גָּדְוֹל וַרֶב וָרָם יַּעַר יִרַשַׁה: אַ בַעַנַקִים: רָפַאִים יַחֲשָׁבוּ אַף־הָם בַּעַנַקִים וַהַמַּאַבִים אַ

אחותי היא, עשאו ככנו (מדרש אגדה): (ו) תברו. לשון מקח, וכן אשר כריתי לי (בראשית נ:ה) שכן בכרכי הים קורין למכירה כירה (ר"ה כו.): (ו) בי ה' אלהיך ברבך. לפיכך לא מכפו [ס"א מכפר!] את טובתו להראות כאילו אתם עניים, אלא ברבך. לפיכך לא מכפו [ס"א מכפר!] את טובתו להראות כאילו אתם עניים, אלא הראו עלמכם עשירים: (ח) ונפן ונעבור. ללד לפון, הפכנו פנים להלוך רוח מדרחית: (ט) ואל תתגר בם [מלחמה]. לא אפר להם על מואב אלא מלממה, אפנו מיראים היו אותם ונראים להם כשהם מזויינים, לפיכך כתיב ויגר מואב מפני העם נבמדכר כב:ג) שהיו שוללים ובוזוים אותם. אבל בכני עמון לאמר ואל תפגר הם כל להלן פסוק יש) שום גרוי, בשכר לנישות אתם שלא פרסמה על אביה כמו שעשתה הבכירה שקראה שם כנה מואב [כלומר מאב] (ב"ר לא:יא; ב"ק לת:): ער. שם הבכירה שקראה שם כנה מואב [כלומר מאב] (ב"ר לא:יא; ב"ק לת:): ער. שם המדינה: (ו) האמים לפנים וגרי. אתם ספור שו ארך רפאים שמתםי לו לאכרהם (בראשית טוב) לפי שהאמים שהם רפאים ישכו לומן והיא, כי אותן רפאים הורשהי מפני בני לוט והושבתים תחתם: (וא) רפאים יחשבו וגוי. רפאים היו נתשבין אותם אימים, כענקים הנקראים רפאים, על שם שכל הרואה רפאים היו נתשבין אותם אימים, כענקים הנקראים רפאים, על שם שכל הרואה

(א) וגפן וגטע המדברה. אילו לא חטאו היו טוברים דרך הר שטיר ליכנס לארץ מן דרומו לנפונו, וכשביל שקלקלו הפכו ללד המדבר שהוא בין ים סוף לדרומו של הר מיך והלכו אלל דרומו מן המטרב למדה דרך ים סוף, דרך יליאסן ממלרים של הר שטיר, והלכו אלל דרומו מן המטרב למזרח דרך ים סוף, דרך יליאסן ממלרים שחיל במקלוט דרומי מערבית, משם היו הולכים ללד המזרח: וגסב את הר שעיר. כל דרומו עד ארץ מואב: (ג) פגו לבם צפוגה. סובבו לכם לרוח מזרחים מן הדרום ללפון פניכם ללפון, נמלאו הולכים אח רוח המזרחים. וזהו שלמתר ויבוא ממזרח שמש ללדן מואב (שופם יא:יח): (ד) וגשמרתם מאד. ומהו השמירה, אל תחגרו בם לספוק ה): (ה) עד מדרך בף רגל. שלא ככשות מדרש לעומר אפילו דריסת לספוק הל על כל הר הזיחים, שלאמר ושמדו כגליו וגו' (זכריה יד:ד; מנחומא ישן דריסת בף רגל של הר הזיחים, שלאמר ושמדו רגליו וגו' (זכריה יד:ד; מנחומא ישן לכם אודים בשל על הר הזיחים, שלאמר ושמדו כגליו וגו' (זכריה יד:ד; מנחומא ישן לכם, וקיני וקניזי וקדמוני קן ממון ומואב ושטיר (כ"ר מדיכג) אחת מהם לשטו והסחים לבני לוט. בשכר שהלף אחו למצרים, ושחק של מה שהיה אומר על אשמו והשחם לבני לוט. בשכר שהלך אחו למצרים, ושחק של מה שהיה אומר על אשמו והשחם לבני לוט. בשכר בהלך אחו למצרים, ושחק של מה שהיה אומר על אשמו והשחם לבני לוט. בשכר בהלך אחו למצרים, ושחק של מה שהיה אומר על אשמו

2.

1-7. This verse telescopes events from the sin of the spies until the new generation was ready to enter the Land. Had that sin not taken place, God would have caused the king of Seir to let them cross through his country (Mizrachi), or they would have been permitted to conquer Seir and annex it to Eretz Yisrael (Maskil L'David; see notes to 1:6-8). But because the nation let its faith be weakened by the spies, it was condemned to wait in the Wilderness for a generation. Then, thirty-eight years later, after the events described in the Book of Numbers, they were back at the border of Seir again. Now, however, God forbade them to antagonize

Edom/Seir in any way, so that when the king of Edom refused to allow them a right of passage (see *Numbers* 20:14-21), Israel withdrew and skirted his country.

- 3. אָפּנֶּה Northward, toward the eastern bank of the Jordan, from which Joshua would lead them into the Land.
- **4-5.** Moses told the Jews that the Seirite descendants of Esau would fear them an important assurance as they were about to invade the Land and risk many wars with the Canaanite city-states but that God would not permit them to provoke the children of Esau in any way. Therefore, they could only request permission to cross through the

PARASHAS DEVARIM

<sup>2</sup> HASHEM said to me, saying: <sup>3</sup> Enough of your circling this mountain; turn yourselves Esau/Seir northward. <sup>4</sup> You shall command the people, saying, "You are passing through the boundary of your brothers the children of Esau, who dwell in Seir; they will fear you, but you should be very careful. <sup>5</sup> You shall not provoke them, for I shall not give you of their land even the right to set foot, for as an inheritance to the children of Esau have I given Mount Seir. <sup>6</sup> You shall purchase food from them for money so that you may eat; also water shall you buy from them for money so that you may drink. <sup>7</sup> For HASHEM, your God, has blessed you in all your handiwork; He knew your way in this great Wilderness; this forty-year period HASHEM, your God, was with you; you did not lack a thing." <sup>8</sup> So we passed from our brothers, the children of Esau who dwell in Seir, from the way of the Arabah, from Elath and from Ezion-geber and we turned and passed on the way of the Moabite desert.

Moab 9 HASHEM said to me: You shall not distress Moab and you shall not provoke war with them, for I shall not give you an inheritance from their land, for to the children of Lot have I given Ar as an inheritance. 10 The Emim dwelled there previously, a great and populous people, and tall as the giants. 11 They, too, were considered Rephaim, like the giants; and the Moabites

country peacefully and try to induce the king to grant such permission by offering to make it profitable for him. So they offered to buy provisions from the Seirites, which would have been most lucrative for the sellers, but they could not force themselves upon the land of Seir (see Numbers 20:14-21).

7. בּי הֹי אֱלֹהֶיףְ בֵּרְבְּךְ — For HASHEM, your God, has blessed you. Do not react ungratefully to the prohibition against entering Seir', as if God had left you deprived. Rather, act in keeping with the abundant blessings God has bestowed upon you (Rashi).

This passage leaves the impression that there was peace between Israei and Esau and that the Jewish proposal was accepted. This is also implied in Moses' similar request to Sihon (vs. 26-29). In Numbers, however, the narrative states that the king of Edom — presumably another name for Seir — advanced against Israel with an army, forcing them to withdraw, since God had forbidden them to fight back. Rashbam suggests that Edom and Seir were two different branches of Esau's descendants: The Edomites were belligerent, as related in Numbers, but the Seirites of our passage agreed to Moses' proposal.

An anonymous disciple of *Rashbam* suggests in a marginal note that Edom and Seir were identical, and that the king was ready to fight to defend his borders, but he permitted the Jews to buy provisions from his people.

8. מְרֶרְהָ הְשֶׁרְבָּה — From the way of the Arabah. The Arabah is the valley that stretches from the southern end of the Kinnereth to the Gulf of Aqaba. Presumably, the way was a road running through the valley (Tevuos HaAretz). Having been refused permission to travel directly through the valley into Eretz Yisrael, the Jews withdrew from the road.

וּמֶּלְוּ (וּעֲבֹר — We turned and passed. After skirting the land of Seir, they turned northward and advanced alongside the border of Moab toward the Land.

**9-13.** Moab. The Torah speaks of another "cousin" of the Jewish people, Moab, which descended from Abraham's nephew, Lot. This passage teaches the importance of gratitude and respect for modesty. During Lot's years with Abraham, they traveled to Egypt, where Abraham introduced Sarah as his "sister" (*Genesis* 12:10-20). Because Lot did not divulge the truth, God rewarded his descendants with a share of the land that had been destined for Abraham, and in this passage, God forbade the Jews to provoke a war with the Moabite branch of Lot's family.

Lot's two daughters lived with him incestuously, and both bore sons (ibid. 19:31-38). One brazenly named her child אָמָה, Moab, literally, from Father, implying his disgraceful origin, while the other modestly named her son בְּרַעָּמִי Pan-ammi, literally, son of my people, which was altered to Ammon, making no direct reference to her father's parentage of the child. Here, with Moab, the Torah forbade Israel only from provoking war, but they were not forbidden to harass them in ways short of war. As for Ammon, however, God forbade Israel from any form of provocation [v. 19] (Rashi).

10-11. רְּשְּׁמִים ... רְּשְׁמִים ... The Emim ... Rephaim. The Torah means to avoid a misunderstanding regarding Moab's entitlement to its land. It had once been inhabited by a family of giants known as Emim, a people that was also called colloquially by the name Rephaim, which was a different family of giants. Since the land of the Rephaim had been given to the Jews, it might have seemed that the former land of the Emim was included in that gift. Therefore the Torah states clearly that the Emim were a different family, and its former territory had been made the inheritance of Lot's Moabite descendants (Rashi).

יקרן (נ״א קרן) להון אימתני: יבובשעיר יתיבו חראי מלקדמין ובני עשו תרכנון ושצינון מקדמיהון ויתיבו באתריהון פמא די עבר ישראל לאדעא ירתתה דיהב יי להון: ינכען קומו ועברו לכון ית נחלא דורד ועברנא ית נחלא דורד. יר וַיוֹמַיַא דִּי הַלְּכנא מרקם גיאה עד דִּי עברנא ית נחלא דורד תלתיו ותמני שַנִין עַד סָף כַּל דַּרָא גָבָרֵי מגיחי קרבא מגו משריתא כמא די קיים יי להון: טוואף מחא מן קרם יני הות כהון לשציותהון מגו משריתא עד דשלימו: טונהוה כַּד שָלִימוּ כַּל גַבְרֵי מַגִּיחֵי קרבא לממת מגו עמא: יוומליל יי עמי למימר: יח את עבר יומא דיו ית תחום מואַב יַת לְחַיַת: ישוּתְקָרֵב לַקַבֶּל בְּנֵי עַמּוֹן לַא תִצוּר עַלֵיהוֹן וְלָא תִתְגָּרֵי לָמַעַבַּר עַמָּהוֹן קָרֵב אַרֵי לַא אָתַן מַאַרעַא כָנֵי עַמּון לַךְּ יִרְתַּא אֲרֵי לְבָנֵי לוט יָהַבָּתַהּ יָרָתַא: מאַרעא גַבַּרַיַא מתחשבא אף היא גַּבַּרִין יִתִּיבוּ בַה מלקדמין ועמונאי קרן להון חשבני: יא עם רַב וְסָגִי וְתַקִיף כָּגָבַּרַיַא ושצנון יי מקַרַמִיהוֹן וַתַּרְכנּוּן ויתִיבוּ בָּאַתְרֵיהוֹן: כב כמא די עבד לבני עשו דיתבין בְשַעִיר דִּי שֲצָי יַת חוֹרַאֵי מִקַּדַמֵיהוֹן ותרכנון ויתיבו באתריהון עד יומא הַרֵין: בּגוִעַנַאַי דִּיַתְבִין בְּרְפִיחַ עַר עַזָה קפוטקאי דנפקו מקפוטקיא שצינון ויתיבו באתריהון: כד קומו טולו ועברו יַת נַחַלַא דאַרנן חַזַי (ד)מְסַרִית בִּידַךְ יַת סִיחֹן מַלְכַּא רְחֲשְׁבּוֹן אֲמֹרַאַה וְיַת אַרעה שָרֵי לִתְרַכוּתָה וָאִתְגַרֵי לִמְעבַּד עַמַה קַרַבָא: כּהיוֹמֵא הַדֵּין אֲשַׁרֵי

יב יקראו להם אָמֵים: וּבְשֻעִּיר יָשְבִוּ הַחֹרִים לְפָנִים וּבְנֵי עשו יירשום וישמידום מפּניהם וישבו תחתם בַּאַשֵּר עשה ישראל לאָרֶץ יִרְשַׁתוֹ אָשֵר־נָתֵן יהוָה לָהֶם: עַתָּה ... קמו ועברו לַכֵם אֶת־נַחַל זָרֵד וַנַּעֲבָר אֶת־נַחַל זָרֶד: ּיָ וְהַיַּמָּים אֲשֶׁר־הָלַכִנוּ ו מִקָּרֵשׁ בַּרְגַּעַ עַר אֲשַׁר־עַבַּרְנוּ יי אַת־נַחַל זֶׁרֶר שָלשַים וּשָמנֵה שָנָה עַד־תֹּם כָּל־הַדּוֹר אַנָשֵׁי הַמִּלְחַמָה מִקַּרֵב הַמַּ חַנֵּה כַּאֲשֶׁר נִשְׁבַּע יהוָה לָהֵם: ש וגם יד־יהוה הַיָּתָה בַּם לְהָמֵם מְקַרֵב הַמַּחֲנֵה עַד תָּמָם: יוהי כאשר־תַּמוּ כַּל־אַנְשֵי הַמִּלְחַמֵה לַמִוּת מְקָרֵב וַיַּדַבָּר יהוָה אָלֵי לֵאמָר: אַתַּה עבֶר הַיַּוֹם י אַת־גָבוּל מואָב אָת־עַר: וְקַרֲבְתַּ מַוּל בְּנֵי עַמוֹן אַל־ יי ַתַּצָרֶם וָאַל־תַּתָגַּר בָּם כִּי לָא־אָיֶתוֹ מֶאֶרֶץ בְּנֵי־עַמָּווְ לְךְ ַב יַרשַּׁה כַּי לִבנֵי־לְוֹט נִתַמִּיהָ יִרְשָׁה: אֱרֶץ־רְפָאָים תֵּחָשֵׁב בּ אַף־הֶוא רְפָאֶים וֶשְׁבוּ־בָהֹ לְפָנִים וְהָעַמֹּנִים יִקּרִאוּ לַהֵם בא זַמִזמֵים: עַם גַּדוֹל וָרֵב וַרָם כַּעַנַקִים וַיַּשְׁמִירֵם יהוה בּב מִפָּנֵיהֶם וַיֵּירָשֵׁם וַיֵּשְׁבִוּ תַחְתַם: בֵּאֲשֵׁר עַשַׂה לִבְנֵי עַשַּׁוּ הַיִּשָׁבֵים בָּשַעִיר אֲשֶׁר הִשְׁמֵיד אָת־הַחֹרִי מִפְּנֵיהֵם בג וַיִּירַשָׁם וַיֵּשָׁבוּ תַחְתַּם עַר הַיִּוֹם הַגַּה: וְהַעַנֵים הַיְשְבִים בַּחַצֵרָים עַד־עַזָה כַּפָּתֹרִים הַיִּצְאַים מְכַּפָּתֹר הִשְׁמִידָם ראַה כר נַיִּשְׁבָוּ תַחְתָּם: קוּמוּ סְּעוּ וְעִבְרוּ אֶת־נַחַל אַרְנֹן רְאֵה 🖝 נַתַתִּי בַּיַרַךְ אָת־סִיחון מֵלֶר־חֵשְבַּוון הַאָמרֵי 🙃 אַרִצְוֹ הָחֱל רָשׁ וִהִתְגַר בִּוֹ מִלְחַמֵה: הַיִּוֹם הַגֵּה אַחֵל

המלחמה. מכן פשרים שנה היולחים כלכלו: (יח) אתה עובר היום את גבול מואב וגו': (יט) וקרבת מול בני עמון. מכלן שלרן פמון ללד לפון: (כ) ארץ רפאים תחשב. לרן רפלים נמשכת אף היא, לפי שהרפאים ישבו בה לפנים, לכל לל זו היל שנמתי ללכרהם: (כג) והעוים היושבים בחצרים וגו'. מוים מפלשמים הם, שממהם הם נמשכים כספר יהוש (יגיג) שללמר ממשת סרני פלשמים הטומי והלשדורי והלשקלוני והגםי והשקרוני והשוים, ומפני השבומה שנשכה לכרהם ללבימלך לל יכלו ישרל להוליל לרלם מידם, והכלמי עליהם בפתורים והשמירום וישבו תחתם, ומכשי לחסר מוחרים לקחמם מידם (חולין פו):

אותם ידיו מתרפות: אמים. על שם שאימתם מוטלת על הבריות, וכן ובשטיר ישבו החורים (פסוק יב) ונתחים לבני עשו: (יב) יירשום. לשון הוה, כלומר נתחי בהם החורים (פסוק יב) ונתחים לבני עשו: (יב) יירשום. לשון הוה, בח. למהר ולהומם כח שיהיו מורישים אותם והולכים: (טו) [וגם יד ה׳] היתה בם. למהר ולהומם בתוך ארבעים שנה, שלא יגרמו לבניהם עוד להתעכב במדבר: (טו) ויהי באשר תמו וגו׳. (יו) וידבר ה׳ אלי וגו׳. אבל משילות המרגלים עד כאן לא נאמר [בפרשה זו] וידבר אלא ויאמר, ללמדך שכל "חשנה שהי ישראל נזופים לא נחיחד עמו הדבור בלשון חבה פנים אל פנים וישוב הדעת. ללמדך שאין השכינה שורה מבל הבפיל ישראל (ח"כ ויקרא נדבה פרק ב:יב; תענית ל:): אבשי הגבילים אלא בשביל ישראל (ח"כ ויקרא נדבה פרק ב:יב; תענית ל:): אבשי

<sup>12.</sup> וּבְשַׁעִּיר — And in Seir... This verse establishes that the Jews have no claim to Mount Seir, for it was originally inhabited by the Horites, and they were not on the list of nations whose land was promised to Abraham (Rashi).

נְאָשֶׁר עֶשֶׁה יִשְׂרָאֵל — As Israel did. The phrase is in the past tense, because Moses said this after the conquest of Sihon and Og, when Israel had begun to occupy its inheritance (Chizkuni; Ralbag).

<sup>13.</sup> יְעְתָּה קְמוּ וְעְבְּרוּ אָת־נְחֵל וְרָר. Now, rise up and cross Zered Brook. Since Israel could not cross the lands of Seir and Moab to enter Eretz Yisrael, they were ordered to cross Zered Brook to get to the border (Sforno). The location of this brook is not known (Tevuos HaAretz). It is probably one of the several wadis east of the Dead Sea.

<sup>15.</sup> וְנֵם יִר־ה׳ הָוְתָה בָּם — Even the hand of HASHEM was on them. For the most part, the members of that condemned

called them Emim. 12 And in Seir the Horites dwelled previously, and the children of Esay drove them away from before themselves and dwelled in their place, as Israel did to the Land of its inheritance, which HASHEM gave them, 13 Now, rise up and get yourselves across Zered Brook - so we crossed Zered Brook.

14 The days that we traveled from Kadesh-barnea until we crossed Zered Brook were thirtyeight uears, until the end of the entire generation, the men of war, from the midst of the camp. as HASHEM swore to them. 15 Even the hand of HASHEM was on them to confound them from amid the camp, until their end. 16 So it was that the men of war finished duing from amidst the people . . .

God Commands Israel to March

17 HASHEM spoke to me, saying: 18 This day you shall cross the border of Moab, at Ar. 19 and uou shall approach opposite the children of Ammon: you shall not distress them and you shall not provoke them, for I shall not give any of the land of the children of Ammon to you as an Toward inheritance, for to the children of Lot have I given it as an inheritance. 20 lt. too. is considered the the Land land of the Rephaim; the Rephaim dwelled in it previously, and the Ammonites called them Zamzumim. 21 A great and populous people, and tall as giants, and HASHEM destroyed them before them, and they drove them out and dwelled in their place, <sup>22</sup> just as he did for the children of Esau who dwell in Seir, who destroyed the Horite before them: they drove them out and dwelled in their place until this dau. 23 As for the Avvim who dwell in open cities until Gaza, the Caphtorim who went out of Caphtor destroyed them, and dwelled in their place, 24 Rise up and cross Arnon Brook; see! into your hand have I delivered Sihon king of Heshbon, the Amorite, and his land; begin to possess it, and provoke war with him. 25 This day I shall begin

generation lived out their normal life spans before they died in the course of the forty years in the Wilderness, but toward the end of the period, many were still relatively young, for those who were twenty at the time of the spies' mission were only fifty-eight at the end of the thirty-eight years. God caused those survivors to die before their natural time, so that they would not delay the new generation's entry into the Land (Ralbag).

17-30. God commands Israel to march toward the Land. God ordered Moses to move onward, but to avoid any confrontation with Ammon, which, as noted above, had the double merit of being descended from Lot and the more modest of his daughters.

The Sages note two things: Verse 17, which says that God spoke to Moses, is juxtaposed with verse 16, which says that the last stragglers of the generation died, implying that the two are related. Also, the word וְיָרֶבֶּר, which implies the intense, face-to-face communication from God that was unique to Moses, was not used in the Torah since the failure of the spies. The Sages explain that for all thirty-eight years that Israel was in disfavor, God did not speak to Moses with His full measure of love, because the Shechinah rested upon Moses only for the sake of Israel, and not when Israel was undeserving (Rashi; Mechilta, Exodus 12:1). During those years, Moses had only inferior forms of communication from God, such as the Kohen Gadol's Urim VTurnim (Rashbarn, Bava Basra 121b), or by means of an angel (Rashi, Taanis 30b).

19. מול בני עמון — Opposite the children of Ammon. Israel was now moving northward toward the place where it would eventually cross the Jordan into the Land. Due north of Moab was the Amorite kingdom of Sihon, as is indicated in this passage and in Numbers 21:24, and Ammon was north of Sihon. Thus, this command not to harass Ammon would become relevant at a later point of the Israelite march. when Sihon had to be conquered without impinging on Ammon.

20-22. As it did above with respect to Moab, the Torah explains why Ammon was not considered to be part of the land of Rephaim, which was promised to Abraham.

23. והעוים — As for the Avvim. The Avvim were a Philistine clan mentioned in Joshua 13:3. Since Abraham had made a covenant of friendship with King Abimelech of Philistia (Genesis 21:22-23), Israel would not have taken territory from the Philistines, but because God wanted the Jews to have the land of the Avvim, Divine Providence caused the Caphtorim to drive out the Avvim, so that the Avvim lost title to their former land (Rashi).

24-25. נתחי בירך . Into your hand have I delivered. God said this after Sihon's rebuff of the Jewish peace overtures (vs. 26-30). Then, verse 31 recapitulates this command to introduce the war against Sihon. Here, in verse 25, God explained that He would cause Sihon stubbornly to refuse Moses' offer as the means to begin the process of terrifying the Canaanite nations, so that they would be unable to offer effective resistance to the Israelite advance. After seeing the rout of Sihon and Og, the Canaanites would have surrendered or fled, but God made them decide to fight to the death rather than capitulate (Ramban).

למתו זעתה ודחלתה על אפי עממיא הי תחות כל שמיא די ישמעון שמעה ויזועוז וירחלוו מו קרמה: כוושלחית אזגריו ממרברא דקדמות לות סיחוו מלכא דחשבון פתגמי שלמא למימר: נואַעבר בָּאַרָעַרְ בָּאַרַחַא בָּאַרַחַא אַזַל נו לא אסטי ימינא ושמאלא: כח עבורא בַּכַספַא תַזַבּן לִי וָאַיכוּל וּמיַא בּכַספַא תַּתוֹ לִי וָאֲשָׁתַּי לַחוֹד אעבר בּרגלי: כט כַּמָא די עברוּ לי בּני עשו דיתבין בְּשַעִיר וּמוֹאַבַאַי דיַתִּבִין בִּלְחַיֵת עַד ראעבר ית ירדנא לארעא דיי אלהנא יַהַב לַנַא: לּוַלָא אַבַי סִיחוּ מַלְכַּא רַחֲשָׁבּוּו למשבקנא למעבר בתחומה ארי אקשי יִי אַלַהַרְּ יַת רוּחַהּ וַתַּקִּיף יַת לבּהּ בּריל לִממסְרַה בִּירַךְ בִּיוֹמָא הָרַין: לּ×נַאֲמַר יְיָ לִי חַזַי שֶׁרֵיתִי לְמִמְסֶר קַּדַמַךְ יַת סִיחוֹ וית אַרעה שָרַי לְתַרֵכוּתָהּ לְמֵירַת יַת אַרעה: לבונפק סיחן לקדמותנא הוא וכל עמה לַאַגַחַא קַרַבָּא לְיָהַץ: לּנּ וּמַסְרֵה יִיַ אַלַהַנָא קַרַמַנַא וּמָחַנַא יַתַה וַיַּת בָּנוֹהִי וַיַּת כָּל עַמַה: לר וֹכְבָשְנֵא יַת בַּל קרווהי בערנא ההיא וגמרנא ית כל קרוי גבריא ונשיא וטפלא לא אשארנא משוב: להלְחוֹד בְּעִירָא בַּזַנָא לַנָא וַעָרי קרְוַיַא די כבשנא: לו מערעד די על פיף נחלא ראַרנו וקרתא די בנחלא ועד גלער לַא הַוַת קַרַתַּא דִּי תְקַפַּת מַנַּנַא יַת כּלַא מסר ייַ אַלהַנא קַרַמנא: אוֹ לְחוֹד לְאַרְעַא בְנֵי עַמּוֹן לַא קַרֶבְתַּא בַּל כִּיף נַחַלַא יוּבָקַא וָקרוַי טוּרַא וכל דִי פַקּיד יִי אַלַהַנָא: אַנְאַתְפָּנֵינַאַ וּסְלֵקְנַאַ אַרָח עוג מַלַכּא דמתנו ונפק לְקַדָּמוּתָנָא הוּא וְכָל עַמֶּה לַאֲנַחַא קַרַבַא אַרַרעי: נוַאַמַר יִיַ לִי לַא תִדְחַל מַנַּהּ

תת פחדר ויראתר על-פני העמים תחת כל-השמים ָם אֲשֵׁר יִשְׁמְעוּן שִׁמְעֲךָ וְרָגִזִּוּ וְחָלָוּ מִפָּנֵיך: וָאָשְׁלֵח מַלְאָכִים יַ ממדבר קדמות אל־סִיחון מֵלֶךְ חֵשְׁבְּוֹן דְּבְרֵי שָׁלְוֹם ַנּ לאמר: אֶעִבַּרָה בָאַרְצֶׁךְ בַּדֶּרֶךְ בַּדֶּרֶךְ אֵלֶךְ לְא אָסְוּר יָמִין בּח וּשְׁמְאוֹל: אָכֶל בַּבֶּסֶף תַשְּבְרֵנִי וִאָבַלְתִי וּמֵיִם בַּבֵּסֵף תִתֵּן־ כּט לֶי וְשָׁתֻיתִי רַק אֶעְבְּרָה בְרַגְלֵי: בֵּאֲשֶׁר עֲשוּ־לִי בִּנִי עֵשַׁוּ ַדִּישָׁבִים בָּשֶּעִיר וָהַמִּוֹאַבִּים הַיִּשְׁבִים בָּעַר עַד אֲשֵׁר־ אעבר אַת־הַיַּרַדָּן אָל־הַאָּרֵץ אַשֶר־יהוה אַלהַינוּ נתַן ל לַנוּ: וַלָּא אֲבָׁה סִיחן מֱלֶך חֶשְבוֹן הַעַבְרֵנוּ בִּוּ בֵּי־הִקְשָׁה יהוֹה אֱלהֶיךָ אֶת־רוּחוֹ וְאִמֵּץ אֵת־לָבָבוֹ לְמֵעַן תִתּוֹ בְיָרַךָּ נַיָּאמֶר יהוה אֵלֵי רָאֵה הַחִּלּתִי תֵּת ווזנער לפַניר אַת־סִיחון ואָת־אַרְצוֹ הַחֱל רַשׁ לַרָשֶׁת אֶת־אַרְצוֹ: לב וַיַּצָא פיחון לִקרַאתֶנוּ הָוּא וְכַל־עַמֵּוּ לַמִּלְחַמָה יַהְצָה: לג וַיַּתְנַהוּ יהוָה אֱלֹהֵינוּ לְפַנֵינוּ וַנַּךְ אֹתֶוֹ וְאֶת־בַּנֵוּ וְאֶת־כַּל־ ל־ עַמְּוּ: וַנָּלְכָּד אֶת־כַּל־עַרֵיוֹ בַּעֵת הַהְוֹא וַנַּחֲרֶם אֶת־כַּל־ קַיר: רַק הַבְּהַמָּה לְא הִשְׁאַרְנוּ שָּׁרִיר: רַק הַבְּהַמָּה 🗝 🚓 עִיר מְתִּם וְהַנָּשִׁים וְהַשָּׁאָר - בַּזַזנוּ לֵנוּ וּשָׁלֵל הֵעָרֵים אֲשֵׁר לָבֶרְנוּ: מֵעַרעַר אֲשֶׁר עַל־ שָּׁפַּת־נַּחַל אַרָנֹן וְהַעִיר אָשֵר־בַּנַּחַל וְעַד־הַגִּלְעַׁד לְא ָהַיִתָה קַרְיָה אֲשֵר שַגָּבָה מְמֵנוּ אֵת־הַבֹּל נָתַן יהוָה אֱלֹהֵינוּ לּ לְפַנֵינוּ: רֵק אֵל־אֶרֵץ בִּנִי־עַמְוֹן לְא קַרָבְתַּ כַּל־יַּד נְחַל 🕁 אַ יַבּק ועַרֵי הַהַּר וִכִּל אֲשֶׁר־צָּוָה יהוָה אֱלֹהֵינוּ: וַנָּפֶּן וַנַּעַל 🛪 ۲ ַדְרַךְ הַבָּשָׁן נַיֵּצֵא עוֹג מֱלֶךְ־הַבָּשַׁן לְקָרַאתֵׁנוּ הָוּא וְכָל־ ב עַמוֹ לַמַלְחמה אדרעי: ויאמר יהוה אלי אל־תירא אתו

לפניך. כפה שר של אמוריים של מעלה חחת רגליו של משה והדריכו על לוארו (מכחומא ב' ה; מנחומא ישן ח): (לב) ויצא סיחון. לא שלח בשביל עוג לעזור לו, למדך שלא היו לריכין זה לזה: (לג) ויצא סיחון. לא שלח בשביל עוג לעזור לו, ללמדך שלא היו לריכין זה לזה: (לג) ואת בניו. בנו כחיב שהיה לו בן גבור כמוחו (כמ"ר יש:לב): (לד) מתם. אנשים. בביות סיחון נאמר בזונו לנו לשון ביה שהיחה בדיה עליהם ובוחים איש לו, וכשבאו לביות עוג כבר היו שבעים ומלאים, והיחה בדויה בעיניהם ומקרשין ומשליכין בהמה ובגדים ולא נשלו כי אם כסף וזהב, לכך לאחר בזונו לנו, לשון בדיון. כך נדרש בשפרי בפ' וישב ישראל בשמים (קלא): (לז) בל יד נחל יבק. כל אלל נחל יכק: ובל אשר צוה הי אלהיגו. שלא לכנוש, הנחנו: (א) ונפן ונעל. כל לד לעון הוא עלייה: (ב) אל תירא אותו. ובסיחון לא הולרך לומר אל מירא אומן, אלא מחיירא היה משה שלא תעמוד לו זכות שחשם לאברהם, שלאמר ויבא הפליש (בראשית ידינג) והוא עוג (ב"ר מבות):

(כה) תחת כל השמים. למד שממדה חמה למשה כיום מלחמת עוג [ס"א סיחון]
ונודע הדבר חחת כל השמים (ע"ז כה.): (בו) ממדבר קדמות. אע"פ שלא לוני
המקום לקרוא לסיחון לשלום למדתי ממדבר סיני, מן החורה שקדמה לעולם כשבא
הקב"ה ליתנה לישראל חזר אותה על עשו וישמעאל, וגלוי לפניו שלא יקבלוה
הקב"כ פחח להם בשלום, אף אני קדמתי את סיחון בדברי שלום. דבר אחר,
מחבר קדמות, ממך למדתי שקדמה לעולם [ס"א מדבור קדמות של עולם למדתי].
ימול היית לשלוח ברק אחד ולשרוף את המלריים, אלא שלחתני מן המדבר אל פרעה
כול היית לשלוח ברק אחד ולשרוף את המלריים, אלא שלחתני מן המדבר אל פרעה
לאמר שלה את עמי (שמוח ה:א) [בדרך שלום, ואע"פ שהוא יודע שלא ישלחם, שלה
לאמר שלה את עמי (שמוח ה:א) [במחון (מכחומא ישן י): (בט) באשר עשו
לי בני עשו. לא לענין לעבור את הרלם אלא לענין מכר אוכל ומים: עד אשר
אעבור את הירדן. מוסב על אעברה בארלך (פסוק כז): (לא) החלתי תת

תחת בל השְׁמְיִם — Under the entire heaven. The implication is that fear gripped even distant nations that ordinarily would not have known about the war with Sihon. The Sages explain that during the battle with Sihon a miracle happened and the

sun stopped in the heaven, just as it did for Joshua during his war of conquest, so that Israel's reputation would become known far and wide (Rashi).

26. ממרבר קדמות — From the Wilderness of Kedemoth. This

to place dread and fear of you on the peoples under the entire heaven, when they hear of your reputation, and they will tremble and be anxious before you."

<sup>26</sup> I sent messengers from the Wildemess of Kedemoth to Sihon king of Heshbon, words of peace, saying, <sup>27</sup> "Let me pass through your land; only on the road shall I go; I will not stray right or left. <sup>28</sup> Food shall I purchase for money as provisions, and I will eat; and you will give me water for money, and I shall drink — only let me pass with my foot-goers; <sup>29</sup> as the children of Esau who dwell in Seir did for me, and the Moabites who dwell in Ar — until I cross the Jordan to the Land that HASHEM, our God, gives us." <sup>30</sup> But Sihon king of Heshbon was not willing to let us pass through it, for HASHEM, your God, hardened his spirit and made his heart stubbom, in order to give him into your hand, like this very day.

<sup>31</sup> HASHEM said to me: See, I have begun to deliver before you Sihon and his land; begin to drive out, to possess his land.

<sup>32</sup> Sihon went out toward us — he and his entire people — for battle, to Jahaz. <sup>33</sup> HASHEM, our God, gave him before us, and we smote him and his sons and his entire people. <sup>34</sup> We occupied all his cities at that time, and we destroyed every populated city, with the women and small children; we did not leave a survivor. <sup>35</sup> Only the animals did we loot for ourselves, and the booty of the cities that we occupied: <sup>36</sup> from Aroer, which is by the shore of Amon Brook, and the city that is by the brook, and until Gilead — there was no city that was too strong for us; HASHEM, our God, gave everything before us. <sup>37</sup> Only to the land of the children of Ammon did you not draw near, everywhere near Jabbok Brook and the cities of the mountain, and everywhere that HASHEM, our God commanded us.

3 The Conquest of Og

e turned and ascended by way of the Bashan, and Og king of Bashan went out toward us, he and his entire people, for war at Edrei. <sup>2</sup> HASHEM said to me: Do not fear him,

desert was east of Sihon's kingdom. Having advanced alongside his border to this point, Israel was now ready to go westward through Sihon's territory, after first offering him peace.

Homiletically, the word ning can be rendered earlier times, a reference to the Torah, which existed before the world was created. Before God gave the Torah to Israel, He offered it to other nations, to avoid their resentment. Moses now followed that example in pursuit of peace (Rashi; see 20:10).

27. אָעְרֶרָה בְּאַרְצָּר — Let me pass through your land. The implication is that if Sihon had consented, there would not have been a war, and Sihon's kingdom would have remained independent, even though it was part of the Amorite land that was promised to Abraham. Moses would have preferred to defer the conquest of Sihon to the future, and have all the Jews settle in *Eretz Yisrael* proper — the true "land flowing with milk and honey" — so that they would be in closer proximity to one another (*Ramban*).

29. פּאָשֶׁד עַשוּ־לִּי בְּנֵי עַשָּוּ־לִי בְּנֵי עַשְּוּ־לִי בְּנִי עַשְּוּ־לִי As the children of Esau . . . did for me. Actually, the king of Edom refused permission to traverse his land and was even ready to fight (Numbers 20:18). Moses meant that Edom agreed to sell food and drink to the Jews (Rashl); or that they let them use some roads in order to circumnavigate Mount Seir (Ibn Ezra; see also notes to v. 7 above).

הַמּמוּאָבִּים — And the Moabites. Following Rashi in the above comment, this would mean that the Moabites were willing to

sell provisions to the Jews upon request (Ibn Ezra, explaining Rashi's view), but the Torah condemns the Moabites for their ingratitude in not coming forward to offer food and drink to the children of Abraham, who had done so much for their ancestor Lot (23:5; see notes there).

**30.** God removed Sihon's freedom of choice, just as He did to Pharaoh. Sometimes evildoers accumulate so much sin that they forfeit the right to repent (*Rambam, Hil. Teshuvah* 6:3; see notes to *Exodus* 6:7).

31-37. The first conquest. See Numbers 21:21-26.

**34.** Since Sihon's people were Amorites, they were subject to the commandment of 20:16 that no survivors were to be left if they refused to make peace (*Ramban*).

36. הַגּלְשָּר — Gilead, i.e., the mountainous region east of the Jordan, bounded on the north by the Yarmuk and on the south by the mountains south of the Jabbok (Tevuos HaAretz).

з.

1-11. The conquest of Og. Moses continued to recall the initial conquests on the east bank of the Jordan. See *Numbers* 21:33-35.

1. נְּמֵּלְ (נְצֵּעְל — We turned and ascended. This move was to the north (Rashi), but the Torah does not tell us why, after vanquishing Sihon and standing on the bank of the Jordan, it was necessary to make this northern detour. Such a move could have been interpreted by Og as the preparation for an

אַרַי בִידַך מסָרִית יַתָה וַיַת כַּל עמה וית אַרָעָה ותַעבַּד לַה כִּמַא די עַבַדתּא לסיחו מלכא ראמראה די יתב בְּחֶשְׁבּוֹן: גוֹמְסֵר יִיָ אַלֶּהָנָא בִּידַנַא אַף ית עוג מלכא דמתנן ויַת כל עמה ומחנוהי עד דלא אשתאר לה משוב: דוכבשנא יַת כַּל קרווהָי בַּעדַנַא הַהיא לא הות קַרתַא די לַא נַסְבנַא מַנָּהוֹן שתין קרוין בַּל בַּית פָּלַךְ טְרָכוֹנָא מַלְכוּתָא דעוג בַּמַתְנַן: הַכַּל אַלֵּין קרוין כּריכן מַקפן שור כם דילהן דשין ועברין בר מקרני פַצְחַיָּא סָגִי לַחַרַא: ווגמרנא יתהון כַּמַא דִי עַבַדנַא לְסִיחון מַלְכַּא דחשבון גַמַר כָּל קרוַי גָבְרַיָּא נִשַּיַא וְטַפּלַא: וּוכל בּעירָא וַעָדִי קרוַיַא בּוַנַא לַנַא: הוּנְסְבְנַא בעדנא הַהִיא יַת אַרעַא מְיַרַא הָרֵין מַלְכֵי אַמרָאַה דִי בִּעְבְרֵא דְיַרְדְּנָא מנַחַלָּא דאַרנן עד טורא דחרמון: יצירנאי קראן לחרמון סרין ואמראי קראן לַה טור תַלְגַא: •בל קרוַי מִישְרַא וָכַל גָּלָעַר וָבַל דַּמַתָנַן עַר סַלְכַה וָאַדְרַעִי קרוי מַלְכוּתָא דעוג בְּמַתְנַן: יא אַרֵי לְחוּד עוֹג מַלְבָּא דִמַתְנַן אִשְׁתַּאַר מִשְּאַר גבַּרַיַא הַא עַרְסָה עַרְסָא דְפַּרְזַלַא הַלָּא הִיא בָּרַבַּת בְּנֵי עַמוֹן תְשַׁע אַמִין אַרְכָּה ואַרַבַּע אַמין פּתַיַה בּאַמת מלַר: יבוית אַרְעַא הַרָא יִרִיתְנַא בְּעַדַּנַא הַהִיא מַערער די על נַחַלַא דאַרנן ופַלגוּת טוּרַא דָגֶלְעַד וִקָּרְווֹהָי יִהַבִּית לְשָׁבְטַא ַדרָאוּבַן וּלְשָׁבַטָא דְגַד: יגוּשָאַר גָּלְעַד וָבֶל דִּמַתְנָן מַלְכוּתָא דעוג יִהָבִית לפלגות שבטא דמנשה בל בית פלך טָרַבוֹנָא לָבַל מַתָנַן הַהוּא מִתְקָרֵי אַרְעַא גָבָּרַיָּא: ירּ יָאִיר בַּר מְנַשְּׁה נְסִיב יַת כָּל בֵּית פַּלַךְ טָרַכוֹנַא עַד תִּחוּם גָשוּרַאַה וָאַפָּקֵירוֹס וּקָרַא יַתְהוֹן עַל שְׁמֵהּ יַת מַתָּנַן כַּפָּרַנֵי יַאָיר עַד יוֹמַא הַדַין: שוּלְמַכִיר יָהַבִית יַת גָּלְעַר: שוּלְשָׁבְטַא דראובן וּלְשַׁבְטָא דְגֶּד יִהָבִית מוֹן גּלְעָד וער נַחַלַא רָאַרנון גוֹ נַחַלַא וּתְחוּם ּוְעַד יוּבָקָא נַחֲלָא תְּחוּם בְּנֵי עַמוֹן:

בַּי בָיֵדְךֶּ נַתַתִּי אתוֹ וָאֵת־כַּל־עַמִּוֹ וָאֵת־אַרִצִוֹ וְעַשִּׁיתַ לּוֹ בּאשר עַשִּׁיתַ לְסִיחוֹ מֵלֶךְ הַאֱמֹרִי אֲשֵׁר יוֹשֵב בְּחֲשִׁבְּוֹן: ַ ויתן יהוֹה אַלהַינוּ בִּיַדֵנוּ גַם אַת־עוֹג מֶלֶךְ־הַבָּשָן ואַת־ ַר בּל-עמו וַנַבָּהוּ עַד-בִּלְתַּי הִשְׁאֵיר־לְוֹ שַׁרֵיד: וַנִּלְכָּד אֵת־ בּל-עריו בַּעַת הַהָּוֹא לָא הַיִּתָה קרַיָּה אֲשֵׁר לִא־לָקַחְנוּ ַמֵאָתַם שָשַׁים עִיר בָּל־חֲבֵל אַרְגֹֹב מַמְלֵבֶת עָוֹג בַּבָּשָׁן: ָּה בֶּל־אֵׁלֶה עָרֶים בְּצֻרֶת חוֹמָה גְבֹהָה דְּלָתַיִם וּבְרֵיחַ לְבֵּר ּ מֵעָרֵי הַפְּרָזֶי הַרְבֵּה מְאִד: וַנַּחֲרֵם אוֹתָם בַּאֲשֶׁר עָשִּׁינוּ לְסִיחָן מֱלֶךְ חֶשְׁבָּוֹן הַחֲרֵם בָּל־עִיר מְתִׁם הַנָּשִׁים וְהַטֵּף: ַרוּ: וַנְבֶּח בָּהֶמָה וּשָׁלֵל הֶעָרֵים בַּוּונוּ לֻנוּ: וַנְבֵּח בָּצֵת הַהָוּא 🔐 וַבָּל־הַבָּהָמָה אַת־הָאָבץ מיַּד שִני מַלְבֵי הָאֱמֹרִי אֲשֶׁר בְּעֵבֶר הַיַּרְבֵּן י מַנַּחַל אַרָנֹן עַד־הַר חֵרְמְוֹן: צִידנֵים יִקְרְאָוּ לְחֵרְמְוֹן י שָׁרָיָן וְהַאֱמֹרִי יִקָּרְאוּ־לְוֹ שָׁנֵיר: כִּל וֹ עַבִי הַמִּישׁׁר וְכָל־ -ַהַגָּלְעָר וָכָל־הַבָּשָׁן עַר־סַלְבָה וְאֵדְרֶעִי עָרֵי מַמְלֵכֶת עָוֹג ָא בַּבָּשָׁן: כִּי רַק־עֿוֹג מֱלֶךְ הַבָּשָּׁן נִשְׁאַרֹ מִיֶּתֶר הָרְפָאִים 🧒 הְנֵה עַרְשוֹ עֶרֶשׁ בַּרְזֶּל הֲלְה הָוֹא בְּרַבַּת בְּנֵי עַמְּוֹן תִּשַׁע ַר אַמְוֹת אָרְכָּה וְאַרְבָּע אַמֶּוֹת רָחָבָּה בְּאַמַת־אֶישׁ: וְאֵת־ ָהָאָרֶץ הַנָּאת יָרַשְׁנוּ בָּעֵת הַהָּוא מֵעֵרעֵّר אֲשֶׁר־עַל־נַחַל אַרִנֹן וַחַצִי הַר־הַגָּלעָד ועָרָיו נָתַֿתִּי לָרְאוּבֵנִי וַלַגָּדִי: יַ וְיֶּתֶר הַגִּלְעָד וְכָל־הַבָּשָׁן מַמְלֵכֶת עוֹג נָתַתִּי לֵחֲצִי שֵׁבֵט יִּ וְיֶּתֶר הַגִּלְעָד וְכָל־הַבָּשָׁן מַמְלֵכֶת עוֹג נָתַתִּי לֵחֲצִי שֵׁבֵט ַהַמְנַשֶּׁה כִּל חֲבֵל הָאַרִגֹב לְכָל־הַבָּשָׁן הַהָּוּא יָקָרָא אֲרֵץ רָפָאִים: יָאַיר בַּן־מִנַשֵּׁה לַקַחֹ אֵת־כַּל־חֲכֵל אַרְגֹב עַד־ 🗝 ּגְבָוּל הַגְּשׁוּרֵי וְהַפַּוְעֶבָתִי וַיִּקְרָא אֹתָם עַל־שִׁמְוֹ אֵת־ י הַבָּשָׁן חַוָּת יָאִיר עַד הַיִּוֹם הַזֶּה: וּלְמָכָיר נָתַתִּי אֶת־ יּ הַגִּלְעָד: וַלָּרְאוּבֵנִי וְלַגָּדִי נָתַתִּי מִן־הַגִּלְעָד וְעַד־נַחַל יי הַגִּלְעָד וְעַד־נַחַל

אַרְנֹן תָּוֹךְ הַנָּחֵל וּגְבֶל וְעַד ׁ יַבְּק הַנַּחַל גִּבְוּל בְּנֵי עַמְוֹן:

יל שמי יקרא (ספרי עקב לז; חולין ס:): שניר. הוא שלנ כלשון אשכנז וכלשון כמן יוא מיתר הרפאים. שהכנו אמרפל וחביריו כטשחרות קרנים (בראשים כמען: (יא) מיתר הרפאים. שהכנו אמרפל וחביריו כטשחרות קרנים (בראשים יד:ה) והוא פלט מן המלחמה, באמת ויכא הפליט (שם יג) זהו עוג (כ"ר מכ:ח): באמת איש. כאמת שנו (אונקלום; חרנום יונקן): (יב) ואת הארץ הזאת. האמורה למעלה (פסוק ח) מנחל ארנן ועד הר חרמון, ירשנו בעת ההוא: מערעד אשר על נחל ארנון. אינו מחובר לראשו של מקרא אלו לסופו, על נתתי לראובני ולגדי, אכל לענין ירושה עד הר חרמון היה: (יג) ההוא יקרא ארץ רפאים. היא אוחה שנתחי ללמכרהם (בראשים טוב): (טו) תוך הנחל וגבל. כל הנחל ועד מעכר לשפחו, כלומר עד ועד ככלל ויותר מכאן:

(ד) חבל ארגב. מתרנמינן כיח פלך טרכונה. ורחיתי תרנום ירושלמי כמגלת הסכר (הוג) קורה לפלטין טרכונין, למדתי חבל הרגוב הפרכיה (של מלך,) היכל מלך, כלומר שהמלכות נקרהת של שמה, וכן הת ההרצוב דמלכים (ב טונה) הולל מלך, כלומר שהמלכות נקרהת על שמה, וכן הת ההרצוב דמלכים (ב טונה) הולל מלך הרגו פקח בן רמלית לפקחיה (למדתי שכך נקרהת שם ההפרכיה): (ה) מערי הפרזי. פרוזת ופתוחות כלה חומה, וכן פרות תשב ירושלים (זכריה ביח): (ו) החרם. לשון הזה, הלוך וכלות: (ח) מיד. מרשות: (ש) צידנים יקראו לחרמון וגו". ובמקום החר הוה אומר ועד הר שיהן הוה חרמון (להלן דימת) הרי לו הרבשה שמות. למה הולרכו לכחוב, להגיד שבת הכה יכרהל שהיו הרכש מלכיות מתפהרות בכך, זו הומרת על שמי יקרה והו הומרת

for in your hand have I given him and his entire people and his land, and you shall do to him as you did to Sihon king of the Amorite, who dwells in Heshbon. 3 HASHEM, our God, gave into our hand also Oa king of the Bashan and his entire people, and we smote him until no survivor was left of him. 4 We occupied all his cities at that time: there was no citu that we did not take from them — sixtu cities, the entire region of Argob — the kingdom of Og in the Bashan, 5 All these were fortified cities, with a high wall, doors and bar, aside from open cities, very many. <sup>6</sup> We destroyed them, as we did to Sihon king of Heshbon, destroying every populated city, the women and small children. 7 And all the animals and the booty of the cities we looted for ourselves. 8 At that time we took the land from the hand of the two kings of the Amorite that were on the other side of the Jordan, from Arnon Brook to Mount Hermon — 9 Sidonians would refer to Hermon as Sirion, and the Amorites would call it Senir -10 all the cities of the plain, the entire Gilead, and the entire Bashan until Salcah and Edrei, the kingdom of Og in the Bashan. 11 For only Og king of the Bashan was left of the remaining Rephaim — behold! his bed was an iron bed, in Rabbah of the children of Ammon — nine cubits was its length and four cubits its width, bu the cubit of that man.

The of Reuben. Gad. and

12 And we possessed that land at that time; from Aroer, which is bu Arnon Brook, and half Inheritance of the mountain of Gilead and its cities did I give to the Reubenite and the Gadite. 13 The rest of the Gilead and the entire Bashan, the kingdom of Oq, did I give to half the tribe of Manasseh. Half of the entire region of the Argov of the entire Bashan, that is called the land of Rephaim. 14 Jair son Manasseh of Manasseh took the entire region of Argov until the border of the Geshurite and the Maacathite, and he named them, the Bashan, after himself, "Havvoth-jair," until this day, 15 To Machir I gave the Gilead. 16 To the Reubenite and the Gadite I gave from the Gilead until Amon Brook, the midst of the brook and the border, until Jabbok Brook, the border of the children of Ammon,

invasion and a declaration of war, but why would Moses have antagonized the mighty giant Og, whom he feared (see Numbers 21:33)? Nor did Moses send a peace overture to him. It seems that when Og learned of Sihon's fate, he mobilized his forces and marched against Israel, so Moses was forced to move north to repulse the attack (see Ramban to 2:34).

The Torah describes the Jewish march as an ascent. because the terrain becomes hilly and mountainous as one goes northward (Rashi). The Bashan is bounded by the Jordan on the west, by the Lebanese mountains, including the Hermon, on the north, by the Yarmuk on the south, and by the desert on the east (Tevuos HaAretz).

- 4. בל-חבל ארגב The entire region of Argob. Based on Onkelos, Rashi comments that this was the region of the king's palace and the capital.
- 7. באנו We looted. From the fact that this verb is spelled with only one zauin instead of the customary two, the Sages derive that there was a unique aspect to this plunder. As spelled here, the word can be rendered we disdained - from בזה, to shame -- because the Jews were so surfeited with trophies from the war against Sihon that they disdained the clothing and animals from Og's kingdom. Instead they took only the gold and silver (Rashi).
- 9. From this verse and 4:48, we see that four nations contended for control of the Hermon, each giving it a different name. This shows how coveted the Land was.

11. נשאַר מיַתר הַרְפָאִים — Was left of the remaining Rephaim. When Amraphel and his allies routed the Rephaim at Ashteroth-karnaim (Genesis 14:5), Og was the only one of the race of giants who was able to escape (Rashi). Alternatively, when Ammon defeated the Rephaim (2:20-21). he was the only survivor (Ramban). According to Targum Yonasan. Og was one of the antediluvian giants (Genesis 6:1-4), and the only one of them to survive the Flood.

ערש ברול — An iron bed. Because of Og's enormous size and weight, ordinary wooden furniture was not strong enough to support him (Ramban). Alternatively, the word is rendered as cradle. Even as a baby, Og was so strong that he would break any wooden cradle (Rashbarn). When the Ammonites routed the Rephaim, Og fled, and the victors used to display his bed in Rabbah as a symbol of their

באמת־איש — By the cubit of that man, i.e., when measured by Og's own cubit (Rashi). A cubit is the distance from the elbow to the tip of the middle finger. Since Og's size was enormous, his bed had to be many times more than nine cubits as measured by ordinary human beings. The Torah gives this seemingly unimportant fact to give an idea of the great military power of the Ammonites who defeated

12-20. The inheritance of Reuben, Gad, and half of Manasseh, See Numbers 32.

יו תָּתֶרָבָה וְהַיִּרְבֵּן וּגְבֶל מִכּנֶּכֶת וְעַׁד יֶם הָאָרָבָה וְהַיִּרְבֵּן וּגְבֵל מִכּנֶּכֶת וְעַׁד יֶם הָאָרָבָה וְהַיָּרְבָּן וּגְבֵל מִכּנֶּכֶת וְעַד יֶם הָאָרָבָה בָּעֵת הַהָּוֹא בְּלְרִשְׁתָּה חֲלוּצִים תַּעַבְרוּ לִפְנֵי אֲחֵיכֵם בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל כָּל־בְּלְרִשְׁתָּבֹּ בְּעָרִיבֶּם וְטַפְּכֶם וֹמִקְבֵבֶם בְּעַרִיבָם בְּעָבִר הַיַּרְבָּוֹ וְשַׁרְשָׁרִּ עִּבְּר הַיִּרְבָּוֹ וְשַׁרְשָׁרִ בָּעָר הַיִּרְבָּוֹ וְשֶׁרְבָּח בְּעָבֶר הַיַּרְבָּוֹ וְשַׁרְבָּח בְּעָבֶר הַיַּרְבָּוֹ וְשַׁרְבָּח בְּעָבִי בְּעָבֶי בְּעָבִי בְּעָבְי בְּלְבִיי בְּעָבְי בְּעָבְיי בְּעָבְיי בְּעָבְי בְּעָבְיי בְּעָבְי בְּעָבְיי בְּעָבְיי בְּעָבְיי בְּעָבְיי בְּעָבְיי בְּעָבְיי בְּעָבְיי בְּעָבְיי בְּעָבְיי בְּיִבְיי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּבִי בְּעָבְיי בְּבְּי בְּיבְּיוֹ בְּבְיי בְּבְּי בְּיִבְיי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְיי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּבְּיִי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְּבְיי בְּיבְּים בְּעָבְים בְּבְעבִים בְּעָבְים בְּבְעבוּי בְּבְּבְיי בְּבְיים בְּעָבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְּי בְּעָבְי בְּבְיבְים בְּעָבְי בְּבְּעבְיי בְּבְּי בְּיבְּבְיי בְּבְיים בְּעָבְיי בְּבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעְבְיים בְּעָבְיי בְּבְּיי בְּעְבְּי בְּבְיבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעָבְיים בְּעבְּיים בְּעִים בְּבְעוּי בְּבְיי בְּיבְיי בְּיבְּיי בְּעְבְּיי בְּיבְייים בְּעָבְּיי בְּבְּיי בְּעְבְיים בְּעָבְיים בְּבְעבְיי בְּיבְייבְּבְּיים בְ

ייומישרא וירדנא ותחומה מגנוסר ועד ימא דמישרא ימא דמלחא תחות משפר מרמתא מדינחא: יחופקדית יַתַכון בְּעַדָּנַא הַהַיא לְמֵימֶר יִי אַלהַכון יהב לכון ית ארעא הדא למירתה מַנַרַזִין תַּעַבָּרוּן קַדַם אַחֵיכוֹן בּני ישראל כַּל מוַרוֵי חִילַא: יט לְחוֹד נשיכון וטפלכון ובעירכון (נייא וגיתיכון) יִדְעָנָא אָרֵי בְעיר סגי לכון יתבון בקרויכון די יהבית לכון: כעד די יָנִים יָיַ לַאֲחֵיכוֹן כְּוַתְכוֹן וְיֵרָתוּן אַף אַנוּן יַת אַרעא דַּייַ אֵלַהַכוון יַהב להון בְּעָבָרָא דְיַרָדְנַא וּתְתוּבוּן גָבַר לִירְתַּתה דִי יָהַבִית לְכוֹן: כֹא וָיָת יְהוֹשׁוּעַ פַּקַּדִית בַּעַדַּנַא הַהָּיא לְמִימֵר עינירְ חזאה ית כָּל דִּי עַבַד יִיַ אֵלַהַכוו לתריו מלכיא הַאָלֵין כֵּן יַעבֶּד יִי לְכַל מַלְכַּוְתָא דִּי אַת עַבֶּר לִתַפַּן: כּב לַא תִדְחַלוּן מִנָּהוּן אַרֵי יָיָ אֱלָהָכון מִימִרָה מִגִּיחַ לְכוּן:

<sup>17</sup> and the Arabah and the Jordan and its border, from Kinnereth to the Arabah Sea, the Salt Sea, below the waterfalls from the mountaintop, eastward.

<sup>18</sup> I commanded you at that time, saying, "HASHEM, your God, gave you this Land for a possession, armed shall you cross over before your brethren, the Children of Israel, all the men of accomplishment. <sup>19</sup> Only your wives, small children, and livestock — I know that you have abundant livestock — shall dwell in your cities that I have given you. <sup>20</sup> Until HASHEM shall give rest to your brethren like yourselves, and they, too, shall possess the Land that HASHEM, your God, gives them on the other side of the Jordan; then you shall return, every man to his inheritance that I have given you."

<sup>21</sup> I commanded Joshua at that time, saying, "Your eyes have seen everything that HASHEM, your God, has done to these two kings; so will HASHEM do to all the kings where you cross over.

<sup>22</sup> You shall not fear them, for HASHEM, your God — He shall wage war for you."

THE HAFTARAH FOR DEVARIM APPEARS ON PAGE 1195.

פייה מטוקים. מלכיייה סימן. פּש This Masoretic note means: There are 105 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic מלבייה.

The mnemonic suggests that God gave authority over the countries of the world to their respective kings, meaning that He has ultimate authority over the world, so that He was justified in giving the Land to Israel, when it pleased Him to do so, as *Rashi* comments to *Genesis* 1:1 (R' David Feinstein).

<sup>17.</sup> הְּאָרֶבְה — And the Arabah, i.e., the narrow plain between the Jordan and the highlands to the east, which is elsewhere called אָרְבוּח מוֹאָב, the Arabah of Moab.

רְּבְּכְּל — And its border, i.e., a sliver along the western bank of the Jordan was within the boundary of the Reubenites (Haamek Davar).

יֵם הְּעֶרְבֶּה — The Arabah Sea. This was another name for the Dead Sea, which was alongside the Arabah.

# אונקלוס בּגוַצַלְיתִי קָרָם יִיַ בַּעַדְּנָא הַהִּיא למימר:

כדייַ אַלהים אַתּ שריתא לאחזאה ית

עבדה ית רבותה וית ידה תקיפא די את

בּנִיכּר נֵאֶתְחַנֵּן אֶל־יהֹוָה בָּעֵת הַהָּוֹא לֵאמְרֹ: אֲדֹנֵי יֱהֹוֹה אַתָּה בַּנִית הַהָּוֹא לֵאמְרֹ: אֲדֹנֵי יֱהֹוֹה אַתָּה הַחְלּוֹת לְהַרְאִוֹת אֶת־עַבְּדְּךְ אֶת־נְּדְלְּךְ וְאֶת־יַנְעֲשֵׁה הַחְלֹּתְ לְהַרְאִוֹת אֶת־עַבְּדְּךְ אֶת־נָבְיִּלְךְ וְאֶת־יַנְעֲשֵׁה הַחְּלָּת לְבִּעְּבֶּיִר מִי־אֵל בַּשָּׁמִים וּבָּאָרֶץ אֲשֶׁר־יַנְעֲשֵׁה בִּיְרָהְן הָתָּר הַפְּיִבְ הַאָּה וְמִוֹלְבָּרוֹ הַיְּעָה וְמִיתְנָה בְּנִילְ אֲשֶׁר תִּרְאֶה: וַנֵּשֶׁב בַּנִּיְי הָעָח אַתְּעָבְר אֶת־רְאָב וְשְּבְע אֶל־הַמְעְבָּע וְמְיִוֹי וְאָל מְעָבְר הִיְיְהָאֹת וְמְנִית שְּעָר. מִּנְעְשְׁר מִעְעָבְר אִמְעְבֶּים וְאֶל-הָמְשְׁפָּטִים וְאָשֶׁר מִנְעְבָּר מְנִיתְשְׁרָאֵע וְתְכָּת מְלְבָּמְ מְלְמָען תְּחְיֹיוּ וְבָאתָם וְיִרִשְׁתָּם וְיִרִשְׁתָּם בְּעְמִילוֹת לְמְעַן תְּחְיֹיוּ וִבְאתָם וְיִרִשְׁתָּם וְיִרִשְׁתָּם בְּעְמִין מְחִייוּ וּבָאתָם וְיִרִישְׁרָאל שְׁמָע אֶל-הַחְקּמִין וְמְחִייוֹ וּבָאתָם וְיִרִישְׁתָּם וְיִרִשְׁתָּם וְיִרִישְׁתָּם בְּעְמִין מְחִייוֹ וּבָאתָם וְיִרִשְׁתָּם וְיִרִישְׁתָּם בְּעְמִים בְּעְמְיִים וְעִבְּיִים בְּעָּבְיִים מְלְבָּמִים בְּעִים בְּעִים בְּעְמִים וֹבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים מְעָבְּים בְּיִים מְעָבְּים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִבְיִים בְּבְיִים בְּיִבְּיִם בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְיִים בְּבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּעִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּבְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּבְּיִים בְּעִים בְּבִּיים בְּבִּיִים בְּיִים בְּבִּיי בְּבִיים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּבִייִים בְּבִּים בְּבִייִים בְּיִּים

פרשת ואתחנו

הוא אלהא דשכנתר בשמיא מלעלא ושליט בארעא ולית דיעבד כעובדיה וַכְגַבַּרְוַתַּה: בּהּאָעָבַר בּעון וַאָּחַזי יַת אַרעַא טַבְתַא דִּי בְּעָבְרַא דְיַרְדְּנַא טוּרַא טַבַא הַדֵּין וּבֵית מַקַרְשַא: כּוּ וַהַוֹה רגז מן קדם יי עלי בדילכון ולא קביל מני ואַמֵר יִי לִי סַגִּי לַךְּ לֵא תוֹסף למללא קַדַמַי עוֹד בָּפָתְגַמַא הַדֵין: מּסָק לרישׁ דַמַתָא וּזְקוֹף עינֵיך לְמַעַרבא וּלצפּוּנא וֹלְדָרוֹמָא וּלְמַדִינְחַא וַחַזֵי בְעֵינַיךְ אַרִי לא תעבר ית יַרדָּנא הדין: כחופקד ית יָהוֹשַׁעַ וַתַּקָפָהִי וָאַלֶּמָהִי אָרֵי הוּא יֵעבַר קַרָם עַמַּא הרין והוא יחסן יתהוֹן ית אַרעַא דִּי תַחַזִי: כּטויתבנא בַחִילַתא לַקַבֶּל בָּית פָּעוֹר: אוֹכָעַן יִשְּׁרָאֵל שָׁמַע לקימיא ולדיניא די אנא מאלף יתבון למעבד בדיל דתיחון ותיתון ותירתון יַת אַרעַא דִּי יִיָּ אֱלַהַא דַאַבַּהַתְכוֹן יַהֵב לְכוֹן: כַּלָא תוֹסְפוּן עַל פּתְגַמא די אַנא מפַקָּד יַתְבוֹן וְלַא תִמְנְעוֹן מִנָּה לְמִטֵּר ית פקודיא דיי אלהכון די אנא מפקד

אַ וְעַתָּה יִשְׂרָאֵל שְׁמַע אֶל־הַחֻקִּים וְאֶל־הַמִּשְׁפָּטִּים אֲשֶׁר
 אָנֹכֶי מְלַמֵּד אֶתְכֶם לַעֲשֻׂוֹת לְמַעַן תִּחְיֹּוּ וּבָאתֶם וִיִּרִשְׁתֶּם
 בְּאֶת־הָאָרֶץ אֲשֶׁר יהוָה אֱלֹהֵי אֲבְתֵיכֶם נֹתֵן לָכֶם: לְא תֹנְרְעִוּ
 תֹסִפוּ עַל־הַדָּבָר אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצֵוֹה אֶלְהֵיכֶם אֲשֶׁר אַנֹכִי מְצֵוֹה
 מִמֵנוּ לִשְׁמֹר אֶת־מִצְוֹת יהוָה אֱלְהֵיכֶם אֲשֶׁר אַנֹכִי מְצֵוֹה

הטוב הזה. זו ירושלים (שם): והלבנוז. זה כית המקדש (שם): (בו) ויתעבר ה׳. נחמלא חימה (ספרי פנחם קלה; ספרי כאן כט): למעגבם. בשבילכס, אחם גרמחם לי, וכן הוא אומר ויקליפו על מי מריבה וירע למשה בעבורם (חהלים קו:לב; ספרי שם ושם): רב לך. שלא יאמרו הרב כמה קשה והתלמיד כמה סרבן ומפליר (סוטה יג:). דבר אחר, רב לך, הרבה מזה שמור לך רב טוב הלפון לך (ספרי שם ושם): (כז) וראה בעיניך. נקשת ממני ואראה את הארן הטובה (פסוק כה) אני מראה לך את כולה, שנאמר ויראהו ה' את כל הארץ (להלן לד:א: ספרי פנחם קלו): (כח) וצו את יהושע. על הטרחות ועל המשחות ועל המריבות (ספרי שם): וחזקהו ואמצהו. בדבריך, שלא ירך לבו לומר כשם שנענש רבי עליהם כך סופי ליענש עליהם, מבטיחו אני כי הוא יעבור והוא ינחיל: בי הוא יעבור. אם יעבור לפניהם ינחלו ואם לאו לא ינחלו. וכן אתה מולא כששלח מן העם אל העי והוא ישב, ויכו מהם אנשי העי וגו' (יהושע ז:ה) וכיון שנפל על פניו אמר לו קום לך (שם י) קם לך כתיב, אתה הוא העומד במקומך ומשלח את בני למלחמה, למה זה אחה נופל על פניך, לא כך אמרתי למשה רבך אם הוא עובר עוברין וחם לחו חין עוברין (ספרי כט): (בט) ונשב בגיא וגו׳. ונלמדתם לעבודת כוכבים, אעפ"כ ועתה ישראל שמע אל התקים (להלן ד:א) והכל מחול לך, ואני לא זכיתי למחול לי (ספרי פנחס שם): (ב) לא תוסיפו. כגון חמש פרשיות בתפילין, חמשת מינין בלולב וחמש ליליות, וכן לא תגרעו (ספרי ראה פב): (בג) ואתחנץ. אין חנון בכל מקום אלא לשון מתנת חנם. אע"פ שיש להם ללדיקים לחלות במעשיהם הטובים אין מבקשים מאת המקום אלא מתנח חנם ולפי שאמר לו וחנוחי את אשר אחון (שמוח לג:יט) אמר לו בלשון ואחחנן (תנחומא ג).) דבר אחר, זה אחד מעשרה לשונות שנקראת תפלה כדאיתא בספרי (כו): בעת ההוא. לחתר שכבשחי חרז סיחון ועוג דמיתי שמת הותר הנדר (שם: שם פנחם הלד): לאמר. זה אחד משלשה מקומות שאמר משה לפני המקום איני מניחד עד שחודיעני אם תעשה שאלחי אם לאו (ספרי כו): (בד) אדני הי. רחום בדין (שם): אתה החלות להראות את עכדך. פתח להיות טומד ומתפלל חע"פ שנגזרה גזירה. אמר לו, ממד למדחי שאמרת לי ועחה הניחה לי (שמות לב:י) וכי תופם הייתי בך, אלא לפחוח פחח, שבי היה חלוי להתפלל עליהם, כמו כן הייתי סבור לעשוח עכשיו (ספרי כז): את גדלך. זו מדת טובך, וכן הוא אומר ועתה יגדל נא כח ה' (ספרי פנחם שם): ואת ידך. זו ימינך שהיא פשוטה לכל באי עולם (שם): החזקה. שאתה כובש ברחמים את מידת הדין החזקה (שם): אשר מי אל וגו׳. חינך דומה למלך כשר ודם שיש לו יועלין וסנקחדרין הממחין בידו כשרולה לעשות חסד ולעבור על מדותיו, אחה אין מי ימחה בידך אם תמחול לי ותבטל גזירתך (ספרי כז). ולפי פשוטו, אחה החלות להראות את עבדר מלחמת סיחון ועוג, כדכחיב ראה החלותי תח לפניך (לעיל ב:לא) הראני מלחמת שלושים ואחד מלכים: (בה) אעברה נא. אין נא אלא לשון בקשה (ספרי פנחס שם): ההר

### PARASHAS VA'ESCHANAN

23-28. Moses prays again. God had told Moses that he would not enter the Land, but Moses loved *Eretz Yisrael* so much that whenever he saw an opportunity to annul the decree, he prayed anew. Now, after he had conquered the

mighty Sihon and Og, whose lands were among those given to Israel, Moses hoped that this display of God's *greatness* and strong hand (v. 24) meant that perhaps he might indeed be permitted to enter the Land as well, so he prayed for the

## PARASHAS VA'ESCHANAN

Moses Prays Again implored HASHEM at that time, saying, <sup>24</sup> "My Lord, HASHEM/ELOHIM, you have begun to show Your servant Your greatness and Your strong hand, for what power is there in the heaven or on the earth that can perform according to Your deeds and according to Your mighty acts? <sup>25</sup> Let me now cross and see the good Land that is on the other side of the Jordan, this good mountain and the Lebanon."

<sup>26</sup> But Hashem became angry with me because of you, and He did not listen to me; Hashem said to me, "It is too much for you! Do not continue to speak to Me further about this matter. <sup>27</sup> Ascend to the top of the cliff and raise your eyes westward, northward, southward, and eastward, and see with your eyes, for you shall not cross this Jordan. <sup>28</sup> But you shall command Joshua, and strengthen him and give him resolve, for he shall cross before the people and he shall cause them to inherit the Land that you will see."

<sup>29</sup> So we remained in the valley, opposite Beth-peor.

4

ow, O Israel, listen to the decrees and to the ordinances that I teach you to perform, so that you may live, and you will come and possess the Land that HASHEM, the God of your forefathers, gives you. <sup>2</sup> You shall not add to the word that I command you, nor shall you subtract from it, to observe the commandments of HASHEM, your God, that I command

right to cross the Jordan (Rashi). Moses prayed only that he be allowed to enter the Land and walk its length and breadth. He did not ask that he continue as the leader of the nation, for he was content to let Joshua succeed him, as long as he could enter the Land and perform the commandments that can be observed only there (Sotah 14a).

23. נְאַחְחָנֵן — I implored. This is one of ten terms for prayer. It is used when one seeks an undeserved favor, for truly righteous and humble people never feel that they have a claim on God's mercy (Rashi).

בְּעֵת הַהְּוֹא — At that time, i.e., when Sihon and Og were conquered, as noted above (Rashi).

שלאמר — Saying. The Midrash comments homiletically that Moses meant this as a statement to Jewish posterity, saying to them that just as he never despaired, and continued to pray even though God had told him the Land was closed to him, so we should never give up on God's mercy. The gates of tears are always open.

**24. אֶדנִי ה׳** — My Lord HASHEM/ELOHIM. See Genesis 15:2.

אָת־נּרְלְּךְּ וְאֶת־יַרְרָּ הַחְוְקָהְ — Your greatness and Your strong hand. These are references to God's boundless mercy and willingness to forgive sinners, to the "right hand" that is open to those who repent and is so strong that it suppresses the Attribute of Judgment (Rashi; Mizrachi).

25. הָהָה — Mountain, i.e., the Temple Mount in Jerusalem. The Lebanon, too, is an epithet, for the Holy Temple (Rashi). It is called Lebanon from לָבָן, white, because it provides atonement and thus "whitens sin" (Sifre).

In the plain sense, the verse refers to the mountain range at the center of the Land, across from the part of Jordan where Moses stood at that time, and the Lebanon means the

country's northern mountains (R' Meyuchas).

26. רְבּ־לְּר — It is too much for you! By saying this, God forbade Moses to continue such prayers, lest people say that "the Master is unduly harsh and the student is unduly persistent." Alternatively, it could be rendered, "There is so much for you!" i.e., God assured Moses that an enormously abundant reward — greater even than the Land — awaited him in the World to Come (Rashi). See above, 1:37.

29. בּיח פְּעָּוּה — Beth-peor. A city near their encampment (Onkelos). The city of that name is mentioned in Joshua 13:20. Moses mentioned Peor to allude to the sin the Jews committed there (Numbers 25:1-3), and to prove to the people how much God loved them, for only Moses had been banned from the Land, but the Jewish people were entering it in glory, despite all their mistakes. With this, Moses introduced the next chapter — for if God was so merciful to them, surely it was incumbent upon them to be loyal to Him (Rashi).

4

Moses was about to exhort his people to obey the entire Torah, and he would review some of the commandments. and teach others that had not been set down in the Torah previously.

2. יוְלֹא תּגְרְעוּ — You shall not add ... nor shall you subtract. By definition, perfection cannot be improved upon, so that for one to add to or subtract from the commandments of the Torah is an unacceptable implication that God's Torah is lacking.

This negative commandment forbids one, for example, to add a fifth chapter to the four of tefillin, or to add a verse to the three of the Priestly blessings. Conversely, it is forbidden to leave one of them out (*Rashi*).

73777

יתכוו: געיניכון חזו ית די עבד יי בבעל (ניא בפלחי בעל) פעור ארי כל גברא די הליך כתר בעל פעור שציה יי אלהה מפינה: דואתוז דארבקתון בַּרַחַלְתַּא דִייַ אַלָּהַכוֹן קִימין בּלכון יומא דין: החזי דאלפית יתכון קימיא וריניַא כָּמָא די פַקרני ייַ אַלהי למעבּר בן כגו ארעא די אתון עלין תמן למירתה: וותטרון ותעבדון ארי היא חבמתכון וסוכלתנותכון לעיני עממיא די ישמעון ית כל קימיא האלין ויימרון לחוד עם חבים וסוכלתן עמא רבא הַבִּין: יאַבִי מַן עַם רַב דִּי לָה אַלַהַא קריב לה לקבלא צלותה בעדן עקתה בַּייַ אֵלַהַנַא בִּכַל עַדַּן רַאַנַחַנַא מִצַלַין קרמוהי: חומן עם רב די לה קימין ודינין קשיטין ככל אוריתא הדא די אַנא יהכ קרמכון יומא דין: טלחוד אָסְתַּמַר לַךְּ וָטַר נַפָּשַׁךְ לַחֲרָא דִּילִמא תנשי יַת פּתגמיא די חַזוֹ עינירְ ודילמא יעדון מלכר כל יומי חייר ותהודענון לָבְנֵיךְ וָלְבָנֵי בְנֵיךְ: יוֹמֵא דִּי קַמְתַּא קַבַם יַנַ אַלַהַרְּ כָּחֹרֵב כַּד אַמַר יַנַ לי בְּנוֹשׁ קַדַמֵי יַת עַמַא וָאַשְׁמִענוּן יַת פתגמי די ילפון למדחל קדמי כל יוֹמַיַּא דִּי אָנּוּן קַיַּמִין עַל אַרעַא ויַת בַּניהון יַלְפוּן: יאוּקרבתון וַקַמתוּן בשפולי טורא וטורא בער כאשתא עד צית שמיַא חַשוֹכא עננא וַאַמיטתא: יבוּמַלִּיל ייַ עַמַבוּן מגוּ אַשַּׁתַא קַל פָּתָגַמִין אַתּוּן שַמִעִין וּדְמוּת לֵיתִיכוֹן חַזַן אַלַהָן קַלָא: יג וְחַוּי לְכוֹן יַת קַנַמָה דִּי פַקּיד יַתְבוֹן לְמֵעבַּד עֲשֶׂרֶת פִּתְגַּמִין וּכְתַבְנוּן עַל תָּרֵין לוּחֵי אַבְנַיָּא: ירוַנַתִי פַּקִיד יִיַ בִּעְדַנַא הַהוּא לְאַלַפַא יַתָבוֹן קּיָמִין וִדִינִין לְמֵעְבַּדְבוֹן יַתְהוֹן , אתכם: עיניכם הראות את אשר־עשה יהוה בבעל פעור כּי כל־הַאִּישׁ אֲשֵׁר הַלַרְ אָחֶרֵי בַעַל־פּעור ר השמידו יהוה אַלהַיִּר מִקּרבֵּר: וְאַתֵּם הַדְּבַקִּים בַּיהוָה ה אֵלְהֵיכֵם חַיָּים כָּלְכֵם הַיִּוֹם: רָאָה וֹ לְמֵּדְתִּי אַתִּבֹם חָקִּיםׂ וּמשַפַּטִים בַּאַשֵּר צָוָנֵי יהוָה אֱלֹהַי לַעֲשִוֹת בַּן בִּקַרב ָהַאַבץ אָשֶר אַתֵּם בַּאֵים שַׁמַה לְרִשְׁתַּה: וּשְׁמַרְתֵּם , הַאַבץ ָוַעֲשִיתֵם בַּי הַוא חַכִּמַתִכֵם וּבִינַתִבֶּם לְעֵינֵי הַעַמֵּים אֲשֵׁר ישמעון את כל-החקים הַאָּלֵה וָאַמִרוּ בַק עַם־חַבַם ונבון הגוי הגדול הַזָּה: כַּי מִי־גוי גַּדוֹל אַשֶׁר־לָוֹ אֵלהַים קרבים אליו כיהוה אַלהֵינוּ בְּכַל־קַרְאָנוּ אַלֵיו: וּמִי גִּוי - קרבים אליו גדול אשר־לו חַקִּים ומשְפַטִים צַדִּיקָם כָּכל הַתּוֹרֵה י הואת אשר אַנכי נתו לפניכם היום: רַק השמר לְךּ וּשָׁמֹר נַפָּשָׁךְ מָאֹד פָּן־תִּשְׁכַּח אֱת־הַדְּבַרִים אֲשֵׁר־רָאִוּ עינִיר ופֵן־יָסורוֹ מִלְבָבְרְ כָּל יְמֵי חַיֶּיִר וְהְוֹדַעְתָּם לְבָנֵיך ּ וַלְבַנֵי בַנֵיך: יוֹם אֲשֶׁר עַמֶּדָתַ לְפָנֵי יהוָה אֵלֹהֵיךְ בְּחֹרֶבُ בַאֵמֹר יהוֹה אַלַּי הַקָהֶל־לִי אֶת־הַעָּם וָאַשָּמִעָם אֶת־דָּבַרֵי אַשֶּׁר יִלְמִדְוֹן לְיִרְאָה אֹתִי כָּל־הַיַּמִים אַשֶּׁר הֶם חַיִּים עַל־ אַ הַאַרַמָּה וָאַת־בִּנֵיהָם יִלַמֶּרִוּן: וַתִּקְרְבִוּן וַתַּעַמִּרְוּן תַּחַת 🗷 ָהָהָר וִהָהָר בּעֵר בָּאֵשׁ עַד־לֵב הַשַּׁמַיִם חְשֶׁךְ עָנָן וַעַרָפֵּל: יב וַיַּדַבֵּר יהוֶה אַלֵיכֵם מִתְּוֹךְ הָאֲשׁ קוֹל דְּבַרִים אַתֵּם יּב י שַׁמְעִים וּתְמוּנָה אֵינְכֶם ראִים וִוּלַתֵי קוֹל: וַיַּגֵּד לַבֶּם אַת־ יִּ שְׁמְעִים וּתְמוּנָה אֵינְכֶם ראִים בָּרִיתוֹ אֲשֶׁר צְנָה אֶתְכֶם לֵעשׁוֹת עֲשֶׁרֶת הַדְּבַרֵים יי וַיָּכִתְּבֶּם עַל־שָׁנֵי לְחַוֹת אֲבַנֵים: וָאֹתִי צְוָה יהוה בַּעַת יי הַהוא לַלַמֵּד אָתַבֶּם חַקִּים וּמִשְׁפַּטִים לַעֲשְׁתַבֶם אתם

תמוחו חותם מחוך שכחה חחשבו שומים: (י) יום אשר עמדת. מוסב על מקרא שלמעלה ממנו אשר כחו עיניך יום אשר עמדת כמורכ, אשר כחיתם את הקילות ואת הלפידים: ילמדון. ילפון, לעלמם: ילמדון. יאלפון, לאחרים: (יד) ואותי צוה הי בעת ההיא ללמד אתכם. מוכה שכעל פה (נדכים לו.): , (ו) ושמרתם. זו משנה (שם שט): ועשיתם. כמשמעו: כי היא חכמתכם ובינתכם וגוי. כזחק מחשכו לפיני העמים: (ח) חקים ובינתכם וגוי. כזחק מחשכו חכמים וככונים לעיני העמים: (ח) חקים ומשפטים צריקים. הגונים ומקוכלים: (ט) רק השמר לך וגוי פן תשבח את הדברים. חז כשלח משכחו חומם ומעשום על חמתתם מחשכו חכמים וככונים, וחם

According to *Abarbanel*, Moses meant to equate those who presume to emend the commandments (v. 2) with idol worshipers. Both deny the Divine origin of the Torah.

<sup>3.</sup> עְינֵיכֶּם הָרֹאוֹת — Your eyes have seen. Having reminded the people that their success depended on their performance of the commandments (v. 1), Moses proved his point by recalling to even the youngest among them an event that had occurred recently, that they had seen with their own eyes (Chizkuni).

<sup>4.</sup> הַּרְבְּקִים בּהי — Who cling to HASHEM. It is not possible for a human being to cling physically to God, but if someone reveres and seeks ways to help Torah scholars, the Torah reckons it as if that person were clinging to God, and promises him the life of the World to Come (Kesubos 111b).

<sup>5.</sup> אְקִים וּמִשְׁפְּטִים — Decrees and ordinances. These categories of commandments need reinforcement: the decrees, because their reasons are unknown, so that people lacking

you. <sup>3</sup> Your eyes have seen what HASHEM did with Baal-peor, for every man that followed Baal-peor — HASHEM, your God, destroyed him from your midst. <sup>4</sup> But you who cling to HASHEM, your God — you are all alive today.

<sup>5</sup> See, I have taught you decrees and ordinances, as HASHEM, my God, has commanded me, to do so in the midst of the Land to which you come, to possess it. <sup>6</sup> You shall safeguard and perform them, for it is your wisdom and discernment in the eyes of the peoples, who shall hear all these decrees and who shall say, "Surely a wise and discerning people is this great nation!" <sup>7</sup> For which is a great nation that has a God Who is close to it, as is HASHEM, our God, whenever we call to Him? <sup>8</sup> And which is a great nation that has righteous decrees and ordinances, such as this entire Torah that I place before you this day? <sup>9</sup> Only beware for yourself and greatly beware for your soul, lest you forget the things that your eyes have beheld and lest you remove them from your heart all the days of your life, and make them known to your children and your children's children — <sup>10</sup> the day that you stood before HASHEM, your God, at Horeb, when HASHEM said to me, "Gather the people to Me and I shall let them hear My words, so that they shall learn to fear Me all the days that they live on the earth, and they shall teach their children."

<sup>11</sup> So you approached and stood at the foot of the mountain, and the mountain was burning with fire up to the heart of heaven, darkness, cloud, and thick cloud.

<sup>12</sup> Hashem spoke to you from the midst of the fire; you were hearing the sound of words, but you were not seeing a form, only a sound. <sup>13</sup> He told you of His covenant that He commanded you to observe, the Ten Declarations, and He inscribed them on two stone Tablets. <sup>14</sup> Hashem commanded me at that time to teach you decrees and ordinances, that you shall perform them

in faith may grow lax in their performance; and *ordinances*, such as the civil laws, because they are necessary for society to function smoothly (*Ramban*).

בְקְרֶב הָאָרֶץ — In the midst of the Land. Moses alluded to commandments that can be performed only in Eretz Yisrael (Ramban).

6. וְשְׁמֵּרְתָּם — You shall safeguard. Usually this word is translated as observe, but in this verse the word perform already implies observance of the commandments (Maskil L'David). Here the word refers to the study of Mishnah, the Oral Law, which one must commit to memory, in order to know how to perform the commandments properly (Rashi here and 12:28).

The Torah states that universal acknowledgment of Israel's wisdom will result even from its adherence to the decrees — the commandments for which no reason is revealed — because the wisdom inherent in the parts of the Torah that are accessible to rational study will convince intellectually honest people that there must be great Divine wisdom in the decrees, as well (R' Bachya).

- 8. בְּכֵל הַתּוֹרֶה הָּוֹאת Such as this entire Torah. The key word is entire, for the Torah's infinite wisdom is recognized only when it is seen, studied, and understood in its entirety (Abarbanel).
- 9. Moses exhorted the people to remember not only the commandments, but also the entire spectacle of the Revelation at Sinai the thunder and lightning, the glory and greatness that was visible not merely to a select elite, but to millions of people. Thus, if anyone were to cast doubt upon the source of the Torah, the entire nation could stand

and testify to what it had seen. This was an experience that Jews were bidden to share with their posterity, generation after generation (Ramban; Rambam, Hil. Yesodei HaTorah 5:3).

Only if you remember the laws and perform them perfectly will you be respected by the nations, but if you permit forgetfulness to pervert your proper performance of the commandments, you will be regarded as fools (Rashi). The Torah is not a grab bag from which one may pick and choose. It is like the blueprint of a complex edifice; unless every part is followed, the building may collapse.

10. אֵשֶׁר יִלְמְרוּן לְיִרְאָה אֹתִי — So that they shall learn to fear Me. The very fact of the Revelation was enough to implant a sense of awe into the Jewish soul, so that fear of God became part of the nature of the Jew (Or HaChaim).

Moses implied that fear of God is an essential outcome of the study of Torah and contemplation of the Revelation. Meditation that does not lead to commitment and action is entirely insufficient.

- 13. אבְרִיתוּ His covenant. This covenant at Sinai included the Ten Commandments and all the laws taught in Exodus ch. 20-23. See Exodus 24:2-3. According to Malbim, it refers to the entire Torah, to which, as R' Saadyah shows, the Ten Commandments allude.
- 14. אַתְי עְּהָה אַ HASHEM commanded me. In addition to the commandments mentioned above, God instructed Moses further in the Oral Law (Rashi), which is an indispensable part of the covenant, because it is impossible to understand the Torah without it.

בארעא די אתוז עבריז תמז למירתה: טוּוְתִסְתַּמְרוּן לַחֲדָא לְנַפּשתיכוּן ארי לא חזיתון כל דמות ביומא דמליל יי עמכון בחרב מגו אשתא: טודילמא תַּחַבָּלוּז וַתַעבּרוּז לַכוֹז צֵלֶם דְמוּת כַּל צורַא דמות דכַר או נקבא: יידמות כּל בעירא די בארעא דמות כל צפר גדפא די פרח באור רקיע שמיא: יחדמות כל רחשא דבארעא דמות בל נוני די במיא מלרע לאַרעא: יט ודילמא תזקוף עיניך לשמיא ותחזי ית שמשא וית סיהרא וית בוכביא כל חילי שמיא ותטעי ותסגוד להון ותפלחנוז די זמיז ייַ אַלַהַרְ יַתִהוֹן לְכל עַמְמֵיַא תחות כּל שְׁמַיַּא: בּ וַיַּתְבוֹן קַרִיב יְיַ לְדַחַלְתֵה וָאַפֶּק יַתַבוֹן מִכּוּרָא דַפַּרוֹלָא מִמְצַרַיִם לְמָהֵוִי לה לעמא אחסנא ביומא הַדֵין: כאומן קרם יי הנה רגז עלי על פּתגמיכון וקיים בדיל דלא למעבר ית ירדנא ובדיל דלא למיעל לארעא טבא די יי אלהך יהב לך אחסנא: ככארי אנא מַאִית בָּאַרעָא הָדָא לֵית אָנַא עַבֵּר יָת יַרְדְּנָא וְאָתּוּן עַבְרִין וְתֵירְתוּן יַת אַרעַא טָבָא הָרָא: בּגאַסְתַּמַרוּ לָבוֹן דִּילְמֵא תִנְשוּן יַת קּיַמַא דַייַ אלהַבוֹן די גוַר עמַכוֹן וַתַעבּרוּן לְבוֹן צלם דמות כלא די פקדר יי אלהר: בראַרי יִי אַלַהַרְ מימרה אַשַּא אַבלַא הוא אַל קַנַּא: כה אָרֵי תולְדון בְּנַין וּבְנֵי בָנִין וָתְתָעַתִּקוּן בָּאַרָעַא וּתְחַבְּלוּן וָתַעַבְּרוּן צֵלֶם רָמוּת כֹּלֵא וָתַעַבְּרוּן דָבִיש קַרָם יִיַ אֱלַהָּךְ לְאַרְגָּוָא קַרָמוֹהִי: ווַת שְׁמַיָּא וְיַת בָּבוֹן יוֹמֵא דֵין יַת שְׁמַיָּא וְיַת בּוֹ

יי בַּאָרֵץ אֲשֵׁר אַתֵּם עֹבְרִים שָׁמָה לְרִשְׁתַה: וִנִשְׁמַרְתֵם יי מָאָד לְנַפִּשְׁתֵיכֶם כִּי לָא רְאִיתֶם כָּל־תְמוּנָה בִּיוֹם דּבֶּר יהוה אַלִיכֵם בָּחַרֶב מִתוֹר הַאֵשׁ: פֵּן־תַּשְׁחַתוֹן וַצְשִׁיתֵם ייהוה אַלִיכֵם בָּחַרֶב מִתוֹר הַאֵשׁ: י לָכֵם פֵּסֶל הְמוֹנַת כָּל־סָמֶל תַּבְנִית זָכָר אָוֹ נְקַבָה: תַּבְנִית יַּלֶבֶם בַּל־בָּהֵמָה אֲשֵׁר בָּאָרֵץ תַּבִנִית בַּל־צִפְּוֹר כָּנָף אֲשֵׁר תעוף בַשַּמֵים: תַּבְנִּית כַּל־רמֵש בַּאַדָמָה תַבְנֵית כַּל־דָגַה 🔐 יי אשר־בּמים מתַחַת לַאָרֵץ: וּפֵן־תִּשַּׁא עִינִיךּ הַשַּׁמַׁיִמַה ווראית את־הַשַּׁמָשׁ וָאָת־הַיַּרֶׁחַ וָאֶת־הַכְּוֹכָבִים כַּל צְבָא הַשַּׁמַים וְנְדַּחָתַ וְהִשְׁתַּחָוִית לָהֵם וַעַבַרַתַּם אֲשֶׁר חַלֵּק יהוה אלהיר אתם לכל הַעַמִּים תַחַת כַּל־הַשַּמֵים: ב ואתכם לַקַח יהוֹה וַיּוֹצֵא אֶתְכֵם מִכִּוּר הַבַּרְזֵל מִמְּצְרָיִם בא לַהִיוֹת לֵוֹ לָעָם נָחֲלָה כַּיִּוֹם הַוֹּה: וֵיהוָה הִתְאַנַּף־בִּי עַל־ רַבְרֵיכֵם וַיִּשָּבַע לִבְלְתֵּי עַבְרִי אֵת־הַיַּרְהֵוֹ וּלְבְלְתִּי־בֹא בב אל-הארץ הטובה אשר יהוה אל היף נתן לף נחלה: כַּי אנכי מת בַאַרץ הַוֹּאת אֵינַנִי עבר אֶת־הַיַּרְדָן וְאַתֵּם בג עברים וירשתם את־הארץ הטובה הואת: השמרו לכם פּן־תַשְׁכָּחוֹ אַת־בָּרֵית יהוה אַלְהֵיכֶם אַשֵּׁר כַּרַת עַמַכֵם ועשיתם לכם פַּסֵל תִמוּנַת כל אֲשֵר צִוּךְ יהוָה אֱלֹהֵיךְ: בר כי יהוה אלהיף אש אכלה הוא אל קנא: בּי־תוֹלֵיד בָּנִים וּבִנֵי בָנִים וְנִוֹשַׁנְתֶּם בָּאֲרֶץ וְהִשְּחַתֶּם בּיתוֹלֵיד בָּנִים וּבְנֵי בַנִּים וְנִוֹשַׁנְתֶּם בָּאֲרֶץ ועשיתם פסל תמונת כל ועשיתם הרע בעיני יהוה־

ב אַל הַיִּךְ להַכַעִיסוֹ: הַעִידּתי בֹּכָם הַיּוֹם את־הַשַּׁמִים וָאַת־ 😅

רש"י
דבר: אשר צוך ה'. אשר לוך [עליו] שלא לעשות: (בד) אל קנא. מקנא לנקום,
אפרנמנ"ט בלע"ו, מתחרה על רוגזו להפרע מעובדי עבודה זרה: (בה) וגושגתם.
רמז להם שיגלו ממנה לפוף שמונה מאות וחמשים ושחים שנה כמנין ונושגתם, והוא
הקדים והגלם לפוף שמונה מאות וחמשים, והקדים שתי שנים לונושגתם, כדי שלא
יתקיים בהם כי אבד תאבדון (פפוק כו) וזהו שנאמר וישקוד ה' על הרעה ויביאה
עלינו כי לדיק ה' אלהינו (דניאל טייד) לדקה עשה עמנו שמהר להביאה שחי שנים לפני
זמנה (סנהדרן לח.): (בו) העידתי בבם. הני מזמינם להיות עדים שהתריחי בכם:

(טז) סמל. לורה: (יט) ופן תשא עיניך. להסתכל בדבר ולתח לב לטטוח אחריהם: אשר חלק הי. להאיר להם (מגילה ט:). דבר אחר, לאלהוח, לא מנטן אחריהם: אשר חלק הי. להאיר לבכי הבליהם לטרדם מן הטולם (ש"ז נה.) וכן הוא אומר כי החליק אליו בטיניו למלוא טונו לשטא (חהלים לויג): (ב) מבור. הוא כלי שמקקין בו אח הזהב: (בא) התאגף. נחמלא רוגז: על דבריבם. על אודוחיכם ועל טסקיכם: (בכ) בי אגבי מת וגרי אינגי עובר. מאחר שמת מהיכן יעכור, אלא אף טלמוחי אינם טוברים (ספרי פנחם קלה): (בג) תמונת בל. חמונת כל

<sup>15.</sup> אַשְּמֶרְתָּם מְאָא — But you shall greatly beware. Moses warned of a danger. The people might be misled into thinking that since they heard a voice, there must have been a physical being that produced it; but this would be heretical, for God has no body (Ramban).

<sup>19.</sup> יְּמֶרְהְשָא שִינִיף — And lest you raise your eyes, i.e., lest you meditate upon the power of the celestial bodies and impute divinity to them (Rashi).

Abraham came to realize that there is a Creator by means

of such meditation. At first he thought that the sun must be a god, then he thought the moon, which replaced the sun, must be a god, and finally, he realized that there must be One God Who created and controls both. But lesser human beings could easily err and think that the celestial hosts have independent powers.

היק הילק הי Which HASHEM... has apportioned. God has apportioned the heavenly bodies to the nations to enjoy their light, heat, and other useful properties (Rashi to

in the Land to which you cross, to possess it. <sup>15</sup> But you shall greatly beware for your souls, for you did not see any likeness on the day HASHEM spoke to you at Horeb, from the midst of the fire, <sup>16</sup> lest you act corruptly and make yourselves a carved image, a likeness of any shape; a form of a male or a female; <sup>17</sup> a form of any animal on the earth; a form of any winged bird that flies in the heaven; <sup>18</sup> a form of anything that creeps on the ground, a form of any fish that is in the water under the earth; <sup>19</sup> and lest you raise your eyes to the heaven and you see the sun, and the moon, and the stars — the entire legion of heaven — and you be drawn astray and bow to them and worship them, which HASHEM, your God, has apportioned to all the peoples under the entire heaven! <sup>20</sup> But HASHEM has taken you and withdrawn you from the iron crucible, from Egypt, to be a nation of heritage for Him, as this very day.

<sup>21</sup> Hashem became angry with me because of you, and He swore that I would not cross the Jordan and not come to the good Land that Hashem, your God, gives you as a heritage. <sup>22</sup> For I will die in this land; I am not crossing the Jordan — but you are crossing and you shall possess this good Land. <sup>23</sup> Beware for yourselves lest you forget the covenant of Hashem, your God, that He has sealed with you, and you make yourselves a carved image, a likeness of anything, as Hashem, your God, has commanded you. <sup>24</sup> For Hashem, your God — He is a consuming fire, a jealous God.

Exile and Return

<sup>25</sup> When you beget children and grandchildren and will have been long in the Land, you will grow corrupt and make a carved image of anything, and you will do evil in the eyes of HASHEM, your God, to anger Him. <sup>26</sup> I appoint heaven and earth this day to bear witness against you

Megillah 9b). Alternatively, God does not prevent the nations from straying after bogus gods (Rashi to Avodah Zarah 55a).

To the nations, God apportioned the sun to provide light, and its physical radiance is their only source of light. But Israel's path is illuminated by an additional source of light: HASHEM shall be for them an eternal light (Isaiah 60:19), so that Israel must guide itself by higher strivings (Gur Aryeh).

20. אַרְבֶּח לְּקְח הוֹ But HASHEM has taken you. By taking you out of Egypt, God established a special relationship with you and made you His nation of heritage. Because Israel is God's own heritage, it dares not attach significance to the heavenly bodies.

מבור הַבּרְיָל — From the iron crucible, i.e., which is used to purify gold and purge it of foreign elements (Rashi). The reason God subjected Israel to the harsh and cruel years of the Egyptian exile was to purge them of their baser characteristics and even of their unworthy people. Had God permitted Israel to multiply and grow into a large nation without the rigors of the exile, they would not have been willing to accept a Torah that would place many limitations on their natural and habitual desires (HaK'sav V'HaKabbalah).

21. יה' התאבף בי HASHEM became angry with me. Moses digressed to explain why he was chastising them just as they were about to cross over into the Land. Since God had forbidden him to go with them, he would not be able to guide them when problems arose in the future; therefore he had to prepare them for life without him (Ramban).

24. קנא — Jealous. See Exodus 20:5.

**25-40.** Exile and return. This passage is the Torah reading of Tishah B'Av, because it tells pithily how Israel will cause

itself to be thrust into exile — and how eventually it will find its way back. Spiritual sloth will lead the people to grow stale in their enthusiasm for the Torah and its infinite opportunities for spiritual growth and intellectual stimulation. Moses warned that this could easily happen when they will have been long in the Land and lose their freshness and sense of spiritual adventure — and then they would tend to find new stimuli in the life-styles of their neighbors. In ancient times, this meant idolatry; in more recent centuries it meant the various philosophies that have had such dangerous attractions for Jews in many countries. The chapter ends with the reassurance that eventually the Jews will come back to their origins.

25. בְּנִים וּבְנֵי כְּנִים — Children and grandchildren. There was no danger that the generation entering the Land would be enticed by the Canaanite idols; they had seen too much of God's greatness to be so misled. But the children and grandchildren, for whom the miracles would be history rather than experience, would be susceptible (Chizkuni).

בושְּבְּחָ — And will have been long. The Sages (Sanhedrin 38a; Gittin 88a) find in this word an allusion to Jewish history. Its numerical value is 852, the number of years the Jews would be in the Land before the prophecy of destruction (v. 26) would be fulfilled. But God was compassionate and exiled the Jews two years before that dread promise could go into effect (Rashi). The Temple was built 480 years after the Exodus (I Kings 6:1), which was 440 years after they entered the Land, and it stood for 410 years (see Yoma 9a), for a total of 850 years (Rashi to Daniel 9:14). Accordingly, Ramban interprets this prophecy as an allusion to the destruction of the First Temple and the Babylonian Exile.

ארעא ארי מיבד תּיבדוּז בּפריע מעל אַרעא די אתון עברין ית ירדנא לתמן למירתה לא תורכון יומין עלה ארי אשתצאה תשתצון: כוויבדר יי יתכון בעממיא ותשתארון עם דמנין בעממיא די ידבר יי יתכון לתמן: כח ותפלחון תמן לעממיא פלחי טעותא עבר ידי אנשא אַעָא (אַבְנָא דִּי לַא יַחוון (ניא חון) ולא שמעיו ולא אַכליו ולַא מריחין: כטותתבעון (נייא ותבעון) מתמן דחלתא דַייַ אַלַהַרְ וַתַשְׁכַּח אַרי תבעי מו קרמוהי בְּכַל לְבַּרְ וִבְכַל נַפְשַׁרְ: לְבַּד יְעוֹק לַרְ וישבחנר כל פתגמיא האלין בסוף יומיא ותתוב לְדָחַלְתַּא (נייא עַד דַּחַלְתַּא) דִייַ אַלָהַרְ וּתַקַבֵּל בְּמֵימְרָה: לא אַרַי אֵלַהַא רַחַמַנַא יִי אַלַהַרְ לַא יִשְׁבַּקנַרְ ולַא יחבלנה ולא ינשי ית קימא דאבהתה די קַיִּים לָהוֹן: לבּאַרֵי שָאַל כּען לִיוֹמיַא קַדְמָאֵי דַּהַוּוֹ קַדַמַךְ לְמָן יוֹמַא דִּי בְרַא יָיַ אַדַם עַל אַרעַא וּלְמַסְיַפֵּי שָׁמַיַּא ועַד סיפי שַׁמַיַא הַהָּוָה כְּפַּתְגַּמֵא רָבַּא הַדֵּין אוֹ הַאַשַּׁתַּמַע כּוַתָּה: לּגַּהַשַּׁמַע עַמַּא קל מימרא דיי ממלל מגו אשתא כמא די שמעת את ויתקים: לר או נסין די עבד יי לאתגלאה למפרק לה עם מגו עם בנסין בַּאַתִין וּבַמוֹפָתין וּבַקרבַא וּבִידָא תַקּיפָא וּבִדָּרָעַא מִרָמַא וּבְחֵזְוַנָנִין רַבִּרְבִין כָּכֹל דִּי עבר לכון ייַ אַלַהַכון בִּמְצְרֵים לְעִינַיךּ: להאַת אַתְחַזֵיתָא לְמִרַע אָרֵי יִיָ הוּא אַלהִים לֵית עוֹד בַּר מְנַה: לּוּמְן שְׁמֵיַא אשמער ית קל מימרה לאלפותר ועל אַרעַא אַחוויַךּ יַת אַשָּׁתֵהּ רַבָּתָא ופתגמוהי שמעת מגו אשתא: מוחלף

האַרץ כֵּי־אַבָּד תַאבֶדון מַהֶּר מֵעֵל הַאַרץ אֲשֵׁר אַתִּם עברים את־הַיַּרַדָּן שַמַה לִרְשָׁתַה לא־תַאַרִיכָן יַמִים בּי עַלֵּיהַ כֵּי הַשַּׁמֵּר תִּשַּׁמֵרוּן: וָהַפִּיץ יהוָה אֵתְבֵם בַּעַמֵּים ונשארתם מתי מספר בַּגוּוֹים אַשֶּׁר יָנַהָג יהוָה אַתְבַם רח שמה: ועבדתם־שם אַלֹהִים מַעשָה יְדֵי אַדָם עַץ וַאֶבֶן רּי אשר לא־יַראון ולא ישמעון ולא יאכלון ולא יריחן: בט ובקשתם משם את־יהוה אלהיר ומצאת כי תדרשנו ל בכל־לבבר ובכל־נַפָּשֵׁר: בַּצֵר לָרָ ומִצְאוּרְ כִּל הַדְּבַרִים האלה באחרית הַיַּמִּים וְשַבְתַּ עַד־יהוָה אֵל הֵיךּ וְשֵּמַעָתַ לא בַּקֹלָו: כֵּי אֱל רַחוּם יהוָה אֱל הֵיך לְא יַרִפְּךְ וַלְא יַשְחִיתֵךְ לא ישַבֶּח אַת־בָּרִית אַבֹּתִיךּ אָשֵׁר נִשְבַּע לַהַם: כֵּי בּי שאל־נא ליַמִים רַאשׁנִים אַשֶּר־הַיִּוּ לְפָּנִיךְ לִמְן־הַיּוֹם אַשֶׁר בַּרָא אֵלהַים ו אַדָם עַל־הַאַבץ וּלִמְקָצַה הַשַּׁמַיִם ּוְעַד־קָצֵה הַשַּׁמֵיִם הַנָהָיַה כַּדַּבֵּר הַגַּדוֹל הַוָּה אַוֹ הַנְשְׁמֵע לג בַּמָהוּ: הַשָּמֵע עַם פוֹלוּל אֱלֹהִים מִדְבֵּר מַתַּוֹךְ־הָאֵשׁ בַּאָשֶׁר־ אַ שַּמֵעַתַּ אַתַּה וַיֵּחִי: אָוּ וֹ הַנְּסֵה אֵל הִים בַּבוֹא לַלֶּחָת לָוֹ גוּיֹ 🕁 מקרב גוו במסת באתת ובמופתים ובמלחמה וביד חַזַקָה וּבְזָרִוּעַ נָטוּיַה וּבְמִוּרָאָים גִּדֹלֵים בְּכֹל אֲשֶׁר־עַשָּׁה 🕁 לָבֶׁם יהוָה אֱלְהֵיבֶם בְּמִצְרַיִם לְעֵינֵיך: אַתָּה הָרְאַתָ לָבַּעַת ל כֵּי יהוֹה הָוֹא הַאֵלהֵים אֵין עוֹד מִלְבַרְוֹ: מִן־הַשַּׁמֵיִם לּ ַהשָׁמֶיעֵךָ אָת־קלָוֹ לִיַסְרָךָ וְעַל־הָאָבֶץ הַרְאַךְ אַת־ אַשִּׁוֹ הַגִּרוֹלֵה וּדְבַרֵיו שַׁמֵעתַ מִתְּוֹךְ הָאֵשׁ: וְתַחַת כֵּי אָהַבֹּ 🕁

רש"י

הנסה אלהים. הכי עשה נסיס שוס חלוה לבא לקחת לו גוי וגוי. כל ההי"ן

הלנו ממיהוח הן, לכך נקודות הן בחטף פח"ח, הנהיה, הנשמע, הנסה, השמע:

במסת. על ידי נסיונות הודיעס גבורוחיו, כגון התפחר עלי נשמות חוה) חס חוכל

לעשות כן, הרי זה נסיון: באתת. בסימנים להחמין שהוח שלותום של מקום, כגון מה

לעשות כן, הרי זה נסיון: באתת. בסימנים להחמין שהוח שלותום של מקום, כגון מה

זה בידך (שס דוב): ובמופתים. הם נפלחות, שהביח עליהם מכות מופלחות:

במלחמה. בים, שלחמר כי ה' נלחם להם (שם ידוכה): (לה) הראת. כתרגומו

מחחימה. כשנתן הקב"ה את התורה פתח להם שבשה רקישים (פס"ר מוף פכשה

כ) וכשם שקרע את העלוונים כך קרע את התחתונים ורחו שהוח יחידו, לכך

נלמר אתה הכלת (לדעת): (לד) ותחת בי אהב. וכל זה מתח אשר אהב:

(כח) ועבדתם שם אלהים. כתרגומו, משאתם טובדים לטובדיהם כאילו אתם טובדים להם: (לא) לא ירפך. מלהחזיק כך כידיו, ולשון לא ירפך לשון לא יפטיל הית, לא יתן לך רפיון, לא ירפך. מלהחזיק כך כידיו, ולשון לא ירפך לשון לא יפטיל הוא, לא יתן לך רפיון, לא יפריש אותך מאללו. וכן אחזמיו ולא ארפט (שיר השיכים גיד) שלא ננקד ארפט (כסגול) כל לשון רפיון מוסב על לשון מפטיל ומתפטל, כמו הרפה לה (מלכים כ דוכו) מן לה רפיון. הרף ממני (להלן טיד) התרפה ממני: (לב) לימים ראשונים. על ימים ראשונים: ולמקצה השמים. וגם שאל לכל לימים ראשונים. על ימים ראשוטו. ומדרש, מלמד על קומחו של אדם שהיחה הברואים אם המקלה אל קלה (חגיגה יב.): הנהיה מן הארץ עד השמים, והוא השיטור עלמו אשר מקמה אל קלה (חגיגה יב.): הנהיה בדבר הגדול הזה. מהו הדכר הגדול, השמע עם וגו' (פסוק לג): (לד) או

28. יְעֶבְרְהֶּם־שָּם אֱלֹהִים — There you will serve gods, i.e., you will serve nations that worship idols, and by association, you will be considered as if you were idolaters (Rashi). Jews who must gain acceptance among nations whose beliefs are antithetical to Judaism can easily become tainted by alien values.

אָשֶׁר לא־יִרְאוּן — Which do not see . . . These "gods" do not

see the afflictions of their worshipers, nor hear their prayers. They are even inferior to humans, for they cannot eat or smell — yet people believe in them! (Ramban).

29. נבקשְׁתָּם מְשֶׁם From there you will seek. After his stark prediction of the previous four verses, Moses comforted the people, telling them that ultimately Israel would repent and find its way back to God (Midrash HaGadol).

that you will surely perish quickly from the Land to which you are crossing the Jordan to possess; you shall not have lengthy days upon it, for you will be destroyed. <sup>27</sup> HASHEM will scatter you among the peoples, and you will be left few in number among the nations where HASHEM will lead you. <sup>28</sup> There you will serve gods, the handiwork of man, of wood and stone, which do not see, and do not hear, and do not eat, and do not smell.

<sup>29</sup> From there you will seek HASHEM, your God, and you will find Him, if you search for Him with all your heart and all your soul. <sup>30</sup> When you are in distress and all these things have befallen you, at the end of days, you will return unto HASHEM, your God, and hearken to His voice. <sup>31</sup> For HASHEM, your God, is a merciful God, He will not abandon you nor destroy you, and He will not forget the covenant of your forefathers that He swore to them. <sup>32</sup> For inquire now regarding the early days that preceded you, from the day when HASHEM created man on the earth, and from one end of heaven to the other end of heaven: Has there ever been anything like this great thing or has anything like it been heard? <sup>33</sup> Has a people ever heard the voice of God speaking from the midst of the fire as you have heard, and survived? <sup>34</sup> Or has any god ever miraculously come to take for himself a nation from amidst a nation, with challenges, with signs, and with wonders, and with war, and with a strong hand, and with an outstretched arm, and with greatly awesome deeds, such as everything that HASHEM, your God, did for you in Egypt before your eyes? <sup>35</sup> You have been shown in order to know that HASHEM. He is the God! There is none beside Him!

<sup>36</sup> From heaven He caused you to hear His voice in order to teach you, and on earth He showed you His great fire, and you heard His words from the midst of the fire, <sup>37</sup> because He loved

30. בְּאַחֵרִית הַּיָּמִים — At the end of days. According to Sfomo and Yalkut, this term refers to the period just before the coming of Messiah, and this repentance is the same as that which Moses would mention later (30:1-2). Daniel prophesied about that period, also calling it the end of days, or simply γp. end (Daniel 12:4,6,9,13). According to Ramban, it refers to the end of the Babylonian Exile, when Jews would return to the Land and rebuild the Temple.

**32.** According to *Ramban*, Moses now explained why God would punish Israel so harshly when it abandoned Him. Look to the past, Moses said, and see how generous God has been with you. A nation that enjoyed such unprecedented benevolence deserves to be punished severely for ingratitude.

Sforno takes an opposite approach. Verse 31 stated that God would never forsake Israel because of His covenant with the Patriarchs. Now Moses said that God's love of the Patriarchs was so great that at Sinai He gave the gift of prophecy to an entire nation — most of whom were surely not worthy of it as individuals. This proved that God wanted to establish a special relationship with the Jewish people.

33. אַיִּיי — And survived. Those familiar with the various forms of revelation knew that a human being could not live after experiencing a degree of revelation that was far above his spiritual capacity [much as a person can be blinded by a sudden flash of brilliant light]. Even Jacob thought himself fortunate to survive an encounter with an angel — yet the entire nation of Israel heard the voice of God and remained alive (Ralbag).

34. לְּחָתֵּת לוֹ גוּוּ מְקֵּרֶב גוּי — To take for himself a nation from amidst a nation. No "god" was ever able to remove one

nation from the bowels of another, as God had removed Israel from Egypt (Rashi). This is further proof of God's absolute power and His love for Israel.

God did so with challenges, as He defied Pharaoh to test Him (Exodus 8:5); with signs, by means of which Moses proved that God had sent him (ibid. 4:2-3); with wonders, i.e., the plagues; and with war, i.e., the miracles at the Sea, which the Egyptians (ibid. 14:25) characterized as God waging war against Egypt (Rashi).

וביר חוקה — And with a strong hand. See Exodus 14:8.

בּרְרוֹעְ נְטְנְיָה — And with an outstretched arm, i.e., the pillars of cloud and fire that accompanied and protected the Jews (Ibn Ezra). Alternatively, God's hand was outstretched figuratively, as if to warn the Egyptians that He was ready to strike them again if they did not allow Israel to leave (Sforno).

בְּמוֹרְאִים גִּדְלִים — And with greatly awesome deeds. As the Pesach Haggadah states, when God reveals His glory, people are overawed and become frightened.

35. אַהָּה הָרְאַתְּ לְּרָעָת — You have been shown in order to know. When God gave the Ten Commandments, He opened the heavens above and the nether regions below, so that it would be clear to every Jew that there is only one God (Rashi).

God allowed you the privilege of experiencing all these wondrous phenomena so that you would meditate upon them and draw the unshakeable conclusion that only HASHEM is God (Sfomo).

**37.** חַחָּח, — *Because.* God did all of the above because of His love for the Patriarchs (*Rashi*).

ארי רחים ית אכהתה ואתרעי בבנוהי בתרוהי ואפקר במימרה בחילה רבא ממצרים: לחלתרכא עממין רברבין ותקיפין מנה מן קדמה לאעלותה למתן לַרְ יַת אַרעהוֹן אַחַסנא כּיוֹמא הדין: לטותדע יומא דיז ותתוב ללבה ארי יי הוא אלהא דשכנתה בשמיא מלעלא ושליט על אַרעא מלרע לית עוד: מותטר יַת קיַמוֹהֵי ויַת פּקוֹדוֹהי די אַנא מפקדה יומא דין די ייטב לה ולבניה בַּתַרְהַ ובדיל דתוריה יומין על ארעא די ייַ אַלַהַרְ יַהַב לַךְ כַּל יוֹמֵיא: מאַ בּכן יפרש משה תלת קרוין בעברא דירדנא מדנח שמשא: מב למערוק תמן קטולא די יקטול ית חברה בלא מנדעי והוא לא סני לה מאתמלי ומדקמוהי ויערוק לָחַד מָן קַדְנַיָּא הַאָּלֵין וְיָתְקַיַם: מגיַת פצר בּמדבּרא בּארעא מישׁרא לשבטא דַרָאוּבֶן וָיַת רַאמוֹת בַּגַּלְעַד לְשָׁבְטַא דגד ויַת גולן בּמַתנון לשבטא דמנשה: מדוָדָא אוֹרַיִּתָא דִּי סַדַּר מֹשֵה קַדָם בְּנֵי ישראל: מה אַלֵּין סַהַדְוָתָא וּקְיָמֵיָא ודיניַא די מַלִּיל משה עם בני ישראל בַּמַפַּקהוֹן מִמַּצְרַיִם: מּ בִּעְבַרָא דְיַרְדְּנַא בחילתא לקבל בית פעור בארעא דסיחן מלפא דאמראה די יתב בחשבון די מחא משה ובני ישראל במפקהון מִמְצַרֵים: מוּ וִירִיתוּ יַת אַרְעָה וְיַת אַרְעָא דעוג מַלְכַּא דַמַתְנַן תַּרֵין מַלְכֵי אָמרַאַה דִּי בָּעִבְרָא דְיַרִדְּנָא מִדְנַח שִׁמְשָׁא: מחמערער די על כיף נחלא דארנן ועד טורא דשיאן הוא חרמון: מטובל מישָרָא עברָא דיַרדנַא למַדינחַא ועד יַמא דמישרא תַחות מַשְׁפַּרְ מַדַמַתַא:

אֶת־אֲבֹעֶּיךְ וַיִּבְחַר בְּזַרְעֻוֹ אַחֲרֵיו וַיּוֹצְאָךְ בְּפָנֵיו בְּכֹחַוֹ לּח הַגָּרָל מִמִּצְרָיִם: לְהוֹרִישׁ גּוֹיֶם גְּדֹלִים וַעֲצָמֶים מִמְּךָ מַפֶּנֵיךְ לַהְבִּיאָךְ לֻתָּת־לְּךְ אֶת־אַרְצֵם נַחֲלֶה בַּיִּוֹם הַזְּה: בְּשָׁמֵיִם מִמַּעַל וְעַל־הָאָרֶץ מִתְּחַת אָין עְוֹד: וְשָׁמַרְ יִיטַב לְּךְ הַבְּשָׁמֵיִם מִמַּעַל וְעַל־הָאָרֶץ מִתְּחַת אָין עְוֹד: וְשָׁמַרְ יִּיטַב לְךְּ הַלְבָנֶיךְ אַחְרָיִר וּלְמַעַן תַּאֲרֶיךְ יָמִים עַל־הָאֲדָמָה אֲשֶׁר יהוה אַלהַיךְ נֹתֵן לְךָּ בַּל־הַיָּמֵים:

שלשר מא אָז יַבְבֶּיל מֹשֶׁה שָׁלְשׁ עַרִים בְּעֵבֶר הַיַּרְבֵּן מִזְרְחָה שֻׁמֶשׁ:

מּבּ לָנֻס שָׁמָה רוֹצִׁחַ אֲשֶׁר יִרְצִח אֶת־רֵצֵהוּ בְּבָלִי־דַעַת וְהָוֹא

מּג הָאָל וָחָי: אֶת־בְּצֶר בַּמִּיְבָּר בְּאָרֶץ הַמְּישׁר לָרְאוּבֵגִי

מּר הָאָל וָחָי: אֶת־בְּצֶר בַּמִּיְבָּר בְּאָרֶץ הַמְּישׁר לָרְאוּבֵגִי

מּר הָאָל וָחָי: אֶשֶׁר־שָׂם מֹשֶׁה לִפְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: עֲמֶּה הָעֵרְת בַּגִּלְעָר לַנְּבָי וְאָת־גוֹלָן בַּבָּשָׁן לַמְנַשִּי: וְזָאַת הַּ הַתּוֹרֶה אֲשֶׁר־שָׁם מֹשֶׁה לִפְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל: עֲמֶּה הָעֵרְת בְּבֶּרְת מְשֶׁרְאֵל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּיִי שְׁרָאֵל בְּצָאתָם מִמִּצְרָיִם: בְּיִרְשׁׁוֹ אֶעָר בְּבָּר מִשְּׁרְיִם בְּעֵבֶר הַנַּיְרְשׁוֹ אֶעָר בִּהְבְּיִי וְשְׁרָאֵל בְּצָאתָם מִמִּצְרָיִם: נַיִּירְשׁוּ אֶת־אַרְרִבּה בְּעוֹר וְמָשְׁר וְבָּבְּי הָאֶמֶר עַל־שְׁבַת וְנְאַר בְּבָּר הַבָּיְרְחִוֹּ בְּעָבְר הַנַּיְבְּבְּר הָאָרְיִם: נַיִּירְשׁוּ אֶת־אַרְרִבּה בְּיִבְירִים: נַיִּירְשׁוּ אָת־אַר וְבִּבּי וְאָשֶׁר וְבְבּיר בְּעָבֶר הַנַּיְבְּעָר וְבְּבְּיוֹ בְּעָבְר הַבָּיְרְשְׁ שְׁר עַל־שְׁבְּעוֹר אְשָׁבְּת בְּבָּי וְשְׁבְעָב בְּבְּבְי וְשְׁבְעָבְר הַנְּבְיְבְעוֹב בְּעָבֶר הַנְּבְיְבְיּבְּבְי וְשְׁבְּעוֹר אְשָׁבְר וּבְבְייִי שְׁבָּא עָבְר הַיִּבְּשָּׁן שְׁנִי מְלְבְיר הָאָבְר הַבְּיִרְשׁוּ אְשָׁב בְּבְיִי הָשְּבְעוֹי אְשָׁר עַל־שְׁבּא הַעְבְר הִיבְּשָּׁוֹ שְׁנֵי מִוֹבְר הָבִּירְבְּוֹ מִוֹרְת שִׁבְרָבְר הִיּעְרְבְר הְיִבְרְבְיוֹ הְעָבר הָבִיר הָבִּירְתְּים וְבְּבְבְּב בְּעָבְר הַנְּיִבְרְבְּי וְשִׁבְּבְר בְּבִּי וְשִׁבְּעְבְרָב בְּנִי וְשְׁבְּבְרָוֹ שְׁבְרְבְבוּ הְעָבְר הַבְּבְּיוֹ בְּעָבְר הָבִייְנְיִי בְּבְבְי וְשִׁבְּעְבְר בְּבִּבְי וְשְּבְר בְּבְּבְי וְשְּבְר הְעִבּר הְנִירְים בְּעבְרְבְר הְבִּיְיְבְיּבְי בְּבְּבְי בְּבְיּבְי בְּבְּבְי וְשְּבְּבְר בְּבְּבְי וְשְׁבְּבְר בְּבְּבְייוְ בְּבְבְי וְשְׁבְבְּבְּבוּן וְעְבְר הָבְיוֹ תְשְׁבְרְיוֹ בְּבְבְי וְשְׁבְּבְבְי הְשְּבְיוֹ בְּבְיוֹי בְּבְבְי וְשְּבְיוֹן בְעִיבְים וְנְבְיוּבְעְיוֹן בְּבְייִי בְּבְּבְיוֹי בְּבְבְי וְשְבְיוֹים בְּבְבְיי הְבְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹי בְּבְיוֹים בְּבְּבְּבְי וְשְבְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹים בְּבְבְייִים וְּבְבְּבְי וְשְבְּבְי

רש"י

שיכדלו אומן שכארן כנען. אמר משה, מלוה שאפשר לקיימה אקיימנה (מכוח י.):

בעבר הירדן מזרחה שמש. כאומו עכר שכמזרחו של ירדן: מזרחה שמש.

לפי שהוא דבוק נקודה רי"ש בחטף. מזרח של שמש, מקום זריחת השמש:

(מד) וזאת התורה. זו שהוא עסיד לסדר אחר פרשה זו: (מה)־(מו) אלה

העדות וגוי אשר דבר. הם הם אשר דבר בצאתם ממצרים חזר ושלאה להם

בעבר הואר מואר אשר בעבר הידדן שהוא כמזרח, שהעבר השני היה במערכ:

בעבר מואר מואר אשר בעבר הידדן שהוא כמזרח, שהעבר השני היה במערכ:

ויוצאך בפניו. כאדם המנהיג בנו לפניו, שנאמר ויסט מלאך האלהים ההולך זגו'
וילך מאחריהם (שמוח ידיט). דבר אחר, ויוליאך בפניו, בפני אבוחיו, כמו שנאמר
נגד אבוחם עשה פלא (חהלים עחזיב) ואל תחמה על שהזכירם בלשון יחיד, שהרי
כתבם בלשון יחיד, ויבחר בזרעו אחריו: (לח) ממך מפניך. סרסהו ודרשהו,
להורש מפניך גוים גדולים ועלומים ממך: כיום הזה. כאשר אחה רואה היום:
(מא) אז יבדיל. נחן לב להיות חרד לדבר שיבדילם, ואף על פי שאינן קולעוח עד

בּוְרְעוֹ — His offspring. This word is in the singular because it refers to Jacob, all of whose offspring constitute Israel. Had the Torah said their offspring, it would have implied that Esau and Ishmael, too, were chosen (Ibn Ezra).

### — Before Himself. God took Israel out of Egypt as a father walks his son in front of him (Rashi).

38. בְּיִּוֹם הַיָּה — As this very day, i.e., the conquest of Canaan is as imminent as the immediacy of this day. Alternatively, Moses referred to the defeat of Sihon and Og, which had been completed by that day (Ibn Ezra).

195. הְשְׁבֹרָ אֶלּ־לְבֶּבְּר — And take to your heart, i.e., meditate intensely upon it (R' Bachya). The teachers of Mussar dwell on the human reality that there are many things that people know intellectually, but do not "take to heart," in the sense that this knowledge controls their behavior. This is perhaps most pronounced in health habits, where people persist in doing things that they enjoy even though they know them to be harmful. The same holds true for many people of faith who are remiss in their performance of some commandments, because they lack sufficient emotional commitment.

your forefathers, and He chose his offspring after him, and took you out before Himself with His great strength from Egypt; <sup>38</sup> to drive away before you nations that are greater and mightier than you, to bring you, to give you their land as an inheritance, as this very day. <sup>39</sup> You shall know this day and take to your heart that HASHEM, He is the God — in heaven above and on the earth below — there is none other. <sup>40</sup> You shall observe His decrees and His commandments that I command you this day, so that He will do good to you and to your children after you, and so that you will prolong your days on the Land that HASHEM, your God, gives you, for all the days.

Setting Aside the Cities of Refuge

<sup>41</sup> Then Moses set aside three cities on the bank of the Jordan, toward the rising sun, <sup>42</sup> for a murderer to flee there, who will have killed his fellow without knowledge, but who was not an enemy of his from yesterday and before yesterday — then he shall flee to one of these cities and live: <sup>43</sup> Bezer in the wilderness, in the land of the plain, of the Reubenite; Ramoth in the Gilead, of the Gadite; and Golan in the Bashan, of the Manassite.

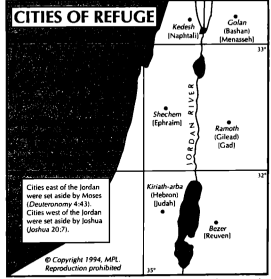
<sup>44</sup> This is the teaching that Moses placed before the Children of Israel. <sup>45</sup> These are the testimonies, the decrees, and the ordinances that Moses spoke to the Children of Israel, when they left Egypt, <sup>46</sup> on the bank of the Jordan, in the valley, opposite Beth-peor, in the land of Sihon, king of the Amorite, who dwells in Heshbon, whom Moses and the Children of Israel smote when they went out of Egypt. <sup>47</sup> They possessed his land and the land of Og the king of Bashan, two kings of the Amorite, which are on the bank of the Jordan, where the sun rises; <sup>48</sup> from Aroer that is by the shore of Arnon Brook until Mount Sion, which is Hermon, <sup>49</sup> and the entire Arabah, the eastern bank of the Jordan until the Sea of Aravah, under the waterfalls of the cliffs.

Thus Moses exhorted the people that even though they know that there is only one God, they must find ways to take it to heart, uncompromisingly.

- **40.** Flowing from the total faith demanded in the previous verse, it should be clear that Jews will be obedient to all the commandments and believe completely that by doing so they will assure themselves blessing and longevity.
- 41. Setting aside the cities of refuge. Moses now set an example for the people. Having spoken forcefully and movingly about the privilege and obligation to observe the commandments, he now performed a commandment that was incumbent upon him as leader of the nation (Ramban). Then Moses set aside [lit., will set aside], i.e., Moses decided that he would designate the three cities in the very near future (Rashi), as soon as he had finished his speech to the nation. Onkelos renders this in the past tense; if so, it is one of the many cases where the Torah uses a future tense in place of the past, and vice versa. See notes to Exodus 15:1.

Moses knew that these three cities would not assume the status of cities of refuge until the other three cities on the other side of the Jordan were designated; nevertheless, his love of the commandments was so great that he wished to fulfill as many as he possibly could (*Rashi*).

- 42. See Numbers 35:22-28 and Deuteronomy 19:1-10.
- 44. יואת החוף יואת החוף This is the teaching, i.e., he referred to the teaching that follows this passage (Rashi), specifically, the Ten Commandments, which Moses repeated in the next chapter (R' Bachya). Alternatively, the teaching refers to the entire Book, and this verse refers back to the early part of the Book, which introduces Moses' teachings in Deuteronomy, but because Moses introduced his theme with the



admonitions and exhortations of the last four chapters, the Torah repeats the theme of the Book here, in verses 44-45 (*Ramban* to 1:1).

45. קְּעֵּרֶת — The testimonies, i.e., commandments that testify to God's miracles, such as the Sabbath, which testifies to Creation, and matzah, which testifies to the Exodus.

בְּאֵתְם מִמְּצְרָיִם — When they left Egypt. Moses taught the commandments of this Book after the Exodus, and he repeated them now (Rashi).

אוקרא משה לכל ישראל ואמר להוו שמע ישראל ית סימיא וית דיניא די אנא ממלל קדמיכון יומא דין ותלפון יתהון ותטרון למעבדהון: ביי אלהנא גזר עמנא קים בחרב: נלא עם אבהתנא גזר יי ית סימא הרא אלהו עמנא אַנחנא אלין הכא יומא דין בלנא סימיו: רממלל עם ממלל מליל יי עמכון בטורא מגו אשתא: האנא הַנֵיתִי קַאָם בַּין מַימרַא דַייַ וּבִינִיכוֹן בעדנא ההיא לחואה לכון ית פתגמא דיי ארי דחלתון מקדם אשתא ולא סָלֶקתּוּן בָּטוּרָא לְמֵימַר: וּאַנָא יִיַ אַלְהַרְּ די אפקתה מארעא דמצרים מבית עברותא: זלא יהא לה אלה אחרן בר מני: חלא תעבד לה צלם כל דמות די בשמיא מלעלא ודי בארעא מלרע ודי במיא מלרע לארעא: טלא תסגוד להון ולא תפלחנון אַרי אַנַא יִי אַלַהַרְּ אַל קַנַא מַסער חובי אַבַהון על בּנִין מרדין על דר תליתי ועל דר רביעי לשנאי כד משלמין בניא למחטי בַּתַר אַבַהַתָהון: יועבר טיבו לאלפי דרין לַרַחַמִי וּלְנַטְרֵי פְקּוֹדִי: יא לא תַימֵי בַּשָּמֵא דַייַ אַלַהַרְ לִמְגַנַא אַרִי לא יופי יי ית די ימי בשמה לשקרא: יבטר יַת יומא דַשָּבָּתַא לְקדּשוּתה כָּמָא דִי פַקּדַך יִיָּ אֱלַהַר: יגשׁתַא

ה בביעי א ויקרא משה אל-כַּל־יִשְׂרָאַל וַיִּאמֶר אָלֶהֶם שְׁמֵע ישראל אַת־הַחָקִים וָאַת־הַמִּשְׁפַּטִים אֲשֵׁר אַנֹכִי דֹבַר ב באזניכם הַיוֹם וּלְמַרְתֵם אֹתֵם וּשְׁמַרְתֵּם לֵעשׁתַם: יהוה ג אַלהֵׁינוּ כַּרַת עִמַנוּ בָּרֵית בָּחֹרֵב: לְא אֵת־אַבֹּתִינוּ כַּרַת יהוה את־הברית הַזֹּאת בַּי אָתַּנוּ אֲנַחְנוּ אֲלֶה פַה הַיּוֹם - כּלנוּ חיים: פנים ו בפנים דבר יהוה עַמַבַם בַּהַר מִתְּוֹךְ האש: "אנכי עמר בין־יהוה וביניכם בעת ההוא להגיר לכם את־דבר יהוה כּי יראתם מפּני האש ולא־עליתם אנכי יהוה אַלֹהֵיךְ אַשֵּׁר' \*בצבוד כוראים בטעם העליון , הוצאתיה מארץ מצרים מבית עבדים: לא־יַהיַה לה חמצא ה אלהים אחרים על־פַּנִי: לא־תַעשה לַךְּ פַּסֵל כַּל־ בעמי 979 תַּמוּנַה אָשֶׁר בַּשָּׁמַיִם מָמַּעַל וָאָשֵׁר בַּאָרֵץ מִתַּחַת וָאָשֵׁר י בַּמֵים מְתַחַת לַאַרץ: לִא־תִשְׁתַחַנה לַהָם וִלְא תַעַבְרֵם בּי אַנבי יהוָה אָלהַירָ אָל קַנַּא פּקָּר עַוֹן אַבְוֹת עַל־בַּנֵים ועל־שלשים ועל־רבּעים לשנאי: ועשה חסד לאַלפִים י ימצותי קיא לאהבי וּלְשִׁמְרֵי °מצותו: לא תשא את־שם־יהוה אַלֹהֵיךְ לַשַּׁוֹא כִּי לָא יִנַקָּה יהוֹה אַת יב אַשֶּר־יִשַּא אָת־שִמוּ לַשַּוֹא: שמור י אָת־יִוֹם הַשַּׁבָּת לִקַּרִשְׁוֹ בַּאֲשֵׁר צִוּךְ יהוָה אֱלֹהֵיךְ: שֲשֵׁת יי

ה' וביניכם: (ז) על פגי. בכל מקום אשר אני שם, וזהו כל הטולם. דבר אחר כל זמן שאני קיים. טשרת הדברות כבר פרשתים: (יב) שמורר. ובראשונות הוא אומר זכור (שמות כ:ח) שניהם בדבור אחד ובתיבה אחת נאמרו [ם"א בדבור אחד נאמרו ובתיבה אתת נכחבו) ובשמיעה אחת נשמטו (מכילתא בחדש ז): באשר צור. הודם מתו

(ג) לא את אבותינו. כלכד ברת ה' זגו' כי אתנו וגו': (ד) פנים בפנים. אמר רכי כרכיה, כך אמר משה, אל מאמרו אני מטעה אמכם על לא דכר כדרך שהסרסור טושה בין המוכר ללוקח. הרי המוכר עלמו מדבר עמכם (פס"ר כא:ו): (ה) לאמר. מוסכ על דבר ה' עמכם כסר מחוד האש, לאמר אנכי ה' וגו', ואנכי שומד ביו לאמר. מוסכ על דבר ה' עמכם כסר מחוד האש, לאמר אנכי ה' וגו', ואנכי שומד ביו

5.

Moses portrayed the unprecedented revelation at Mount Sinai, when the nation heard the voice of God and saw His glory as He gave them the Ten Commandments. This was proof of God's love of Israel, for never before or since had an entire people, including its ordinary masses, experienced such a degree of prophecy. Indeed, the spectacle terrified them, for they feared that flesh and blood creatures could not endure such a surge of holiness and remain alive.

The Ten Commandments begin Moses' teaching of the laws, which is the main subject of *Deuteronomy*. In another sense, the narrative and repetition of the Revelation at Sinai is an inspiring introduction to the rest of the Book, because once that momentous event was engraved into the national

consciousness, the people were convinced beyond any doubt that whatever Moses commanded them came from the same Source that had revealed Himself to them at Sinai.

1. אֶל־כֶּל־יִשְׂרָאֵל — All of Israel. Most of the people standing before him had not been at Mount Sinai forty years before, and Moses wanted every member of the nation, including the new generation, to hear the Ten Commandments (R' Bachua).

הְשְׁמֵּרְתָּם לְּעֲשֹׁהָם — And be careful to perform them, i.e., be attentive to the details of the commandments, so that you can perform them properly (R' D.Z. Hoffman).

2. בְּרִית בְּחֹרָב — A covenant ... at Horeb. See Exodus 22:4-8.

THE TEN COMMANDMENTS ARE READ WITH TWO DIFFERENT SETS OF TROP OR CANTILLATION NOTES. THE VERSION PRESENTED IN THE TEXT IS USED BY THE INDIVIDUAL WHO IS REVIEWING THE WEEKLY SIDRAH. THE VERSION USED BY THE READER FOR THE PUBLIC TORAH READING ON THE SABBATH APPEARS IN A BOX ON PAGE 979.

5

oses called all of Israel and said to them: Hear, O Israel, the decrees and the ordinances that I speak in your ears today; learn them, and be careful to perform them. <sup>2</sup> Hashem, our God, sealed a covenant with us at Horeb. <sup>3</sup> Not with our forefathers did Hashem seal this covenant, but with us — we who are here, all of us alive today. <sup>4</sup> Face to face did Hashem speak with you on the mountain, from amid the fire. <sup>5</sup> I was standing between Hashem and you at that time, to relate the word of Hashem to you — for you were afraid of the fire and you did not ascend the mountain — saying:

The Ten Commandments

- <sup>6</sup> I am HASHEM, your God, Who has taken you out of the land of Egypt, from the house of slavery.
  - <sup>7</sup> You shall not recognize the gods of others in Mu Presence.
- <sup>8</sup> You shall not make yourself a carved image of any likeness of that which is in the heavens above or on the earth below or in the water beneath the earth. <sup>9</sup> You shall not prostrate yourself to them nor worship them, for I am HASHEM, your God a jealous God, Who visits the sin of fathers upon children to the third and fourth generations, for My enemies; <sup>10</sup> but Who shows kindness for thousands [of generations], to those who love Me and observe My commandments.
- <sup>11</sup> You shall not take the Name of HASHEM, your God, in vain, for HASHEM will not absolve anyone who takes His Name in vain.
  - <sup>12</sup> Safeguard the Sabbath day to sanctify it, as HASHEM, your God, has commanded you. <sup>13</sup> Six
- 3. Moses stated emphatically that God's covenant was not merely with the individuals who stood gathered around the mountain on that auspicious day, but with the entire Jewish nation for all time. Thus, his listeners and all Jews of the future were as much part of the covenant as were those who actually stood at Mount Sinai.
- 4. פָּנִים בְּפָנִים בְּפָנִים Face to face. Moses urged the people to realize that they had heard the Ten Commandments not in a prophetic dream or vision, but in a direct revelation, while they were in possession of all their faculties (Sforno).
- 5. אָנבי עמד בּיִי־בָּים -I was standing between HASHEM and you. In the literal sense, Moses reminded the people that he had been the intermediary between God and them in the days leading up to the Revelation (see Exodus 19:3-24), when he went back and forth from the mountain to the people, conveying God's word and returning with Israel's response. He also referred, perhaps primarily, to the time immediately after the Revelation, when the people were able to comprehend only the first two commandments, and he had to explain the next eight (Ramban).
- בּיְיְבָאתֶם For you were afraid. The people were so afraid of the awesomeness of the Revelation that they drew back in fear, so that it was even more necessary for Moses to serve as their intermediary (ibid.).
- 6-18. אַשֶּׁרֶת הַּהַבְּרוֹת The Ten Commandments. Moses now repeated the Ten Commandments; see Exodus 20:1-14. Although the general content of this rendition of the Decalogue is identical to that in Exodus, there are some differences; the commentary here will focus on the significant ones. Maharal (Tiferes Yisrael ch. 43) explains that the reason for these differences flows from the nature of Deuteronomy, as explained above in the introductory comments to this Book. Thus, he notes, the text of the Ten Command-

ments given here should be understood as the way Moses perceived and understood the covenant and framed it in his own words, according to the people's capacity to best comprehend it.

12. שמור Safeguard. In the first version of the Decalogue, Israel was commanded to remember the Sabbath [יבור]; the commentary there explains the difference between remember and safeguard — the usage here. As pointed out in the notes to Exodus, the Sages teach that God said both safeguard and remember in a single utterance, meaning that both are equal parts of the Sabbath commandment. Ramban (Exodus 20:8) explains that the word אוכן, remember, was inscribed on both the First and Second Tablets, and that here Moses explained that the negative commandment safeguard was included in God's utterance. See notes there.

Here, Ramban adds that, in the Kabbalistic sense, when God uttered the commandment of the Sabbath, Moses "heard remember, and they [heard] safeguard." At the highest spiritual level — the one occupied by Moses — the awesome holiness of the Sabbath is such a totally positive phenomenon that one who understands its significance could not desecrate it. Thus, the positive remembrance of the Sabbath contains within itself the impossibility of violating it, just as one who loves another person need not be warned not to harm that person. This was the commandment that Moses "heard." Lesser people, however, did not grasp this exalted nature of the Sabbath. They had to be told that it is forbidden to desecrate the sacred day; when they absorbed the Ten Commandments, they "heard" primarily the negative commandment safeguard (R' Gedaliah Schorr).

בּוְרֶּשְׁרְ בּּנְרְּ — As [HASHEM] ... has commanded you. The precept of Sabbath observance had been given to Israel before Sinai, at Marah. See notes to Exodus 15:25.

יומין תפלח ותעבר כל עברתר: יי וַיוֹמַא שַבִּיעאַה שַבָּתַא קַרַם יִיַ אַלַהַרְ לַא תַעַבַּר כַּל עָבִידָא אַתַּ וּבַרֵּהְ וּבַרַתַּהְ ועבדה ואַמתה ותורה וחמרה וכל בָּעִירָהְ וָגִיוֹרָהְ דִּי בִקְרָנָהְ בָּדִיל דִּי יִנוּחַ עַבָּדָּרְ וָאַמְתַרְ כָּוַתַרְ: שותִדְכַּר אַרַי עבדא הויתא בארעא דמצרים ואפקר יִיַ אַלַהַרְּ מִתַּמַן בִּידָא תַקּיפא וּבדרַעא מַרַמָּא עַל כָּן פַּקּדָר יִי אַלַהַר לִמעבַּר יַת יומַא דְשַׁבְּתַא: סּיַקַר יַת אַבוּךְ וְיַת אמר כמא די פקדר יי אלהר בדיל דיורכון יומיה ובדיל הייטב לה על אַרעַא דֵייַ אַלַהַּךְ יַהַב לַךְּ: ייַלַא תַקטוֹל נָפַשׁ. וַלַא תָגוּף. וַלַא תָגַנוֹב (נַפְשַׁא). ּוָלָא תַסְהַר בְּחַבְרַךְ סְהַרוּתַא רְשִׁקרַא: יוּוָלַא תַחָמַר אָתַּת חַבְּרַךְ וָלַא תַרוֹג יייּ בַּית חַבָּרֶךְ חַקּלֶה וַעַבְרָה וַאַמְתַה תורה נחמרה וכל די לחברה: יסית פתגמיַא האלין מליל ייַ עם כּל קהלכון בָּטוּרָא מִגוּ אֲשַׁתַא עַנְנַא וַאַמיטִתַא קַל רַב וָלַא פָסָק וּכָתַבְנוּן עַל תַּרֵין לוּחֵי אַבְנַיָא וִיהָבְנוּן לִי: בּוַהַוָה כַּד שִׁמַעכוו יַת קַלַא מָגוֹ חַשׁוֹכָא וָטוּרָא בַּעַר באשתא וקרבתון לותי כל רישי שָׁבְטַיכוֹן וְסָבַיכוֹן: נאַנַאַמַרְתּוּן הַא אַחְזָינָא יָיָ אַלָּהָנָא יָיַת יִפַּרַהּ וַיַּת רבותה ויַת קל מימרה שַמַענַא מגו אַשַּתַא יומַא הַדֵין חַזַינַא אַרַי יִמַלַל יִיַ עַם אַנַשַא וִיַתְקַיַם: בּבּוּכְעַן לְמַא נמוּת אַרַי תַיכָלְנַנָא אַשַּׁתַא רַבְּתַא הָרָא אָם מוֹסְפִּין אַנַחִנַא לְמִשַּׁמַע יַת קַל מַימִרָא דָייַ אַלַהָנַא עוד וּמַיִּתִין אַנַחָנַא: כּגאַרַי מַן כָּל בִּשְׁרַא

ימים תעבר ועשית כַּל־מַלַאכָתֵּך: וְיוֹם הַשְּׁבִיעִי שַׁבַּת ליהוה אלהיר לא־תַעשה כַל־מלַאכָה אַתַה ו ובנר וּבַתַּךְ וַעַבַּדְּךָ־וַאַמַתֵּךְ וִשִּוֹרְךָּ וַחַמִּרָךְ וֹכַל־בָּהַמִּתֵּׁךְ וַגַּרִבְּ ָּשׁ אַשר בִּשְּׁעַרֵּיךּ לְמַעַן יַנַוּחַ עַבִּדְרָ וַאֲמֶתַךָּ כָּמְוֹךְּ: וְזֶכַרְתָּ פי עבר הַיִּיתֵ בָּאָרֶץ מִצְרַיִם וַיֹּצְאַרְ יהוָה אֵלֹהֵיךְ מִשַּׁם בַּיַר חַזַקה וּבָזָרַעַ נָטוּיֵה עַל־כֵּן צִנְּךְ יהוָה אֱלֹהֵירָ בָּבֵּד אֵת־אַבִּירְ יו לַעשות אַת־יום הַשַּבַּת: יו ואת־אַמֶּךְ כַּאֲשֵׁר צִּוָּךָ יהוָה אֱלֹהֵיךְ לְמֵעַן וֹיַאַרִיכָן יַמֵּיךְ וּלמעוֹ ייטַב לַךְ עַל הַאָדַמָּה אַשֶר־יהוה אַלהֵיךְ נתְן לא תרצח ולא תגנב ולא־ ית תַעַנָה בָרֶעַךְּ עֵד שַׁוָא: תַחָמָר אֲשֶׁת רֶעֶרְ תָתָאַנֵּה בֵּית רֵעָרְ שַּׁרֶּהוּ וְעַבְרָּוֹ וַאֲמַתוֹ שׁוֹרִוֹ וַחֲמֹרוֹ וִכֹּל אַת־הַדְּבַרִים הַאֵּלֵה דְּבֵּר יהוֹה חמישי אל־כַּל־אָהַלְבֶּם בַּהַר מִתִּוֹךְ הָאֵשׁ הֵעָנֵן וְהָעֲרָפֶּל קוֹל גַּרוֹל וַלָּא יַסַף וַיִּכְתַבֶּם עַל־שָׁנֵי לְחָת אֶבַנִּים וַיִּתְנֵם אֶלֵי: ַ נַיָּהָי כָּשַׁמִעָבֶם אָת־הַקּוֹל מְתַּוֹךְ הַחְשַׁךְ וָהַהַר בַּאֵשׁ וַתְּקָרְבוּן אֶלֵי כַּל־רַאשִי שְׁבְטִיבֶם וַזְקְנֵיבֶם: -אַ וַתָּאמָרוּ הָן הֶרְאַנוּ יהוָה אֱלֹהֵינוּ אֶת־כְּברוּ גַּרָלוֹ וָאֵת־קֹלוֹ שַׁמַעָנוּ מִתְּוֹךְ הַאֲשׁ הַיִּוֹם הַזָּה רָאִינוּ בּב כֶּי־יִדַבֶּר אֱלֹהַים אֶת־הָאַדָם וַחֵי: וְעַתַּה לַמַּה נַמוּת כִּי בּב כֶּי־יִדַבֶּר אֱלֹהַים אֶת־הָאַדָם תאכלנו האש הגדלה הואת אם־יִספִים ו אַנַּחנו לִשְׁמֹעַ בּג אַת־לָּוֹל יהוה אַלהינוּ עוד ומתנוּ: כּי מי כל־בּשׁר

"א מתרגמינן ולא פסק (סנהדרין יז.) (לפי שמדת בשר ודם איט יכול לדבר כל דבריו בנשימה אחת ולריך להפסיק ומדת הקב"ה איט כן לא היה פוסק ומשלא היה פוסק לא היה מוסיף] כי קולו חק וקיים לעולם. דבר אחר, לא יסף, לא הוסיף להראות באותו פומבי: (בד) ואת תדבר אלינו. המשחם את כחי כנקבה, שנלטטרחי עליכם ורפיתם את ידי, כי ראיתי שאינכם חרדים להתקרב אליו מאהבב. וכי לא היה יפה

מורה, במרה (סנהדרין נו:): (טו) וזברת כי עבר היית וגוי. על מנס כן פדאך, שההיה לו עבד וחשמר מלוחיו: (טז) כאשר צוך. אף על כיכוד אב ואם נלטוו במרה, שלאמר שם שם לו חק ומשפט (שמוח טוזכה; סנהדרין שם): (יו) ולא תגאף. אין לשון ניאוף אלא באשח איש: לא תתאודה. לא סירוג, אף הוא לשון חמדה, כמו נחמד למראה (בראשית ביט) דמחרגמינן דמרגג למחדי: (יט) ולא יסף.

that you were a slave in the land of Egypt. Remember that you were a slave, and you are free today only because God redeemed you, so you are bound to keep His commandments (Rashi).

The commandment in *Exodus* ties Sabbath observance to God's creation of the universe in six days, while here it is connected to the slavery in Egypt. Various explanations are offered:

<sup>14.</sup> יְנֵיהַ — May rest like you. The term slave and maidservant of this commandment refers to non-Jewish slaves, who are required to observe the commandments. Consequently, the Torah stresses that they must observe the Sabbath like you, i.e., not only are they forbidden to desecrate the Sabbath for their masters, they personally must observe all the Sabbath laws (Ramban to Exodus 20:10).

<sup>15.</sup> ווְבֶרְתַּ בִּי עָבֵר הָיִיתַ בְּאַרְץ מְצְרִים — And you shall remember

days shall you labor and accomplish all your work; <sup>14</sup> but the seventh day is Sabbath to HASHEM, your God; you shall not do any work — you, your son, your daughter, your slave, your maidservant, your ox, your donkey, and your every animal, and your convert within your gates, in order that your slave and your maidservant may rest like you. <sup>15</sup> And you shall remember that you were a slave in the land of Egypt, and HASHEM, your God, has taken you out from there with a strong hand and an outstretched arm; therefore HASHEM, your God, has commanded you to make the Sabbath day.

<sup>16</sup> Honor your father and your mother, as HASHEM, your God, commanded you, so that your days will be lengthened and so that it will be good for you, upon the land that HASHEM, your God, gives you.

<sup>17</sup> You shall not kill; and you shall not commit adultery; and you shall not steal; and you shall not bear vain witness against your fellow.

<sup>18</sup> And you shall not covet your fellow's wife, you shall not desire your fellow's house, his field, his slave, his maidservant, his ox, his donkey, or anything that belongs to your fellow.

<sup>19</sup> These words HASHEM spoke to your entire congregation on the mountain, from the midst of the fire, the cloud, and the thick cloud — a great voice, never to be repeated — and He inscribed them on two stone Tablets and gave them to me. <sup>20</sup> It happened that when you heard the voice from the midst of the darkness and the mountain was burning in fire, that all the heads of your tribes and your elders approached me.

<sup>21</sup> They said, "Behold! HASHEM, our God, has shown us His glory and His greatness, and we have heard His voice from the midst of the fire; this day we saw that HASHEM will speak to a person and he can live. <sup>22</sup> But now, why should we die when this great fire consumes us? If we continue to hear the voice of HASHEM, our God, any longer, we will die! <sup>23</sup> For is there any human

— The passages refer to two equally valid aspects of Sabbath observance. *Exodus* focuses on the sanctity of the Sabbath, which flows from the fact that God ceased His labor of Creation on this day. Here, the Torah states that Jews should rest on the Sabbath in order to remember their past as Egyptian slaves (*Moreh Neuuchim* 2:31).

— Mention of Egypt is not related to the *general* laws of the Sabbath, but is given only as a reason for the Torah's insistence that *slaves* refrain from all work (*lbn Ezra*).

— The earlier stress on Creation and the mention here of the Exodus complement one another as expressions of the same theme of God as the Omnipotent Creator and Master of the universe. The awesome miracles of the Exodus proved that God not only created but still maintains absolute power to intervene and override the laws of nature at will. This is why the Friday night Kiddush speaks of the Sabbath as אָליציאָת מְצְרִים a commemoration of the Exodus from Egypt, and as אַליציאָת בְּרֵאשִׁית a commemoration of the Exodus from Egypt, and as אַליציאָת בְּרֵאשִׁית Both express the same theme (Ramban).

16. צַּיְּהָ — Commanded you. The commandment to honor parents was first given at Marah; see Exodus 15:25.

17. ער שיי שייא — Vain witness. More inclusive than false witness (Exodus 20:13), this term means that a witness is forbidden to lie, even if his testimony will not have adverse consequences. For example, if the witness says that someone made a non-binding statement that he would give an amount of money to a second party, a court will not enforce it and the false testimony will not result in a loss. Nonetheless, it is for-

bidden to offer such testimony (Ramban).

17-18... וְלֹּא... וְלֹּא... וְלֹּא... וֹחַר... In repeating the five commandments that deal with human relationships, Moses connected them with the conjunctive prefix וְ, to indicate that all areas of sin against other people are equally wrong, whether against another's life, marriage, property, happiness, or honor — even to the point of not lusting for what is someone else's. Thus he wished to impress upon the people that no one has the right to assign priorities in human relationships; the Torah equates them all. The climax of the Decalogue is the prohibition against not only the criminal deed, but even the criminal thought — the jealous longing for someone else's possessions — for the surest protection against crime is the abolition from one's mind of the criminal thought or any incitement to it (R' Hirsch).

18. יְלֹא תְחְמוֹ — And you shall not covet ... you shall not desire. The prohibition to covet forbids one to take action, such as seeking to coax or pressure the owner of the house to sell it. By extending the prohibition to desire, the Torah teaches that it is wrong even to fantasize a plot against another person, even though one knows he will not be able to carry out his plan (Ramban).

אָשֶׁת רְעֶּךְה ... בֵּית רֵעֶּךְ ... אָשֶׁת רְעֶּךְה ... פָּית רֵעֶּךְ ... אָשֶׁת רְעֶּךְ ... your fellow's house. In Exodus, property is mentioned first, but here Moses mentioned sensual desire first because average human beings have stronger lusts for sensual gratification than for additional property.

די שמע קל מימרא דיי קימא ממלל מגו אשתא כותנא ואתקים: כרקרב את ושמע ית כל די יימר יי אלהנא ואת תמלל עמנא ית כל די ימלל יי אֶלַהַנָא עִמַּךְ וּנְקַבֶּל וְנַעַבֵּד: כהוּשְמיע קדם יי ית קל פתגמיכון במללותכון עמי ואַמַר יִי לי שמיע קדמי ית קל פַתגַמי עַמַא הַדִין די מלילו עמר אתקינו כל די מלילו: כו לוי די יהי לבא הַדִין לָהון לִמִדחַל קַדְמֵי וּלְמִטֵּר יַת כַּל פַּקוֹדֵי כַּל יוֹמֵיַא בִּדִיל דְיֵיטָב להוֹן וַלְבָנֵיהוֹן לְעַלֶם: כּז אזל אמר להוֹן תּוֹבוּ לְכוֹן לְמַשְׁכְּנֵיכוֹן: כחוֹאַתַּ הַכַּא קִים קַבְמִי וַאָמַלֵּל עַמַּך יַת כַּל תַּפְקַרתַא וּקַיַמַיַּא וְדִינַיַּא דִי תַלְפָנוּוְ ויַעכּדוּוְ בָּאַרְעַא דִּי אָנַא יַהֶב לְהוֹן לְמֵירְתַהּ: בטותשרון למעבד כמא די פקיד יי אַלַהַכוֹן יַתכוֹן לַא תסטוּן יַפּינָא ושמאלא: זבכל ארחא די פקיד יי אַלַהַכוֹן יַתְכוֹן תַהַכוּן בְּדִיל דְּתֵיחוּן וייטב לכון ותורכון יומין בארעא די תַירַתוּן: אוָדַא תַפְקַדְתַּא קַיַמַיַא וְדִינַיַא די פַקּיד יִי אַלַהַכוֹן לְאַלַפַא יַתְכוֹן למעבר באַרעא די אַתוּן עברין תַמן לְמֵירָתַה: בּבָּדִיל דְתַדְחַל קַדֶם (נ״א יַת) יִי אַלַהַרְּ לִמשַר יַת כַּל קיַמוֹהִי וּפְקּוֹדוֹהָי דִּי אַנָא מִפַּקּדַךְ אַתְּ וּכְרַךְ ובר בַּרָה כַּל יומֵי חַיַּיה וּבְדִיל דִּיוֹרָכוּן יוֹמַיף: גוּתְקַבּל יִשְרָאֵל וָתְטַר לְּמֵעְבַּד די ייטב לה ודי תסגון לחדא כמא די מַלִּיל יִיַ אֵלָהַא דַאַבַהַתַר לַךְּ אַרְעַא עבדא חלב ודבש: רשמע ישראל יי אַלַהַנָּא יִיַ חַד: הּוָתְרָחַם יַת יִיַ אֵלַהַרְ בכל לבה ובכל נפשה ובכל נכסה:

אשר שמע קול אלהים חיים מדבר מתור האש במנו ַבר ויחי: קרב אתה וְשַׁמֵּע אַת כַּל־אָשֵר יאמַר יהוָה אֱל הֵינוּ ואת ו תדבר אלינו את בל־אַשֶּׁר יִדְבֶּר יהוָה אַלֹהֵינוּ בה אַלֶיךְ וְשָׁמַעְנוּ וְעָשִינוּ: וַיִּשְׁמַע יהוה אַת־קוֹל דִבְרִיבֹם בּדבּרכם אַלֵי ויֹאמר יהוֹה אַלַי שמעתי את־לול דברי בו העם הזה אשר דברו אליף היטיבו כַּל־אַשֶר דְּבֵּרוּ: מֵי־ יתו והיה לבבם זה להם ליראה אתי ולשמר את־כַּל־ ה מצותי בּל־הַיַּמִים לִמְעַן יִיטַב לַהֵם וַלְבְנֵיהֵם לְעַלֵם: לֵךְ -ח אַמר לַהָם שִוֹבוּ לַבָם לְאָהֶלֶיבֶם: וְאַתַּה פּה עַמִּד עִמַּדיּ ואדברה אלֵיךּ אַת כַּל־הַמִּצְוָה וָהַחָקֵים וָהַמִּשְׁפַּטִים אַשֵּר תִּלַמְּדֵם וִעַשִּוּ בָאַרץ אַשֵּר אַנבֵי נתון לָהַם כט לרשַתַה: ושִׁמַרַתָּם לַעשות בַּאַשֵּר צְוָה יהוָה אֵלְהִיבֵם ל אַתַבֶם לָא תַסָרוּ יַמֵין וּשָמָאל: בָּבַל־הַדֶּרֶךְ אֲשֶׁר צְנַּה יהוה אַלְהֵיבֶם אַתְבֵם תַּלֵכוּ לְמֵעַן תַּחִיוּן וְטִוֹב לַבֶּם א והאַרַכָּתָם יַמִּים בַּאָרֵץ אָשֶׁר תֵירַשִּוֹן: ווֹאת הַמִּצְוַה הַחָקִים וָהַמִּשָּׁפָּטִים אֲשֵׁר צְנֵה יהוָה אֵלְהֵיבֵם לְלַמֵּד אָתַכֶם לַעשות בַּאַרָץ אָשר אַתַם עברים שַמַה לַרשְתַה: בּ לְמַעַן תִּירַא אַת־יהוָה אַלהֵיך יُלְשַמֹּר אַת־בַּל־חַקּתֵיו בּ ומצותיו אשר אַנכי מצוּה אתה ובנה ובו־בּנה כּל ימי ָּ חַנֵּיִרְ וּלְמַעַן יַאַרְכֵן יַמֵירָ: וִשָּׁמַעַתַּ יִשְּׂרָאֵל וְשָׁמַרְתַּ לַעֵּשׁוֹת אֵשֵׁר יִיטַב לְּךְּ וַאֲשֵׁר תִּרְבָּוּן מְאֶד בַּאֲשֶׁר ּ דּבֶּׁר יהוֹה אַלהֵי אַבֹּעִיךְ לָךְ אֲרֵץ זָבַת חַלֵב וּדְבַשׁ: יעי ודי רכחי \*ע\*

ַ יִּשְׂמָעַ יִשְׂרָאֵל יהׁנָה אֱלֹהֵינוֹ יהֹנָה וֹ אֶחָדֹּ: וְאָהַבְּתָּ אָת יהֹנָה אֱלֹהֵינוֹ יהֹנָה וֹ אֶחָדֹּ: וְאָהַבְּתָּ אָת יהוָה אֱלֹהֵיךְ בָּכָל־לִבָּבָרְ וֹבְכָל־נַפִּשְׁךְּ וֹבְכָל־מִאֹרֶךְ:

לטושה מיראה, הטושה אלל רבו מיראה כשהוא מטריח טליו מניחו והולך לו (ספרי לב): בכל לבבך. בשני ילריך (שם; ברכוח נד.). דבר אחר, בכל לבבך שלא יהיה לבך חלוק על המקום (ספרי שם): ובכל נפשך. אפילו הוא נוטל את נפשך (שם; ברכוח שם וסא:): ובכל מאודך. בכל ממולך (שם ושם). יש לך אדם שממונו חביב טליו ר לכם ללמוד מפי הגבורה ולא ללמוד ממני: (ד) הי אלהיגו הי אחד. ה' שהוא אלהינו עתה ולא אלהי האומות הוא עתיד להיות ה' אחד, שנאמר כי אז אהפוך אל עמים שפה ברורה לקרוא כולם בשם ה' (לפניה גגש) ונאמר ביום ההוא יהיה ה' אחד ושמו אחד (זכריה ידנט; פפרי לא): (ה) ואהבת. עשה דבריו מאהבה. אינו דומה עושה מאהבה

1-3. Moses called upon Israel to keep the commandments scrupulously so that the people's immersion in the service of God would lead them to revere and fear Him, and set an ennobling example for their children and grandchildren. The result would be that God would bring them good fortune and their tenure in the Land would be long and fruitful (Ramban).

**4-9. The Shema.** The role of this passage in Judaism is perhaps best exemplified by where *Rambam* places it in *Sefer* 

HaMitzvos, where he lists the commandments in logical order, beginning with those that are most central to Jewish belief and observance. Primary on his list is the commandment to believe in God, which is embodied in the first of the Ten Commandments: I am HASHEM, your God (5:6), because without a God Who commands, there are no commandments. The second and third of Rambam's commandments are contained in the first two verses of the Shema, namely to acknowledge the Oneness of God and to love Him. Both of these concepts will be discussed below. It is indicative of the

6

that has heard the voice of the Living God speaking from the midst of the fire, as we have, and lived? <sup>24</sup> You should approach and hear whatever HASHEM, our God, will say, and you should speak to us whatever HASHEM, our God, will speak to you — then we shall hear and we shall do."

<sup>25</sup> Hashem heard the sound of your words when you spoke to me, and Hashem said to me, "I heard the sound of the words of this people, that they have spoken to you; they did well in all that they spoke. <sup>26</sup> Who can assure that this heart should remain theirs, to fear Me and observe all My commandments all the days, so that it should be good for them and for their children forever? <sup>27</sup> Go say to them, 'Return to your tents.' <sup>28</sup> But as for you, stand here with Me and I shall speak to you the entire commandment, and the decrees, and the ordinances that you shall teach them and they shall perform in the Land that I give them, to possess it."

<sup>29</sup> You shall be careful to act as HASHEM, your God, commanded you, you shall not stray to the right or left. <sup>30</sup> On the entire way that HASHEM, your God, commanded you shall you go, so that you shall live and it will be good for you, and you shall prolong your days in the Land that you shall possess.

his is the commandment, and the decrees, and the ordinances that HASHEM, your God, commanded to teach you, to perform in the Land to which you are crossing, to possess it, 2 so that you will fear HASHEM, your God, to observe all His decrees and commandments that I command you — you, your child, and your grandchild — all the days of your life, so that your days will be lengthened. 3 You shall hearken, O Israel, and beware to perform, so that it will be good for you, and so that you will increase very much, as HASHEM, the God of your forefathers, spoke for you — a land flowing with milk and honey.

The <sup>4</sup> Hear, O Israel: Hashem is our God, Hashem is the One and Only. <sup>5</sup> You shall love Shema Hashem, your God, with all your heart, with all your soul, and with all your resources.

importance of the *Shema* that it must be recited every day, morning and night (v. 7). Indeed, it is at the very essence of Judaism. *Ramban* comments that its importance is indicated by the fact that the Torah places it immediately after the Ten Commandments.

4. אַ אֶלְהֵינוּ הי אֶקֶה — Hashem is our God, Hashem is the One and Only [lit., Hashem our God, Hashem is One]. At this stage in history, only Israel recognizes Hashem as One, thus He is our God; but in time to come, after the final Redemption, all the world will acknowledge that Hashem is One (Rashi).

חַהְּצִּ — One. We perceive God in many ways — He is kind, angry, merciful, wise, judgmental — and these apparently contradictory manifestations convinced some ancient and medieval philosophers that there must be many gods, one of mercy, one of judgment, and so on. But the Torah says that Hashem is the One and Only — there is an inner harmony for all that He does, though human intelligence cannot comprehend what it is. This, too, will be understood at the End of Days, when God's ways are illuminated. R' Gedaliah Schom likened this concept to a ray of light seen through a prism. Though the viewer sees a myriad of different colors, it is a single ray of light. So, too, God's many manifestations are truly one.

The letters אָחָר and ח of אָחָה are written large in the Torah scroll. These two letters spell the word אָר, witness, symbolizing that by his recitation of Shema, the Jew bears witness to God's Oneness (Rokeach; Kol Bo).

5. אָהָרָהָ — You shall love. One expresses love of God by performing His commandments lovingly. There is no comparison between one who serves a master out of love and one who does so out of fear. One who is motivated by fear may go his own way if the tasks become too difficult (Rashi), but one who serves out of love is ready to make great sacrifices for the object of his affection.

Since love is an emotion, how can one be commanded to love? The Torah answers this question in the next few verses by saying that Jews should think about the Torah, study it, and teach it. When one meditates on God's great and wondrous deeds and creations, and sees in them His incomparable and infinite wisdom, one will immediately come to love and praise Him, and be filled with longing to know Him (Rambam).

בּבְּל־לְבְּבְּהְ — With all your heart. [The Sages interpret the heart as a metaphor for the seat of craving and aspiration.] Love God with both your good and evil inclinations (Rashi). This means that one should love God by following one's good inclination to perform commandments and by rejecting the bad inclination to sin (Talmidei R' Yonah). Alternatively, the "evil inclination" refers to man's earthly cravings, i.e., the desire for food, drink, and physical gratification, and the like. By channeling even these drives to the service of God, one serves Him with both inclinations (Rambam).

וּבְּכֶּל-נְמְשֶׁךְ — With all your soul, i.e., even if your devotion to God costs you your life (Rashi). This refers to the rare situa-

וויהון פתגמיא האליו די אנא מפקדה יומא דין על לבר: ותתננון לבניך ותמלל בהון במתבר בביתר ובמהכר ובמשכבה ובמקימה: תַּתָּקָטָרָנּוּן לָאַת עַל יַדַרְ ויהוֹן לתפלין בין עיניה: טותכתבנון על מזוזיז וַתַקבּענוּון בּספִּי ביתה ובתרעיה: יויהי אַרֵי יַעלנַר ייַ אַלהר לארעא די קיים לַאַבַהַתַּךְ לַאַבַרָהַם ליצחק וליעקב לִמְתַּן לַהְ קַרְנִין רַבַּרְבַו וטבו די לא בְנֵיתַא: יאוּבָתִין מְלַן כַּל טוּב די לא מַלֶּיתַא וָגָבִּין פָּסִילַן דִּי לַא פַסלתא בַּרמין ווַיתִין די לא נצבתא ותיכוּל וָתִשְבַּע: יבּ אָסְתַּמֵּר לַךְ דִּילִמֵא תַנְשֵי יַת (דַחַלתַא דַ) יי די אפּקר מארעא דְמַצְרֵיָם מַבֵּית עבדותא: יג ית יי אלהר תַּדְחַל וָקָדַמוֹהָי תַּפְּלַח ובשמה תקים: יר לַא תַהַכוּן בַּתַר טַעוַת עממיא משַעות עממיַא דִי בְסְחַרְנִיכוֹן: ארי אַל קנַא יִי אַלָהַרְ שָׁכְנָתָה בִּינַרְ דִּילִמא יִתְקַף רָגָנָא דַייָ אֱלַהַרְ בַּרְ וִישַׁצְנַּרְ מעל אַפּי אַרעַא: טוּ לַא תְנַסוּן קַדָם (נ״א יַת) יִיַ אֶלַהַכוֹן כָּמָא דִי נַסָתוּן בָנָסִיתָא: יי מטר

י והיו הדברים האלה אשר אַנכי מצור היום על־לבבר: ּ, וָשְנֵנָתַם לָבָנִיך וָדְבַּרָתָ בָּם בִּשְׁבִתַּךְ בִּבֵיתֵׁךְ וּבְלֵכְתַּךְ ת בדרך ובשַבבּך ובקומה: וקשַרתם לאות על־יַדֵּךְ לִטְטַפָּת בֵּין עִינֵיך: וּכְתַבְתַם עַל־מִזוֹות בֵּיתֵך ּוָהַיַּה כֵּי־יִבֶּיאָךְ ו יהוָה אֵלֹהַירְ אַל־הַאַרץ אַשֶּׁר נִשְבָּע לַאַבֹתֵיךּ לְאַבְרָהֵם לִיצְחַק וּלִיעַקָב לַתֶת לֶךְ עָרֵים גִדלת וְטבָת אֲשֶׁר לְא־בַנֵיתַ: יא ובתים מלאים כַּל־טובֿ אָשֵר לָא־מַלֶּאתַּ וברת חַצובִים אשר לא־חַצַבתַ כָּרַמִים ווֵיתִים אָשֵר לא־נַטַעַתַ יב ואַכַלַת ושַבַעתַ: הָשַּמֵר לִרְּ פֵּן־תִּשָׁבַּח אָת־יהוה אַשֵּׁר יַּב י, הוציאַרָּ מַאַרֵץ מִצְרַיִם מִבֵּית עַבַרֵים: אֵת־יהוָה אֵל הֵיךְ י תירא ואתו תעבד ובשמו תשבע: לא תלכון אחרי ש אַלהַים אַחֵרֵים מֵאֵלהֵי הָעַמִּים אֲשֶׁר סְבִיבְוֹתֵיבֶם: כָּי אַל קַנַּא יהוה אַלהיר בָּקרבֵּר פָּן־יַּחַרָּה אַף־יהוה יי אַלהֵירְ בַּר וַהְשָׁמִירָרְ מֵעַל פָּנֵי הַאַרַמָה: ייַ יי תנסו את־יהוה אל היבם באשר נסיתם במסה: שמור

יכול אפילו שכב בחלי היום, [ח"ל] ובקומך, יכול אפילו עמד בחלי הלילה, ח"ל בשבתך בביתך ובלבתך בדרך, דרך ארן דברה חורה, זמן שכיבה וזמן קימה (שס): (ח) וקשרתם לאות על ידך. אלו תפילין שבזרוע (שס לה): והיו לטטפת בין עיניך. אלו תפילין שבראם (שס) ועל שס מנין פרשיוחיה נקראו טטטפות, עט בכתפי שחים, פת באפריקי שחים (שנהדרין ד:): (ט) מזוזת טוטפות, עט בכתפי שחים, פת באפריקי שחים (שנהדרין ד:): (ט) מזוזת לרבות שערי חלרות ושערי מדינות ושערי עירות (וותא יא): (יא) חצובים. לפי ביתך. מזות סנדין וסלעים, נופל בו לאו חליבה (יותא יא): בשבו תשבע. אם יש בך כל שהוא מקום טרשין וסלעים, נופל בו לאו חליבה (ויותא יא): בשבו תשבע. אם יש בך כל מדות הללו, שאחה ירל את שמו ועובד אותו, או בשמו תשבע. אם יש בך כל החלות הללו, שאחה ירל את שמו ועובד אותו, או בשמו שבע. שמתוך שאחה ירל את שמו שהר זהיר בשבועתך, ואם לאו לא תשבע (מנחומת מעות א): שאתה רואה את פבינותין חושים אחריהם הולרך להוהיר עליהם ביותר: שאחה הרואה את פבינותין חושים אחריהם הולרך להוהיר עליהם ביותר: שלח. במילאו מתלרים שכוהו במים, שלאמר היש ה' בקרכנו (שמות יוצו):

tions — idolatry, adultery, and murder — in which the halachah requires one to die rather than sin (see *Rambam*, *Hil. Yesodei HaTorah* ch. 5; *Yoreh Deah* 157).

The Sages express it, "You must love God even if **He** takes your life" (*Berachos* 54a), implying that if a Jew must accept martyrdom, he should do so with the attitude that he is not the victim of a human murderer, but that he has scaled the spiritual height of giving up his soul to God (*Alshich*). The great R' Akiva was joyous while he was being tortured to death. To his incredulous disciples, he explained, "All my life, I prayed that I would be able to maintain my love of God even if it cost me life. Now that I succeeded in doing so, should I not be happy?" (*Berachos* 62a).

According to Ramban, your soul refers to the seat of the intellect, meaning that one should devote one's entire intellectual capacity to the love of God.

רְבְּכִּל־מְאִדְּךְ — And with all your resources, i.e., even if love of God causes you to lose all your money. There are people who will risk their lives to save their money; even those who put wealth above life must place love of God above all (Rashi).

6. ฐาน — Today. You should always look to these matters as if they are new, fresh, and exciting — as if the Torah were given today — not like a stale, outmoded dogma (Rashi). If one makes the effort, one can always find stimulation and challenge in the Torah and commandments, and this is the

<sup>6</sup> And these matters that I command you today shall be upon your heart. <sup>7</sup> You shall teach them thoroughly to your children and you shall speak of them while you sit in your home, while you walk on the way, when you retire and when you arise. <sup>8</sup> Bind them as a sign upon your arm and let them be omaments between your eyes. <sup>9</sup> And write them on the doorposts of your house and upon your gates.

Not Succumbing to Prosperity

Further

in God

Trust

10 It shall be that when HASHEM, your God, brings you to the Land that HASHEM swore to your forefathers, to Abraham, to Isaac, and to Jacob, to give you — great and good cities that you did not build, 11 houses filled with every good thing that you did not fill, chiseled cisterns that you did not chisel, orchards and olive trees that you did not plant — and you shall eat and be satisfied — 12 beware for yourself lest you forget HASHEM Who took you out of the land of Egypt, from the house of slavery. 13 HASHEM, your God, shall you fear, Him shall you serve, and in His Name shall you swear. 14 You shall not follow after gods of others, of the gods of the peoples that are around you. 15 For a jealous God is HASHEM, your God, among you — lest the wrath of HASHEM, your God, will flare against you and He destroy you from upon the face of the earth. 16 You shall not test HASHEM, your God, as you tested Him at Massah. 17 You shall surely

way to guarantee that one will not grow tired of the Torah and let its observance become an uninspiring habit.

7. לְּבֶּנְיּהְ — To your children. This refers even to one's students, since the Torah considers students to be like children (Rashi). It is incumbent on every scholar to teach students, even if they are not his children, but if he cannot teach both, he should give preference to his children (Rambarn. Hil. Talmud Torah 1:2).

A person demonstrates his devotion to the Torah by what priority he gives it in the education of his children.

יְדְבֶּרְתָּ בְּּם — And ... speak of them. Your main topic of conversation should be the Torah and service of God (Rashl). ... בְּשִׁבְּתְּךְ בְּבֵיתֶּךְ — While you sit in your home. .. By occupying yourself with Torah study in every possible situation, you will reach your goal of loving God (Bechor Shor). יְבִּשְׁבְּבְּךְ וּבְּקִבֶּקְ וּבְקּבֶּקְ וּבְקּבֶּקְ וּבְקּבֶּקְ וּבְקִבֶּקְ וּבְקִבּקְ וּבְקִבּקְ וּבְקִבּקְ וּבְקִבּקְ וּבְקִבּקְ וּבְקִבּקְ וּבְקִבּקְ וּבְקִבּקְ וּבְקִבּקְ וּבְקוּבֶּקְ מַּחְ — When you retire and when you arise. This expresses the commandment to recite the Shema twice a day, at night and in the morning, the times when people normally go to sleep and wake up (Rashi).

This verse is understood on two levels. For those who seek perfection, it is a call to study the Torah unceasingly, at all times and in every possible situation. But those who are not capable of this goal are commanded at the very minimum to recite the *Shema* morning and night (*Haamek Davar*).

8. עלייָדָר ... בּין עִינֶיך — Upon your arm ... between your eyes. The Torah commands that this passage be written and inserted into tefillin that are to be placed on the upper arm and on the head, above the hairline, directly above the space between the eyes. See Exodus 13:16.

לטשפת - Omaments. It may be that the tefillin of the head is called an omament (see notes to Exodus 13:16) because it displays for all to see that the Jew considers this sign of devotion to God to be his adornment.

10-15. Not succumbing to prosperity. Moses speaks again of the contrast between the slavery of Egypt and the great prosperity awaiting Israel in its Land. People can deal with such a sudden change in status in two ways. They can

feel indebted to the One Who plucked them from suffering to splendor and utilize all their newfound good to intensify their gratitude and loyalty to Him. Or they can let success convince them that they owe no allegiance to anything but their own hard work and intelligence. Prosperity is at least as great a test to faith as poverty.

10-11. ערים גְּרַלֹּת וְטֹבֵת אֲשֶׁרְ לֹא־בָּנֵיתְ — Great and good cities that you did not build. These two verses list a host of prizes awaiting the Jews when they will occupy the Land.

13. הְּיָרָא — Shall you fear. After the commandment to love God, Moses added the complementary commandment to fear Him. Love motivates people to serve; fear prevents them from sinning (Ramban).

There are two categories of fear. The lesser of the two is the primal fear of punishment or pain. The higher and more desirable fear, more aptly called reverence or awe, is overpowering respect, which in itself will prevent sin. One does not defy a gun-wielding mobster, and one does not defy a very great person whom one reveres— but the reasons are far different.

בְּשְׁמוּ תְּשְּבֵע — And in His name shall you swear. This is not meant as a positive command, for it is preferable not to take oaths. Rather, it is an implied negative commandment, that in case one must swear, it is forbidden to do so in the name of anything but God's Name (Ramban).

One who has the attributes called for by this verse — fear and service of God — has a right to swear, for his piety will assure that he will do so truthfully (Rashi).

**16-19. Further trust in God.** Love and fear will lead to further refinement of a Jew's conduct, between man and God and between man and man.

16. אָא הְנְפּוּ — You shall not test. At Massah (see Exodus 17:7), Israel needed water and put God to the test, saying, in effect, "If You give us water, we will follow You; and if not, we are free to leave You." At that time and in the years since, God proved His power and love for Israel over and over again. As a result, Israel has no right to doubt God or to test

אלהכוו תשרון ית פקודיא דיי וּסְהַדְנַתָה וּקָנַמוֹהָי דִי פַקּדַך: יחוֹתעבּד דְּכַשַר וּדְתַקוֹ קַדָם יי בּדיל דייטב לה ותעול ותירת ית ארעא טבתא די היים יי לאבהתה: יש למתבר ית כל בעלי דבבה מקדמה כמא די מליל יי: בארי יִשְאַלְנַהְ בָּרַהְ מְחֵר לְמֵימֵר מֵא סהרותא וקימיא וריניא די פקיד יי אלהנא יתבון: כאותימר לברה עבדין הַוִינַא לְפַרַעה בּמצרים ואפּקנא יי מַמַּצְרֵיִם בִּירָא תַקּיפָא: כב ויהב יי אתין ומופתיו רברביו ובישיז במצרים בפרעה ובכל אנש ביתה לעיננא: בגויַתַנָא אַפּק מתמן בּדיל לאעלא יַתַנָא לְמַתַּן לְנא ית ארעא די קיים לַאֲבַהַתַנַא: כּדּ וּפַקּדַנַא יִי למעבּד ית כּל קימיא האליו למרחל ית יי אלהנא לְטַב לַנַא כַּל יוֹמַיַא לְקַיַמוּתַנַא כִּיוֹמַא הדין: כהוזכותא תהא לנא ארי נטר לַמַעַבַּר יַת כַּל תַּפְקַרְתַּא הַרַא קַרָם ייַ אַלַהַנָא כָּמַא די פַקדנא: א ארי יעלנּך יי אַלַהַה לָאַרעָא די אַתּ עלל לתמן לְמֵירַתַהּ וִיתַרֶּךְ עַמְמִין סַגִּיאַין מַן ואמראי וגרגשאי חתאי וכנענאי ופרזאי וחואי ויבוסאי שבעא עממין סגיאין ותקיפין מנך: בוימסרנון יי אלהך קרמך ותמחנון גמרא תגמר יַתַהוון לַא תַגוַר לָהוון קַיַם וַלַא תַרַחַם עַלֵיהוֹן: גוַלָא תַתְחַתַּן בְּהוֹן בְּרַתַּךְּ

תשמרוז את־מצות יהוה אַלהֵיכֶם ועַדְתֵיו וַחַקַּיו אַשר יין צָוַרְ: וָעֲשֵׁיתַ הַיַּשֵּׁר וְהַטִּוֹב בְּעֵינֵי יהוָה לְמַּעַן יֵיטַב לֹךְ יִי וּבֹאת וירַשַּׁתַ אָת־הַאַרֵץ הַטּבָה אָשַר־נִשְּבַּע יש לאבתיף: לַהַרף אֶת־כַּל־אִיבֵיך מפַנִיך בַּאַשֵּר בַּי־יִשְאַלְךָּ בִנְךָּ מַחַר לֵאמִר מַה הַעֵּרת וָהַחָקִים וָהַמִּשְפַּטִים אֲשֵר צְוָה יהוה אַלהינו אתכם: נא ואמרת לבנר עבדים היינו לפרעה במצרים ויציאנו <sub>בב</sub> יהוה ממצרים בַּיֵד חַ<u>וַק</u>ה: וַיַּתֵּן יהוֹה אוֹתת ומפתים גדלים ורעים ו בִּמְצָרֵים בִּפַרעה וּבְכַל־בֵּיתוּ לעִינֵינוּ: ב ואותנו הוציא משם למען הביא אתנו לתת לנו את־ -הארץ אשר נשבע לאבתינו: ויצונו יהוה לעשות את בַּל־הַחַקִּים הַאֶּלֶה לִיָרָאָה אֶת־יהוָה אֱלֹהֵינוּ לְטִוֹב לְנוֹ בה כַּל־הַיַּמִים לְחַיּתֵנוּ כְּהַיִּוֹם הַוָּה: וּצְדַקָה תַהָיָה־לֵנוּ כִּי־ נשמר לעשות את־כל־המצוה הואת לפני יהוה ז שביעי א אלהינו כַאַשר צוַנוּ: כּי יביאר יהוה אל היר אַל־הַאַּרֶץ אָשֶר־אָתַה בַא־שַׁמַה לְרִשְׁתַּה וַנַשַׁל גּוֹיֵם־ רַבִּים ו מַפַּנִירָ הַחָתִי והגַרְגַשִּׁי וַהַאַמֹרִי וַהַכַּנַעַנִי וַהַפּרוֹי בּ וָהַחָנִי וָהַיָבוּסָׁי שָׁבָעָה גוֹיָם רַבִּים וַעֲצוּמִים מִמֵּךַ: וּנָתַנֵּם בּ וָהַחָנִי וָהַיָבוּסִׁי יהוה אלהיר לפניר והכיתם החרם תחרים אתם לא-ג תכרת להם ברית ולא תחנם: ולא תתחתו בם בתר

י מחר. יש מחר שהוא אתר זמו (מכילתא כא ית): (א) וגשל. לשון השלכה והתזה,

(יח) הישר והטוב. זו פשרה (ולפנים משורת הדין: (יט) כאשר דבר. והיכן דכר, והמוחי את כל העם וגו' (שמות כג:כז; ספרי סוף עקב): (כ) כי ישאלך בגך

His prowess. By extension, this means that Jews may not doubt the promises of the Torah or the prophets, or to serve God only on condition of a reward (Ramban).

וכן ונשל הברזל (להלן יט:ה): (ב) ולא תחגם. לא תחן להם חן, אסור לו לאדם לומר

17. יְּשֶׁרְתָּיּל — His testimonies, i.e., commandments that testify to historical events, such as matzah to recall the Exodus and the Sabbath to recall Creation.

18. יְּשֶׁשׁיתְ הַּיּשְׁר יְהָשׁוּר You shall do what is fair and good. A person who has total faith in God will not hesitate to deal generously with opponents, for he knows that God will see to it that he gets what he is entitled to, in one way or another. 

— What is fair. In litigation, you should agree to arbitration and compromise, and be willing to be generous to your opponent by not asserting the full extent of your rights (Rashi). Thus, after exhorting Israel to keep the commandments scrupulously, he told them that the rest of their actions, specifically their dealings with people, should be guided by a sense of what is fair and good in God's eyes. How to do so in any given situation depends on the sensitivity and

stature of the individual, for it is impossible to spell out all alternatives and situations in the Torah. General guidelines must be gleaned from the Torah's requirements to show compassion and forbearance to others, such as not taking revenge or cursing, showing respect to the learned and aged, and not being apathetic to the danger or financial losses threatening others (Ramban).

20-25. Teaching the tradition to children. The people Moses was addressing had either experienced the Exodus personally when they were young or had heard about it firsthand, and all of them had seen God's miracles in the Wilderness. They could understand very well that God was not to be tested and that their love, fear, and trust should be reflected in their general behavior. But future generations would not have shared this experience. To them, the tradition would have to be transmitted by parents and grandparents, for the eternal nation must never lose its connection to the events and faith that shaped it. In every new migration in

observe the commandments of HASHEM, your God, and His testimonies and His decrees that He commanded you. <sup>18</sup> You shall do what is fair and good in the eyes of HASHEM, so that it will be good for you, and you shall come and possess the good Land that HASHEM swore to your forefathers, <sup>19</sup> to thrust away all your enemies from before you, as HASHEM spoke.

Teaching the Tradition to Children

- <sup>20</sup> If your child asks you tomorrow, saying, "What are the testimonies and the decrees and the ordinances that HASHEM, our God, commanded you?"
- <sup>21</sup> You shall say to your child, "We were slaves to Pharaoh in Egypt, and Hashem took us out of Egypt with a strong hand. <sup>22</sup> Hashem placed signs and wonders, great and harmful, against Egypt, against Pharaoh and against his entire household, before our eyes. <sup>23</sup> And He took us out of there in order to bring us, to give us the Land that He swore to our forefathers. <sup>24</sup> Hashem commanded us to perform all these decrees, to fear Hashem, our God, for our good, all the days, to give us life, as this very day. <sup>25</sup> And it will be a merit for us if we are careful to perform this entire commandment before Hashem, our God, as He commanded us.

1 When Hashem, your God, will bring you to the Land to which you come to possess it, and many nations will be thrust away from before you — the Hittite, the Girgashite, the Amorite, the Canaanite, the Perizzite, the Hivvite, and the Jebusite — seven nations greater and mightier than you, <sup>2</sup> and Hashem, your God, will deliver them before you, and you will smite them — you shall utterly destroy them; you shall not seal a covenant with them nor shall you show them favor. <sup>3</sup> You shall not intermarry with them; you shall not give your daughter

Jewish history, this challenge is born anew, for Israel in a new land must build on the traditions, customs, and experiences of its parents and grandparents, who fought to remain loyal to the faith of their own forebears — and persevered.

- **20.** This question is familiar as that of the Wise Son of the Pesach *Haggadah*. By saying *you*, the son does not mean to exclude himself from the obligation to perform the commandments; rather, he is addressing the people who had participated in the Exodus (*Rashi* to *Siddur*), or he means to direct his question to Jews in general, asking about the commandments that God gave Jews over and above the universal Noahide laws (*Sforno*).
- 22. לְּעֵינֵינּג Before our eyes. In response to the children's question, we stress that the miracles were performed in full view of an entire nation (Ramban), and, as verse 23 states, God took us out of Egypt, for every Jew should see himself as if he had been part of the Exodus.
- 24. לְּטוֹב לְּעוֹר For our good. No undesirable consequences can result from the performance of God's commandments. The decrees may be incomprehensible to human intelligence, but they are for our good. And the ordinances that regulate civic and social life give us life, by fostering a tranquil, supportive society (Ramban).
- 25. אַרְאָחָח הְּחָיִילְּוּוּ And it will be a ment for us. The translation follows Onkelos. Not only is the performance of the commandments a good thing in itself, and not only does it promote the public good, it also provides a further benefit to those who perform the commandments, because God will regard those good deeds as a source of merit in the World to Come (see Sformo).

Alternatively, the word  $\eta$  may be rendered righteousness, for performance of the commandments will be a

source of righteousness in the sense that the nations who observe our conduct will regard us as good people (*lbn Ezra*). Or, the word refers to God's reward to those who serve Him and should be rendered *charity*: He will reward us amply, and since we are obligated to serve Him regardless of whether or not He chooses to reward us, whatever He does for us will be an act of Divine charity on His part (*Ramban*).

7.

Moses returns to a recurring theme of his final words to Israel — the preparation of his people for their new life in the Land.

2. הְּתְּמֶּחֹי — HASHEM. . . will deliver them. Moses stressed the miraculous nature of the forthcoming conquest of Canaan, so that his listeners would realize how indebted they would be to God. The seven Canaanite nations were greater and stronger than Israel, but Israel would prevail.

לא־תְּרֶת לְּחֶם בְּרִית - You shall not seal a covenant with them. Israel was forbidden to make a covenant that would permit the Canaanites to remain in the Land and continue to worship idols (Rambam, Hil. Avodah Zarah 10:1). If, however, the Canaanites agree to stop their idolatry and accept the seven Noahide laws, Israel was permitted to make peace treaties with them (see Hil. Melachim 6:4). For other opinions, see below 20:10-20.

לא הְחְנֵּם – Nor shall you show them favor. According to Rambam, this, too, does not apply to a gentile who accepts the Noahide laws.

3. קלא תְּחָהֵן בָּם You shall not intermany with them. This prohibition applies to all non-Jews. The reference to "marriage" is not meant literally, since a marriage between a Jew and a gentile has no halachic validity; the verse bans a

לא תתו לברה וברתה לא תסב לברה: דאַרֵי יַטְעַיַן (ניא יַטָעי) יַת בּרַהְ מבּתר פַלְחַנִי (נ״א יָטְעוּן יַת בְּנַךְ מִבַּתַר דְחלתי) ויפלחון לטעות עממיא ויתקף רגזא דיי בכון וישצגה בפריע: הארי אם בדיו תַּעָבָּדוּן לָהוֹן אַגוֹרֵיהוֹן תתרעוּן וסמתהוו תתכרון ואשריהון תקוצצון וצלמי טַעַוַתְהוֹן תּוֹקְדוֹן בּנוּרא: יארי עם קדיש אַת קַבַם ייַ אַלָהַרְ בַּרְ אַתְּרְעַי יִיַ אַלַהַרְ למהוי לה לעם חביב מכל עממיא די על אַפּי אַרעַא: זּלָא מדסגיאִין אַתוּן מכַּל עממיא צבי יי בכון ואתרעי בכון ארי אַתוּן זערין מַכָּל עַמְמַיַא: האַרַי מִדְרַחַם ייַ יַתְכוֹן וּמְדְנָטַר יַת קיַמא די קיים לַאַבַהַתַכון אפּק יי יתכון בּידא תקיפא וּפַרַקַרְ מִבַּית עַכִדוּתַא מידא דפרעה מַלְכָּא דִמִצְרָיִם: טּוִתְדַע אַרַי יִיַ אֵלַהַךְ הוּא אַלַהִים אַלהא מהימנא נטר קימא וחסדא לרחמוהי ולנטרי פקודוהי לאלפי דרין: יומשלם לסנאוהי טבן די אַנוּן עבדין. קדמוהי בחייהון לאובדיהון לא מאחר עבד טב לסנאוהי טַבְוַן דִּי אָנּוּן עַבְדִין קַרַמוֹהִי בָּחַיָּיהוֹן מִשְׁלֵּם לְהוֹן: יא וְתְטַּר יַת תַּפָּקַדַתַּא וַיַת קַיַמַיַּא וַיַת דִּינַיַא דִּי אַנַא מַפַּקַדַרְ יוֹמַא דַין לְמַעַבַּדְהוֹן:

ר לא-תתו לבנו ובתו לא-תקח לבנה: כי־יסיר את-בנה מאחרי ועבדו אַלהַים אַחַרִים וַחַרַה אַף־יהוה בַּבֶּם ה וָהָשְמֵירָךְ מַהֵר: כֵּי־אָם־כִּה תַעשׁוֹ לַהֵם מוֹבּחתיהם תתצו ומצבתם תשברו ואשירהם תגדעון ופסיליהם ַתשרפון באש: כּי עם קרוש אַתַה לַיהוה אַלהַיך בּך תַּשרפון באש: כּי עם קרוש אַתַה לַיהוה אַלהַיך בּר בחר ו יהוה אַלהַירָ לַהְיות לוֹ לָעַם סָגַלָּה מִכּל הַעַמִּים ּ אָשֵר עַל־פָּנֵי הַאַדַמַה: לָא מֵרַבְּבֶּם מִבָּל הַעַמִּים חַשֵּק יהוָה בַּבֵם וַיִּבְחֵר בַּבֵם בִּי־אַתַם הַמִּצֵט מִכַּל־הַעַמֵּים: כִּיْ - יהוָה בַּבֵם וַיִּבְחַר מֵאֲהֲבַּת יהוֹה אֵתְבֶׁם וּמְשַּׁמְרָוֹ אֵת־הַשָּׁבִעַה אֲשֵׁר נִשְׁבַּע לאַבתיכם הוציא יהוה אַתכם בַּיַד חַזַקה וַיִּפְדְּרְ מַבֵּית ש עברים מיד פרעה מלר־מצרים: ויַדְעַתַּ כִּי־יהוה אַלהיף הוא האלהים האל הנאמן שמר הברית והחסד לאהביו וּלְשַׁמַרִי מצותו לְאַלֶּף דִּוֹר: וּמְשַׁלָּם לְשַׂנָאַיוֹ אַל־פּנִיוֹ -אַ לְהַאֲבִידִוֹ לָא יָאַחֶר לְשָׁנָאוֹ אֱל־פַּנֵיוֹ יְשֶׁלֶם־לָוֹ: וְשֵׁמֵרהַ 🛪 אָת־הַמִּצְנָה וָאֵת־הַחַקִּים וָאֵת־הַמִּשַׁפַּטִים אֲשַׁר אַנֹכי מצוך היום לעשותם: פי״ח פסופים. עזיא״ל סימו.

מפטיר

י"בס

הארלות (שם לו:כ) וחירם שאתר אני מושב אלהים ישבתי (יחזקאל כת:ב; חולין פט.): בי אתם המעט. הכי כי משמש בלשון דהא: (ח) בי מאהבת הי. הכי כי משמש בלשון אלא, לא מרככם חשק ה' ככם אלא מאהבת ה' אחכם: ומשמדו את השבועה. מחמת שמרו את השבועה. מחמת שמרו את השבועה. מחמת שמרו את לאלפים המין מיראם ממוך אלל לשומרי מצותיו (המושין מיראה) היא אומר לאלף, ולהלן שהוא סמוך אלל לאוהביו (המשין מאהבה ששכרם יותר גדול) הוא לאלף, ולהלן שהוא סמוך אלל לאוהביו (המשין מאהבה ששברי מצותיו. אלו המשין מיראה: (ו) ומשלם לשנאיו אל פניו. כחייו משלם לו גמולו המוכ כדי להאבידו מן העולם כל לו גמולו המוכ כדי להאבידו מן העולם הבא לאוכלום; תרגום יומן): (יא) היום לעשותם. ולמחר, למולם הבא, ליטול שכרם (מירובין כב.):

כמה נאה גוי זה. דבר אחר, לא חחן להם חנייה בארץ (ע"ז כ.): (ד) כי יסיד את בגך מאחדי. בנו של גוי כשישא אח בקך יסיר את בכך אשר חלל נו בחך מאחרי. למדנו שבן בחך הבא מן הגוי קרוי בנך, אכל כן בנך הבא מן הגויה אינו קרוי בנך, אכל כן בנך הבא מן הגויה אינו קרוי בנך למדנו שבן בחך בארי לא כי יסיר אלא בנין: מאחרי, אלא כי יסיר את בנך מאחרי, אלא כי יסיר את בנך גוו' (יכמות כג.; קדושין סת:): (ד) מובחתיהם. של בנין: מצבתם. אבן אחת: ואשירהם. אילנות שעובדין אותם (ע"ז מת.): (ד) לא מרבבם. כפשוטו. ומדרשו, לפי שאין אתם מגדילים עלמכם כשאני משפיע לכם טובה, לפיכך חשק ה' בבם, בי אתם המעט, הממטטין עלמכם, כגון אברהם שאמר אנכי עפר ואפר ובכם. ב אתם המעט, הממטטין עלמכם, כגון אברהם שאמר אנכי עפר ולפר (בראשים יח:כו) וכגון משה לאניו (ישטיה יד:ד) וסנחריב שאמר מי בכל אלהי כנבוכדנלר שאמר אדמה לעליון (ישטיה יד:ד) וסנחריב שאמר מי בכל אלהי

marriage-like arrangement — regardless of whether it is recognized as valid by the secular authorities — with a gentile partner (Rambam, Hil. Issurei Biah 12:1).

- 4. בּייַסִיר אָת־בּגְּךְ מַאַחָרֵי For he will cause your child to turn away from after Me. "He" refers to the gentile mate of the Jewish woman, and the "child" is the child who will be born of such a marriage. Since the mother is Jewish, the child is Jewish, but his gentile father will raise him as a non-Jew, turning him away from his faith. Pointedly, the Torah does not say she will turn your child away, because if a Jew lives with a gentile woman, their issue is not Jewish (Kiddushin 68b as understood by Rashi; see Tos.).
- 6. בי עם קרוש אַתָּה לָה׳ For you are a holy people to HASHEM.

In contrast to all other nations, Israel's destiny is guided by God Himself, not a ministering angel. Thus, idolatry is an especially heinous sin if it is practiced by the nation that God has taken as His own (Ramban).

- 7. אַ מֵּרְבְּבֶּם Not because you are more numerous. Normally, a king would be expected to cast his lot with the most populous nation, for, With the multitude of the people is the king's glory (Proverbs 14:28). If God chose Israel, therefore, He must have found unique merit in them (Ramban).

to his son, and you shall not take his daughter for your son, <sup>4</sup> for he will cause your child to turn away from after Me and they will worship the gods of others; then HASHEM's wrath will burn against you, and He will destroy you quickly. <sup>5</sup> Rather, so shall you do to them: Their altars shall you break apart; their pillars shall you smash; their sacred trees shall you cut down; and their carved images shall you burn in fire.

<sup>6</sup> For you are a holy people to HASHEM, your God; HASHEM, your God, has chosen you to be for Him a treasured people above all the peoples that are on the face of the earth. <sup>7</sup> Not because you are more numerous than all the peoples did HASHEM desire you and choose you, for you are the fewest of all the peoples. <sup>8</sup> Rather, because of HASHEM's love for you and because He observes the oath that He swore to your forefathers did He take you out with a strong hand and redeem you from the house of slavery, from the hand of Pharaoh, king of Egypt. <sup>9</sup> You must know that HASHEM, your God — He is the God, the faithful God, Who safeguards the covenant and the kindness for those who love Him and for those who observe His commandments, for a thousand generations. <sup>10</sup> And He repays His enemies in his lifetime to make him perish; He shall not delay for His enemy — in his lifetime He shall repay him. <sup>11</sup> You shall observe the commandment, and the decrees and the ordinances that I command you today, to perform them.

### THE HAFTARAH FOR VA'ESCHANAN APPEARS ON PAGE 1196

9. לְאַהְבִּיוּ וּלְשׁמְרֵי מְצְּוֹתְּוּ — For those who love Him and for those who observe His commandments. For those who serve God out of love, God extends His reward for as long as two thousand generations (see above, 5:10). But for those who serve Him only out of fear, as this verse says, the reward is still enormous, but it extends for only one thousand generations (Rashi).

10. לְשׁנְאֵי — His enemies. Even the wicked deserve reward for their good deeds, and God does not deprive anyone of what is rightly his. So the wicked are rewarded, but they will not share the bliss of the World to Come; instead, God rewards them quickly, in this world, so that they will not survive to enjoy the

great rewards that await the righteous (Rashi).

11. הַיּוֹם לְּיֵשׁוֹתָם — Today, to perform them. Midrashically, the Sages (Avodah Zarah 4b) expound that today — in this life — is the time to perform the commandments, but the full extent of their reward can come only in the World to Come (Rashi).

שָּהְייח מּסוּקים. עוואייל סימן. ה This Masoretic note means: There are 118 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic עוואייל.

The mnemonic means "my strength is God," a reference to the Torah, as exemplified by the Ten Commandments, which are recounted here (R' David Feinstein).

# THE TEN COMMANDMENTS WITH THE TROP OR CANTILLATION NOTES USED BY THE READER FOR THE PUBLIC TORAH READING ON THE SABBATH (see page 968).

אַנכִי יהוָה אֱלֹהֶיךָ אֲשֶׁר הַוֹּצָאתָיךָ מֶאֶרֶץ מִצְרַיִם מְבֵּית עַבַרִים לָא יְהַיָה לָךְ אֱלֹהִים אֶחֶרִים עַל־פַּנִי לֹא תַעשָה־לַךְ פַסֶל וֹ כַּל־תַּמוּנָה אֲשֶׁר בַּשָּׁמִים ו מַמַּעל וַאַשֶּׁר בַּאַרץ מִתַּחַת וַאָשֶׁר בַּמַים ו מַתַּחַת לַאַרץ לא־תשַתַחוָה לַהַם ולא תעברם כֵּי אַנכִי יהוה אַלהֵיךּ אֱל קַנַּא פּקָּר עוֹן אַבות עַל־בָּנֵים וְעַל־שְׁלַשִׁים וְעַל־רַבַּעִים לשׁנָאַי ועשה חסר לאַלפֿים לאַהבי וּלשמרי מצותי: לא תשא אֶת־שֵם־יהוָה אֱלֹהֶיךְ לַשָּׁוֹא כִּי לְא יִנָקָה יהוֹה אֵת אַשֵּר־יִשַּא אַת־שִׁמוֹ לַשַּׁוֹא: שמור את־ יום הַשַּבָּת לְקַרְשׁוֹ בַּאֲשֶׁר צִּוּךָ ו יהוָה אֱלֹהֶיךְ שֲשֶׁת יָמֵים תַעַבר וְעַשִּיתַ כַל־מִלַאכְתַּהְ וְיוֹם הַשְּבִיעִי שַבַּת וֹ לֵיהוֹה אֵלהֵיך לֹא תַעשה כַל־מִלָאכָה אַתָּה וֹבִנְךְ־וֹבְתֵּךְ וְעַבְרְּךְּ־וַאֲמָתֶּךְ וְשִוֹרְךְּ וַחֲמְרְךֹּ וְכָלֹ־בָּהֶמְתֶּׁךְּ וְגֵרֶךְ אֲשֵׁרֹ בִּשְׁעָרֶיִךְ לְמַעַן יָנָוּחַ עַבְדְּךָ וַאֲמֶתְךָ כָּמֶוֹךְ וְזֵבַרְתָּ כִּי־עֶבֶּד הָיִיתַ וּ בְּאֶבֶץ מצַרָים וַיצָאָך יהוֹה אֱלֹהֵיך מִשָּׁם בַּיֵר חַזַקָה וּבַזְרעַ נְטוּיַה עַלֹּבֹיָן צִוּךְ יהוֹה אֱלֹהֵיךְ לַעְשִוֹת אֶת־יִוֹם בַּבֵּר אֶת־אָבִירְ וָאֶת־אִמֵּׁךְ בַּאֲשֶׁר צִוּךְ יהוָה אֱלֹהֵיךְ לְמַעַן וֹ יַאֲרִיכֶן יָמֶיךְ וּלְמַעַן יִיטַב לַּךְ עַל הָאַרָמָה אַשֶּׁר־יהוָה אֱלֹהֵיךְ נֹתֵן לַךְּ: ולא ולא תחמר ולא־תענה ברער ער שוא: תנאף: וָלֹא תִתְאַנֵּה בֵּית רָעָׁךְ שַׁרֶּהוּ וָעַבְרָוֹ וַאֲמַתוֹ שוֹרָוֹ וַחַמֹּרוֹ וְכָל אֲשֵׁר לְרֵעֵךְ: אַשָׁת רֶעֶךּ

## אונקלוס

יבויהי חלף דתקבלוז ית דיניא האליז וְתַּשָּׁרוּן וְתַּעָבְּדוּן יַתָּהוֹן וְיַשֵּׁר יי אלהה לַךְ יַת קיַמא וית חסרא די קיים לַאַבָּהָתָף: יגוֹיִרְחַמִנָּף וִיכָרֶכְנַּף וַיַּסְגְּנַף ויכַרָה וַלְדָּא דמעה ואבּא דארעה עבורה וחמרה ומשחה בקרי תוריה ועדרי ענה על אַרעא די קיים לַאֲבַהַתַּה לִמְתַּן לַךְ: יַּבְּרִיךְ תַּהִי מבּל עַמְמַיָּא לַא יִהֵי בַרְּ עַקַר וְעַקְרַא וּבַבעירָה: טוויַעדי יי מנה כל מרעין וכל מַכַתִּשׁי מצָרַיִם בִּישַׁיַא דִּי יִדְעַתּ לַא יַשַׁוִנוּן בַּךְ וִיִתְנָנוּן בְּכַל סַנָאַרְ: טוּתְגַמֵּר יַת כַּל עממיא די יי אלהר יַהֶב לַךְּ לַא תַחוּס עִינַרְ עליהוֹן ולא תִפָּלַח יָת טַעַנַתָּהוֹן אֱרֵי לְתַקּלַא יָהוֹן לַה: יי דִּילִמַא תֵימַר בָּלְבַּךְ סַגִּיאִין עַמִמַיַּא הַאָּלֵין מִנִּי אַכַדִּין אַכּוּל לתַרַכוּתָהוֹן: יח לַא תִדְחַל מִנָּהוֹן מִדְכַּר תְּדַבֶּר יָת דִּי עַבַד יִיָּ אֱלֶהֶךְ לְפַּרְעה וּלְכַל מִצְרַיִם: יי נְסִין רַבַּרבִין דִּי חָזַאָה עינָך וָאַתַיַּא וּמוֹפָתַיַּא וִידָא תַקּיפַא וּדְרַעַא מַרַמְמַא דִי אַפַּקּר יִיַ אַלְהַרְּ כַּן יַעָבֶּד יִיַ אֵלַהַרְּ לְכַל עַמְמַיַּא דִּי אַתַּ ַדַּחֶל מִקַּדַמֵּיהוֹן: כּוָאַף יַת עַרַעִיתָא יָגַרֵי יִי אֵלַהַרְ בָּהוֹן עַד דְיַבַדּוּן דָּאָשְׁתַאַרוּ וּדְאָשַּׁמָּרוּ מִקָּדָמָרְ: כּאַלַא תִתְּבֵר מַקַבְמֵיהוֹן אַרֵי יִיַ אַלְהַרְ שְׁכִנְתַּה בִּינַרְ אַלַהַא רַבַּא וּדְחִילָא: בּב וִיתַרַךּ יִיַ אֱלַהַךְּ יַת עַמְמַיַּא הַאָּלֵּין מְקַדַמַך זְעֵר זְעֵר לַא תְכּוּל לִשְצֵיוֹתְהוֹן בִּפְרִיעַ דִּילִמָא תסגי עלך חינת בַּרַא: כגוַיִמְסַרְנוּוּן יִיַּ אַלַהַר קַדַמַר וִישַגַשִנוּן שִגוּש רב

# פרשת עקב

יב והיה ו עקב תּשָׁמַעוּן אַת הַמַּשְׁפַּטִים הַאָּלֵה וּשְׁמַרְתֵּם יבּ ַוַעשִיתֵם אֹתַם וַשַּמַר יהוֹה אֱלֹהֵיךּ לָלֹּ אֶת־הַבְּרִית ׁוָאֵת־ י הַחֶּסֶר אָשֶר נִשְׁבַּע לַאֲבֹתֵיך: וַאַהֵבָך וּבַרַכָּךְ וְהַרְבֵּךְ יִהַרְבֵּךְ יִהַרְבֵּךְ יִהַרְבֵּךְ יִהַרְבֵּךְ וברר פרי־בטנה ופרי־אַדמהה דגנה ותירשה ויצהרה שָׁגַר־אַלָפֶירְ ועַשִּׁתְרת צאנֶרְ עַל הַאַדַמַּה אַשִּׁר־נִשְׁבַּע יי לַאַבֹתֵיך לַתָת לַך: בַּרוּך תַּהִיֵה מִכַּל־הַעַמֵים לא־יֵהיֵה יי ש בַרָּ עַקַר וַעַקַרָה וּבְבָהֶמְתֵּרְ: וָהֶסֵיר יהוָה מִמְּךְ כַּל־חִלִי וָכַל־מַדְוֵי מִצְרֵיִם הַרַעִּים אֲשֶׁר יַדַעִתַּ לָא יִשִּׁימֵם בַּׁךְ יוּנְתַנָם בְּכַל־שִׂנְאֵיך: וְאָכַלְתַּ אֵת־כַּל־הָעַמִּים אֲשֶׁר יהוָה 🕟 אַלהַירָ נתו לֶךְ לִא־תַחוֹס עֵינָרָ עַלֵיהֵם וַלָּא תַעֲבֹד אֶת־ כי תאמר בלבבר י אַלְהֵיהֵם כֵּי־מוֹמֵשׁ הַוּא לֵך: יי רַבֶּים הַגּוֹיָם הָאֶלֶה מִמֶּנִּי אֵיבָה אוּכַל לְהוֹרִישֵׁם: לֹא תירא מהם זכר תוכר את אשר־עשה יהוה אלהיר י לפַרעה ולכַל־מִצְרֵיִם: הַמַּטֹּת הַגִּדלֹת אֲשֶׁר־רַאַוּ עֵינֵיךְ יּ וְהָאתְת וְהַמִּפְתִים וְהַיֶּר הַחֲזָקָה וְהַוִּרַעַ הַנָּטוּיָה אֲשֵׁר הוֹצָאַךְּ יהוָה אֵלֹהֵיךְ כֶּן־יַעֲשֵׂה יהוָה אֵלֹהֵיךְ לְכָל־ ב הַעַמִּים אָשֶר־אַתַּה יַרָא מִפּנֵיהֵם: וָגַם אַשִר־אַתַּה יַרָא מִפּנֵיהֵם: וְגַם אֵשִר־אַתַּה ישַׁלַח יהוה אַלהיר בָּם עַד־אַבֹר הַנָּשָאַרִים וְהַנָּסְתַּרִים בא מִפָּנֵיף: לִא תַעַרִץ מִפָּנֵיהֶם כִּי־יהוָה אֱלֹהֵירְ בִּקְרַבֶּׁךְ אֱל בּ גַּרוֹל וְנוֹרֵא: וְנַשַׁל "יהוֹה אֱלֹהֵיך אֱת־הַגוֹיֵם הַאֱל מִפַּנֵיך מעט מעט לא תוכל כלתם מהר פודתרבה עליר חית בּג הַשַּׂבָה: וּנַתַנַם יהוה אֱלֹהֵיך לְפַנֵיך וְהַמָם מְהוּמֵה גִּדֹלָה

והאתת. כגון ויהי לנחש (שמות ד:ג) והיו לדם כיכשת (שם ט): והמפתים. המכות המופלאות: והיד החזקה. זו הדבר (ספרי שלת קטו): והזרוע הגטויה. זו החרכ (שם) של מכת בכורות: (ב) הצרעה. מין שרן הטוף, שהיתה זורקת כהם מרה ומסרסתן ומסמאה את טיניהם בכל מקום שהיו נסתרים שם (סוטה לו.): (בב) פן תרבה עליך חית השדה. והלא אם טושין רלוט של מקום אין מתייראין מן החיה, שלאמר ותית השדה. והלא אם טושין רלוט של מקום אין מתייראין מן החיה, וספרי ט): (בג) והמם. נקוד קמן כולו לפי שאין מ"ם אתרונה מן היסוד, והרי הוא (ספרי ט): (בג) והמם. נקוד קמן כולו לפי שאין מ"ם אתרונה מן היסוד, והרי הוא כמו (ויהם את מתנה מלרים (שמות יד:כד)) והם אותם, אבל והמם גלגל מגלתו (ישטיה כת:כת) כולו יסוד, לפיכך חליו קמן וחליו פתח, כשאר פטל של שלש אותיות:

(יב) והיה עקב תשמעון. אם המלוח קלוח שאדם דש בעקביו חשמעון (חכחומא ל): ושמר הי אלהיך לך את הברית וגוי. ישמור לך הכטחמו (שס): (יג) שגר אלפיך. ולדי בקרך שהנקבה משגרת ממעיה: ועשתרות צאנך. מנסס פירש אלפיך. ולדי בקרך שהנקבה משגרת ממעיה: ועשתרות צאנך. מנסס פירש אביר בשן (חדלים כבינ) מבחר הלאן, כמו עשסתוח קרנים (בראשים יד:ה) [לשון חוק]. ואונקלום חרגם ועדרי ענך. ורבוחינו אמרו למה נקרא שמם עשחרות, מחק]. ואונקלום חרגם ועדרי ענך. ורבוחינו אמרו למה נקרא שמם עשחרות, שמעשרות את בעליהן (חולין פד:): (יד) עקר. שאינו מוליד: (יד) -(יד) בי תאמר בלבבך. על כרסך לשון דלמא הוא, שמא מאחר בלבבך מפני שהם רבים לא אוכל בחורים, אל תאמר כן, לא תירא מהם. ולא יתכן לפרשו באחת משאר לשונות: של כי (חענית ע.) שיפול עליו שוב לא חירא מהם: (יש) המסת. נסיונות:

#### PARASHAS EIKEV

Moses continued encouraging the nation to trust in God to insure their successful conquest of the Land and abundant blessing in every aspect of their lives, and he stressed again that all vestiges of idolatry had to be eliminated from the Land.

12. אֶקֶב — The reward. The translation follows Onkelos and R' Saadyah Gaon, and is similar to that of Ibn Ezra. Ramban renders because [you will hearken...].

Midrashically, the word yg, which also means heel, al-

## PARASHAS EIKEV

The 12 This shall be the reward when you hearken to these ordinances, and you observe and perform them; HASHEM, your God, will safeguard for you the covenant and the kindness that He swore to your forefathers. 13 He will love you, bless you and multiply you, and He will bless the fruit of your womb and the fruit of your Land; your grain, your wine, and your oil: the offspring of your cattle and the flocks of your sheep and goats; on the Land that He swore to иоиr forefathers to give uou. 14 You will be the most blessed of all the peoples; there will be no infertile male or infertile female among you nor among your animals. <sup>15</sup> HASHEM will remove from you every illness; and all the bad maladies of Egypt that you knew — He will not put them UDOR YOU. but will put them UDOR all YOU foes. 16 YOU will devour all the peoples that HASHEM uour God, will deliver to you; your eye shall not pitu them; you shall not worship their gods, for it is a snare for uou.

<sup>17</sup> Perhaps uou will sau in uour heart. "These nations are more numerous than I: how will I be able to drive them out?"

<sup>18</sup> Do not fear them! You shall remember what HASHEM, your God, did to Pharaoh and to all Assurance of Equpt. 19 The great tests that your eyes saw, and the signs, the wonders, the strong hand, and the outstretched arm with which HASHEM, your God, took you out — so shall HASHEM, your God, do to all the peoples before whom you fear, 20 Also the hornet-swarm will HASHEM, your God, send among them, until the survivors and hidden ones perish before you, 21 You shall not be broken before them, for HASHEM, your God is among you, a great and awesome God.

<sup>22</sup> HASHEM, your God, will thrust these nations from before you little by little: you will not be able to annihilate them quicklu, lest the beasts of the field increase against you, 23 HASHEM. uour God. will deliver them before you, and will confound them with great confusion,

ludes to the sort of commandments that people may regard as relatively unimportant, so they tend figuratively to "tread on them with their heels." Thus, the Torah assures Israel that if they are careful to observe even these neglected commandments, they can be certain that God will reward them with His covenant and kindness (Rashi).

את המשפטים האלה — These ordinances. According to Ramban, the Torah refers to the courts' obligation to exercise judgment in monetary disputes and especially to punish those who transgress the laws and decrees of the Torah. Such action by the courts may be unpopular, because people may shrink from imposing the death penalty, and even monetary judgments may incur the wrath of powerful litigants who may seek to avenge themselves against judges who rule against them. To the judges who may be afraid to flout the popular will or the threats of the influential, the next verse promises that God will love those who are fearlessly loyal to Him — and perhaps that He will inspire others to love them — and He will bless them and see to it that they and their possessions are not diminished by those who seek to harm them.

הברית — The covenant, i.e., God's oath to Abraham (Genesis 17:7). This refers to God's special relationship with Israel. whereby His bounty flows directly to His people, without intermediaries (Sfomo).

17-18. Any rational observer would ask how Israel could

dare to cross the Jordan and face certain defeat at the hands of larger and stronger nations. To this Moses answered that such "logic" is spurious. Did not the Jews see how Pharaoh and his nation and legions were brought down by supernatural means? If so, it should not be surprising that God would grant His people victory in Eretz Yisrael, as well.

19. See 4:34.

20. הצרעה — The homet-swarm. See Exodus 23:28.

21. לא תערץ מפניהם — You shall not be broken before them. Since God will be among you and He is great and awesome, any fear you might have of the Canaanite nations should be submerged in your greater fear of God (Ibn Ezra), and if so, you should consider the Canaanites to be insignificant.

22-24. God assured the people of an overwhelming victory, and, furthermore, told them that they would win in a way that would not cause them a different kind of harm: For if all the Canaanite nations were to be routed or flee immediately, vast stretches of the Land would be unpopulated and open to uncontrolled habitation by wild beasts, many of them dangerous. If so, the great victory would come at an unacceptable cost. True, if the people were absolutely righteous, they would have nothing to fear from beasts, but Moses knew that, realistically, the people would fall short of such a high degree of saintliness. He told them, therefore, that although they would conquer most of the Land quickly (v. 23), and that the "mighty" kings would suffer such a resounding defeat

п

עד דישתצון: כדוימסר מלכיהון בידה ותובד ית שמהון מתחות שמיא לא יתעתַד אנש מקַדַמַך עד דתשצי יתהון: כה צַלְמֵי טַעַוַתְהון תוקדון בנורא לא תַחַמַד בַּספָּא ודהבא די עליהוז ותסב לָךְ דִילְמַא תַּתַקַל בָּה אֲרֵי מַרַחַקא דִיי אַלַהַר הוא: מולא תעל דמרחק לביתר וּתְהֵי חַרְמַא בְּוָתָה שַׁקַצָא תַשַּקצנה וַרַחַקא תְּרָחַקנֵה אַרַי חַרמַא הוא: אכּל תַּפַקַרתַא דִּי אַנַא מִפַקַרַר יומא דין תְּטָרוּן לְמֵעְבֵּד בַּדִיל דְתִיחוּן ותסגוּן וְתַיתוּן וְתֵירָתוּן יַת אַרעא די קיים יי לַאַבַהַתְכוּן: בּוְתַדְבָּר יַת כַּל ארחא די דַבְּרֶהְ יִיָּ אֶלַהַרְ דְּנָן ארבּעין שנין במדברא בדיל לעניותר לנסיותר לְמַדֵּע יַת דִּי בַלבָּךְ הַתְּטֵר פַּקּוֹדוֹהִי אם לא: גועניה ואבפנה ואוכלה ית מנא הי לַא יִדַעָתַא וָלַא יַדְעוּן אַבַהַתִּיךְ בָּדיל לאודעותר אַרִי לַא עַל לַחַמַא בָּלְחוֹדוֹהַי מָתַקַיַם אַנַשַא אַרֵי על כַּל אַפַּקוּת מִימרָא דֵיי יתקים אנשא: רּכָּסוֹתַךְ לַא בליאַת מנַרְ וֹמסנַרְ לא יָחֱפוּ דְּנָן אַרָבָּעִין שְׁנִין: הוָתְדַע עַם לְבַּךְ אַרי כּמא די מלף גברא ית בּרהּ יי אַלַהַרְ מַלַּף לַרְ: וּוָתָטַר יַת פָּקוֹדַיָא דַייַ אַלַהַרְּ לִמְהַרְ בָּאַרָחַן רַתַקּגַן קַרַמוֹהַי וּלִמִרָּחָל יָתָהּ: זאַרַי יִיָּ אַלָּהָרְּ מַעַלַרְּ לָאַרעָא טָבָא אַרעָא נָגרָא נַחַלין דּמַיִּין מַבּוּעֵי עִינַיַן וֹתְהוֹמִין נַפָּקִין בְּבָקעַן וּבָטוּרִין: האַרעַא חִטִּין וָסַעַרִין וְגוּפִנִין וּתָאַנִין וָרָמּוֹנִין אַרָעַא דְּזַיתַהַא עַבְּדִין מִשְׁחַא וָהִיא עַבְרַא דְבַשׁ: יּאַרְעַא דִּי לַא בַמַסְכָּנוּת תֵּיבוּל בַּהּ לַחָמַא לַא תחסר כל מדעם כה ארעא די אבנהא פַרְזָלָא וּמְטוּרָהָא תִפְסוּל נְחַשָּא:

בּר עַד הִשָּׁמְדֵם: וְנָתַן מַלְבֵיהֶם ׁ בְּיָדֶׁךְ וְהַאֲבַרְתָּ אֶת־שְׁמְּם בּתְּה בְּשָׁמְדָם: וְנָתַן מַלְבֵיהֶם ׁ בְּיָדֶרְ וְהַאֲבַרְתָּ אֶת־שְׁמְרְךָּ אֹתָם: מַתְּחָתְה בָּשְׁמְרְךָּ אֹתָם: מְלַּקְחָתְּ לָּךְ בָּּן תִּנְקָשׁ בֹּוֹ כִּי תוֹעֲבַת יהוָה אֱלֹהֶיךְ עֲלִיהֶם וְלָלַקְחָתְּ לָךְ בָּן תִּנְקָשׁ בֹּוֹ כִּי תוֹעֲבַת יהוָה אֱלֹהֶיךְ מַלְבִיה וְלָא־תָבִיא תְוֹעֵבָה אֶל־בִּיתֶׁךְ וְהָיִית חֻרֶם הְוֹא: בּי הְוֹא: וְלָא־תְבֵיא וְתַעֵב וֹ תִּתְעָבֵנוּ כִּי־חֲרֶם הְוֹא:

אַ כַּל־הַמִּצְוָה אֲשֶׁר אָנכֵי מִצַוּךְ הַיִּוֹם תִשְׁמִרוּן לֵעֲשָוֹת אַ לָמַעַן הַחִיוּן וּרִבִּיתֵׁם וּבָאתֵם נֵירִשִּׁתֵּם אֵת־הַאָּבץ בּ אַשֶּר־נִשְבֵּע יהוָה לַאַבְתֵיכֵם: ווַכַרָתַ אֵת־כַּל־הַדְּרֶךְ אָשֶׁר הוֹלִיכְרָ יהוָה אֱלֹהֶיךָ זֶה אַרְבָּעִים שָׁנָה בַּמִּרְבָּר לַמַעַן עַנַתָּרָ לָנַסְתָּרָ לַדָּעַת אָת־אָשֵׁר בִּלְבֵבָרָ הַתְשָׁמִר ָג מִצוֹתָו אִם־לָא: וַיִּעַנְּךְּ וַיַּרִעְבֶּךְ וַיַּאֲכְלְךָּ אֶת־הַמָּן אֲשֵר ג מִצוֹתָו אִם־לָא: ַלא־יָבַעָתָ וִלְא יָדְעָוּן אֲבֹתֵיךָ לִמַעַן הוֹדְיעֵךְ בִּי לְא עַל־ הַלֶּחֶם לְבַרוֹ יִחְיֶה הָאָרָם כֵּי עַל־כָּל־מוצֵא פִי־יהוה רַ יִחַיֵה הַאַבָם: שִׁמְלַּתְרָּ לָא בַלְתַה מֵעַלֵּיך וַרַגִּלְךָּ לְא - יִחִיֵה הַאַבָם: שִׁמְלַתְרָּ לָא ָרַבְצָקָה זֵה אַרָכָּעִים שָׁנָה: וִיָדַעָהָּ עִם־לְבָבֵךְ כִּי בַּאֲשֵׁר 🙃 בַּצֵקָה זָה אַרָבָּעים ּ יִיַפֶּר אִישׁ אֵת־בְּנֹו יהוָה אֱלֹהֶיךְ מְיַסְּרֶךָ: וְשֻׁמַרְתָּ אֶת־ ּ מִצְוָת יהוָה אֱלֹהֵיך לָלֵכֶת בִּדְרָבֵיו וּלְיִרָאָה אֹתוֹ: ֻבִּי יהוָה אֱלֹהֶיךָ מְבִיאָךָ אֶל־אֶרֵץ טוֹבָה אֱרֵץ נַחֲלֵי מָיִם תַנָנת ותהמת יִצְאֵים בַּבִּקְעָה וּבָהָר: אֲרֵץ חְשָּה וּשְעַרָה - תְּרֵץ חְשָּה וּשְעַרָה ּט וָגֶפֶן וּתָאֵנָה וָרְמָּוֹן אָרֵץ־זֵית שָׁמֵן וּדְבָשׁ: אָרֵץ אֲשֵׁר לא במסבנת תאכל-בַּה לֶחֵם לא־תַחָסֵר כִּל אַבָּגַיהָ בַרְזֵּל וּמֲהַרָרֶיהָ תַּחְצָב נְחְשֶׁת:

אותם כמין כלים מנוהלים, ואף קטניהם כמו שהיו גדלים היה גדל לנושן ממהם, כלנוש הזה של חומט שגדל עמו (שהש"ר ד:יא): לא בצקה. לא נפחה כנלון הזה של חומט שגדל עמו (שהש"ר ד:יא): לא בצקה. לא נפחה כנלק, כדרך הולכי יאף שרגליהם נפוחום: (ח) זית שמן. זיתים המושים שמן: (א) גדלים ועצמים ממך. אתה עלום והם עלומים ממך (ספרי שם): (ד) אל תאמר בלבבך. צדקתי ורשעת הגויים גרמו: (ה) לא בצדקתך אתה בא לרשת כי ברשעת וגוי. הרי כי משמש נלשון אלא:

(א) בל המצוה. כפשוטו. ומדרש אגדה, אם התחלת כמלוה גמור אותה, שאינה נקראת המלוה אלא על שם הגומרה, שנאמר ואת עלמות יוסף אשר העלו בני נקראת מתלרים קברו בשכם (יהושע כדילב) והלא משה לבדו נתעשק בהם להעלותם (שמות יגיע) אלא לפי שלא הספיק לגומרה, וגמרוה ישראל, נקראת על שמם (תנחומא ו): (ב) התשמור מצותיו. שלא תנסהו ולא חסרהר מחריו: (ד) שמלתך לא בלתה. ענני כבוד היו שפין בכסותם ומנהלים

that they would soon be forgotten (v. 24), the victory would not be such that beasts would take over the Land (Ramban).

26. וְלֹא־תָביא תוֹעֲבָה אְלֹ-בִּיתָּךְ — And you shall not bring an abomination into your home. Both Rambam and Ramban agree that the verse prohibits anyone to benefit from an idol or its accoutrements. Chinuch (ch. 435) extends the prohibition to any sort of profit from funds or other items that were obtained in violation of Torah law, because the same lust

that propels people to worship idols propels them to seek monetary gain in other forbidden areas.

8.

### The lesson of food

1. בְּל-הַמְּצְוָה — The entire commandment. Moses stressed that no Jew could pick and choose among the commandments of the Torah. The blessings promised by God were contingent on Israel's acceptance of the entire Torah, as if

until their destruction. <sup>24</sup> He will deliver their kings into your hand and you shall cause their name to perish from under the heaven; no man will stand up against you until you have destroyed them. 25 The carved images of their gods you shall burn in the fire; you shall not covet and take for nourself the silver and gold that is on them, lest you be ensnared by it, for it is an abomination of HASHEM, your God. 26 And you shall not bring an abomination into your home and become banned like it: you shall surely loathe it and you shall surely abominate it for it is banned.

8 of Food

The entire commandment that I command you today you shall observe to perform, so that you may live and increase, and come and possess the Land that HASHEM swore to Lesson uour forefathers. 2 You shall remember the entire road on which HASHEM, uour God. led uou these fortu years in the Wilderness so as to afflict you, to test you, to know what is in your heart. whether you would observe His commandments or not. 3 He afflicted you and let you hunger. then He fed you the manna that you did not know, nor did your forefathers know, in order to make you know that not by bread alone does man live, rather by everything that emanates from the mouth of God does man live. 4 Your garment did not wear out upon you and your feet did not swell, these fortu uears, 5 You should know in your heart that just as a father will chastise his son, so HASHEM, your God, chastises you. 6 You shall observe the commandments of HASHEM, your God, to go in his ways and fear him. 7 For HASHEM, your God, is bringing you to a good Land; a Land with streams of water, of springs and underground water coming forth in valley and mountain; 8 a Land of wheat, barley, grape, fig, and pomegranate; a Land of oil-olives and date-honeu: 9 a Land where you will eat bread without poverty — you will lack nothing there: a Land whose stones are iron and from whose mountains you will mine copper.

all of it, in its entirety, is a single, integrated command.

The Sages in the Midrash infer from this term that one who begins to perform a commandment should persevere to its completion, for the fulfillment of the commandment will be credited to the one who finishes the task (Rashi).

2. The forty-year experience in the barren Wilderness proved that God supplies all the needs of those who follow Him (Ramban).

למען ענתף — So as to afflict you, i.e., to subject you to the uncertainty of not having any reserves of food, and being forced to trust that there would be manna awaiting you the next morning on the desert floor (Rashbarn).

- To test you. Would your difficulties in the Wilderness lead you to doubt God and put Him to the test?

- 3. God afflicted you with the hardship of travel and let you hunger by not affording you extraneous pleasures (Ibn Ezra). Even the miraculous manna was a test for the people, because they had no prior experience with anything like it, and they did not know whether human beings could subsist for long on such food (Ramban).
- 4. The clothing, too, proved that God was with them, for it is a miracle that clothing could last for forty years without deteriorating or wearing out, even without being subjected to perspiration and harsh use (Ramban). How much more so since the Midrash teaches that clothing grew with the children and always remained clean and fresh (Rashi).

- 5. It is true that God subjected the people to some hardships in the Wilderness, but even that was for their good; just as a father may chastise his child to prepare him for the future, so God imposed the hardships of the Wilderness so that the people would appreciate the riches and pleasures awaiting them in Eretz Yisrael (Ramban).
- 8. This verse lists the seven foods for which the Land was

ודבש - And date-honeu. When dates are left in the sun, their honey-like juice oozes from them. "Honey" is used to refer not only to bees' honey, but to every manner of very sweet food, such as dates (Rashi to Succah 6a).

9. לא במסבנת — Without poverty. You will not be reduced to eating stale bread, as poor people must (Rashbam). Alternatively, the Land will have a thriving economy that will provide its population with the means to purchase whatever commodities they need (Sfomo).

Allegorically, the Torah is likened to bread. Thus, the sense of the verse is that Eretz Yisrael, the spiritual center of the universe, is better suited than any other land for growth in Torah (R' Bachua). The Torah speaks not of the poverty of insufficient calories or of not enough money to buy food. The subject is spiritual poverty. In other lands, people fail to see that there is more to survival than food and creature comforts, but in Eretz Yisrael, Moses told them, they would see the hand of God in every kernel of grain, and not languish in spiritual deprivation.

ט

שלישי

יותיכול ותשבע ותברה ית יי אלהה על אַרעא טַבַא די יִהַב לַר: יאַ אָסְתַּמֵּר לַר דילמא תנשי ית דחלתא דיי אלהר בדיל דלא למטר פקודוהי ודינוהי וּקיַמוֹהִי דִּי אַנַא מפַקדַה יומא דין: יב דילמא תיבול ותשבע ובתין שפירין תַּבְנֵי וָמֵיתֵב: יגוַתוֹרֶה וענה יסגּוּו ובַספַא ודַהַבא יסגא לר וכל די לה יסגא: ירוירים לבר ותנשי ית דחלתא דיי אַלַהַר די אַפַּקַר מאַרעא דמצרים מְבֶּית עָכָדוּתָא: טוּדְדָבָּרֶהְ בְּמַדְבָּרָא רַבַּא וּדְחִילַא אַתַר חָוְיֵן קַלָּן ועָקַרַבִּין וֹבַית צַחַננַא אַתַר דִּי לֵית מֵיַא דאפּק לך מיא מטנרא תקיפא: טודאובלה מנא במדברא די לא ידעון אבהתר ובדיל לעניותה לנסיותה לאוטבא לַך בַּסופַר: יותימר בּלבּר חילי ותקף ידי קנא לי ית נכסיא הַאָּלֵין: יחּ וְתַּדְבָּר יַת יִיַ אַלְהַרְּ אַרֵי הוּא יהב לה עצה למקני נכסיו בדיל לקימא יַת קַיַמָה דִי קַיִּים לַאֲבַהַתַרְ כִּיוֹמַא הַדֵּיו: יטויהַי אָם מִנְשַאָה תְנָשֵי יַת דְּחַלְתַּא דַייַ אַלַהַר וּתָהַרְ בָּתַר טַעַוַת עַמְמַיַא ותפלחנון ותסגוד להון אסהדית בכון יומא דין ארי מיבד תּיבדוּן: כפעממיא דִי יָיַ מאבִיד מַקַּדְמֵיכוֹן כַּן תֵּיבִדוּן חַלַף דלא קבלתון במימרא דיי אלהכון: אַשְׁמַע יִשְׁרָאַל אַתּ עָבַר יוֹמַא דִין יַת יַרדנא לְמֵיעל לְמֵירַת עַמְמִין רַבַּרבִין ותַקּיפִין מִנַּךְ קַרְוִין רַבַּרְבַן וּכְרִיכָן עַד צית שָׁמַיַא: בעם רַב וֹתַקִּיף כְּנֵי גָבָּרַיָּא דִּי אַתְּ יְדַעַתְּ וְאַתִּ שְׁמַעַתִּ מַן יִכּוּל לְמֵיקֵם קַדָם כְּנֵי גִבַּרַיַא: גוֹתְדַע יוֹמָא דַין אַרֵי יִיַ אַלַהַרְ הוּא דִּעַבָר קַדַמַרְ מימרה אַשַא אַכְלַא הוּא יִשְצְנוּון וְהוּא יתרכנון קדמה ותתרכנון ותוכדנון בפריע כמא די מליל יי לף: דלא תֵימֵר בִּלְבַּךְ בִּדְיִתְּכַר יִיָּ אֲלֶהָךְ יָתְהוֹן מַקַדַמַך לְמֵימַר בָּזַכוּתִי אַעַלַנִי יִיַּ לְמֵירָת יַת אַרְעָא הָדָא וּבְחוֹבֵי עַמְמַיָּא הַאָלֵין יִיַ מִתְרֵךְ לְהוֹן מְקַרָמַךְ: הּלָא

שני יא בַּנֹתָן לְךֶּ כָּחַ לַעֲשְׁוֹת חֻיִל לְמַעַן הָקִּיך עַלְּתַּלֵן לְבֶּ כָּחַ לַעֲשְׁוֹת חֻיִל לְמַעַן הָקִיך עַלְּתַ עַלְּתַּבְרִיתְוּ אֲלֶהָרְ עַבְּרִיתְוּ אֲלֶהָרְ וְשָׁבְּרִיתְ וְמִשְׁפָּטִיו וְחֻקּתִיו אֲשֶׁר מִצְוֹן לְבֶּ כִּחַ לְצְשָׁר מִצְוֹתִיוֹ וִמִשְׁפָּטִיו וְחֻקּתִיוֹ אֲשֶׁר מִבְּרִוֹם מִבְּיִם מִבְּים מִבְּיִם מִבְּיִם מִבְּים מִּבְּים מִּיבְּים מִבְּים מִּעְרִים מִּבְּים מִּיבְּבְּים מִּבְּים מִּעְרִים מִּבְּים מִּתְּים מִּעְים מִּבְּים אָּת־יִיהְוֹם מְבָּבְּים מְעִים מִּבְּים אָּתְיים אָּתְיים אָּתְייִם מְּעִּים מְּעִים מִּבְּים אָּתְרִים מְּבִּים מִּבְּים מְּתִּים מִּבְּים מִּים מִּבְּים מְּתְּים מְּתִּים מִּיבּים מִבְּיִם מְּעִּים מְּבִּים מְּתְּים מְּעִּים מְּבִּים מְּעִּים מְּעִּים מְּעִּים מְּעִּים מְּעִּים מְּעִּים מְּבִּים מְּעִּים מְּבִּים מְּעִּים מְּבִּים מְּעִּים מְּבִּים מְּבְּבְּים מְּעִים מְּבְּים מְּעִּים מְּבְּים מְּיִים מְּיִּים מְּתִּים מְּתִּים מְּיִּים מְּתִּים מְּתִּים מְּיִּים מְּיִּים מְּיִּים מְּתִּים מְּיִּבּים מְּיִים מְּיִּים מְּעִּים מְּיִים מְּיִּים מְּיִּים מְּיִּים מְּיִּים מְּיִים מְּיִּים מְּים מְּיִּבְּים מְּיִּם מְּיִּם מְּתִּים מְּיִּם מְּיִּם מְּתִּים מְּתִים מְּבְּים מְּתִּים מְּתִּים מְּתִּים מְּבְּים מְּיִּים מְּיִּים מְּיִּים מְּיִּים מְּיִּים מְּתִּים מְּבְּים מְּבְּים מְּבְּים מְּבְּים מְּבְּים מְּבְּים מְּבְּים מְּבְּים מְבְּים מְּ

י וְהָלָּה אִם־שָׁכְּחַ תִּשְּׁפַּח אֶת־יהׁנְה אֱלֹהֶיךְ וְהָלַכְלָּ אַחֲבִי אֱלֹהָים אֲחַרִים וַעֲבַרְחָּם וְהִשְׁתַּחֲנִיתָ לָהֶם הַעִּרְתִי בָּכֶם בּ הַיּוֹם כֵּי אָבָד תְּאבֵרְוּן: כַּגוֹיִם אֲשֶׁר יְהוֹה מֵאֲבְיִד מִפְּנֵיכֶם

בֵּן תְאבֵדְוּן עֵקֶב לְא תִשְׁמְעוּן בְּקוֹל יהוָה אֱלְהֵיכֶם: א שְׁמַע יִשְׂרָאֵל אַתָּה עבֶר הַיּוֹם אֶת־הַיַּרְהֵּן לָבא לָרֶשֶׁת גוֹיִם גִּדלִים וַעַצִמִים מִמֵּךַ עַרֵים גִּדלִת וּבְצָרָת בַּשָּׁמֵיִם:

בּ עַם־גָּדְוֹל וָרֶם בְּנֵי עֲנָקֶים אֲשֶׁר אַתָּה יָדַעְתָּ וְאַתָּה שָׁמַעְתָּ גּ מֵי יִתְיַצֵּב לִפְנֶי בְּנֵי עֲנָק: וְיָדַעְתָּ הַיּוֹם כִּי יהוֹה אֱלֹהֶיך הוּא הַעבֵר לְפָנֶיךּ אֲשׁ אִכְלָה הְוּא יַשְׁמִידֵם וְהָוּא יַכְנִיעֵם לְפָנֵיךְ וְהְוֹרֵשְׁתַם וְהָאֵבַרְתַּם מַהֵּר בַּאֲשֵׁר דְּבֵּר יהוָה לֵךְ:

רְאַמֶר בְּצִרְקָתִי הֶבִיאַנִי יהוֹה לָרֶשֶׁת אֶת־הָאָרֶץ הַגְּאַת לאמר בְּצִרְקָתִי הֶבִיאַנִי יהוֹה לָרֶשֶׁת אֶת־הָאָרֶץ הַגָּאַת

ה וברשעת הגוים האלה יהוה מורישם מפוור: לא

10. וְאַכְּלְתְּ וּשְׁבְּעָתַ וּכְּרְכָּתְ (שְׁבְּעָתַ וּכְּרְכָּתְ / You will eat and you will be satisfied, and bless. This is the commandment to recite the Grace after Meals, which applies whenever one eats a meal with bread and is sated (Berachos 48b).

R' Avira taught that the ministering angels asked God how it is proper for Him to show favoritism to the Jewish people. He answered, "Should I not show them favoritism? I have commanded them to recite the Grace after Meals only if they are satisfied, i.e., sated, but they have chosen to bless

Me even if they eat only a piece of bread as small as the volume of an egg or even an olive" (Berachos 20b).

11-19. A warning against the lure of prosperity. Moses warned Israel to beware lest it allow the forthcoming prosperity and security to blind it to the identity of the Source of its blessing (R' Matzliach).

17-18. It would be easy for the Jews to think that their own strength enabled them to defeat the Canaanites, because

10 You will eat and you will be satisfied, and bless HASHEM, your God, for the good I and that He aave uou.

A Waming Against the Lure of Prosperitu

11 Take care lest you forget HASHEM, your God, by not observing His commandments. His ordinances, and His decrees, which I command you today, 12 lest you eat and be satisfied, and uou build good houses and settle, 13 and your cattle and sheep and goats increase, and your increase silver and gold for yourselves, and everything that you have will increase -14 and your heart will become haughty and you will forget HASHEM, your God. Who took you out of the land of Egupt from the house of slavery. 15 Who leads you through the great and awesome Wilderness — of snake, fiery serpent, and scorpion, and thirst where there was no water — who brings forth water for you from the rock of flint, 16 Who feeds you manna in the Wilderness which your forefathers knew not, in order to afflict you and in order to test you, to do good for uou in uour end. 17 And you may say in your heart, "My strength and the might of my hand made me all this wealth!" 18 Then you shall remember HASHEM, your God: that it was He Who gave you strength to make wealth, in order to establish His covenant that He swore to your forefathers, as this dau.

<sup>19</sup> It shall be that if you forget HASHEM, your God, and go after the gods of others, and worship them and prostrate yourself to them — I testify against you today that you will surely perish. <sup>20</sup> like the nations that HASHEM causes to perish before you, so will you perish because you will not have hearkened to the voice of HASHEM, your God.

9 Rememberina the Exodus and the Tribulations Wildemess

Hear, O Israel, today you cross the Jordan, to come and drive out nations that are greater and mightier than you, cities that are great and fortified up to the heavens, <sup>2</sup> a great and loftu people, children of giants, that you knew and of whom you have heard, "Who can stand up against the children of the giant?" <sup>3</sup> But you know today that HASHEM, your God — He crosses before you, a consuming fire; He will destroy them and He will subjugate them before in the you; you will drive them out and cause them to perish quickly, as HASHEM spoke to you.

<sup>4</sup> Do not say in your heart, when HASHEM pushes them away from before you, saying, "Because of my righteousness did HASHEM bring me to possess this Land and because of the wickedness of these nations did HASHEM drive them away from before you." 5 Not

Jews are formidable warriors, whom Jacob and Moses likened to lions and wolves. To dispel such a notion, Moses urged them always to remember the Exodus and the tribulations in the Wilderness. Clearly, therefore, they would have to realize that not their strength, but God's, enabled them to prevail (Ramban).

19. Moses continued that since it was obvious that Israel's success depended on God, if they were to forfeit His blessing, they would be helpless and could expect only disaster at the hands of the nations they were about to defeat (ibid.).

1. שמע ישראל אחה עבר — Hear. O Israel, todau uou cross. Based on the Midrash, Or HaChaim offers a novel interpretation. Moses urged the people to hear, suggesting that he wanted them to understand the implication of his words, in which he stressed their crossing the Jordan. Moses had been forbidden to plead on his own behalf, and apparently he could not ask the people directly to intercede on his behalf, but if they were to take to heart that they, not he,

were about to enter the Land, this should cause them to pray that the decree against Moses be annulled. But they did not respond to his hope.

2. בני ענקים — Children of giants. See 1:28, 2:10-11, 20-21. 4-6. אל-תאמר בלבבר — Do not say in your heart . . . Earlier, Moses had warned Israel against the delusion that Jewish military prowess alone would achieve the victory. Now he went to the next step. If physical strength was not the determining factor, then it must be either Jewish spiritual merit or the overwhelming wickedness of the Canaanites. Moses now addressed himself to this. Rashi and Ramban disagree regarding these two verses, as follows:

- Rashi: Do not think that you will triumph because of a combination of your righteousness and Canaanite wickedness [וברשעת]. Your righteousness is not sufficient to be a factor, at all. Instead, you will conquer because of Canaanite wickedness and because of God's oath to the Patriarchs.

— Ramban: In verse 4, Moses said, "Do not think that your righteousness will win for you. Instead, it is the wickedness of the Canaanites that is causing them to be driven out";

בְצִרְקָתְּךָ וּבְיֹשֶׁר ֹ לְבֵבְךָ אַתָּה בָא לָרֶשֶׁת אֶת־אַרְצָם כִּי בְוַכוּתַךְ וּבְקַשַּיטוּת לבַּךְ את עלל לְמֵירַת יַת אַרִעָהוֹן אַרַי בְּחוֹבֵי עַמְמֵיַא בְּרִשְׁעַת ו הַגּוֹיִם הָאֵלֶה יהוְה אֱלֹהֶיךְ מְוֹרִישֵׁם מִפָּנֶּיךְ הַאַלֵּיו יִיַ אַלַהַרְ מִתַרַכָהוֹן (נייא תַרְכָנוּוְ) וּלְמַעַן הַקִּים אֶת־הַדָּבָּר אֲשֵׁר נִשְבֵּע יהוה לֵאֲבתֵיך מקַרַמָּה וּבְדִיל לַאַקָּמָא יַת פִּתְנַמָא די קַיִּים יִיָּ לַאַבָּהָתֶךְ לְאַבְרַהֵם לִיצְחַק ּ לָאַבַרָהַם לִיצָחָק וּלִיָעָקב: וְיָדַעְתָּ בִּי לָא בְצִרְקַתְּךְ יהוָה וּלְיַעֻקֹב: וּוַתִדַע אַדֵי לא בָוַכוּתַךְ יִי אַלהַּיך נֹתֵן לִךְּ אֶת־הָאָרֶץ הַטּוֹבָה הַזָּאת לְרִשְׁתָהּ כִּי אַלַהַרְ יָהַב לַרְ יָת אַרִעָא טַבְתָא הַרָא ּ עַם־קשַה־עָרֶף אָתָה: זְכֹר אַל־תִּשְבַּח אָת אַשֵּר־ ַלְמַירָתַהּ אַרַי עָם קשַׁי קַדַל אַתַּ: וּהַוי ַדְכִיר לָא תִנְשֵׁי יַת דִּי אַרְגַוְתַא קַדָם ייַ הַקְצַפְּתָּ אֶת־יהֹוָה אֱלֹהֶיךָ בַּמִּדְבָּר לְמִן־הַיּוֹם אֲשֶׁר־ אַלַהַרְ בִּמַרְבִּרָא לִמִן יוֹמֵא דִּי נַפַּקתּא יָצַאתָ ו מֵאֶרֵץ מִצְרִים עַר־בְּאֲכֶם עַד־הַמָּקום הַזֵּה מַאַרְעָא רָמִצְרֵיִם עַר מֵיתִיכוּן ער אַתַרָא הַרַין מִסָּרִבִין הַנֵיתוּן קַרַם יְיַ: ה מַמְרִים הָיִיתָם עִם־יהוְה: וּבְחֹרֵב הִקְצַפְּתָם אֶת־יהוְה הוֹבָחוֹרַב אַרגַוֹתוּן קַדָּם יִיַ וַהַוַה רְגַוֹ מִוֹ ּ וַיִּתְאַנֵּף יהוָה בָּבֶם לְהַשְּׁמִיד אֶתִבֵם: בַּצֵלֹתִי הַהַּרַה קַרַם יִיַ בָּכוֹן לְשֵׁצָאַה יַתְכוֹן: סבָּמִסְקִי לְטוּרָא לְמִסֶּב לוּחֵי אַבְנַיַּא לוּחַי קיַמֵא לָלַחָת לוּחָת הָאַבָנִים לוּחָת הַבְּרִית אֲשֶׁר־בָּרַת יהוָה דִּי נְזֵר יְיָ עִמְכוֹן וִיתַבִית בְּטוּרָא עָמָבֶם וָאֵשֶׁב בָּדָּר אַרְבָּעִים יוֹם וְאַרְבָּעִים לַיְלָה לֱחֶם אַרְבָּעִין יִמָּמִין וִאַרִבָּעִין לַילַנַן לַחְמֵא לָא אַכָלִית וּמַיָּא לָא שַתִית: יוִיהַב יְיַ לִי ּ לָא אַבַּלְתִּי וּמֵיָם לָא שַׁתֵיתִי: וַיָּמֵן יהוֹה אֵלֵי אַת־שְׁנֵי ּ יָת תָרַין לוּחַי אַבְנָיָא כָּתִיבִין בָּאַצְבָּעַא לוחת הָאַבָּנִים כִּתָבִים בִּאַצְבַּע אֵלהֵים וַעֲלֵיהֵם כֵּכָל־ דַייַ נַעַלַיהון כָּכַל פָּתְנַמַיַא הַי מַלִּיל יִיַ עִמְכוֹן בְּטוּרָא מִגוֹ אַשָּׁתָא בִּיוֹמָא הַדָּבָרִים אֲשֵׁר דִּבֵּר יהוֹה עִמָּכִם בָּהָר מִתְּוֹךְ הָאֲשׁ בִּיִוֹם רַקָּהָלָא: אַנַהַנָה מִסּוֹף אַרִבְּעִין יִמָּמִין יהוֹה נַתַּן יהוֹה הַפָּקץ אַרְבָּעִים יוֹם וְאַרְבָּעִים לֻיְלָה נָתַן יהוֹה הַ הַקָּהָל: וַיְהִי תִפָּץ אַרְבָּעִים יוֹם וְאַרְבָּעִים וַאַרִבּּעִין לַילָנָן יִהַב יִנַ לִי יָת תִּרֵין לוּחַי יַר אַלֵּי אֶת־שָׁנַי לֶחָת הָאֶבָנַים לֶחָות הַבְּּרֵית: נַיּאמֶר יהוֹה 🚉 אַבְנַיָּא לוּחֵי קִיָּמָא: יבּוַאַמַר יָיַ לִּי קוּם חות בִּפְרִיעַ מִבָּא אַרֵי חַבִּיל עַמַך דִּי אַלַּי קוּם רֵד מַהֵר מִנֶּה כָּי שִׁחַת עַמְּךְ אֲשֶׁר הוֹצֵאתָ אַפַּקתַא מִמִּצְרַיִם סָטוּ בִּפְרִיעַ מַן מִמִּצְרָיִם סָרוּ מַהַׁר מִן־הַדֶּּרֶךְ אֲשֶׁר צִוּיתִּם עָשִוּ לָהֶם אָרָחָא דִּי פַּקַּרְתִּנוּן עַבָרוּ לְהוֹן מַתִּכָא: יגוַאַמַר יִיָּ לִי לְמַימָר גַּלִי קַדָּמַי יָת עַמָּא יּגוַאַמַר יִיָּ לִי לְמַימָר בּיִי ַיַּ מַסֵּבָה: וַיָּאמֶר יהוָה אֵלֵי לֵאמָר רָאִיתִי אֶת־הָעָם הַוֶּּה יַ מַסַּבָה: וַיָּאמֶר יהוָה אֵלֵי לֵאמָר הַרַין וָהָא עַם קשַי קרַל הוּא: דּאַנַּח ּירְ וְהַנָּה עַם־קְשַׁה־עָרֶף הָוּא: הֶרֶף מִּמֶּנִי וְאַשְׁמִיבֹם יי בַעוּתַר מִקַּדַמִי וַאַשַּצְנוּן וִאַמחַי יַת שִׁמָהוֹן מִתְּחוֹת שְׁמַיָּא וְאַעְכֵּד יָתָךְ לְעַם ּוְאֶמְחֶה אֶת־שְׁלָּם מִתַּחַת הַשָּׁמָיִם וְאֱצֶשֶה אְוֹתְךְּ תַּקִיף וָסַגִּי מִנָּהוֹן: סּוֹנִאַתְפְּנֵיתִי וּנְחָתִית יי לְגְוֹי־עָצְוֹם וָרָב מִמֶּנוּ: וָאֵפֶן וָאֵרֵד מִן־הָהָר וְהָהָר בּעַר יּ מָן טוּרָא וִטוּרָא כַּעַר בִּאַשָּׁתָא וּתְרַין יַּבָאָשׁ וּשְנֵי לוּחָת הַבְּרִית עַל שְׁתִּי יָדָי: וָאֵרֶא וְהַנַּה יּ הַבָּי יָדָי: וָאַרֶא וְהַנַּה לוחֵי קיָמָא עַל תַרתִין יְדָי: סונַחַזַיתִי וָהַא חַבָּתוּן קַרָם יִיָּ אַלָהַכוֹן עַבַּרִתוּן חֲטָאתֶם לַיהוָה אֱלְהֵיכֶּם עֲשִיתֵם לָכֶּם עַגֵּל מַסַּכָה לְבוֹן עַגַל מַתְּכָא סְטֵיתוּן כִּפִּרִיעַ מְן יי סַרְתֶּם מַהֵּר מִן־הַדָּרֶךְ אֲשֵׁר־צְנָה יהוָה אֵתְבֵם: וָאֵתְפּשׁ אַרָחַא דִּי פַקּיד יִיַ יַתְכוֹן: יּיַנַאַחָרִית בָּתְרַין לּוּחַיָּא וּרְמִיתִנוּן מֵעֵל תַּרְתַּין יְרָי בּשְׁנִי הַלְּחֹת וָאַשְּׁלְבֵּם מֵעַל שְׁתֵּי יָדָי וָאֲשַׁבְּרֵם ותבַרתנון לְעֵינֵיכון: יחוְאשְתַּטְּחית רוֹם בָּרֶאשׁנָה אַרְבָּעִים יוֹם 🚓 לְעֵינֵיכֶם: וָאֶתְנַפַּל לְפְנֵי יהוֹה בָּרֶאשׁנָה אַרְבָּעִים יוֹם 🗝 קַרָם יִיָ כָּקַרמֵיתָא אַרְבְּעִין יִמָּמִין וָאַרְבָּעִין לַילָןן לַחְמָא לָא אֲכָלִית וּמַיָּא וְאַרְבָּעִים לַיְלָה לֻחֶם לְא אָבַּלִתִי וּמַיִם לְא שָׁתִיתִי לַא שַׁתִית על כָּל חוביכון דִי חַבְתוּן ַעָל כָּל־חַטַּאתְכֶם אֲשֶׁר חֲטָאתֶם לַעֲשָוֹת הָרַע בְּעֵינִי ּלָמַעַבַּר דְּכִישׁ קַּרָם יִיָ לְאַרְנָוָא קַּדָּמוֹהִי: י יהוָה לְהַכְעִיסְוֹ: כִּי יָגֹרְתִּי מִפְּנֵי הָאַף וְהַחֵמֶה אֲשֶׁר קָצַף יּ ישאַבי רְחַלִּית מִקָּדָם רָגְוָא וְחַמְתָא הִי 🚾 רְגַו יְיָ עֻלַיכוֹן לְשַׁצָאָה יָתְכוֹן וְקַבִּיל יְיָ יהנָה עֲלֵיכֶם לְהַשְׁמִיד אֶתְכֶם וַיִּשְׁמַע יהוה אֵלַי גָם צָלוֹתִי אַף בִּוֹמָנָא הַהִּיא: כּוְעַל אַהַרֹן וּ בַּפַּעַם הַהָּוא: וּבְאַהָרֹן הִתְאַנַּף יהוָה מְאָד לְהַשְּׁמִידְוֹ בּ הַנָה רְגַּו מִן קֶנָם יְיָ לַחֲנָא לְשַׁצִיוּתַהּ

because of your righteousness and the uprightness of your heart are you coming to possess their Land, but because of the wickedness of these nations does HASHEM, your God, drive them away from before you, and in order to establish the word that HASHEM swore to your forefathers, to Abraham, to Isaac, and to Jacob. <sup>6</sup> And you should know that not because of your righteousness does HASHEM, your God, give you this good Land to possess it, for you are a stiff-necked people.

<sup>7</sup> Remember, do not forget, that you provoked HASHEM, your God, in the Wildemess; from the day you left the land of Egypt until your arrival at this place, you have been rebels against HASHEM. <sup>8</sup> And in Horeb you provoked HASHEM, and HASHEM became angry with you to destroy you. <sup>9</sup> Then I ascended the mountain to receive the Tablets of stone, the Tablets of the covenant that HASHEM sealed with you, and I remained on the mountain for forty days and forty nights; bread I did not eat, and water I did not drink. <sup>10</sup> And HASHEM gave me the two stone Tablets, inscribed with the finger of HASHEM, and on them were all the words that HASHEM spoke with you on the mountain from the midst of the fire, on the day of the congregation.

<sup>11</sup> It was at the end of forty days and forty nights that HASHEM gave me the two stone Tablets, the Tablets of the covenant. <sup>12</sup> Then HASHEM said to me, "Arise, descend quickly from here, for the people that you took out of Egypt has become corrupt; they have strayed quickly from the way that I commanded them; they have made themselves a molten image."

<sup>13</sup> HASHEM said to me, saying, "I have seen this people, and behold! it is a stiff-necked people. <sup>14</sup> Release Me, and I shall destroy them and erase their name from under the heavens, and I shall make you a mightier, more numerous nation than they!" <sup>15</sup> So I turned and descended from the mountain as the mountain was burning in fire, and the two Tablets of the covenant were in my two hands.

<sup>16</sup> Then I saw and behold! you had sinned to HASHEM, your God; you made yourselves a molten calf; you strayed quickly from the way that HASHEM commanded you. <sup>17</sup> I grasped the two Tablets and threw them from my two hands, and I smashed them before your eyes. <sup>16</sup> Then I threw myself down before HASHEM as the first time — forty days and forty nights — bread I did not eat and water I did not drink, because of your entire sin that you committed, to do that which is evil in the eyes of HASHEM, to anger Him, <sup>19</sup> for I was terrified of the wrath and blazing anger with which HASHEM had been provoked against you to destroy you; and HASHEM hearkened to me that time, as well. <sup>20</sup> HASHEM became very angry with Aaron to destroy him,

הקדוש ברוך הוא לישראל בשמחה, ואמר לו למשה סלחמי כדברך לכך הוקבע למחילה ולסליחה. ומנין שנחרלה ברצון שלם שנאמר בארבטים של לוחות אחרונות ואכני טמדתי בהר כימים הראשונים (להלן י:י) מה הראשונים ברצון אף האחרונים ברצון, אמור מטחה אמצטיים היו בכטם (סדר טולם פ"ז; המחרונים ברצון, אמור משחה אחצטיים היו בכטם לכם: להשמידו. מכוחומא כי חשא לא): (ב) ובאהרן התאבף הי. לפי ששמע לכם: להשמידו. זה כלוי בנים וכן הוא אומר ואשמיד פריו ממטל (טמום ב:ט; ויק"ר ז:א):

(ט) ואשב בהר. אין ישיכה (או) אלא לשון מככה (מגילה כא.): (י) לוחת. לוחת כחיב, ששחים שות (חנחומא י): (יח) ואתנפל לפני ה' בראשונה ארבעים יום. שלאתר ועסה אעלה אל ה' אולי אכפרה (שמוע לב:ל) באוחה עליה נתעכבתי ארבעים יום. מנאו כלים בכ"ע באב, שהוא עלה בי"ח בתמוו. בו ניום נתרלה הקדוש ברוך הוא לישראל ואמר למשה פסל לך שני לוחות (שם לד:א) עשה עוד ארבעים יום, נמלאו כלים ביום הכפורים. בו ביום נתרלה (שם לד:א) עשה עוד ארבעים יום, נמלאו כלים ביום הכפורים. בו ביום נתרלה

thus Ramban renders אַרְרִישְׁיָם as but because of the wickedness ... In verse 5, Moses reiterates that the Jews should not think their righteousness is sufficient. If so, Moses must answer another question. Even though the Canaanites deserve to be displaced, why should Israel have the privilege of succeeding them? To that he answers that the oath to the Patriarchs was still in effect.

Although Moses had said above (7:8) that God loves Israel — which is a clear indication that the nation must be righteous enough to be worthy of such love — that statement referred only to the nation in its totality throughout

history. The criticism here was directed specifically at the people standing in front of him, who, as he was about to say, had been guilty of many rebellions against God (Ramban).

6. בי עמרקשה־ערף אָתָה — For you are a stiff-necked people. Stubbornness is usually incompatible with righteousness and uprightness, because a stubborn person will not listen to reason even when his conduct is wrong (Sfomo).

**7-29.** Moses was about to begin the major portion of his parting words to the Jewish people, which consisted of the commandments and prophecies about the future. Before

בא וַאֶתַפַּלֵל גַם־בָּעַד אָהָרָן בָּעַת הַהָּוֹא: וָאֵת־חַטַאתִכֶּם אַשֶּר־עַשִּיתֵם אַת־הָעַגַל לֻקַּחָתִי וָאֶשְרְף אתוּ ו בָּאַשׁ ָרָאֶבֶּת אֹתָוֹ טָחוֹן הֵיטֵב עַד אֲשֶׁר־דַּק לְעָפֶּר וָאַשְׁלִךְ אֶת־ בּב עַפַּרוֹ אַל־הַנַּחַל הַיֹּרֶד מִן־הָהָר: וּבְתַבְעַרָה וּבְמַסָּה בג וּבָקבָרָת הַתַּאֲנָהָ מַקָּצִפֶּים הֱיִיתֶם אֶת־יהוָה: וּבִשְׁלֹחַ יהוֹה אַתְבָּם מִקַּדֵשׁ בַּרָנַעַ לֵאמֹר עַלוּ וּרִשִּוּ אֵת־הָאָבץ אֲשֵׁר נַתַתִּי לָבֶם וַתַּמִרוּ אֵת־פֶּי יהוה אֱלְהֵיבֶּם וְלְא הֶאֱמַנִתַּם לוֹ יר וָלָא שָׁמַעָתָם בִּּקֹלְוֹ: מַמְרַים הֱיִיתָם עם־יהוָה מִיּוֹם דֵּעְתִי - יַּרָּא שָׁמַעָתָם בִּקֹלָוֹ -ה אֵתְכֵם: וָאֵתְנַפַּל לִפְנֵי יהוֹה אֵת אַרְבָּעִים הַיָּוֹם וָאֵת־ אַרְבָּעִים הַלַּיָלָה אֲשֶׁר הִתְנַפֶּלְתִּי בִּי־אָמֵר יהוָה לְהַשְׁמִיד בּוּ אַתְבֶם: וַאָתְפַּלֵּל אֱל־יהוה וַאֹמַר אַדנַי יַהוֹּה אַל־תַּשְׁחֵת בּוּ עַמָּך װַנְחַלֶּתְרָּ אֲשֶׁר פָּדֶיתָ בְּגָרְלֶךְ אֲשֶׁר־הוֹצֵאתָ מִמִּצְרַיִם בּיַר חֲזָקָה: זְכֹר לֵעֲבָדֶירְ לְאַבְרָהָם לְיִצְחָק וּלְיֵעֲקָב אַל־ רה תַּפֵן אַל־קִשִׁי הָעָם הַזֵּה וְאֵל־רִשְׁעִוֹ וְאֵל־חַטָּאתְוֹ: פֵּן־ - הַ יָאמִרוּ הָאָבץ אֲשֵר הוֹצֵאתָנוּ מִשָּׁם מִבְּלִי יִכְלֵת יהוֹה לַהֲבִיאָם אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר־דִּבֶּר לָהֶם וּמִשִּׂנְאָתְוֹ אוֹתָם ט הוציאָם לַהַמְתָם בַּמִּדְבָּר: וְהֵם עַמְךָּ וְנֵחַלֶּתֵךְ אֲשֵׁר - טּ הוצאת בּכְחַךְ הַגָּרֹל ובִורעַךְ הַנְּטוּיָה: י רביעי אַ בָּעֵת הַהִּוא אָמֵר יהוְה אֵלֵי פָּסָל־לְךְּ שָׁנֵי־לוּחָת אַבָנִיםׂ ב בָּרָאשׁנִּים וַעֲלֵה אֵלֵי הָהָרָה וְעָשִּיתָ לְּךָּ אֲרָוֹן עֵץ: וְאֶכְתּבֹ עַל־הַלְּחֹת אֶת־הַדְּבָרִים אֲשֵׁר הַיֵּו עַל־הַלְּחַת הַרֵאשׁנִים ג אֲשֶׁר שִׁבָּרָתָ וִשַּׂמְתָּם בָּאָרָוֹן: וָאַעַשׁ אֲרוֹן עַצֵי שִׁטִּים ג ָוֶאֶפְסֶל שְׁנֵי־לֶּחָת אֲבָנֵים כָּרָאשׁנֵים וָאַעַל הָהָָרָה וּשְׁנֵי

ד הַלְחָת בִּיָרֵי: וַיִּכְתֹב עַל־הַלְחֹת כַּמִּכְתַב הַרְאשׁוֹן אָת דּ

ּ בְּיַוֹם הַקָּהָל וַיִּתְנָם יהוָה אַלֶי: נָאַפֵּן וָאֵרֵד מִן־הָהָר וָאָשִׁם 🗔 בְּיַוֹם הַקָּהָל

עֲשֶׂרֶת הַדְּבָרִים אֲשֵׁר דִּבֵּר יהוֹה אֲלֵיכֵם בָּהֵר מִתְּוֹךְ הָאֲשׁ

אָת־הַלְּחֹת בָּאָרוֹן אָשֵׁר עַשִּׂיתִי וַיֶּהִיוּ שַׁׁם בַּאָשֵׁר צְוַנֵי

י יהוָה: וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל נָסְעֵוּ מִבָּאַרְת בִּנִי־יַעַקָן מְוֹסֵרָה שֶׁם

ּ מֶת אַבְרֹן נַיּקָבֵר שָׁם נַיְכַהֵן אֶלְעָזֶר בִּנָוֹ תַּחְתַּיו: מִשַּׁם נֵסְעִוּ

וצַלִּיתִי אַף עַל אַהַרן בְּעַדַּנָא הַהִּיא: רא וַיָּת חוֹבָתִכוֹן דִּי עַבַרְתוּון יַת עַגלַא 🗠 רא נֶסֶבִית וָאוֹקֶדִית יתה בּנוּרא ושפית יתה בְשוּפִינָא יָאוּת עַד דִי הַוָה דַקִּיק לעפרא וּרמֵת יַת עַפְּרֵה לְנַחַלָא דְּנַחֵת מוֹ טוּרא: כב ובדלקתא ובנסתא ובקברי דמשאלי מַרְגְּזִין הָנִיתוּן קֶּדֶם יִיָ: כּגוֹכַר שְׁלַח יִיַ יַתָבון מֶרָקָם גֵּיאָה לְמֵימֶר סְקוּ ואַחסינוּ יַת אַרעא די יהבית לכון וסרבתון על גובת מימרא דיי אלהכון ולא הימנתון לה ולא קבלתון למימרה: כד מסרבין הַוִיתוּן קָדָם יִיָ מִיוֹמָא דִירַעִית יַתְכוּן: כה וָאַשְׁתַּטָּחִית קַרָם ייַ יַת אַרבּעין יממין ויַת אַרבּעין לִילָנן די אשהַטָּחִית אַרֵי אַמַר יִיַ לְשֶׁצָאַה יַתְכוֹן: כּוּ וָצַלֵּיתי קָרם יי וַאֲמָרִית יִיָּ אֵלָהִים לַא תְחַבַּל עַמַּךְ וַאַחַסַנַתַּךְ דִּי פְרַקּתַא בְּתַקפַּךְ דִּי אַפַּקתַא מִמְצְרַיִם בִּידַא תַקִּיפַא: פואָדָּכֶר לְעַבְדֵּיךְ לְאַבְרָהַם לִיצְחַק וּלְיַעַקב לַא תִתְפָּנֵי לְקַשִּיוּת עַמַא הַרִין כח דילמא ולַחַטאַיהון: וּלָחוֹבֵיהוֹן יֵימָרוּן דָּיִרֵי אַרְעָא דִּי אַפָּקהַנַא מִהַּמַן מְדֶּלֵית יוּכְלָא דַייַ לְאַעַלְתְהוּן לְאַרְעַא די מַלִּיל לְהוֹן ומִרְסָנֵי יָתְהוֹן אַפֵּקנוּן לְקַשַּלוּתָהוֹן בְּמַדְבָּרַא: כּטוֹאַנּוּן עַמַּךְ ואַחַסַנַתַּךְ דִּי אַפַּקתַא בַּחֵילַךְ רַבָּא ובְדָרַעָרָ מָרַמִּמָא: אַבְּעַדַּנַא הַהִּיא אָמַר יִי לִי פִּסֵל לַךְ תְּרֵין לוּחֵי אַבְנַיַּא בַּקַרְמָאֵי וְסַק לַקַרֲמִי לְטוּרָא וְתַעַבֶּר לַרְ אַרונָא דָאָעָא: בּוְאֵכָתוֹב עַל לוֹחַיַּא יַת פתגמיא די הוו על לוחיא קרמאי די תְבַרִתַא וֹתְשַׁוֹנוּן בַּאֵרוֹנָא: יוַעַבִּדִית ארונא דאעי שטין ופסלית תרין לוחי אַבְנַיַא בָּקַדְמַאֵי וּסְלֵקִית לְטוּרַא וּתְרֵין לוחַיָּא בִּיִדי: רוֹכְתַב עַל לוּחַיָּא כִּכְתָבָא קַדמאַה יַת עשרַא פִתגַמיַא דִּי מַלִּיל יִיַ עמְכוֹן בָּטוּרָא מִגוֹ אֲשָׁתָא בִּיוֹמָא ַדְקָהַלָא וִיהַבְנוּוֹן יִיָּ לִי: הוָאַתִּפְּנֵיתִי וּנָחַתִית מָן טוּרָא וְשַׁוֵיתִי יָת לוּחַיָּא בַּאַרוֹנָא דִּי עֲבָדִית וַהֲווֹ תַּמָּן כְּמָא ַדִי פַקְרַנִי יִיָּ: וּוּבְנֵי יִשְׂרָאֵל נְטָלוּ מִבָּאַרוֹת בָּנֵי יַעַקָן לְמוֹסֵרָה תַּמָּן מִית אַהַרן וִאָתִקבַר תַּמָן וִשַּמִש אַלעוַר בַּרָה תַחוֹתוֹהִי: יִמְתַּמַן נְטָלוּ

ר ואתפלל גם בעד אהרץ. והועילה חפלתי לכפר מחלה, ומחו שנים ונשארו השנים (מדרש אנים ונשארו השנים (מדרש אגדה): (בא) טחוץ. לשון הווה, כמו הלוך וכלוח וס"א וגדל (בראשית כוייג)ן, מולאנ"ע בלע"ז: (בה) ואתנפל וגוי. אלו הן עלמם האמורים למעלה (לעיל פסוק יח) וכפלן כאן לפי שכתוב כאן סדר תפלחו, שנאמר ה' אלהים אל תשתח עמך וגו' (פסוק כו): (א) בעת ההוא. לסוף ארבעים יום נתרלה לי ואמר לי פסל לך

so I prayed also for Aaron at that time, 21 Your sin that you committed — the calf — I took and burned it in fire, and I pounded it, grinding it well, until it was fine as dust, and I threw its dust into the brook that descended from the mountain.

<sup>22</sup> And in Taberah, in Massah, and in Kibroth-hattaavah you were provoking HASHEM <sup>23</sup> and when HASHEM sent you from Kadesh-barnea, saying, "Go up and possess the Land that I gave uou" — then you rebelled against the word of HASHEM, your God; you did not believe Him and uou did not hearken to His voice. 24 You have been rebels against HASHEM from the day that I knew uou!

25 I threw muself down before HASHEM for the forty days and the forty nights that I threw muself down, for HASHEM had intended to destroy you, 26 I prayed to HASHEM and said, "My Lord. HASHEM/ELOHIM. do not destroy Your people and Your heritage that You redeemed in Your areatness, that You took out of Egypt with a strong hand, 27 Remember for the sake of Your servants, for Abraham, for Isaac, and for Jacob; do not turn to the stubbomness of this people and to its wickedness and to its sin, 28 lest the land from which You took them out will sau. 'For lack of HASHEM's ability to bring them to the Land of which He spoke to them, and because of His hatred of them did He take them out to let them die in the Wilderness.' 29 Yet they are Your people and Your heritage, whom You took out with Your great strength and Your outstretched агт."

10 A Tempo-

and the

Second

Tablets

1 A t that time HASHEM said to me, "Carve for yourself two stone Tablets like the first ones, and ascend to Me to the mountain, and make a wooden ark for yourself. 2 And I shall rary Ark inscribe on the Tablets the words that were on the first Tablets that you smashed, and you shall place them in the Ark."

<sup>3</sup> So I made an Ark of cedarwood and I carved out two stone Tablets like the first ones: then I ascended the mountain with the two Tablets in my hand, 4 He inscribed on the Tablets according to the first script, the Ten Statements that HASHEM spoke to you on the mountain from the midst of the fire, on the day of the congregation, and HASHEM gave them to me. 5 I turned and descended from the mountain, and I placed the Tablets in the Ark that I had made, and theu remained there as HASHEM had commanded.

Aaron's Death

<sup>6</sup> The Children of Israel journeued from Beeroth-bene-jaakan to Moserah; there Aaron died and he was buried there, and Elazar his son ministered in his place. 7 From there they journeyed

ממוסרה באו לבני יעקן, שנאמר ויסעו ממוסרות וגו' (במדבר לג:לא) ועוד, שם מת אהרן, והלא בהר ההר מת, לא ותשוב ותמלא שמונה מסעות ממוסרות להר

ונשבה (ירושלמי שקלים ו:ח): (ו) ובני ישראל נסעו מבארות בני יעקז מוסרה. מה ענין זה לכאן, ועוד, וכי מבארות בני יעקן נסעו למוסרה והלא

doing so, he listed some of the sins that they had committed after the Ten Commandments were given (Ramban). He did so in order to caution them not to take their responsibilities lightly. Sfomo comments that, having just told them that their personal righteousness was not a factor in gaining them the Land, Moses followed up by proving to them that they had been deficient, and that, indeed, there had been a pattern of rebellion.

10.

1-5. A temporary Ark and the Second Tablets. At the end of the forty days of prayer, Moses was instructed by God to prepare new Tablets upon which He would inscribe the Ten Commandments again. To hold these Tablets, as well as the shards of the broken ones, God had Moses make a wooden Ark, which would be used until the permanent Ark of the Tabernacle was built (Exodus 25:10-22). Rashi cites one view that after the permanent Ark was made, the broken Tablets were left in this wooden Ark, and it was the one that accompanied the nation into battle (Yerushalmi Shekalim 6:1). Ramban, however, notes that the majority opinion there is that two Arks were never in simultaneous use. Until the Tabernacle was built, both the whole and the broken Tablets were kept in the wooden Ark; after the Tabernacle was ready, both sets of Tablets were transferred to the permanent Ark, and the wooden Ark was hidden.

6-7. Aaron's death. Moses interjected the story of Aaron's death, which occurred nearly forty years after the events described above, and then continued in verse 8. He did so to show that his prayer for Aaron (9:20) had been efficacious, like his prayer for the nation, since Aaron did not die until לגדגד ומן גדגד ליטבת ארעא נגדו נַחַלין דְמִיין: הַבְּעָדָנַא הַהִיא אָפָרַש ייַ יַת שַבְטַא דַלַוי לִמטַל יַת ארון קימא דיי למיקם קדם יי לשמשותה ולברבא בשמה עד יומא הדיו: פעל בו לא הוה ללוי חלק ואחסנא עם אחוהי מתנו דיהב לה יי אנון אחסנתה כמא די מליל יי אלהר לה: יואנא הויתי קאם בְּטוּרָא בִּיוֹמִין קַדְמַאִין אַרבּעיו יממיו ואַרבּעין לַילַנן וקביל יי צלותי אף בּוָמַנָא הַהִּיא לָא אַבִי יִי לחבּלוּתרָ: יא נאמר יי לי קום זיל למטול קדם עמא וָיַעַלוּן וַיַרְתוּן יַת אַרְעַא די קימית לַאַבַהַתהון לִמְתַן לְהוֹן: יבּוֹכְעוֹ ישראל מַא יִיַ אַלַהַרְ תַּבַע מנַרְ אַלָּהוּ למרחל קָרֶם יִנָ אַלָהָרְ לִמְהַרְ בָּכַל אַרְחַן דְּתַקְנֵן ַ קַרָמוֹהִי וּלִמְרְחָם יַתַהּ וּלִמְפָלַח קַדַם יִיַ אַלָהָרְ בָּכָל לְבַּרְ וּבְכַל נַפְשַׁרְ: יג לְמַטֵּר יַת פָּקוֹדַיָּא דַייַ וְיַת קַיַמוֹהִי דְאַנַא מָפַּקּדָך יוֹמָא דֵין (לְ)דְיֵיטֵב (נ״א לְטַב) לַך: יד הַא דַייַ אַלַהַך שָׁמַיַּא וּשְׁמֵי שְׁמֵיָא אַרְעַא וְכֵל דִּי בַה: שּׁלְחוֹד בַּאַבַהַתַרְ צַבֵּי יִיָּ לְמַרְחֵם יַתַהוּן בַּתַרַיהוֹן בָּכוּון בָּבָנֵיהוֹן ואתרעי מָבַּל עַמְמַיַּא בִּיוֹמַא הַדֵין: יוּוְתַעַדוּן יַת טַפְּשוּת לְבָּכוֹן וּקְדַלְכוֹן לָא תַקשוּן עוֹד: יּזּאַרַי יִיָּ אַלַהַכוֹן הוּא אַלָהַא דַיַנִין וּמַרַי מַלְכִין אֲלָהַא רַבַּא גבּרַא וּדחַילָא דִּי לַית קַדְמוֹהַי מסב אַפּין ואַף לַא לקַבַּלַא שַחָרָא:

הַבְּּנְרָגָּדָה וּמִן־הַגָּרְגָּדָה יָטְבָּׁתָה אֶבֶץ נַחֲלֵי מָיִם: בָּעֵת הַבְּרִית יהוֹה לֶּמְרֹ לְפְנֵי יהוֹה לְשָׁרְתוֹ וּלְבָּבְרְ בִּשְׁמֹוֹ לְשָׁרְתוֹ וּלְבָבְרְ בִּשְׁמֹוֹ לְשָׁרְתוֹ וּלְבָבְרְ בִּשְׁמֹוֹ עָלִיבָּן לְא־הָיָה לְשֵׁרְתוֹ וּלְבָבְרְ בִּשְׁמֹוֹ עַל־בֵּן לְא־הָיָה לְעֵנִי חַלֶּק וְנַחֲלָה עִם־ שֻּׁרְבִּיוֹ הוֹה הְוֹא נַחֲלָהוֹ בַּאֲשֶׁר דְּבֶּרְ יהוֹה אֱלֹיָהְ לְוֹ: יְאָתֵי עָמֵרְתִּי בָּהָר בַּיָּמִים הָרְאשׁנִים אַרְבָּעִים יוֹם וְאַנְבְּעִים לִיְלָה וַיִּשְׁמַע יהוֹה אֵלֵי גַּם בַּפַּעַם הַהִּוֹא לְא־וֹם אָבְרָבִי הָעָם וְיָבְאוֹ וְיִירְשִׁוֹ אֶת־הָאָבֶץ אֲשֶׁר־נִשְׁבַּעְתִּי לְהָם: לִבְּעִר לְּעָבְיִי הָעָם לָתְת לְהָם: לִיִּרְשִׁוֹ אֶת־הָאָבֶץ אֲשֶׁר־נִשְׁבַּעְתִּי לְהָם: לִבְּעִם לְתָּת לְהָם:

יבּ וְעַתָּהֹ יִשְׂרָאֵׁל מָה יהוָה אֱלֹהֶיךְ שֹאֵל מֵעמֶךְ כְּי אִם־

לְיִרְאָה אֶת־יהוֹה אֱלֹהֶיךְ לְלֶכֶת בְּכָל־יְּנְבְרָּ וּלְאָהַבָּה

אתוֹ וְלַעֲבֹד אֶת־יהוֹה אֱלֹהֶיךְ בְּלֶכֶת בְּכָל־יְנְבָבְךָ וּבְּלָאַהַבְּה

יּ נַפְשֶׁךְּ: לִשְׁמֹר אֶת־מִצְוֹת יהוֹה וְאֶלֹהֶיךְ הַשְּׁמֵיִי אֲשֶׁר

יּ נַפְשֶׁךְ: לִשְׁמֹר אֶת־מִצְוֹת יהוֹה וְאֶלֹהֶיךְ הַשְּׁמֵיִי אֲשֶׁר

יּ וְשָׁמֵיִ הַשָּׁמֵיִם הָאָרֶץ וְכָל־אֲשֶׁר־בָּהּ: רְקְ בַּאֲבֹתֶיךְ הַשְׁמַיִּם חְשָׁתִּים בְּנָבְ וּבְלַתְיּבְּ מִיְּבָּה אוֹתָם וַיִּבְּהוֹי בְּוֹלְתָם אֵחַרִיהֶם בָּבֶם יִּ אָלְהִיבָם הָאֵל הַנְּלְתִּי עְוֹד: וְבִּי יהוָה אֱלְהִיכָם הָאֵל הַנְּלְתְיּ עְוֹד: וְבִּי יהוָה אֱלְהִים בָּיִבְּה הִיּאָרְל הַנְּלְלֹת הַאֶּלֹהִים וַאֲרְנִי הָאֲרְנִים הָאֵל הַנְּלְל הַנְּלְל הַנְּלְל הָגִּלְל הָנִבְּרֹ לְאַרְנִים הָאֵל הַנְּלְל הַנְּלְל הָנִבְּרֹ לְאִרְנִים הָאֵל הַנְּלְל הַנְּלְל הָנִילְ הַנְּלְל הָאָל הָנִים וְלָא יָקָח שְׁחַרִילִם הְאָרֹל לְא־יִשָּׁא פַּנִים וְלֹא יָקָח שְׁחִרִילִם הְאָרָל הַנְבִיל הָאַל הַנְּלְל הִים וְאָרְל לְאִרְל לְאִרְל לְּהִילָם וְלָא יָקָח שְׁחִרִּים הָאֵל הְנִיל הָאָבְל הִנְילָם הְּלָבְיל לְאִרְלְבְרְבָבְיוֹ הְאָבָרְל הְעִבְּים הָאֵל הְיִים וְאָבְרֹל לְאִרְלְל אִיִבְּל הְבִּבְּר לִּבְּרְל הָבִנִּים הָאָל הִים וְאָבְרֹל לְאִייִשָּׁא פְּנִים וְלָא יָקָח שְׁחִים שְׁחָבּיל הָא אֲשְׁר לִים בְּבָּר הְיִשְׁא פַּנִים וְלָא יָקָח שְׁחִבּיל הַעְּחָר שְׁחָבּיל הָּיִשְׁא בּּנִים וְלָא יָלָח שְׁשְׁר לִּבְיִים הְבָּבְּיל הִיִּים הְיִבְּיל הָעִים הְיִבְּים הָבִיל הִיים בּיִבְיוֹים הְבִינִים הְיִבְיּיל הְבָּים הְיִים הְּבָּבְּיוֹ הְיִבְּיִים הָּבָּבּיל הְיִבְּיוֹים הְבָּיִים הְיִבְּיִים הְבִּיל הִיבּים הְיִבְּיוֹים הְיִים הְיִים הְיִים הְיִים הְיִבְּיוֹים הְבִּבּיוֹים הְבָּיוֹם הְבִיּבְיוֹים הְיִים הְבָּבּיל הְיִים וְלִיא הְיִבְּבְּיוֹים הְיִבְּיוֹים הְיִבְּיוֹים הְיִבְּיוֹים הְיִבְיוֹים הְיִים הְבִּיוֹים הְּבְּיִים הְיִבְּיוֹים הְיִיבְּיוֹים הְיִבְּיוֹים הְיִים הְיִים הְיִיבְיוֹים הְיִיבְיוֹים הְיּיִבְּיוֹים הְיִים הְיִים הְיִים הְיִבְּיוֹים הְבִּיוֹים הְבָּבְיוֹים הְבִילְיבְיוֹים הְיִבְיוֹים הְיִבְּיוֹים הְיִּים הְיִיבְּיוֹים הְיִיבְיוֹים ה

חלק. לפי שהובדלו לעבודת מזבת וחיקן פנויין לתרוש ולזרוע: ה' הוא נחלתו. חלק. לפי שהובדלו לעבודת מזבת וחיקן פנויין לתרוש ולזרוע: ה' הוא נחלתו. נוטל פרס מוזמן מבית המלך: (י) ואגבי עמדתי בהר. לקבל הלוחות החרונות, ולפי שלה פירש למעלה כמה עמד בהר בעליה חתרונה זו תזר והתחיל בה: בימים הראשונים. של למעלה כמה עמד בכת פנולה פ"וז: (יא) ויאמדד ה' אלי וגוי. אע"ע שסרתם מחתריו וטעיתם בעגל חתר לי לך נחה חת העם וגו' (שמות לדלב): (יב) ועתה ישראל. חע"ע שטשיתם כל לחת עודנו רחמיו ותבתו עליכם, ומכל מה שתטחתם לפניו חיע שואל מכם בי אם ליראה וגו'. ורכותיע דרשו מכלן הכל בידי שמים חון מירחת שמים (ברכות לג:): (יג) לשמור את מצות הי', וחף היה לה לתכם להל לעוב להן, שתקבלו שכר: (יד) הן לה' אלהיף. הכל, חלע"כ: (יד) חן לה' אלהיף. הכל, שחס (דרות) מתקב) בכן יון אורל הבבבם. שחס (דרות) להבבם ולחים לבכבם ולחים לבכם וכיסויו: (יז) וארני האדנים. לה יוכל שום חדון להיל לתכם ממון: לא ישא פנים. לה תפרקו עולו: ולא יקת שחדר. לפיים נמתון: לא ישא פנים. לה תפרקו עולו: ולא יקת שחדר. לפיים נמתון:

ההר. אלא אף זו מן החוכחה, ועוד עשיתם זאח, כשמח אהרן בהר ההר למוף ארבעים שנה ונסחלקו ענני כבוד, יראחם לכם ממלחמת מלך ערד ונחחם ראש להבעים שנה ונסחלקו ענני כבוד, יראחם לכם ממלחמת מלך ערד ונחחם ראש לחזור למנדים וחודתם לאחוריכם שמונה מסעות עד בני יעקן ומשם למוסרה, שם נלחמו לכם בני לוי והרגו מכם ואחם מהם עד שהחזירו אחכם בדרך חזרתכם (ירושלמי סוטה אני) ומשם חזרתם הגדגדה הוא תר הגדגד: (ז) ומן הגדגדה וגד: ובמוסרה עשיחם אבל כבד על מיתחו של אהרן שברמה לכם זאח, ונדמה לכם לאין מת שם (פרקי דר"א יז). וסמך משה חוכתה זו לשבירת הלוחות, לומר שקשה מיחתן של לדיקים לפני הקב"ה כיום שבשברו בי הלוחות (ויק"ר כיצב) ולהודיעך שהוקשה לו מה שאמרו מתנה ראש (משדבר לד:) לפרוש ממנו כיום שעשו בו את הבוא. בשלה הראשונה בעוד הדוא הבדיל ה' וגדי. מוסב לענין הראשון: בעוד הדוא הבדיל ה' וגדי. מוסב לענין הראשון: בעוד הדוא הבוא מכם. וממן מקרא זה למזרת בני יעקן, לומר שאף בזה לא טעו בה בני לוי אלא כם. וממן מקרא זה לחזרת בני יעקן, לומר שאף בזה לא טעו בה בני לוי אלא ממדו באמונתם: לשאת את ארון. הלוים: לעמוד לפני הי לשרתו ולברך שמוד. הכהנים, והוא נשימת כפים (מרכין יא.): (ט) על כן לא היה ללוי

several months before Israel entered its Land (Ramban). Moses did not wish to say explicitly that Aaron survived only because of him, because that would have been an indignity to his great and righteous brother.

Alternatively, Aaron's death is juxtaposed to the breaking of the Tablets to illustrate the grievousness of a righteous person's loss. Even though Aaron was replaced by his son Elazar, a man of great stature in his own right, which could

Flevation to Gudgod, and from Gudgod to Jotbah, a land of brooks of water. 8 At that time HASHEM set of the anart the tribe of Levi to carru the Ark of the covenant of HASHEM, to stand before HASHEM to minister to Him and to bless in His Name until this day. 9 Therefore, Levi did not have a share and a heritage with his brethren: HASHEM is his heritage, as HASHEM, your God, had spoken of him.

10 I remained on the mountain as on the first days — forty days and forty nights — and HASHEM listened to me this time, as well, and HASHEM did not wish to destroy you. 11 HASHEM said to me, "Arise, go on the journey before the people; let them come and possess the Land that I swore to their forefathers to give them."

God's Reconciliation

12 Now, O Israel, what does HASHEM, your God, ask of you? Only to fear HASHEM, your God, to go in all His ways and to love Him, and to serve HASHEM, your God, with all your heart and with all your soul, 13 to observe the commandments of HASHEM and His decrees, which I command you today, for your benefit, 14 Behold! To HASHEM, your God, are the heaven and highest heaven, the earth and everything that is in it. 15 Only your forefathers did HASHEM cherish to love them, and He chose their offspring after them — you — from among all the peoples, as this day. 16 You shall cut away the barrier of your heart and no longer stiffen your neck. 17 For HASHEM, your God — He is the God of the powers and the Lord of the lords, the great, mighty, and awesome God, Who does not show favor and Who does not accept a bribe.

lead a casual observer to say that the death was not really so momentous, this is not so. The First Tablets, too, were replaced by the Second Tablets; nevertheless, the loss of the First Tablets was a great tragedy (Divrei David).

- 8-9. Elevation of the Levites. Reverting to the time when he came down from the mountain and smashed the Tablets — בעת החוא, at that time — Moses related that the Levites earned the privilege of becoming God's legion because they remained loyal to God and Moses (Exodus 32:26). The term tribe of Levi includes both Kohanim and Levites.
- 10. בימים הראשנים As on the first days. i.e., as on the first forty days, when God taught Moses the entire Torah before giving him the Tablets. This implies that God now felt the same good will toward Israel that He had before the incident of the Golden Calf. Accordingly, it may be inferred that during the middle forty days, when Moses prayed, Israel was in a state of disfavor (Rashi), Ramban adds that it was during these middle forty days that Moses prevailed upon God to show His love for Israel, whereupon God taught him the Thirteen Attributes of Mercy (see Exodus 33:12-34:11).
- 12-22. God's reconciliation. Moses stressed to Israel that despite the grievousness of its sin, God's love remained strong, and whatever demands He made of the people were for their good, and so that He would not be deterred from showering His benefits upon them.
- 12. מה הי אלהיר שאל מעמר What does HASHEM, your God. ask of you? Even now, after the Golden Calf, God asks only that you fear Him. The Sages (Berachos 33b) derive from this request that "everything is in the power of Heaven, with the exception of [whether a person will have] fear of Heaven (Rashi)." Only people can develop this spiritual quality in

There are two levels of God-fearing. The higher of the two

- is a sense of awe and reverence, and this is what Moses called for here. Intellectually it is easy to recognize that people should feel this way toward God, but it is hard for ordinary people to achieve it. The second and lower of the two is the visceral fear of punishment. That is the fear referred to below, in 11:6, where Moses recalled the destruction wrought upon Dathan and Abiram (Derashos HaRan).
- 14-15. Even though God owns the whole universe, He desired only you and your ancestors (Rashi). Alternatively, the God Who has the whole universe at His disposal derives no personal benefit from your service. Rather, He gave you the commandments only for your benefit (Ramban).
- 15. בכם You. This pronoun defines the term their seed, for the "seed" of the Patriarchs includes only Israel, not the progeny of Ishmael and Esau; they were biological, but not spiritual, offspring (Ramban).
- 16. ומלחם You shall cut away. Figuratively, the heart is the seat of desire and emotion and when people become habitual sinners so that their impulses for holiness are weakened, it is described metaphorically as if the heart is surrounded by a covering that dulls its spiritual perceptions.
- 17. אלהי האלהים God of the powers, i.e., God is supreme over all judges (Onkelos). Alternatively, He is supreme over all the heavenly powers, such as the angels (Sforno).
- אשר לא־ישא פנים Who does not show favor. Unlike human rulers, God does not show favor to the eminent and rich. Instead (v. 18), He carries out the judgment of orphan and widow (Ramban). He does not show favor to the evil son of a righteous father (Sforno); to the contrary, the greater a person's status and opportunities to do good, the more demanding God is of him.

ולא יקח שחר — And Who does not accept a bribe of money (Rashi), i.e., an unrepentant sinner cannot bribe God by

N7

יח עבד דיו יתם וארמלא ורחם גיורא למתן לה מזונא וכסו: יטותרחמוז ית גיורא אַרי דירין הויתון בארעא דמצבים: כיַת יִי אַלַהר תדחל וקדמוהי תפלח ולדחלתה תקרב ובשמה תקים: רא הוא תשבחתה והוא אלהה דעבר sa עמר ית בברבתא וית חסינתא האליו די חוו עיניה: כב בשבעין נפשן נחתו אַלַהַרְ יִי אַלַהַרְ יִי אַלַהַרְ יִי אַלַהַרְ בּכוֹכָבֵי שְמַיָּא לְמִסְגֵי: אוָתְרָחַם יַת יִיַ אַלַהַרְ וַתְשַר מַשַּרַת מימרה וּקימוהי ודינוהי ופקודוהי כל יומיא: בותדעון יומא דין ארי לא ית בניכון די לא ידעו ודי לא חזו ית אלפנא דיי אלהכון ית רבותה נת ידה תקיפא ודרעה מדממא: גוַיָת אַתְוַתֶה וַיַּת עוֹבַדוֹהִי דִּי עבד בּגוּ מצדים לפרעה מלכא דמצרים ולכל אַרעה: דוָדִי עַבַר לִמְשַּׁרְיַת מִצְרַיִם לסוסותה ולרתיכוהי די אטיף ית מי יַמַא דָסוּף על אַפּיהון בּמרדּפהון בַּתַרֵיכוֹן וָאוֹבַדְנוּוֹן יִיַ עַד יוֹמַא הַרין: הוָדִי עַבַד לְכוֹן בִּמַרְבִּרָא עַד מַיתִיכוּן עד אַתָּרָא הַדֵּין: יוָדִי עַבַּד לְדַתַן וַלַאַכִירַם כִּנֵי אַלִּיאַב כַּר רָאוּכֵן דִּי פתחת ארעא ית פומה ובלעתנון ויַת אַנַשׁ בַּתִּיהוֹן ויַת מַשְׁכָּנִיהוֹן ויַת בַל יִקוּמָא דִּי עַמָּהוֹן בָּגוֹ כַּל יִשְׁרָאֵל: יאַרַי עִינֵיכוּן חַזָאָה יַת כָּל עוֹכַרָא דִייַ רַבָּא דִּי עַבָר: הוִתִּשָּרוּן יַת כֵּל תַפָּקֶרָתָא דִּי אַנָא מְפַקָּרָךְ יוֹמַא רֵין ותעלוו ותירתוו יַת אַרעַא דִּי אַתּוּן עַבָּרִין תַּמֵּן עשה משפט יתום ואלמנה ואהב גר לתת לו לחם ייי יי ושמלה: וַאַהַבָּתִם אַת־הַגֵּר כֵּי־גַרִים הַיִּיתָם בְּאַרֵץ ב מצרים: את־יהוה אַלהַיך תִירָא אתו תַעַבְד ובו תִדבַּק ָרּ וּבִשְּׁמְוֹ תִּשָּׁבֵעַ: הָוּא תְהַלֶּתְךָ וְהְוּא אֱלֹהֶיךְ אֲשֵׁר־עַשַׂה אַתר את־הגדלת ואַת־הַנוּרַאת הַאֶּלֵה אָשֵר רַאַוּ עִינֵיך: בב בשבעים נפש ירדו אבתיך מצרימה ועתה שמך יהוה אַ אַלהַירָ כַּכָּוֹכָבֵי הַשַּׁמֵיִם לַרָב: וְאַהַבְתַּ אֵת יהוה אַלהֵיךָ ושמרת משמרתו וחקתיו ומשפטיו ומצותיו כַּל־הַיַּמִים: ַ ויַדַעָתַם הַיוֹם כַּי וֹ לָא אָת־בָּנִיכָם אָשֶר לא־יַדַעוּ וַאַשֵּר בּ לְא־רָאוּ אֶת־מוּסַר יהוָה אֱלְהֵיכֵם אֶת־גַּרִלוּ אֵת־יַדוֹ ָ הַחַזַלֶּה וּוְרֹעוֹ הַנָּטוּיֵה: וָאֵת־אָתֹתִיוֹ וָאֵת־מֵעַשִּׁיו אֲשֵׁר עשה בתוך מצרים לפרעה מלך־מצרים ולכל־אַרְצוֹ: רואשר עשה לחיל מצרים לסוסיו ולרכבו אשר הציף -אַת־מֵי יַם־סוּף עַל־פָּנִיהֶם בְּרַדְפַם אַחַרֵיכֵם וַיָּאַבְּדֵם יהוֹה עַד הַיִּוֹם הַזָּה: וָאָשֵׁר עַשַּׁה לַכֵם בַּמִּדְבֵּר עַד־בָּאָכֵם -ּ עַד־הַמָּקוֹם הַזֵּה: וַאֲשֵׁר עָשָׁה לִדָתָן וִלֵאֲבִירָם בְּנֵי אַלִיאַבֿ בַּן־רָאוּבֵןָ אֲשֵׁר פָּצְתָה הַאַרֵץ אֵת־פִּיהַ וַתִּבַלַעֵם ואַת־בַּתִּיהַם ואַת־אַהַלִּיהַם ואַת כַּל־הַיִקוּם אַשֵּׁר ּ בַּרַגְלֵיהֶם בָּקָרֵב בַּל־יִשְׁרָאֵל: כִּי עֵינֵיכֶם הַרֹאֹת אַת ר בָּל־מֵעשֵה יהוָה הַגָּרָל אֲשֵׁר עָשָה: ושְׁמַרְתֵם אֵת־ -בַּל־הַמִּצְוָה אֲשֵׁר אַנֹכֵי מִצַּוּךְ הַיִּוֹם לְמֵעַן תַּחֵזְלִוּ ובאתם וירשתם את־הַאַרץ אַשר אַתָם עברים שַׁמָּה

בקרב בל ישראל. כל מקום שהיה אחד מהם בורח הארץ נבקעם מחחחיו ובולמחו, אלו דברי רבי יהודה. אחר לו רבי נחמיה, והלא כבר נאמר ותפסח הארץ אח ובולמחו, אלו דברי רבי יהודה. אחר לו רבי נחמיה, והלא כבר נאמר ותפסח הארץ אח פיה (במדבר טצלב) ולא פיוחיה, אמר לו ומה אני מקיים בקרב כל ישראל, אמר לו שנשיי הארץ מדרון כמשפך, וכל מקום שהיה אחד מהם היה מתנגל ובא עד מקום הבקיעה ותנחומא ישן קרח ד): מאת בל היקום אשר ברגליהם. זה ממונו של אדם שמעמידו על רגליו (סנהדרין קי.): (ז) בי עיניבם הראת. מוסב המקרא על האמור למעלה (פסוק ב) כי לא את בניכם אשר לא ידעו וגו' כי אם עמכם אשר האמור למעלה (פסוק ב) כי לא את בניכם אשר לא ידעו וגו' כי אם עמכם אשר

יוח) עשה משפט יתום ואלמנה. הרי נכורה, וחלל נכורחו חהה מולח מנוחנותו (יח) עשה משפט יתום ואלמנה. הרי נכורה, וחלל נכורחו חהה מולח מנוחנותו (מגיל הל.): ואוהב גר לתת לו לחם ושמלה. ודכר חשוב הוח, זה שכל עלמו של ימקנ אבינו של זה החפלל, ונמן לי לחם לחכול וכנד ללכוש (בראשית החפל; כ"ר עיה): (יט) בי גרים הייתם. מוס שכך חל חחמר למכרך (כ"מ נפי): (ב) את הי אלהיך תירא. ותעבוד לו ותדבק כו, ולחתר שיהיו כך להמחוח הלכו חלע בשמו תשבע (מנחומה ויקרה ז): (ב) וודעתם היום. מנו לכ לדמת ולהכין ולקכל חוכחים: כי לא את בניכם. חלי מדכר עכשיו, שיכלו לומר חלו לה ידענו ולה לחינו ככל זה: (ו) את בניכם. חלי מדכר עכשיו, שיכלו לומר חלו לו חידעו ולה לחינו ככל זה: (ו)

bringing an offering or contributing to charity (*Gur Aryeh*). God is angered by those who steal or otherwise obtain money dishonestly and then use their ill-gotten profits to bless or serve Him (see *Psalms* 10:3). Alternatively, God does not trade off the performance of commandments as atonement for transgressions. Rather, He gives reward for the performance of mitzvos, and punishment for their transgression (*Ramban*).

19. וְאַהַּבְּתֶּם אֶת־הָגֵר — You shall love the proselyte. Although

a convert is included in the commandment to love one's fellow Jews, God's love for the convert is especially great because he voluntarily accepted upon himself the yoke of the commandments. Because of this, the Torah added a new commandment — to love a convert (Rambam, Sefer HaMitzvos Asseh 207). The Chinuch broadens this commandment to include all strangers, such as a newcomer to a neighborhood, a new student in a school, or a new employee.

בי־גַרִים הַיִּיתִם — For you were strangers. This is not to say that

18 He carries out the judament of orphan and widow, and loves the proselute to give him bread and garment. 19 You shall love the proselute for you were strangers in the land of Egypt. <sup>20</sup> HASHEM, your God, shall you fear, Him shall you serve, to Him shall you cleave, and in His Name shall you swear. 21 He is your praise and He is your God, Who did for you these great and amesome things that your eyes saw. 22 With seventy souls did your ancestors descend to Egypt. and now HASHEM, your God, has made you like the stars of heaven for abundance.

11 Firsthand of God's

You shall love HASHEM, your God, and you shall safeguard His charge, His decrees, His ordinances, and His commandments, all the days. <sup>2</sup> You should know today that it is not Knowledge uour children who did not know and who did not see the chastisement of HASHEM, your God His areatness. His strong hand, and His outstretched arm; <sup>3</sup> His signs and His deeds that He performed in the midst of Egupt, to Pharaoh, king of Egupt, and to all his land: 4 and what He did to the armu of Equpt, to its horses and its riders, over whom He swept the waters of the Sea of Reeds when they pursued you, and HASHEM caused them to perish until this day: 5 and what He did for you in the Wilderness, until you came to this place: 6 and what He did to Dathan and Abiram the sons of Eliab son of Reuben, when the earth opened its mouth wide and swallowed them, and their households, and their tents, and all the fortunes at their feet, in the midst of all Israel. 7 Rather it is your own eyes that see all the great work of HASHEM, which He did.

<sup>8</sup> So uou shall observe the entire commandment that I command uou todau, so that uou will be strong, and you will come and possess the Land to which you are crossing the Jordan.

this is the sole reason for the commandment; rather, the Torah provides a readily understandable rationale for Jews to appreciate the plight of a proselyte and therefore show him special consideration (Mizrachi). Alternatively, Jews should learn from their Egyptian experience that God does not tolerate the persecution of strangers (Ramban).

- 20. ובשמו תשבע And in His Name shall you swear. See 6:13.
- 21. הוא תהלחך He is your praise. God should be the sole recipient of your praise. Alternatively, it is because of Him that you are the most praised of nations (Ramban).

והוא אלהיף — And He is your God. To the other nations, He is only the Master of the heavenly forces through which He controls their destinies, but upon Israel He confers His bounty and judgment directly (Ramban). He is a personal God to Israel, for He hears our prayers and even shares our suffering, though we may not deserve such special attention (Psalms 91:15).

### 11.

1-7. Firsthand knowledge of God's miracles. Moses continued to exhort his people, telling them that they had a special responsibility to be loyal to God, because they had experienced His greatness and mercy firsthand. Although the commandments are no less obligatory on future generations that had no personal knowledge of these miracles, Moses stressed the personal involvement of his listeners, perhaps because it is incumbent upon everyone to utilize his own experience to deepen his love of God and thereby set an example for his children.

Haamek Davar comments that it was essential for the generations of the Exodus and Wilderness to be shown all the miracles of which Moses spoke, and to be given extra encouragement, because most of them had not grown up with the Torah and were therefore more prone to lapse than those who had been raised with it from birth.

- 1. Moses had given the commandment to love God before this (6:5), but he repeated it often, because love and fear are the foundations of the Jew's relationship with God, the pillars upon which his observance rests.
- ושמרת משמרתו And you shall safeguard His charge. You must safeguard what is precious to God. He protects the stranger, the orphan, and the widow — so should you. He shows mercy and kindness — so should you (Ramban).
- 2. וירעתם היום You should know today. Think carefully into my words, so that you will know and understand that they are just, and then you will accept my admonition (Rashi).
- The chastisement, i.e., the punishment God imposed on those who disobeyed Him, such as the plagues that decimated Egypt and that struck down the worshipers of the Golden Calf. Onkelos renders the word אולפנא, teaching, because God inflicts suffering for the constructive purpose of mending improper behavior. Radak (Shorashim) indicates that the word is derived from יסר, to bind one's actions to a meritorious standard.
- 4. Moses asked the Jews to recall the disastrous defeat of the Egyptians at the Sea of Reeds, when Pharaoh's entire cavalry and chariots were swamped, leaving Egypt an insignificant military power (Ramban), and without the best of its generation of fighting men (Ibn Ezra), a blow from which it had not recovered until this day.
- 6. בַּקרב בַּל־יִשְרָאַל In the midst of all Israel. Even possessions that were not with Dathan and Abiram were swallowed up, for the Midrash teaches that even a needle that they had lent to someone far away in the midst of all Israel was drawn

ששי

למירתה: טובדיל דתורכוו יומיו על אַרעא די קיים יי לאבהתכון למתו להוז ולבניהון אַרעא עבדא חלב ודבש: יאַרי אַרעַא די אָתַ עַלל לתמן לְמֵירָתַהּ לָא כָאַרָעַא רמצרים היא די נָפַקתוּון מתַמון די תורע ית זרעה וּמַשַּׁקַת לַהּ בְּרַגִּלַרְ כְּגִנְתַא יַרְקַא: יאוארעא די אתון עבריו תמו לְמֵירַתַה אָרַע טוּרִין וּבָקּעַן לְמַטֶר שְׁמַנָּא תִּשְׁתֵּי מַנָּא: יב אַרעַא דֵייַ אַלהּרְ תַּבַע יַתַה תַּדִירָא עיני דיי אלהה בּה מַרִישָא דְשַׁתַּא וְעַר סוֹפָא דְשַׁתַּא: יגוִיהֵי אָם קַבַּלָא תְקַבְּלוּן לְפְקּוֹדֵי דִּי אָנַא מִפַּקָד יַתְכוֹן יוֹמא דין למרחם ית יי אלהכוז ולמפלח קַרַמוֹהָי בַּכַל לבַּכוֹן ובכל נפשכון: ירואָתֶן מָטַר אַרעכוֹן בעדנה בּפּיר וַלַקִּישׁ וָתְכָנוֹשׁ עָבוּרֶךְ וָחֲמַרֶךְ וּמִשְׁחַךְ: בחקלה לבעירה עשבא טוואתו

לְרִשְׁתָּה: וּלְמַעַן תַּאֲרִיכוּ יָמִים עַל־הָאֲדָעָה אֲשֶׁר נִשְׁבַּע יהוְה לֵאֲבְתֵיכֶם לָתַת לָהָם וּלְזַרְעָם אֶנֶרץ זָבַת חָלֶב לְרִשְׁתָּה לָא בְאֶרֶץ מִצְרִים הוֹא אֲשֶׁר יְצָאתָם מִשֶּׁם בְּלְרִשְׁתָּה לָא בְאֶרֶץ מִצְרִים שָׁמָה לְרִשְׁתָּה אֲכֶץ הָנָק הָיִבּק הִיּאָב מִשְּׁם בּּלְּתְר אַשֶּׁר אַשָּׁם עִבְרִים שָׁמָה לְרִשְׁתָּה אֶלֶר הָנְשְׁמִים תִשְׁמֶּה לְרִשְׁתָּה אֶלֶרְץ הָרִים בּּיוֹם לְאַהָּרְץ הָבְים מִשְּׁם בּּיּלְכִי מְצַנִים הִשְׁמָע הִשְּׁמְעוֹ אֵשֶׁר יהֹנְה אֵלְהָיך בְּעָשׁ אַתָּה תָּמִיר עִינִי יהוְה אֱלֹהֶיךְ בָּה מֵרִשִׁתוֹ אֵשֶׁר יהֹנְה אֶלְהָיך בְּעָעוֹ וּלְעָבְרוֹ בְּכָל־לְבַבְּכֶם וּבְּלָּתְר לְמְעַר אַחֲרִית שָׁנֵה: וְהָיָה אִם־שָׁמְע תִּשְׁמְעוֹ אַשֶּר אָנְבְיוֹ בְּכָל־לְבַבְּכֶם וּבְּלָּתְר לְאַהְיָבְה אָתְר יְנְעִר אֲחָר אַרְצְכֶם בְּעָתוֹ יוֹנֶה וּמַלְקוֹשׁ וְאָסַפְּתָּ יִי וְנָתַתְּי מְטַר־אַרְצְבֶּם בְּעָתוֹ וֹנְהָה וֹמַלְקוֹשׁ וְאָסַפְּתָּ יִי וְנָבְלְיבִבְּבֶם בְּעָתוֹ וְנִירְשְׁבָּוֹ בְּעָבְלוֹ בְּנְבְּעְבְרוֹ בְּכָל־לְבַבְּכֶם וֹנְהְלָקוֹשׁ וְאָסַפְּתְּ וּנְצִיר אֲרָבְרוֹ בְּכָל־לְבַבְּכֶם וּנְלְתְּלְןשׁ וְאָסַפְּתְּ וּנְעָרְבְיֹן וְנִירְשְׁבְּרוֹ בְּכָל־לְבַבְּבָם בְּעִתוֹ וֹינִבְית מְעָבְר וְנִירְשְׁבְּר וְנִירְשְׁבְּר וְנִירְשְׁבְּ וְנִירְשְׁבְּר וְנִירְשְׁבְּ וְנִירְשְׁבְּ וְנִירְשְׁבְּ וְנִירְשְׁבְּ וֹנְיִירְשְׁבְּ וְנִירְשְׁבְּיוֹ וְנִילְשְׁבְ וְנִירְשְׁבְּ וְנִיְבְבְּבֶם בְּתְתוֹ וֹנִיתְשֵּב בְּשָׁבְּבְּבְבְּב בְּבָּעְתִּן וֹתִירְשְׁבְּ וֹנְיִירְשְׁבְּ וְנִירְשְׁבְּיוֹ עִילְיב בְּנִבְם בְּנְתְּוֹ וְתִירְשְׁבְּ וְנִירְשְׁבְּ וְנִירְשְׁבְּיוֹ בְּיִבְּבְים וְבִּבְילְבְּיוֹ וְתִירְשְׁבְּבְים וְנִירְשְׁבְּבְים וְבְּבְבְבְּבְם בְּבְּבְיוֹת וְבְיּבְבְּבְים וְנִבְּבְיּבְים וְבִּבְּלְים וְמִילְר אָבְיבְים בְּבְּבְבְּבְים בְּבְבְּבְים וּבְּבְלּב בְבְים בְּבְּבְים בּּבְּבְיבְים וְבִילְם בְּבְּבְים וֹתְירְבְעְּבְיוֹת וְמִירְם בְּבְּבְּבְים וְבְּבְבְילְבְּבְּבְיּבְבְּים וְנִבְיּבְבְּים וּמְבְּבְילְם בְּבְּבְּבְיּבְים בְּבְּבְּבְּבְים וּבְּבְּבְּבְּבְים בּיּבְבְּבְיּבְבּים וּבְּבְּבְּבְבְּבְּבְּבְּבְעוֹם בְּיבְּבְּבְּבְּבְיּבְבּים וּבְּבְבְּבְיוֹם בּבְּבְּבְּבְּבְּבְ

מראש השנה נדון מה יהא כסופה (שם ח.): (יג) והיה אם שמוע. והיה מוסב על האמור למעלה. למער השמים חשתה מים ן.אם שמוע חשמעו ונחתי מער ארלכם (פסוק יד) ואס לאו ועלר את השמים (פסוק יו)]: והיה אם שמוע תשמעו. אם תשמע בישן תשמע בחדש, וכן אם שכח תשכח (לעיל ה:יט) אם החחלת לשכוח סופך שתשכת כולה. שכן כתיב במגלה אם תעובני יום יומים אעובר (ספרי מת): מצוה את כם היום. שיהיו עליכם קדשים כחילו שמעתם בו ביום (שם נח): לאהבה את ה׳. שלא תאמר הרי אני לומד בשביל שאהיה עשיר, בשביל שאהרא רב, בשביל שאהבל שכר, אלא כל מה שחעשו עשו מאהבה, וסוף הכבוד לבא (שם מאן נדרים סב.): ולעבדו בכל לבבכם. עכודה שהיא כלב, וזו היא תפלה (תענית ב.) שהחפלה הרויה עבודה. שנאמר אלהר די אנת פלח ליה בתדירא (דניאל ו:יז) וכי יש פולחן בבבל. אלא על שהיה מחפלל, שנאמר וכוין פחיחן ליה וגו' (שם יא). וכן בדוד הוא אומר חכון תפלתי קטורת לפניך (תהלים קמח:ב; ספרי מח): בכל לבבכם ובכל נפשכם. והלא כבר הזהיר בכל לבבד ובכל נפשך, אלא אזהרה ליחיד אזהרה לניבור (ספרי שם): (יר) ונתתי מטר ארצבם. עשיחם מה שעליכם אף אני אעשה מה שעלי (שם): בעתו. בלילות, שלא יטריחו אתכם (ת"כ בחוקותי פרק א:א). דבר אחר, בעחו, בלילי שבתות שהכל מלויין בבחיהם (שם: ספרי מב): יורה. היא רביעה הנופלת לאחר הזריעה. שמרוה את הארז ואת הזרעים (ספרי שם: תענית ו.): מלכוש. רביעה היורדת סמוך להליר למלחות התבוחה בקשיה (תענית שם) ולשון מלקוש דבר המאוחר. כדמתרגמינו והיה העטופים ללבן (בראשית ל:מב) לקשיא. דבר אחר, לכך נהראות) מלהוש שיורדות) על המלילות ועל הקשיו [דבר אחר, שמל קושיות הלבבות] (תענית שם): ואספת דגנך. אתה תאספנו אל הבית ולא אויביך, כענין שנאמר אם אתן את דגנר וגו' כי מאספיו יאכלוהו (ישעיה סב:ח־ט) ולא כענין שנאמר והיה אם זרע ישראל וגו' (שופטים ו:ג: ספרי שם): (טו) ונתתי עשב בשדך. שלא חלטרך להוליכם למדבריות. דבר אתר, שחהיה גוזו תבואתך כל ימות הגשמים ומשליך לפני

מיניכם הרוחות וגו': (י) לא בארץ מצרים היא. חלח טובה הימנה. ונחמרה הבטחה זו לישראל ביליאתם ממלרים. שהיו אומרים שמא לא נבוא אל ארז טובה ויפה כזו. יכול בגנותה הכתוב מדבר. וכך אמר להם לא כארז מלרים הוא אלא רעה הימנה. ח"ל וחברון שבע שנים נבנחה וגו' (במדבר יג:כב) אדם אחד בנאן, וחם בנה לוען למלרים בנו וחברון לכנטן, דרך ארץ אדם בונה את הנאה ואחר כך בונה את הכעור ום"א הגרוע). שפסולחו של ראשון הוא נותו בשני. ובכל מהום החביב הודם. הא למדת שחברון יפה מלוטן. ומלרים משובחת מכל החרלות, שנחמר כגן ה' כחרץ מלרים (בראשית יג:י: ספרי לח) ולוען שבח מלרים היא. שהיתה מהום מלכות, שכן הוא אומר כי היו בלוטן שריו (ישטיה ל:ד) וחברון פסולתה של ארץ ישראל, לכך הקלוה לקבורת מתים, ואעפ"כ היא יפה מלוען (ספרי לו). ובכחובות (היב.) דרשו בענין אחר, אפשר אדם בונה ביח לבנו הקטן ואח"כ לבנו הגדול, אלא שמבונה על אחד משבעה בלוען: אשר יצאתם משם. אפילו ארן [גושן וארן] רעמסס אשר ישבחס בה והיא במיטב ארן מלרים, שנאמר במיטב הארן וגו' (בראשית מזוו,יא) אף היא אינה כארן ישראל (ספרי לח): והשקית ברגלר. חרז מלרים היחה לריכה להביח מים מנילום ברגליר ולהשקוחה, לריך אחה לנדד משנחך ולעמול, והנמוך שוחה ולא הגבוה, ואחה מעלה המים מן הנמוך לגבוה. אבל זו, למטר השמים תשחה מים, אחה ישן על מטחך והקב"ה משקה נמוך וגבוה, גלוי ושאינו גלוי כאחת (שם): בגן הירק. שאין די לו בגשמים ומשקין אותו ברגל ובכתף: (יא) ארץ הרים ובקעות. משובת ההר מן המישור, שהמישור בבית כור אחה זורע כור אבל ההר בבית כור ממנו חמשת כורין. ארבע מארנט שפוטיו ואחד בראשו (שם): ובקעות. הן מישור: (יב) אשר ה' אלהיר דרש אותה. והלא כל הארלות הוא דורש, שנאמר להמטיר על ארץ לא איש (איוב לחיכו) אלא כביכול אינו דורש אלא אותה, וע"י אותה דרישה שדורשה דורש את כל הארלות עמה (ספרי מ): תמיד עיני ה' אלהיר בה. לראות מה היא לריכה ולחדש בה גזירות, עתים לטובה ועתים לרעה וכו' כדחיתת בר"ה (יז:): מרשית השנה.

to the opening in the earth and swallowed (Or HaChaim).

**8-12.** The great virtues of the Land. Moses urged his people to be scrupulous in their adherence to the Torah, because they would be rewarded with a Land like no other.

10. Eretz Yisrael is superior even to Goshen, the choicest part of Egypt, for agriculture in Egypt was dependent entirely on the overflow of the Nile, but the river irrigated only the low-lying areas. To the rest of the farmland, especially the

vegetable gardens that need more water than other crops, people had to bring water on foot (Rashi).

**11-12.** Eretz Yisrael does not need a Nile or serfs carrying water on their shoulders to water its fields. God Himself provides water for the crops, by showering the mountains and valleys with rain while you sleep in your beds (Rashi). But there is another element here, as well. The water supply comes not from the natural overflow of a huge river, but from rains that are very clearly under God's control. To have them,

Virtues of the Land

The Great to possess it. 9 and so that you will prolong your days on the Land that HASHEM swore to your forefathers to give them and to their offspring — a land flowing with milk and honey

10 For the Land to which you come, to possess it — it is not like the land of Egypt that you left, where you would plant your seed and water it on foot like a vegetable garden. 11 But the Land to which you cross over to possess it is a Land of hills and valleys; from the rain of heaven will it drink water: 12 a Land that HASHEM, your God, seeks out; the eyes of HASHEM, your God are always upon it, from the beginning of the year to year's end.

The Passage of the Shema

13 It will be that if you hearken to My commandments that I command you today, to love Second Hashem, your God, and to serve Him with all your heart and with all your soul. 14 then I shall provide rain for your Land in its proper time, the early and the late rains, that you may gather in your grain, your wine, and your oil, <sup>15</sup> I shall provide grass in your field for your cattle and you

the Jew must be worthy, for if he neglects the commandments, it is inevitable that God will not provide rain (v. 17). Although God can bring droughts on Egypt, too, Eretz Yisrael is more directly dependent on His mercy and it will suffer drought for lesser sins than other countries. It is like a sick person, who needs greater merit to be healed than a well person needs merely to remain healthy (Ramban).

This is an inspiring challenge, for the Jew in Eretz Yisrael is always conscious of God's closeness. He knows that his conduct and his prayers matter, because there is an intimate connection between his actions and his prosperity.

12. אשר הי אלהיך דרש אתה — A Land that HASHEM, your God, seeks out. God is omniscient and oversees the entire world. but His principal attention is focused on Eretz Yisrael, and only afterwards does He bless the rest of the world, which is secondary (Rashi). Thus, when Israel is in exile from its Land for when it is undeserving of God's blessing, the entire world suffers (Or HaChaim). The Sages relate marvelous anecdotes regarding the agricultural riches of the Land. Since the exile. not only has the Land become impoverished, but the entire world has become poorer (Daas Tevunos).

המיד עיני ה' אלהיה בה — The eyes of HASHEM, your God, are always upon it. Although the judgment of prosperity is made on Rosh Hashanah, God continuously observes Eretz Yisrael and its people to see how to allot the rain and other natural benefits. If much rain was ordained but the people become unworthy, God may make the rain fall at the wrong time or in the wrong places. Conversely, even if the original allotment was small, but the people repented, God can make every drop fall to maximum advantage (Rosh Hashanah 17b).

ברית שנה ועד אחרית שנה — From the beginning of the year to year's end. The verse speaks of the beginning of "the year to year's end"; it does not say to the end of the year. The Satmar Rav gave a homiletical interpretation to this omission of the definite article n. Commonly, people approach Rosh Hashanah with a powerful resolve that they will improve themselves — that the new year will be the year — but as time winds on, their resolve weakens and they slide back into their old habits, until by the time the year is over it is אַחַרית שֶנָה, the end of just another year.

13-21. The second passage of the Shema. Since this passage, like the Shema (6:4-9), is to be read morning and night (v. 19), the Sages said that they should be recited

together. Furthermore, the two go together logically, for the Shema is the acceptance of God's sovereignty, and this passage is characterized by the Sages as חבלת עול המצוח acceptance of the voke of the commandments, because it deals with the requirement to perform the commandments with total dedication (Berachos 13a).

The passage goes further, saving that the performance of the commandments earns reward and their neglect is punished. This concept of reward and punishment is central in Judaism, and Maimonides includes it among his Thirteen Principles of Faith. The primary significance of this principle is that God is aware of and concerned with human activity. אם־שמע תשמעו . If you hearken llit.. if hearken you will

hearken 1. The Sages expound on the double form of the verb: If you hearken to what you already learned, by taking care to review and understand it, you will hearken to new learning, i.e., you will gain fresh insights into the Torah you already know (Rashi, here and to Succah 46b). Conversely, if someone neglects his studies, he will forget what he has learned. In the words of an ancient maxim, "If you forsake me [i.e., the Torah] for one day, I will forsake you for two days" (ibid.).

היום - Todau. The commandments should always be as fresh and beloved to you as if you had received them today (Rashi).

- To love. The commandment to love God was given in the first passage of the Shema (6:4). The context of this passage indicates that one should perform the commandments as an expression of love of God, not as a means to attain riches or honor. One should perform the commandments purely out of love, and the honor will come ultimately (Rashi).

אולעבדו בְּכָל־לְבָבְכֶם — And to serve Him with all your heart . This alludes to prayer, which is the service of the heart (Rashi).

In the above verse (6:5), which is in the singular and is addressed to individuals. Moses commanded that each Jew love God with all his heart and soul; this commandment, in the plural, is addressed to the nation at large (Rashi).

Ramban explains that there is a basic difference between an individual and the nation. This passage suggests that service of God will result in God's miraculous intervention in human affairs, for the observance of the commandments will bring about prosperity beyond the bounds of the law of nature. However, such miracles — rain whenever needed, plentiful crops, lush pastures, and so on - can take place

שביעי

ומפטיר

יי וָאַבַלְתַּ וְשַּבַעִתַּ: הָשָּׁמְרְוּ לָבֶּם פֶּן־יִפְתָּה לְבַבְבֶבם וְסַרְתָּם ַרַתָּם אֱלהֵים אֲחֵרִים וִהִשִּתַחַוִיתָם לָהֶם: וְחָרָה אַף־ - וַעֲבַרָתַם אֶלהֵים אָחַרִים יהוֹה בַּבֶּם וִעָצֵר אֶת־הַשָּׁמַיִם וְלֹא־יִהְיֶה מָטָּר וְהָאֲדָּמָה לָא תָתָן אֶת־יְבוּלֶה וַאֲבַרְתֶם מְהַרָּה מֵעַל הָאָרֶץ הַטּבָּה אַשֵּר יהוָה נֹתֵן לָבֶם: וְשַּׁמְתֶּם אֶת־דְּבָרַי אֵבֶה עַל־לְבַבְּבֶבֶם 👵 וְעַל־נַפִּשָׁכֵם וּקְשַׁרְהֶּם אֹתָם לְאוֹת עַל־יֵדְבֶּם וְהָיִוּ י לטוטפת בֵּין עִינִיבֶם: וִלְמַדְתֵּם אֹתָם אֶת־בְּנֵיבֶם לְדַבֵּר יי בָּם בְּשִׁבְתְּךְ בְּבֵיעֶׁךְ וּבְלֶּכְתְךְּ בַדֶּׁרֶךְ וּבְשָׁכְבְּךָ וּבְקוּמֶךְ: ב-בא וּבְתַבְתָּם עַל־מְזוּוָוֹת בֵּיתֶךְ וּבִשְׁעָרֶיך: לְמַעַן יִרְבְּוּ יְמֵיכֶם וִימֵי בְנֵיבֶּם עַל הָאַדָּמָה אֲשֵׁר נִשְבַּע יהוָה לַאַבְּתֵיבֵם לַתֵת בָּי אָם־שַמֹר בּב לָהָם כִּימֵי הַשָּׁמַיִם עַל־הָאָרֶץ: תִּשְׁמְרֹוּן אֶת־כָּל־הַמִּצְוָה הַוֹּאת אֲשֶׁר אֲנֹכֵי מְצַוָּה אֶתִבֵם לַעֲשֹֹתָה לְאַהַבָּה אֶת־יהוָה אֱלְהֵיכֶם לָלֶכֶת בְּכָל־דְּרָבָיו בּג וּלְדָבְקָה־בְוֹ: וְהוֹרֵישׁ יהוֶה אֵת־כָּל־הַגּוֹיֶם הָאֵבֶה -- מִלּפִנִיכֵם וַיִּרִשָּׁתֵם גּוֹיִם גָּדֹלִים וַעֲצָמָים מִבֶּם: כָּל־הַמָּלוֹם אָשֶׁר תִּדְרָךְ כַּף־רַגְּלְכֶם בָּוֹ לָכֶם יִהְיֶה מִן־הַמִּדְבָּר וְהַלְּבָנֹוֹן מִן־הַנָּהָר נְהַר־פְּרָת וְעַד הַיֶּם הָאַחֲלוֹן יִהְיֶה ה גבלבם: לא־יִתיַצֵב אִישׁ בּפְנֵיבֵם פַּחִדְבָם ומוֹרָאַבֶם הּ יָתֵן ו יהוָה אֵלְהֵיבָם עַל־פָּגֵי כָל־הָאָבץ אֲשֵׁר תִּדְרָכוּ־בָּה בַאַשֶּׁר דָבֵּר לָבֶם: קי״א פסוקים. אי״ק סימן. יעל״א סימן.

וְתֵיכוּל וְתִשְׁבַּע: טואסתמרוּ לבווו דילמא יטעי לבכון ותסטון ותפלחון יי :לְטַעֲוַת עַמִּמַיָּא וִתְסָגָדוּן לְהוֹן: ווִתְקוֹף רָגְוַא דַייַ בְּבוֹן וְיֵחוֹד יַת שׁמיּא וַלָא יָהֶי מִטְרָא וָאַרְעַא לָא תתּן ית עַלַלתַה וַתִּיבִדוּן בִּפְרִיעַ מֵעַל אַרְעַא טַבָּתָא דִי יִיָ יָהֵב לְכוֹן: יחוֹתְשַׁוּון יַת פַּתִנָּמֵי אָלֵין עַל לְבָּכוֹן וְעַל נַפַשְׁכוֹן וְתְקָטְרוּן יַתְהוֹן לָאַת עַל יַדְכוֹן ויהוֹן לתפלין בין עיניכון: יי ותלפון יתהון ית בניכון למַלַלַא בהון בִּמְתְבֶּךְ בְּבֵיתָךְ וּבְמָהֶכֶּךְ בָּאַרְחַא וּבְמִשְׁכָּבֶרְ וּבְמַקִּימַךְ: בותכתבנון על מזוזין ותקבענון בּספּי בֶיתַרְ וּבְתַרְעִירְ: כּא בַּדִיל דִּיִסְגוּן יוֹמיכוֹן וְיוֹמֵי בְנֵיכוֹן עַל אַרְעַא דִּי קַיִּים יִיַ לַאֲבָהָתְכוֹן לְמִתַּן לְהוֹן כִּיוֹמֵי שִׁמַיָּא עַל אַרְעָא: כּבּ אֲרֵי אָם מִטַּר תִּטָּרוּן יַת כַּל תַּפָּקֶרְתַּא הָרָא דִּי אָנָא מְפַּקֵּר יַתְכוֹן לְמֶעְבְּדַה לְמִרְחַם יָת יִיָ אֵלָהַכוֹן לִמְהַרְ בָּכֶל אָרָחָן דְּתַקְנֶן קֶדָמוֹהִי וּלְאַתְקְרַבַא לְדַחַלְתַה: בגוִיתַרָך יִיַ יַת כַּל עַמְמַיַא הַאָלֵין מְקַדַמֵיכוֹן וְתֵירַתוּן עַמְמִין רַבְרָבִין וָתַקִּיפִין מִנָּכוֹן: כּדּ כַּל אַתְרָא דִּי תָדְרוֹךְ פַּרְסַת רַגְּלְכוֹן בָּה דִּלְכוֹן יְהֵי מִן מַדְבָּרָא וִלְבָנֶן מִן נַהַרָא נָהַר פָּרָת וִעַד יַפָּא מַעַרָבָא יִהֵי תִחוּמִכוֹן: כּהּלָא יִתְעַתַּד אֱנָשׁ קֶדָמֵיכוֹן דַּחַלָּתִכוֹן וְאֵימָתִכוֹן יִתֵּן יִיָּ אֱלָהַכוֹן עַל אַפִּּי כָל אַרעָא דִּי תִדְרָכוּן בַּה כִּמָא דִּי מַלִּיל לכון:

.//...

בהמתך, ואתה מונע ידך ממנה שלשים יום קודם לקליר ואינה פוחחת מדגנה (ספרי מג): ואכלת ושבעת. הרי זו כרכה חחרת שתהח ברכה מלויה בפת כחוך המעים (ח"כ שם ו): ואכלת ושבעת (טו) השמרו לבם. כיון שחהיו חוכלים ושבעים השמרו לכם שלא תבעטו, שאין אדם מורד בהקב"ה אלא מחוך שביעה, שנאמר פן חאכל ושבעת (לעיל ח:יב) ובקרך ולאנך ירביון (שם יג) מה הוא אומר אחריו, ורם לנכך ושכחת (שם יד; ספרי שם): וסרתם. לפרוש מן התורה, ומחוך כך ועבדתם אלהים אחרים, שכיון שחדם פורש מן החורה הולך ומדבק בעבודה זרה. וכן דוד אומר כי גרשוני היום מהסתפח בנחלח ה' לאמר לך עבוד וגו' (שמואל א כוגיט) ומי אמר לו כך, אלא כיון שאני מגורש מלעסוק בתורה הריני קרוב לעבוד אלהים אחרים (ספרי שם): אלהים אחרים. שהם אחרים לעובדיהם לועק אליו ואינו טונהו נמלא עשוי לו כנכרי (שם): (יז) את יבולה. אף מה שאחה מוביל לה, כענין שנחמר זרעתם הרבה והבח מעט (חגי א:ו; ספרי שם): ואבדתם מהרה. על כל שאר היסורין אגלה אתכם מן האדמה שגרמה לכם לחטוא. משל למי ששלח בנו לבית המשתה והיה יושב ומפקדו, אל תאכל יותר מלרכך שתבא נקי לביתך. ולא השגיח הבן ההוא, אכל ושתה יותר מלרכו והקיא וטנף את כל בני המסבה. נטלוהו בידיו וברגליו וזרקוהו אחורי פלטרין (ספרי שם): מהרה. איני נותן לכם ארכא. ואם תאמרו והלא נתנה ארכא לדור המבול, שנאמר והיו ימיו מאה ועשרים שנה (בראשית ו:ג) דור המבול לא היה להם ממי ללמוד ואתם יש לכם ממי ללמוד (ספרי שם): (יח) ושמתם את דברי. אף לאחר שתגלו היו מלויינים במלות, הניחו תפילין, עשו מזוזות, כדי שלא יהיו לכם חדשים כשתחזרו, וכן הוא

אומר הליבי לך ליונים (ירמיה לא:כ; ספרי שם): (יט) לדבר בם. משעה שהכן יודע לדבר למדהו תורה לוה לנו משה (להלן לג:ד) שיהא זה למוד דבורו. מכאן אמרו, כשהחינוק מחחיל לדבר אביו משיח עמו בלשון הקודש ומלמדו חורה, ואם לא עשה כן הרי הוא כאילו קוברו, שנאמר ולמדתם אותם את בניכם לדבר בם וגו׳ למען ירבו ימיבם וימי בניבם, אם עשיתם כן ירבו, ואם לאו לא ירבו, שדנרי חורה נדרשין מכלל לאו הן ומכלל הן לאו (ספרי מו): (בא) לתת להם. לחח לכם אין כחיב כאן אלא לחת להם, מכאן מלינו למדים חחיית המתים מן החורה (שם מז): (בב) שמר תשמרון. אזהרת שמירות הרבה להזהר בתלמודו שלא ישתכת (שם מח): ללבת בבל דרביו. הוא רחום ואחה חהא רחום הוא גומל חסדים ואחה גומל חסדים (שם מט): ולדבקה בו. אפשר לומר כן, והלא אש אוכלה הוא (לעיל ד:כד) אלא הדבק בתלמידים ובתכמים ומעלה אני עליך כאילו נדבקת בו (ספרי שם): (כג) והוריש ה׳. טשיחם מה שעליכם אף אני אטשה מה שעלי (שם): ועצמים מכם. אחם גבורים והם גבורים מכם. שאם לא שישראל גבורים מה השבח ההוא שמשבח את האמוריים לומר ועלומים מכם, אלא אתם גבורים משאר אומות והם גבורים מכם (שם כ): (בה) לא יתיצב איש זגוי. אין לי אלא איש, אומה ומשפחה ואשה בכשפיה מנין, ח"ל לא יחילב, מכל מקום. אם כן מה ח"ל איש, אפילו כעוג מלך הכשן (שם נב): פחדכם ומוראכם. והלא פחד הוא מורא, אלא פחדכם על הקרובים ומוראכם על הרחוקים (שם). פחד לשון בעיחת פחאום, מורא לשון דחגה מימים רבים: באשר דבר לבם. והיכן דכר, את אימתי אשלח לפניך וגו' (שמות כג:כז; ספרי שם): will eat and you will be satisfied. <sup>16</sup> Beware for yourselves, lest your heart be seduced and you turn astray and serve gods of others and prostrate yourselves to them. <sup>17</sup> Then the wrath of HASHEM will blaze against you; He will restrain the heaven so there will be no rain, and the ground will not yield its produce; and you will be swiftly banished from the goodly Land that HASHEM gives you. <sup>18</sup> You shall place these words of Mine upon your heart and upon your soul; you shall bind them for a sign upon your arm and let them be an ornament between your eyes. <sup>19</sup> You shall teach them to your children to discuss them, while you sit in your home, while you walk on the way, when you retire and when you arise. <sup>20</sup> And you shall write them on the doorposts of your house and upon your gates. <sup>21</sup> In order to prolong your days and the days of your children upon the Land that HASHEM has swom to your forefathers to give them, like the days of the heaven over the earth.

<sup>22</sup> For if you will observe this entire commandment that I command you, to perform it, to love HASHEM, your God, to walk in all His ways and to cleave to Him, <sup>23</sup> HASHEM will drive out all these nations from before you, and you will drive out greater and mightier nations than yourselves. <sup>24</sup> Every place where the sole of your foot will tread shall be yours— from the Wildemess and the Lebanon, from the river, the Euphrates River, until the western sea shall be your boundary. <sup>25</sup> No man will stand up against you; HASHEM, your God, will set your terror and fear on the entire face of the earth where you will tread, as He spoke to you.

### THE HAFTARAH FOR EIKEV APPEARS ON PAGE 1197.

only in the merit of multitudes of people, but not for individuals of ordinary righteousness. Only for a *tzaddik* of overarching greatness — such as Abraham, Moses, or Joshua — does God perform such miracles.

The first passage of the Shema (6:5) added the call to love God with all your resources, a term that is omitted here. This difference, too, illustrates the difference between individuals and communities. As noted in the notes above, that injunction applies to a person who values his money over his life — but such a corrupt sense of values would be found only in an occasional individual, not in a large community (Maskil L'David).

- 15-16. וְאַכּלְהָּ וְשְׁבְּעֵהְ. הַשְּׁמְרוּ לֶכָּם You will eat and you will be satisfied. Beware. When you are very prosperous, you must be very careful not to rebel against God, because man rejects God only when he is sated, as the Torah says also in 8:12-14(Rashi). Experience shows that the temptations of wealth are among the hardest to resist. People who are rich in wealth but poor in sophistication often succumb to temptation.
- 17. אָהַרָּה Swiftly . Although God gave the generation of the Flood one hundred and twenty years to repent (Genesis 6:3), that was not a precedent for future generations. That generation had no one to learn from, but Israel's sinners should have known from history that the price of sin is destruction (Rashi). Sifre, however, points out that when Israel became sinful in the time of the Temples, God was very compassionate and patient, and did not bring about the exile for many, many years.
- 18. These words should be on our hearts, in the sense that we should ponder always the words of the Torah and the duty to perform the commandments, as found in this passage. For the commandment of *tefillin*, see *Exodus* 13:9,16 and above 6:8.

Rashi cites Sifre that the juxtaposition of these commandments with the threat of exile (v. 17) teaches that Jews should observe the commandments even in exile, so that when the

redemption occurs, they will not have forgotten how to perform them. Ramban clarified this concept. The commandments apply equally everywhere, but the holiness of the Land is so great that their performance is more significant there.

- 21. לְּתֵּת לְּהֶת To give them. The Sages (Sanhedrin 90b) take this as an allusion to the resurrection of the dead, because the verse can be understood to imply that God swore to give the Land to the forefathers themselves, which implies that they will arise to enjoy the gift of the Land (Rashi).
- 22. Moses once more tells his people that they must study and love, that they must walk in God's ways by imitating His acts of kindness and concern for the needy, and by cleaving to Him. The Sages explain that the way to cleave to God is by attaching oneself to Torah scholars (Rashi). Ramban interprets "cleaving" as the duty to avoid the temptation of idol worship by always remembering God and inspiring oneself to love Him.
- 24. הַרְּיִּפְּרָת The Euphrates River. The borders given in Numbers 34:1-12 are nowhere near the Euphrates. Those were the borders of the generation that entered the Land. Here Moses looked ahead to the coming of Messiah, when the Euphrates will be the border of the Land.

הַיִּם הָאָחְרוֹן — The western [lit., the rear] sea, i.e., the Mediterranean Sea. In Scripture, the directions are visualized as if one were facing to the east. Thus, the north is often called אָקי, right; the south is יְמִייְ right; the east is מְקּר, front; and the west, the direction of the Mediterranean, is the rear.

קי״א מסוקים. אי״ק סימן. יעל״א סימן. פּש — This Masoretic note means: There are 111 verses in the *Sidrah*, numerically corresponding to the mnemonics אי״ק and אי״ק.

Both mnemonics mean wild goats. Perhaps the intent is that just as wild animals depend on God for their food, so the Sidrah teaches that whether in the Wilderness or the Land, Israel would rely on God for its very existence (R' David Feinstein).

יב

# אונכלום

כו חַזַי די אַנא יהב קדמיכון יומא דין ברבו ולוטיו: כזית ברכו די תקבלוו לפקודיא דיי אַלַהַכון די אנא מפקד יַתְבוֹן יומָא דֵין: כחוּלוטיא אם לא תַקַבְּלוּן לפְקוֹדַיָּא דיי אלהבון ותסטון מון אַרָחַא דִּי אַנָא מפַקָּד יַתְכוֹן יומא דֵין לִמְהַרְ בַּתַר טַעַוַת עממיא די לא יָדַעַתוּן: כטויהי ארי יעלנה יי אלהה לאַרעא די את עלל תמן למירתה ותתו ית מברכיא על טורא דגרזיו וית מלטטיא על טורא דעיבל: להלא אנון בּעברַא דוַרדּנָא אַחוֹרַי ארַח מַעַלַני בארעא פנענאה דיתב בְּמֵישַרָא לַקבל גלגלא בּסטר מישרי מרַה: לאאַרָי אַתּוּן עַבְרִין יַת יַרְדְּנָא למעל לְמַירַת יַת אַרְעַא דִּי יִיַ אַלַהַבוֹן יַהַב לְכוֹן וְתַירְתוּן יַתַה וָתֵיתָבוּן בַּה: לבּוָתַשָּׁרוּן לִמֵעַבַּד יַת כּל קימיא וית דיניא די אנא יהב קדמיכון יוֹמַא דָין: אאָלַין קיַמַיַא וָדִינַיָּא דִי תַּטַרוּן לַמַעבַּד בַּאַרעא די יהַב יי אלהא דאבהתה לה למירתה כל יוֹמַיַּא דִּי אַתּוּן קַיַּמִין עַל אַרעַא: באַבּדא תאַבּדוּן ית כל אַתריא די

# פרשת ראה

ברכה ראָה אַנבי נתו לפניבם הַיִּוֹם בְּרַבָה וֹקַלַלֵה: אַת־הבּרכה אשר תשמעו אל־מצות יהוה אלהיכם אשר אנכי בח מְצַנֵּה אֶתְכֶם הַיִּוֹם: וְהַקּלָלָה אִם־לִא תִשִׁמִעוּ אֵל־מִצוֹת יהוה אַלְהֵיכֶם וְסַרְתָם מִן־הַלְּרֶךְ אֲשֵׁר אַנְכֵי מְצֵוָה אתכם היום ללכת אחרי אלהים אחרים אשר לא־ וָהַנַּה כֵּי יִבִיאָרְ יהוָה אַלהֵיךְ אַל־הַאַּרִץ אשר־אתה בא־שַמַה לִרשִׁתַה וְנֵתַתַּה אֵת־הַבְּרָכָה ל עַלֹּ־הַר גִּרוֹּים וְאֶת־הַקּלֵלָה עַל־הַר עִיבֵל: הַלֹא־הֶׁמַה כּ בָּעֶבֶר הַיַּרַדַּן אָחַרֵי דָּרַךְ מִבְוֹא הַשַּׁמֵשׁ בָּאֶרֵץ הַכְּנַעַנִי א הַישַׁב בַּעַרַבָה מוּל הַגִּלְנֵּל אָצֵל אַלוֹנֵי מֹרֶה: כִּי אַתֶּם אֹ הַישַׁב בַּעַרַבָה מוּל הַגִּלְנֵּל אָצֵל אַלוֹנֵי מֹרֶה: עַבָרִים אַת־הַיַּרְהֵּן לַבֹּא ֹלַרֲשָׁת אַת־הַאַבץ אֲשֶׁר־יהוָה אַלהַיבֶם נתו לֶבֶם וַיִּרְשָׁתֵּם אתָהּ וַיִּשְׁבַתִּם־בַּהּ: לבּ וּשְׁמַרַתֵּם לֵעֲשׁוֹת אֵת כַּל־הַחָקִים וָאֵת־הַמִּשְׁפַּטִים א אשר אנכי נתן לפניכם היום: "אלה החקים והמשפטים" אַשֶּׁר תִּשָּׁמְרוּן לֵעֲשׁוֹת בַּאַבץ אַשֶּׁר נַתַו יהוֹה אַלהֵי אַבתיר לָךְּ לָרְשָׁתַהּ כָּל־הַיַּמִים אַשֵּׁר־אַתִּם ַב עַל־הַאָדַמָה: אַבַּד הָאַבָּדוון אַת־כַּל־הַמַּקמות אַשֵּר

לטון אחרי. כל מקום שנאמר אחרי מופלג הא (כ"ר מד:ה): דרך מבוא השמש. להלן מן הירדן ללד מערב. וטעם המקרא מוכיח שהם שני דברים, שננקדו בשני טעמים, אחרי נקוד נפשטא, ודרך נקוד נמשפל והא דגוש, ואם היה אחרי דרך דבור אחד היה נקוד אחרי במשרח, בשפר הפוך, ודרך נפשטא ורפה: מול הגלגל. רחוק מן הגלגל (ספרי שם: מטרם, בשפר הפוך, ודרך נפשטא ורפה: מול הגלגל. רחוק מן הגלגל (ספרי שם: מטרה שם): אלוני מורה. שכם הוא, שנאמר עד מקום שכם עד אלון מורה (בראשית יבון, ספרי שם: עידכם שמבואו ומיכש את הארך (ספרי מ): הירדן וגני. נסים של ירדן יהיו סימן בידכם שמבואו ומיכש את בדרון. אבד ואר ואר המרך (ספרי מ): (ב) אבד תאבדון. אבד ואח"כ מאבדון, מכאן למיקר עבודו שם וגוי. ומה מאבדון מהם, אחריה (ספרי מל): את כל המסומות אשר עברו שם וגוי. ומה מאבדון מהם,

(בז) ראה אנבי. נותן. ברבה וקללה. האמורות כהר גרזים וכהר עיכל (להלן כז) מת הברכה. על מנת אשר תשמעו: (בח) מן הדרך אשר אבי מצוה אתבם היום ללבת וגוי. הא למדם שכל העוכד עכודה זרה הרי הוא אגבי מצוה אתבם היום ללבת וגוי. הא למדם שכל העוכד עכודה זרה ככופר ככל החורה מר מכל הדרך שלטוו ישראל. מכאן אתרה המודה כעבודה זרה ככופר ככל החורה כולה נספרי כד): נכש) ונתתה את הברכה. כתכומו, ים מברכיא, את המכרכים. על הר גרזים. כלפי הר גרזים הופכים פניהם ופחח בכרכה, ברוך האיש אשר לש עשה פכל ומשכה וגוי. כל הארורים שבפרשה אמרו תחלה בלשון ברוך ואח"כ הפכי יששה פכל ומשכה וגוי. כל הארורים שבפרשה אמרו מחלה בלשון ברוך ואח"כ הפכי פניהם כלפי הר עיכל ופתחו בקללה וספרי לה; מושה לב.): כל הא המה. נתן בהם מימן: אחרי. אתר העברת הירדן הרכה והלאה למרחוק (ספרי נון סושה לב:) וזהו

### PARASHAS RE'EH

The next three Sidros (Re'eh, Shoftim, and Ki Seitzei) contain the bulk of the commandments found in Deuteronomy. Up to now, Moses mentioned such fundamental commandments as love and fear of God, and general exhortations against idolatry, and delivered inspirational sermons stressing the people's duty toward God and their obligation to live up to the holiness of the Land (Chizkuni). He begins this recitation by putting the commandments into perspective, saying that the choice of whether or not to accept the Torah in its totality is nothing less than the choice between blessing and curse.

**26-32. Blessing and curse.** According to *Rashi*, Moses informed the people about the blessing and curse that would be pronounced later on Mount Gerizim and Mount Ebal.

Although Moses said that he was setting out the choice today, and that elaborate ritual would take place only after the Jordan had been crossed (see 27:11-26), Moses now explained to the people what the formula of the blessings and curses would be (Mizrachi).

According to *Ramban*, however, verses 26-28 are unrelated to Mount Gerizim and Mount Ebal; rather Moses spoke in general terms, saying that those who observed the commandments would be blessed and those who did not would be cursed.

26. רְאָה — See. The blessing and curse are not simply promises for the future. One can actually see that people who observe the Torah have a sense of accomplishment, fulfillment, and spiritual growth. The blessing is there for all

## PARASHAS RE'FH

Blessing 26 See, I present before you today a blessing and a curse. 27 The blessing: that you hearken to the commandments of HASHEM, your God, that I command you today. 28 And the curse: if you do not hearken to the commandments of HASHEM, your God, and you stray from the path that I command you today, to follow gods of others, that you did not know.

<sup>29</sup> It shall be that when HASHEM, your God, brings you to the Land to which you come, to possess it, then you shall deliver the blessing on Mount Gerizim and the curse on Mount Ebal. <sup>30</sup> Are theu not on the other side of the Jordan, far, in the direction of the sunset, in the land of the Canaanite, that dwells in the plain, far from Gilgal, near the plain of Moreh? 31 For you are crossing the Jordan to come and possess the Land that HASHEM, your God, gives you; you shall possess it and you shall settle in it. 32 You shall be careful to perform all the decrees and the ordinances that I present before you today.

12 Sanctitu of

hese are the decrees and the ordinances that you shall observe to perform in the Land that HASHEM, the God of your forefathers, has given you, to possess it, all the days the Land that you live on the Land. 2 You shall utterly destroy all the places where the nations that

to see (Malbim).

— A blessing and a curse. Moses pointed out to Israel that it is not like other nations. The blessings promised them are so far out of the ordinary as to be miraculous, and so are the ordeals facing them if they fail in their spiritual calling. Thus, the choice is between blessing and curse (Sforno). Most people are satisfied with mediocrity, quite content to move along, not expending the effort to be great and making sure not to be evil. Moses urged Israel to think otherwise. Jews should strive for great heights and should feel that the alternative is nothing less than curse.

27. אשר תשמעו — That you hearken. The blessing will come to you only on the condition that you hearken to the commandments (Rashi).

Homiletically, "hearing" is a metaphor for blessing, because the only way a person can attain God's blessings is if he has the ability to hear, i.e., assimilate what the Torah wants of him. In speaking of the idyllic world of the future, the prophet says that there will be not a hunger for bread and not a thirst for water, but only to hear the word of HASHEM (Amos 8:11). Thus, in the future, everyone will understand the message of this verse, which is that "blessing" consists of the ability to hear what is truly essential (Sfas Emes), and to pick that out from the welter of competing messages with which people are inundated.

28. אם־לא תשמעו — If you do not hearken. In speaking of the blessing, Moses said, "that you hearken," implying that as a matter of course people will listen and earn the blessing. In the case of the curse, however, he said "if" because he did not wish to imply the likelihood that people would refuse to hearken to God's word (R' Bachua).

ד ללכת אַחַבי אֱלהִים אֲחַרִים — To follow gods of others. To illustrate those who stray, the Torah cites idolatry, because one who worships an idol is considered as if he had repudiated the entire Torah (Rashi), for idolatry is a rejection of God. One who violates other commandments is surely worthy of punishment, but his tie to God is not broken.

Verse 26 begins with the word TXT. see, which is in the singular form, but the rest of the passage is in the plural. This alludes to Israel's essential nature as a single, unified nation with the ultimate goal of serving God. Even though huge numbers of individuals may fall short of this calling, that is an aberration from Israel's spiritual norm (Tzror HaMor). Chasam Sofer finds in this dual usage an allusion to the Sages' teaching (Kiddushin 40a) that each individual has it in his power to affect the entire world for good or bad.

29. See 27:11-26.

הר גרזים . . . הר עיבל — Mount Gerizim . . . Mount Ebal are generally identified as being near Shechem, but there is a difference of opinion among the Sages regarding this. See Sifre: Sotah 33b; Yerushalmi Sotah 7:3.

31. בי אָתָם עבְרִים אַת־הַיַּרְדֵּן — For you are crossing the Jordan. Because the mention of the imminent crossing of the Jordan seems to be superfluous (Mizrachi), the Sages infer that Moses meant to suggest that the very manner of the crossing would be so miraculous as to prove to the nation that God would be with them in their battles to conquer the Land (Rashi). This indeed happened, for the Jordan split, just as the Sea of Reeds had split when Israel left Egypt.

Since you are about to enter your Land, now is the appropriate time for you to accept the covenant to uphold the Torah (Abarbanel).

12.

- 1-19. Sanctity of the Land. The commandments given in this passage have particular relevance to Eretz Yisrael, either because they refer to the removal of every vestige of idolatry from the Land or because they refer to commandments that are performed there exclusively or primarily.
- 2. The translation of the verse follows Rashi, citing Sifre. אַבֶּד תְּאַבְּדוּן — You shall utterly destroy. The double form of the verb indicates that idols must be destroyed totally

פלחו תמן עממיא די אתון ירתין יתהון ית טעותהוו על טוריא רמיא ועל דמתא ותחות כל אילו עבום: ית ברון ית אַגוֹרִיהוֹן ותתבּרוּן ית קמתהוז ואשריהוו תוקדוו בנורא וצלמי טעותהון תקוצצון ותובדון ית שַמָהוֹן מוַ אַתְרָא ההוא: רלא תעברוו כו קדם יי אלהכוז: האלהו לאתרא די יתרעי יי אלהכון מכל שבטיכוז לְאַשְׁרַאַה שָׁכְנְתָה תַמַן לְבִית שכנתה תתבעון ותיתון לתמן: ותיתון לתמן קודשיכון וית עלותיכון ונכסת מַעשַׂרֶתִיכון ויַת אַפרשות ידכון ונדריכון ונדבתיכון ובכורי תורכון וענכון: זותיכלון תַּמֶן קַדָם יִי אַלַהַכון ותחדון בָּכל אושטות יַדְכוֹן אַתוּן ואַנש בַּתִּיכוֹן דִּי בַרַכַר יִיַ אַלַהַרְ: חַלא תעבּדוּן כָּכל דִּי אֲנַחָנַא עַבְדִין הַכָּא יוֹמַא דֵין גָבַר כַּל מַן דְבַשַּׁר קַדַמוֹהִי: יּ אֶרֵי לַא אַמֶּיתוּן עַד כָּעַן לְבֵית נַיַחַא וּלְאַחַסְנַא די יִיָּ אֱלֶהֶרְ יָהֶב לֶרְ: יוֹתַעְבָּרוֹן יַת יַרְדְּנַא וְתֵיתִבוּן בָּאַרָעָא דִּי יִיַ אֱלַהַכוּן מַחְסֵן יַתִכוּן וִינִיחַ לִכוּן מִבַּל בַּעַלֵי דְבָבֵיכוּן ותיתבון סחור

עבדן שם הגוים אשר אתם ירשים אתם את־אַלהיהם על-ההרים הרמים ועל-הגבעות ותחת בל-עץ רעבן: את־מצבתם ושברתם את־מזבחתם ואשריהם תשרפון בַּאשׁ ופסילי אַלהיהם תגדעוו ר ואָבַּרְתֵּם אֵת־שָׁמָּם מִן־הַמַּקוֹם הַהָּוּא: לא־תַעֲשׁוּן ה בו ליהוה אלהיכם: "כּי אם־אל־המקום אשר־יבחר יהוה אלהיכם מכל־שבטיכם לשום את־שמו שם ּ לַשְׁכָנוֹ תַדְרָשָׁוּ וּבָאתַ שֻׁמַה: וַהָבָאתֵם שַׁמַה עלְתֵיכֵם וזבחיבם ואת מעשרתיבם ואת תרומת נדבם ונדריכם ּ וְנָדְבָתֵיכֵם וּבָכַרַת בָּקַרְבָם וִצְאנָבֶם: וַאֶּכַלְתֵּם־שַׁׁם לפְנֵי יהוָה אֱלְהֵיכֶּם ושְמַחִתָּם בִּכל מִשְלֵח יֵדְכֵם אַתִם רובתיבם אשר בַּרַכָּך יהוָה אֱלֹהֵיך: לָא תַעֲשׁוּן בָּכֹּל ר אַשֶּׁר אַנַחָנוּ עשֵים פָּה הַיּוֹם אַישׁ כַּל־הַיַּשֵׁר בְּעֵינַיוּ: ָּטַ כָּי לָא־בַאתָם עַד־עַתַּה אֱל־הַמָּנוּחַה וָאֱל־הַנַּחַלֵּה יַ אַשֶּׁר־יהוָה אַלֹהֵיךּ נַתָּן לַרְּ: וַעַבַרַתַּם אַת־הַיַּרַהַּן, וישבתם בַאַרץ אַשר־יהוה אַלהיכם מנחיל אַתכם לכם מכל־איביכם מסביב וישבתם־בטח: מסחור

אשר ברבך הי. לפי הברכה הבא (ספרי סד): (ח) לא תעשון בכל אשר אנחנו עושים וגוי. מוסב למטלה, על כי אחס טוברים אח הירדן וגו' (לעיל יאילא) כסמעברו אח הירדן מיד מוחרים אחם להקריב בבמה כל י"ד שנה של כיבוש וחילוק, ובבמה לא מקריבו כל מה שאתם מקריבים פה היום במשכן שהוא עמכם, ונמשח, ובכמה לא מקריב כו חטאות ואשמות נדרים ונדבוח, אבל בכמה אין קרב אלא הידר והנידב, ואהו איש של היישר בעיניו, נדרים ונדבות שאתם מתנדבים על ייד שישר בעיניו, נדרים ונדבות שאתם מתנדבים על ייד שישר בעינים להביאם ולא ע"י חובה, אותם מקריבו בכמה (שם סה; ייד שישר בעינים לא בתחם. כל אותן י"ד שנה עד עת ה. כמו עדייון: אל המנוחה. זו שילה (ספרי סו; זבחים קיט.): הנחלה. זו ירושלים עדיין: אל המנוחה. זו שילה (ספרי סו; זבחים קיט.): הנחלה. זו ירושלים (שס): (י) ועברתם את הירדן וישבתם בארץ. שמחלקה ויהא כל אחד מכיר את חלקו ואת שבטו: והניח לכם. לאחר כיבוש וחילוק ומנוחה מן הכנענים אשר הנית ה' לנסות בם את יבראל (שפטים בא) ואין זו אלא בימי דוד, אז:

אח אלהיהם אשר על ההרים (ספרי שם; ע"ז מה.): (ג) מזבח. של אבנים הרבה: מצבה. של אבן אחת, והוא בימום ששנינו במשנה, אבן שחלבה מחחלתה לבימום מצבה. של אבן אחת, והוא בימום ששנינו במשנה, אבן שחלבה מחחלתה לבימום (ע"ז מז:): אשרה. אילן הנעבד (שם מח.): ואברתם את שמם. לכנות להם שם לגנאי בית גליא קורין לה בית כריא, עין כל עין קוץ (ספרי שם; ע"ז מו.): (ד) לא תעשון בן. להקטיר לשמים בכל מקום, כי אם במקום אשר יבחר (פסוק ה). דבר אחר, ונתלחם את מזכחותם ואבדתם את שמם, לא תעשון כן. אזהרה למותק את החם ולנותן אבן מן המזבח או מן העזרה. אתר רבי ישמעאל וכי תעלה על דמקף שביחיכם שיחרב (ספרי שם): (ה) לשבנו תרשוו. זה משכן שלה: (ו) ודבחיבם. אבוחיכם שיחרב (ספרי שם): (ה) לשבנו תרשוו. זה משכן שלה: (ו) ודבחיבם של מובה (שם כו בה ולקח הכה) בעור בכורים שלחתר בה ולקח הכהן העול מידן (להלן כוד; ספרי שם): ובברת בקרבם. לתחם לכהנים ויקריבום שם: (ו)

(Mizrachi). This is why it is not sufficient merely to chop down an asherah, or idolatrous tree; even its roots must be removed from the ground (Rashi).

R' Akiva inferred from this verse that wherever one saw a high mountain or a verdant tree, it should be assumed that an idol or altar had been placed there (Avodah Zarah 45b). Apparently, the Canaanites set up their idols wherever the surroundings manifested the powers of nature, powers that they associated with their idols.

3. אָבּרְאָם אָת־שָּמָם — And you shall obliterate their names. Not only should the idols themselves be removed, Jews were not even to refer to them by their proper names. Instead, they should use derogatory nicknames for them (Rashi).

4. לא העשוק בן להי — You shall not do this to HASHEM. The Sages took it for granted that Moses surely had no need to warn the people literally not to destroy the Temple or synagogues, as they had been commanded to destroy the idols. Rather, he meant to say that Jews may not burn incense wherever they wished, as did the Canaanites. Alternatively, Jews are forbidden to erase the Name of God or to destroy a stone of the Altar. Homiletically, R' Yishmael taught that Jews should be careful not to commit sins that will cause them to be exiled and their holy places destroyed (Rashi).

5. לְשׁבְּנוּ — His Presence. Having previously mentioned the place that God would choose, a term that always refers to the

you are driving away worshiped their gods: on the high mountains and on the hills, and under every leafy tree. <sup>3</sup> You shall break apart their altars; you shall smash their pillars; and their sacred trees shall you burn in the fire; their carved images shall you cut down; and you shall obliterate their names from that place.

<sup>4</sup> You shall not do this to HASHEM, your God. <sup>5</sup> Rather, only at the place that HASHEM, your God, will choose from among all your tribes to place His Name shall you seek out His Presence and come there. <sup>6</sup> And there shall you bring your elevation-offerings and feast-offerings, your tithes and what you raise up with your hands, your vow offerings and your free-will offerings, and the firstborn of your cattle and your flocks. <sup>7</sup> You shall eat there before HASHEM, your God, and you shall rejoice with your every undertaking, you and your households, as HASHEM, your God, has blessed you.

Private 8 You shall not do everything that we do here today — [rather,] every man what is proper in Altars his eyes — 9 for you will not yet have come to the resting place or to the heritage that HASHEM, your God, gives you.

10 You shall cross the Jordan and settle in the Land that HASHEM, your God, causes you to inherit, and He will give you rest from all your enemies all around, and you will dwell securely.

Temple, Moses must have alluded here to another resting place of God's Presence, i.e., the Tabernacle at Shiloh (Rashi). Thus, he was commanding that unlike the Canaanites who brought their offerings wherever they chose, Jews may do so only in the places designated by God. The Tabernacle at Shiloh, in the province of Ephraim, stood for 369 years — most of the period before the erection of the Temple — until it was destroyed by the Philistines at the end of Eli's tenure as Kohen Gadol and judge (see *I Samuel* 4:11-22).

6. על חיכם ווכחיכם — Your elevation-offerings and feast-offerings. The verse enumerates the animal and agricultural offerings that must be brought to the Temple. Elevation-offerings are those that are burned completely on the Altar, and feast-offerings are peace-offerings that are generally shared with the family and quests of the one bringing the offering: the two terms together are frequently used as generic terms for all types of animal and fowl offerings. Here, Moses referred to the offerings that are required by the Torah; at the end of the verse he added those that individuals bring voluntarily, either by vowing to do so or by doing so without accepting a prior obligation. In this context, the tithes are the animal tithes that are brought as offerings (Leviticus 27:32) and the "second tithe" from crops (see below, 14:22-27). What you raise up with your hands refers to the first fruits (see 26:4).

7. וּשְׁמְחָהֶם — And you shall rejoice. When you serve God, you should do so joyously (Sforno).

ה בּרְכְּךְ הּ — As HASHEM ... has blessed you, i.e., the extent of your offerings should be commensurate with the prosperity God has given you (Rashi). This applies to all areas of life. One should give charity, apportion time to Torah study and community work, and be active in the education of children according to how much God has given him. A very wealthy person has not fulfilled his obligation merely by giving more than others who have much less, and

those who have been blessed with the ability to teach, lead, or decide difficult halachic problems must do more than those endowed with less.

8-9. Private altars. Based on Sifre and Zevachim 117b. Rashi explains that these two verses refer to the fourteen years between the Jewish entry into the Land and the erection of the Tabernacle at Shiloh, a period that had a unique halachic status. When there was a Temple or central Tabernacle — as in the Wilderness, Shiloh, and Jerusalem — it was forbidden for an individual to erect a private altar ובמהן. When no such Sanctuary existed, there would still be a national altar for communal and required personal offerings, but individuals were permitted to erect altars of their own, if they wished. Such was the situation, for example, during the fourteen years before Shiloh, when there was a national altar at Gilgal, and after the destruction of Shiloh. when there were national altars at Nob and then at Gibeon; during those periods, individuals had the right to erect private altars. However, a private altar had a lesser status than the national one. Whereas the national altars could be used for an individual's required guilt- and sin-offerings, in addition to his optional elevation, and peace-offerings, a private altar could be used only for optional offerings. Thus, the flow of the verses is as follows:

When you cross the Jordan and enter the Land (11:31) and the only national altar will be the one at Gilgal, private altars will be permitted. But on your private altars, you shall not do everything that we do here today [i.e., you are forbidden to bring every kind of offering on a private altar]. Rather, the only offerings you may bring there are every man what is proper in his eyes [i.e., the optional offerings described above]. The reason this new condition will prevail is because you will not yet have come to the resting place [i.e., Shiloh, which was a temporary resting place for God's Presence] or to the heritage [i.e., the Temple in Jerusalem, which was His eternal heritage].

In the plain sense, Moses meant that since many of the

עשני

יאַניהָי אַתרַא די יתרעי יי אלהכון בּה לאשראה שכנתה תמו לתמו תיתוו ית פל די אַנא מפַקר יַתכון עלותיכון ונכסת מעשרתיכוז קורשיכוז ואפרשות ידכון וכל שפר נדריכון די תדרון קדם יי: יבותחדון קדם יי אתון ובניכון ובנתיכון אלהכון ועבדיכוז ואמהתיכוז בקרויכון ארי לית לה חלק ואחסנא עמַכון: יגאָסתַמַר לַךְּ דִילְמֵא תַסָּק עַלַנַתַר בַּכָּל אַתְרָא דִי תַחַזִי: יי אלהן בְּאַתְרֵא דִּי יִתְרעִי יִיַ בְּחַר מו שבטיר תמז תסק עלותר ותמז חעבר כל די אַנַא מַפַקרַר: טו לחור בכל רעות נפשר תַכּוֹס וַתִיכוּל בּשרא כּברכּתא דיי אַלַהַר דִּי יָהַב לַךְ בְּכַל קַרְנִיךְ מְסַאַבָא וַדְכָיֵא יַכְלְנֵה כָּבְשַׁר טביַא ואַילָא: טולחוד דַּמָא לַא תיכלון על ארעא תשרנה בִּמַיָּא: יילֵית לַךּ רְשוּ לְמֵיכַל בקרויה מעשר עבורה חמרה ומשחה וּבְבוֹרֵי תוֹרֶה וְעַנָּה וְכַל נַדְרֵיךְ הִי תַּדַר וִנִּדְבָתִיהְ וָאָפְרַשׁוּת יִדְה: יחּ אֵלַהַן קרם יי אלהך תיכלנה באתרא די יַתְּרָעֵי יִיַ אֱלֶחָרְ בָּהּ אַתְּ וּבְרֵרְ וּבְרַתַּרְ ועבדה ואמתה ולואה די בקרויה ותחבי קבם יו אַלַהַר בָּכָל אוֹשַׁטוּת ידר: יט אסתמר לה דילמא תשבוק

יא והיה המלום אַשֶּר־יִבְחַר יהוֹה אֵלְהֵיכֵם בּוֹ לְשַבֵּן שְמוֹ שם שמה תביאו את כל־אשר אַנכי מְצוָה אָתַכם עולתיכם וובחיבם מעשרתיבם ותרמת ידבם וכל יב מבחר נדריבֶם אַשֶּׁר תַּדָּרָוּ לֵיהוָה: וּשְּמַחַתֵּם לְפָנֵי יהוָה אלהיכם אַתָּם ובניכֶם ובנתיכֶם ועבדיכֶם ואַמַהתִיכֵם וָהַלֵּוִי אֲשֵׁר בִּשַעַרִיכִּם כִּי אֵין לַוֹ חֵלֵק וְנַחַלָה אִתְּכֵם: יי השַמר לֹך פוּן־תַעַלָה עַלתִיך בְּכַל־מַקוֹם אֲשֶר תַראָה: ירַ כַּי אָם־בַּמַקֿוֹם אָשָר־יִבְחַר יהוה בָּאַחַד שָׁבַטִּיךְ שֵׁם ייּ רַלְּ תַעַלָה עַלתִיך וַשָּם תַּעֲשָה כַּל אֲשֵר אַנכִי מִצְוַךַ: רַלְּ בְּכַל־אַנַּת נַפִּשָּׁךְ תִּוְבַּח וּ וָאַכַלְתַּ בַשַּׁר כִּבְרַבַּת יהוָה אַלהֵיךּ אַשֵּׁר נַתַן־לְךָּ בִּכַל־שָׁעַרֵיךְ הַטַּמֵא וְהַטַּהוֹר יאכלנו כַּצָבֵי וַכַאַיֵל: רַק הַדָּם לָא תאבלו עַל־הַאַרץ יי תשפַבנו כַמִים: לא־תובל לאַכל בשעריר מעשר דגנר יי ותירשה ויצהרה ובכרת בקרה וצאגה וכל־נדריה אשר תּדֹר וְנָדְבֹתֵיךְ וּתִרוּמֵת יַדֵרְ: כִּי אָם־לִפְנֵי יהוֹה אַלֹהִירְ יַּהְרוֹה אַלֹהִירְ יִּהְרוֹה אַלֹהִירְ תַאַכַלְנוּ בַּמַקוֹם אֲשֶׁר יָבַחַר יהוה אַלֹהֵיךְ בּוֹ אתה ובנר וֹבְתֵּךְ וַעַבְדָּךָ וַאֲמַתֶּךָ וְהַלֵּוֵי אֲשֵׁר בְּשָׁעַרִיךְ וְשֵּׁמְחָתַּ יי לפני יהוה אַלהַיר בַּכָל מִשְלַח יַדֵר: הַשַּמֵר לְרָּ פַּן־תַעַזְב

הטמא והטהור. לפי שבא מכח קדשים שנאמר בהם והבשר אשר יגע בכל ממא לא יאכל (ויהרא זיט) הולרך להחיר בו שטמא וטהור אוכלים בקטרה אחת (ספרי שם): כצבי ובאיל. שאין קרכן כא מהם: בצבי ובאיל. לפוטרן מן הזרוט והלחיים והקבה (שם): (שז) דק הדם לא תאכלו. חע"פ [שחמרתי] שחין לך בו זריקת דם במזכח לא תאכלנו: תשפכנו במים. לומר לד שאין לריך כסוי (שם: חולין פד.). דבר אחר, הרי הוא כמים להכשיר את הזרעים (ספרי שם; חולין לג.): (יז) לא תובל. כא הכתוב ליתו לא תעשה על הדבר (ספרי עב): ולא תובל.] רבי יהושע בן קרחה אומר יכול אחה אבל אינך רשאי. כיולא בו, ואח היבוסי יושבי ירושלים לא יכלו בני יהודה להורישם (יהושע טו:סג) יכולים היו אלא שאינן רשאין (ספרי שם) לפי שכרת להם אברהם ברית כשלקח מהם מערת המכפלה, ולא יבוסים היו אלא חתיים היו, אלא על שם העיר ששמה יבום. כך מפורש בפרקי דר' אליעזר (לו) והוא שנאמר כי אם הסירך העורים והפסחים (שמואל ב הגו) לורות שכתבו עליהם אח השכועה: ובכרת בקרך. אזהרה לכהנים: ותרומת ידך. אלו הככורים (ספרי שם): (יח) לפני ה׳. לפנים מן החומה (שם): והלוי אשר בשעריך. חם חין לך לחת לו מחלקו כגון מעשר ראשון, תן לו מעשר עני, אין לך מעשר עני הזמינהו על שלמיך (ס"ח שלחנר) (שם עד): (יט) השמר לך. ליחן לח חעשה על הדבר (שם):

(יא) והיה המכום וגו׳. בנו לכם בית הבחירה בירושלים. וכן הוא אומר בדוד. ויהי כי ישב המלך בביחו וה' הניח לו מכל אויביו מסביב ויאמר המלך אל נחן הגביא ראה גא אנכי יושב בבית ארזים וארון האלהים יושב בתוך היריעה (שמואל ב ז:א-ב: ספרי סו). שמה תביאו וגו׳. למעלה אמור לעניו שילה וכאו אמור לעניו ירושלים. ולכך חלקם הכחוב, ליחן היחר בין זו לזו, משחרבה שילה ובאו לנוב, חרבה נוב ובאו לנבטון היו הבמות מותרות, עד שבחו לירושלים (זכחים שם): מבחר נדריכם. מלמד שיביאו מן המוכחר (ספרי סח): (יג) השמר לך. ליחן לא תעשה על הדבר (שם ע): בכל מקום אשר תראה. חשר יעלה כלכך, חבל חחה מקריב ע"פ נביח, כגון חליהו בהר הכרמל (שם): (יד) באחד שבטיר. בחלקו של בנימין (ספרי להלו שנב). ולמעלה (פסוק ה) הוא אומר מכל שבטיכם, הא כילד, כשקנה דוד את הגורן מארונה היבוסי גבה הזהב מכל השבטים, ומכל מקום הגורן בחלקו של בנימין היה (ספרי ע): (טו) רק בכל אות נפשך. נמה הכחוב מדבר, חם בכשר תחוה להחירה להם בלא ההרבת אימורים, הרי אמור במקום אחר כי ירחיב ה' את גבולך וגו' ואמרח אוכלה בשר וגו' (להלן פסוק כ) במה זה מדבר. בקדשים שנפל בהם מום שיפדו ויחכלו בכל מקום. יכול יפדו על מום עובר, ח"ל רק (ספרי עח): תזבח ואבלת. אין לך בהם היתר גיזה וחלב אלא אכילה על ידי זכיחה (שם; בכורות עו:):

laws of offerings would not be applicable until the Jews entered the Land, someone in the Wilderness could do what is proper in his eyes, regarding those laws. But once they entered the Land, that would end (Ramban).

11. מבחד גרריפם — The choicest of your vow offerings. The Torah implies that when one chooses the animal for an offering, it should be a choice one (Sifre).

15-16. Permission to eat redeemed offerings. In the Wilderness, one who wished to eat meat had to bring his animal to the Tabernacle as a peace-offering. Once the people arrived in the Land, the Torah permitted ordinary kosher slaughter wherever one wished (below, vs. 20-22). These two verses permit such slaughter in a special situation. In the event an animal had been consecrated for an

11 It shall be that the place where HASHEM, your God, will choose to rest His Name — there shall you bring everything that I command you: your elevation-offerings and your feast-offerings. your tithes and what you raise up with your hands, and the choicest of your your offerings that you will yow to Hashem. 12 You shall rejoice before Hashem, your God — you, your sons and your daughters, your slaves and your maidservants, and the Levite who is in your cities. for he has no share and inheritance with you. 13 Beware for yourself lest you bring your elevation-offerings in any place that you see, 14 Rather, only in the place that HASHEM will choose, among one of your tribes, there shall you bring up your elevation offerings, and there shall you do all that I command you.

PARASHAS RE'FH

Permission to Eat Redeemed Offerinas

15 However, to your heart's desire you may slaughter and eat meat, according to the blessing that HASHEM. uour God. will have given you in all your cities; the contaminated one and the pure one may eat it, like the deer and the hart. 16 But you shall not eat the blood; you shall pour it onto the earth, like water.

Sacred Foods Consumed Onlu in

17 In your cities, you may not eat; the tithe of your grain, and your wine, and your oil: the firstborn of your cattle and your flocks; all your vow offerings that you vow and your free-will offerings; and what you raise up with your hands. 18 Rather you shall eat them before HASHEM. Jerusalem your God, in the place that HASHEM, your God, will choose — you, your son, your daughter. uour slave, uour maidservant, and the Levite who is in uour cities - and uou shall rejoice before HASHEM, uour God, in uour everu undertaking. 19 Beware for uourself lest uou forsake

offering and then developed a disqualifying blemish, the Torah provides that it may be redeemed for money, which is then used to purchase another animal to be used as an offering. Even after the redemption, however, it still retains certain vestiges of holiness, so that there are limitations on what may be done with it. These laws are now discussed.

15. תובח ואכלת — You may slaughter and eat. But other uses are still forbidden. One may not use the wool of sheep or drink the milk of cows that had been redeemed after becoming blemished (Rashi).

הַשְּמֵא וְהָשָהוֹר — The contaminated one and the pure one. This is a leniency. Although a contaminated [tamei] person is forbidden to touch the flesh of a consecrated animal, the prohibition disappears with the redemption. He may eat from the same plate as a ritually clean person, even though he will contaminate the flesh and his companion (Rashi).

בּעבי וְבָאיֵל — Like the deer and the hart. In the plain meaning, the flesh of the redeemed animal is no different than that of deer and harts, which are never eligible for use as offerings. Since the comparison to deer and hart is apparently superfluous, however, the Sages derive from it a new law. Ordinarily, a Kohen must be given the right front leg, the cheeks, and the stomach of all slaughtered cows, sheep, and goats (see 18:3), but not those of deer and harts. This redeemed animal, however, is an exception; it is treated as if it were a deer or hart, and none of it goes to the Kohen (Rashi).

16. רק הַרָם לא תאבלו — But you shall not eat the blood. Since the Torah links the prohibition against eating blood to its property of effecting atonement in the sacrificial service (Leviticus 17:11), it might be assumed that the prohibition does not apply to the blood of this disqualified offering: therefore the Torah must state explicitly that its blood is forbidden (Rashi).

על־הארץ תשפכנו — You shall pour it onto the earth. Here the similarity to the deer and hart ends. When these two species are slaughtered, their blood must be covered (Leviticus 17:13). A redeemed animal, however, retains its biological status of cow, sheep, or goat, whose blood need not be covered (Rashi).

17-19. Sacred foods consumed only in Jerusalem. The Torah lists foods that may be eaten only in Jerusalem or, in the case of the Tabernacle at Shiloh, in the environs of the

מעשר שני The tithe. The subject is מעשר, the second tithe, the only tithe that must be eaten in Jerusalem (see 14:22-26).

ובברת — The firstborn. The male firstborn of cows, sheep. and goats are holy from birth and, if unblemished, must be brought as offerings; consequently they must be eaten in Jerusalem. If they become blemished, they are gifts to the Kohen and may be slaughtered and eaten anywhere (15:21-22).

נדריק - Your vow offerings. This refers to peace and thanksgiving-offerings (Sifre). Elevation- offerings, of course, are burned entirely on the Altar.

וְתְרוּמֶת יַרְךְ — And what you raise up with your hands, i.e., bikkurim, the first fruits.

18. והלוי — And the Levite. If you do not have the regular Levite tithe to give him, give him preference when you distribute your tithe to the poor. And if you do not have that, invite him to your table (Rashi).

ית לואי כל יומיה על ארעה: ב ארי יפחי יי אלהר ית תחומה במא די מליל לה ותימר איכול בשרא ארי תתרעי נפשה למיכל בשרא בכל רעות נפשר תיכול בשרא: כא אַרי יתרחק מנה אתרא די יַתְּרַעֵי יִיַ אַלַהַרְּ לְאַשְׁרַאַה שְׁכָנָתַה תַּמַן ותכוס מתורה ומענה די יהכ יי לה כמא די פַּקרתה ותיכול כקרויה בכל רעות נַפְשַר: כבּבָּרֶם כָּמֵא די מתאכל בשר טַכָּיָא וְאַיָלָא כַּן תִּיכִלְנֵה מִסְאַבָא וַדְכִיא בַּחַבָּא יָכַלְנַה: כּג לְחוֹד תַקף בּדיל דלא למיכל דמא ארי דמא הוא נפשא ולא תיכול נַפְשַא עם כַשְרָא: כּר לא תיכלנה על אַרעא תשדנה כמיא: כהלא תַּיכָלְנַה בָּדִיל דְיַיטַב לָה ולבניה בּתרה אַרֵי תַעְבֶּד דְּכַשַׁר קַדָם ייַ: כּוּלחוֹד מַעשַר קוּרָשַיך דִּיהוֹן לַךְ וְנָרְרֵיךְ תְּטוֹל וְתַּיתֵי לָאַתָּרָא דִּי יִתְּרָעִי יִיַ: מוֹתַעבּּד עלותה בשרא ודמא על מדבחא דַּייַ אַלַהַרְּ וָדָם נָכָסָת קוּדשִירְ ישתפר (נ״א יָתַשַר) עַל מַרַבְּחַא דַייַ אַלַהַרְ וּבְשָׁרֵא תַּיבוּל: מוֹטַר וּתְקַבֵּל יַת כַּל פַּתגַמַיַא הַאַלִין דִּי אַנַא מַפַּקַדְרָ בְּדִיל דְיֵיטַב לַהְ וַלְבְנֵיהְ בַּתְרֵהְ עַד עַלַם אַרַי תַעִבֶּד דִּתַקֵן וּדְבַשַּר קַדַם

בּ אַת־הַלֵּוִי כָּל־יַמֵיךּ עַל־אַדִּמַתָּר: בּי־ירחיב יהוֹה אלהיר את־גבלך באשר דבר־לַר ואַמַרת אבלה בשר בי־תאוה וַפְשָׁךְ לֵאֶכָל בַּשָּׁר בְּכַל־אַוֹת וַפְשָּׁךְ בא תאכל בשר: ביירחק ממר המקום אשר יבחר יהוה אַלהַירָ לְשִוּם שָמוּ שָם וְזַבַחִתַּ מִבְּקַרָךְ ומִצְאוּרָ אָשֶׁר נַתַן יהוה לָךְ כַּאֲשֶׁר צִוִּיתֶךְ וָאַכַלְתַּ בִּשְׁעַבִיךְ בִּכְל אַנַת בַּ נַפַשַׁרָּ: אַרְ בַּאַשַּׁר יַאַבַל אַת־הַצְּבִי ואָת־הַאַיַּל בַּן בּג תָאבֶלֶנוּ הַטָּמֵא וָהַטָּהור יַחְדָּו יְאבְלֶנוּ: רָק חֲוֹק לְבִלְתִּי אַכל הַדָּם כִּי הַדָּם הוא הַנָּפֶשׁ וְלָא־תֹאַכַל הַנָּפֶשׁ עִם־ בריבה הַבַּשַר: לָא תַּאַכְלֵנוּ עַל־הַאַרֶץ תִּשְׁפָּבֵנוּ בָּמֵיִם: לָא תאכלנו למַען ייטב לך ולבניך אַחַריר כִּי־תַעְשֵה הַיַשַׁר בּעִינֵי יהוָה: רַק קָדָשֵׁיךּ אֲשֶׁר־יְהְיָוּ לְּךָ וּנִדָרֵיךּ תִּשֵּׂא בּ בִּעִינֵי יהוָה: בַק קַדָשֵׁיךּ אֲשֶׁר־יִהְיָוּ בּ וּבַאת אֱל־הַמַּקוֹם אָשֶר־יִבְחַר יהוָה: וַעֲשֵׁית עָלֹתֵיךּ הַבַּשֵּׁר וָהַרָּם עַל־מִזְבָּח יהוָה אֵלהֵיךְ וָדַם־זִבְהֵיךְ יִשְּׁפְּרְ הַ עַל־מִזְבַּח יהוה אֱלֹהֶיך וְהַבַּשֵּׁר תֹאבֵל: שְׁמִר וְשֵׁמַעִתֹּ ָאָת כַּל־הַדְּבַרִים הַאֶּלֶה אֲשֶׁר אַנֹכִי מְצַוּךַ לְמַּעַן יִיטָב לְךְּ וּלְבַנֵיךָ אַחַרֶּיךְ עַד־עוֹלֶם כֵּי תַעֲשָה הַטִּוֹב וְהַיַּשַּׁר בְּעֵינֵי

אזהרה לאבר מן החי (שס; חולין קב.): (בד) לא תאבלנו. אזהרה לדם החמלית (כריתות דו): (בה) לא תאבלנו. אזהרה לדם האיברים (שס): למען ייטב לך וגוו. לא ולמד מתן שכרן של מלות. אם הדם שנפשו של אדם קלה ממנו הפורש ממנו זגוי. לא ולמד מתן שכרן של מלות. אם הדם שנפשו של אדם קלה ממנו הפורש ממנו זוכה לו ולבנו אחריו, ק"ו לנדל ועריות שנפשו של אדם מתאוה להם (מכוח כג:): רק קדשיך. אע"פ שאחה מותר לשחוש חולין, לא התרמי לך לשחוש אה הקדשים ולאכלן בשעריך בלא הקרבה, אלא להביאם לבית הבחירה: (בז) ועשית עולותיך. אם עולות הם תן הבשר והדם על גני המובח, ואם זבחי שלמים הם זבחיך ישפך על הצובח תחלה, ואח"כ והבשר תאבל. ועוד דרש הכוחיות, רק קדשיך, של אלמד על הקדשים שבחולה לארץ (ספרי עו) וללמד על התמורות ועל ולדות קדשים שקריבו (שם עת) בכורות יד:): (בח) שמור. זי התמורות ועל ולדות קדשים שקריבו (שם מעין בולות כי נעים כי חשמרם בכנוך (משלי כביית) ואם שנית אפשר שסמעו ותקיים, הא כל שאינו בכלל משבה בכנוך (משלי כביית) ואם שנית אפשר שחשת ותקיים, הא כל שאינו בכלל משבה בכנוך משלה כמורה (שס): הטוב. בעיני אדם כמיר מלה כמורה מורה (שס): הטוב. בעיני אדם (שסיב) והישר. בעיני אדם (שס):

על אדמתך. אבל בגולה אינך מוחקר עליו יותר מעניי ישראל (שס): (ב) בי ירחיב וגוי. למדה חורה דרך ארץ שלא יתאוה אדם לאכול בשר אלא ממוך רחבת ידים ועושר (חולין פד.): בבל אות נפשך וגוי. אבל במדבר נאסר להם כשר ידים ועושר (חולין פד.): בבל אות נפשך וגוי. אבל במדבר נאסר להם כשר חולין אלא אם כן מקדישה ומקריבה שלמים (ספרי עה; חולין טז:): (בא) בי ירחק ממכח, [ודבחת מבקרך ואבלת:] וזבחת וגוי באשר צויתך. למדנו שיש עמכם, [ודבחת מבקרך ואבלת:] וזבחת וגוי באשר צויתך. למדנו שיש לווי ביניתה היאך ישחום, והן הלכות שחיםה שלארו למשה מסיני (ספרי שם; חולי) כת.): (בב) אך באשר יאבל את הצבי וגוי. אינך מווהר לאכן בסהרה. אי מה לני וואל חלבן מוחר אף חולין חלבן מוחר, ח"ל אך (ספרי שם; בכורות טו.): בדר לק חוק לבלתי אבל הדם. ממה שלאת חוק אתה למד שהיו שופים בין יוחאי; מ"א ברכין אומר לא בא הכסוב אלא לההירך וללמדך עד כמה אתה לריך כן יוחאי; מ"א ברכין אומר לא בא הכסוב אלא לההירך וללמדך עד כמה אתה לריך כן יוחאי, מ"א ברכין אומר לא בא הכסוב אלא לההירך ולמדך עד כמה אתה לריך להתחוק במואה. אם הרס שהא קל להשמר ממנו, שאין אדם מתאוה לו, הולרך לחקך בלזהרתו, ק"ו לשאר מלום (ספרי שו): ולא תאבל הנפש עם הבשר.

19. על־אַרְמֶּהָ — On your Land, but in the Diaspora, there is no special obligation to support the Levites, except for the general obligation to support any poor person (Rashi).

**20-25.** Permission to eat unconsecrated meat. This is the general dispensation that animals may be slaughtered for their meat, even without bringing them as offerings. In the plain sense of the passage, this is permitted only to those who live so far from the Temple that they cannot bring peace-offerings whenever they wish to eat meat (*Rashi*), but the halachah is clear that slaughter is permitted anywhere in the Land, even in Jerusalem itself. The intent of the pas-

sage, therefore, is that once the *nation* is dispersed throughout the country, then all of its elements are permitted to slaughter as they wish (*Ramban*).

20. בּייַנְקְּחָבּ ה When HASHEM ... will broaden ... In addition to its obvious meaning, the Sages find an ethical dimension in this phrase: one should not indulge in luxuries unless God has broadened his boundaries and enabled him to afford them (Rashi).

21. בְּאָשֶׁר גּוּיתְּ — As I have commanded you. Since we find no explicit teaching in the Torah regarding kosher slaughter, this verse alludes to the existence of the Oral Law that

the Levite, all your days on your Land.

Permission to Fat (Inconse. crated Meat

<sup>20</sup> When HASHEM. UOUR God. will broaden your boundary as He spoke to you, and you say. "I would eat meat." for you will have a desire to eat meat, to your heart's entire desire may you eat meat. 21 If the place that HASHEM, your God, will choose to place His Name will be far from uou, uou may slaughter from your cattle and your flocks that HASHEM has given you, as I have commanded uou, and you may eat in your cities according to your heart's entire desire, 22 Even as the deer and the hart are eaten, so may you eat it, the contaminated one and the pure one may eat it together. 23 Only be strong not to eat the blood — for the blood, it is the life — and uou shall not eat the life with the meat. 24 You shall not eat it, you shall pour it onto the ground like water. <sup>25</sup> You shall not eat it, in order that it be well with you and your children after you when you do what is right in the eyes of HASHEM.

<sup>26</sup> Only your sanctities that you will have and your vow offerings shall you сапу, and come to the place that HASHEM will choose. 27 You shall perform your elevation-offerings, the flesh and the blood, upon the Altar of HASHEM, your God; and the blood of your feast-offerings shall be poured upon the Altar of HASHEM, your God, and you shall eat the flesh.

General Principles

28 Safeguard and hearken to all these words that I command you, in order that it be well with Observance you and your children after you forever, when you do what is good and right in the eyes of

was communicated to Moses at Sinai, Obviously, therefore, God must have taught Moses at Sinai laws that are not in the Written Torah (Rashi).

- 22. אר באשר יאכל את־הצבי ואת־האיל בז תאכלנו Even as the deer and the hart are eaten, so may you eat it. The comparison of such slaughter to that of animals that are ineligible for use as offerings makes clear that there is no sanctity involved in slaughter for personal use. Otherwise, one may have thought that if the Temple is too far, one is expected to erect a private altar in order to eat sacrificial meat (Ramban).
- 23. כק חוק Only be strong. R' Yehudah (Sifre) infers that since Moses had to issue this exhortation, it must have been very common for people to eat blood in those days. Ben Azzai on the other hand says that the Torah wants us to know how important it is for people to strengthen themselves in the performance of the commandments. for if Moses had to exhort Israel to avoid blood, which is repugnant, how more so must people strengthen their resolve to avoid forbidden activities that are truly tempting (Rashi).

For the comparison of blood with life, see Leviticus 17:11. קַבְּשֶׁר עִם־הַבָּשֶׁר — The life with the meat , i.e., you may not eat meat that was torn from a living animal (Rashi).

- 24-25. לא תאכלנו You shall not eat it. In two consecutive verses, the Torah repeats the prohibition against blood, which was already stated in Leviticus 17:14. The three verses refer to three kinds of blood: (a) The primary ban, in Leviticus, applies to דם הנפש, the blood that gushes from the place of the incision, as the animal dies; (b) verse 24 applies to pr הַתְּמְצִית, blood that seeps slowly from the incision as soon as the cut is made, and again later after it no longer gushes; (c) verse 25 applies to blood that was absorbed in the limbs of the animal (Rashi).
- 25. בּי־תַעֻשָּה הַיָּשֶׁר When you do what is right. You should

refrain from eating blood not because you find it disgusting. but because you wish to do what is right in the eyes of HASHEM (Sforno). The same applies to all the commandments. While it is commendable to look for intellectual or emotional justifications for the performance of the commandments, these are only aids, but should never become the main reason for obedience to the Torah; the essential intention must be to obey God.

- 26. משא וכאת Shall you carry, and come. Whether they are required quilt- or sin-offerings (your sanctities) or offerings that you have undertaken voluntarily [vow offerings], it is your responsibility to transport them to the Temple (Sifre).
- 27. ין שפר ישפר ישפר בחיב הי And the blood of your feast-offerings shall be poured upon the Altar of Hashem. Blood of all offerings must be poured on the Altar, as prescribed. Regarding the flesh, elevation-offerings are burned on the Altar in their entirety, while most of the flesh of feast-offerings - such as peace- and thanksgivingofferings — is eaten by the owner and his guests.

### 28. General principles of observance.

שמר ושמעת - Safeguard and hearken. Moses taught the people the process for spiritual accomplishment. First one must safeguard what one has learned, meaning that people must review the laws [מְשְׁנָה] so that the Torah becomes a part of them, and they do not stumble when questions arise. With that done, they can hearken, i.e., perform the commandments properly (Rashi).

בל-הַּבְּבְרִים הַאֻּלָה — All these words. All the commandments whether obviously important or seemingly minor should be equally beloved (Rashi), because all are the word of God, and human beings cannot know their order of hierarchy.

הַטּוֹב וְהַיַשֶּׁר — What is good and right. See 6:18.

ינ

יי אלהה: כטארי ישצי יי אלהה ית עממיא די אַת עַלל לִתַּמֵן לְתַרְכַא (נ״א למירת) יַתהוו מקַדַמַר ותירת יתהון ותיתב בארעהון: לאסתמר לה דילמא תתַקַל בַּתְרֵיהוֹן בַּתַר דִישְׁתַצוּן מַשַּרַמַה וִדילמַא תִתְבַע לְטַעַוַתְהוֹן לְמֵימֵר אַכְדֵּין פּלחין עממיא האליו יַת טעותהוו ואעבּד כו אף אנא: א לא תַעַבֶּד כָּן קַדָם יִי אלהה ארי כּל יי די סני עברו המרחק קדם לָטַעַנַתָּהוֹן אָרֵי אַף ית בּניהוֹן וית בנתיהון מוקדיו בנורא לטעותהוו: איַת כַּל פָּתִגָּמַא דִּי אַנַא מִפַּקָּד יַתַכוֹן יתה תשרוו למעבר לא תוספוו עלוהי ולא תמנעון מנה: בארי יקום בינה נָבַיָּא אוֹ חַלֶם חַלְמַא ויתו לַךְּ את אוֹ מופתא: גוייתי אתא ומופתא די מליל עַמַּך לַמִימר נהַר בתר טעות עממיא די לא ידעתנוז ונפלחנוז: דלא תקבל לפתגמי נביא ההוא או לחלם (נייא מון חלם) חלמא ההוא ארי אַלַהַכוֹן יַתְכוֹן לְמִדֵּע הַאִיתַיכון רַחַמִין יַת יִיַ אֵלַהַכון כְכַל לְבָּכוֹן וּבְכָל נַפְשָׁכוֹן: הּבָּתַר דַחַלְתַא בַייַ אַלַהַכוּן תִהַכוּן וַיַתָּה מִּרְחֵלוּן וַיַּת

בי־יכרית יהוה אל היה שלישי בט יהוה אל היה: את־הגוים אַשֶּׁר אַתַה בַא־שַׁמַה לַרְשָׁת אותם מפּניר ל וירשת אתם וישבת בארצם: השמר לר פורתנקש ל אַחֲרֵיהֶׁם אַחֲרֵי הִשָּׁמְדֵם מִפָּנֵיךְ וּפֵּן־תִּדְרֹשׁ לֵאלְהִיהֵׁם לַאמר אֵילָה יַעַבְרוֹ הַגּוֹיֵם האֹלה את־אלהיהם לא ואעשה־כּן גַם־אַנִי: לא־תַעֲשָה בָּן לֵיהוָה אַלהֵיךּ כִּיْ ַבל־תַּוֹעַבָּת יהוֹה אָשֶר שַּנָא עַשוּ לֵאלְהֵיהַם כִּי גַם את־ א בניהם ואת־בנתיהם ישרפו באש לאלהיהם: את כַּל־ הדבר אשר אנכי מצוה אתכם אתו תשמרו לעשות לא-תסף עליו ולא תגרע ממנו:

ב כּי־יַקוּם בַּקַרבָּךְ נַבִּיא אוֹ חֹלֵם חַלְוֹם וְנָתַן אֲלֵיךְ אְוֹת אָוֹ ג מופת: וּבַא הַאוֹת' וָהַמּוֹפֶּת אֲשֶׁר־דָּבֵּר אֲלֵיךְ לֵאמִר נַלבָּה אַחַרִי אַלהִים אַחַרִים אַשֶּר לָא־יִדְעָתַם וַנַעַבְדַם: ר לא תשמע אל־דברי הַנביא הַהוֹא או אל־חולם הַחַלִּוֹם הַהִּוֹא כַּי מִנַפֶּה יהוָה אֵלְהֵיכֵם אַתְבֶּם לְרַעַת הישכם אהבים את־יהוה אלהיכם בכל־לבבכם ובכל־ ַ נַפַשַבַם: אַחַרָּי יהוה אַלְהַיבַם תַּלַכוּ וְאַתוּ תִירָאוּ וְאַת־

כדרכה חייב (סנהדריו ס:־סח.): (לא) בי גם את בניהם. גם לרכות חח אבותיהם ואמותיהם. אמר ר' מקיבא אני ראיתי גוי אחד שכפתו לאביו לפני כלבו ואכלו (ספרי פא): (א) את כל הדבר. הלה כבחמורה (שם פב): תשמרו לעשות. ליתן לא תעשה על עשה האמורים בפרשה (שם) שכל השמר לשון לא מעשה הוא, אלא שאין לוקין על השמר של עשה (מנחוח לו:): לא תסף עליו. חמשה טוטפות בתפלין, חמשה מינין בלולב, ארבע ברכות בברכת כהנים (ספרי שם): (ב) ונתן אליך אות. בשמים, כענין שנאמר בגדעון ועשים לי אות (שופטים ו:יו) ואומר יהי כא חורב אל הגזה וגו' (שם לט): או מופת. כארן (ס"א ונתן אליך אות. כשמים, דכתיב והיו לאוחות ולמועדים (ברחשים א:יד). או מופת. בחרץ, דכחיב אם של יהיה של הגזה לבדה ושל כל הארץ חורב (שופטים ו:לז)] אע"פ כן לא חשמע לו (ספרי פג) וא"ח מפני מה נותן לו הקב"ה ממשלה לעשות אוח, כי מנסה ה' אלהיכם אתכם (שם פד):

(ל) פז תנכש. אונהלום מרגם לשון מוהש. ואני אומר שלא ום"א שמא לא) חש לדקדק בלשון, שלא מלינו נו"ן בלשון יוקש ואפילו ליסוד הנופל ממנו, אבל בלשון סירוף והשפוש מלינו נו"ן, וארכבתה דא לדא נקשן (דניאל ה:ו) ואף זה אני אומר פן תנקש אתריהם פן חטרף אתריהם להיות כרוך אחר מעשיהם (ספרי פא) וכן ינקש נושה לכל אשר לו (חהלים קט:יא) מקלל את הרשע להיות עליו נושים רבים. ויהיו מחזרין ומתנקשין חתר ממונו: אחרי השמדם מפניר. חתר שתרחה שאשמידם מפניך יש לך לחת לב מפני מה נשמדו אלו, מפני מעשים מהולהלים שבידיהם, אף אחה לא מעשה כך, שלא יבואו אחרים וישמידור: איבה יעבדו. לפי שלא ענש על עבודת כוכבים ומזלות אלא על זבוח והטור ונסור והשתחואה כמו שכחוב בלחי לה' לבדו (שמות כביים) דברים הנעשים לגבוה. בא ולמדר כאו שאם דרכה של עבודת כוכבים לעבדה בדבר אתר כגון פוער לפעור וזורק אבן למרקולים זו היא טבודחו וחייב, אבל זבוח וקטור ונסוך והשתחואה אפילו שלא

## 29-31. The prohibition against copying the rites of the Canaanites.

29. ויַרְשָׁתַּ אֹתָם — And you drive them away. The verse has just said that God will drive them away; now it says that Israel will drive them away. A human ruler takes credit for his army's victories; he arranges celebrations and erects monuments in his own honor. God does the opposite. After driving out Israel's enemies, He gives the credit to His people (Rosh).

30. פון־תְּנְקַש — Lest you be attracted. The translation follows Rashi. Onkelos and Radak render lest you be ensnared.

אַחַרִי הְשְׁמִרַם — After they have been destroyed. After you saw that God destroyed them, you should have realized that there was nothing you could learn from them (Rashi). Clearly, the generations closest to the defeat of the Canaanites would not be tempted to imitate them, but with the passage of time, people unfamiliar with the past might be tempted to resurrect the ancient practices of the natives (Alshich), "Revisionist history" is not a new phenomenon. Seekers of novelty often find glamour in life-styles that have been completely discredited.

ואַעשָה־כַּן גַם־אַני — And even I will do the same. According to Rashi, based on Sifre, Moses speaks to Jews who may be tempted to serve idols and who inquire about how the Canaanites did so.

Ramban contends that the plain meaning must be

HASHEM, UOUR GOD.

The Prohibition Against Copuina the Rites Canaanites

29 When HASHEM, your God, will cut down the nations where you come to drive them away before you, and you drive them away and settle in their land. 30 beware for yourself lest you be attracted after them after they have been destroyed before you, and lest you seek out their gods sauing, "How did these nations worship their gods, and even I will do the same," 31 You shall of the not do so to HASHEM, your God, for everything that is an abomination of HASHEM, that He hates. have they done to their gods; for even their sons and their daughters have they burned in the fire for their gods.

PARASHAS RE'FH

13

 $^{1}$  The entire word that I command you, that shall you observe to do; you shall not add to it and you shall not subtract from it.

A False

If there should stand up in your midst a prophet or a dreamer of a dream, and he will Prophet produce to you a sign or a wonder, 3 and the sign or the wonder comes about, of which he spoke to you, saying, "Let us follow gods of others that you did not know and we shall worship them!" — 4 do not hearken to the words of that prophet or to that dreamer of a dream, for HASHEM, your God, is testing you to know whether you love HASHEM, your God, with all your heart and with all your soul. 5 HASHEM, your God, shall you follow and Him shall you fear: His

otherwise, since the next verse implies that the intention is to employ these modes of worship in the service of God. He comments, therefore, that this passage is an admonition that Jews are forbidden to adopt the practices of idolaters into their own services.

13.

1. The Torah is complete and perfect. Although the non-Jewish printers of the Chumash began a new chapter here, the masoretic markings indicate that this is not correct, since verse 1 is part of the previous passage in Torah scrolls. According to Sforno, Moses followed his earlier prohibition against copying gentile practices by stressing that Jews must take care to observe the entire Torah as it was transmitted to us. One who seeks to "improve" the Torah by adding new commandments runs the risk that what human intelligence considers an honor to God may be an abomination in His eyes.

לא־תסף עליו ולא תגרע ממנו — You shall not add to it and you shall not subtract from it. See 4:2. By definition, it is impossible to improve upon perfection. For one to add to the Torah implies that God has fallen short, which is as disrespectful as saying that this or that commandment is wrong or irrelevant.

2-6. A false prophet. After warning against the temptation of idolatry and its practices, Moses turned to the sort of phenomenon that could lead Israel to indulge in such madness (Ibn Ezra). Under extraordinary circumstances, a proven prophet has the right to override a commandment of the Torah temporarily, as Elijah did when he brought an offering at Mount Carmel, away from the Temple in Jerusalem (I Kings ch. 18). This passage gives the exception to this rule: Anyone, even someone who had been acknowledged as a prophet, is automatically shown to be false if he claims to have been sent by God to advocate any form of idolatry (Rambam, Hil. Yesodei HaTorah 9:3). The same applies if he claims that any precept of the Torah should be abrogated permanently (Sanhedrin 89a). As codified in Maimonides' Thirteen Principles, it is a principle of our faith that none of the Torah can be abrogated, no matter how many miracles a prophet may perform. Our faith is not based on miracles and is impervious to them. See also 18:21-22.

2. בביא או חלם — A prophet or a dreamer. These are two levels of prophecy. The prophet may claim to have received his message while he was awake or that it was a vision in a dream (Ibn Ezra), Ramban comments that the Torah uses these terms figuratively regarding someone who never had a communication from God, but who has some sort of spiritual potential that seemingly enables him to divine messages or predict the future, thus making people believe that he is a prophet.

אות או מופה — A sign or a wonder. According to Rashi, a sign is a supernatural event in heaven, and a wonder is a miraculous event on earth. According to Ramban, a sign is a miracle that the prophet foretells, and a wonder is one that he performs spontaneously.

Someone who was not previously acknowledged as a prophet must prove himself by showing a supernatural sign as proof (Rambam, Hil, Yesodei HaTorah 7:7).

3-4. וְבָא הָאוֹת וְהָמוֹפֵת — And the sign or the wonder comes about. Even if the prophet's "proof" comes about, it is forbidden to obey his instructions. As to why God would permit a charlatan to perform a miracle or predict an occurrence accurately, the Torah explains that God is testing our faith (Rashi). R' Akiva exclaimed, "Heaven forfend that God would permit a miracle to occur for idolaters!" Rather, our verse speaks of someone who had been established as a true prophet and later used his reputation to claim that God wants the people to worship an idol (Sanhedrin 90a).

פקודוהי תשרון ולמימרה תקבלוו וקדמוהי תפלחון ובדחלתה תתקרבון: ונביא ההוא או חלם חלמא ההוא יתקטל אַרי מַלִּיל סָטְיַא עַל יִי אַלַהַכוּן די אַפּיק יַתכון מאַרעא דמצרים וּדפַרקַה מִבַּית עַבְדוּתַא לאַטעיוּתָר מו אָרָחָא דִּי פָּקּדַרְ יִיַ אַלַהַרְ לִמְהַרְ בַּה ותפלי עבד דביש מבינה: זארי ימלכנה אַחוּר בַּר אִמַּר אוֹ בִרַך אוֹ בְרַתַּך אוֹ אָתַת קַנַמַך או חַבַרַך דִּי כַנפשר בַּסתַרַא לְמֵימַר נְהַךְּ וְנָפָלַח לְטַעַוַת עממיא די לא ידעת את ואבהתה: חמשעות עממיא די בסחרניכון הקדיבין לך או הרחיקיו מגר מסיפי אַרעָא ועד סיַפּי אַרעא: טלא חיבי לה וַלָא תִקָבֶל מִנָה וַלַא תַחוּס עִינַר עלוהי וַלַא תַרַחַם ולא תכסי עלוהי: יארי מַקָטֶל תַּקָטָלְנָה יָדָר תַהֵי בַה בַּקַרמיתא למקטלה וידא דכל עמא בבתריתא: יאותרגמנה באבניא וימות ארי בעא לאַטעיותה מַדַּחַלִּתַא דַייַ אֵלַהַר דִּי דמצרים מאַרעא אַפַּקַרְ ישָׁרַאֵל יִשְׁמְעוּן עַבְדוּתַא: יבּוְכֵל וִיִּדְחַלוּן וָלֵא יוֹסְפוּן לְמֵעְבֵּד בְּפִּתְגַּמֵא בִישַא הָדֵין בַּינַךְ: יגאַבִי תִשְׁמַע בְּחַד מַקּרנִיךְ דִּי יָיָ אַלַהַרְ יַהֶב לַךְּ לְמְתַּב תַּמַן לְמֵימַר: יוּ נָפַקוּ גַּבְרין בַּנֵי רַשְעַא מַבַּינַה וָאַטִעִיוּ יַת יַתְבֵּי קַרְתָּהוֹן מצותיו תַשָּמֹרוֹ ובָקלו תִשְּמֵעוּ וָאתוֹ תַעַבְדוּ וּבָוֹ י תַדְבַּקוֹן: וָהַנַּבִיא הַהוֹא אוֹ חֹלֶם הַחַלום הַהוֹא יוּמִׁת בּי דבּר־סַרָּה עַל־יהוֹה אֵלְהֵיכֶם הַמּוצִיא אָתְכֵם ו מארץ מצרים והַפַּדְרָ מבּית עַבַרִים לְהַדִּיחַרְ מָן־ הדרך אשר צור יהוה אלהיר ללכת בה ובערת הרע בַּי יָסֵיתָרְ אַחַירְ בָן־אָמֵּךְ אָוֹ־בִנָךְ אַוֹ־בַתַּבְּ אָוֹ ו אֲשֶׁת חֵילֶבְ אָוֹ רֵעֲבָ אֲשֶׁר כְּנַפְשָׁךְ בַּסֵּתֵר לֵאמָר נֵלְכָּה וְנַעַבְּרָה אֱלֹהִים אֲחֵרִים אֲשֵׁר לִא יַדְעִתַּ תַּתָה וַאַבֹּתֵיך: מֵאֱלֹהֵי הַעַמִּים אַשֵּׁר סְבִיבְתֵיבֶם חַ אַתַּה וַאַבֹּתֵיך: ַהַקרבַים אַלֵיךּ או הַרָחקים מִמֶּרַ מִקְצֵה הַאַרֵץ וַעַר־ ַ קצה הַאַרֵץ: לִא־תאבָה לוֹ וָלָא תִשְׁמֵע אָלֵיו וָלָא־ ּ תָחַוֹּס עֵינְךּ עָלָיו וְלְא־תַחְמִל וְלְא־תְכַּסֶּה עָלֵיוֹ בִּי הָרגֹ תַּהַרגַנוּ יַדַרָּ תַּהַיָה־בִּוֹ בַרָאשוֹנֵה לַהַמִיתוֹ וַיַד כַּל־הַעַם 🧀 בַּאַחַרנָה: וּסִקַלְתִּוֹ בָאַבָנִים וָמֵת כִּי בִקֵּשׁ לְהַדֵּיחַךְ מֵעַלֹ יהוה אַלהֶירָ הַמּוֹצִיאַרָּ מָאַרֵץ מִצְרַיִם מְבֵּית עַבַדִים: יבּ וָכָל־יִשְׁרָאֵל יִשְׁמְעָוּ וְיֵרָאַוּן וְלְא־יוֹסָפוּ לֵעֲשׁוֹת כַּדָּבֶר בֵּי־תִשְׁמֵּע בָּאֲחַת עַרֵּיך יי הַרֶע הַזָּה בִּקּרְבֵּף: אַשֶּׁר יהוֹה אַלהֵיך נתו לְךָּ לַשֶּׁבָת שֲם לֵאמָר: יֵצְאוּ 🕝 🗝 אַנַשִים בָּנֵי־בִלְיַעַל מְקַרבָּך וַיַּדֵּיחוּ אָת־יִשְבֵי עִירָם

ורחוקים, אלא כך אמר הכחוב, מטיבן של קרובים אחה למד טיבן של רחוקים, כשם שאין ממש בקרובים כך אין ממש ברחוקים (שם פח; מנהדרין מא:): מקצה הארץ. שאין ממש בקרובים כך אין ממש ברחוקים (שם פח; מנהדרין מא:): מקצה הארץ. זו חמה ולבנה ולבא השמים שהן מהלכין מסוף הטולם ועד סופו (ספרי שם): (ט) לא תאבה לו. לא מהא מאב (ספרי פט): ולא תשמע אליו. בהסחננו של נפשו למחול לו. לפי שלאמר עודב מסוב מטו (שמות כג:ה) לזה לא חעודב (שם): ולא תחום עיבר עליו. לפי שלאמר עודב מסוב מטו (שמות כג:ה) לזה לא מעודב (שם): ולא תחום עיבר עליו. לפי שלאמר לא מתפחד בזכוחו (שם): ולא תבסה עליו. אם אחה יודע לו מוכה אינך רשאי לשחול. לא מחדיבה לו מחדרים לובה אינך רשהי בל מחדיב לל מחדרים ללו מנ"ד חייב אל מחדרים לובו: ירך תהייה בו בראשונה. מלוה ביד בניסו להמום, ואו לא מנוכ לליום, שלאמר וויד בראשונה. מלוה ביד בניסו להמום בל העם זגרי (ספרי שם): (יג) לשבת שם. פרט לירושלים שלא מקנה לדירה (שם פרקו טולו של מקום (שם לג): אנשים. ולא נשם עורם. ולא מום כל אמר. לאמר. אומרים כן יצאו וגוי: (יד) בני בליעל. בלי שול שפרקו טולו של מקום (שם לג): אנשים. ולא נשם (שם): ישבי עירם. ולא יושבי שרם. ולא יושבי עירם. ולא יושבי עירם. ולא יושבי

רש"י (ה) ואת מצותיו תשמורו. סורח משה (שם פה): ובקולו תשמעו. כקול ו הגיחים (שם): ואת מצותיו תשמורו. סורח משה (שם פה): ובקולו תשמעו. כקול ו הגיחים (שם): ואותו תעבודו. כמקדש (שם): ובו תדבקון. הדכק בדרכיו גמול שחדים קבור מחים בקר חולים כמו שמשה הקב"ה (סוטה יד.): (ו) סרה. דבר המוסר מן השולם, שלה היה ולח נכרח ולח לוימיו לדבר כן, דישטודר"ח בלע"ו: וו המדך מבית עבדים. חפילו חין לו טליך חלה שפרחך דיו (ספרי פו): (ו) בי יו ייסיותר, חין הסחה חלה גרוי שלחמר הם ה' הסימך כי ושמואל ח כונים; ספרי פו) לח מיטר"ח בלע"ו, שמשיחו למשוח כן: אחיך. מחב (מספרי שם): בן אמך. מחם המיטר"ח בלע"ו, וכן מחיק החלך וו הייסיות המקום בחרך: דבר הכמוב בהווה, שחין דברי מסימ בהכוב לח הסביבין לך, ק"ו לחחרים: בסתר. דבר הכמוב בהווה, שחין דברי מסימ בלך מולה כמסר, וכן שלמה הוח חומר בכוף במרב יום בחים! נילה וחפלה (משלי ז:ם; מפרי שם): אשר לא ידעת אתה ואבתיך. דבר זה נכחי נמה לך מוצב מה שמכרו לה השובדי כוכבים חין מניחין מה שמסרו לה הבחיכים. וזה חומר לך מוצב מה שמכרו לל חמידי (שה פרט הכובים לה פכר): (ח) הכרבים אליר או הרחכים. למה פרט הכוכים לו

<sup>5.</sup> זבו תדְבְּקוֹן — And to Him shall you cleave. The only way a human being can cleave to God is by emulating His ways. Just as He performs kind deeds, so should you; just as He buries the dead (see 33:6), so should you; and just as He visits the sick, (see Genesis 18:1), so should you (Rashi).

<sup>6.</sup> על־הי — Against HASHEM. He attributed to God something that He never said (Sforno).

<sup>7-12.</sup> מְּסִית וּמְדִּיחַ / One who entices others to go astray.

The nation cannot tolerate anyone who attempts to entice people to worship idols. So grave is this sin that even if the sinner is the very closest and dearest relative, his victim must turn him in to the court. It is noteworthy that the Levites proved themselves as the legion of God by standing up against even their nearest relatives (see 33:9).

<sup>7.</sup> בּשְּׁתְר — Secretly. An enticer to idolatry will usually do his work in seclusion, but the death penalty applies even if the

commandments shall uou observe and to His voice shall you hearken; Him shall you serve and to Him shall you cleave. 6 And that prophet and that dreamer of a dream shall be put to death. for he had spoken perversion against HASHEM, your God. Who takes you out of the land of Equpt. and Who redeems you from the house of slavery, to make you stray from the path on which HASHEM, your God, has commanded you to go; and you shall destroy the evil from your midst.

One Who Others to Go Astrau

If your brother, the son of your mother, or your son or your dayahter, or the wife of your Entices bosom, or uour friend who is like your own soul will entice you secretly, saying, "Let us go and worship the gods of others" — that you did not know, you nor your forefathers, 8 from the gods of the peoples that are all around you, those near to you or those far from you, from one end of the earth to the other end of the earth -9 uou shall not accede to him and not hearken to him: uour eue shall not take pitu on him, uou shall not be compassionate nor conceal him, 10 Rather, uou shall surely kill him: your hand shall be the first against him to kill him, and the hand of the entire people afterwards. 11 You shall pelt him with stones and he shall die, for he sought to make uou strau from near HASHEM, uour God, Who takes uou out of Egupt, from the house of slaveru. 12 All Israel shall hear and fear, and they shall not again do such an evil thing in your midst.

The Wauward

13 If. in one of your cities that HASHEM, your God, gives you in which to dwell, you hear, saying. City 14 "Lawless men have emerged from your midst, and they have caused the dwellers of their city

attempt was made in public (Rashi).

8. הקרבים אליר או הרחקים ממר — Those near to you or those far from you. The Torah mentions this detail to teach that from the character of the nearby idols and their worshipers. one can deduce what the distant ones are like (Rashi). Human nature commonly fantasizes that conditions are better elsewhere than they are locally; so, too, the Torah warns here against the misguided notion that far-off life-styles are more sophisticated than the corruption that one sees around him.

Alternatively, the Torah means to foreclose any reason to have mercy on the enticer. One might have said that if the enticer tried to win people to the side of a nearby idol whose falseness is well known, he could not have been serious. Or if the idol was far off, he surely did not expect people to follow him around the world (Sforno).

מקצה הארץ — From one end of the earth . . . i.e., he tried to entice you to worship one of the heavenly bodies, which go from one end of the earth to the other (Rashi). Alternatively, even if he tried to convince you to travel around the world to worship his idol (Sforno).

- 9. ולא־תחמל You shall not be compassionate. The Torah takes great pains to stress that an enticer has forfeited every claim to mercy, even the kind that is normally extended to all criminals. Although Jews are commanded to love one another, he is an exception. And although the court is normally required to seek extenuating circumstances that would permit it to save a transgressor from the death penalty, this one is an exception.
- 10. יַרֶך תִּהְיֶה־בּו בָרִאשוֹנָה Your hand shall be the first against him. Ideally, the target of the enticer's blandishments should be the one to administer the death penalty, but, the verse continues, if he was not able to do so, all the people are charged with carrying out the execution (Rashi).
- 12. ובל־ישראל ישמעו ויראון All Israel shall hear and see. The

gravity of this offense is such that the enticer's punishment must be as public as possible, to serve as a deterrent for others. According to R' Akiva, he is not killed immediately. as is normally done. Instead, he is taken to Jerusalem and his sentence is carried out at the time of the next pilgrimage festival. R' Yehudah holds that the sentence is carried out immediately, but the court sends messengers throughout the country to announce that so-and-so was convicted as an enticer and sentenced to death (Sifre).

- 13-19. עיד הנדחת/The Wayward City. In another example of the horrendous danger of idolatry to the national existence, the Torah discusses a city so spiritually corrupt that all or most of its citizens were persuaded to worship idols. The entire city is declared a Wayward City [Ir Hanidachass]; the quilty parties are executed by the sword, and the city and all its property - even that of non-sinners - is destroyed. Finally, the city must remain a desolate heap, never to be rebuilt. But if less than a majority of its people succumb to this sedition, they are treated as individual idolaters and are subject to stoning, the regular death penalty for idolatry, provided they were properly warned and their sin was witnessed.
- 13. שבת שם In which to dwell. This term excludes Jerusalem from the law of the Wayward City, because the Holy City was not meant primarily for dwelling (Rashi). Rather, it was meant to belong to all the tribes and to serve as a temporary abode for pilgrims who came to the Temple for festivals and during the year (Sefer HaZikkaron).

אמר — Saying. Witnesses came [to the court] and gave the testimony quoted in the next verse (Rashi).

14. וַיַדִּיחוּ אַת־ישבי עירם — And they have caused the dwellers of their city to go astray. The witnesses testify that the men persuaded their fellow townsmen to worship idols. The Sages derive from the nuances of the verse that the instigators must be men, citizens of that town, and that they carried

למימר נהר ונפלח לטעות עממיא די לא ידעתון: טותתבע ותבדוק ותשאל יאות והא כוז פתגמא קשטא הדא בינה: תועבתא אתעבידא טוממחא תמחי ית יתבי קרתא ההיא לפתגם דחרב גמר יתה וית כל די בה וית בעירה לפתגם דחרב: יווית כל עדאה תכנוש לגו פתיה ותוקד בנורא ית קרתא וית כַּל עַדַאָה גִמִיר קָּדָם ייַ אַלַהַרְ וּתָהֵי תַּל חַרִיב לעלם לא תתבני עוד: יחולא ידבק בידר מדעם מו חרמא בדיל דיתוב יי מתקוף רגוה וִיהַב לַךְ רַחַמִּין וִירַחַם עלך ויסגּנּרְ כַּמַא די קַיִּים לאַבהתר: ישארי תקבּל למימרא דיי אַלַהַר למשר יַת כּל פקודוהי די אַנא מפַקדָך יומא דֵין למעבר דכשר קדם יי אלהר: אבנין אַתוּן קַרַם יִיַ אַלַהַכוֹן לַא תַתְהַמְמוּן (נייא תתחממון) ולא תשוון מרט בין עיניכון על מית: בארי עם קריש אַתְּ קַבֶּם יִיַ אַלַהַרְ וּבַרְ אַתַּרְעֵי יִיַ למהני לה לעם חביב מכל עממיא די על אפי ארעא: גלא תיבול כּל דמרחק: דדא בעירא די תיכלון תורין

לאמר נלכה ונעבדה אַלהים אַחָרִים אַשֵּר לִא־יִדְעַתַם: יוררשת וחקרת ושאלת היטב והנה אמת נכון הדבר עשתה התועבה הַזֹּאת בַּקַרבֵּך: הַכָּה תַבָּה אֶת־יִשְׁבֵי יַ העיר ההוא לפי־חרב החרם אתה ואת־כל־אשר־בה ואת־בהמתה לפי־חרב: ואת־בַּל־שַׁלַלַה תַּקבּץ אַל־ תור רחבה ושַרָפָתַ בָאֵש אֶת־הַעִיר וְאֵת־כַּל־שָׁלַלַה בליל ליהוה אלהיר והיתה תל עולם לא תבנה עוד: יולא־יִדבַּק בַּיַדְרָ מָאָוּמָה מָן־הַחֵרֶם לָמַּעַן יַשׁוּב יהוֹה יי ווֹלא מחַרוֹן אַפּֿוֹ וְנַתַּן־לָּךָּ רַחָמִים ׁ וְרַחַמָּךְּ וִהְרָבֶּּךְ בַּאֲשֵׁר יי נִשְבַע לַאֲבתֵיך: כַּי תִשְׁמַע בִּקוֹל יהוָה אֵלהֵיך לשמר יי אַת־כַּל־מַצְוֹתִיו אָשֵר אַנכִי מְצַוְךְ הַיִּוֹם לֻעֲשׁוֹת הַיַּשֵּׁר יד רביעי א בַּעֵינֵי יהוְה אֱלֹ הֱיךָּ: בנים אתם ליהוה אלהיכם ב לא תתגדדו ולא־תשימו קרחה בין עיניבם למת: כי עם קַרושׁ אַתַּה לֵיהוָה אֱלֹהֵיךְ וּבָךְ בַּחֲר יהוֹה לֶהָיוֹת לוֹ לְעֵם ב סגלה מכל העמים אשר על־פני האדמה: ר תאכל כל תועבה: זאת הבהמה אשר תאכלו שור

בטולם חרון אף בטולם: (א) לא תתגדדו. לא תתנו גדידה ושרט בבשרכם מל מת כדרך שהאמוריים טושין, לפי שאתם בניו של מקום ואתם ראויין להיות נאים ולא גדודים ומקורחים: בין עיניבם. אלל הפדחת, ובמקום אתר הוא אומר ולא יקרחו קרחה בראשם (ויקרא כא:ה) לעשות כל הראש כבין השינים (ספרי לו): (ב) בי עם קדוש אתה. קדושת שלמן מאכותין, ועוד ובך בחד ה' (שם לו): (ג) בל תועבה. כל שמעכתי לך, כגון לרס אואן בכור כדי לשומט במדינה הרי דבר שמעבתי לך, כל מום לא יהיה בו (ויקרא כביטו) ובא ולמד כאן שלא ישחט ויאכל של אותו המום (ספרי לט). בשל בשר בחלב ברי דבר שמעכתי לך, האהיר כלון של ארמו המום (ספרי לט). בשל בשר בחלב הרי דבר שמעכתי לך, האהיר כלון של ארמו המום (ספרי לט). בשל הדה ההרבהה וגוי: שחעכתי לך, האהיר כלון של אכילתו (חולין קיד:): (ד) זאת הבהמה וגוי:

עיר אחרת (שם) מכאן אמרו אין נעשית עיר הנדחת עד שידיחוה אנשים ועד שיהיו מדיחיה מחוכה (סנהדרין קיא): (טו) ודרשת וחקדת ושאלת היטב. מכאן למדו שבע חקירות מריבוי המקרא. כאן יש שלש, דרשה וחקירה והשכ. מכאן למדו שבע חקירות מריבוי המקרא. כאן יש שלש, דרשה וחקירה והיטב. ושאלת אינו מן המנין וממנו למדו בדיקות. ובמקום אחר הוא אומר ודרשת היטב (של יטיית) ובמקום אחר הוא אומר ודרשת היטב (בדי טוה ליחן האמור של זה בזה (ספרי שם; סנהדרין מ.): חבה תבה. אם אינך יכול להמיחם במיחה הכתובה בהם המיחם באחרת (ספרי לד; ב"מ לא): (יו) להי אלהיך. לשמו ובשבילו: (יות) למען ישוב הי ומושב שכנודת כוכבים על הכה תכה (ספוה שו):) מחרוז אפו. שכל זמו שטבודת כוכבים

out their campaign to groups of people, rather than to individuals.

15. רְרִישְׁהְ וְחָקֵרְהְּ וְשְׁאֵלְהְ הִיטִּב — You shall seek out and investigate and inquire well. The court must inquire carefully and examine the witnesses rigorously before arriving at its verdict. This requirement to investigate applies to all cases before the courts.

דְּעְשְׁתְּה הְתּלְּבָה הַּוֹאִת — This abomination was committed. The mere agitation to commit idolatry is not enough for the judgment prescribed in this passage; the abomination of idol worship had to have been committed. This is also implied by verse 14, which states that they have caused the dwellers of their city to go astray, meaning that they succeeded in causing mass idol worship (Rambam, Hil. Avodah Zarah 4:5).

16. הְעִיר הַהָּוֹא — That city . Rambam (ibid 4:6) rules that after the court has established that most of the city is guilty, it sends two Torah scholars there to try and influence the people to repent. If they succeed, the city is not treated as a way-

ward city that must be completely destroyed. Ralbag finds support for Rambam's ruling in this phrase, for the Torah requires that the inhabitants of that city be struck down, but if they repent, it is, in effect, no longer the same city.

לְּבִּי־חָרָב — With the edge of the sword. This contrasts with the usual punishment for idolatry, which is death by stoning (see 17:5).

17. בְּל־שְּלְלָה — All its booty, i.e., all the belongings of the city's inhabitants, even those who did not sin and are therefore not liable to the death penalty. See Sanhedrin 111b.

to go astrau, saying, 'Let us go and worship the gods of others, that you have not known' "— 15 you shall seek out and investigate, and inquire well, and behold! it is true, the word is correct this abomination was committed in your midst. 16 You shall smite the inhabitants of that city with the edge of the sword; lau it waste and everything that is in it, and its animals, with the edge of the sword. 17 You shall gather together all its booty to the midst of its open square, and you shall burn in fire completely the city and all its booty to HASHEM, your God, and it shall be an eternal heap, it shall not be rebuilt. 18 No part of the banned property may adhere to your hand. so that HASHEM will turn back from His burning wrath; and He will give you mercy and be merciful to you and multiply you, as He swore to your forefathers, 19 when you hearken to the voice of HASHEM, your God, to observe all His commandments that I command you today, to do what is right in the eyes of HASHEM, your God.

14

You are children to HASHEM, your God — you shall not cut yourselves and you shall not make a bald spot between your eyes for a dead person.  $^2$  For you are a holy people to Treasured HASHEM, your God, and HASHEM has chosen you for Himself to be a treasured people, from among all the peoples on the face of the earth.

<sup>3</sup> You shall not eat any abomination. <sup>4</sup> These are the animals that you may eat: the ox,

world (Rashi).

ונתן־לך רחמים ורחמך — And he will give you mercy and be merciful to you. The punishment of the Wayward City - a mass execution, even of its livestock — could easily make the agents of the court and the general population callous to suffering. It could be expected to erode their natural feelings of mercy and make them heartless and cruel. In response to this fear, the Torah promises that God will infuse them with new feelings of sensitivity and compassion. And once the people have become more merciful than ever, they will deserve to be treated mercifully by God, because God acts toward people as they act toward others: since they have become more merciful, God will be merciful to them (Or HaChaim).

19. בי תשמע — When you hearken. In order to do what is right in God's eyes, you must hearken to His voice (Ibn Ezra).

The chapter begins by telling the Jewish people that they are the children of God, implying that the laws given here are reflections of that special status. First, the chapter forbids self-mutilation, for God does not wish His "children" to express their mourning by injuring themselves. It goes on to list the forbidden foods, for they are an abomination, and must not be eaten by people who should always be conscious of their relationship to God.

1. בַּנִים אַתָּם — You are children. Your special relationship to God does not permit you to follow these detestable Amorite practices (Rashi). Alternatively, as children of God, you should understand that with the end of the body's earthly life. the soul remains intact and is gathered in by God. Thus, despite the natural grief that we feel at the loss of a loved one, Jews should not be so terrified by death that they would mutilate their bodies. Such behavior is fit only for those to whom death is chillingly final (Ramban; Sforno). It should be clear, however, that it is normal and proper to weep and mourn the loss of a dear one (Ramban), as the Torah records that Abraham wept when Sarah died, and Israel mourned the deaths of Moses and Aaron.

לא תתגדרו – You shall not cut uourselves. See Leviticus 19:28, where the Torah uses a different verb. The Sages expound from this that cutting is forbidden whether it is done by hand or with an implement (Makkos 21a).

שרחה — A bald spot. Here the Torah speaks only of tearing out the hair at the hairline above the area between the eyes. but Leviticus 21:5 extends the prohibition to a bald spot anywhere (Rashi). Apparently the prevailing Amorite custom was to tear out the hair between the eyes.

3-21. Permitted and forbidden animals, fish, and fowl. The Torah describes forbidden foods as abominations (v. 3) that are destructive to the spirit and soul of a Jew (Ibn Ezra). for some foods engender a spiritual insensitivity in the soul of those that eat them (Ramban). See Leviticus, chapter 11, for a similar list of the permitted and forbidden species. The notes here will limit themselves to matters not discussed there. We repeat, however, that there are no authoritative translations of the majority of species named here. Since conjecture, no matter how well-founded, is not sufficient to permit the consumption of species for which there is no historically accepted tradition, we transliterate the names of the doubtful species.

**3. בְּל־תּוּעֶבָה —** Any abomination . From this inclusive phrase, the Sages (Chullin 114b) derive that the prohibition includes anything that has been made "permissible" through a transgression. For example, if someone sinned by inflicting a blemish on a firstborn animal so that it would be disqualified for use as an offering, the animal is considered an abomination, and may not be eaten (Rashi).

4. זאת הַבְּהַמֶּה — These are the animals. The Torah enumerates the only ten species of kosher land animals that have split hooves and chew their cud, and the few animals that are וִיִעְלָא

וַיַחְמוּרָא

פַּרָסָתָא מַסְקָא פִשְׁרָא בִּבְעִירָא יַתַה

תֵּיכָלוּן: וּבָּרֶם יַת דֵּין לַא תֵיבַלוּן

טַלְפַיַּא יַת גַּמָלַא ויַת אַרנבא ויַת טפּזא

אַרֵי מַסְּקֵי פִשְׁרָא אַנּוּן וּפַרְסָתְהוּן לַא

הוָיַת חַזִירַא אַרֵי סַדִיק פַּרְסַתַא הוּא

ולא פשר מסאב הוא לכון מבּסרהון

לַא תֵיכַלוּן וּבָנָבַלְתַהוֹן לַא תקרבוּן: טוַת דֵּין תַּיכָלוּן מַכּל דִּי בַמַיַא כּל דִּי לֵה

ציצין וַקַלְפִין תִּיכְלוּן: יוכל די לֵית לַה

לְבוֹן: יא כַּל צָפַר דַּכְיַא תֵּיכְלוּן: יבּ וְדֵין דִּי

לַא תֵיכָלוּן מִנָּהוּן נִשְרֵא וְעַר וְעַזְיַא:

יוּבַת כַּנָפָּא וְטַרַפִּיתָא וְדַיִּתָא לִזְנַהּ: ירויַת כַּל ערבא לְזְנָה: שווַת בַּת

נַעָמִיתַא וָצִיצָא וַצְפַר שַׁחַפַּא וַנַצָא

לְזְנוֹהִי: מּוֹנְקַדְיָא וְקְפּוֹפָא וּבוְתָא:

חוָחַוַּרִיתַא וָאִבּוּ לִזְנַהּ וְנַגַּר טוּרַא пי וַחַוַּרִיתַא

וַעַטַלְפַא: יי וְכֹל רְחַשָּא דְעוֹפָא מְסָאַב

תַּיכָלוּן: בּאַלָא תֵיכָלוּן כָּל נְבִילָא לְתוֹתַב עָרֵל דִּי בְקְרְנָיךְ תִּתְנָנַה וְיֵיכְלִנַה

קַּדִּישׁ אַתְּ קֶדָם יְיָ אֱלָהָרְ לָא תִיכוּל

בְּשַׂר בַּחֵלָב: בנעשְׁרָא תִעַשַּׁר יָת

ויבקבקא

ושלי

נונא:

ַ שַׁה כָשַבִים וְשֵׂה עָזִים: אַיֶּל וּצְבָי וְיַחְמָוּר וְאַקּוֹ וְדִישְׁן הַ אַ בַּים וְשֵׁה עָזִים: אַיֶּל אמרין דרחלין וגדין דעזין: האילא וּוּתָאוֹ וַזַמֵּר: וָכַל־בָּהֶמֵּה מַפְרֵסֶת פַּרְטָּה וְשׁסֵעַת וּ ותורבַּלַא ודיצַא: ווכַל בּעִירָא דַּסְדִיקָא שַּׁסֵע' שִׁתֵּי פָרַסות מַעַלֵת גַּרָה בַּבְּהַמָּה אֹתָה תאבֵלוּ: פַרְסָתָא וּמַטָּלְפַא טָלְפִין תַּרְתֵּין ּ אַך אָת־זֶּה לָא תִאכָלוּ מִמֵּעֻלֵי הַגֵּרָה וּמִמַפִּרִיסֵי הַפַּרְסֵה הַשִּׁסוּעָה אֶת־הַגָּמָּל וְאֶת־הָאַרְנֶּבֶת וְאֶת־הַשָּׁפִּׁן ממסקי פשרא ומסדיקי פרסתא מטלפי בִּי־מַעֲלֶה גֵרֶה הַׁמָּה וּפַּרְסָה לְא הִפְּרִיסוּ טְמֵאֵים הֵם הַלָּכֶם: וְאֶת־הַחֲחָיר בִּי־מַפְרִיס פַּרְסָה הוּאֹ וְלְא גַּרָה הַ לָּכֶם: וְאֶת־הַחֲחָיר בִּי־מַפְרִיס סְדִיקָא (נ״א אַסְדִיקוּ) מִסְאַבִין אַנוּן לְכוֹן: טָמֵא הָוּא לָכֵב מִבְּשָׁרָם לֹא תאבֵלוּ וּבְנִבְלָתָם לֹא אָת־זֶה' תָאכָלוּ מִכָּל אֲשֶׁר בַּמָּיִם כָּל אֲשֶׁר־ ּ לֵוֹ סָנַפֶּיר וָקַשְּׁקַשֶּׁת תֹאבֶלוּ: וָבֹל אֲשֵׁר אֵין־לֶוֹ סְנַפְּיר בָּל-א וַקַשָּקשַת לא תאבלו טָמֵא הָוא לָבֵם: אַ ציצין וקַלפין לָא תֵיכְלוּן מְסָאָב הוּא י צפור טהרה תאכלו: ווה אַשֵר לא־תאכלו מַהֶם הַנְּשֶׁר - צפור טהרה תאכלו: ווה אַשֵּר יי־יּ וְהַפֶֶּּרֶס וְהָעָזְנַיָּה: וְהָרָאָה וְאֶת־הָאַיָּה וְהַדַּיָּה לְמִינֵה: וְאֵת י בַּל־ערֶב לְמִינִו: וְאֵת בַּת הַיַּעַנָּה וְאֵת־הַתַּחִמָּס וְאֵת־ בַּל־ערֶב לְמִינָו: וְאָת בַּת הַיַּעַנָּה וְאֵת־הַתַּחִמָּס וְאֵת־ יו הַשַּׁחַף וָאֵת־הַגֵּץ לְמִינֵהוּ: אֵת־הַכְּוֹס וָאֵת־הַיַּנִשְׁוּף יוּ וָאֵת־הַשַּׁלֵּר: וְאֶת־הֶרָחָמָה וְהַקָּאָת ייוקתא יי וַהַתְּנִשָּׁמֵת: יייי וְהַחֲסִידָה וְהָאֲנָפָה לְמִינֵה וְהַדִּוּכִיפַת וְהָעֲטַלֵּף: וְכֹל ָאַבֶלוּ: כָּל־עִוֹף טָמֵא הָוּא לָכֶם לָא יֵאָבֵלוּ: כָּל־עִוֹף טָהָוֹר - יַשֶּׁרֶץ הָעוֹף טָמָא הוא לְכוֹן לַא יִתְאַכְלוּן: בּכַּל עוֹפַא דְבֵי בא תאבלו: לָא תִאכְלוּ כָל־נְּבַלֶּה לַגֵּר אֲשֶׁר־בִּשְׁעָרֵיך תַתְנֶנָה וַאֲכָלָה אָו מָכר ֹלְנָכְרִי כִּי עַם קָדושׁ אַתָּה לֵיהוָה או תְוַבְּננַה לְבַר עַמְמִין אֲרֵי עַם אַלהַיך לא־תבַשֵּל גָּדִי בַּחַלֵב אִמְוּ:

חמישי כב עַשֵּׂר תִּעַשֵּׁר אָת כָּל־תִבוּאָת זַרְעֶךְ הַיּצֵא הַשָּׁדֶה שָׁנָה כָּל עָלָלַת זֹרְעָרְ דִּיִּפּוֹק חַקְּלָא שַׁתָּא

וזו לא אסר הכתוב. ובעופות פרט לך הטמאים, ללמד דהטופות טהורים מרובים על הטמחים לפיכר פרט את המועט (חולין סג:): התגשמת. קלב"א שורי"ן: (יו) שלך. השולה דגים מן הים (שם סג.): (יח) דוביפת. הוא חרנגול הבר, ובלע"ז הרופ"ח, וכרבלתו כפולה (שם): (יש) שרץ העוף. הם הנמוכים הרוחשים על הארץ, כגון זבובים ולרטים וחגבים טמאים, הם קרויים שרץ: (ב) כל עוף טהור תאבלו. ולח חת השמח, בח ליתן עשה על לח תעשה. וכן בבהמה, חותה תחכלו (לעיל פסוק ו) ולא בהמה טמאה, ולאו הבא מכלל עשה עשה, לעבור עליהם בעשה ולא מטשה (ספרי קא): (בא) לגר אשר בשעריך. גר חושב (שם קד) שקבל טליו שלח לשבוד שבודה זרה וחוכל נבלות (ש"ז סד:): בי עם קדוש אתה להי. קדש את טלמך במותר לך, דברים המותרים ואחרים נוהגים בהם איסור אל חחירם בפניהם (ספרי שם): לא תבשל גדי. שלש פטמים (שמות כג:יט; שם לד:כו) פרט לחיה ולטופות ולבהמה טמחה (ספרי שם; חולין קיג.): לא תבשל גרי וגו׳: (בב) עשר תעשר. מה טנין זה אלל זה, אמר להם הקכ"ה לישראל, לא תגרמו לי לבשל גדיים של תבואה עד שהן במעי אמוחיהן, שאם אין אתם מעשרים מעשרות כראוי כשהוא סמוך להתבשל אני מוליא רוח קדים והיא משדפתן, שנאמר ושדפה לפני המה (מלכים ב יט:כו) וכן לענין בכורים (תנחומא יו): שנה שנה. מכאן שאין מעשרין מן החדש על הישן (ספרי קה; בכורות נג:):

(ה) איל וצבי ויחמור. למדנו שהחיה ככלל כהמה ולמדנו שהכהמה וחיה טמחה מרובה מן הטהורה שבכל מקום פרט את המועט (ספרי ק: חולין סג:): ואקו. מחורגם יעלא, יעלי סלט הוא אשטנבו"ק: ותאו. חורבלא חור היער [ס"א שור הבר (ספרי שם)) באלא יער בלשון ארמי: מפרסת. סדוקה, כתרגומו: פרסה. פלנט"א: ושסעת. חלוקה בשחי לפרנים, שיש סדוקה ואינה חלוקה בלפרנים והיא טמחה: בבהמה. משמע מה שנמלח בבהמה חכול (חולין סט.) מכחן חמרו שהשליל ניתר בשחיטת אמו (שם עד.): (ז) השסועה. בריה היא שיש לה שני גבין ושני שדראות (חולין ס:). אמרו רבותינו למה נשנו, בבהמה מפני השסועה ובטופות מפני הרחה שלח נחמרו בח"כ (שם סג:): (ח) ובנבלתם לא תגעו. רבוחינו פירשו ברגל, שאדם חייב לטהר את טלמו ברגל. יכול יהיו מוזהרים, בכל השנה. ת"ל אמור אל הכהנים וגו' (ויקרא כא:א) ומה טומאת המת חמורה כהנים מוזהרים ואין ישראל מוזהרים, טומאח נבלה קלה לא כ"ש (ח"כ שמיני פרק ד:חיט; ר"ה טו:): (יא) בל צפור טהורה תאבלו. להחיר משולחת שנמלורע (ספרי קג; קדושין מ.): (יב) וזה אשר לא תאכלו מהם. לחסור חס השחוטה (שם ושם): (יג) והראה ואת האיה וגו". סית כתה סית חים הית דיה, ולמה נקרת שמה כתה, שרואה ביותר. ולמה הזהירך בכל שמותיה, שלא ליתן פתחון פה לבעל דין לחלוק, שלא יהא האוסרה קורא אותה ראה, והבא להתיר אומר זו דיה שמה או איה שמה

Forbidden

Permitted sheep, and goat; 5 the hart, deer, and the yachmur, the akko, dishon, the teo, and the zamer and 6 And every animal that has a split hoof, which is completely separated in two hooves, that brings up its cud among animals — it may you eat, 7 But this shall you not eat from among those that bring up their cud or have a completely separated split hoof; the carnel, the hare, and the hurax, for theu bring up their cud, but their hoof is not split — they are unclean to you: 6 and the pig, for it has a split hoof, but not the cud — it is unclean to you; from their flesh you shall not eat and you shall not touch their carcasses.

9 This you may eat of everything that is in the water; anything that has fins and scales you may eat. 10 And anything that does not have fins or scales you shall not eat; it is unclean to you

11 Every clean bird, you may eat. 12 This is what you shall not eat from among them: the nesher, the peres, the ozniah: 13 the raah, the auah, and the dauah according to its kind: 14 and every oreiv according to its kind; 15 the bas hava analy, the tachmos, the shachaf, and the netz according to its kind; 16 the kos, the uanshuf, and the tinshemes; 17 the ka'as, the rachamah, and the shalach: 18 the chasidah, and the anafah according to its kind, the duchifas and the atalef. 19 And every flying swarming creature is unclean to you; they shall not be eaten, 20 Every clean bird may you eat. 21 You shall not eat any carcass; to the stranger who is in your cities shall you give it that he may eat it, or sell it to a gentile, for you are a holy people to HASHEM, your God:

you shall not cook a kid in its mother's milk. The Secand Tithe

<sup>22</sup> You shall tithe the entire crop of your planting, the produce of the field, year by year,

non-kosher because they have only one of these qualifications. It is noteworthy that there are no other species that have only one of these characteristics. Commentators note that this shows the Divine origin of the Torah, for a human lawaiver would never risk being refuted by the discovery of other animals that were not known to him at the time.

5. As noted above, we do not have definitive translations of some of the animals, specifically the last five on the list. Some of the conjectures are as follows:

 Yachmur may be the fallow deer (see Aruch HaShalem; Radak Shorashim s.v. חמר; R' D.Z. Hoffman, Leviticus vol. II, p. 225).

 Akko is the ibex (steinbok), according to Rashi, and probably also R' Saaduah, Aruch, and Radak, Chullin 80a describes it as a wild goat.

— Dishon is rendered by Onkelos as רימא, which R' D.Z. Hoffman translates as a type of antelope.

 Teo is a wild ox according to Rashi, as indicated also by Chullin 80a, Sifre, and Onkelos. However, according to R' Kafach, R' Saadyah differs.

 Zamer is a giraffe, according to R' Saadyah and Radak, but Chullin 80a seems to understand it as a wild goat.

21. לגר — To the stranger, i.e., a gentile who resides in the Land and has agreed to observe the Noahide laws, but is permitted to eat non-kosher meat (Rashi). Obviously the word in this context cannot be rendered proselyte, since a carcass is no less forbidden to a proselyte than to any other Jew.

תתנגה — Shall you give it. According to R' Yehudah, this is meant literally, that the righteous stranger should be rewarded with this gift to assist him in his livelihood. R' Meir, based on his own exegesis, contends that the owner of the carcass has the right to sell it. The verse means to say that it is permitted for the owner to benefit from the carcass, even though it may not be eaten by Jews (Pesachim 21b).

בי עם קרוש אתה — For you are a holy people. By giving this reason for not eating neveilah, a kosher animal that died without kosher slaughter, the Torah reveals that it is not an abornination, as are the non-kosher creatures named above. Rather, it is forbidden to Israel because it is not fitting fare for a holy people (Sforno).

Alternatively, the concept of holiness implies that people should sanctify themselves by refraining from doing or eating things that are technically permitted. In addition, it requires people to be sensitive to the strictures adopted by others, so that they should not permit such things - even though they may be halachically permitted — in the presence of others who do not use them. If holiness makes such demands on the Jew, then surely he should be ready to forgo such forbidden pleasures as the consumption of prohibited foods (Rashi, according to Mizrachi).

עלא־תַבְשֵּל גַּרָי — You shall not cook a kid. See Exodus 23:19.

22-27. The second tithe. After the terumah, or the Kohen's portion, and the Levite's tithe have been removed from a harvested crop, the owner must separate the second tithe, the subject of this passage. It is taken in the first, second, fourth, and fifth years of the seven-year Shemittah cycle. During the third and sixth years, a tithe is taken instead for distribution to the poor. During the seventh year, no tithes of any sort are taken.

22. עשר הִעשֵּר You shall tithe. Midrash Tanchuma notes the juxtaposition of the commandment to tithe and the previous commandment. The Torah implies that if you fail to give the required tithes, you will lead God to bring forth the hot, dry east wind to "cook" the tender kernels of grain while

בשתא: בנותיכול קדם יי אלהה באתרא די יתרעי לאשראה שכנתה תַּמֵן מַעשַר עבוּרָךְ חַמרךְ וּמשחך ובכורי תורה וענה בדיל התילח למדחל קדם יי אלהר כל יומיא: בד נארי יסגי מנה ארחא ארי לא תבול למטלה ארי יתרחק מנה אתרא די יתרעי יי אַלַהַרְ לאַשְראַה שכנתה תּמוֹ אַרי יָבַרְכַנַּף יִיָ אַלְהַף: כּהּוָתְתַּן בְּכַסְפַּא ותצור כספא בידר ותהר לאתרא די יתרעי יי אלהר בה: מותתו כספא בכל די תתרעי נפשה בתורי ובענא ובחמר חדת ועתיק ובכל די תשאלנה נפשה ותיכול תַּפֶּן קַרָם יִיַ אֲלָהַר ותחרי אַת וַאַנש בַּיתַף: מוֹלֵוַאַה דִי בַקרוַיך לַא תשבקנה (נ״א תרחקנה) ארי לית לה חלק ואחסנא עמר: כחמסוף תלת שניו תפק ית כל מעשר עללתר בשתא הַהִיא וְתַצְנֵע בְּקְרְוַיך: בּטְוְיֵיתֵי לֵוַאַה אַרי לִית לֵה חַלָּק וְאַחַסְנַא עִמֶּך וְגִיוֹרָא ויתמא וארמלא די בקרויה וייכלון וַיַשְבַּעוּן בַּרִיל דִּי יָבַרֶכנַרְ יַיַ אַלַהַרְ בְּכַל עוֹבַדֵי יָדַךְ דִּי תַעְבֵּד: אַ מְסוֹף שָׁבַע שָׁנִין תַעבר שַמַטְתַא: בּוָדִין בְּתַנָּם שַמַטְתַא דַתַשְמַט (נ״א דְיַשְמַט) כַּל גָבַר מַרֵי רשו די יַרשׁי בּחַבְרָה לַא יִתבַע מו חַבְרָה וּמָן אַחוּהִי אַרֵי קּרָא שְׁמְּטְתַא קַרָם יָיַ: ימָן בַּר עַמְמִין תִּתְבַּע

בג שנה: ואכלת לפני ו יהוה אַלהַיר בַּמַקוֹם אַשֶּׁר־יִבְחַרֹּ לשבו שמו שם מעשר דגנה תירשה ויצהרה ובכרת בקרה וצאנה למען תלמד ליראה את־יהוה אלהיה כל־ בּר הַיָּמִים: וְכִי־יִרְבֶּה מִמְּךְ הַדֶּרֶךְ כִּי לְא תוֹכַל שְאֵתוֹ כֵּי־ יַרְחַק מִמֶּךְ הַמַּלִּוֹם אֲשֵׁר יִבְחַר יהוָה אֵלהֵיךְ לַשִׁוּם שִׁמוֹ בה שם כי יברכה יהוה אל היף: ונתתה בַּבַּסף וצרת הבַּסף בּירך והלכת אַל־הַמַּלִּום אָשֵר יִבְחַר יהוָה אֵלהַיּך ַנּ בּוֹ: ונַתַתַּה הַכָּּסָף בָּכֹל אֲשֶׁר־תַּאַנַּה נַפָּשִׁרְ בּבּקר וּבַצֹאן וּבַיֵּין וּבַשֶּׁכַר וּבָכֵל אָשֶׁר תִשְׁאַלְרְ נַפְשֵׁךְ וְאַבַלְתַ בּ שַּׁם לִפְנֵי יהוָה אֱלֹהֵיךְ וְשָׁמַחְתָּ אַתָּה וּבֵיתֶךְ: וְהַלֵּוִי אשר־בּשעריה לא תעובנוּ כִּי אֵין לוֹ חַלַקּ וְנַחַלַה מקצה ו שלש שנים תוציא את־כּל־ כּט מַעשַר תַבוּאַתְרָ בַּשַׁנָה הַהָוֹא וְהַנַּחָתַ בִּשָׁעַרֵיך: וּבָא הַלֵּוֹי בֵּי אֵין־לוֹ חֶלֶק וְנַחֱלֶה עִפַּׁךְ וְהַגֵּר וְהַיַּתִוֹם וְהַאַלְמֵנָהֹ אָשֵר בִּשְעַרִירָ וָאַכָלִוּ וְשַבֵעוּ לְמֵעַן יִבַרָכָרְ יהוָה אֵלהִירָ טו ששי א בַּכַל־מַעֲשָׁה יַדְךָּ אֲשֶׁר הַּעֲשֶׂה: מקץ בּ שֶבַע־שַנִים תַּעָשָה שָמְטַה: וְוָהֹ דְבַר הַשְּׁמְטַה שַמוֹט בּ ַבַּל־בַּעַל מַשֵּה יַדו אֲשֵר יַשֵּה בְּרָעָהוּ לְא־יִגָשׁ אֶת־רֶעֶהוּ ַ וַאַת־אַחִיו כַּי־קַרַא שָׁמְטָה לַיהוָה: אֵת־הַנַּכְרֵי תְגַשׁ

שינטרס מן הבים בשלישים: (בט) ובא הלוי. ויטול מטשר ראשון: והגר והיתוב. ויטלו מטשר שני שהוא של טני של שנה זו, ולא מאכלנו אחה בירושלים כדרך שנזקקת לאכול מטשר שני של שתי שנים: ואבלו ושבעו. מן להם כדי שביטה. מכאן אמרו אין פוחמין לעני בגורן וכו' (שם קי) ואחה מוליך לירושלים מטשר של שנה ראשונה ושנייה שהשהים, ומסודה בערמי הקודש מן הכים (ולהלן כווינ) כמו שמפורש ככי מכלה למשר (שם יב): (א) מקץ שבע שנים. יכול שבט שנים לכל מלוה ומלוה, מ"ל קרבה שנה השבט (פסוק ט) ואם אחה אומר שבט שנים למנין השמיטות (ספרי קיא): (ב) שמוט בל בעל משה הא למדת שכע שנים למכן השמיטות (ספרי קיא): (ב) שמוט בל בעל משה ידו. שמוט את ידו של כל בעל משה (וכן הוא אומר למסה חשמט ידן (פסוק 1):

they are still in the stalk with their "mother" (Rashi).

Tanchuma comments further that the second part of this compound verb can be read אַשְּׁשִּׁה, you will become rich. Thus, the Torah teaches that if you give tithes, you will become rich, in complete contradiction to those who claim that they cannot contribute to charity because they are afraid of becoming poor. This same concept — that tithing will increase the giver's wealth, not decrease it — is found elsewhere in Scripture: God says: Bring the tithe into the storehouse . . . and test Me now with this, if I will not open for you the windows of heaven and pour out a blessing upon you (Malachi 3:10).

שְנָה שְנָה — Year by year. Exegetically, the Sages derive from this term that it is forbidden to use one year's produce as tithes for a different year's crop (Rashi).

23. יְאַבְּלְּחָ לְּמְנֵי הי — And you shall eat before HASHEM. This verse refers only to the second tithe, the only tithe that must be eaten before HASHEM, i.e., in Jerusalem. The Levite tithe was already discussed in Numbers 18:21-24,31 (Rashi).

לְּמֵען תְּלְמֵּד לְיִרְאָה — So that you will learn to fear. Since Jerusalem was the seat of the Sanhedrin, it was filled with wise men and Torah scholars. While Jews were there consuming their tithes and offerings, they would meet these

1015 / DEVARIM/DEUTERONOMY

<sup>23</sup> And you shall eat before HASHEM, your God, in the place that He will choose to rest His Name — the tithe of your grain, your wine, and your oil, and the firstborn of your cattle and your flocks so that you will learn to fear HASHEM, your God, all the days. 24 If the road will be too long for иои. so that you cannot carry it, because the place that HASHEM, your God, will choose to place His Name there is far from you, for HASHEM, your God, will have blessed you — 25 then you may exchange it for money, wrap up the money in your hand, and go to the place that HASHEM YOUR God. will choose. 26 You may spend the money for whatever your heart desires — for cattle, for flocks. for wine, or for alcoholic beverage, or anything that your soul wishes; you shall eat it there before HASHEM, your God, and rejoice — you and your household. 27 You shall not forsake the Levite who is in your cities, for he has no portion or inheritance with you.

<sup>28</sup> At the end of three uears uou shall take out every tithe of your crop in that year and set it down within your cities. <sup>29</sup> Then the Levite can come — for he has no portion or inheritance with uou — and the proselute, the orphan, and the widow who are in your cities, so they may eat and be satisfied, in order that HASHEM, uour God, will bless uou in all uour handiwork that uou mau undertake.

15 Remission

 $^{1}$   $\mathbf{A}$  t the end of seven years you shall institute a remission.  $^{2}$  This is the matter of the remission: Every creditor shall remit his authority over what he has lent his fellow; he shall not press of Loans his fellow or his brother, for He has proclaimed a remission for HASHEM. 3 You may press the gentile:

great men and learn from them, so that every family in Israel was sure to have at least one member who was knowledgeable in the Torah (Chinuch).

Alternatively, in Jerusalem pilgrims would see the Temple - where God's Presence was manifest - the Kohanim engaged in their service and the Levites providing musical accompaniment on their platform. All of this would fill onlookers with awe and reverence for God (Rashbam).

24. ובייורבה ממך הדרך — If the road will be too long for you. The verse gives three reasons why someone may not wish to bring his second tithe to Jerusalem: (a) The road will be too long, i.e., it would be a long time before the owner plans to go there; (b) it is too heavy for him to carry; or (c) the distance to Jerusalem is so great that it is impractical to transport produce (Sifre, with Malbim). However, the Talmud (Makkos 19b) rules that these reasons are only illustrations, but that one may redeem the tithe even if one is but one step away from the walls of the city.

קי יברכף הי — For HASHEM . . . will have blessed you, and because you are so blessed, your grop will be too abundant to carry (Rashi).

26. ישמחת — And rejoice. If one chooses to use maaser money to buy offerings, they must be "peace-offerings of rejoicing" [שַלמֵי שְמְחָה]. Since this verse requires that maaser products must be eaten, elevation-offerings [עלות] may not be bought with maaser funds, because they are completely burned on the Altar (Sifre).

27. והַלְנִי . . . לא תַעוְבָנוּ . You shall not forsake the Levite. The Torah cautions Jews not to neglect the Levites, but to be sure they receive their designated tithe (Rashi); even though you share your second tithe with the Levite, he is still entitled to his own tithe (Ibn Ezra).

28-29. Distribution of all tithes. If someone has failed to

distribute any of his tithes during the three-year cycle, he must deliver all of them to the proper recipients by Pesach of the fourth year. See also 26:12-15.

Alternatively, the passage contains the commandment to give a tithe to the poor מָעשר ענין. At the end of three years, when the produce of the third year has been reaped and processed, we are commanded to take out, i.e., separate and designate, the tithe that is given to the poor, such as those enumerated in verse 29 (Ibn Ezra; Rambam, Sefer HaMitzvos, asseh 130).

Ralbag explains the logical progression of the passages. Since the previous verses spoke of the Levites and the second tithe, the Torah now turns to the one that belongs to the poor.

29. האלמנה — The Levite ... and the proselyte, the orphan, and the widow. The Torah lists people who are more likely than others to be poor, but any indigent person is eligible.

15.

1-6. Remission of loans in the seventh year. Just as the Torah ordains that seventh-year crops of field and orchard are free for the taking by anyone (Leviticus 25:5-7), so does the Torah ordain that loans are canceled at the end of seven years (v. 1).

That the remission does not apply to gentiles (see below) indicates that the remission is in the nature of an act of kindness that the Torah commands us to extend to fellow Jews, for if it were a dishonest act to collect such debts, it would be forbidden to do so from gentiles, as well.

2. אָת־עָהוּ וְאָת־אַחִינ — His fellow or his brother. Since the term his fellow excludes anyone who is not a fellow Jew, the term brother must be intended to broaden the exclusion to others. It teaches that the laws of remission do not apply to

ודי יהי לה עם אחוה תשמט ידה: ילחוד אַרִי לַא יְהֵי כַּךְ מִסְכֵּנָא אַרִי בַרַכָּא יָבַרַכְנַּך יִיַ בְּאַרַעָא דִּי יִיַ אַלְהַרְ יהב לה אחסנא למירתה: הלחוד אם קבלא תקבל למימרא דיי אלהה למטר למעבר ית כל תפקרתא הרא די אנא מפַקרה יומא דין: יאַרי ייַ אַלַהַה בַּרכה בְּמֵא דִי מַלִּיל לַךְ וְתוֹזֶף לְעַמְמִין סְגִיאין ואת לא תזוף ותשלוט בעממיו סגיאיו וּבַרְ לַא יִשְׁלְטוּן: וּאַרִי יִהי בר מספּנא חַר מַאַחַירָ בַּחַרָא מקרויר בּארער דִייָ אֶלֶהָף יָהַב לַךְּ לָא תַתְקֵף יַת לבּר ולא תקפץ ית ידר מאחור מסכנא: האלא מפתח תפתח ית ידה לה ואוזפא תוופנה כמסת הַנַחַסיר לַה: טאַסְתַּמַר לַךְ דִּילמא יַהי פתגם עם לבר ברשע למימר קריבא שתא שביעתא שתא דשמטתא וְתַבָּאֵשׁ עֵינַךְ בָּאַחוּךְ מִסְבָּנַא וַלָא תתו לה ויקרי עלה קדם יי ויהי בַר חובא: ימַתַּן תָּתֵּן לֵהּ וָלָא יַבַאֵש לַבַּרְ בָּמַתְּנַךְ לֵה אָרֵי בַּרִיל פַּתְגַּמַא הַבִין יִבָּבֵכְנַהְ יִיָ אֲלַהַהְ בִּכָּל עוּבָדַהְ וּבְבֹל אוֹשְטוּת יְדַף: יא אֲרֵי לַא יִפְסוּק מְסְכֵּנָא מָגוּ אַרָעָא עַל כֵּן אַנַא מְפַקּדַך לָמֵימֵר מִפָּתַח תִּפָּתַח יַת יָדַךְ לַאַחוּךְ לעניה ולמספנה בַּאַרַעָר: יבּ אַרֵי

ר וַאֲשֶׁר יִהְיֶה לְּךֶ אֶת־אָחֶיך תַּשְׁמֵט יַדֵר: אֶפֶס כַּי לִא יָהוָה־בָּךָ אֶבְיֶוֹן בִּי־בָרֵךְ יְבָרֶכְךְ יהוֹה בָּאָרֶץ אֵשׁר יהוֹה אַלהֹירָ נְתָן־לְרָ נַחֲלָה לְרִשְׁתָה: יַרַק אִם־שָׁמְוֹעַ תִּשְׁמַע הַ אַלֹהִירָ נָתֵן־לְרָ נַחֲלָה לְרִשְׁתָה: בּקוּל יהוה אלהיך לשמר לַעשות את־בַּל־הַמִּצְוַה ּ הַוֹּאת אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוְּךָ הַיִּוֹם: כִּי־יהוָה אֵלֹהֵירְ בַּרַכִּרְ בַּאַשֵּר דַּבֶּר־לֵךְ וָהַעָבַטְתַּ גוֹיַם רַבִּים וְאַתַּה לְא תַעַבֹט בַי־ ומשלת' בגוים רבים ובך לא ימשלו: יָהְיֶה ऀ בְךּ שֶׁבְיוֹן מֵאַחַד אַטֶּיךּ בְּאַחַד שְׁעָבֵׁיךּ בְּאַרִצְרְּ אַשֶר־יהוה אֱלהֵיך נתו לֵך לָא תאַמֵץ אַת־לְבַבְּךְ וִלְא ַתַּקָפַץ' אַת־יַדְרָ מֵאָחָיךָ הָאֶבִיוֹן: כִּי־פָּתְחַ תִּפְתַּח אֶת־ "תַּקַפַּץ יָרְךָּ לָוֹ וְהַעֲבֵט' תַּעֲבִיטָٰנּוּ דֵּי מַחִסרוֹ אֲשֵׁר יַחִסֵר לִוּ: ּט הַשַּׁמֵר לָךָּ פַּן־יֵהָיֵה דַבַר עם־לָבַבָּךְ בִלְיַּעַל לֵאמֹר ָקָרְבֶה שְׁנַת־הַשֶּׁבַע´ שְׁנַת הַשְּׁמְטָהֹ וָרָעָה עֵינִךְ בִּאַחִירְ הַאָבִיוֹן וָלָא תָתָּן לָוֹ וָקַרָא עַלֵּיךּ אֱל־יהוֹה וְהַיַה בְּךְּ יַ חֵטָא: נַתַוֹן תַּתֵּן לוֹ וַלְא־יַבַע לְבַבָּךְ בִּתְתַּךְ לְוֹ בִּיי בָּגַלַל ו הַדַּבַר הַזָּה יִבָּרֵכָך יהוָה אֱלֹהֶיךְ בְּכֶּל־מַעֲשֶׂךְ א וּבַכַל מִשְׁלַח יַדַר: כֵּי לָא־יַחַדַּל אַבְיַוֹן מִקַּרַב הַאַרץ עַל־בַּן אַנבי מְצַוּךּ לֶאמֹר בַּתְּחַ תִפָּתַח אַת־יַדְרְ יב לאַחֵיך לַעַנִיַּך וַלְאַבְיָנַךְ בַּאַרְצֵךְ:

שמרחם לפושט ידו, וידו קפולה], לכך נאמר ולא מקפון (שס): מאחיך האביון. אם לא ממן לו סופך להיום אמיו של אביון (שס): (ח) פתח תפתח. אפילו כמה פעמים (שס): כי פתח תפתח. הרי כי משמש בלשון אלא: והעבט תעביטנו. אם לא רלה במתנה מן:): אשר יחסר לה. אפילו סום לרכוב עליו ועבד לרון לפניו (שס; כתוכות מז:): אשר יחסר לו. אפילו סום לרכוב עליו ועבד לרון לפניו (שס): לו. זו אשר וחסר לו. אפילו סום לרכוב עליו ועבד לרון לפניו (שס): לו. זו אשר וחסר או אומר אששה לו עזר כנדו (בראשית בייה; שם ושס): חטא. מכל מקום, אפילו לא יקרא (מלן לדגעו כספרי קיי): והיה בך הטא. מכל מקום, אפילו לא יקרא. אם כן למה כאמר וקרא עליך, ממהר אני ליפרע ע"י הקורא יותר ממי שאינו קורא (שס): (ו) נתון תתן לו. אפילו מהה פעמים (שס): לו. בינו לבינך (שס): כי בגלל הדבר. אפילו אמרת לימן אה מועל שכר האמירה עם שכר המעשה (שס: (וי) על בן. מפני כן: לאמר. מלה לשובתך אני משיאר (שס קית): לאחיך לעניך. לאיזה לא, לעני, לענין. כמים: דור"ך אחד לשון עני אחד הוא, לכל ענייך בשני יודי"ן שני עניים: (כלך כמוב) ביי"ד אחד לשון עני אחד הוא, לכל ענייך בשני יודי"ן שני עניים:

(ד) אפס בי לא יהיה בך אביון. ולהלן הוא אומר כי לא יחדל אכיון (פסוק יא) אלא כזמן שאסט טושים רלונו של מקום אפיונים כאחרים ולא ככס, וכשאין אחס אלא כזמן שאסט טושים רלונו של מקום אפיונים באחרים ולא ככס, וכשאין אחס טושים רלונו של מקום אפיונים בסכ (ספרי קיד). אפיון דל מעני, ולשון אפיון שהוא חלב לכל דבר (ויק"ר לדגו): (ה) רק אם שמוע תשמע. או לא יהיה כך אפיון: שמוע תשמע. שמט קמטא משמיטין אוחו הרכה (ספרי קטו): (ו) באשר דבר לך. והיכן דבר, ברוך אחה בטיר (להלן כחוג; ספרי קטו): והעבטת. כל לשון הלואה כשופל על המלוה נופל בלשון מפטיל, כגון והלוים, והעבטת, ואם היה אומר הלומה כמו לו לוה מה ומלוה לוה, מה לא לה מה ומלוה לה, מ"ל והתר לא תעבט (ספרי שם): ומשלו בגוים רבים. יכול גוים אחרים משלים עליך, ח"ל ובך לא ימשלו (שס): ווש בד אביון. החאכ מאב קודם (שס): מאחד אחיף. אחיך מאכיך קודמן למניי עיר אחרת (שס): לא תאמץ. יש לך אדם שמלטער אם יון אם לה ליתן, לכך נאמר לא מאמץ. יש לך אדם שמלטער אם יון אם לה יתן, לכך נאמר לא מאמץ. יש לך אדם שומלטה (פ"א יתן אם לה לו מלות לא מאמץ. יש לך אדם שומלטה (פ"א יתן אם לה אר לא מאמץ. יש לך אדם שומלטה (פ"א יתן אם לה אר לא מאמץ. יש לך אדם שומלטה לפ"א יתן אום לא יתן, לכך נאמר לא מאמץ. יש לך אדם שומלטה (פ"א יתן אם לא יתן, לכך נאמר לא מאמץ. יש לך אדם שומלטה לפ"א יתן אום לא יתן, לכך נאמר לא מאמץ. יש לך אדם שומלטה לה"א יתן אם לא יתן, לכך נאמר לא מאמץ. יש לך אדם שומלם ה"או

gentiles who live in the Land and observe the Noahide laws. Even though Jews are commanded to give them preferential treatment (see 14:21), they are excluded from the Shemittah law because they are not brothers (Sifre).

3. אָת־אָחוּך — With your brother. This is a limitation on the extent of the remission. Only personal loans that are with your brother are canceled, but if a loan is secured by collateral, it is not subject to Shemittah (Sifre).

4. אַפָס בּי לא יִהְיָה כְּךְ אָבִיוֹן — However, may there be no

destitute among you. Although I command you with regard to the release of debts — which implies that there will always be needy people who depend on the generosity of others — this does not mean that poverty and indebtedness are unavoidable. In ideal circumstances, God's blessing will eliminate poverty and the need for loans (Ibn Ezra).

This promise of complete blessing is conditioned on the observance of the commandments (v. 5), for if the nation does not keep the Torah, there will indeed be poverty, as

but over what you have with your brother, you shall remit your authority. 4 However, may there he no destitute among you; rather HASHEM, will surely bless you in the Land that HASHEM, your God, will give you as an inheritance, to possess it, 5 only if you will hearken to the poice of HASHEM. your God, to observe, to perform this entire commandment that I command you todau. 6 For HASHEM, your God, has blessed you as He has told you; you will lend to many nations, but you will not borrow; and you will dominate many nations, but they will not dominate uou.

To Be Warmhearted and Open-Brethren

If there shall be a destitute person among you, any of your brethren in any of your cities, in the Land that HASHEM, your God, gives you, you shall not harden your heart or close your hand against your destitute brother, a Rather, you shall open your hand to him: you shall lend him his handed to requirement, whatever is lacking to him. 9 Beware lest there be a lawless thought in your heart. ow saying, "The seventh year approaches, the remission year," and you will look malevolently upon your destitute brother and refuse to give him — then he may appeal against you to HASHEM, and it will be a sin upon you, 10 You shall surely give him, and let your heart not feel bad when you give him, for in return for this matter, HASHEM, your God, will bless you in all your deeds and in your every undertaking. 11 For destitute people will not cease to exist within the Land: therefore I command you, saying, "You shall surely open your hand to your brother, to uour poor, and to your destitute in your Land."

verse 11 states for destitute people will not cease to exist . . . (Rashi).

- 5. אם שמוע תשמע If you will hearken. From the compound verb, the Sages infer, "If you hearken a little, you will be permitted to hear a great deal" (Rashi). Usually, the reward for a mitzuah is the opportunity to repeat the performance of a similar commandment, thus, one who is careful to perform the commandment of tzitzis would be rewarded with beautiful clothing to which he can affix tzitzis. Here the Torah promises a different kind of reward: in return for generosity to the needy, Israel will be rewarded with such prosperity that there will be no more poor, and no need to perform that commandment again. Hence the Torah gives the consolation that Israel will be given the opportunity to perform other commandments and to gain deeper insight into the Torah's teachings (Malbim).
- 7-11. To be warm-hearted and open-handed to our brethren. The Torah warns against the all too human fear that one cannot afford to give charity or make loans. A Jew must never ask whether to offer help, only to whom and how much, because the Ultimate Helper of the poor and the rich is God Himself.
- 7. אביון מאַחר אַחיר באַחר שעריר באַרער A destitute person ... any of your brethren in any of your cities, in the Land. From the beginning of the verse, the Sages derive the order of priorities one should follow in dispensing charity. First comes a destitute person, someone who is desperately poor; next is your brethren, i.e., the closer the relative, the greater the obligation; next is in any of your cities, i.e., the poor of your own city come before others; and finally, in the Land, for the poor of Eretz Yisrael come before those of other lands (Rashi and Sifre).
- ילא הקפץ You shall not harden . . . or close. The Torah addresses two kinds of people. To one who

- cannot decide whether or not to give, God says, "you shall not harden your heart"; to someone who wants to give but at the last moment pulls back, God says, "you shall not close your hand." The verse closes with an implied threat to those who remain callous. The man facing you is your destitute brother — if you spurn his entreaties, you may well become his brother in poverty (Rashi).
- 8. פָּתה הִפְּהַח אֵת־יַדְרָּ You shall open your hand. The compound verb tells us to give again and again (Rashi), and not lose patience after giving once or twice. The verse continues that if the needy person is too proud to accept charity, lend him what he needs. Although you are not obligated to make the supplicant wealthy, you should try to give him what he lacks, according to his individual needs. Someone who was once wealthy and lost everything cannot subsist on what would be sufficient for someone who was always poor (Rashi).
- 9-10. יָבֶרְכְּהְ ה' Hashem . . . will bless you. The impending seventh year can be frightening to many a lender, for if his borrower cannot pay in time, the loan will be canceled. The Torah warns that such fears are sinful and betray a lack of faith in God. Even if the loan becomes a total loss, God guarantees His blessing — surely more than whatever the loss may be.
- 11. בי לא־נחדל אביון For destitute people will not cease to exist. This is an additional incentive to give charity or extend loans. Poverty is a constant phenomenon and today's magnate can be tomorrow's pauper. The charity one dispenses today may well be returned to him in the future if his fortunes are reversed (Ralbag).

In this verse, the Torah deals with the reality that Israel would seldom scale the heights of universal righteousness that will lead to the eradication of poverty envisioned in verse 4 (Ramban).

כתרא

יזדבו לה אחוה בר ישראל או בת ישראל ויפלחנה שית שניו ובשתא שַבִיעַתַא תַפָּטָרנָה לְבַר חוריו מעמר: יינאַרי תפטרנה לבר חוריו מעמר לא תפטרנה ביקן: יראַפרשא תפבש לה מענה ומאדרה וממעצרתה די ברכה יי אַלַהַרְ תַּתָּן לַה: שוֹתִרְכַּר אַרֵי עַבַרָא הַנִיתַא בָּאַרָעַא דָמַצְרַיָם וּפַרַקַר יַיַ אַלַהַרְ על כַּן אַנא מפַקרר יַת פּתנַמא הַרין יומא דֵין: יוּ וִיהֵי אָרֵי יֵימַר לַךְּ לַא אַפּוֹק מֵעְמַךְּ אַרֵי רַחַמַר ווַת אַנַשׁ בַּיתַר אַרַי טב לַה עַמַּך: ייַנְתַסֶּב יַת מַרצָעַא וְתַתֵּן בָּאדנה וּבְרַשַא ויהֵי לַךְּ עָבֶר פַּלַח לעלם ואַף לאַמתַר תַעבר כַּן: יחלַא יקשי בעינר בַּמַפַטְרַךְ יַתָה לָבַר חוריו מעמּך ארי על חַד תַּרֵין מִיגַר אָגִירָא פַּלְחַךְ שִית שְנִין ויברכנה יו אלהה בכל די תעבר: ייבל בּוּכְרָא דִּי יִתְיִלִיד בָּתוֹרֶךְ וּבְעַנֵךְ דְּכְרִין תַּקָרָשׁ קַרָם יָיַ אֶלַהַרְ לַא תִפְּלַח בְּבוּכְרַא דתורה ולא תגוז בוכרא דענה: בקדם יי אַלַהַרְ מִיכִלְנָה שַׁמַא בְשַׁמַא בָּאַתְרָא דִּי יַתְרעי יִיַ אַתְּ וַאַנַשׁ בַּיתַך: כאַנאַרי יָהי בה מומא חגיר או עויר כל מום ביש לָא תַכּּסְנֵה קָרָם יִיָּ אֵלֶתָה: כּבּבְּקַרְנֵיךְ תיכלנה מַסַאַבַא וַדְכְיַא בַּבְסֶר טַבָיַא וְאַיַלַא: בּגַלְחוֹד יַת דְּמֵהּ לא תיכול על אַרעא תשדנה כּמֵיא:

ימבר לך אחיר העברי או העבריה ועבדה שש שנים י וּבַשַּׁנַה הַשִּׁבִיעִת הִשַּלְחֶנוּ חָפְשָּי מֵעמָך: וְבִי־תְשַּלְחֶנוּ יּ וּבַשַּׁנַה הַשִּׁבִיעת הִשַּלְחֶנוּ יי חַפַשִי מֵעמַך לא תשַלּחָנוּ רֵיקַם: הַעֲנֵיק תַּעֲנִיק לוֹ ַמְצַאנָרְ וּמָגַרָנָךְ וּמִיּקָבֶךְ אֲשֶׁר בֵּרַכְךָ יהוָה אֱלֹ הֶיךְ תִּתֶּן־ ש לוּ ווַבַרָתַּ בֵּי עֲבֶד הָיִּיתַ בָּאֵרֵץ מִצְרַיִם וַיִּפְדָּךָ יהוָה אֱלֹהֵיךְ על־בָּן אַנֹכֵי מִצַוּךָ אֵת־הַדָּבָר הַזֶּה הַיְּוֹם: וְהָיָה בִּי־וֹאמֵר יַ עַל־בָּן אַנֹכֵי מִצַוּךָ אֵת־הַדָּבָר אַלֵּיך לִא אַצֵא מֵעמָר כִּי אֲהַבְרָ וְאֶת־בַּיתֶׁך כִּי־טְוֹב לְוֹ ּ עָמֵּך: וַלַקַחָתַ אֵת־הַמַּרִצִּע וְנָתַתָּה בִאָזִנוֹ וּבַדֵּלֶת וְהָיָה לְךָּ עַבֶר עוֹלֶם וָאַף לֵאַמֶתְךָּ תַּעֲשֶה־בֵּן: לְא־יִקְשֶה בְעֵינֶׁךְ יַּ בשלחה אתו חפשי מעמה בי משנה שבר שביר עבדה שש שַנִים ובַרַכָּך יהוָה אֱלֹהֵיךְ בִּכָל אֲשֵׁר תַּעֲשָה: יי כַּל־הַבָּכוֹר אָשֵׁר יִנָלֵד בִּבְקַרְךָּ וּבְצָאנְךּ הַזָּבָר תַקְדִישׁ

לֵיהוָה אֱלֹהֵיךָ לָא תַעֲבד בּבְכָר שוֹבֶךְ וַלָּא תָגִּז בְּכָוֹר ב צאגַר: לפָנֵי יהוֹה אַל הֵיך תִאכְלֶנוֹ שַנַה בְשַנְה בַּמַקום בּ מַקום בא אַשַר־יִבְחַר יהוָה אַתַּה וּבֵיתָך: וָכִי־יֵהְיֵה בוֹ מוּם פְּסֵּׁחַ אָוֹ בּ עַנֵּר כִּל מִוּם רֵע לִא תִזְבַּחֵנוּ לֵיהוָה אֱלֹהֵיף: בִּשְעַרִיךְ בּג תְאַכְלֶנוּ הַטָּמֵא וְהַטָּהוֹר ֹיַחְדָּוֹ כַּצְבָי וְכָאַיֵּלֹ: רַק אֶת־דָּמְוֹ לא תאבל על־הַאַרץ תשפבנו בַּמֵּים:

(יב) בי ימבר לך. על ידי אחרים, במכרוהו בית דין בגנבתו הכתוב מדבר (קדושין יד:) והרי כבר נחמר כי חקנה עבד עברי (שמות כח:ב) ובמכרוהו בית דין הכחוב מדבר (מכילחה משפטים יב) אלה מפני שני דברים שנחחדשו כאן, אחד שכחוב או העבריה, אף היא פלא בשש. ולא שימכרוה כית דין שאין האשה נמכרת בגנבתה. שנאמר בגנבחו (שמות כב:ב) ולא בגנבתה (סוטה כג:) אלא בקטנה שמכרה אביה. ולמד כאן שאם ילאו שש שנים הודם שתביא סימנין חלא (ספרי היח) ועוד חידש כאן העניק חעניק: (יר) העניק תעניק. לשון עדי. בגובה ובמרחית העין, דבר שיהח ניכר שהטיבות לו. ויש מפרשים לשון הטענה על לוחרו: מצאגך מגרגר ומיקבר. יכול אין לי אלא אלו בלבד, ת"ל אשר ברבך, מכל מה שברכך בוראך. ולמה נאמרו אלו, מה אלו מיוחדים שהם בכלל ברכה, אף כל שהוא בכלל ברכה, ילאו פרדות (שם). ולמדו רבוחינו במסכח קידושין (יז.) בגזרה שוה כמה נוחנין לו מכל מין ומין: (טוי) וזברת בי עבר היית. והענקתי ושניחי לך מביזת מלרים וביזת הים, אף אתה הענק ושנה לו (ספרי קכ): (יוז) עבד עולם. יכול כמשמעו, ח"ל ושבחם חיש אל אחוזמו ואיש אל משפחתו תשובו (ויקרא כה:י) הא למדת שאין זה אלא טולמו של יובל (מכילחת משפטים לו): ואף לאמתך תעשה בן. הענק לה. יכול אף לרליעה השוה הכתוב אותה, ח"ל אם אמר יאמר העבד (שמות כא:ה) עבד נרלע ואין אמה נרלעת (ספרי קכנ): (יח) בי משנה שבר שביר. מכאן אמרו עכד עכרי עוכד כין כיוס ובין בלילה, וזהו כפלים שבעבודת שכירי יום. ומהו עבודתו בלילה, רבו מוסר לו

שפתה כנענית והולדות לאדון (שם קכג; קדושין טו.): (יט) כל הכבור וגו׳ תקדיש. ובמקום אחר הוא אומר לא יהדים [אים אוחו] [שנאמר אך בכור אשר יבוכר לה' וגו') הא כילד, אינו מקדישו להרבן אחר, וכאן למד שמנוה לומר הרי אחה קדום לבכורה. דבר אחר, אי אפשר לומר חקדים שכבר נאמר לא יקדים, ואי אפשר לומר לא יקדים שהרי כבר נאמר תקדים, הא כילד, מקדישו אתה הקדש טלוי ונותן להקדש כפי טוכח הנחה שכו (ערכין כע.): לא תעבור בבכור שורך ולא תגוז וגוי. אף החילוף למדו רבותינו שאסור (ספרי קכד; חולין קלז.) אלא שדבר הכחוב בהווה: (ב) לפני ה' אלהיך תאבלנו. לכהן הוח חומר, שכבר מלינו שהוח במתנות כהונה אתד תם ואחד בעל מום, שנאמר ובשרם יהיה לך וגו' (במדבר יח:יח; בכורות כת.): שנה בשנה. מכחן שחין משהין חותו יותר על שנתו (בכורות כו:). יכול יהא פסול משעברה שנתו, כבר הוקש למעשר, שנאמר ואכלת לפני ה' אלהיך מעשר דגנך חירושך וילהרך ובכורות בקרך ולאנך (לפיל יד:כג) מה מעשר שני אינו נפסל משנה לחברתה אף בכור אינו נפסל. אלא שמלוה חוד שנחו (ספרי קו): שנה בשנה. אם שחטו בסוף שנתו אוכלו אותו היום ויום אחד משנה אחרת, למד שנאכל לשני ימים ולילה אחד (ספרי קכה; בכורות כז:): (בא) מום. כלל: פסח או עור. פרט: כל מום רע. חזר וכלל, מה הפרט מפורש מום הגלוי ואינו חוזר אף כל מום שכגלוי ואינו חוזר (ככורות לז.): (בג) רק את דמו לא תאבל. שלא חאמר הואיל וכו' היתר הבא מכלל איסור הוא, שהרי קדוש ונשחט בחוץ בלא פדיון ונאכל, יכול יהא

12-18. A Jewish bondsman. A Jew can be sold into slavery in two ways: He can choose to sell himself to raise money (Leviticus 25:39), or he may be sold by the court to pay for a theft (Exodus 21:2). This passage must speak of one who is sold by the court, since his sale is described in the passive form — יְמֶּבֶר, will be sold — indicating that someone else did the selling (Mizrachi). To the passage on this subject in Exodus, our passage adds the following: (a) A Jewish maidservant, who can only be sold as a child by her father (see Exodus 21:7-11), goes free after six years; and (b) after the period of servitude is over, the master must provide his outgoing servant with generous gifts (Rashi). See Exodus A Jewish Bondsman <sup>12</sup> If your brother, a Hebrew man or a Hebrew woman, will be sold to you, he shall serve you for six years, and in the seventh year you shall send him away from you free. <sup>13</sup> But when you send him away free, you shall not send him away empty-handed. <sup>14</sup> Adom him generously from your flocks, from your threshing floor, and from your wine-cellar; as HASHEM, your God, has blessed you, so shall you give him. <sup>15</sup> You shall remember that you were a slave in the land of Egypt, and HASHEM, your God, redeemed you; therefore, I command you regarding this matter today.

<sup>16</sup> In the event he will say to you, "I will not leave you," for he loves you and your household, for it is good for him with you, <sup>17</sup> then you shall take the awl and put it through his ear and the door, and he shall be for you an eternal slave; even to your maidservant shall you do the same. <sup>18</sup> It shall not be difficult in your eyes when you send him away free from you, for twice as much as a hired hand — six years — has he served you; and HASHEM, your God, will bless you in all that you do.

<sup>19</sup> Every firstborn male that is born in your cattle and in your flock, you shall sanctify to Hashem, your God; you shall not work with the firstborn of your bull nor shall you shear the firstborn of your flock. <sup>20</sup> Before Hashem, your God, shall you eat it, year by year, in the place that Hashem will choose, you and your household. <sup>21</sup> If it shall have a blemish — lameness or blindness or any serious blemish — you shall not slaughter it to Hashem, your God. <sup>22</sup> In your cities shall you eat it, the contaminated one and the pure one alike, like the deer and the hart. <sup>23</sup> However you shall not eat the blood; you shall pour it onto the ground like water.

#### 21:2-11 and Leviticus 25:35-39.

14. הְשְׁנֵיק הְשְׁנֵיק — Adom him generously. The implication of the term "adom" is that the master should feel an obligation not merely to give his outgoing servant a "bonus," but to be very generous and give him a gift that will raise his self-esteem and reputation (see lbn Ezra; R' Bachua).

15. יְּבֶּרְתָּ — You shall remember. You, too, were a slave, and when you went free, God caused the Egyptians to give you lavish gifts; then, after the Egyptian army drowned in the sea, you became even richer from the spoils of the Egyptians (Rashi)

16. בּייטוב לו עפּרְ — For it is good for him with you. The Sages infer from this phrase that the bondsman must enjoy the same standard of living as the owner. He must be "with you in food and with you in drink. You should not eat white bread while he eats black bread, nor should you sleep on cushions while he sleeps on straw" (Kiddushin 20a).

#### 17. See Exodus 21:6.

י וְאַף לְאֲמְהְךְּ תֵּעְשֶׁה־בּּרְ — Even to your maidservant shall you do the same. This can refer only to the master's duty to give her generous gifts when she is freed, because a maidservant does not have the option to have her ear drilled and extend her servitude (Rashi).

18. פּי מְשְנָּה שְׁכֵּר שֻׁכֵּר עֻבְּדְךְּ שֵׁשׁ שְּׁנְּים — For twice as much as a hired hand — six years. The length of time for which a worker could obligate himself to work was three years (see Isaiah 16:14; Choshen Mishpat 333:3). Thus the bondsman's six years of service were twice as long as his master could have contracted from a private worker (Ibn Ezra; see Tos. Kiddushin 17a, s.v. החלח).

**19-23.** Firstborn animals as offerings. The Torah adds laws to the earlier teachings that a firstborn animal is consecrated from birth and is given to a Kohen, who brings

it as an offering (Leviticus 27:26; Numbers 18:18). Here the Torah discusses the role of the owner in adding sanctity to the animal and what is done with an animal that is disqualified by a blemish for use as an offering.

19. מְקְּדִּישׁ — You shall sanctify. But has not the Torah said of a firstborn that no man shall consecrate it (Leviticus 27:26), because it is automatically consecrated from birth? That verse means only that it is forbidden for anyone to consecrate a firstborn for use as a different sort of offering, such as a peace- or elevation-offering. Alternatively, although the animal has been "consecrated by heaven," it is laudable for the owner himself to declare that it is sanctified as a firstborn offering (Rashi).

The prohibition to work with or shear the firstborn applies even to those that were blemished, for they have the status of sanctified animals that were redeemed. See 12:15-16.

20. אקלְנוּ — Shall you eat it. The pronoun "you" refers to the Kohanim, since Numbers 18:15 assigns the firstborn as a gift to them (Rashi).

שנה בְשְׁנָה — Year by year. It is preferable for the Kohen to slaughter the firstborn during the first year of its life, but if it is held over to the second year, it is still acceptable (Rashi). ובֵּיתָּבְ — In the place . . . and your household. The place where the flesh must be eaten is within the walls of Jerusalem, and it may be eaten by Kohanim and their family members, but not by Levites or Israelites (Zevachim 56b).

21-22. מום או עור – A blemish — lameness or blindness. By giving examples of the general term blemish, the Torah indicates that a disqualifying blemish must be visible and incurable (Rashl). If the firstborn has such a blemish, it may not be used as an offering, but it is the Kohen's private property. He need not redeem it, but it has the limitations of a blemished offering that has been redeemed, as stated above (12:15-16).

Tto

אטר ית יַרחא דאביבא ותעבּד פּסחא קדם ייַ אַלַהַרּ אַרֵי בּיַרְחָא דָאַכִיכָא אַפַּקַר יִי אַלַהַר מִמּצְרַיִם וַעַבַד לַךְּ נְסִין בָּלֵילְיַא: בּ וָתַבּוֹס פַּסְחַא קַדַם יִיַ אַלְהַךְּ מֹן בני ענא ונכסת קודשיא מז תורי בַּאַתְרַא דִּי יִתְרָעִי יִיַ לְאַשְרַאַה שכנתה תמן: גלא תיכול עלוהי חמיע שבעא יומיו חיבול עלוהי פטיר לחם עני ארי בַּבַהִּילוּ נַפַּקתַא מֶאַרְעָא רִמְצְרַיִם בַּדִּיל דתדבר יַת יומא מפַקר מאַרעא רמצרים פל יומי חייה: - ולא יתחזי לה חמיר ככל תחומה שבעא יומין ולא יבית מן בסרא די תַכּּוֹס בָּרָמִשֵּא בִּיוֹמָא קַדמאה לְצַפָּרָא: הַּלֵית לַךְּ רְשוּ לְמַכֵּס יַת פַּסְחֵא בַּחָרָא מִקּרְנִיךְ רַיִּייָ אֱלָהָרְ יַהַב לַרְּיִּי אֶלַהוֹ לאַתרַא דִּי יִתַּרעי יִיַ אַלַהַרְּ לאַשראַה שכנתה תמן תכוס ית פסחא ברמשא בַּמַעַל שַמִשַא זָמַן מִפָּקָר מִמַּצְרַיִם: יוּתַכַשַּל וַתֵּיכוּל בָּאַתַרָא די יתרעי יי אַלַהַרְ בָּהּ וָתִתְפָּנֵי בְצַפְרָא וּתְהַרְּ לקרויף: חשתא יומין תיכול פטירא וביומא שביעאה כנש קדם יי אלהר

שָׁמוֹר שֶׁתְּיָהָ שֶׁלְהֶיף נְעָשִׁיתָ פֶּׁסַח לֵיהוָה שֵּלֹהֶיף כִּיֹּה בְּחְרָשׁ הָאָבִיב הוֹצִיאֲךְ יהוְה שֵּלֹהֶיךְ מִמִּץְרָיִם לֵיְלָה:

 בְּחְרָשׁ הָאָבִיב הוֹצִיאֲךְ יהוְה שֵּלֹהֶיךְ מִמִּץְרָיִם לֵיְלָה:
 יְבְחַר יהוֹה לְשַׁבֵּן שְׁמִוֹ שֶׁם: לְא־תֹאבֵל עָלָיוֹ חָמֵץ יַבְּאַר יִמְשׁבַן שְׁמִוֹ שֶׁם: לְא־תֹאבֵל עָלָיוֹ חָמֵץ יְבָּאַר יִמְים הְאַבַל-עָלִיוֹ מַצְּוֹת לֶחֶם עְנִי כִּי בְחַפְּחוֹן יַנְאָרִים לְמַעַן הִוְּבָּשׁר אֲשֶׁר יִּבְּלַר בָּבְּלֹר בְּבָּלְר בְּבָּלְר בְּבָּלְר בְּבְּלְר בְּבְּלֹי וְמְיִבְים לְּעִבְיוֹ מְוְרֹבְּלְּהְ בְּשָׁבְוֹ שְׁמִוֹ שָׁם בְּיִבְים לְּבְּלוֹ בְּבְּלוֹ בְּבְּלוֹ בְּבְּלְר בְּבְּלִים בְּתְּבְים בְּבְּיִם לְנְיִבְ בְּבְלוֹ בְּבְּלְר בְּבְלוֹ בְּבְּלוֹ בְּבְּלוֹ בְּבְּלְר בְּבְּלְרָ בְּבְּלְר בְּבְלוֹ בְּבְּלוֹ בְּבְּלוֹ בְּבְּלְר בְּבְּלְר בְּבְּלוֹ בְּבְּלְר בְּבְּלוֹ בְּבְּעָת יְמִים הְלְבִים בְּעְר יִבְּלְה בְּבְלוֹ בְּבְּלוֹ בְּבְּעָבְ לְּבְבְּלְיך בְּבְּלְה בְּבְּלוֹ בְּעְבְוֹ שְׁמִוֹ שָׁבְּר יִהְוֹה בְּעָבְים בְּבְלוֹ בְּבְּלְהְ בְּבְּלְה בְּבְלוֹ בְּבְּעִיבְן שְׁבְוֹ שְׁמָבוֹ שְׁמָלְ שְׁבְּוֹ שְׁבְּיִים בְּלְי וְבְבְּיוֹ מְוֹבְבְיוֹ בְּבְיֹר יִהְוָה בְּבְלְיה בְּבְּלוֹים בְּעָשֶׁת מוֹעֵר צֵאַרְה יִבְּיִם בְּבְלוֹ בְבְּבְּלְה וְבְּבְּבְיֹ וְשְׁבֵּן שְׁמִוֹ שְׁשָׁבְייִי עָבְיִר וְבְבְּבְיֹב וְנְעָשְׁת יָמִים בְּבְבְיוֹ בְּבְּלְה וְבְבְּיִבְיֹם בְּבְלוֹ בְּבְּלְיוֹ בְּבְּבְיל וְבְּבְיֹם בְּבְעְיִי בְּבְּבְילוֹ בְּבְעְבְיוֹ בְּבְעְבְיוֹ בְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְּיוֹ בְבְּבְיוֹ בְּבְיִים בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְיּב בְּבְלוֹי בְבְּבְיל וְבְבְּבְיל וְבְבְּבְיל בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְיל בְבְּבְיוֹב בְּבְעוֹב בְּבְבְיוֹ בְבְּבְים בְּבְּבְיוֹ בְבְּבְּבְיוֹ בְבְּבְיוֹ בְבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹ בְבְבְיוֹ בְבְּבְיוֹ בְיבְעוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹב בְּבְיְבְיוֹ בְיוֹ בְבְבְיוֹ בְבְּבְיל בְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְבְבּבוֹי בְבְיוֹ בְבְבְיוֹ בְבְבְיבוֹ בְבְּבְבוֹים בְבְּבְבוֹים בְּבְבוֹים בְּבְיוֹם בְּבְיוֹם בְבְּבְיוֹם בְּבְּבְיבוֹ בְבְבְיוֹ בְבְבְּבוֹי

הייתי אומר שלמים הנשחטים כל שבעה כולו בבל תותירו ואינו נאכליו אלא ליום ולילה, לכד כתב בערב ביום הראשון. דבר אחר. בחגיגת י"ד הכתוב מדבר, ולמד עליה שנחכלת לשני ימים, והרחשון החמור כחן ביום טוב הרחשון הכתוב מדבר, וכן משמעו של מקרא, בשר חגיגה אשר חזבח בערב לא ילין ביום טוב הראשון עד בקר של שני, אבל נאכלת היא בי"ד ובט"ו, וכך היא שנויה במסכח פסחים (עח.יעח:): (ו) בערב כבוא השמש מועד צאתר ממצרים. הרי שלשה זמנים חלוקים. בערב משם שנות ולמעלה זכתהו, ובבוא השמש חחכלהו. ומועד צאתר אתה שורפהו. כלומר נעשה נותר וילא לבית השריפה וספרי הלג: ברכות ט.): (ז) ובשלת. זהו ללי אש, שאף הוא הרוי בישול (מכילחא בא מא): ופנית בבבר. לבהרו של שני. מלמד שטעון לינה לילה של מולאי יום טוב (ספרי הלד): (ח) ששת ימים תאבל מצות. וכמקום חחר הוח חומר שבעת ימים (שמות יב:טו) שבעה מו הישו וששה מו החדש (ספרי שם). דבר אחר. למד על אכילת מלה בשביעי שאינה חובה, ומכאן אתה למד לששת ימים, שהרי שביעי בכלל היה וילא מן הכלל ללמד שאין אכילם מלה בו חובה אלא רשום. ולא ללמד על עלמו ילא אלא ללמד על הכלל כולו יצא, מה שביעי רשות אף כולם רשות, חוץ מלילה הראשון שהכתוב הבעו חובה, שנאמר בערב חאכלו מלוח (שמוח יב:יח; פסחים הכ.): עצרת להי אלהיך. עלור עלמך מן המלאכה (ספרי קלה; חגיגה ט.,יח.). דבר אחר, כנופיא של מאכל ומשחה (בילה טו:) לשון נעלרה נא אוחך (שופטים יג:טו): אף הדם מוחר, ח"ל רה אח דמו לא חאכל: (א) שמור את חדש האביב. מקודם בואו שמור שיהא ראוי לאביב, להקריב בו את מנחת העומר, ואם לאו, עבר את השנה (ספרי קכז): ממצרים לילה. והלא ביום ילאו. שנאמר ממחרת הפסח ילאו בני ישראל וגו' (במדבר לג:ג) אלא לפי שבלילה נתן להם פרעה רשות ללאת, שנאמר ויהרא למשה ולאהרן לילה וגו' (שמוח יב:לא; ספרי הכח): (ב) וזבחת פסח להי אלהיך צאן. שנחמר מן הככשים ומן העזים חקחו (שמות יכ:ה): ובקר. תזכח לחגיגה (ספרי הכט: פסחים ע:) שאם נמנו על הפסח חבורה מרובה מביאים עמו חגיגה (פסחים סט:) כדי שיהא נאכל על השובע (שם ע.). ועוד למדו רבוחינו דברים הרבה בפסוק זה (ספרי שם; פסחים ע:): (ג) לחם עני. לחם שמזכיר את העוני שנחענו במלרים (ספרי קל): בי בחפזון יצאת. ולח הספיק בלק להחמין, וזה יהיה לך לזכרון, וחפזון לא שלך היה אלא של מלרים (ספרי שם) שכן הוא אומר ותחזק מלרים על העם וגו' (שמות יב:לג): למעז תזבר. על ידי אכילת הפסת והמלה את יום צאתך: (ד) ולא ילין מן הבשר אשר תזכח בערב ביום הראשון לבקר. אזהרה למותיר בפסח דורות, לפי שלא נאמר אלא בפסח מלרים, ויום ראשון האמור כאן הוא י"ד בניסן, כמה דאת אמר אך ביום הראשון חשביתו שאור מבתיכם (שמות יב:טו) ולפי שנסחלק הכחוב מענינו של פסח והחחיל לדבר בחקות שבעת ימים, כגון שבעח ימים חאכל עליו מלוח, ולא יראה לך שאור בכל גבולך, הולרך לפרש באיזו זביחה הוא מזהיר, שאם כתב ולא ילין מו הבשר אשר תזבח בערב לבהר.

#### 16.

### → Three Pilgrimage Festivals.

Having exhorted the people to bring their second tithes and firstborn to Jerusalem, the Torah now mentions the three festivals when Jews make pilgrimages to the Temple. The dates need not be given because they are known from earlier chapters. Since no such pilgrimages are required on Rosh Hashanah and Yom Kippur, they are omitted from this chapter (see *Ramban*).

According to the view of R' Hirsch, that Deuteronomy is devoted to those commandments and teachings that were

relevant to the establishment of the new society in the Land (see our introduction to *Deuteronomy*), these three festivals are mentioned because of their role in the agricultural cycle of the year. Therefore, he contends, this chapter omits the commandments of Four Species of Succos and Shemini Atzeres.

1-8. Pesach. Verse 1 speaks of Pesach as being in the month of springtime and admonishes the people that they must observe that month. From this, the Sages derive one of the primary rules that regulate the Jewish calendar: The month of Nissan must fall in the spring, and the Sanhedrin has the re-

Pilarimage

You shall observe the month of springtime and perform the pesach-offering for HASHEM, your God, for in the month of springtime HASHEM, your God, took you out of Egypt at Festivals night. 2 You shall slaughter the pesach-offering to HASHEM, your God, from the flock. Jand also offer] cattle, in the place where HASHEM will choose to rest His Name, 3 You shall not eat leavened bread with it, for seven daus you shall eat matzos because of it, bread of affliction, for uou departed from the land of Egypt in haste — so that you will remember the day of your departure from the land of Egupt all the days of your life.

<sup>4</sup> No leaven of yours shall be seen throughout your boundary for seven days, nor shall any of the flesh that you offer on the afternoon before the first day remain overnight until morning. <sup>5</sup> You may not slaughter the pesach-offering in one of your cities that HASHEM, your God, gives uou: 6 except at the place that HASHEM, your God, will choose to rest His Name, there shall you slaughter the pesach-offering in the afternoon, when the sun descends, the appointed time of uour departure from Egypt, 7 You shall roast it and eat it in the place that HASHEM, your God. will choose, and in the morning you may turn back and go to your tents. 8 For a six-day period uou shall eat matzos and on the seventh day shall be an assembly to HASHEM, your God:

sponsibility to add a thirteenth month to the year from time to time to prevent Nissan from moving up to the winter (Rashi). See Exodus 12:2 for an explanation of the calendar.

- 2. ובכר And also offerl cattle. This cannot be taken literally to mean that cattle may be used for the pesach-offering, because that offering can come only from sheep and goats (Exodus 12:2.5.21). The Sages explain that this term refers to peace-offerings [חגיגה] that are customarily brought in conjunction with the pesach, so that the many quests at the Seder can fill themselves with meat before eating the minimum portion of the pesach (Rashi).
- 3. האבל־עליו מצוח You shall eat matzos because of it, i.e., you shall eat matzos because of the offering that commemorates the Exodus (Chizkuni). See also 12:15,18.
- שני Bread of affliction. The unadorned, unflavored nature of matzah is a reminder of the affliction that our forefathers endured in Egypt, and also of the haste with which the Egyptians forced them to leave the country when the time came for the redemption (Rashi). Alternatively, the hectic pace of Jewish life as slaves gave them no time to let their dough rise, so that matzos were their food during the years of slavery (Sforno). The Sages expound that the word עני can interpreted speak up, so that this term is a reference to the Pesach Seder when the matzah is on the table and people "recite many words over it."
- 4. ולא־יַלין מן־הבשר No leaven of yours shall be seen ... nor shall any of the flesh ... remain overnight. A Jew may not own or have chametz in his possession during Pesach. The flesh of the pesach-offering, which was slaughtered on the afternoon before the festival began, had to be eaten during the Seder night. Any of it that was left until the next morning was forbidden and had to be burned on the following day. See Exodus 12:15.
- 6. בַּעָרֶב בְּבוֹא הַשְּׁמֵשׁ מוֹעָד צָאתָךְ In the aftemoon, when the sun descends, the appointed time of your departure. The verse gives three conflicting times for the observance of the pesach-offering: the afternoon; when the sun descends, i.e., the evening of the Seder; and the time of your departure, i.e., the

next morning, when the nation marched out of Egypt, These three times refer to different facets of the commandment: The sacrificial service was performed in the afternoon: the flesh of the offering was eaten at night; and if anything was left over until morning, it became disqualified and had to be burned (Rashi).

- 7. וּפָנִיתַ בַּבַּקַר וָהַלְבַתַּ And in the morning you may turn back and go. This cannot be the morning after the Seder, because that is a festival day when it is forbidden to travel long distances or carry things that are not needed for the observance of the festival. Therefore the verse must refer to the first morning of Chol HaMoed [the Intermediate Days of the festival]. Thus the verse implies that one should not leave Jerusalem immediately at nightfall after the festival day, but should remain there at least overnight before returning home (Rashi). This teaches that one should linger on in the place where one has had an uplifting spiritual experience. Similarly, one should not rush out of the synagogue after services.
- 8. שַשַּת יִמִים תאכל מצות For a six day period you shall eat matzos. Verse 3 said that matzos should be eaten for seven days, meaning that any flour products that are eaten throughout Pesach must be unleavened. This verse alludes to the commandment that until the Omer-offering is brought on the second day of Pesach, no product of the current crop of grain may be eaten (see Levitlcus 23:9-14). Thus, our verse means that matzos from the new crop may be eaten for only six days (Rashi). This interpretation fits the context of the passage, for verse 7 said that a person may return home on the second day of the festival, so that, after arriving, he will be able to eat matzos made from his own crop for six days (R' D.Z. Hoffman).

In the plain sense, the verse states that after six days of eating matzah, one observes the seventh day as a festival (Ibn Ezra).

עצרת -- An assembly, when you should come together to celebrate the festival with food and drink. Alternatively, the word can be rendered a withholding, i.e., withhold yourselves from labor on the seventh day (Rashi). According to Sfomo,

לא תעבד עבידא: טשבעא שבועיו תמני לר מדשריות מגלא בחצד עומרא דארמותא חשרי לממני שבעא שַבוּעִין: ּוְתַעָבֶּד חַגַּא דְשַבוּעַיַא קַדָם יִיַ אַלַהַךּ מִסָּת נָרָבַת יִדַךּ דִּי תַתֵּן בָּמַא דִי יַברַבנַר יִי אַלַהַרְ: יאותחרי קרם יי אֱלַהַרְ אַתַּ וּבָרַרְ וּבַרַתַּרְ וַעְבַדַּרְ ואַמתַרְ ולֵנאַה דִּי בַקרנִידְּ וְגִיּוֹרֵא וְיַתַּמּא וארמלא די בינך באתרא די יתרעי יי שכנתה תמו: לאשראה אלהר יבותדכר ארי עבדא הויתא במצרים וְתְשַּׁר וְתַעָבֶּר יַת קַיַמַיַא הַאָּלֵין: יי חַגַּא דמטַלַיַּא תַעבּר לַךְּ שבעא יוֹמין וממעצרתר: מאדרה בִּמְכַנָשַׁרְ ידות חדי בְּחַגַּךְ אַתּ וּבַרָךְ וּבַרָתּךְ ועַבַּדָּה וַאַמַתַה ולַוַאַה וְגִּיּוֹרָא וִיתַּמָּא ואַרְמַלַא דִּי בָקרְנִיהְ: טוּשְבַעַא יוֹמין תַחוג קַרָם יִיַ אַלְהַרְ בָּאַתַרָא דִּי יַתּרעי יי אַרי יברכנה יי אַלַהַה בָּכַל עַלַלְתַּה וּבַבַל עוֹבַדִי יָדֵיךְ וּתָהֵי בְּרַם חַדִי: שתַלַת זְמַנִין בָּשַתַא יִתְחָזֵי כַל דְּכוּרַךְ קַבָם יִיַ אֱלַהַרְ בָּאַתֶרָא דִּי יָתַּרְעֵי בָּחַגַּא דפטיריַא וכחגא דשבועיא וכחגא ּדָמְטַלַיָּא וָלָא יִתְחַזֵּי קָדָם יִיַ רֵיקַנִין: יי גָבֶר פָמַתִּנַת יִדָה כָּבַרְכָּתָא דַייַ אֱלַהָּךְ די יהב לה:

שבעה שבעת תספר-לה לא תעשה מלאבה: מהחל חרמש בַּקּמָה תחל לספר שבעה שבעות: ועשית חג שבעות ליהוה אלהיר מַפַּת נַדְבַת יֵדָךְ אֲשֵׁר ּ יא תתו כאשר יברכד יהוה אלהיד: ושַמַחתַ לפני ו יהוה אלהיר אַתַּה וּבְנָרָ וּבְתַּרָּ וַעֲבָרָרָ וַאֲמַתֶּרָּ וָהַלֵּוי אַשֵּׁר בִּשְׁעֶבֶּירְ וְהַגֵּר וְהַיָּתִוֹם וְהָאַלְמָנָה אֲשֶׁר בִּקִרְבֵּךְ בַּמַּלִּוֹם יב אשר יבחר יהוה אַלהֵיך לִשַבֵּן שָמוֹ שֵם: וַזַכַּרָתַּ כִּי־עֵבֶּד יבחר יהוה אַלהַיך לְשַבֵּן שָמוֹ שֵם: וַזַכַּרָתַּ כִּי־עֵבֶּד הַיֵּיתַ בְּמִצְרֵיִם וְשֻׁמַרְתַּ וְעַשִּׁיתַ אֵת־הַחִקִּים הָאֵלֵה: יי חג הסכת תעשה לך שבעת ימים באספר מגרנה מפטיר יר ומיקבר: ושַמַחת בִּחַגֵּר אַתַּה וּבִנְרָ וּבִתֵּרֹ וַעַבִדָּרָ וַאַמַתַּר יו וַהַלֵּוֹי וִהַגַּר וְהַיַּתִוֹם וְהָאַלְמָנָה אֲשֵׁר בִּשְׁעָרֵיך: שִׁבְעַת ימים תחג ליהוה אלהיר במקום אשר־יבחר יהוה בָּי יְבַרֶּכְף יהוָה אֱלֹהֶיךְ בְּכָל תִבוּאַתְרְ וּבִכל מֵעֲשֵׂה ידיר והיית אַרְ שַּמַחַ: שַׁלְוֹשׁ פַּעַמֵים וֹ בַּשַּׁנַה יֵרָאָה 🖔 ידיר בל־זבורר את־פַּנִי ו יהוה אַלהַירְ בַּמַקוֹם אַשֵּׁר יִבְחַׁר בְּחֵג הַמַּצְוֹת וּבְחֵג הַשָּׁבְעוֹת וּבְחֵג הַסִּבְּוֹת וִלְא יֵרַאַה יי אַת־פָּנֵי יהוָה רֵיקַם: אָישׁ כִּמַתְּנַת יַדוֹ כִּבְרַבֵּת יהוָה יִי אַל הַיך אַשֶר נַתַן־לַך: קכ״ו פסוקים. פליא״ה סימן.

רש"י

שלחה מכנים לבית פירות הקין. ד"ל באספך מגרגך ומיקבך, למד שמסככין

את הסוכה בפסולת גורן ויקב (ר"ה יג.): (טו) והיית אך שמח. לפי פשוטו לין

זה לשון לווי אלא לשון הבטתה, ולפי תלמודו למדו מכאן לרבות ליל יום טוב האחרון

לשמחה (ספרי קמב; סוכה מת.): (טז) ולא יראה את פני ה' ריקם. אלא הבא

עולות ראייה ושלמי חגיגה (ספרי קמג): (יז) איש במתנת ידו. מי שש לו אוכלין

הרבה וכסים מרובים יביא טולות מרובות ושלמים מרובים (שם: תגיגה ת:):

ו מהחל חרמש בקמה. משנקלר הטומר שהוא ראשים הקליר (ספרי קלו): (י)
מסת נדבת ידך. די נדכח ידך, הכל לפי הברכה הבא שלמי שמחה וקדש קרואים: מי)
מסת נדבת ידך. די נדכח ידך, הכל לפי הברכה הבא שלמי שמחה וקדש קרואים
לאכול (ספרי סד): (יא) והלוי והגר והיתום והאלמנה. ארכטה שלי כנגד
ארכטה שלך, בכך וכמך וטבדך ואמחך, אם אחה משמח את שלי אני משמח את שלך
(תנחומא ית; מדרש אנדה): (יב) ודברת בי עבד היית וגוי. על מנת כן פדימיך
שחשמור ומעשה את החקים האלה (ספרי שלת קטו): (יג) באספך. בזמן האסיף,

the word means gathering, i.e., you should gather to serve God and sing His praise.

R' Hirsch comments that the last day of a festival is the time when someone should "gather together" his thoughts and the lessons he has derived from the festival, so that they will remain with him after the days of sanctity are over. One should take great care not to let such attainments be frittered away.

## 9-12. Shavuos.

9. שְׁבְּעָה שְׁבְּעָת — Seven weeks. Shavuos is the only festival that does not have a set date on the calendar; it takes place

after the Omer count of seven weeks, which is why the festival is called Shavuos, literally, weeks. This count begins on the second day of Pesach, when the first of the new crop is harvested to gather barley for the Omer-offering. See Leviticus 23:15-16,21.

11. The Torah lists eight categories of people that a Jew should include in his own joy: four of them are poor — the Levite, proselyte, orphan, and widow — and four are members of the person's own household — son, daughter, slave, and maidservant. God says, "Your four, i.e., those of his household, correspond to My four, i.e., the poor. If you

uou shall not perform anu labor.

Shannos

<sup>9</sup> You shall count seven weeks for yourselves: from when the sickle is first put to the standing crop shall you begin counting seven weeks. 10 Then you shall observe the festival of Shavyos for HASHEM, your God; the voluntary offerings that you give should be commensurate with how much HASHEM, your God, will have blessed you, 11 You shall rejoice before HASHEM, your God — uou, uour son, uour daughter, your slave, your maidservant, the Levite who is in your cities. the proselute, the orphan, and the widow who are among you — in the place that HASHEM, your God. will choose to rest His Name. 12 You shall remember that you were a slave in Egypt, and uou shall observe and perform these decrees.

Succos

13 You shall make the festival of Succos for a seven-day period, when you gather in from your threshing floor and from your wine cellar. 14 You shall rejoice on your festival — you, your son. uour daughter, your slave, your maidservant, the Levite, the proselyte, the orphan, and the widow who are in your cities. 15 A seven-day period shall you celebrate to HASHEM, your God. in the place that HASHEM, your God, will choose, for HASHEM will have blessed you in all your crop and in all your handiwork, and you will be completely joyous.

To Come .lerusalem

16 Three times a year all your males should appear before HASHEM, your God, in the place that to He will choose: on the Festival of Matzos, the Festival of Shavuos, and the Festival of Succos;  $\frac{\partial}{\partial W_{BH}}$  and he shall not appear before HASHEM empty-handed,  $^{17}$  everyone according to what he can Offerings give, according to the blessing that HASHEM, your God, gives you.

THE HAFTARAH RE'FH APPEARS ON PAGE 1199

gladden My four, I will gladden your four" (Rashi).

12. יוברת – You shall remember . . . If you remember that God freed you from Egypt in order to keep His commandments, their observance will not be a burden to you (Rashi). Alternatively, the invitation to your slave and maidservant to join your celebration (v.11) will remind you of your servitude in Egypt (Ibn Ezra).

#### 13-15. Succos

13. הַּעָשָה — You shall make. The verb make alludes to the requirement to build a succah, as in Leviticus 23:42-43.

מגרוף — From your threshing floor. During the summer season, the grain would be left in the fields to dry until the approach of Succos, just before the rainy season, when it would be gathered in for sale and storage. Alternatively, this alludes to s'chach, the succah covering, which must consist of matter that had grown in the fields (Rashi).

15. וְהַיִּיתָ אָךְ שְׁמֵּחַ — And you will be completely joyous. In the

plain sense, this is God's assurance that Succos will be a time of undiluted joy. The Sages derive from this term that there is a commandment to offer peace-offerings to celebrate the festival of Shemini Atzeres (Rashi).

16-17. To come to Jerusalem with offerings. Jews must come to celebrate the pilgrimage festivals with offerings in honor of the occasion. These should include festive peaceofferings [שֵלְמֵי חֵגינָה] and elevation-offerings to mark the person's appearance at the Temple [עולת ראיַה], commensurate with the prosperity with which God has blessed him.

שלואייה סימן. 5ש — This Masoretic note means: There are 126 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic פליא"ה.

The mnemonic suggests something that is wondrous, in the sense that it is removed and elevated from lesser things. The Sidrah speaks of such topics; for example, the Temple and the pilgrimages to it (R' David Feinstein).

77

## אונקלום

ייו דַּיַנִין וּפָרָענין תַמַני לך בכל קרויך די יי אלהה יהב לה לשבטיה וידונון ית עמא דיו דקשוט: ישלא תצלי דיו לַא תִשְׁתִמוֹדֵע אַפִּין וְלַא תקבּל שחרא ארי שחרא מעור עיני חכּימיו ומקלקל פתגמין תריצין: כקשטא קשטא תהי בדיף בדיל דתיחי ותירת ית אַרעא די ייַ אַלַהַרְּ יַהַב לַרְּ: כאלא תצוב לך אשרת כל אילן בַּסְטַר מַדְבָּחַא דַייַ אַלָהַךְּ דִּי תַעבּר לַך: בכּוָלַא תִקִּים לַךְּ קַמַא דִּי סֵנֵי יִי אלהה: אלא תכוס קדם יי אלהה תוד ואמר די יהי בה מומא כל מַדַעָם בִּישׁ אָרֵי מַרַחַק קַדָם יִיַ אַלַהַּרְ הוא: באַרִי יִשְׁתַכַח בֵּינַר בַּחַרָא מקרניה די יי אלהה יהב לה גבר או אָתָתא דִּי יַעְבֵּר יַת דְּבִישׁ קַּדָם יִיַ למעבר על קימה: גואזל ופלח לטעות עממיא וסגיד להון וּלְשַמשַא אוֹ לְסִיהֵרָא אוֹ לְכַל חֵילֵי שמיא די לא פקדית: רויחוון לה

# פרשת שופטים

יי שְׁפְּטִים וְשִׁטְּיִם תִּמָּן־לְּךְ בְּכָל־שְׁעַלִּיךְ אֲשֶׁר יהוְה אֵלהֶיךְ נַתַּן לְּךָ לִשְׁבָטֶיךְ וְשֵׁפְּטִי אֶת־הָאֶם מִשְׁפַּט־צֶדֶקְ יי לְא־תַשֶּׁה מִשְׁפָּט לָא תַבָּיר פָּגִים וְלִשְרָ אַעָר הָאָב אָשֶׁר יהוְה אֱלֹהֶיךְ נְתַן לֶךְ בּ הַשְּׁחַד יְעַנֵּר עֵינֵי חֲכָמִים וְיִסַלֵּף דִּבְּרֵי צַּדִּימָם: צֶּדֶקְ בּ תַּשְׁבָּיר הָנִת עָן לֶךְ: לְא־תָפֶים לְּךָ מַצֵבֶה אֲשֶׁר שְׂנֻא יהוְה אֱלֹהֶיךְ אֲשֶׁר יהוְה אֱלֹהֶיךְ אֲשֶׁר יהוְה אֱלֹהֶיךְ אֲשֶׁר יהוְה אֱלֹהֶיךְ אֲשֶׁר יהוְה אֱלֹהֶיךְ אַשְׁר שְׂנֵא יהוְה בְּבְּלְיִיךְ אֲשֶׁר שְׁנָא יהוְה בְּבְּלְיִבְּיךְ הְּעָבְיר הְּנִיתְוֹ לֶּךְ בִּינִייְ וְלָא־תָפֵים לְּךָ מַצֵּבֶה אֲשֶׁר שְׂנָא יהוְה בְּבְּלְהְיִבְּ אֲשֶׁר יהוְה אֱלֹהֶיךְ לְּתְלְבֶּר בְּרִיתְוֹ: וַיִּלֶּךְ בְּבְיתִוֹי וְנָבְשְׁמָשׁוֹ אַלְהֶיךְ הְּעָבְר בְּרִיתְוֹ: וַיִּלֶּךְ בְּבְיתִוֹי וְהָנֵבְי יהוְה אֱלֹהֶיךְ לְּעָבְר בְּרִיתְוֹ: וַיְלָא־תְפֵים לְּךָ מַצְבֶבְר בְּרִיתְוֹ: וַיִּלֶּא יהוְה בְּבְּלְהְיְבְ בְּעִבְר בְּרִיתְוֹ: וַיִּלֶּךְ בְּבְיתִוֹי וְנְיִבְשְׁמָשׁר וְהִוּה אֲשֶׁר יהוְה אֱלֹהֶיךְ הְּנְבְיְ בְּעָבְר בְּרִיתְוֹ: וַיִּלֶּךְ בְּעִבְיר בְּבִיתְיה אֲשֶׁר יהוְה אֱלֹהֶיף הְנְבְישְׁמָשׁר וְמִה בְּלְּבְי בְּעִבְיר בְּבְיתִים וְשְׁמָוֹים אְשֶׁרְ לְאָבְיר לְאִבְיּ הְיִבְיּ בְּעְבְיר יהוְה אֱלֹהְיף בְּבְּי בְּעִינְיי יהוְה אֲלֹהְיף בְּבְּיתְיוֹ הְאָבְיר יִהוְה אֲלְבְיר בְּבִיתְיוֹ אַבְּיִים אְשָׁתְיִם אֲשָׁר לְאִבְא הַשְּׁשְׁמָשׁוֹ אְשְׁר לְאִר בְּעִיבְי וְהְבְּבְא הַשְּשָׁמֵים אְשָׁמְים אֲשֶׁר לְא־צִנְיִיתִי: וְהָגַּבְי וְהְבָּבְי בְּעִבְּיִי בְּבְיִים בְּיִבְּיִים בְּשְׁבָּים בְּבְיִים בְּיִבְים בְּיִבְיִים הְּבְּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים הְבּיִבְּים בְּבָּבְי בְּעִיבְיים הְּבְּבְּעִים בְּיִבְּיְבְים בְּבְּיבְּבְיתְייִים בְּישְׁבָּים בְּנְיבְיבְיּבְיים בְּבְּיבְיים בְּיִבְיים בְּיִבְיבְיים בְּיִבְּיבְיוּים בְּיִבְּיִבְיים בְּבְּיבְיבְיים בְּיִבְיְבְים בְּיבְבְיתְיוֹי בְּיְבְיִים בְּבְּבְיבְיבְיים בְּיבְבְּים בְּבְיבְיבְיבְיים בְּיבְבְיים בְּבְּבְיבְיבְים בְּבְּבְיבְים בְּנְבְיבְים בְּבְּיבְּבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְיבְיבְיבְּים בְּבְּבְיבְים בְּבְיבְים בְּבְּבְיבְיבְיתְיִים בְּ

צדק צדק תרדף. הלך אחר ביח דין יפה (ספרי שס; סנהדרין לב:): למען תחיה וירשת. כדאי הוא מנוי הדיינין הכשרים להחיות את ישראל ולהושיבן על אדמתן (ספרי שס): (בא) לא תטע לך אשרה. לחייבו עליה משטת נטיעתה, ואפילו לא עבדה טובר בלא תטשה על נטיעתה (ספרי קמה): לא תטע לך אשרה בל עץ אצל מזבח ה' אלהיך. אזהרה לנוטע אילן ולבונה בית בהר הכית (שס): (בב) ולא תקים לך מצבה. מלכת אבן אחת להקריב עליה אפילו לשמים: אשר שנא. מזבת אבנים אדמה לוה לעשות, ואת זו שוא, כי לשמים: אשר שנא. מזבת אבנים אדמה לו בימי האבות עכשיו שואה (ספרי קמו) מאתר שבאוה לולו חק לעבודה זרה: (א) לא תזבח וגוי בל דבר רע. אזהרה למפגל בקדשים ע"י דכור רע (שם קמו). ועוד נדרשו בו שאר החכם לא לעבוד עבדת ובו אלר כתם הלא לעבוד בריתו. אשר כתה ה' אתכם שלא לעבוד בריתו. אשר כתב ה' אתכם שלא לעבוד עבודת בריתו. אשר כתה ה' אתכם שלא לעבוד עבודת ובודת ולהלה מו):

(יח) שופטים ושוטרים. שופטים דיינים הפוסקים את הדין: ושוטרים. הרודין את העם אתר מלוחס, שמכין וכופחין במקל וברלועה עד שיקבל עליו את דין השופע (תנחומא ב): בבל שעריך. ככל עיר ועיר (ספרי קמת): לשבטיך. מוסב על חתן לך. שופטים ושוטרים חתן לך לשבטיך בכל שעריך אשר ה' אלהיך מון לך: לשבטיך. מלמד שמושיבין דיינין לכל שבט ושבט וככל עיר ועיר (שכי מסקדרין מו): ושפטו את העם וגוי. מנה דיינין מומחים ולדיקים לשפוט לדק (ספרי שם): וע) לא תדע העם וגוי. מנה דיינין מומחים ולדיקים לשפוט לדק (ספרי שם): (יט) לא תיםה רך לזה וקשה לזה, אתד עומד ואחד ישב (ספררין ל.) לפי שכשרואה שהדין מכבד את הקדו מחסתמין מענוחיו (שם ל:): ולא תקח שחד. אפילו לשפוט לדק (ספרי שם): בי השחד יעור. משקבל שותד תקח שחד. אפילו לשפוט לדק (ספרי שם): בי השחד יעור. משקבל שותד ממנו אי אפשר שלו ישה את לבכו אללו להפך בזכוחו (כתובות קה:): דברי בדיקים. דכרים המלודקים, משפט אתת, והשחת מהפר לסלף ושקרן: (בא)

#### PARASHAS SHOFTIM

**18-20.** Establishment of just courts. Previously, the Torah implied that there had to be standing courts to resolve disputes (*Exodus* 21:22, 22:8); here the Torah gives the formal command that such courts be established in every city of *Eretz Yisrael*, with a Sanhedrin, or high court, for each tribe. In addition to judges, the Torah requires the appointment of officers of the court, who would have the responsibility to enforce the decisions of the judges, and would circulate in the markets and streets to enforce standards of honesty and summon violators to the court for adjudication (*Rambam*, *Hil. Sanhedrin; Ramban*). Most of the *Sidrah* deals with commandments directed to the leaders of the nation, because their conduct has a powerful influence on the rest of the people, for good or bad (*Sforno*). In addition, the Torah

warns very forcefully that decisions of the Sanhedrin must be obeyed (17:10-13), for God granted its Sages the power to interpret the Torah's laws on a day-to-day basis. If there were to be a breakdown of respect for their interpretation, the downfall of the nation could not be far behind; such a breakdown would lead to anarchy, with the Torah being fragmented into many Torahs (*Ramban* to 17:11).

18, אַפְּטוּ ... adward - They shall judge ... with righteous judgment. The mere appointment of personages to staff the courts is not sufficient; they must be qualified and righteous, so that they will judge honestly and correctly (Rashi). If the community has a hand in appointing unqualified judges, God holds them all responsible for the resultant perversions of justice (Or HaChaim).

# **PARASHAS SHOFTIM**

ment of Just Courts

Establish 18 Judges and officers shall you appoint in all your cities — which HASHEM, your God. gives иои — for uour tribes: and theu shall judge the people with righteous judgment. 19 You shall not pervert judgment, you shall not respect someone's presence, and you shall not accept a bribe, for the bribe will blind the eyes of the wise and make just words crooked. 20 Righteous. ness. righteousness shall you pursue, so that you will live and possess the Land that HASHEM. uour God. aives uou.

<sup>21</sup> You shall not plant for yourselves an idolatrous tree — any tree — near the Altar of HASHEM. your God, that you shall make for yourself. 22 And you shall not erect for yourselnes a nillar which HASHEM, your God, hates,

17 Blemished Sacrifice You shall not slaughter for HASHEM, your God, an ox or a lamb or kid in which there will be a blemish, any bad thing, because that is an abomination of HASHEM, your God.

The Death Penaltu for

<sup>2</sup> If there will be found among you in one of your cities, which HASHEM, your God gives you. a man or woman who commits what is evil in the eyes of HASHEM, your God, to violate His covenant, 3 and he will go and serve gods of others and prostrate himself to them, or to the sun Worshiper or the moon or to any host of heaven, which I have not commanded, 4 and it will be told to you

19. לא תביר פנים — You shall not respect anyone's presence. The court must treat everyone equally. If a judge shows more respect to one litigant, the other feels at a disadvantage (Rashi).

שחד — Bribe. Even if he accepts a bribe without obligation, it is impossible for the judge not to be swayed. His wisdom will be blinded and his attempts to speak justly will be perverted (ibid.).

20. צרק תרדף — Righteousness, righteousness shall you pursue. Homiletically, R' Bunam of P'shis'cha interpreted: one should pursue righteousness lonly throughl righteousness. It is not enough to seek righteousness; it must be done through honest means: the Torah does not condone the pursuit of a holy end through improper means.

למען תחוה — So that you will live. The implication is that the judge who perverts justice will die (see Sanhedrin 7a). Maharal explains that God is very harsh with a judge who knowingly tampers with justice because to deprive someone of his money unjustly can be a matter of life and death, for his life can depend on his livelihood.

21-22. Forbidden trees and pillars. אשרה, idolatrous tree, has two meanings: a tree that is intended for worship, even if it was meant to be worshiped by someone else at some future time; and any kind of tree planted near the Temple Altar, because it was the custom of idolaters to landscape their temples in order to attract worshipers (Ramban). Thus, we see that the Torah places its emphasis on what takes place inside the courts and synagogues, not on the beauty of their exteriors.

Similarly, it is forbidden to set up a pillar, i.e., a single stone for any sort of worship — even for the worship of the true God. For He hates such stones since they had become associated with idol worship; for His own service, God has specified only an altar made of many stones or of earth (Exodus 20:21-22).

From the juxtaposition of the above passages, the Sages derive that one who appoints an unqualified judge is tantamount to one who plants an idolatrous tree (Avodah Zarah 52a).

17.

1. מום — A blemish. Having spoken about improper means of decorating the Temple and of invalid altars, the Torah turns to the service itself. The Sages in Sifre expound that this verse alludes to a variety of disqualifications of animals for the Temple service.

בל דבר רע — Any bad thing. The connection between the verses dealing with the service and the earlier ones discussing the courts may be found in Targum Yonasan, who renders בל דבר רע. as anuthing bad that has been robbed or extorted. Thus the flow of the passages is: (a) The Torah warns about the importance of proper justice; (b) the integrity of the Temple and places of worship must be preserved, for a perversion of justice will lead to the disgrace of holy places in the guise of beautification; which, in turn, will lead to (c) invalid animals being used as offerings, and stolen funds being used to purchase offerings. What is worse, the transgressors will insist that everything they have done is right and proper, because they did it for the sake of God's glory. Such are the wages of disregard of the righteous administration of justice.

2-7. The death penalty for an idol worshiper. See Exodus 20:3-6; 22:19.

2. את־הַרַע ... לַעָבר בּריתו — What is evil ... to violate His covenant. Idol worship is the evil, the ultimate violation of God's covenant, for it constitutes a denial of His very existence. By referring to it so forcefully, the Torah implies that no obligation or threat can ever justify idolatry.

3. אַשֶּר לא־צָּוִיתִי — Which I have not commanded you to worship (Rashi), even though they are My handiwork (Ibn

ותשמע ותתבע יאות והא קשטא כוו פתגמא אתעבידת תועבתא הדא בישראל: הותפק ית גברא ההוא או ית אתתא ההיא די עבדו ית פתגמא בישא הדין לתרע בית דינה ית גברא או ית אתתא ותרגמנון באבניא וימוחוו: ועל מימר תריז סהדיז או תלתא סהדיז יתקטל דחיב קטול לא יתקטל על מימר סהיד חד: וידא דסהדיא תהי בה בַּקַרמֵיתָא לְמַקְטַלָה וִידָא דכל עמא בבתריתא ותפלי עבד דביש מבינה: האָרֵי יַתְּכְסֵי מַנַּךְ פַּתְגַמא לדינא בּין דמא לדמא ביו דינא לדינא וביו מכתש סגירו למכתש סגירו פתגמי פלגתא דינא בקרויה ותקום ותסק לאתרא די יתרעי יי אלהר בה: טותיתי לות כהניא לְנַאֵי וּלְנַת דַיַּנָא דִי יְהֵי בִּיוֹמֵיַא הַאָנוּוֹן ותתבע ויחוון לך ית פתגמא דדינא: ותעבד על מימר פתגמא די יחוון לך. מן אתרא ההוא די יתרעי יי ותטר למעכד ככל די ילפנר: יאעל מימר אוריתא די יַלְפָנַך ועל דינא די יֵימְרוּן לַך תַעבֶּד לַא תַסְטֵי מון פּתגַמא

וְשָׁמֶּיְתָּ וְנָרַיִשְׁתָּ הֵישִׁב וְהָנֵּה שֲמֶת ׁ נָכְּוֹן הַדָּבֶּר נֵגֶשְּׂתָה הַהָּוֹא אֵישֶׁר עָשׁׁוּ אֶת־הַדְּבָּר הָבָע הַהָּוֹא אוֹ אֶת־הָבָּר הָבָע הַנָּה אֵישָׁר עָשׁׁוּ אֶת־הַבָּל הָבָע הַנָּה אֵישָׁר יְהָאִישׁ אַוֹ אֶת־הָבָּל הָבָע הַנְּיִה הַבְּיִה הַבְּיִה אַיּ אָת־הָבָּל הָבָע הַבָּע הַבָּע הַבָּע הַבָּע הַבְּיִם וּמְתַ הַמֵּת הַמֵּת הַמֵּת הַמֵּת בְּעַרְהָ בָּנִים הְהָבֶּר יִבְּע בְּאַשְׁנָה בְּיִבְים וְבָּרְ הַמְּשְׁפָּט בֵּין־הָם וֹלְרָם בֵּין־הְיוֹן לְרִין לְרִין לְבִין נְבָּע לָבָּים וְעָלִים בְּעַרְהָּ הָבָּר הַמְשְׁפָּט בֵּין־הָּם וֹלְרָם בִּין־הְין לְרִין לְרִין לְבִין נְבָּין נְבָּע לְנָבֶע דִּבְרָי רִבְּתְ הִבְּיִם וְלְּרָם בִּין־הְיִן לְרִין לְרִין לְבִין נְבָּע לְנָבֶע דְּבָּרְ הַמִּשְׁפָּט בִּין־הָם וֹלְרָם בִּין־הְיִן לְרִין לְרִין לְרִין לְּבִין נְבָּבְי הַבְּבְר הַמִּשְׁפָּט בִּין־הָים וֹלְרָם בִּין־הְיִן לְרִין לְרִין הַבְּיִל בְּבְר הַמִּשְׁפָּט בִּין־הָּה בַּיָּמְים הָהָה וְעָלִית אָל־בְּע בְּבָּר הַמִּשְׁפָּט בִּין־הְיִבְּים וְאֶלְיִים וְאֶלְל־הַשּׁפֵּט אֲשֶׁר יִרְהָה בְּיָּמְים הָהָּנְם הְהָּבְר הַמִּשְׁפָּט אֲשֶׁר יוֹרְוּךְ נְעִלּים וְבְּבֶר הְבְּבְּר הִבְּשְׁבָּר וְהָבְּי הַתְּלִּבְּי וְבְּבְיר הְבָּבְר הִבְּעְרְהְ בְּבְית הְיִבְּים וְאָבֶיר וּלְבְּל אְשָׁב יוֹרְוּךְ: עַל־פִּי הַתְּלְבָּי וְיְבָּבְי הַבְּבְר הִמְשְׁבְּים הְבָּבְר אַשְׁבָּר וּלְבְּים הָהֹתּים הְבָּבְי הַבְּבְּר הִמְשְׁבָּי הַבְּבְּר וּבְעְיבְּי הַבְּעְרְבְּי בְּבּי הַבְּבְר הִבְּער וּבְּבְּי הַבְּבְיב וּבְּבְי הַבְּבְּר וּבְעִים הְבָּב בְיבּים הְבָּב בְּבְי הַבְּבְּר הִיִּבְים הְבָּבְי הַבְּבְּב בְּבְי הָבְּבְי הְבְּבְּבְי הְבְּבְיב בְּבְיבְים הְבִּי הָבְּבְּב בְּבְּבְי הְבְּבְית וּבְּבְים הְיבְּבּי הְיבְּבְּר הִיבְּבְים הְיבְיבְים הְיבְּבְים הְבְּבְּבְים הְבְּבְים הְבְּבְים הְבּבּר הְבִּבְיּבְים הְיבּבּר בְּבְּבְיבְים הְבִּבְים הְבּבּר בְּבְּבְיּבְים הְבִּבְים הְיבּבּר הְבִּבְים הְבּבּר הְבִּבְיּבְים הְיבּבּים הְיבּבְר הְבִּבְּים הְבּבּר הְבִּבְיּים הְיבּבְּבְּים הְיבּבְים הְיבּים הְיבּים הְיבּבּים הְיבּבּים הְיבּבְים הְיבְּים הְּיבְּים הְיבְים בְּבִים הְיבְּים הְיבּים בְּבִים הְבּים בְּבְּבְיבְּים בְּב

כולן] (מכוח ה:): (ח) כי יפלא [ממך]. כל הפלחה לשון הכדלה ופרישה, שהדכר (כדל ומכוסה ממך: בין דם לדם. בין דס טמח לדס טהור (כדה יט.): בין דין לדין. בין דין זכחי לדין מייב: ובין נגע לנגע. בין נגע טמח לנגע טהור (כדה יט.): בין דין לדין. בין זכחי לדין מייב: ובין נגע לנגע. בין נגע טמח לנגע טהור (כדה שס): דברי ריבות. שיהיו חכמי העיר חולקיס בדבר, זה מטמח וזה מטהר זה מחייב וזה מזה לחולקלוס): וקמת ועלית. מלחד שביח המקדש גבוה מכל המקומות (ספרי קכב; סנהדרין פז.): (ט) הבהגים הלוים. הכהנים שילוו משבע לוי (מרגוס יולחן): ואל השופט אשר יהיה בימים ההם. חפילו חינו כשחר שופטים שהיו לפניו חתה לכיר לשמוע לו חין לר חלח שופט שבימיר (ספרי הנג; ר"ה כה):

(ד) נכון. מכוון העדות: (ה) והוצאת את האיש ההוא וגוי אל שעריך וגוי. המחרגם אל שעריך לחרע ביח דינך טועה, שכן שנינו, אל שעריך זה שער בעבד בו, או אינו אלא שער שנדון בו, נאמר שעריך למטה ולאמר שעריך למעלה שער שכבד בו, או אינו אלא שער שנדון בו, נאמר שעריך למטה ולאמר שעריך למעלה בער פוסוק ב) מה שעריך האמור למעלה שער שעבד בו (ספרי קמח; כחובות מ:): וחרגומו לקרוך: (ו) שנים עדים או שלשה. אם מתקיימת עדות בשנים למה פרט לך בשלשה, להקיש שלשה לשנים, מה שנים עדות אחת אף שלשה עדות אחת ואין נעשין זוממין עד שיומו שנים אף שלשה כן, וכן עד שיומו

Ezra). Sforno comments that this term refutes a common claim of idol worshipers, that the heavenly bodies have independent powers, since God commanded them to assume control of such matters as fertility, rainfall, health, and so on. In response to such erroneous beliefs, God says that He has not commanded them at all; rather, He created certain spiritual or natural forces to serve particular functions, but they have no freedom or power to choose what they will or will not do.

- 4. יְּרָשְׁתְּ הֵישֶׁב Then you shall investigate well. No matter how serious the charge, the court may not act against a transgressor unless it has conducted an exacting and exceedingly thorough inquiry.
- 5. שְׁעֶרִיךְ Your cities [lit., gates]. By comparing this term with the identical one in verse 2, the Sages derive that the death penalty is carried out in the city where the idol worship took place, not at the court that rendered the verdict (Rashi). This is to demonstrate to all that the idol has no power to save its worshipers, even in its own locale (Sfomo).
- 6. על־פִּי שְנֵים עִדִים אוֹ שְלֹשָה עֵרִים By the testimony of two

witnesses or three witnesses. There is an obvious redundancy here, for if we are told that two witnesses are sufficient, then obviously three are sufficient as well. In the plain sense of the verse, the Torah cautions the court that it should examine as many witnesses as are known to have observed an event — two, three, or even a hundred — because only through thorough investigation can the absolute truth be ascertained (Ramban).

From the verse's mention of both two and three, the Sages (Makkos 5b) derive one of the cardinal rules of testimony. The entire set of witnesses — whether it consists of the minimum of two or of scores of people — is considered to be a single unit. Consequently, if one of them is shown to be false, the testimony of the entire group is disqualified. Furthermore, the penalties stated in 19:19 cannot be imposed on any witness unless the entire group was found to be guilty (Rashi; Ramban).

nnn – The condemned person [lit., the dead man]. By using the term dead man, the Torah implies that even if the court cannot act because the guilty party was not properly warned or his sin was not witnessed, he is still considered a dead

and you will hear; then you shall investigate well, and behold! it is true, the testimony is correct — this abomination was done in Israel — 5 then you shall remove that man or that woman who did this evil thing to your cities — the man or the woman — and you shall pelt them with stones, so that they will die. 6 By the testimony of two witnesses or three witnesses shall the condemned person be put to death; he shall not be put to death by the testimony of a single witness. 7 The hand of the witnesses shall be upon him first to put him to death, and the hand of the entire people afterward, and you shall destroy the evil from your midst.

The Rebellious Elder <sup>8</sup> If a matter of judgment is hidden from you, between blood and blood, between verdict and verdict, between plague and plague, matters of dispute in your cities — you shall rise up and ascend to the place that HASHEM, your God, shall choose. <sup>9</sup> You shall come to the Kohanim, the Levites, and to the judge who will be in those days; you shall inquire and they will tell you the word of judgment. <sup>10</sup> You shall do according to the word that they will tell you, from that place that HASHEM will choose, and you shall be careful to do according to everything that they will teach you. <sup>11</sup> According to the teaching that they will teach you and according to the judgment that they will say to you, shall you do; you shall not deviate from the word

man, because God will punish him (Or HaChalm). This is a major principle in understanding the laws of the Torah. Often it seems unjust that an evildoer escapes punishment or that someone suffers a financial loss because of legal technicalities. But such limitations of the human court are neither absolute nor an abandonment of justice. God can punish the guilty person in myriad ways. Even in monetary cases that involve insufficient evidence for the court to prosecute, God can make the victorious party lose his award and the losing party recoup it elsewhere; or perhaps God only used the agency of the court to deprive one of money that he was not entitled to, while granting it to someone who had been wronged on another occasion.

7. יֵר הַעְּרִים — The hand of the witnesses. It is proper that the witnesses take the initiative in carrying out the court's verdict because they were the ones who saw the sin being committed, whereas everyone else knows about it only secondhand (Rambam). In Judaism there is no professional "executioner" to shield society from unpleasantnesses.

הבּיך הַּרְע מְּקְרְבֶּּךְ — And you shall destroy the evil from your midst. The careful — and exceedingly rare — decision of a Sanhedrin that a person is so evil that the Torah ordains his removal from the nation is sufficient cause for every Jew to realize that compassion in such a situation is not only uncalled for, but wrong. By describing the death penalty as the destruction of evil from the midst of the nation, the Torah clarifies its purpose: The death penalty is not revenge against a criminal; it is needed to purge the national psyche of an evil that can infect others if it is left unchecked (R' Zalman Sorotzkin).

8-13, אָקְיְ מְּמֶרֵא. The Rebellious Elder. It is inevitable that there will be differences of opinion on how to interpret the Written Torah and apply it to new situations. But if every point of view were to have equal legitimacy, disputes would multiply, resulting in many versions of the Torah, each competing with the others. Therefore, the Torah provided

for the Great Sanhedrin, which had the authority to resolve all disputes and whose decisions would be binding even on outstanding scholars, for a Jew must have faith that God guides the decisions of His devout servants (*Ramban*). So important is it to establish the authority of the Sages that the Torah imposed the death penalty on any judge — even an oustanding judge — who rules against the decision of the Great Sanhedrin.

- 8. This verse gives examples of possible disputes: the halachic status of a particular blood sample; the guilt or innocence of the accused; the status of various forms of tzaraas. If any of these questions have become matters of dispute in your cities, the people involved are to go the Sanhedrin that is located in proximity to the Temple, the place where God chose to rest His Presence. The decision rendered there will then be binding.
- 9. אֶל־הַבּהְנִים הַלְּיִים וְאֵל־הָשׁפֵּט To the Kohanim, the Levites, and to the judge. From this verse, the Sages derive that only as long as the Kohanim perform the service at the Temple does the Sanhedrin have the right to decide capital cases (Sanhedrin 52b). They also derive from here that it is preferable though not required that Kohanim and Levites be members of the Sanhedrin (Sifre). This suggests that in Judaism one cannot separate the "ceremonial" from the "legal." The Temple and the Court are equal partners in maintaining the continuity of the Torah.

The Kohanim are referred to by their Levitic origin, to stress that their distinction derives not from their position as priests, but from their tribal character as Levites who proved their devotion and courage in Egypt and the Wilderness (R' Hirsch).

אַשֶּׁר יְהְיָה בּיְמִים הָהָם Who will be in those days. Even if he is not equal to the judges of previous days, you must obey him. All you have is the judge of your own time (Rashi). God does not cast His people into anarchy; He provides them with the leaders who are suited to the needs of the time and place (R' Chaim Shmulevitz).

*ו*טרי

די יחווו לה ימינא ושמאלא: יבוגבר די יעבד ברשע בדיל דלא לקבלא מז כהנא דקאם לשמשא תמז קדם יי אלהר או מו דינא ויתקטל גברא ההוא ותפלי עבד דביש מישראל: יגוכל עמא ישמעון וידחלון ולא ירשיעון עוד: יד ארי תעול לארעא די יי אלהד יהב לך ותירתה ותיתב בה ותימר אמני עלי מלכא כבל עממיא די בסחרני: טו מנאה תמני עלה מלכא די יתרעי יי אלהר בה מגו אחיר תמני עַלַרְ מַלבָּא לית לך רשו למנאה עלך גבר נוברי די לא אחור הוא: טולחוד לא יַסגִי לה סוּסון ולא יתב ית עמא למצרים בדיל לאסגאה לה סוסוו ויי אמר לכון לא תוספון למתוב בארח יטעי הדא עוד: יוולא יסגי לה נשין ולא יטעי לבה וכספא ודהבא לא יסגי לה לחדא: יחויהי כמתבה על פרסא מלכותה ויכתוב לה ית פתשגן אוריתא הדא על ספרא מו קדם פהניא לואי: יטותהי עמה ויהי קרי בה פל יומי חיוהי בדיל דילף למדחל קדם (בא יַת) יַיָּ אַלַהָה לִמְשַר יַת כַּל פִּתַגַמִי אוֹרַיִּתָא הַדֵּא וִיַת קּיַמַיַּא הַאָּלֵין למעבדהוו: בבדיל דלא ירים לבה

יב אַשֶר־יַגְידוּ לְּךָ יָמֵין ושִׁמְאל: וְהַאִּישׁ אַשֵּר־יַעַשה בזרון לבלתי שמע אַל־הַכּהוֹ הַעמֵּד לְשֵׁרֶת שֵׁם אֶת־ יהוָה אֱלהֵיך אָו אֱל־הַשׁפֵּט ומֶת הָאִישׁ הַהוֹא וּבֶעַרְתָּ יי הרע מישראל: וָכַל־הַעָם יִשְׁמִעוּ וְיָרָאוּ וַלָּא יִזִידְוּן בי־תבא אל־הארץ אשר יהוה אלהיר נתן לך וירשתה וישבתה בה ואמרת אשימה יי עַלַי מֶּלֶךְ בָּכָל־הַגּוֹיָם אֲשֶׁר סְבִיבֹתָי: שְׁוֹם תָשִׂים עליר מלך אשר יבחר יהוה אלהיר בו מקרב אחיר תשים עַלֵּיךְ מֶלֶךְ לָא תוּבָל לַתֶת עַלֵּיךְ אֵישׁ נַבְרִי אֲשֵׁר טּ לָא־אַחִיךָ הָוּא: רַקֹּ לָא־יַרְבֶּה־לָּוֹ סוּסִים וְלָא־יַשְׁיב אָת־הַעָם מִצְרַיִּמָה לְמֵעֵן הַרְבִּוֹת סִוּס וֵיהוה אַמֵר לַבֶּם ין לא תִסְפוּון לַשֵּוּב בַּדֵּרֵךְ הַוָּה עוֹד: וַלְא יַרְבָּה־לּוֹ נַשִּׁים יי יולא יסור לבבו וכסף ווהב לא יַרבַּה־לו מאד: והיַה יי כשבתו על כַּפָא ממלכתו ובתב לו את־משנה יי התורה הואת' על־ספר מלפני הכהנים הלונם: והיתה עמו וַקָרָא בִוֹ כַּל־יִמֵי חַיַּיו לְמֵעַן יִלְמַׁד לִיִראַה אֵת־ יהוה אלהיו לשמר את־כּל־דברי התורה הזאת לבלתי לעשתם: ב ואת־החקים

עשרה, שמלינו שהיו לו לדוד שם נשים (שמואל ב ג:ביה) ונאמר לו ואם מעט ואוסיפה לך כהנה וכהנה (שם יב:מ; סנהדרין כא.): ובסף וזהב לא ירבה לו מאד. אלא כדי לימן לאכסניא (ס"א לאפסניא) (ספרי קנט; סנהדרין כא.): (יח) והיה בשבתו. אם טשה כן כדאי הוא שחסקיים מלכותו (ספרי קס): את משגה התורה. שתי ספרי תורות, אחת שהיא מונחת בבית גנזיו ואחת שכנכסת ויולאת עמו (סנהדרין שם): ואונקלום תרגם פחשגן, פתר משנה לשון שנון ודבור: (יט) דברי התורה. כמשמט:

(יא) ימין ושמאל. אפילו אומר לך על ימין שהוא שמאל ועל שמאל שהוא ימין, וכ"ם שאומר לך על ימין ימין ועל שמאל (ספרי קנד): (יג) ובל העם ישמעו. מכאן שאומר לך על ימין ימין ועל שמאל ממאל (ספרי קנד): (יג) ובל העם ישמעו. מכאן שממחינין לו עד הרגל וממיחין אומו ברגל (סנהדרין פע.): (יט) לא ירבה לו סוסים. אלא כדי מרככמו (ספרי קנח; סנהדרין כא:) שלא ישיב את העם מצרימה שהסוסים באים משם, כמו שנאמר בשלמה ותעלה ותלא מרכבה ממלרים בשש מאות כסף וסום בממשים ומאה (מלכים א יכט): (יו) ולא ירבה לו נשים. אלא שמונה

Sanhedrin, that the Rebellious Elder is put to death at the time of the next festival, when throngs of people are in Jerusalem, so that the entire nation shall listen and fear and refrain from such behavior (Rashi).

14-20. A king in Israel. Israel as a nation had three commandments once it was established in its Land: (a) to request a king; (b) to eliminate the offspring of Amalek; and (c) to build the Temple (Sanhedrin 20b). Thus, it was not only permitted, but commanded that at some future point the nation should request a king; moreover, the prophecies about Messianic times, which represent Israel at its highest level, revolve around a king from the Davidic dynasty. Two of the saddest episodes after Israel arrived in its Land — the graven image of Micah (Judges ch. 17-18) and the atrocity involving the concubine at Gibeah (ibid. ch. 19-21) — are described by Scripture as having been possible only because there was no king in Israel (ibid. 18:1, 19:1); had there been the leadership and discipline of a righteous king, he would

<sup>11.</sup> בְּמִין וּשְׁמֹאל — Right or left, i.e., you must obey the decision of the courts even if you are convinced they are wrong, even if they seem to be telling you that right is left and left is right — and certainly you must obey if it is clear to you that their decision is correct (Rashi; Ramban).

<sup>12.</sup> המת הָאנש הָהוּא — That man shall die. The death penalty described here applies in strictly circumscribed cases. He must be a "Rebellious Elder," i.e., an acknowledged, ordained sage, who is qualified to sit on the Sanhedrin, but who defies their decision and rules that it is permitted to act contrary to it. The Sanhedrin has no right to ignore such defiance because to do so would splinter the nation. If, however, he merely taught his own point of view, but did not advocate that the Sanhedrin be defied, he is not liable to the death penalty (Sanhedrin 86a; Rambam, Hil. Mamnim ch. 1-2).

<sup>13.</sup> יְבֶּל־הָעָם יְשְׁמְעוּ וְיִרְאוּ — The entire nation shall listen and fear. So important is it to establish the authority of the

that they will tell you, right or left. <sup>12</sup> And the man that will act with willfulness, not listening to the Kohen who stands there to serve HASHEM, your God, or to the judge, that man shall die, and you shall destroy the evil from among Israel. <sup>13</sup> The entire nation shall listen and fear, and they shall not act willfully any more.

A King in Israel

<sup>14</sup> When you come to the Land that HASHEM, your God, gives you, and possess it, and settle in it, and you will say, "I will set a king over myself, like all the nations that are around me." <sup>15</sup> You shall surely set over yourself a king whom HASHEM, your God, shall choose; from among your brethren shall you set a king over yourself; you cannot place over yourself a foreign man, who is not your brother. <sup>16</sup> Only he shall not have too many horses for himself, so that he will not return the people to Egypt in order to increase horses, for HASHEM has said to you, "You shall no longer return on this road again." <sup>17</sup> And he shall not have too many wives, so that his heart not turn astray; and he shall not greatly increase silver and gold for himself. <sup>18</sup> It shall be that when he sits on the throne of his kingdom, he shall write for himself two copies of this Torah in a book, from before the Kohanim, the Levites. <sup>19</sup> It shall be with him, and he shall read from it all the days of his life, so that he will learn to fear HASHEM, his God, to observe all the words of this Torah and these decrees, to perform them, <sup>20</sup> so that his heart does not become haughty

never have permitted such outrages to take place.

Clearly, therefore, kingship is a desirable condition. Nevertheless, when the people asked the prophet Samuel (/ Samuel 8:5) to give them a king "so that they could be like all the surrounding nations," he responded with disappointment and anger (ibid. 10:17-19: 12:12). They should have asked for a king who would lead them, inspire them, and set an example of selfless and wholehearted service of God, but instead they said they wanted a king merely to imitate their neighbors. Was it God's goal for Israel that it be no different from any other nation, which aspires only for glory, wealth. and conquest? Because the desire of the people was wrong, their first king, the righteous Saul, could not keep his throne permanently. In our passage, the Torah prophetically foreshadows the improper motive of the nation's request of Samuel, because here the Torah introduces the commandment to ask for a king with the very words that were improperly said to Samuel (v. 14); like all the nations that are around me (Ramban: R' Hirsch).

15. אַשֶּר יִבְּחֵר הי Whom HASHEM. . . shall choose. Although the king had to be chosen by God, it was necessary to forbid the people to select a gentile. The sense of the commandment is that if God did not communicate the identity of His king through a prophet, so that the people would have to make their own selection, they were not at liberty to choose a gentile (Ramban).

16-17. בְּיִחְ — Only. Despite the desirability of having a king, it is essential that his values and conduct be Jewish, not an imitation of those of the surrounding nations (Ramban). Self-aggrandizement was typical of monarchs. They demonstrated their greatness by the number of their steeds, the size of their harems, and the bulging of their treasuries. Not so a Jewish king. True, because his glory was the glory of the nation, he was required to maintain the dignity of his office, but he had to curb his appetites and make himself an example of moderation and obedience to the Torah.

רק לא־יַרְבָּה — Only he shall not have too manu . . . The king

must have adequate numbers of horses, he is permitted to have up to eighteen wives, and he surely must be wealthy enough to maintain his entourage, but he is forbidden from having too much. The Torah explains that a love of horseflesh would inevitably lead to reliance on Egypt, and too many wives would turn his heart astray. Apparently, it was not necessary for the Torah to give a reason for cautioning against too much money; the temptations of excess wealth are too well known.

The Sages use this passage as a prime example of the wisdom of the Torah. King Solomon, one of the greatest of all Jews and the wisest of all men, violated these limitations on the king's prerogatives, confident that his superior wisdom would protect him from the pitfalls specified by these verses. But he erred. His large stables did bring the people back to Egypt, his many wives did affect him, and his large treasury was a corrupting influence, and the heavy taxes it necessitated caused the nation to be split after his death.

18. בְּחֵב לוֹ אֶת־מְשְׁנֵה הַתּוֹרָה הַזּאֹח — He shall write for himself two copies of this Torah. The king is to keep one copy of the Torah in his treasury, and keep the other one with him at all times (Rashi). As the verse indicates, these Scrolls are to remind him at all times that, august though his position may be, he is a servant of the Torah. This is especially important in the royal treasury, where the presence of his wealth could easily blind him to his responsibilities.

If the king inherited Torah Scrolls from his father, he must nevertheless write one new one for himself; but if his father did not leave him any, he must write two (Rambam).

הֵלְּפְנֵי — From before. The king is to copy his Scroll from the authoritative one that Moses placed in the safekeeping of the Kohanim.

וְהָיתָה עמוּ וְקָרָא בּוֹ כָּל־יְמֵי חַיִּיוּ ... לְשְׁמֵר אָת־בְּלִ־דְּבְרִי הַתּוֹרָה. 1t shall be with him, and he shall read from it all the days of his life . . . to observe all the words of this Torah. In its plain sense, the verse is quite clear (Rashi), but there are deeper meanings as well. According to Ramban, not only the

מאחוהי ובדיל דלא יסטי מו תפקדתא ימינא ושמאלא בדיל דיורה יומיו על מלכותה הוא ובנוהי בגו ישראל: אלא יָהֵי לְכַהַנַיַּא לָנָאי כּל שבטא דלוי חלק ואַחַסַנַא עם ישַרָאַל קרכַניא דיי ואַחַסְנַתַּהּ יֵיכַלוּן: בואַחסנא לא יהי לַה בָּגוֹ אַחוֹהָי מַתַּנֵן הִיהַב לָה יִי אנּוּן אַחֶסֶנַתֵּה כָּמֵא דִי מַלִּיל לה: גורין יהי דין (נייא דחזי) לכהניא מז עמא מו נַכְסֵי נָכָסַתָא אָם תוֹר אָם אמר ויתו לְכַהַנא דרועא ולועא וקבתא: דריש עבורה חמרה ומשחה וריש גזא דענה תַּפְרֵשׁ לֵה: האָרֵי בָה יִתְּרַעִי יִיַ אֵלְהַרְּ מפל שבטיר למקם לשמשא בשמא דיי הוא ובנוחי כל יומיא: ווארי ייתי לַנַאַה מַחַרָא מקרניה מכּל ישראל די הוא דר תמן וייתי בכל רעות נפשה לאַתראַ דִּי יָתַרעִי יִיַ: זוישמש בשמא דִייַ אֵלֶהָה כָּכַל אַחוֹהִי לְוָאֵי דְּמְשָׁמְשִׁין תַּמַן (בַּצַלוֹ) קַרַם יַיִ: הַחַלַק כּחַלק יַיכָלוּן בַּר מִמַּטַרָתַא דְּיֵיתֵי בַשַּבַּתַא בכן (ניא דכן) אתקינו אבהתא: טארי

ושמאול סוּר מִן־הַמִּצְוָה ולבלתי מלא וי יאַרִיר יַמֵים עַל־מַמְלַכְתֵּוֹ הָוֹא וּבַנֵיו בְּקַרֵב לדו לא־יהיה לכהנים הלוים כל-שבט יוזליוזי לוי חלק ונחלה עם־ישראל אשי יהוה ונחלתו יאכלוו: ב ונחלה לא־יָהיָה־לָּוֹ בְּקַרֶב אָחֵיוֹ יהוה הָוּא נַחַלְתוֹ ווָה יָהָיֵה מְשַׁפַּט הַכּהַנִים מאַת הַעָּם מַאַת וַכְחֵי הַזָּבַח אָם־שָׁוֹר אָם־שָׁה וָנַתַוֹ - לַכּהֵוֹ הַזָּרַעַ וְהַלְּחָיֵיִם וְהַקְּבָה: רֵאשִׁית דְגַנָּךְ תִּירִשְׁרְ הַ וִיצָהָרֶךְ וָרֵאשֵׁית גַּז צָאנָךְ תִּתֵּן־לְוֹ: כֵּי בֹו בַּחַר יהוה אַלהַירָ מִכַּל־שָׁבַטֵיךָ לַעַמֹד לְשַׁרֵת בְּשַׁם־יהוָה הָוּא וכי־יבא הלוי מאחד רביעי שַעַרִירָ מַכַּל־יִשָּׁרָאֵל אָשֶר־הָוּא גַר שֵׁם וּבַא' בְּכַל־אַנַת ּ נַפָּשׁוֹ אֵל־הַמַּקוֹם אָשֶר־יִבְחַר יהוָה: וְשֶׁרֶּת בְּשֵׁם יהוָה תאלהיו כַּכָל־אַחַיוֹ הַלְוֹיִם הַעַמְדִים שַם לַפְנֵי יהוָה: חֵלֵק 🗖 י בַּחַלֶק יאבַלוּ לָבַד מִמְבַּרֵיו עַל־הַאַבְוֹת:

והלחיים. עם הלשון (שם), דורשי רשומות היו אומרים, זרוע חחת יד. שנאמר ויהת רומח בידו (במדבר כה:ז). לחיים חחת תפלה, שנאמר ויעמוד פינחם ויפלל (תהלים קונל). והקבה תתת האשה אל קבתה (במדבר כה:תן ספרי שם; חולין שם): (ד) ראשית דגנד. זו תרומה, ולח פירש בה שיעור, חבל רבותינו נחנו בה שיעור עין יפה אחד מארבעים, עין רעה אחד מששים, בינונים אחד מחמשים (חרומוח ד:ג). וסמכו על המקרא שלא לפחות מאחד מששים, שנאמר [ששית האיפה מחמר החטים] וששיתם האיפה מחומר השעורים (יחזקאל מהגיג) ששית האיפה חלי סאה. כשאתה נותן חלי סאה לכור הרי אחד מששים, שהכור שלשים סאין (ירושלמי תרומות ד:ג): וראשית גז צאנך. כשחתה גווז לחנך בכל שנה חן ממנה רחשים לכהן, ולח פירש בה שיעור. ורבוחינו נחנו בה שיעור אחד מששים (חולין קלז:) וכמה לאן חייבות בראשית הגז, חמש רחלות, שנאמר וחמש לאן עשויות (שמואל א כה:יח). רבי עקיבא אומר ראשית גז, שתים. לאנך, ארבעה. תחן לו, הרי חמשה (ספרי קסו): (ה) לעמוד לשרת. מכאן שאין שירוח אלא מעומד (שם קסז; סוטה לח.): (ו) ובי יבא הלוי. יכול בכן לוי ודחי הכחוב מדבר, ח"ל ושרח, ילחו לוים שחין רחויו לשירוח (ספרי הסח): ובא בכל אות נפשו וגו': (ז) ושרת. לימד על הכהן שכח ומקריב קרבנות נדבתו או חובתו ואפילו במשמר שאינו שלו (ב"ק קט:; ספרי שם). [דבר אחר.] עוד לימד על הכהנים הבאים לרגל שמקריבין [במשמר) ועובדין בקרבנות הבאות מחמת הרגל, כגון מוספי הרגל, ואע"פ שאין המשמר שלהם (ספרי שם: סוכה נה:): (ח) חלק בחלק יאבלו. מלמד שחולקין בעורות ובבשר שעירי חשחות. יכול אף בדברים הבאים שלא מחמק הרגל. כגון תמידים ומוספי שבת ונדרים ונדבות, ח"ל לבד ממבריו על האבות, חון ממה שמכרו החכוח, כימי דוד ושמוחל שנקבעו המשמרות ומכרו זה לזה, פול אחה שבחך ואני אפול שבחי (ספרי קסע:

(ב) ולבלתי סור מו המצוה. אפילו מלוה הלה של נכיא: למעו יאריר ימים. מכלל הו אחה שומע לאו. וכן מלינו בשאול שאמר לו שמואל שבעת ימים תוחל עד בואי אליך להעלוח עלות (שמואל א י:ח) וכחיב ויוחל שבעת ימים, ולא שמר הבעחתו לשמור כל היום, ולא הספיה להעלות העולה עד שבא שמואל ואמר לו נסכלת לא שמרת וגו' ועתה ממלכתך לא תקום (שם יג) הא למדת שבשביל מלוה קלה של נביא נענש: הוא ובניו. מגיד שחם בנו הגוו למלכות הוח הודם לכל חדם (ספרי הסב: הוריות יא:): (א) בל שבט לוי. בין תמימין בין בעלי מומין (ספרי הסג): חלכ. בביזה (פס): ונחלה. בחרן (פס): אשי ה'. קדשי המקדש [ס"ח קדשי הקדשים] (שם): וגחלתו. אלו קדשי הגבול, תרומות ומעשרות (שם) אבל נחלה גמורה לא יהיה לו בקרב אחיו. ובספרי (שם) דרשו: (ב) ונחלה לא יהיה לו. זו נחלח שאר: בקרב אחיו. זו נחלם חמשה. ואיני יודע מה הוא. ונראה לי שארן כנען שמעבר הירדן ואילד נהראת ארז חמשה עממים ושל סיחון ועוג שני עממים. אמורי וכנעני. ונחלת שאר לרבות קיני וקנזי וקדמוני. וכן דורש בפרשת מתנות שנאמרו לאהרן על כן לא היה ללוי וגו' (לעיל י:ט) להזהיר על היני והנזי והדמוני (ספרי הרח היט). שוב נמלא בדברי רבינו קלונימוס, הכי גרסינן בספרי: ונחלה לא יהיה לו. אלו נחלח חמשה: בקרב אחיו. אלו נחלת שבעה, נחלת חמשה שבטים ונחלת שבעה שבטים. ומתור שמשה ויהושע לא חלקו נחלה אלא לחמשה שבטים בלבד. שכן משה הנחיל לראובן וגד וחלי שבט מנשה, ויהושט הנחיל ליהודה ואפרים ולחלי שבט מנשה. ושבטה האחרים נטלו מאליהן אחרי מוח יהושט, מחוך כך הזכיר חמשה לבד ושבעה לבד: באשר דבר לו. כחרלם לח תנחל וגו' חני חלקך (במדבר יח:כ): (ג) מאת העם, ולח מחת הכהנים (ספרי קסה): אם שור אם שה. פרט לחיה (ת"כ אמור פרשתא חוח: חולין קלב.): הזרוע. מן הפרק של ארכובה עד כף של יד (חולין קלד:) שקורין אשפלדו"ן:

physical Scroll, but its contents and values should be with the king all his life. Chasam Sofer comments homiletically that whatever happens to him, the king should consult the Torah for guidance on how to deal with it. Thus: he should read from it [the significance of and how to react to the events of] all the days of his life.

20. לְבְלְתֵּי רוּם־לְבְּבוּ — So that his heart does not become haughty. If a king, who must maintain his dignity and for whom a certain level of pomp is proper, is forbidden to be haughty, then certainly each individual must purge this distasteful and abominable trait from his heart. Grandeur is God's alone and human beings should take pride only for

over his brethren and not turn from the commandment right or left, so that he will prolong years over his kingdom, he and his sons amid Israel.

18
Priestly
Gifts

here shall not be for the Kohanim, the Levites — the entire tribe of Levi — a portion and an inheritance with Israel; the fire-offerings of HASHEM and His inheritance shall they eat. <sup>2</sup> He shall not have an inheritance among his brethren; HASHEM is his inheritance, as He spoke to him.

<sup>3</sup> This shall be the due of the Kohanim from the people, from those who perform a slaughter, whether of an ox or of the flock: he shall give the Kohen the foreleg, the jaw, and the maw. <sup>4</sup> The first of your grain, wine, and oil, and the first of the shearing of your flock shall you give him. <sup>5</sup> For him has HASHEM chosen from among all your tribes, to stand and minister in the name of HASHEM, him and his sons, all the days.

<sup>6</sup> When the Levite will come from one of your cities, from all of Israel, where he sojourns, and he comes with all the desire of his soul to the place that HASHEM will choose, <sup>7</sup> then he shall minister in the name of HASHEM, his God, like all of his brethren, the Levites, who stand there before HASHEM. <sup>8</sup> Portion for portion shall they eat, except for what was transacted by the forefathers.

their degree of service to him (Ramban).

18

- 1-8. Priestly gifts. The Torah continues to set forth the privileges and duties of the leaders of the nation. It began with the king, who is the temporal leader, but must be under the ultimate authority of the Torah and its Giver. Next come the Kohanim, who are the teachers of Torah [in addition to their duties in the Temple]. The Kohanim are not given a portion of the Land so that they can devote themselves primarily to spiritual activities. Having said that, the Torah provides for their livelihood by assigning them gifts from the rest of the people (*lbn Ezra*).
- 1. תֵּלֶּק וְּנְחֵלֶה A portion, i.e., in the spoils of war, and an inheritance, i.e, a share of the Land (Rashi). The cities of the Levites were not considered an inheritance, because they merely provided the Levites with a place to live and a minimal amount of farmland, but they were not a continuous province.

אשי הי וְנְחֵלְתוּ — The fire-offerings of HASHEM [i.e., the portions of offerings that are awarded to the Kohanim] and His inheritance [i.e., the various tithes (Rashi)]. It is illustrative that the gifts to the Kohanim are called His, i.e., God's inheritance. The wealth of the Land should never be regarded as the private property of individual owners; rather it belongs to God, Who decides what should remain with the formal owners and what should be given to the Kohanim.

- 2. יְנַחְלָה לא־יִהְנָּה־לוּ He shall not have an inheritance. This is apparently a restatement of verse 1. Or HaChaim explains that even if the people decide on their own to give ancestral heritages to the Kohanim, it will not be a source of merit for them, because God stated: He shall not have an inheritance.
- 3. הַּוֹרְעֵּ וְהַלְּחָיֵם וְהַבְּהָה The foreleg, the jaw, and the maw. The Kohanim receive these specified parts from every kosher domesticated animal that is slaughtered. This does not apply to Temple offerings. Ibn Ezra explains homiletically that the choice of these animal parts as gifts symbolizes the Temple service. In reward for using their right arms to slaughter offerings, the Kohanim receive the right foreleg; in

return for their blessing of the people, they receive the cheeks, which include the animal's tongue; and in return for examining the animal's innards [for possible disqualifications], they receive the maw.

- 4. באשית The first. In the case of the three crops mentioned here, the Torah refers to terumah, which the Sages said should consist of approximately two percent of the crop. In the case of shearings, the Sages set it at one-sixtieth (Rashi).
- 6-8. Moses ordered that the Kohanim be divided into eight "watches" [מְשְׁמְרוֹח], or groups, who would take turns performing the Tabernacle service, and David and Samuel later increased the number of watches to twenty-four, so that each Kohen would be "on duty" for a bit more than two weeks of the year. Although the regular service was the prerogative of the assigned watch, any Kohen had a right to come and perform the service of his own personal offerings at any time of the year, and to come during the Pilgrimage Festivals and share in the service and the division of the prescribed communal offerings. Even during the festivals, however, only the assigned watch had the right to perform and share in private, non-festival offerings (see Rambam, Hil. Klei HaMikdash ch.4).

R'Hirsch explains why Kohanim are referred to in this entire passage, and elsewhere in the Torah, as Levites. In the Wilderness, the Kohanim were clustered near the Tabernacle and had minimal contact with the nation as a whole. In Eretz Yisrael, however, they would be scattered throughout the country, coming to Jerusalem only when their respective shifts performed the service. The rest of the year, too, however, the Kohanim shared the Levite duty to guide the rest of the nation on the way of the Torah, by formal teaching and by personal example.

- 6. ทุ่วก The Levite. The context, which speaks of the Temple service, shows that the verse refers only to a Kohen. He could come whenever he pleased with all the desire of his soul to perform the service during the times described above (Rashi).
- 8. לבר ממבריו על־הַאבות Except for what was transacted by

אַת עַלַל לאַרעַא הַייַ אַלַהַר יַהַב לר לַא תִילַף לִמעבַר בּטָעוַת עַמְמֵיא הַאָנוּן: ילַא ישתכח בּר מעבר בּרה וּבְרַתָּה בָּנוּרַא קַסֵם קַסְמִין מענן וּמנחַשׁ וחַרַשׁ: אוַרַטיו רָטַן וְשַׁאַל בָּדִּין יי מַרַחק ייַ אַרַי מַרָחק יי בַל דַיַעבַר אַלַין ובדיל תועבתא האלין יִיָּ אַלַהַרְ מַתַרַרְ יַתְהוֹן מַקַּרַמרְ: יג שלים תַהַּי בָּרָחַלְתַא דִייַ אַלַהַרָּ: ידּארי עממַיַא הַאָלֵין דִי אַתְּ יָרַת יָתְהוּן מְן מענניא ומן קסמיא שמעין ואת לא כן יָהַב לַהְ יִיַ אַלָהַהְ: שונביַא מבּינה מַאַחַיר בּותי יקים לר יי אלהר מנה תַּבַבּלוּן: טובכל די שַאַלתַא מן קַרַם יי אַלַהַר בַּחרַב בִּיוֹמַא דקהלא למימר לַא אוֹסַף לִמִשְׁמֵע יַת קַל מימרא ַדַייַ אַלַהַי וִיַת אַשַּׁתַא רַבְּתַא הַרָא ַלָא אַחַזִי עוד וָלָא אַמוּת: יּוַאַמַר ייונביא מלילו: יחנביא אַקים לָהוֹן מִגּוֹ אַחיהוֹן בּותר ואתן פָּתְגַמֵי נָבוּאַתִי בַּפוּמָה וִימַלֵּל עמָהון יַת כַּל דִּי אַפַקּדנַה: פּוִיהַי גַּבַרָא די לַא יָקַבֶּל לִפְתְגַמֵי דִי יִמְלֵל בַּשְׁמִי מימרי יתבע מנה: כברם נביא די יַרשַע לִמַלָּלא פתגמא בּשמי ית די לַא פַקרתה למללא ודי ימלל בָּשוּם טַעַוַת עַמְמַיָּא וְיָתְקָטֵל נְבָיַא הַהוּא: כּאנָאַרַי תַימֵר בָּלְבַּךּ אַכְדֵּין ַנְדַע יַת פָּתְגַּמָא דִי לַא מַלְלַה יִיַּ

אתה בא אל־הארץ אַשֶּר־יהוה אַלהיר נתו לר לא־ תלמד לעשות כתועבת הגוים ההם: לא־ימצא בל מַעַבִיר בָּנִו־וּבִתוּ בָּאֵשׁ קסֵם קסַמִים מעונו ומנחשׁ וּמְכַשֵּף: וְחבֵר חָבֶר וִשֹאֵל אוֹב וְיִדְענִי וִדֹרשׁ אֹל־ 💀 יב המתים: כּי־תוּעבת יהוה כַּל־עשה אַלַה וּבגלל' התועבת הַאַלָה יהוה אַלהֵיך מוריש אותם מפַניך: ייי תַּמִים תַּהָיֶה עָם יהוָה אַלֹהֵיך: \* כִּי וֹ הַגּוֹיַם הַאֵּלֵה אֲשׁר אתה יורש אותם אל־מעננים ואל־קסמים ישמעו י וַאַתַּה לָא בָּן נַתַן לָךָ יהוָה אַלֹהֵיךָ: נַבִּיא מִקּרַבָּךָ מֵאַחֵׁיךְ ת בַּמֹנִי יַקִים לָךָ יהוָה אַלֹהֵיךָ אַלֵיו תִּשְׁמַעוּן: כָּכֹל אֲשֶׁר־ ₪ בַּמֹנִי יַקִים לָדָ יהוָה אַלֹהֵיךָ שאלת מעם יהוה אַלהַירְ בַּחַרֶּב בַּיִוֹם הַקַּהַל לַאמר לא אֹסַף לִשְׁמֹעַ אֵת־קּוֹל יהוָה אֱלֹהָי וְאֶת־הָאֵשׁ הַגְּדֹלֶה י הַוָּאת לָא־אָרָאָה עוד וַלָּא אַמָּות: וַיָּאמֶר יהוָה אַלֵי יּ יין הַיטִיבוּ אֲשֵׁר דָבֵּרוּ: נַבְּיא אָקִים לָהַם מְקַּרֶב אֲחֵיהָם יין כַּמוֹרָ וַנַתַתִּי דַבָרַיֹּ בָּפִּיו וַדַבַּר אַלִיהַם אַת כַּל־אַשׁר יי אָצַוַנוּ: וָהַיָּה הַאִישׁ אָשֵר לָא־יִשְׁמַע' אַל־דָּבַרַי אַשֵּר יי ַ יָדַבֵּר בִּשָׁמֵי אַנֹכִי אָדָרָשׁ מֵעָמָוּ: אַךְ דַנַּבִּיא אֲשֵׁר יַזְידּ 🤉 לְדַבֶּר דַבָּר בִּשְׁמִי אֵת אֲשֶׁר לָא־צְוִיתִיוֹ לְדַבָּר וַאֲשֵׁר באַ יָדַבֶּר בָּשֵׁם אַלֹהַים אַחַרִים וּמָת הַנַּבֵיא הַהַוּא: וְכַי תֹאמֵר בּלָבָבֵך אֵיכָה נָדַע אַת־הַדַּבַּר אֲשֵׁר לְא־דִבְּרוֹ יהוה:

"מק (ספרי קשג; מטוח כד.): (וג) תמים תהיה עם הי אלהיך. החהלך עמו בממשח וחלפה לו ולח חתקור חחר הפחידות, חלח כל מה שיבה פליך קבל בממשח, וחז חהיה עמו ולחלקי (ספרי שם): (יד) לא כן נתן לך הי אלהיך. בממשח, וחז חהיה עמו ולחלקי (ספרי שם): (יד) לא כן נתן לך הי אלהיך. לשחע חל מעונים וחל קיסמים, שהרי השרה שכינה על הגביחים, חוחרים וחלמים, ולורים וחלמים להבירו (ספרי מחתי, וכן מנביח להבירו (ספרי בשם אלהים אחרים. חבל ליימיו לחבירו (ספרי חשר מהמחר לחבירו ובשה אחרים. חלים וחלמי לחבירו (ספרי מחלח החלמר ולהחיד אח המחר בשם אלהים אחרים. חלים לפרי קעת: ספרדרין שם). שלה מיסחן בידי חדם, המחכבת מה של שמש, ומה שלה מות לחבירו, והמחכבה בשם אורים לחבירו של נחתר על ונחתר לחבירו, והמחכבה בש דברי עלש מיחם כדים. חלב הכובש את נביחטו והשובר על דברי כביל והשובר על דברי עלשו מיחם ביל וברי שלים, ספרי קעו; סברדרין שם): (כא) ובי תאמר בלבבך. עמידין אסם לומר כשיבה חנייה בן עודר ומתכבה הכי לי בים ה' משבים מבבלה עתה מהכה (ירמיה)

סיכה שם, נו.): (ט) לא תלמד לעשות. אבל אחה למד להבין ולהירות (ספרי קט)
כלמר להבין מששיהם כמה הם מקולקלין, ולהירות לבניך לא תעשה כך וכך שזה הא
חוק הגרים: (י) מעביר בגו ובתו באש. היא עבודת המולך, עושה מדורות אש
חוק הגרים: (י) מעביר בגו ובתו באש. היא עבודת המולך, עושה מדורות אש
מלאן ומכלון ומעבירו בין שפיהם (ספרי קעלו סיכהדרין סד:): קסש קסמים. איזהו
מקלו יגיד לו (השע ד:יב: ספרי שם): מעוגן. רבי עקיבא אומר אלו טחני שטת,
חוקלו יגיד לו (השע ד:יב: ספרי שם): מעוגן. רבי עקיבא אומר אלו טחני שטת,
מוחשים פתו נפלה מפיז, לבי הפסיקו בדרך, מקלו נפל מידו (שם): (יא) חבר
שברשים בשני נפלה מיד של הקרבים או שאר חיות למקום אחד (שם ספב): (יא) חבר
אוב. זה מכשמ שש פיחס, ומדכר משחיו ומעלה את המת בבית השתי של (שם):
אוב. זה מכשמ של חיה ששמה ידוע למוך פיז, ומדבר העלם ע"י מכשפות (שס;):
ודור ש אל המתים. כגון המעלה בזכרות והבאל בגלגות (ספרי
סניהדרין סה:): דדור ש אל המתים. כגון המעלה בזכרות והנאל בגלגות (ספרי
סניהדרין סה:): דדור ש אל המתים. כגון המעלה בזכרות והנאל בגלגות (ספרי

the forefathers. The fact that the members of each watch had the exclusive right to all ordinary offerings brought during its watch was in the nature of a financial transaction. It was as if the families had made a barter arrangement, saying, "You will have all the offerings during your week and we will have all the offerings during our week." Thus the intent of the passage is that all Kohanim would share equally in the offerings,

except for what was specifically excluded in the schedule of watches (ibid.).

**9-13. Prophecy.** The leadership of the nation — judges, king, and Kohanim — has been discussed. Now the Torah goes on to the manner in which God will communicate His will and whatever the nation must know of the future in order to fulfill its responsibilities to Him. But first, because it is hu-

Prophecu

<sup>9</sup> When you come to the Land that HASHEM, your God, gives you, you shall not learn to act according to the abominations of those nations. <sup>10</sup> There shall not be found among you one who causes his son or daughter to pass through the fire, one who practices divinations, an astrologer, one who reads omens, a sorcerer; <sup>11</sup> or an animal charmer, one who inquires of Ov or Yidoni, or one who consults the dead. <sup>12</sup> For anyone who does these is an abomination of HASHEM, and because of these abominations HASHEM, your God, banishes [the nations] from before you. <sup>13</sup> You shall be wholehearted with HASHEM, your God. <sup>14</sup> For these nations that you are possessing — they hearkened to astrologers and diviners; but as for you — not so has HASHEM, your God, given for you.

God Sends His Prophets to Israel

nds <sup>15</sup> A prophet from your midst, from your brethren, like me, shall HASHEM, your God, establish His for you — to him shall you hearken. <sup>16</sup> According to all that you asked of HASHEM, your God, nets in Horeb on the day of the congregation, saying, "I can no longer hear the voice of HASHEM, my God, and this great fire I can no longer see, so that I shall not die."

<sup>17</sup> Then HASHEM said to me: They have done well in what they have said. <sup>18</sup> I will establish a prophet for them from among their brethren, like you, and I will place My words in his mouth; He shall speak to them everything that I will command him. <sup>19</sup> And it shall be that the man who will not hearken to My words that he shall speak in My name, I will exact from him. <sup>20</sup> But the prophet who willfully shall speak a word in My name, that which I have not commanded him to speak, or who shall speak in the name of the gods of others — that prophet shall die.

<sup>21</sup> When you say in your heart, "How can we know the word that HASHEM has not spoken?"

man nature to want to know the future and to utilize whatever means to successfully pursue that end, the Torah forbids Jews to copy the practices used by the nations to foretell events. To God, these practices are abominable. They were not the way of life ordained for Israel. Jews were to have faith that God would give them whatever knowledge they needed, and then they were to act upon it, with faith and loyalty.

The passage lists nine forms of sorcery. See Exodus 22:17; Leviticus 18:21; 20:2-3; 19:26; and 20:2-7,27.

13. תְּמִים הְּחָהָּה — You shall be wholehearted. Despite the means that are available to idolaters to inquire into the future, you should follow God with perfect faith, without feeling a need to know what will happen (Rashi). If you have wholesome faith in God, all the soothsaying of magicians and prophets will be meaningless to you, because God will reverse any evil tidings against Israel. The proof is from Abraham and Sarah, who were doomed in the course of natural law not to have children together — but God reversed the message of the stars (see Genesis 15:5). If so, Israel needed no sorcery, only wholehearted obedience to God (Or HaChaim).

14-22. God sends His prophets to Israel. God assured the Jews that they need not fear the efforts of sorcerers, because Israel's destiny is far above anyone's ability to harm them (Sforno). Furthermore, lest Jews fear that the previous prohibition against learning the future makes them inferior to their neighbors, God reassured them that He would send them prophets. It may be that when King Saul inquired of a sorceress of Ov (ISamuel 28:7), he erred in the interpretation of this verse, thinking that if no prophet was available it is permitted to seek the future through other means (Or HaChaim).

For the parameters of prophecy after Moses, see chapter 13:2-6.

15. מְקְרְבְּרְ מֵאַחֶיף בְּמִנִּי — From your midst, from your brethren, like me. Moses told the nation that just as he was one of them, so God would designate future prophets from among the people to bring them his word (Rashi). From your midst implies that prophecy would be limited to Eretz Yisrael [and even those, such as Ezekiel, who prophesied elsewhere, had begun to prophesy in the Land], and from your brethren implies that God would let his spirit rest only upon members of Israel (Ramban).

19. אַנְבִּי אֶדְרִישׁ מֵעְמוּ . | will exact from him . God will impose the Heavenly death penalty for three sins that are included in the rubric of this verse: (a) One who refuses to obey a prophet; (b) a prophet who does not act in accordance with his own prophecy; and (c) a prophet who suppresses a prophecy that God commanded him to communicate to the people (Rashi).

20. יְמֵּח הַנְּבִיא הַהוּא — That prophet shall die. The court-imposed death penalty of this verse applies to three sins: (a) One who prophecies what he did not hear from God; (b) one who proclaims as his own a prophecy that had been given to another prophet; and (c) one who prophesies in the name of another god (Rashi).

The so-called prophet is liable even if he invokes his god to declare that Jews should obey this or that commandment of the Torah. However, to be liable, he must declare that the idol is the true god; for example, if he says, "Peor, who is god, has commanded that Jews should take a lulav" (Ramban).

**21-22.** These verses address a vital question: As noted above (13:1-12), once it has been established that someone

וט

בבדי ימלל נביא בשמא דיי ולא יהי פתגמא ולא יתקים הוא פתגמא די לא מללה יי ברשע מללה נביא לא תדחל מנה: אארי ישצי יי אלהר ית עממיַא די ייַ אַלַהַר יַהָב לַך יַת אַרִעָהוֹן וָתֵירָתְנּוּן וָתֵיתֵב בּקרויהון וּבְבַתֵּיהון: בּתַּלַת קרוין תפרש לה בגו אַרער דִי יִי אַלַהַר יַהב לר למירתה: בַּתַּבְּיוֹ לַךְּ אַרְחַא ותתלת ית תחום אַרעה די יחסננה יי אלהה ויהי למערוק תַמון כל קטולא: דודין פתגם קטולא דוערוק תַמון ויתקים די יקטול ית חברה בלא מנדעה והוא לא סני לַה מֵאָתִמַלֵּי וּמַדָּקַמוֹהִי: הודי יעוּל עם חַבְרָה בָּחָרָשַא לְמַקַץ אַעִין וַתְתַמריג ידה בגרונא למקץ אעיו וישתלף פַּרְזָלַא מָן אַעַא וְיַשְׁכַּח יַת חַברה וימות הוא יערוק לחדא מן קרויא הַאָּלֵין וַיִתְקַיַם: וְדִּילְמֵא ירִדּוֹף גאל דמא בַּתַר קטולָא אָרֵי יֵחָם לְבֵּה ויקטלנה אַרי יִסגִּי אַרַחַא ויקטלנה נפש ולה לית חובת דין דקטול ארי לא סני הוא לה מתמלי ומדקמוהי: יעל כַּן אָנַא מפַקּדַרְ לְמֵימַר תַּלַת קרוין תפרש לך: חואם יפתי יי אלהך יַת תַחוּמַך כִּמַא דִי קַיִּים לַאֲבַהַתַּך וִיָהַן לַךְּ יַת כַּל אַרָעַא דִּי מַלִּיל למתן לַאַבהתה: טארי תטַר ית כּל

בב אשר ידבר הנביא בשם יהוה ולא־יהיה הדבר ולא יבא הוא הדבר אשר לא דברו יהוה בודון דברו בַּי־יַברית א הנביא לא תגור ממנו: יהוה אלהיר את־הגוים אשר יהוה אלהיר נתן לר ב את־ארצם וירשהם וישבת בעריהם ובבתיהם: שלוש ערים תבריל לַךְ בַּתוֹךְ אַרְצָרְ אֲשֶׁר יהוָה אֱלֹהֶיךְ נַתְן ג לַך לַרשָׁתַה: תַּבֶּין לָךְ הַרָּבֶר וְשַלַשָּׁתַ אֶת־גָבוּל אַרְצַרְ אָשֶר יַנְחִילְךָּ יהוָה אֱלֹהֶיךְ וְהָיָָה לָנְוֹס שָׁמַה כַּל־רצֵח: ַר וָזֶה דְבָר הַרצָּחַ אֲשֶׁר־יַנָּוּס שָׁמַה וָחַי אֲשֶׁר יַבָּה אֵת־ - וָזֶה דְבָר הַרצָּחַ רעהו בבלי־דעת והוא לא־שנא לו מתמל שלשם: ואשר יבא את־רעהוּ בַיַּער לַחַטב עצים ונדחה ידו ה בַגַרוֶן לְכָרָת הַעֵּץ וְנַשֵּל הַבַּרָוֶל מְן־הַעָּץ וּמַצֵא אֶת־ ַרְעָהוּ וָמֵת הוּא יַנוּס אֱל־אַחַת הַעַרִים־הַאֵּלֶה וָחֵי: פּּן־ יַרַדף גאָל הַרָּם אָחָרֵי הַרֹצָׁחַ כִּי יַחַם לָבָבוֹ וָהַשִּׁיגֵו כֵּי־ יָרָבָּה הַדֵּרֶךְ וָהָבָּהוּ נָפָשׁ וָלוֹ אֵין מִשְׁפַּט־מַוֶת יְבִי ּ, לא שנא הוא לו מתמול שלשום: על־בֵּן אַנבֵי מצוּך ֹקאמָר שַלִשׁ עַרֵים תַּבָדֵיל לֵך: וָאָם־יַרַחִֿיב יהוָה אֱלֹהֵיךְ 🖪 אָת־גָּבֶלְהְ בַּאֲשֵׁר נִשְׁבַּע לֵאֲבֹתֵיךְ וְנַתַן לְךְּ אֶת־כַּל־ י האָרץ אַשר דָבַּר לַתַת לַאַבֹּתִיךָּ: כֵּי־תִשְׁמר אַת־כַּל־

(ג) תבין לך הדרך. מקלט מקלט היה כחוב על פרשת דרכים (מכות יו):
ושלשת את גבול ארצך. שיהא מתחלת הגבול עד העיר הראשונה של עיר
מקלט כשיעור מהלך שיש ממנה עד השנייה, וכן משנייה לשלישית, וכן מן השלישית עד
הגבול השני של ארן ישראל (שם עו): (ה) וגדחה ידו. כשבא להפיל הגרזן על הען,
ותרגומו ויתמריג ידיה, לשון וכשמטה ידו להפיל מכת הגרזן על הען. כי שמטו הבקר
(שמואל ב וזו) תרגום יונתן ארי מרגוהי תוריא: וגשל הברזל מן העץ. יש
מרכותינו אומרים נשמט הברזל מקחו, ויש מהם אומרים שישל הברזל לחתיכה מן
הען המתבקע והיא נחזה והרגה (שפרי קפג; מכוח ז:): (ו) פן ידרף גאל הדם.
לכך אני אומר להכין לך הדרך וערי מקלט רבים: (ח) ואם ידחיב. כאשר נשבע

ורמיהו מומד ולווח אל העמודים ועל הים וגו' ועל יתר הכלים (שם יע) שלה על עם יכניה, בבלה יובאו (שם כב) עם גלות לדקיהו (ספרי קעח): (בב) אשר ידבר הגביא. ויאמר דבר זה עמיד לבא עליכם ותראו שלא יבא, הוא הדבר הגביא. ויאמר דבר זה עמיד לבא עליכם ותראו שלא יבא, הוא הדבר אשד לא דברו זה והרוג אותו. ואם מאמר, זו במתכבא על העמידות, הרי שבא אשד לא דברו זה והרוג אותו. ואם מאמר, זו במתכבא על העמידות מאחת מכל ואמר עשו כך וכך ומפי הקב"ה אני אומר. כבר נצטוו שאם בא להדיחך מאחת מכל המלות לא תשמע לו ולעיל יגוד) אלא אם כן מומחה הוא לך שהוא לדיק גמור, כגון אליהו בהר הכרמל שהקריב בכמה בשעת איסור הכמות כדי לגדור את ישראל, הכל לפי לורך שנה וסייג הפרלה, לכך נאמר אליו תשמעון (לעיל פסוק טו; יכמות לו: לא תמנע עלמך מללמד עליו חובה וספרי שם) ולא מירא ליענש עליו:

is a prophet, he need not prove himself every time he speaks, and, within limitations, he even has the right to suspend certain commandments of the Torah. If so, how can one be sure that a "prophecy" is really a fraud? *Rashi* cites a classic case of such doubt that occurred shortly before the destruction of the First Temple. Jeremiah was warning the nation of the impending catastrophe, but Chananiah ben Azur, who was a recognized prophet, was saying that salvation and triumph were at hand (*Jeremiah* 27:16-22). Chananiah had become corrupted, but how could the people know that someone who had been a prophet had become a charlatan? In verse 22 the Torah answers that if the supposed prophet predicted that a certain event will come about and it does not, he is proven a

fraud, and despite any other miracles he may have performed or previous prophecies that had been shown to be legitimate, he is now a false prophet and the nation should not be afraid to carry out the death penalty.

22. לא יהָהָה הַּדְּכֶּר וְלֹא יָבָא — And that thing will not occur and not come about. The two terms seem to be redundant. According to R' Hirsch, the first term, "occur," refers to miraculous changes in natural phenomena, such as Moses' prediction that a stick would become a snake, while the second term, "come," refers to predictions of historical events or human activities. Netziv comments that the not come means that even if the prediction basically came true, but certain specific parts of it did not happen, that too disquali-

 $^{22}$  If the prophet will speak in the Name of HASHEM and that thing will not occur and not come about — that is the word that HASHEM has not spoken; with willfulness has the prophet spoken it, you should not fear him.

19 Cities of Refuge

hen Hashem, your God, will cut down the nations whose Land Hashem, your God, gives you, and you will possess them, and you will settle in their cities and in their houses, 2 you shall separate three cities for yourselves in the midst of your Land, which Hashem, your God, gives you to possess it. 3 Prepare the way for yourself, and divide into three parts the boundary of the Land that Hashem, your God, causes you to inherit; and it shall be for any murderer to flee there. 4 This is the matter of the murderer who shall flee there and live: One who will strike his fellow without knowledge, and he did not hate him from yesterday or before yesterday; 5 or who will come with his fellow into the forest to hew trees, and his hand swings the axe to cut the tree, and the iron slips from the wood and finds his fellow and he dies, he shall flee to one of these cities and live, 6 lest the redeemer of the blood will chase after the murderer, for his heart will be hot, and he will overtake him for the way was long, and he shall strike him mortally — and there is no judgment of death upon him, for he did not hate him from yesterday and before yesterday. 7 Therefore I command you, saying: You shall separate three cities for yourselves.

<sup>8</sup> When HASHEM will broaden your boundary, as He swore to your forefathers, and He will give you the entire Land that he spoke to your forefathers to give, <sup>9</sup> when you observe this entire

fies the prophet.

Gur Aryeh and others make an essential point. This verse does not apply to a malevolent prophecy that was voided because the people repented and so earned a reprieve — such as the repentance of Nineveh that prevented its destruction — nor does it apply to a favorable personal promise that could not be fulfilled because of the person's subsequent sins — such as Jacob's fear that his sins might have cost him God's promise of protection from Esau (Genesis 32:10).

19

1-13. עֵרִי מֵקְלָּט /Cities of refuge. The commandment to set up cities of refuge was given in *Numbers* 35:9-34, and Moses had designated three such cities east of the Jordan (above, 4:41-43). Here the general commandment is repeated and certain new elements are added.

Alshich comments that this law flows naturally from the above passages, because once the Torah has established that Israel is not subject to heavenly powers, a murderer cannot justify his deed by claiming that irresistible spiritual influences forced him to kill. Sformo maintains that this passage and the rest of the Sidrah deal with responsibilities of the judges and Kohanim, which were discussed above. R' Hirsch explains that after going into the powers and importance of governmental institutions, the Torah now stresses the sanctity of an individual life.

- 1. กุษทุก And you will settle. The commandment to establish cities of refuge went into effect only after the Land was conquered and settled. That Moses set aside three cities even before the people crossed the Jordan was an illustration of his love for the commandments and his wish to share in performing this one.
- 3. תָּבִין לְּךְ הַהֶּרֶךְ Prepare the way for yourself , i.e., you shall

ease the way for people fleeing to the cities by posting road signs to show them the way (Rashi). Rambam adds that the roads to the cities had to be kept in good repair and had to be thirty-two cubits wide, to assure easy access.

הְשְּלְשִׁי — And divide into three parts. The three cities were allocated not in proportion to population density, but by distance from the north-south borders and from one another. The distances were equal from the border to the first city, from the first to the second, from the second to the third, and from the third to the border (Rashi; see map at 4:43).

**5.** From this example, the Sages derive some of the principles governing when an inadvertent killer is exiled.

קנשל הבּרְיָל מִן־הָעִץ — And the iron slips from the wood. There are two interpretations in the Talmud (Makkos 7b): Either the force of the blow against the tree caused the ax-head to fly off, or the force of the ax's blow caused a lethal chunk of wood to fly off (Rashi).

6. אל הַרָּם — The redeemer of the blood. See Numbers 35:24. Cities of refuge were established to protect the inadvertent killer from the wrath of the redeemer, to whom the Torah gives the right to avenge the death of his close relative. The redeemer will go to very great lengths to do so for his heart will be hot, and that is why the Torah commands that the path for the killer's escape should be eased as much as possible. הוא מששים של און האל him, i.e., the redeemer is not liable to the death upon him, i.e., the redeemer is not liable to the death penalty, for he had no previous hatred of the one who killed his relative (Ritva, Makkos 10b).

**8-10.** In Messianic times, *Eretz Yisrael* will be expanded to include the lands of the Kennite, Kenizzite, and Kadmonite, which had been promised to Abraham (*Genesis* 15:19), and at that time three more cities of refuge will be provided for

נסנסי

תפקרתא הַרא למעברה די אנא מפַקּדֶךְ יוֹמָא דֵין למרחם ית יי אלהר ולמהה בּאַרחו התקנו קדמוהי כל יומיַא ותוֹסַף לַךְּ עוֹד תּלָת קרוין על תַלַת אַלֵּין: יולָא ישתפר דם זכי בנו אַרער די יִי אַלְהַר יַהַב לר אחסנא ויהַי עַלַהְ חוֹבת הין הקטול: יאוארי יהי גָבַר סַנֵי לְחַכְרָה ויכמן לה ויקום עלוהי ויקטלינה נפש וימות ויערוק לחדא מו קרויא האליו: יבוישלחוו סָבַי קַרְתַּה וַיִּדְבָּרוּן יַתַה מִתַּמֵן וַיִּמסרוּן יַתָה בַּיַר גַאַל דמא וימות: יגלא תחוס עינה עלוהי ותפלי אשרי דם זכי מישראל וטב לר: יד לא תשני תחומא רַחַבָּרֶךְ דִּי תַחִימוּ קַדְמַאי בּאַחַסנתר די תחסן בארעא די יי אלהה יהב לָךְ לְמֵירְתַה: טוּלָא יְקוֹם סַהִיד חַד בגבר לכל עוין ולכל חובין בכל חוב דיחוב על מימר תרין סהדין או על מַימַר תַּלָתַא סָהָדין יַתְקַנָּם פּתגמא: יט אַבִי יִקוּם סָהִיד שַׁקַר בָּגָבַר לְאַסָהַרָא יּט בה סטיא: מויקומון תרין גברין די להון דִינַא קַרַם ייַ קַרַם כַּהַנַיַא וְדַיַנַיַא דִּי יָהוֹן בִּיוֹמַיָּא הַאָנוּן: יַהוַיָּתְבַּעוּן דַּיַנַיַא יַאוּת וָהַא סָהִיד שַׁקַר סָהַרָא

הַמִּצְוָּה הַזֹּאֹת לַעֲשׁתָה אֲשֶׁר אָנכִי מְצַוְּךְּ הַיּוֹם לְאַהֲבָּה אֶת־יהוְה אֱלֹהֵיךּ וְלָלֵכֶת בִּדְרָבָיו כָּל־הַיָּמֵים וְיָסַפְּתָּ לְךְ עוֹד שָׁלְשׁ עָלִים עַל הַשָּׁלִשׁ הָאֵלֶה: וְלָא יִשָּׁפֵּךְ דֵּם נָלִי בְּקֵרֶב אַרְצְךְּ אֲשֶׁר יהוָה אֱלֹהֶיךְ נֹתַן לְךָּ נַחֲלֶה וְהָיֵה עלירִ דמים:

יי בְּיִבְיִהְ אִישׁ שֹׁנְא לְרֵעֵׁהוּ וְאָרֵב לוֹ וְקָם עָלָּיו וְהִבֶּהוּ

יב נֶפֶשׁ וָמֵת וְנָס אֶל־אַחַת הֶעָרִים הָאֵלֹ: וְשֵׁלְחוּ זִקְנִי

יי נְפֶשׁ וָמֵת וְנָס אֶל־אַחַת הֶעָרִים הָאֵלֹ: וְשֵׁלְחוּ זִקְנִי

יי לְא־תָחִוֹס עֵינְךָ עָלֵיו וּבְעַרְתָּ דִם־הַנָּקֶי מִיִּשְׁרָאֵל וְטִוֹב

יי לֵה: לְא תַפִּיג גְּכְוּל רֵעֲלְ אֲשֶׁר יהוָה אֱלֹהֶיךְ נֹתַן לְךָּ

בְּנֵחֲלֶתְרָ אֲשֶׁר תִּנְחַל בָּאָרֶץ אֲשֶׁר יהוָה אֱלֹהֶיךְ נֹתַן לְךָּ

יי לְּכָל־חֲטָא אֲשֶׁר יָקִוּם דָּבָר: בִּי־יָקִוּם עֵד־חָמָס

יי בְּאֵישׁ לַעְנִוֹת בְּוֹ טְרָה: וְעָמְרְוּ שְׁנִי הַבְּהָנִים וְהַשַּׁבְיִים אֲשֶׁר־לָהָם 
יִּיְיִם לָבְנִים הָהָם: וְדַרְשִׁוּ הַשְּׁפְטִים הָיָטֵב וְהָנֵּה עַד־שְׁקֵר הַעָּר יְהְיִיִּ

,"=>

חשאת. להיוח חבירו נענם על עדוחו, לא שנק גוף ולא שנק ממון, אבל קס הוא לבצועה (ספרי שם; שבועות מ.). אמר לחבירו חן לי מנה שהלויתיך, אמר לו אין לך בידי כלום, ועד אחד מעידו שיש לו, חייב לישבע לו: על פי שנים עדים. ולא שיכתבו עדותם באגרת ושלחו לב"ד, ולא שיעמוד חורגמן בין העדים ובין הדיינים שיכתבו עדותם באגרת ושלחו לב"ד, ולא שיעמוד חורגמן בין העדים ובין הדיינים (ספרי שם): (טוז) לעגות בו סרה. דבר שאינו, שהום במקום פלוני (מנות ה.): האחת. כילד, שאמרו להם והלא עמנו סיתם אומו היום במקום פלוני (מנות ה.): באירין להשני האגשים. בעדים הכתוב מדבר, ולמד שאין עדות בכשים ולמד בשליין לפני הדות שלחיל שמדין לפני המקום (ספרי קל, סניד עדותן מעמד (שבוני ה'י היה דומה להם כאילו שמדין לפני המקום (שם) שלאת בקרב אלהים ישפוט: אשר יהיה בימים ההם. יפתח בדורו כשמולא ושם שבולים חישב. על פי בדורו (ר"ה כה:) לריך אתה לנחג בו כבוד: (יח) ודרשו השופטים הישב. על פי המימין אותם שבודקים וחוקרים את הבאים למימם בדרישה וחקירה (ספרי שס): המדמין אותם שבודקים וחוקרים את הבאים למימם בדרישה וחקירה (ספרי שס): והגה ער שקר. כל מקום שלאמר עד בשנים הכתוב מדבר (מנהדרין ל.):

להם לך ארץ קיני וקנד וקדמוני (בראשים טומט; ספרי קפר): (ט) ויספת לך עוד שלש. הרי השם. ג' שבעבר הירדן וג' שבארץ כנטן וג' לעמיד לבא (ספרי קפה): (יא) ובי יהיה איש שונא לרעהו. ע"י שנאמו הוא בא לידי וארב לו, מכאן (יא) ובי יהיה איש שונא לרעהו. ע"י שנאמו הוא בא לידי וארב לו, מכאן אמרו עבר אדם על מאה קלה סופו לעבור על מלוה חמורה, לפי שעבר על לא חשבא (ויקרא ישיו) סיפו לבא לידי שפיכוח דמים, לכך נאמר כי יהיה איש שונא לרשה ווג', שהיה לו לכתוב וכי יקום איש וארב לרשה והכהו נפש (ספרי קפו): (יג) לא תחום עינך. שלא חאמר הראשון כבר נהרג למה אנו הרגים אח זה ונמלאו שני ישראלים הרוגים (שם): (יד) לא תסיג גבול. לשון נסגו האחור, הנא במחדר שיו מדול, מה ח"ל לא מסיג, למד על השוקר תחום חבירו שובר בשני לאון, יכול לא תבול, מ"ל בנחלתך אשר תנחל וגו', בארן ישראר שבר לצוין, יכול בחל עד אחד. זה כנה אג, לחד (שנהרה שני אחד. זה כנה אג, כל עד שבחורה שני אלא אם כן פרט לך בו אחד (פנהדרן ל.): לבל עון ולבל כל עד שבחורה שני ל.): לבל עון ולבל

the increased area. Although Joshua's conquest of the Land would take place only because the people were righteous and deserving, verse 9 implies that an even greater degree of holiness and devotion to God would one day be forthcoming, and that is when the three additional cities would be added. That golden age of the spirit will come with the final redemption (Ramban).

13. לא־הָחוֹט שִינְךְ עָלִיוּ — Your eye shall not pity him. Do not say, "One person was already killed; what is the point of killing a second — so that two Jews will be killed?" (Rashi). Ramban notes that the Torah uses this admonition in cases where one could rationalize that the death penalty should be

avoided, perhaps because the guilty party has influence or power, or because one can sympathize with his motives. The verse concludes that by executing the murderer, the nation will insure that it shall be good for you, because compassion for a murderer breeds further bloodshed, since it frees him and sets an example for others who may be tempted to follow his example.

14. לא תְּפִיג נְבוּל — You shall not move a boundary. It is forbidden to move a boundary marker stealthily, so as to enlarge one's property at the expense of one's neighbor. Even without this verse, it is forbidden as a form of theft, but the Torah adds this additional prohibition against doing so

commandment to perform it — which I command you today — to love HASHEM, your God, and to walk in His waus all the years, then you shall add three more cities to these three. 10 Innocent blood shall not be shed in the midst of your Land that HASHEM, your God. gives as an inheritance, for then blood will be upon you.

11 But if there will be a man who hates his fellow, and ambushes him and rises up against him. and strikes him mortally and he dies, and he flees to one of these cities  $-1^2$  then the elders of his citu shall send and take him from there and place him in the hand of the redeemer of the blood, and he shall die, 13 Your eue shall not pitu him; you shall remove the innocent blood from Israel: and it shall be good for you.

Preservina Conspirina

Witnesses

- 14 You shall not move a boundary of your fellow, which the early ones marked out, in your Boundaries inheritance that you shall inherit, in the Land that HASHEM, your God, gives you to possess it.
  - 15 A single witness shall not stand up against any man for any iniguity or for any error, regarding any sin that he may commit; according to two witnesses or according to three witnesses shall a matter be confirmed. 16 If a false witness stands against a man to speak up spuriously against him, 17 then the two men land thosel who have the grievance shall stand before HASHEM, before the Kohanim and the judges who will be in those daus. 16 The judges shall inquire thoroughlu, and behold! the testimony was false testimony:

in Eretz Yisrael (Rashi).

אשר גבלו ראשנים — Which the early ones marked out. The early ones are Joshua, Elazar, and the tribal leaders, who supervised the division of the Land among the tribes and their individual members. A disgruntled Jew who is convinced that his family was treated unfairly in the division casts aspersions on the integrity of those "early ones," and even more so on the Divine nature of the lots by means of which the properties were divided (R' Bachya).

15-21, ערים זוממים/Conspiring witnesses. The main law of this passage is one that the Talmud refers to as a חרוש, a novel law that defies logic (Sanhedrin 27a). It involves a case of two witnesses whose testimony results in a judgment against a defendant. Before the judgment is carried out, two other witnesses come and testify that the first pair could not have seen the event because, "You were with us at that very same time in a different place." The Torah declares that the second witnesses are believed when they say that the first ones were engaged in a conspiracy, and the Torah states that the same penalty the first witnesses conspired to have imposed on their intended victim should be imposed on them. Thus, if they wished to have the victim executed or lashed by the court, they are executed or receive lashes. If they wanted him to pay money damages, they must pay that same amount to him.

This is a "novel ruling" because logic would dictate that since the two pairs of witnesses contradict one another one pair claiming to have seen the event and the other claiming that they were elsewhere — we cannot know which was telling the truth, and both testimonies should be set aside. Nevertheless, the Torah assigns credibility to the second pair.

15. לבל־עון וּלבל־חַטָּאת — For any iniquity or for any error. The testimony of a lone witness is not sufficient to cause one to suffer physical punishment, such as death or lashes, to prove a monetary claim for to bring a sin-offering for committing a sin in errorl. However, a single person, man or woman, is believed on whether something is permitted or forbidden. This is why kashrus supervision, whether in a private kitchen or a factory, may be done by an individual homemaker or supervisor. The Sages expound that in monetary cases where a single witness testifies in favor of a claimant, the respondent must take an oath that he is not liable; if he refuses to swear, he must pay (Sifre).

16. עריחמס — A false witness. Whenever the Torah speaks of a "witness," it refers to a testimony that has legal force, meaning at least two people. This is derived from verse 15, which must specify that there is only one witness, thereby implying that otherwise it should be assumed that the word ער, witness, means a pair. Therefore, verses 18 and 19, too, speak of cases in which both witnesses have been refuted, even though the verses speak in the singular (Rashi).

קרה — Spuriously , i.e., it was impossible for the witnesses to have seen what they claimed, because it emerges from the testimony of new witnesses that the first ones were elsewhere (Rashi).

17. שני־האנשים — The two men, i.e., the two witnesses whose credibility has been challenged (Rashi). It may be that the Torah now calls them men rather than witnesses because their credibility has been repudiated.

– Before HASHEM. When people appear before a court of God's righteous scholars, they must feel the same awe as if they were standing before God (Rashi). Justice is God's prerogative (1:17), and those who exercise it are His partners. That a Jew should approach judgment in a Torah court as if he were standing before God is not hyperbole; he is truly in God's presence.

18. וַבַרשוּ הַשּמְטִים הַיטָב — The judges shall inquire thoroughly. As indicated by the rest of this verse, the first witnesses are being charged with fabricating their testimony, and if the

ב

שַקרא אַסהַר באחוהי: יפותעברון לה בְּמֵא דִי חַשִּיב למעבר לאחוהי ותפלי עבד דביש מבינה: בודישתארוו ישמעוו וידחלון ולא יוספון למעבר עוד בפתגמא בישא הדין בינר: כאולא תחום עינה נַפְשַא חַלַף נפשא עינא חלף עינא שנא חַלַף שִׁנָּא יִרָא חַלַף יִרָא רַגְלַא חַלַף רַגְלַא: אַאַרי תפּוֹק לאַגַחאַ קרבא על בַּצַלֵי דָבַבַּה וִתֶּחָזֵי סוּסְוַן וּרְתָבִּין עַם סְגֵי מִנַּךְ לַא תִדְחַל מִנָּהוֹן אַרִי יִיַ אַלַהַרְ מימרה בַּסְעַדַּך דָּאַסָּקָר מאַרעאַ דמצרים: בויהי פָּמִקָּרָבָבוֹן לַאֲנֶחָא קּרַבָא וַיִּתְקַרִיב בַּהַנא וימַלֵּל עם עַמַא: גווימר לְהון שַמַע ישראל אַתוּן קריבין יומא דין לאגחא קרבא על בעלי דבביכון לא יזוע לבכון לַא תִדְחַלוּו וַלַא תִתְבָּהַתוּו וְלַא תְתַּבְרוּוְ מַקַּדַמַיהון: ד אַרֵי יִי אַלַהַבון דִּמּדְבֵּר קדמיבון לאגחא לבון קרב עם בעלי דבביכון למפרק יתבון: הוימללון סרביא קדם עמא למימר מן גברא די בנא ביתא חַדָּתָא וַלָּא חַנְכָה יְהַרְ וִיתוּב לְבַיתָה דילמא יתקטל בְּקַרַבָּא וּגָבַר אָחֶרָן יַחְנָכְנַה: וּוּמָן גַּבָרָא הִי נִצִיב כַּרְמַא וּלַא

יש שֶׁקֶּר עָנָה בְאָחָיוּ: וַצְשִׁיתָם לוֹ בַּאֲשֵׁר זָמַם לֵצְשְּׂוֹת בְּלְאַ־יִסְׁפּוּ לַצְשְׁוֹת עוֹד בַּדָּבֶּר הָנֶע הַנָּשְׁאָרָים יִשְׁמְעִּוּ וְיֵרֶאוּ הַּלְאַ־יִסְׁפּוּ לֵצְשְׁוֹת עוֹד בַּדָּבֵר הָנֶע הַנֶּה בְּקּרְבֶּּך: וְלָא תְּחָוֹס עֵינֶך נֵפֶשׁ בְּנֶפֶשׁ עִיוֹ בְּעָיִן שֵׁן בְּשׁׁן יִד בְּיָד בֶגֶל אִרְיָבָא לֵפִּיְחָמָה עְּלִּבְּר הָנָע הַנָּוֹן וְדְבָּר אֶל־הָעָם בִּי בִּיְּחָבְּיִל בִּיְרָבְּבֶּם אָל־תִּירָא מֵהֶם כִּי־ב יִהְוֹה אֱלְהֵיך עִמֶּר הָמָע יִשְׂרָאֵל אַהֶּם קְּבִבִים הַיְּוֹם לֵמִלְחָמָה וְנִגְשׁ הַכּּהָן וְדְבֶּר אֶל־הָעָם: וְהָיָּה בְּנְבְּים הַיְּוֹם לֵמִלְחָמָה וְנִגְשׁ הַכּּחָן וְדְבֶּר אֶל־הָחָפְּזָה עְּלְּבָּר וְנָאֲע הַבּּנָן וְדְבֶּר אֶל־הָעָם: וְדִּבְּר הַמְּלְחָמָה וְנִגְשׁ הַכּּחָן וְדְבֶּר אֶל־הָתְם לֵמִלְ הָעָם: וְדְבָּרְוֹ עִמְרְבְיִם הַיְּוֹם לֵמְלְחָמָה וְנִאְיב לְבִיתְוֹ בְּלְחָמָה וְנִעְּע בְּיִבְּים הַוֹּלְם לֵמְלְחָמָה וְנִבְּים הַוֹּלְהְעָם לֵמְלְחָמָה וְנִאְיב לְבִיתְוֹ בְּוֹלְתִיקְבְּוֹ עִמְבֶם לְהוֹעִיע אֶרְכֶם: וְדִּבְּרוּ הְיִשְׁרִים לְעָם לֵעם לֵּמְל לְבִיתְוֹ בְּיִבְּיִם הְלִּיְתָם לְעָם לֵאמר מִי־הָאִישׁ אֲשֶׁר בָּנָע בָּנְר בְּיִתְּר וְנִשְׁל לְחָלְה וְנִשְׁר לְבִיתְוֹ וּלְבוֹי וִלְיִם לְבִיתוֹ וּנְישָׁב לְבִיתְוֹ בְּנִים הְלְּבְיּתְ וְלְשִׁב לְבִיתְוֹ בְּנִשְׁר נְנָעִע בָּנֶם וְלִיתְם לְּבָּבוֹי וְתִילְבוֹ לְבִיתְוֹ בְּבְיבוֹת הַוֹּלְיתְה בְּבָּר וְנִשְׁל לְבִיתוֹ בְּבְילְהְיִם בְּיִבּית הְבְּיִם הְיִבְּים לְּבִיתְוֹ וּנְעִע בְּבָּים בְּתְּבוֹי וֹמְיִם לְּבִיתְוֹ בְּבְּבְים בְּבִיתְוֹם לְבִיתְוֹ בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּיתְ בְּבָּים בְּבִּיתְ בְּבָּים בְּיִבְּים לְנִים לְעָם לְבִיתְוֹ בְּבְעוֹע בְּבְיבְּים לְנִבְּים לְנִיתְם לְּבִיתְוֹ בְּנְעְע בְּבָּים לְנִיע בְּנִים וְנְעִע בְּנִיעְע בְּבָּים וְנִיעְר הְּבְּים בְּבִּית בְּבּיוֹי וְיִעְעם לְבִית בְּיִבְּים בְּבְּבוּיוֹי וְנִיעְעם בְּבְּים בְּבְּיוֹ בְּנְעְעם בְּבְּבוּי בְּיוֹי בְּיִים בְּבְּיִבְּיוֹם בְּבְים בְּבְּיוֹי וְנְעְעם בְּבּים בְּבְּבוּי בְּבְּבְיוֹ בְּיִים בְיוֹבְים בְּיוּבְיוּבְּיוּ בְּבְּים בְּבְּבְיוּים בְּבְּיוּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּיוּי בְּיְבְּבְיוּי בְּיִיבְיוּי בְּיִּבְּיוּים

לכד. והוא הנהרא משות מלחמה (סוטה שם): ודבר אל העם. צלשוו הקודש (שם): (ג) שמע ישראל. אפילו אין בכס זכות אלא קריאת שמע בלבד כדאי אתם שיושים אתכם (שם): על אויביכם, איו אלו אחיכם. שאם תפלו בידם אינם מרחמים עליכם. אין זו כמלחמת יהודה עם ישראל, שנאמר להלן ויקומו האנשים אשר נקבו בשמות ויתזיהו בשביה וכל מערומיהם הלבישו מו השלל וילבישום וינעילום ויאכילום וישקום ויסכום הנהלום בחמורים לכל כושל ויביאום יריחו עיר התמרים אלל אחיהם וישובו שומרון (דברי הימים ב כח:טו) אלא על אויביכם אתם הולכים, לפיכך התחזקו למלחמה (סומה שם): אל ירך לבבכם אל תיראו ואל תחפזו ואל תערצו. ארבע אזהרות, כעד ארבעה דברים שמלכי העובדי כוכבים עושין. מגיפין בתריסיהם כדי להקישן זה לזה כדי להשמיע קול שיחפזו [ס"ח שיפתדו] אלו שכנגדן וינוסו, ורומסים בסוסיהם ומלהילין אותם להשמיע קול שעטח פרסות סוסיהם, ולווחין בקולם, ותוקעין בשופרות ומיני משמיעי קול. אל ירך לבבכם, מנהלת סוסים. אל תיראו, מהגפת התריסין. ואל תחפזו, מקול הקרנות. ואל תערצו, מקול הלווחה (ספרי קלב; סוטה שם): (ד) בי ה׳ אלהיכם וגוי. הם כחים בללחונו של בשר ודם וחתם בחים בנלחונו של מקום. פלשתים באו בנלחונו של גלית, מה היה סופו, נפל ונפלו עמו (סוטה שם): ההולך עמכם. זה מתנה הארון (ספרי שם; סוטה שם): (ה) ולא חגכו. לא דר כו. חנוך לשון התחלה: ואיש אחר יחנכנו. ודבר של טגמת נפש הוא זה:

(יט) באשר זמם. ולח כחשר עשה, מכחן חמרו הרגו חין נהרגיו (מכות ה:): לעשות לאחיו. מה ח"ל לחתיו. למד על זוממי בת כהו נשוחה שחינם בשריפה אלא במיחת הבועל שהיא בחנה. שנאמר היא באש חשרף (ויהרא כא:ט) היא ולא בועלה לכך נאמר כאן לאחיו, כאשר זמם לעשות לאחיו ולא כאשר זמם לעשות לאתותו. אבל בכל שאר מיתות השוה הכתוב אשה לאיש וזוממי אשה נהרגיו כזוממי איש. כגוו שהעידוה שהרגה את הנפש. שחללה את השבת. נהרגיו במיתחה. שלא מיעט כאן אחותו אלא במהום שיש להיים בהו הזמה כמיתת הבועל (ספרי שם: סנהדרין ל.): (ב) ישמעו ויראו. מכחן שלריכין הכרוה חיש פלוני ופלוני נהרגין של שהחמו בכ"ד (סנהדרין פט.): (בא) עין בעין. ממון. וכן שן כשן וגו' (ספרי קל: ב"ק פד.): (א) בי תצא למלחמה. סמד הכתוב יליחת מלחמה לכחן לומר לך שאין מחוסר אבר יולא למלחמה (ספרי שם). ד"א, לומר לך אם עשית משפט לדק אחה מובטח שאם חלא למלחמה אחה כולח, וכן דוד הוא אומר עשיחי משפט ולדק בל תניחני לעושהי (תהלים היט:הכא: תנתומא טו): על אויבר, יהיו בעיניך כאויבים, אל תרחם עליהם כי לא ירחמו עליך (תנחומא שם): סוט ורבב. בעיני תשובים כולם כסום אחד, וכן הוא אומר והכית את מדין כאיש אתד (שופטים ו:פו) וכן הוא אומר כי בא סום פרעה (שמות טוניט; תנחומא טז): עם רב ממר. בעיניד הוא רב אבל בעיני אינו רב (תנחומא שם): (ב) בקרבכם אל המלחמה. סמוך לנאחכם מן הספר (מגבול ארלכם) (ספרי קנא; סוטה מב.): ונגש הבהן. המשוח

charge against them is accepted, they will suffer the punishment mentioned in verse 19. Therefore it is especially important for the judges to question the accusers rigorously and carefully.

Although verse 17 mentions Kohanim, who are assumed to be members of every court, they are omitted from this commandment of inquiry, to imply that as members of the court, Kohanim must engage in *judicial* inquiry, and not resort to the supernatural method of seeking guidance from the *Urim v Turnlm* (Meshech Chochmah).

20. וְהַנְּשָׁאָרִים יִשְׁמְעוּ — And those who remain shall hearken.

The punishment must be announced publicly, so that it will deter others from a similar conspiracy.

21. אַין בְּעִין — Eye for eye. As in all cases where the Torah speaks of punishment in terms of "an eye for an eye," it refers to monetary compensation. See notes to Exodus 21:24.

20.

When Israel goes to war. This chapter deals with several aspects of the nation's conduct when it goes to war. It begins with exhortations that the people should not fear their enemies, because it is God Who fights for them. Next, it

he spoke up falselu against his fellow. 19 You shall do to him as he conspired to do to his fellow. and you shall destroy the evil from your midst. 20 And those who remain shall hearken and fear and they shall not continue again to do such an evil thing in your midst. 21 Your eye shall not pitu: life for life, eue for eue, tooth for tooth, hand for hand, foot for foot,

Israel Goes Anointed for Battle

hen you go out to the battle against your enemy, and you see horse and chariot — a people more numerous than you — you shall not fear them, for HASHEM, your God, is to War, with you. Who brought you up from the land of Egypt, 2 It shall be that when you draw pear The Kohen to the war, the Kohen shall approach and speak to the people.

<sup>3</sup> He shall sau to them, "Hear, O Israel, you are coming near to the battle against your enemies: let your heart not be faint; do not be afraid, do not panic, and do not be broken before them. 4 For HASHEM, your God, is the One Who goes with you, to fight for you with your enemies, to save uou,"

Those (Inqualified

<sup>5</sup> Then the officers shall speak to the people, sauing, "Who is the man who has built a new house and has not inaugurated it? Let him go and return to his house, lest he die in the war and to Fight, another man will inaugurate it. 6 And who is the man who has planted a vineuard and not

exempts certain people from military service. It commands Jews to offer peace to their foes before the battle begins. and, finally, it forbids Jews to destroy productive trees during a siege.

- 1-4. משוח מלחמה /The Kohen anointed for Battle. The only official function of this specially designated Kohen, who was anointed in the same way as the Kohen Gadol, was to speak to the army before battle and proclaim the commandment that they must not lose heart, but trust in the salvation of the One for Whom they are about to fight (Sotah 42a). Rashi citing Tanchuma says that this chapter is juxtaposed with the one that teaches adherence to honesty in justice to teach that if Jews deal fairly with one another, they need not fear hostile enemies.
- 1. בייתצא When you go out, Israel is addressed in the singular, to teach that if Jews are united, they need not fear (Alshich).

עם רב ממך — A people more numerous than you, it is only to you that they seem numerous, but to God they are insignificant (Rashi).

- 3. על־יבר לבכבם Let your heart not be faint. One is in violation of this commandment if one becomes frightened because he lets his mind dwell on the dangers of war (Rambam, Hil. Melachim 7:15). Thus the Torah does not demand the impossible. The average person will be afraid in battle, but people should try to avoid fear by not focusing on the dangers awaiting them. Instead, they should train their minds on the inspirational truth of the next
- ... אַל־תִּירָאוּ Do not be afraid . . . Ibn Ezra explains the following three terms. Do not be afraid inwardly; do not panic and flee from the battlefield; and do not be broken and let your fear hamper your performance in the actual fight-
- 4. בִּי ה' אֵלֹהֵיבֶם For HASHEM, your God, The enemy comes

with the power of flesh and blood, but you come with the power of the Omnipresent. The Philistines came with the power of Goliath — what was his end? He fell and they fell with him! (Rashi).

This was the key to the Kohen's declaration: God is Israel's warrior and He would save them. Since this was so. Jewish warriors could go into battle with full confidence that they would not suffer the casualties that are normal even in victory. So it was that Joshua was rightly alarmed when only thirty-six soldiers fell in the battle of Ai (Joshua 7:7-9), for not even a hair should have been lost in a war commanded by God. As the servant of God, the Kohen was the one who could convey this message, but the officers of the people had the responsibility to prepare for battle as if they could not expect miracles, so, in the next passage, they delivered a different kind of message (Ramban).

- 5-9. Those unqualified to fight. The Kohen would make the following proclamation and the officers of the army repeated it aloud after him, telling the troops that anyone not suited for combat should leave the field, lest his fear or lack of enthusiasm erode the morale of his comrades. Rambam (Hil. Melachim 7) rules that these exemptions apply only in an optional war, but in a war that is required by the Torah, such as the wars to conquer the Land, everyone must remain in the army. Also, even those excused from combat in this passage were responsible to assist the army by supplying food and water.
- 5. ולא חגבו And has not inaugurated it, i.e., begun to live in the house. Such a man should return home because it would be heartbreaking if he were to die in battle and his new unlived-in home should become the property of someone else (Rashi). According to Ibn Ezra and Ramban, the three men mentioned here should leave the field for a more practical reason: Their minds would be on their houses, vineyards, or brides, and they would lack the will to fight.

אחלה יהר ויתוב לביתה דילמא ימוח בקרבא וגבר אחרן יחלנה: זומו גברא די ארס אתתא ולא נסבה יהר ויתוב לביתה דילמא ימות בקרבא וגבר אַחַרָן יִסְבַנָה: חויוספון סרביא למללא עם עמא ויימרון מו גברא דרחל וּתְבַיר לְבַּא יָהַרְּ ויתוּב לביתה ולא יתבר ית לבא דאחוהי כלבה: טויהי בד ישצון סרביא למללא עם עמא וימנון רבני חילא בריש עמא: ארי תקרב לַקַרַתַּא לַאַגַּחַא (קרבא) עלה ותקרי לַה מלין דשלם: יא ויהי אם שלם תענגר ותפתח לר ויהי כל עמא דישתכח בה יהון לַךְ מַסְקִי מסין ויפלחנר: יב ואם לא תשלם עמר ותעבר עמר קרב ותצור עלה: יגוימסרנה יי אלהר בידר ותמחי ית כל דכורה לפתגם דחרב: יד לחוד נשיא וטפלא ובעירא וכל די יהי בַקַרתַא כַּל עַרַאָה תבוז לר ותגמר יָת עַרָאָה רָסָנָאָךְ הִי יִהַב יִיָּ אֵלָהַךְּ לַר: שּבּו תַעבֶּר לְכַל קרוניא דרחיקן מַנַרְ לַחַבַא דִּי לַא מַקּרוַי עַמַמַיַּא הַאַלִּין אָנוּן: טוּלְחוֹר מְקַרְנֵי עַמְמֵיַא הַאַלֵּין דִּי יָיָ אֲלָהַךְ יָהֶב לָךְ אֲחַסַנַא לַא תְקַיַם כל נשמתא: יוארי גמרא תגמרנון חתאי ואמראי כנענאי ופרזאי חואי ויבוּסָאַי כָּמַא די פַקּדַרְ יִיַ אַלַהַרְּ: יח בריל די לא ילפון יתכון למעבר

חללו ילר וישב לביתו פון ימות בַּמִּלְחַמַה וָאִישׁ אַחֵר י יחללנו: ומי־האיש אשר ארש אשה ולא לקחה ילר וישב לביתו פּן־יַמוּת בַּמַלְחַמֵּה וָאִיש אַחַר יִקְחַנַה: ֶּן יָיֶסְפִּוּ הַשְּטְרִים לְדַבֵּר אֶל־הָעָם וְאָמְרוּ מִי־הָאֵיש הַיַּרֵא ֶ רְ וַרֶךְ הַלֵּבֶב יֵלֶךְ וִיָשְׁב לְבֵיתֵוֹ וְלְא יִמֵּס אֵת־לְבֵב אֲחֵיו ש כלבבו: והיה כַּכַלָּת הַשְּטָרִים לְדָבֵּר אֱל־הַעָם וּפַקְדוֹ בי־תקרב אל־עיר שרי צבאות בראש העם: אַ לָהַלַּחֵם עַלֵּיהַ וְקַרַאתַ אָלֵיהַ לְשַׁלְוֹם: וְהַיֵה' אָם־שַׁלְוֹם אַ לָּהַלַּחֵם עַלֵּיהַ וְקַרַאתַ תַעַנֶרְ וּפַתְחָה לֵךְ וָהַיַּה כַּל־הַעֵם הַנִּמְצַא־בָה יָהִיוּ לְךָּ יב למַס וַעַבַדוּך: וָאָם־לָא תַשְׁלִים עַמַּך וַעַשְּתַה עַמַּךְ ֹי, מלחמה וצרת עליה: וּנִתַנַה יהוה אַלֹהֵירְ בְּיַדֵּרְ וָהְבְּיתַ ַרְ אַתֹּ־כָּלֹ־זְכוּרָהּ לִפִּי־חֶרֶב: רַק הַנָּשִּׁים וְהַטַּף וְהַבְּהַמָּה יִי אֵתֹ־כָּלֹ־זְכוּרָהּ לִפִּי־חֶרֶב: רַק הַנְּשִּׁים וְהַטַּף וְהַבְּהַמְּה וָכל אַשֶּׁר יָהַיָה בַעֵיר כַּל־שְלַלֵה תַבִּז לֵך וָאַכַלְתַּ אֵת־ יי שַלַל אִיבֶּיך אָשֶר נַתַן יהוָה אֱלהֵיך לַךְ: כֵּן תַּעַשָה לְכַל־ הָעָרִים הָרָחקָת מִמָּךָ מִאָד אֲשֵׁר לֹא־מֵעַרֵי הַגּוֹים־ יהוה אַל הִיך הַעַמִּים הַאָּלֵה אָשֶׁר יהוה אַל הִיך י נתו לר נחלה לא תחיה כל־נשמה: בי־החרם תחרימם הַחָתֵי וַהַאֲמֹרִי הַכָּנַעַנִי וָהַפָּרִוֹּי הַחָנִי וְהַיָבוּסֵי בַּאֲשֶׁר צְוּךְ יהוה אַלהִיר: לְמַען אֲשָׁר לִא־יִלְמַדוּ אַתְכֵם לֵעשׁוֹת יהוה אַלהיר:

לוקוף אם הנופלים ולחזקם בדברים, שובו אל המלחמה ולא מנוסג, שחחלת נפילה ניסה (ספרי קלה; סוטה שם): (י) בי תקרב אל עיר. במלחמת הרשות הכחוב מדבר, כמו שמפורש בסנין כן מעשה לכל הערים הרחוקות וגו' (פסוק טו; ספרי קלט): (יא) בל העם הגמצא בה. אפילו אתה מולא כה משבעה עממין שלטוית להתרימם אתה רשאי לקיימם (ספרי ר): למם ועבדוף. עד שיקבלו עליהם מסים ושפנד (שם): (יב) ואם לא תשלים עמך ועשתה עמך מלחמה. הכחוב ושפנד שם לא לת חשלים עמך מעשר מלחמה. הכחוב מעשרך שלם לא מחלים להלחם כך אם מניתנה וחלך (שם): וצרת עליה. אף להרעיבה ולהלמיאה ולהמיתה מיתח תחלואים (שם): (יג) וגתנה היא אלהיך בידף. אם עשים כל האמור בענין טוף שה' נותנה כידן (שם): (יד) והטף. אף טף של זכרים, ומה אני מקיים והכיח את כל זכורה (פסוק יג) נגדולים והטף. אף טף של זכרים, ומה אני מקיים והכיח את כל זכורה (פסוק יג) נגדולים (ספרי שם): (יז) באשר צוך. לרבות את הגרבשי (שם להי לקבלם (שם רב):

(ו) ולא חללו. לא פדאו בשנה הרביטית, שהפירות טעונין לאכלן בירושלים או למללן בדמים ולאכול הדמים בירושלים: (ו) פן ימות במלחמה. ישוב פן ימות, שאם לא ישמע לדברי הכהן כדאי הוא שימות (ספרי קלה): (ח) ויספו השוטרים. שאם לא ישמע לדברי הכהן כדאי הוא שימות (ספרי קלה): (ח) ויספו השוטרים. למה נאמר כאן ויספו, מוסיפין זה על דברי הכהן, שהכהן מדבר ושטמי מן שמע ישראל עד להושיע אתכס, ומי האיש ושני ושליש כהן מדבר ושוטר משמיע, וזה שוטר מדבר ושוטר משמיע (פוסה מג.): הירא ורך הלבב. רבי עקיבא אומר כמשמעו, שאינו יכול לעמוד בקשרי המלחמה ולראות תרב שלופה. רבי יוסי הגלילי אומר הירא משבירות שבידו, ולכך חלחה לו חורה לתזור על בית וכרם ואשה, והרואהו לכסות על החוזרים בשביל שבירה, והרואהו לכסות על החוזרים בשביל שבירה, והרואהו הוור אומר שמל בנה בית או נסע כרם או ארש אשה (שם מד.): (ט) שרי צבאות. שמעמידין זקפין מלפניהם ומאחריהם וכשילים של ברול בידיהם, וכל מי שרולה לחזור הרשות בידול לקפח את שוקיו. זקפין בני אדם שמתדים בקלה המערכה שרולה לחזור הרשות בידול לקפח את שוקיו. זקפין בני אדם שמתדים בקלה המערכה שרולה לחזור הרשות בידול לקפח את שוקיו. זקפין בני אדם שמדים בקלה המערכה שרולה לחזור הרשות בידול לקפח את שוקיו. זקפין בני אדם שמדים בקלה המערכה שרולה לחזור הרשות בידור לקפח את שוקיו. זקפין בני אדם שמתדים בקלה המערכה שרולה לחזור הרשות בידול לקפח את שוקיו. זקפין בני אדם שמתדים בקלה המערכה שרולה לחזור הרשות בידול לקפח את שוקיו. זקפין בני אדם שמתדים בקלה המערכה שרולה לחזור הרשות בידו לקפח את שוקיו. זקפין בני אדם שמת בידו לקבה את שובר בידום בידור להשבה של בידור בידום בידור לקבות את בידור בידור בידור לחוד בידור להתביח בידור ב

שביטי

<sup>6.</sup> וְלֹא חְלֵּלו — And not redeemed it, in the fourth year, when the fruit must be taken to Jerusalem, or redeemed, and may be eaten for the first time (see Leviticus 19:24).

<sup>7.</sup> אַרש — Betrothed. This refers to the first phase of the marriage ceremony, which is called erusin or kiddushin. For lack of an equivalent word in English, we have followed the majority of translators who use "betrothed."

ילא לְקְחָה — And not married her. This refers to the second, final phase of the marriage ceremony, which is called *nesuin*.

**<sup>8-9.</sup>** The Kohen now left the scene and the officers made this proclamation. There are two opinions in the Talmud (*Sotah* 44a): According to R' Akiva, the Torah meant literally that cowardly people should leave the field, because if someone lacked faith in God's help after hearing the Kohen's assurance, he was not worthy of a miracle, and did not belong in the army. According to R' Yose HaGlili, this declaration was directed at someone who was fearful and fainthearted because he was a sinner and knew he was unworthy of God's help. In order to protect such a person's dignity, the Torah

redeemed it? Let him go and return to his house, lest he die in the war and another man will redeem it. <sup>7</sup> And who is the man who has betrothed a woman and not married her? Let him go and return to his house. lest he die in the war and another man will marn, her "

<sup>8</sup> The officers shall continue speaking to the people and say, "Who is the man who is fearful and fainthearted? Let him go and return to his house, and let him not melt the heart of his fellows, like his heart." 9 When the officers have finished speaking to the people, the leaders of the legions shall take command at the head of the people.

Overtures

10 When you draw near to a city to wage war against it, you shall call out to it for peace. for Peace 11 It shall be that if it responds to you in peace and opens for you, then the entire people found within it shall be as tribute for you, and they shall serve you. 12 But if it does not make peace with you, but makes war with you, you shall besiege it. 13 HASHEM shall deliver it into your hand, and you shall smite all its males by the blade of the sword. 14 Only the women the small children, the animals, and everuthing that will be in the city — all its booty may you plunder for yourselves; you shall eat the booty of your enemies, which HASHEM, your God, gave you, 15 So shall you do to all the cities that are very distant from you, which are not of the cities of these nations, 16 But from the cities of these peoples that HASHEM, your God. gives you as an inheritance, you shall not allow any person to live. 17 Rather you shall utterly destroy them: the Hittite, the Amorite, the Canaanite, the Perizzite, the Hivvite, and the Jebusite, as HASHEM, your God has commanded you, 18 so that they will not teach you to act

also freed those with new homes and so forth, so that when the sinner left the field, onlookers would assume that he was going because of his home, vineyard, or bride (Rashi; Ramban).

10-18. Overtures for peace. Before Israel goes to war, it must give its enemy an opportunity to make peace. With regard to which enemies fall under this rule, there is disagreement among the major commentators. According to Rashi and Raavad, this applies only to optional wars against enemies other than the seven Canaanite nations. In the wars that Israel was commanded to wage against the Canaanite inhabitants of the Land, however, they were not to offer them peace, nor to permit them to live in the Land, under any circumstances. Rambam and Ramban interpret that all nations had to be given the opportunity to make peace, including the Canaanites. According to all, those who were entitled to this offer and accepted it were required to pay taxes, obligate themselves to perform national service, and. if they were going to live in the Land, to accept the Seven Noahide Laws.

Ramban offers proof from both Moses and Joshua: Moses called upon the Amorite King Sihon in peace (Numbers 21:21), and Joshua sent peace feelers to the Canaanites (Yerushalmi Sheviis 6:1; Devarim Rabbah 5:13) — even though those battles were for lands that were part of Eretz Yisrael. To this, Gur Aryeh responds that it was only after the war of conquest began that the Canaanites were not to be offered peace. Moses' offer to Sihon was made before any battles were under way, and Joshua sent his messages before the Jews crossed the Jordan. Once they were in Eretz Yisrael, however, the conquest was under way, and it was too late for the Canaanites to avoid the provisions of this passage.

12. . . . ואם־לא תשלים. — But if it does not make peace with you. . . The Sages (Sifre) see this verse as a warning that if a city refuses to make peace, it is inevitable that it will eventually attack you if you simply withdraw without subduing it (Rashi).

15. הרחקת ממה מאד — That are very distant from you. This verse is the crux of the dispute noted above. According to Rashi, the verse indicates that the above laws apply only to cities outside of Eretz Yisrael - very distant from you but the next three verses, which apply specifically to the Canaanites, contain no provision for peace overtures. According to Ramban, the above commandment to call for peace applies to everyone. The only difference between the Canaanites and others is if the peace offer is refused and a war ensues. In that case, only the male warriors of outside nations are to be killed and the rest of the population is spared, but the Canaanites must be exterminated, as set forth below.

18. למען אשר לא־ילמדו אתכם — So that they will not teach you. But if individual Canaanites wish to convert, you may accept them (Rashi).

Ramban explains that it was forbidden to permit any pagan Canaanites to remain, even individuals, because their modes of service to their deities would filter into the Jewish community. Even if Jews were not to become idolaters, they would use those abominable practices to serve God. But as time went on the danger was even greater: you will sin to HASHEM, by actually worshiping their idols. The fact is that these dire warnings came true. Israel permitted many Canaanites to remain, and the result was that idolatry did became prevalent among Jews and caused the many disasters that are recorded in Scripture.

ככל תועבתהון די עבדו לטעותהון ותחובון קרם יי אלהכון: ישארי תצור לקרתא יומין סגיאין לאגחא עלה למכבשה לא תחבל ית אילנה לארמא עלוהי גרזנא ארי מנה תיכול ויתה לא תקוץ אַרֵי לַא בַאַנשא אילן חקלא לְמַעַל מַקַּדַמַך בַּצַיַרָא: כלחוד אילן דתדע אַרי לַא אִילַן דמאַכל הוא יתה תְּחַבָּל וּתִקוּץ וַתְבַנֵי כַרְקוֹמִין על קרתא די הִיא עַבַּדָא עַמַּרְ קַרָבַא עַד דְּתַכְבָּשַה: אַאַרי ישתכח קטילא בַּאַרעַא דִּי יָיָ אַלָהַרְ יַהַב לַךְ לְמִירְתַה ַרַמַי בְּחַקלַא לא יריע מו קטלה: כּויפּקוּו סַבַיך ודַיניך וימשחון לקרויא די סוחרני קטילא: גויהי קרתא דקריבא לַקְטִילַא וידבּרוּן סבי קרתא ההיא עגלת תורי די לא אתפלח בה די לא נגידַת בָּנִיר: - וַיַּחַתוּן סַבַי קַרְתַא הַהיא ית עגלתא לנחלא ביר די לא אתפלח בַה וַלַא יוִדְרַע וַיִנְקפוּן תַּמָן יַת עַגַלתַא בְּנַחַלָא: הוַיתקרבון כַּהַנַיָּא בּני לוי ארי בהון אתרעי יי אלהך לשמשותה וּלְבַרֶבָא בִּשְׁמָא דַייַ וְעַל מֵימִרָהוּן יְהַי כל דין וכל מכתש סגירו: ווכל סבי קַרָתַא הַהָּיא דָּקָרִיבִין לְקָטִילַא יַסְחוּן ית יריהון על עגלתא דנקפתא בנחלא: ּוּוִיתָיבוּן ווַיִּמָרוּן יִדְנַא לַא אֲשָׁדּוּ

בְּכֵל הְּוֹעֲבֹתָם אֲשֶׁר עָשִׂוּ לֵאלְהֵיהֶם וַחֲטָאתֶם לֵיהֹנְה בְּיִתְצְוּר אֶלִּרְיִיךְ יָמִים רַבִּים לְהִלָּחֵם עָלֵיהָ לְתָפְשָׁהּ לְא־תִשְׁחִית אֶת־עֵצְהּ לְנְדְּחַ עַלְיוֹ גַּרְדֶׁן בִּי מִמֶּנוּ תֹאבֵל וְאֹתֻוֹ לְא תִכְּרֶת בְּי הָאָרָם עֵץ בְּשָׁרֶה לָבָא מִפָּנֵיךְ בַּמָצְוֹר: רֵק עַץ אֲשֶׁר־תֵּלִע כִּי לֹא־תַשְׁהָה לָבָא מִפָּנֵיךְ בַּמָצְוֹר: רֵק עַץ אֲשֶׁר־תֵּלִע כִּי לֹא־עֵץ מִאֲבֶל הְנָא עשָׁה עִמְּךְ מִלְחָמָה עַר רְּרְתָהּ: בְּלְרִשְׁהָּת נַפֵּל בַּשֶּׁרֶה לֹא עֹשֶׁה עִמְּךְ מִלְחָמָה עַר רְרְתָּהִּ: בְּלְרִשְׁהָנִיךְ וּמִיְרוּ אֶלְיבָר לָא עשָׁה לִא נוֹדֵע מִי הִבָּהוּ: וְיִצְאָוּ וְקַנֵּיךְ בְּלְרִשְׁהָנִי הָמִיר הַמָּלֵל: וְהָנִה בְּעָל: וְהוֹרְדוּ בְּלָל: וְהָנְה בְּנָיר הָהָרְהוּ אֶעֶר לֹא־מֵשְׁכָה בְּנָחָל: וְהוֹרְדוּ הְבָּלְר אֲשֶׁר לְא־עָבְר לָא־עָבָר לָּבָּה בָּנָחְלִי וְנְבְעִיף וְאָשֶׁר לֹא־תְּיְבָּלְי וְעָרְפוּ בְּשֶׁר לֹא־תְּלְן אָשֶׁר לִא־עָבְר בְּוֹן לְאִינְר הַהְנִה בְּנָחָל: וְהָנְהוּ הַּנְבְיר בְּוֹ וְלָא יִנְּרֶע וְעָרְפוּ בְּשֶׁם אֶת־הָנֶעְנְלָה בָּנָחָל: וְהוֹרְרוּ הְעָבְר בְּוֹ וְלְא יִנְרֶע וְעָרְפוּ בְּשָׁם אֶת־הָנְעְנְלָה לְשִׁרתוֹ וּלִברְרְ הִיּשְׁר לִא־תְיוֹ וְלָא יִנְרְבִי בְּחְיִבְּיוֹ בְּנִים בְּעָבְיר בְּחָל עִיבְרוֹ וְעָבְרְפוּ בְּשֶׁבְ מִי בְּבָּבְר בְּוֹ וְלְא יִנְרָב וְתָבְּנְיך בְּשָׁב אְרִיך הְנִבְישִׁם אֶת־הָנְעְנְלְהְיּב לְא־רֹנוּ וֹלִיבּיל בְּבְּבְּיוֹ בְּנִבְיִים בְּבּים בּחֹר יהוֹה אלהֹיִה לְשׁרֹתוֹ וּלִברְרְיּ

ּ בַּשַׁם יהוָה וַעַל־פִּיהַם יֵהָיָה כַּל־רַיב וְכָל־נָגַע: וְכֹל זְקְנֵי

העיר הַהוא הַקּרבים אל־הַחַלַל יַרַחַצוּ אַת־יַדֵּיהֵם עַל־

הַעגלה הַעַרוּפַה בַנּחַל: וענוּ ואַמַרוּ יַבִּינוּ לא °שפכה'

מפטיר שפכו ס

KD

מיוחדים שבוקניך, אלו סנהדרי גדולה (סוטה מד:): ומדרו. ממקום שהחלל שוכב (ספרי רה): אל הערים אשר סביבות החלל. לכל לד, לידע איזו קרובה: (ר) אל נחל איתן. קשה של נספר ליון סטטה מה:): וערפו. קולן טנפה אל נחל איתן. קשה של מפד (ספרי רז; סטטה מה:): וערפו. קולן טנפה בקופין (שם ושם) אמר הקב"ה, חבא עגלה בם שנתה שלא משתה פירות, וחטרף במקום שאינו עשה פירות, לכפר על הריגתו של זה שלא הניתוהו למשוח פירות (סטטה מו.): (ז) ידינו לא שפבה. וכי טלקה על לב שקני בית דין שופכי דמים

ינט) ימים. שנים. רבים. שלשה מכאן אמרו אין לרין של פיירוה של שובדי כוכבים
פחוח משלשה ימים קודם לשבה. ולמד שפוחה בשלום שניירוה של שובדי כוכבים
פחוח משלשה ימים קודם לשבח. ולמד שפוחה בשלום שנים או שלשה ימים, וכן הוא
אומר וישב דוד בלקלג ימים שנים (פמואל ב א:א) ובמלחמום הרשוח הכחוב מדבר
(ספרי רג): בי האדם עץ השדה. הרי כי משמש בלשון דילמא, שמא האדם ען
השדה להכנם בחוך המלור מפניך להחיסר בישרי רשב ולמא כאנשי הפיר, למה
תשחימנו: (ב) עד רדתה. לשון ראוי, שתהא כפופה לך: (ב) ויצאו זקניר.

19-20. Preservation of fruit trees. In the midst of a chapter dealing with warfare, which, by definition, is destructive, the Torah demands that Jews remain conscious of the need to maintain their regard for the general welfare and cleave to their love of goodness. If people try to remain good even at times that call forth their basest instincts, they will try not to waste even a mustard seed, and they will be able to perfect their character steadily (Chinuch).

19. יְמִים (רְבּים - Many days. Since the plural days implies two, the addition of the word many implies three, meaning that the siege must last for at least three days before an attack. The Sages derive from this that peace offers must be extended for two or three days, and that it is forbidden to begin a siege less than three days before the Sabbath [to allow the enemy time for consultations without interfering with the Jewish observance of the Sabbath (Mizrachi)] (Rashi).

בי הָאָרָם עַץ הַשְּׁרְה — Is the tree of the field a man . . . ? In war,

it is permitted to attack soldiers of the enemy, but a tree is not a soldier; why should Jews feel the need to deprive anyone of the tree's fruit? (Rashi). According to Ibn Ezra, the flow of the verse is that since human beings need fruit trees for their food, thus the survival of people is synonymous, in a sense, with the survival of their food supply. According, he renders for a man is the tree of the field, i.e., he depends on the tree.

Maharal comments that the comparison of people to trees has far-reaching significance. Just as trees must grow branches, twigs, flowers, and fruit to fulfill their purpose, so man is put on earth to be productive and labor to produce moral, intellectual, and spiritual truth. This is why the Sages refer to the reward for good deeds as "fruit," for they are the true human growth.

21.

1-9. עַּגְלָה עֵרוּפֶּה (The axed heifer. The murder of a Jew is a tragedy for the community, and if it was in any way due to

according to all their abominations that they performed for their gods, so that you will sin to HASHEM, UOUR GOD.

Presentation

19 When you besiege a city for many days to wage war against it to seize it, do not destroy of Fruit its trees by swinging an axe against them, for from it you will eat, and you shall not cut it down. is the tree of the field a man that it should enter the siege before you? 20 Only a tree that you know is not a food tree, it you may destroy and cut down, and build a bulwark against the city that makes war with you, until it is conquered.

# 21 Unsolved

The Axed

Heifer

f a corpse will be found on the land that HASHEM, your God, gives you to possess it, fallen in the field, it was not known who smote him, 2 your elders and judges shall go out and Murder: measure toward the cities that are around the corpse, 3 It shall be that the city nearest the corpse, the elders of that city shall take a heifer, with which no work has been done, which has not pulled with a voke, 4 The elders of that city shall bring the heifer down to a harsh valley, which cannot be worked and cannot be sown, and they shall axe the back of its neck in the valley. <sup>5</sup> The Kohanim, the offspring of Levi, shall approach, for them has HASHEM, your God, chosen to minister to Him and to bless with the Name of HASHEM, and according to their word shall be everu grievance and everu plaque.

6 All the elders of that citu, who are closest to the corpse, shall wash their hands over the heifer that was axed in the valleu. 7 They shall speak up and say, "Our hands have not spilled

neglect or indifference, everyone must feel a share of the auilt. Consequently, if the corpse of an unwitnessed murder is found lying in the open, the Torah requires the elders of the town nearest to the corpse to perform a public ritual in which they declare that they were not culpable and they pray for forgiveness for the Jewish people.

Ibn Ezra writes that the elders have a degree of responsibility because if sinfulness had not been present in their town, such a mishap would not have occurred. Rambam comments that the nature of and publicity accompanying the ritual will attract large numbers of people which may help elicit information that will make it possible to apprehend the murderer.

- 2. וכניה ושפטיה Your elders and judges. Since the word your implies that they must be the most recognized elders, a delegation of [five] members of the Great Sanhedrin come to make the measurements (Rashi). That the Sanhedrin in Jerusalem must send a delegation to the furthest stretches of the Land illustrates the gravity of the crime and the sanctity of the life of even an unknown human being.
- 3. העיר הקרבה The city nearest. Once the Sanhedrin has determined which city is closest, they go back to Jerusalem and the elders of the city perform the ritual, on the assumption that the nearest city is the one that had last contact with the corpse.
- עגלה בָּקֶר A heifer. The word עגלה or עגלה usually refers to a calf in its first year, while the word and indicates mature cattle. The combination of these two terms describes a cow that has not yet reached its second birthday (Rambam, Rav to Parah 1:1)
- 4. נחַל אֵיתַן A harsh valley. It should be a valley whose land was too harsh ever to have been worked (Rashi). According

- to Rambam, however, נחל איתו means stronalu flowina
- לא־יעבד Which cannot be worked. The term is in the future tense, implying that it is forbidden ever to work in the valley (Sotah 46a).
- 5. ונגשו הבהנים The Kohanim . . . shall approach. The function of the Kohanim in the ritual is to pronounce the prayer of verse 8, after the elders of the city had washed their hands and made the declaration of verse 7 (Ramban).
- בל ריב And according to their word shall be every grievance. The Torah explains the need for Kohanim. Since they are the servants of God, their participation will be instrumental in obtaining forgiveness and atonement, and because they are involved in adjudicating grievances, their experience with human nature may enable them to identify people acting suspiciously, thus helping capture the murderer (Sforno).
- 6. ירחצו את־יריהם Shall wash their hands. They wash their hands to symbolize that just as their hands are clean, so they are free of quilt in the death.
- 7. יַדינוּ לֹא שַׁמְבוּ אֵח־הַדֶּם הַוָּה Our hands have not spilled this blood. This declaration seems almost ludicrous: Did anyone suspect the elders of murder? They mean to say that they did not know of the traveler and had no part in allowing him to go on his lonely way without food or escort (Rashi). If they had been quilty of such neglect, they would have had blood on their hands - such is the responsibility of leaders to refine the behavior of their followers. According to Sfomo, the elders meant to say that they did not permit a known murderer to roam the land.

Maharal notes that the declaration implies that the murder might not have happened if the victim had been escorted as חַבָּהַנַיָּא יִימרוּן כּפּר לעמר ישראל די פַרַקתא יי ולא תתן חובת דם זכי בגו עמר ישראל ויתבפר להון על דמא: סוֹאַת תַפַּלִי אַשרי דם זכּי מבּינר ארי תַּעַבַּד דְּכַשֵּׁר קַדַם יי:

ַח את־הַדָּם הַזָּה וְעֵינֵינוּ לִא רַאָוּ: כַּפַּר פְעַמְךּ יְשַׂרַאֵל יִת דְּמָא הָדִין וְעִינָגָא לָא חַזָאָה ה אַשֵּר־פָּלִיתָ יהוֹה וְאַל־תִּתוֹ דֶּם נָלִי בְּקֶרֶב עַמְּךְּ יִשְׂרָאֵל י וְנַכַּפַר לָהָם הַדָּם: וְאַתַּה תִּבַעֵר הַדַּם הַנַקִי מְקַרבַּךְ כִּי־ תעשה הַנַּשַר בָּעַינֵי יהוָה: צ״ז פסוקים. סלר׳א סימן.

י"בס שמשעשו כן יכופר להם הפון (סוסה מו.): (ט) ואתה תבער. מגיד שאם נמלא הם, אלא לא ראיטהו ופטרטהו בלא מזוטת ובלא לייה (שם מה:). הכהגים אומרים כפר לעמך ישראל (חונקנום): (ח) ונכפר להם הדם. הכתוב מכשרם המרג אחר שנחערפה הענלה הרי זה יהרג (שוטה מז:) והוא הישר בעיני הי:

required — but there is no mitzvah to accompany a wayfarer all the way to the next city! He explains that when a host takes the trouble to escort a stranger part of the way, he shows that he feels solidarity with a fellow Jew, and when Jews have such feelings toward one another, God responds by providing an extra measure of protection. If, however, they had, in effect, written the traveler out of the community, he does not have this protection.

this blood, and our eyes did not see. <sup>8</sup> Atone for Your people Israel that You have redeemed, O HASHEM: Do not place innocent blood in the midst of Your people Israel!" Then the blood shall be atoned for them.

<sup>9</sup> But you shall remove the innocent blood from your midst when you do what is upright in the eyes of HASHEM.

THE HAFTARAH FOR SHOFTIM APPEARS ON PAGE 1199.

are 97 verses in the *Sidrah*, numerically corresponding to the mnemonic איני.

The mnemonic refers to the thorn of a rose bush, which protects the beautiful and tender flower from those who would harm it. So, too, the *Sidrah* contains many commandments that protect the Torah from encroachment by those who might weaken its authority, such as a king to exercise discipline and the punishment of a rebellious elder (R' David Felnstein).

<sup>8.</sup> וְנְפֵּרְ לְּיְם תְּדֶּם Then the blood shall be atoned for them. The Torah announces that when the elders and the Kohanim make their declarations, God forgives the people (Rashi).

<sup>9. ...</sup> אָתָּה — But you ... Even though the ceremony has been performed and atonement granted, the people are still responsible to execute the murderer, if he is ever apprehended.

ש"ו מסוקים. סלו"א סימון — This Masoretic note means: There

## אונכלום

יאַרי תפוס לאגחא סרבא על בעלי דבבה וימסרנון יי אלהה בידה ותשבי שביהון: יאותחזי בשביא אתתא שפירת חזו ותתרעי בה ותסבה לה לאנתו: יבותעלנה לגו ביתר ותגלח ית רישה ותרבי ית טופרנהא: יותעדי ית כסות שביה מנה ותיתב בביתה ותבכי ית אבוהא וית אמה ירח יומיו ובתר כו מיעול לותה ותבעלנה ותהי לה לאנתו: דויהי אם לא תתרעי בה ותפטרנה לנפשה וובנא לא תובננה בָּכַסְפַּא לַא תַתַגַר בַּה חַלַף די עניתה: ים אַבֵּי תַהַוֹיֵן לְגַבַר תַּרתין נשין חדא רַחַמְתַּא נַחַרָא שְנִיאַתַא וילידן להּ בּנין רַחַמָּתָא וּשַׁנִיאַתַא ויהי בּרא בוּכרא לְשַׂנִיאַתַא: פּויהִי בּיוֹמא דיחסן לבנוֹהי ית די יהי לה לית לה רשו לבפרא ית בר רחמתא על אפי בר שניאתא בוכרא: מארי ית בוכרא בר שניאתא יפרש למתן לה תרתין חלקין בכל די ישתכח לה ארי הוא ריש תקפה לה חזיא בכרותא: יחארי יהי לגבר בר סטי ומרי ליתוהי מקבל למימר

## פרשת כי תצא

פירתצא למלחמה על־איביה ונתנו יהוה אַלהֵיה בּירה . אַ ושבית שביו: וַרְאִיתְ בַּשְׁבִיָה אֲשֶׁת יָפַת־תַּאַר וְחֲשֶׁקַתַּ יב בה ולקחת לה לאשה: והבאתה אל־תור ביתה וגלחה ָּגַ אַת־ראשַׂהּ וָעֲשָּׁתָה אֵת־צְפַּרְנֵיהַ: וְהַסְּירַה אֵת־שְּמְלַת יַּ שביה מעליה וישבה בביתר ובכתה את־אביה ואת־ אמה ירח ימים ואַחַר כַּן תַּבוֹא אַלֵּיהַ וָבַעַלְתַּה וָהַיִתה יר לר לאשה: והַיַּה אָם־לָא חַפַּצָתַ בָּה וִשְׁלַחַתַּה לְנַפְשַׁה ומכר לא־תמכרנה בכסף לא־תתעמר בה תחת אשר פי־תהייו לאיש שתי נשים האחת אהובה והאחת שנואה וילרו־לו בנים האהובה יו וַהַשְּׁנוֹאָה וָהַיַה הַבָּן הַבָּכָר לַשְׁנִיאָה: וָהַיַה בִּיוֹם הַנָּחִילוֹ יי אָת־בַּנַיוֹ אָת אָשֶר־יַהָיָה לָוֹ לָא יוּכַּל לְבַבֶּר אֶת־בַּן־ ר הַאָהוּבָה עַל־פָּנַי בֶן־הַשָּנוּאָה הַכְּכִר: כִּיּ אֶת־הַבְּכֹר בֵּן־ $_{
m P}$ השֹנוּאה יבּיר לתת לוֹ פּי שׁנִים בּכֹל אשר־ימצא לוּ כּי־ בי-יח הוא ראשית אנו לו משפט הבכרה: יהיה לאִישׁ בַּן סוֹרֵר וּמוֹרֶה אֵינַנּוּ שׁמֵעַ בְּקוֹל

במלחמה כשביל להוטח אחרים ממהם (ספרי ריג): וישבה בביתך. כבית שששתש בן, נכנם ונחקל בה יולא ונחקל בה, רואה בככייתה רואה בטולה כדי שחתנה עליו (שם): ובכתה את אבידה. כל כך למה, כדי שהיא בת ישראל מתה הוו עלכה, כת ישראל מתקשמת וו מתטולת (שם): (יד) והיה אם לא חפצת בה. הכמוב מבשרך שמופך לשתוחה (שם ריד): לא תתקשמר בה. לא שמתש בה (שם) כלשון פרסי קורין לעבדות ושישש שימראה. מישדו של רכי משה הדרשן למדתי כן: (יד) פי שנים. כנגד שני אחים (שם ריד): בכל אשר ומצא לו. מכאן שאין הבטר טמל פי שנים כראר לבא לאחר מיסת האב כבשחות (שם; בטרות לב.): (ידו) סורר. סר מן הדרך: ומורה. מסרב בדברי אביו, לשון ממרים (למיל טוז):

רש"מ

(ד) בי תצא למלחמה. במלחמת הרשות הכתוב מדבר (ספרי ריח) [שבמלחמת הל שכר של ישר בל למלחמה. במלחמת הל של ישר בל לומר ושבית שביר. שהרי כבר נחמר בשבטה חומים לה תחיה כל נשמה של (נשיל כניחי)]: ושבית שביר. לרבות כנענים שבתוכה וחמ"פ שק משבע חומית (נשיל כניחי)]: ושבית שביר. לפילו אם חים (שם): ולא אשת. לפילו אם חים (שם): ולקחת לך לאשה. לה וה דברה תורה האלה כנגד ילה הרע (קדושין שם) של אחץ המקיה מחיה בליה בחים בל לה מניח שול ליים וגו' (פפוץ שו וסיפו להיות ושל להיות שולה (פפרי ריד) שלחמר אחריז כי תחיין לחיש וגו' (פפוץ מיו וסיפו להליד ממנה בן פורר ומורה, לכך נסמכו פרשית הללו: (מנחומה א) (יב) ועשתה את צפרניה. תגדלם כדי שתמוול (פפרי ריב; יכנתת מת): (יג) מו וששתה את צפרניה. תגדלם כדי שתמוול (פפרי ריב; יכנתת מת): (יג) מו החירה את שמלת שביה. לפי שהם לאים, שהגויים בנותיהם מתקשמות מה

## PARASHAS KI SEITZEI

permitted to him later, he will be willing to wait, rather than sin. According to most commentators, however, he is permitted to cohabit with her one time, even before she undergoes the process. After that one time, he may not live with her again before she completes the lengthy procedure described here (see *Tos., Kiddushin* 22a). According to either interpretation, the purpose of the long delay is so that the captor's desire will evaporate in the interim and he will set her free.

The juxtaposition of the first three passages of the Sidrah are in themselves an implicit argument against this sort of liaison, for after giving the laws of the captive woman, the Torah speaks of a hated wife, and then an incorrigibly rebellious child. The implication is that there is a chain reaction: This improper infatuation with a captive woman will lead to

## PARASHAS KI SEITZEI

The 10 When you will go out to war against your enemies, and HASHEM, your God, will deliver them into uour hand, and uou will capture its captivity; 11 and uou will see among its Beautiful captivity a woman who is beautiful of form, and you will desire her, you may take her to yourself for a wife. 12 You shall bring her to the midst of your house; she shall shave her head and let her nails grow. 13 She shall remove the garment of her captivity from upon herself and sit in your house and she shall weep for her father and her mother for a full month: thereafter you may come to her and live with her, and she shall be a wife to you. 14 But it shall be that if you do not desire her, then you shall send her on her own, but you may not sell her for money; you shall not enslave her, because you have afflicted her.

The Firstborn's Inviolable

<sup>15</sup> If a man will have two wives. one beloved and one hated, and they bear him sons, the beloved one and the hated one, and the firstborn son is the hated one's: 16 then it shall be that on the day that he causes his sons to inherit whatever will be his, he cannot give the right of the firstborn to the son of the beloved one ahead of the son of the hated one, the firstborn, 17 Rather, he must recognize the firstborn, the son of the hated one, to give him the double portion in all that is found with him: for he is his initial vigor, to him is the right of the firstborn.

18 If a man will have a wayward and rebellious son, who does not hearken to the voice of his

one family tragedy after another (Rashi).

12-13. The captive woman remains in the home of her captor for a period of time, during which her state of mourning and general dishevelment will make her unattractive, so that he will lose interest and set her free.

13. שמלת שביה — The garment of her captivity. It was customary for gentile women to wear their finery in time of war in order to entice their captors (Rashi).

את־אביה ואת אמה — Her father and her mother. If her parents are still alive she mourns her separation from them; if they were killed in the war, she mourns their death. The Torah shows that one should honor parents both in life and in death (Ibn Ezra). Ramban cites the view of R' Akiva that these terms refer allegorically to her former god and homeland, whom she will be leaving forever. Tears of grief are a catharsis that helps people forget the past and make peace with new situations, in her case that she is leaving her past life and will soon become a Jewess.

14. If the Jewish captor has the hoped-for change of heart, he sets her free, even if she chooses to go back to her idol-worshiping origins. Since her conversion had been coerced only so that he could marry her, the conversion is not valid if the marriage will not take place. If, however, she had converted of her own free will for if the marriage had taken place and later she fell into disfavorl, she remains a Jewess, and, like any other Jew, she cannot renounce her Judaism (Ramban).

תחת אשר עניתה — Because you have afflicted her. The Jew has caused this woman to suffer, whether by forcing her to live with him when she was first captured or by forcing her to endure the ordeal described above. Therefore, if he is not marrying her, he should let her go free, and has no right to impinge on her freedom in any way.

15-17. The firstborn's inviolable right. The Torah teaches that a firstborn son may not be deprived of his rightful share in his father's inheritance. By implication, this passage shows that parents must beware not to permit rights and relationships to be disrupted by the rivalries and even animosities that are not uncommon in family life.

Or HaChaim infers from the last phrase of verse 15 that the firstborn son will be born to the hated wife. This, he comments, is an instance of God's compassion, for when He sees the plight of the neglected wife. He will give her the first offspring, just as Leah had children before her more favored sister Rachel. God supports the brokenhearted.

18-21. בן סורר ומורה/The wayward and rebellious son. An understanding of the full meaning of this passage must revolve around two teachings of the Sages: (a) The death penalty imposed on this youngster is not because of the gravity of any sins he actually performed, but because his behavior makes it clear that he will degenerate into a mon-בן סורר ומורה נהרג על שם סופו... ימות ובאי strous human being: בן סורר ומורה נהרג על שם סופו... ואל ימוח חיב, The wayward and rebellious son is put to death because of his [inevitable] end ... let him die while he is innocent, and let him not die when he is guilty [of capital crimes! (Sanhedrin 72a). (b) So many detailed requirements are derived exegetically from this passage that it is virtually impossible for such a case ever to occur. Indeed, the Sages state that there never was and never will be a capital case involving such a son (ibid. 71a). If so, many commentators contend, the passage must be understood as an implied primer for parents on how to inculcate values into their children. For example, the Sages' exegesis that the boy's father and mother must have similar voices is interpreted to teach that they do not contradict one another in what they expect of themselves and their child, for consistency is basic to success in child-rearing. This point is offered only by way of illustration, for it is beyond the scope of this commentary to go into the many details of this exegesis.

18. בן Son. He could not be liable to a court-imposed penalty if he were not yet bar mitzvah, yet the Torah calls אבוהי ולמימר אמה ומלפו יתה ולא מקבל מנהוו: יטויחדוו בה אבוהי ואמה ויפקון יתה לקדם סבי קרתה ולתבע בית דין אתרה: בויימרון לסבי קַרְתֵּה בָּרָנָא דֵין סָטֵי וּמַרֵי ליתוֹהי מקבל למימרנא זלל בסר וסבי חמר: כא וירגמנה בל אַנשי קרתה באבניא וימות ותפלי עבד דביש מבינה וכל יִשְרָאַל יִשְּמִעוּן ויִדְחַלוּן: כבּוארי יהי בגבר חובת דין דקטול ויתקטל ותצלוב יתה על צליבא: כי לא תבית נבלתה על צליבא ארי מקבר תקברנה ביומא ההוא ארי על דחב קדם יי אָצְטַלַב וָלָא תְסָאֵב יַת אַרְעַךְ דִּי יִיַ אַלַהַרְ יַהַב לך אחסנא: אלא תחזי ית תורא ראַחוּך או יַת אַמַרַה דטען וָתְתַּכָּבַשׁ מִנָּהוֹן אַתַבא תַתיבנוּן לאחוף: בואם לא קרב אחוף לְנַתַּךְּ וְלַא יָדַעַתִּ לַהּ וְתַּכְנַשְּנַהּ לָגוֹ בַיתַר וִיהֵי עִמַּך עַד דִּיִתַבַּע אַחוּר יַתָה וַתַתִיבנַה לַה: גובן תעבר לַחַמרה וכן תעבד לכסותה וכן תעבד לכל אבדת אחור די תיבד מנה ותשכחנה לַית לַךְּ רָשׁוּ לְאַתַבַּסְאַה: רַלָא

יש אביו ובקול אמו ויסרו אתו ולא ישמע אַליהם: ותפשו בו אביו ואמו והוציאו אתו אל־זקני עירו ואל־שער ב מקמו: ואַמָרוֹ אַל־זָקנֵי עִירוֹ בְּנֵנוּ זֶה סוֹרֵר וּמֹרֶה אֵינֵנוּ בא שׁמֵעַ בִּקֹלֵנוּ זוֹלֵל וְסבֵא: יוֹרְגָמָהוּ כָּל־אַנְשֵׁי עִירְוּ בָאָבָנִים' וָמֵת וּבְעַרְתָּ הָרָע מִקּרְבֶּךְ וְכָל־יִשִּׁרָאֵל יִשִׁמְעִוּ וכי־יהיה באיש חטא משפט־ שני בג מות והומת ותלית אתו על־עץ: לא־תליו נבלתו עַל־הַעַּץ בֶּי־קַבָּוֹר תִּקְבָּרֶנוֹ בַּיָּוֹם הַהוֹא בֵּי־קּלְלַת אלהים תַּלוּי וַלָּא תָטַמֵּא אֶת־אַדְמַתְּךְּ אֲשֵׁר יהוָה לא־תראה א אַלהַירָ נתו לַרְ נַחַלֵה: א בב את־שור אחיר או את־שיו נדחים והתעלמת מהם ב השב תשיבם לאחיף: ואם־לא קרוב אחיר אליר ולא יַדַעָתוֹ וַאָסַפָּתוֹ אַל־תוֹךְ בֵּיתֶׁךְ וָהַיַה עַמַּךְ עַד דְּרְשׁ ג אַחִיר אתו וַהַשֶּבתוֹ לִוּ: וָכֵן תַּעֲשָה לַחַמרוֹ וָכַן תַּעֲשָה לשמלתו ובן תַעשה לבל־אַבַרת אַחֵיך אַשֶּר־תאבַר - ממנו ומצאתה לא תוכל להתעלם: לא־

והמברך ה' בסקילה (סנהדרין מה:): (בג) בי קללת אלהים תלוי. זלולו של מלך הוא, שאדם טשוי בדמוח דיוקנו וישראל הם כניו. משל לשני אחים חאומים שהיו דומין זה לזה, אחד נעשה שר וואחד נחפם ללסטיות ונתלה, כל הרואה אומו שהיו דומין זה לזה, אחד נעשה שר ואחד נחפם ללסטיות ונתלה, כל הרואה אומו המר חלוי (שם מו:). כל קללה שבמקרא לשון הקל וולזול, כמו והוא קללה נמרלת (מלכים א בית): (א) והתעלמת. כובש עין כאילו אינו רואה: לא תראה והתעלמת. לא מראה אומו שמפעלם ממנו, זהו פשטו. ורכוחינו אמרו מעמים שאחה מתעלם וכו' (ספרי רכב; ב"מ ל.): (ב) עד דרוש אחיך. וכי חעלה בלבבך שימוה ל ון קודם שידבה, אלא דרשה שלא יהא רמאי (ספרי רכב; ב"מ מכו:): והשבותו לו שהה שבה, שלא יאכל בביחך כדי דמיו וחתבעם ממנו. מכאן אמרו, כל דבר שעושה ואוכל יעשה ויאכל, ושאינו שונה ואוכל ימשה ויאכל, ושאינו אינר רואה אותו: ימכר (ב"מ שם): (ג) לא תובל להתעלם. לכנוש שינר כאינו אינר רואה אותו:

ויסרו אותו. מתרין בו כפני שלשה ומלקין אותו (סנהדרין עא.). כן סורר ומורה אינו חייב עד שיננוב ויאכל תרטימר כשר וישתה חלי לוג יין, שנאמר זולל וסובא (פסוק כ) ונאמר אל חהי בסובאי יין בזוללי בשר למו (משלי כב:כ; ספרי ריט; סנהדרין שס). וכן סורר ומורה נהרג על שם סופו, הגישה חורה לסוף דעמו, סוף שמכלה ממון אביו ומבקש לימודו ואינו מולא, ועומד בפרשת דרכים ומלססט הבריות. אמרה חורה ימוח זכאי ואל ימות חייב (ספרי רכ; סנהדרין עב:): (בא) ובל ישדאל ישמעו ויראו. מכאן שלריך הכרזה בבית דין, פלוני נסקל על שור. במיסור מורה ומורה (סנהדרין פט.): (בב) ובי והיה באיש חטא משפט שות. סמיכור מפרשיות מגיד שאם חסים עליו אביו או אמו (ס"א ואמו) סוף שות. סיכות הפרשיות מגיד שאם חסים עליו אביו או אמו (ס"א ואמו) שוא שות. סיכות רשה ועבור עבירות ויתחיב מיקה בבית דין (סנסומא א): ותלית אותו על עץ. רבותינו אמרו כל הנסקלין נחליו. שלאמר כי הללת אלהים סלוי.

him a son, indicating that he is still a child subject to the authority of his parents. Thus, the Sages teach that this entire process must occur during the first three months after his bar mitzvah (ibid. 68b). This is the time when a boy's impulses begin to be aroused, and it is at this point that parents and educators must exert themselves to strengthen the influence of the Torah and its teachings. Otherwise, the youngster's emerging appetite may become too powerful for anyone to restrain (R' Hirsch).

Ramban comments that the underlying sins that are harbingers of worse things to come, are: derogation of his parents; an extreme gluttony that indicates a complete lack of the self-restraint necessary for Jewish holiness to develop in him (see notes to *Leviticus* 19:2); and a refusal to behave in a way that will bring closeness to God (see notes to 6:13).

19. Parents' love of God must supersede their love of their children; if the Torah commands it, they must be ready even to hand their son over to the court (R' Bachya). Abraham was the prototype of such devotion when he bound Isaac on the altar. The message is clear: Unless a society has values that come above normal human emotions, that society will crumble, and children will become the enemies of what their parents revere.

20. אולל וְסֹבֶּא — A glutton and a drunkard. The boy must have stolen from his parents enough money to buy and consume a large amount of meat and alcoholic beverages (Sanhedrin 70a). If this is how he acts now, he will become a murderous bandit to satisfy his ravenous appetite (Rashi).

21. וְבֶל־יִשְׁרָאַל יִשְׁמְעוּ וְיִרָאוּ — And all Israel shall hear and

Rebellious

The father and the voice of his mother, and they discipline him, but he does not hearken to them: Wayward 19 then his father and mother shall grasp him and take him out to the elders of his city and the gate of his place. 20 They shall say to the elders of his city, "This son of ours is wayward and Son rebellious; he does not hearken to our voice; he is a glutton and a drunkard." 21 All the men of his citu shall pelt him with stones and he shall die; and you shall remove the evil from your midst: and all Israel shall hear and theu shall fear.

Hanging and Burial

<sup>22</sup> If a man shall have committed a sin whose judgment is death, he shall be put to death, and μου shall hang him on a gallows. <sup>23</sup> His body shall not remain for the night on the gallows, rather uou shall surelu buru him on that day, for a hanging person is a curse of God, and you shall not contaminate your Land, which HASHEM, your God, gives you as an inheritance.

22 Concern Property of Another

You shall not see the ox of your brother or his sheep or goat cast off, and hide yourself from them; you shall surely return them to your brother. 2 If your brother is not near you and you for the do not know him, then gather it inside your house, and it shall remain with you until your brother inquires after it, and you return it to him. 3 So shall you do for his donkey, so shall you do for his garment, and so shall you do for any lost article of your brother that may become lost from him and you find it: you shall not hide yourself.

they shall fear. The execution of the penalty must be announced in the court (Rashi), so that, as the verse makes clear, it will serve as a lesson and spur to others.

- 22-23. The body of a person executed by stoning for idolatry or blasphemy (Ramban) must be hung, but it must be taken down and buried before nightfall, because it is degrading to allow a body to hang. Therefore the practice of the courts was to hang the body just before sunset, and take it down immediately for burial.
- 23. בי־כללת אלהים תלוי For a hanging person is a curse of God. Since a human being is created in the image of God. and God calls Jews His own children, as it were, the hanging body is disgraceful to God Himself. It can be likened to the twin brother of a king, who is a bandit and is hanged for his crimes. People who see the body think it is the king (Rashi).

In the plain sense, since this law applies only to sins that are a direct affront to God (see above), the hanging is a reminder that a Jew had worshiped an idol or blasphemed against God. In a deeper sense, as the home of the Godly soul, the Jewish body becomes holy, so that it is degrading to allow the body to hang in disgrace (Ramban).

The prohibition against allowing a body to remain unburied overnight applies even to people who died naturally. The only exception is in a case where it will bring honor to the dead person if the burial is delayed. This last exception, however, does not apply in Jerusalem, where burial is never delayed (see Ramban; Meshech Chochmah).

22.

1-4. Concern for the property of another. To protect someone else from financial loss is not only commendable. but one who can do so is specifically forbidden to ignore the opportunity. The Torah illustrates this with regard to the return of lost animals and to helping fallen beasts of burden, but by extension it applies to every case where one's physical or verbal intervention can help someone avoid a loss. Ramban explains that the first time this commandment was given (Exodus 23:4), it spoke of an animal wandering off the path, which could be returned easily. Here, it adds the case of an animal that was cast off, meaning that it had run away, and would require exertion to bring it in and investigation to locate its owner.

1. והתעלמת — And hide yourself. This term could be taken to mean that one should ignore the lost animal. The Sages expound that if someone is an elder or other distinguished person who would not even retrieve his own animal in similar circumstances because it would be degrading for him, he is permitted to ignore someone else's animal as well. But he must do for someone else whatever he would do for himself in a similar situation (Rashi).

Homiletically, this phrase could be interpreted as the reason it is necessary for the Torah even to mention the commandment to return a lost item, for logically one should think: "How could I even think of keeping something that does not belong to me, and how could I even think of ignoring my fellow Jew's lost object when he is anguished at its loss?" In truth, however, this must be made an explicit commandment, because human greed and laziness are such that many people will seize the opportunity to claim a lost article for themselves or to avoid the tedious task of trying to find the owner. It is as if the Torah says, "You must be commanded to return it, because you will be tempted to hide yourself to avoid the trouble." A similar instance where people rationalize to avoid their responsibilities is when a Torah scholar dies. Even if he spent all his time in a secluded attic, his Torah study benefits the entire world, so everyone should mourn the loss. Nevertheless, because it is all too common that people fail to do so, the Sages (Shabbos 105b) found it necessary to teach that all people should regard themselves as his relatives (R' Moshe Feinstein).

תחזי ית חמרא דאחור או תורה רמו בַּאַרָחַא וָתַתַכָּבשׁ מנהון אקמא תקים עְמַה: הַלַא יָהֵי תִקוּן זִין דגבר על אתתא ולַא יִתַקּן גַבַר בְּתַקונֵי אַתְּתָא אַרַי מְרָחָק קָדַם יִיַ אַלַהַרְּ כּל עבר אָלֶיז: ואַרַי יִעָרַע קנא דצפּרא קדמה בארחא בכל אילו או על ארעא אַפָּרחַין או בעין ואמא רבעא על אפרחין או על כעיו לא תסב אמא עַל בַּניַא: וּשַׁלחא תשלח ית אמא וית בניא תסב לה בדיל הייטב לה ותוריה יומין: האָרי תבגי ביתא חדתא ותעבד תַּיַקָּא לָאַגַּרָךְ ולָא תשוי חובת דין דַקטול בָּבֶיתַך אַרֵי יָפַל דְנַפַל מנה: טלא תורע פרמה ערובין דילמא תְּסָתַאַב דְּמַעַת זַרְעַא דִּי תזרַע ועללת בַּרָמַא: יַלָא תָרְדֵּי בְּתוֹרָא וּבַחַמַרָא בַּחַרַא: אלא תלבּשׁ שעטנזא עמר וַכְתַּן מַחַבָּר בַּחַדַא: יבּבָּרספּדין תַּעבּד לה על ארבע כנפי כסותה די תכסי בַה: יגאַרי יסב גבר אתתא ויעוּל לַנַתַה וַיִּסַנְנַה: יר וִישַׁנִּי לַה תַּסְקוֹפֵי מַלִּין

תראה את־חַמור אַחִיך או שורו נְפַלֵּים בַּדֵּרֵךְ ה והתעלמת מהם הקם תַּקִים עַמְוֹ: יהיה כלי־גבר על־אשה ולא־ילבש גבר שמלת אשה פי תועבת יהוה אלהיר כל־עשה אלה: ּ כֹּי יַקָּרָא קַן־צְפָּוֹר וֹ לְפַנֵּיִךְ בַּבֵּרֶךְ בְּכַל־עֵץ וֹ אָוֹ עַל־ הַאָרץ אָפָרחִים אָוֹ בֶיצִים וְהַאֵם רֹבַצַת עַל־הַאַפּרחִים הַאַנרץ או על־הביצים לא־תקח האם על־הבנים: שלח תשלח את־האם ואת־הַבַּנים תַקַּח־לַרְ למַען יִיטב לַרְ פי תבנה בית חדש ועשית ת והארכת ימים: מעקה לגגר ולא־תשים דמים בביתר כי־יפל הנפל ש ממנו: לא־תורע ברמה בלאים פורתקדש המלאה לא-הוֹרע' אשר תַּזַרַע וּתַבוּאָת הַכַּרָם: א תחרש בשור־ובַחַמַר יַחַדֵּו: לא תַלְבַשׁ שַעַטְנֵז צַמֵר 🤝 גָּדְלֵים הַּעֲשָה־לֵּךְ עַל־אַרְבַּע בַּי־יַקַח י בַּנְפוֹת כַּסְוֹתְךָּ אֲשֻׁר תְּכַסֶּה־בָּה: יי איש אשה ובא אליה ושנאה: ושם לה' עלילת דברים

לגג. ואונקלום תרגם חיקא, כגון חיק שמשמר מה שכתוכו: כי יפול הגופל. ראוי זה ליפול, ואמפ"כ לא חתגלגל מיחחו על ידך, שתגלגלין זכות ש"י זכאי וחובה ש"י מייב (פפרי רכט; שבת לב.): (ע) כלאים. חטה ושעורה וחרלן כמפולת יד (כרכות כב.): פן תקדש. כתרגומו, תסתאב. כל דבר הנתעב על האדם, כין לפכת כבון הקדש, כין לגנאי כגון איסור, נופל בו לשון קדש, כמו אל תגם כי כי לשפת ישיה סהיה): המלאה. זה מילוי ותוספת שהדע מוסיף (פסתים כה.): (י) לא תחרוש בשוד ובחמור. הוא הדין לכל שני מינים שבעול, והוא הדין להנהיגם יחד קשורים אונים בהולכת שום משא (ספרי כלא): (יא) שעטנד. לשון עירוב ורבוחינו פירשו שוע שווי ונון (שם כלב; נדה סה): (יג) בא אליה תעשה לך. אף מן הכלאים, לכך סמכן הכתוב (יכמות ד.): (יג) ובא אליה ושנאה. סופו: (יד) ושם לה עלילת דברים. עבירה גורת עכירה (לאבת ד:ב) עכר על לא תשכו (יהר) שבם לה ניהר): (יא) העם לה כלה):

(ד) הקם תקים. זו מעינה להטעין משאו שנפל מעליו (כ"מ לב.): עמו. עם בעליו, אכל אם הלך וישב לו ואמר לו האיל ועליך מטה אם רליח להסעין טעון, פטור (שם): (ה) לא יהיה כלי גבר על אשה. שתהא דומה לאיש כדי שחלך בין האינשים, שאין זו אלא לשם ניאוף (שפרי רכו; מיר נע): ולא ילבש גבר שמלת האנשים, שאי ול לל לישב כדי הנשים (שם ושם). ז"א, שלא יסיר שער הערוה ושער של ביח אשה. לילך לישב בין הנשים (שם ושם). ז"א, שלא לכוש התביא לידי מועבה (שם השםי (וזיר שם): (ו) בי יתרא. פרש למזומן (שפרי רכו; חולין קלע.): לא תקח האם. ושודה על הבנים: (ז) למען יוטב לך וגר. אם מאוה קלה קל מאח ממורות (פפרי מודה על הבנים: (ז) למען יוטב לך ק"ו למתן שכרן של מאח ממורות (פפרי מולי חולין קמב.): (ח) בי תבנה בית חדש. אם קיימת מלוח שלוח הקן טופך לכנות ביח חדש וחקיים מלוח מעקה. בדר מכיב לכנות ביח חדש וא): מעקה. בדר מכיב ושדה ולבנדים נאים, לכך נסמכו פרשיות הללו (תנחומת א): מעקה. בדר מכיב

4. נְּמְלִים — Falling. The verse refers to an animal that has fallen, to a burden that has fallen from it, and to an animal that has fallen with its burden still on it.

שנמו With him. If the owner helps you, you must work with him to lift the animal and burden. But if he just sits by and says, "Whereas this is your mitzvah, if you wish to unload the animal you may do so," and does not assist you, you are not responsible (Rashi).

5. Male and female garb. The Torah forbids men and women to adopt garb or other practices that are associated with the other sex. This is to avoid excessive mingling that can lead to promiscuity, and to preserve the normal and constructive differences between males and females. Thus, the Sages apply this prohibition to men who are excessively concerned with personal grooming and to women who wear bat-

tle dress (Nazir 59a; see Ibn Ezra; Rambam, Hil. Avodah Zarah 12:9-10).

6-7. שְׁלְּהַיְ הַקּן /Sending the mother bird from the nest. The Torah forbids one to take an ownerless mother bird when it is sitting on its eggs or young. One must send away the mother bird — even many times if it keeps returning to the nest — and only then is one permitted to take the eggs or young. Rambam (Moreh Nevuchim 3:48) explains that the reason for this commandment, as for the prohibition against slaughtering a mother animal and its young on the same day (Leviticus 22:28), is because it is cruel to do so, especially since animals instinctively love their young and suffer when they see them slaughtered or taken away. Another reason is to symbolize that people should avoid doing things that will destroy a species, for to slaughter mother and children on the

4 You shall not see the donkey of your brother or his ox falling on the road and hide yourself from them: you shall surely stand them up, with him.

Male and Female Garb

<sup>5</sup> Male garb shall not be on a woman, and a man shall not wear a feminine garment for anuone who does so is an abomination of HASHEM.

Sendina the Mother Bird from

6 If a bird's nest happens to be before you on the road, on any tree or on the ground — young birds or eags — and the mother is roosting on the young birds or the eggs, you shall not take the mother with the young, 7 You shall surely send away the mother and take the young for the Nest yourself, so that it will be good for you and will prolong your days.

Protective

- <sup>8</sup> If you build a new house, you shall make a fence for your roof, so that you will not place Fence blood in your house if a fallen one falls from it.
  - 9 You shall not sow your vineyard with a mixture, lest the growth of the seed that you plant and the produce of the vineuard become forbidden.
  - 10 You shall not plow with an ox and a donkeu together, 11 You shall not wear combined fibers wool and linen together.

12 You shall make for yourselves twisted threads on the four corners of your garment with Tzitzis which you cover yourself.

13 If a man marries a wife, and comes to her and hates her, 14 and he makes a wanton

same day is akin to mass extermination.

Ramban comments that these commandments are meant to inculcate compassion in people, not, as some think, that God Himself pities the birds and animals. It is forbidden to say so (see Berachos 33b), because God permits people to use and slaughter animals for their own needs. Rather, such commandments teach that people should accustom themselves to act mercifully.

- 7. למען ייטב לר So that it will be good for you. The Sages (Chullin 142a) comment that if God gives success and longevity in reward for a simple commandment that involves no financial loss, how much greater will be the reward for the performance of commandments that involve hardship (Rashi).
- 8. מעקה/Protective fence. The Torah requires a Jew to erect a fence or other form of barrier around his roof. This commandment applies also to any dangerous situation, such as a swimming pool or a tall stairway (Rambam, Hil, Rotzeach 11:1-5).

בייפל הנפל — If a fallen one falls from it. The term fallen one implies that the person who died deserved to fall [for, presumably, God punished him in this way for his prior sins), but God causes good things to happen through good people, and bad things through bad people (Rashi). Therefore, the builder or owner of the hazard is at least morally liable (Sforno).

- 9. בלאים A mixture. To the prohibition already given in Leviticus 19:19, the Torah adds that all possible benefits from the growth of such planting are forbidden (Ramban).
- 10. בשור־ובחמר An ox and a donkey. The prohibition applies not only to oxen and donkeys, or to plowing, but to any coupling of any two different species, for any kind of work (Rashi).
- See Leviticus 19:19.
- 12. Tzitzis. See Numbers 15:38-39. The juxtaposition of this positive commandment with the prohibition against shaat-

nez shows the general rule that a positive commandment supersedes a negative commandment ועשה דוחה לא תעשהו. Thus, in the case of a linen garment, the commandment to insert tzitzis, with the required turquoise woolen thread [techeiles], overrides the prohibition against mixing wool and linen (Yevamos 4a). Therefore, if techeiles is available, it is permitted to put woolen fringes in a linen garment; but nowadays, since we do not have techeiles, the tzitzis in a linen garment would have to be made of linen.

13-19. מוציא שם רע/Defamation of a married woman. As noted elsewhere, there are two stages in Jewish marriage: kiddushin and nesuin. Kiddushin is effected when the groom gives his bride a ring or something else of value and makes the declaration that, nowadays, is recited under the marriage canopy. For lack of an English word that approximates this legal status, kiddushin is sometimes translated as "betrothal." but, in truth, kiddushin establishes a far stronger legal obligation and status than a simple engagement (see Numbers 30:7). After kiddushin, the couple is halachically married in several respects, and she is liable to the death penalty for adultery. The marriage takes full effect with the nesuin, after which the couple may cohabit. In this passage, the husband accuses his new wife of not being a virgin. If true, and if it can be proven that she had committed adultery after kiddushin, she would be subject to the death penalty. If adultery cannot be proven, even if it is true that she was not a virgin at the time of the kiddushin, she is not liable to any punishment by the court, because she may have lived with a man before the kiddushin. Even so, however, she would not be entitled to collect the divorce settlement stipulated in her marriage contract, or kesubah, because she falsely represented herself as a virgin. The subject of this passage is a husband who comes to hate his newlywed wife and tries to void the kesubah by accusing her of adultery.

13. אין אה — And hates her. One sin brings another in its wake. A man who sins by hating (see Leviticus 19:17) will

ויפּק עלה שום בִּישׁ ויֵימַר יַת אַתְּתָא הַרא נסבית ועלית לְוַתָה ולַא אַשְּכַחִית לָה בּתוּלין: טוויסב אבוהא (נ"א אַבוהי) דעולמתַא ואמַה ויַפּקון ית בתולי עולמתא לקדם סבי קרתא לתרע בית דין אַתרא: יוּ וְיִימָר אֲבוּהָא דעולמתא לסביא ית ברתי יהבית לגברא הדין לאנתו וסננה: יוהא הוא שוי תַסקופי מליז למימר לא אשכחית לברתה בתוליו ואליו בתולי ברתי ויפרסון שושיפא קדם סבי קרתא: יחונידברון סבי קרתא ההיא ית גברא וְיַלְקוּן יָתֵה: יֹּט וְיִגְבּוּן מְנֵה מְאַה סְלְעִין דכסף ויתנון לאבוהא דעולמתא ארי אַפַּק שום ביש על בתולתא דישראל ולה תהי לאנתו לית לה רשו למפטרה בַּל יוֹמוֹהָי: בּוָאָם קַשְׁטַא הַוָה פִּתְגַמַא הַדִין לַא אָשְתַּבָחוֹ בָתוּלִין לְעוּלֵמתַא: בא וַנַפָּקוּן יַת עוּלֵמְתַא לתַרַע בּית אָבוּהָא ווִרגִּמְנַה אֵנַשִׁי קַרתַה בְּאַבְנַיַא ותמות אַרי עבדת קלנא בישראל לונאה בית אבוהא ותפלי עבד דביש מְבֶּינַף: כבּ אָרֵי יִשְׁתְּכַח גָבַר דְּשָׁכֶב עִם אָתָתא אָתַת גָבַר וויִתְקַטְּלוּן אַף תַרַנִיהוֹן גַבָרָא דַשַּׁכָב עם אַתַּתא וָאָתִּתָא וּתִפַּלֵּי עַבֶּד דְּבִישׁ מִיִּשְׂרָאֵל: כג ארי תהי עולמתא בתלתא דמארסא לָגָכַר וַיַשְׁכַּחָנַה גָבַר בְּקַרְתַא וִישְׁכּוּב עַמַה: כרוָתַפָּקוּן יַת תַּרְוֵיהוֹן לְתָרַע קַרַתַא הָהִיא וְתִרגִמוּן יַתְהוֹן בָּאַבְנַיָּא וימותון יַת עוּלֶמְתַּא עַל עַסֶק דִּי לַא צוחת בַּקַרתַא ויַת גַבַרַא עַל עַסָק דעַנִּי יַת אָתַת חַבְרֵה וֹתְפַלֵּי עָבֶד דְבִישׁ מבּינה: כהואם בּחַקלַא יַשַבַּח גַּבַר יַת עולמתַא דמאָרסָא וְיִתְקֶף בַּהּ גַּבְרָא וַיִשְׁכּוּב עַמַה וַיַּתְקָטֵל גַבְרַא דְשַׁכֶב עמַה בַּלְחוֹדוֹהִי: מוֹלְעוֹלֶמְתַא לָא תַעבָּר מַדַּעָם לֵית לְעוּלֵמְתַּא חוֹבַת דִּין דקטול אָרִי כִּמָא דִיקוֹם גַּבְרָא עַל חַברה וַיִּקְטְלְנֵה נְפָשׁ כֵּן פַּתְנָּמָא הָדִין: אַשְׁכִּחַהּ צְנַחָת בְחַקְלַא עוּלֵמתַא דִמאַרָסָא וַלֵּית דְּפָּרִיק לַהּ: בחאַרִי יַשְׁכַּח גְבַר עוּלֶמְתָא בְחַלְתָּא בּחַלְתָּא דִּי לַא מָאַרְסָא וְיֵחֲדְנַהּ וְיִשְׁכּוּב עַמַה וִישְׁתַּכָּחוּן: כּט וִיתֵן גַּבָרָא דְיִשְׁכָּב עָמַהּ לַאַבוּהַא דְעוּלֵמְתָא חַמְשִׁין ַסְלְעָין דָּכְסֶף וְלֵה תְּהֵי לְאַנָתוּ חֲלַף די עַנְיַה לֵית לֵה רְשוּ לְמִפְטְרַה כָּל יומוהִי: אַלָּא יִסַב גְּבַר יָת אָתַּת אָבוּהִי וְלָא יְגָלֵי כַּנְפָא רַאַבוּהִי: בּלָא

יְהוֹצֵא עָלֶיהָ שֵׁם רֻע וְאָמֵׁר אֶת־הָאשָׁה הַזֹּאת ׁ לָלַחִתִּי טּ וַאָקרַב אָלֶיהַ וִלְא־מַצַאתִי לָהּ בִּתוּלְים: וַלָּקָח אָבֵי ָהַנַּעַרָ וָאָמָה וָהוֹצִיאוּ אֵת־בָּתוּלֵי הַנַּעַרָ אֵל־זִקְנֵי הָעִיר ָּה הַשַּעַרָה: וִאָמֵר אֲבִי הַנַּעֲרָ אֶל־הַזְּקַנֶים אֶת־בִּתִּי נָתַתִי " הַשַּעַרָה: וָאָמֵר אֲבִי הַנַּעֲרָ ּ לאיש הַזָּה לָאָשָה וַיִּשְנַאָהַ: וָהְנָּה־הוֹא שַׁם עַלִּילֹת דְבַרִים לֵאמֹר לִא־מַצֵאתִי לְבַתַּךְּ בְּתוּלִים וְאֵלֶה תּבְתוּלֵי בָתֵי וּפַרְשוֹ הַשְּמִלָּה לִפְנֵי זִקְנֵי הָעִיר: וָלֵקְחֵוּ הַּתוּלֵי בָתֵי וּפַרְשוֹ הַשְּמִלָּה יי זקני הַעִיר־הַהוא אַת־הָאָישׁ וִיִּסְרָוּ אֹתְוֹ: וַעֻנְשׁוּ אֹתוֹ מאַה כַּסֶף וְנַתָנוּ לֵאֲבֵי הַנַּעַרָה כֵּי הוּצִיא שם רַע עַל בְּתוּלֵת יִשְׂרָאֵל וְלִוֹ־תִהְיֶה לְאִשָּׁה לְא־יוּכַל לְשַלְּחָה וְאִם־אֱמֶת הָיָה הַדָּבָר <sub>כא</sub> הַוֶּה לָא־נִמְצָאָוּ בִתוּלֵים לַנַּעַרָ: וְהוֹצִיאוּ אֵת־הַנַּעַרָ*ׁ* אֶל־פֶּתַח בִּית־אָבִיהָ וּסְקָלוּהָ אַנְשֵׁי עִירָהּ בָּאַבָנִיםׂ ָּוָמֶתָה כִּי־עֻשְּׁתָה נְבָלָה בְּיִשְׂרָאֵל לִוְנַוֹת בֵּית אָבֶיה בּ וֹבֶעַרְתָּ הָרֶע מִקּרְבֶּּך: בַּי־יִמַצֵא אִישׁ שׁבֶב ו עִם־אִשָּׁה בְעֻלַת־בַּעַל וּמֵתוּ גַּם־שְׁנֵיהֵם הָאֵישׁ הַשֹּׁבֶב עִם־הָאִשָּׁה וְהָאִשָּׁה וּבְעַרְהַּ הָרָע ּבֶּי יָהְיֶה נַעֲרָ בְתוּלָה מְאִרָשָה בג מישראל: ַר לְאַישׁ וּמְצָאָה אֶישׁ בָּעָיר וְשָׁבַב עִמֶּה: וְהְוֹצֵאתֶם אֶת־ - לְאַישׁ וּמְצָאָה אֶישׁ בָּעָיר וְשָׁבַב עִמֶּה: שַׁנִיהֵם אֵל־שֲעַר ו הָעֵיר הַהַוֹא וּסְקַלְהֵּם אֹתֶם בָּאֲבָנִים ַוָמֶתוֹּ אֵת־הַנֵּעַרָ עַל־דִּבָר אֲשֵׁר לֹא־צֵעַקַה בַעִּיר וְאֶת־ ָהָאִישׁ עַל־דְּבַר אֲשֶׁר־עָנָה אֶת־אֲשֶׁת רֵעֶהוּ וּבְעַרְתָּ וַאָם־בַּשַׁרֵה יִמְצֵא בה הָרָע מִקּרְבֶּף: ָדָאִישׁ אֶת־הַנַּעֲרָ הַמְאִרָשָּׁה וְהֶחֱזִיק־בָּה הָאִישׁ וְשָׁבַב י עָמָה וֹמֵת הָאֶישׁ אֲשֶׁר־שָׁבָב עָמָה לְבַדְּוֹ: וְלַנַּעֲרָ לֹא־ ַתַּצְשֵּׂה דָבָּר אֵין לַנַּצָרָ חֲטְא מָוֶת בִּׁי כַּאֲשֶׁר יָלִּוּם אֵישׁ ַם עַל־רֵעָהוֹ וּרָצָחוֹ נֵפֵשׁ כֵּן הַדָּבֶר הַזֵּה: כֵּי בַשָּׂדָה מִצָּאָה בּי עַל־רֵעָהוֹ וּרָצָחוֹ נֵפֵשׁ -- צַעֲלָה הַנַּעֲרָ הַמְאָרָשָּׁה וָאֵין מוֹשִׁיעַ לֶה: יִמְצֵא אִישׁ נַעֲרֶ בְתוּלָה אֲשֶׁר לְא־אַרָשָה וּתְפָשָה ים וְשָׁבַב עָמָה וְנִמְצָאוּ: וְנָתַוֹ הָאִישׁ הַשַּׁבֵב עָמָה לֵאֲבִי ים וְשָׁבַב עָמָה לָאֲבִי הַנַּעָרָ חֲמִשִּׁים בָּסֶף וְלוֹ־תִּהְיֶה לְאשָּׁה תַחַת אֲשֶׁר עִנָּה לְא־יִקַּח אָיש א לא־יובל שלחה בל־יַמֵיו: בּ אֶת־אֱשֶׁת אָבֶיו וִלְּא יִגַּלֵּה כְּנַף אָבֶיו: לא־

Woman

Defamation accusation against her, spreading a bad name against her, and he said. "I married this woman and I of a came near to her and I did not find signs of virginity on her." 15 Then the father of the girl and her mother should take and bring proofs of the girl's virginity to the elders of the city, to the gate, 16 The father of the girl should say to the elders, "I gave my daughter to this man as a wife, and he hated her 17 Now. behold! he made a wanton accusation against her, saying, 'I did not find signs of virginity on uour daughter!" — but these are the signs of virginity of my daughter!" And they should spread out the sheet before the elders of the citu.

18 The elders of the city shall take that man and punish him, 19 And they shall fine him one hundred silver [shekels] and give them to the father of the girl, for he had issued a slander against a virgin of Israel, and she shall remain with him as a wife; he cannot divorce her all his days.

If the Accusation Was True

<sup>20</sup> But if this matter was true — signs of virginitu were not found on the girl — <sup>21</sup> then they shall take the airl to the entrance of her father's house and the people of her city shall pelt her with stones and she shall die, for she had committed an outrage in Israel, to commit adultery in her father's house, and you shall remove the evil from your midst.

Adulteru

<sup>22</sup> If a man will be found lying with a woman who is married to a husband, then both of them shall die, the man who lau with the woman and the woman: and you shall remove the evil from Israel.

**Betrothed** 

<sup>23</sup> If there will be a virgin girl who is betrothed to a man, and a man finds her in the citu and lies with Maiden her. 24 then you shall take them both to the gate of that city and pelt them with stones and they shall die: the girl because of the fact that she did not cry out in the city, and the man because of the fact that he afflicted the wife of his fellow; and you shall remove the evil from your midst,

<sup>25</sup> But if it is in the field that the man will find the betrothed girl, and the man will seize her and lie with her, only the man who lies with her shall die. 26 But you shall do nothing to the girl, for the girl has committed no capital sin, for like a man who rises up against his fellow and murders him, so is this thing; <sup>27</sup> for he found her in the field, the betrothed girl cried out, but she had no savior.

<sup>28</sup> If a man will find a virgin maiden who was not betrothed, and takes hold of her and lies with her, and they are discovered. 29 then the man who lay with her shall give the father of the girl fifty silver [shekels], and she shall become his wife, because he had afflicted her; he cannot divorce her all his life.

23

1 A man shall not marry the wife of his father; and he shall not uncover the robe of his father.

שאיז האשה נהנית מהם. גם לרבות הבאים אחריהם (ס"א מאחוריהם) (שם). דבר אחר, גם שניהם לרבות את הולד, שאם היתה מעוברת אין ממתינין לה עד שחלד (ערכין ז.): (בג) ומצאה איש בעיר. לפיכך שכב עמה, פרלה קורחה לנגב (ספרי רמב) הא אילו ישבה בביחה לא אירע לה: (בו) בי באשר יקום וגו׳. לפי פשוטו זהו משמעו, כי אנוסה היא ובחזקה עמד עליה, כאדם העומד על חבירו להרגו. ורבוחינו דרשו בו הרי זה בא ללמד ונמלא למד וכו' (סנהדריו עג.): (א) לא יכח. אין לו בה לקוחין וחין קדושין חופסין בה (קדושין סז:): ולא יגלה כנף אביו. שומרת יבס של אביו הראויה לאביו. והרי כבר מוזהר עליה משום ערות אחי אביך (ויקרא יח:יד) את האשה הזאת. מכחן שחין חומר דבר חלח כפני כעל דין (שם): (שו) אבי הנערה ואמה. מי שנדלו גדולים הרעים יתכזו עליה (שם): (טז) ואמר אבי הנערה. מלמד שחין רשות לחשה לדבר בפני החיש (שם): (יז) ופרשו השמלה. הרי זה משל, מחוורין הדברים כשמלה (שם רלז; כתובות מו.): (יח) ויסרו אותו. מלקות (ספרי רלח; כתובות שם): (כ) ואם אמת היה הדבר, נעדים והתרחה שזנתה לחתר חירוסין (כתוכות מד:): (כא) אל פתח בית אביה. רחו גידולים שגדלחם (שם מה.): אנשי עירה. במעמד כל חנשי עירה (ספרי רמ): לזנות בית אביה. כמו בכית אביה: (בב) ומתו גם שניהם. להוליא מעשה חדודים (שם רמא)

come to commit slander (Rashi).

15. The onus of defending the wife is on her parents. because if the charge is true, it is a reflection on the upbringing they gave her (Rashi).

23-28. מאַרָשָה — Betrothed. See notes to 13-19 above.

23.

1-9. Forbidden and restricted marriages. Incestuous and most other forbidden relationships have been given in Levittcus 18 and 20. Here the Torah adds to them and, in particular, lists the limitations on converts from certain nations.

1. לא־יכח איש — A man shall not marry. The general rule is that if an incestuous relationship would incur the punishment of death or spiritual excision [kares], the partners cannot effect a legally valid marriage. In the case of liaisons that are forbidden but are punishable only by lashes, the marriage is binding, although it is forbidden to continue it, and any cohabitation would incur lashes. In our verse, therefore, where the woman in question is the wife of one's father, i.e., one's stepmother, who is forbidden under penalty of excision, no marriage can take effect.

בנף אביו — The robe of his father. The euphemism refers to

יִדכּי דפסיק ודמחבל למעל בקהלא דיי: גלא ידכי ממזרא למעל בקהלא דַייַ אַף דַּרָא עשיראה לא ידבּי לה למעל בקהלא דיי: דלא ידבון עמונאי ומואבאי למעל כקהלא דיי אף דרא עשיראה לא ידבי להון למעל בקהלא דַייַ עַד עַלַם: העל עסק די לא ערעו בַּלַחַמא וּבָמַיַא בּארחא בָּמַפַּקכוֹן מִמָּצְרֵים ודי אגר עלה ית בלעם בר בעור מפתור ארם די על פַּרַת לַלַטּיוּתַר: יולא אבי יי אלהר לְקַבַּלָא מִן בַּלְעַם וַהַפַּר יִי אלהר לַךְ יַת לְנָטִין לְבָרְכָן אֲרֵי רַחַמֵּךְ יי אַלַהַר: יַלַא תַתְבַּע שַלַמְהוֹן וטבתהון בל יומיר לעלם: חלא תרחק אדומאה אַרֵי אַחוּך הוא לָא תְרַחַק מצַראַה אַרִי דָיַר הַנִיתַא בָאַרעַה: טבּנין די יתילידו להון דרא תליתאה ידבי להון למעל בַּקהַלָא דַייַ: יאַרי תפּוק משריתא על בעלי דבבה ותסתמר מפל מדעם ביש: יא ארי יהי בד גבר די לָא יְהֵי דְבֵי מִקְרֵה לַילִיֵא וִיפּוֹס למברא למשריתא לא יעול לגו משריתא: יבויהי למפני במשא יסחי במיא וכמעל שמשא יעול לגו משריתא:

לא-ג יבא פצוע־דכה וכרות שַפַּכַה בַּקָהַל יהוה: יבא ממזר בקהל יהוה גם דור עשירי לא־יַבא לו בּקהַל לא־יַבא עַמוני ומואַבי בַּקְהַל יהוה גם דור עשירי לא־יַבא לַהַם בִּקָהֵל יהוָה עַד־עוֹלַם: ה על־דבר אשר לא־קדמו אַתכם בַּלַחם ובַמַּים בַּדְרַךְ בצאתכם ממצרים ואשר שַבר עליד את־בּלעם בו־ רַ בַּעוֹר מַפַּתוֹר אָרֵם נַהַרַיִם לְקַלְלֵבֵ: וַלְא־אַבַּה יהוה אַלהֵירְ לִשְמִעַ אֵל־בִּלְעַם נַיַהַפּרְ יהוֹה אַלהַירְ לִּרְ את־ י הַקּלַלָה לִבְרָבָה כִּי אָהֶבְךָּ יהוָה אַלֹהֵיךָ: לִא־תִּדְרָשׁ ישלמם וטבָתָם כָּל־יָמֶיך לְעוּלֶם: חַ לא־ רביעי תַתַעַב אַדמִּי כָּי אַחָיךּ הַוּא לְא־תַתַעַב מצַרִי כּי־גר י הַיִיתָ בָאַרְצְוֹ: בָּנַים אֲשֶׁר־יַנָּלְדְוּ לָהֵם דְּוֹר שְׁלִישֵׁי יַבְא י להם בקהל יהוה: בַּי־תַצֵא מַחַנָה אַישׁ אַיבוּרָ וִנְּשִׁמַרָתַּ מִכִּל דַּבֵר רֵע: כִּי־יֵהֵיֵה בִּרֹּ אִישׁ 😽 אַשֵּר לא־יַהַיָה טָהַוֹר מִקּרָה־לַיַלָה וָיַצֵא' אַל־מִחוּץ יב למחנה לא יבא אַל־תור הַמַּחַנָה: וְהַיָה לְפָנָות־ ערב ירחץ בַּמִים וּכִבא הַשַּׁמִש יבא אַל־תוּך הַמַחַנָה:

לא תתעב מצרי. מכל וכל, אע"פ שורקו זכוריכס ליאור, מה טעס, שהיו לכס מסכית בשמרי מכל וכל, אע"פ שורקו זכוריכס ליאור, מה טעס, שהיו לכס מסכית בשמת הדחק, לפיכך: (ט) בנים אשר יולדו להם דור שלישי וגוי. ושלר האומות מותרין מיד, הא למדת שהמתטיא לאדס קשה לו מן ההוכגו, שההוכגו הוכגו בעולם הזה ומן העולם הבא. לפיכך אדום שקדמס בתרב לא נתעב, וכן מלרים שעבעוס, ואלו שהתטיאום נתעבו (טס רגב): (י) כי תצא וגוי וגשמרת. שהשטן מקטרג בשעח הסכנה (ספחי ויגם א: ירושלמי שבת באו: (שם מקרה לילה. דיבר הכחוב בחוה (ספרי כה): ויצא אל מחוץ למחונה. זו מלות עם שבה: ולא יבא אל תוך המחונה. זו מלות לא תששה. ולסור ליכנם למתוה לויה וכ"ש למתוה שכינה (שם): (יב) והיה לפגות ערב. סמוד להערב שמשו ישבול. שאינו שהור בלל הערב השמש (שם כול):

לא לעבור על זה בשני אוין (יבמוס ד.) ולסמוך לה לא יבא ממזר (פסוק ב) ללמד שאין ממזר אלא מחייבי כריסוק, וק"ו מחייבי מיסוק ב"ד, שאין בעריות מיקס ב"ד, שאין בעריות מיקס ב"ד שאין בה כרת (יבמוס מט.): (ב) פצוע דבה. שנפלעו או גדכאו בילים שלו (ספרי שאין בה כרת (יבמוס מט.): (ב) פצוע דבה. שנפלעו או גדלאו בילים שלו (ספרי מינד יבמוס עה.): וברות שפבה. שנכרת הגיד, ושוב אינו יורה קילוח זרע אלא שופך ושומת, ואינו מליד (שם עה:): (ג) לא יבא ממזר בקהל הי. לא ישא ישראלית (שם עה:): (ד) לא יבא עמוני. לא ישא ישראלית (שם עה:): (ה) על דבר. על העלה שיעל אחכם להיעיאכם (כלכתיכ בדבר כלכם (במדבר לא: שא) (ספרי רג): בדרך. כשהייתם בטירוף (שם): (ז) לא תדרש שלמם. מכלל שואמר עמך ישב בקרבך (להלן פסוק יו) יכול אף זה כן, מ"ל לא תדרוש שלמם (ספרי רגא): עמך ישב בקרבך (להלן פסוק יו) יכול אף זה כן, מ"ל לא תדרוש שלמם מכלל בלהלחך: (ח) לא תתעב אדמי. לגמרי, אט"פ שראוי לך לתעבו שילא בתרב לקראקד:

the father's <code>yevamah</code> — namely, the widow of his father's brother — whom the father should marry in fulfillment of the commandment of <code>yibum</code> [see 25:5] (<code>Rashi</code>). The word <code>robe</code> symbolizes a requirement to marry, because, like the marriage canopy, it indicates that he is using his garment to shelter his bride and bring her into his household (<code>HaKsav V'HaKabbalah</code>).

- 2. Any man whose reproductive organs have been severely damaged, so that he is impotent, may not marry. If, however, the disability came about through natural means, such as a birth defect or illness, this prohibition does not apply (Rambam, Hil Issurei Biah 15).
- 3. מְּמְיֵּדְ Mamzer. Contrary to the popular misconception, a mamzer is not someone born out of wedlock. Rather, it is someone born of a union between a man and woman whose

marriage could never be valid, such as a union between brother and sister or other such forms of incest, or a married woman who bore another man's child. A *mamzer* and all of his or her descendants may never marry into the nation. They may, however, marry converts or other *mamzerim*.

4-5. The Torah does not countenance ingratitude. The Ammonite and Moabite nations descended from Lot, whose benefactor and savior was his uncle Abraham (Genesis 14:16, 19:29), but instead of showing common hospitality to the Jews when they were trudging through the desert, Ammon refused even to sell them bread and water, and Moab — which sold them food and water (see 2:28-29) — sinned by hiring Balaam to curse them (Ramban).

That the Torah banned them from joining the Jewish people in marriage — although they are permitted to con-

Forbidden and Restricted Marriages

- Forbidden <sup>2</sup> A man with crushed testicles or a severed organ shall not enter the congregation of HASHEM.
  - <sup>3</sup> A mamzer shall not enter the congregation of HASHEM, even his tenth generation shall not enter the congregation of HASHEM.
  - <sup>4</sup> An Ammonite or Moabite shall not enter the congregation of Hashem, even their tenth generation shall not enter the congregation of Hashem, to eternity, <sup>5</sup> because of the fact that they did not greet you with bread and water on the road when you were leaving Egypt, and because he hired against you Balaam son of Beor, of Pethor, Aram Naharaim, to curse you. <sup>6</sup> But Hashem, your God, refused to listen to Balaam, and Hashem, your God, reversed the curse to a blessing for you, because Hashem, your God, loved you. <sup>7</sup> You shall not seek their peace or welfare, all your days, forever.
  - <sup>8</sup> You shall not reject an Edomite, for he is your brother; you shall not reject an Egyptian, for you were a sojourner in his land. <sup>9</sup> Children who are born to them in the third generation may enter the congregation of HASHEM.

Sanctity of the Camp <sup>10</sup> When a camp goes out against your enemies, you shall guard against anything evil. <sup>11</sup> If there will be among you a man who will not be clean because of a nocturnal occurrence, he shall go outside the camp; he shall not enter the midst of the camp. <sup>12</sup> When it will be toward evening, he shall immerse himself in the water, and when the sun sets, he may enter the midst of the camp.

vert to Judaism — shows that the lack of gratitude was indicative of an ingrained selfishness and mean-spirited character that has no place in Israel.

עמוני ומואבי — An Ammonite or Moabite. The Sages (Yevamos 76b) expound that the prohibition applies only to the males and not the women - Ammonite but not Ammonitess - because it was the role of the men, not the women, to go out on treacherous desert paths to bring food and drink to their Israelite cousins land the men were the ones who hired Balaaml. Since the character flaw was not present in the women, they were not banned from marriage with Israel, and this is how the righteous Moabite princess Ruth was able to become the grandmother of the Davidic dynasty (Ramban). The question of whether Ruth's marriage to the Jewish leader Boaz was permissible hounded both her and her great-grandson David. Until the matter was settled, many argued that Boaz was not permitted to marry her and that David was not halachically acceptable (see Rashi to Ruth 4:6; I Samuel 17:55).

- 6. בּיאָהַבְּךְ הּי Because HASHEM...loved you. Even though Balaam found sins or shortcomings to justify his curses, it was purely out of love that God refused to listen to him (Or HaChaim). Thus Moses used yet another opportunity to assure Israel that they could feel secure in the future because God loves them.
- 7. לא תררש שלמם וטבּתם You shall not seek their peace or welfare. Israel had been forbidden to conquer the ancestral inheritance of these two descendants of Lot (2:9, 19), but if a war were to occur, the Jews were now freed from the general obligation to offer peace or to show any special mercy to the belligerents. Thus, even though Abraham had loved Lot and gone out of his way to help him, and Israel was still forbidden to take away the inheritance of Lot's off-spring, the disgraceful behavior of Ammon and Moab had broken those old bonds of brotherhood (Ramban).

**8-9.** Both Edom, the descendants of Esau, and Egypt, the slave masters of Israel, had harmed the Jewish people mightily, but we are enjoined not to treat them in kind. Edom is a kinsman, and Egypt had provided food and lodging when Jacob and his family had to go there. Nevertheless, if Edomites or Egyptians convert to Judaism, they must wait until the third generation — until the baseness of their origins works its way out of their offspring — before they can marry into Israel.

The passage teaches that one who causes another to sin is even worse that one who kills, because sin destroys the character and causes the sinner to lose his share in the World to Come. Edom sent its army against Israel (*Numbers* 20:20) and Egypt murdered babies by throwing them into the Nile, but their offspring are permitted in the third generation, while Ammon and Moab, who caused Israel to sin, are prohibited. See *Numbers* 25:1-8 (*Rashi*).

10-15. Sanctity of the camp. The Jewish army's encampment must be a far cry from that of any other nation. Whereas other armies triumph by force of numbers and arms, Israel's success is in the hands of God, and, therefore, its army's most potent weapon is its righteous behavior. This is especially so in times of danger, when Satan goes on the offensive in condemning improper conduct (*Rashi*). Thus, sins that God might overlook in ordinary times become significant during wartime or other crises.

In the plain sense, Ramban comments that in battle, men are subjected to stresses and are prone to engage in violent and anti-social behavior. At such times, the Torah warns, they should be more vigilant than ever not to sink into evil.

12. יְחָיָה לְּפְנוֹת־עֻרְב יְרְחֶץ בְּמִּים — When it will be toward evening, he shall immerse himself in the water. To become completely pure after a seminal emission, one must immerse himself in a mikueh by day and wait until evening.

יגואתר מתקו יהי לה מברא למשריתא ותפוק תמן לברא: ירוסכתא תהי לר על זינר ויהי במתבר לברא ותחפר בה ותתוב ותכסי ית מפקתה: טוארי יי אַלַהַר שַבִינתַה מהלכא בגו משריתר לשזכותר ולממסר בעלי דבבר קדמר ותהי משריתה קדישא ולא יתחזי בה עברת פתגם ויתוב מימרה מלאוטבא לַך: טולַא תמסר עבד עממין ליד (ניא לות) רבונה דישתוב לותר מלות (ביא מז קדם) רבונה: יועמר יתב בינר באתרא די יתרעי בַּחַרָא מון קרוַיך בדייטב לה לא תוננה: יחלא תהי אתתא מבנת ישראל לגבר עבד ולא יסב גברא מבני ישראל אתתא אמא: יט לא תעל אגר זניתא וחולפן כּלבא לבית מקדשא דיי אלהר לכל נדרא אָרֵי מַרַחַק קַדַם ייַ אַלְהַרְ אַף תרויהון: כלא תרבי לאחור רבית כסף רבית עבור רבית כל מדעם דמתרבי: כא לבר עממין תַרָבּי ולַאַחוּך לא תרבּי בּדיל דיברכנר יי אַלַהַר בכל אושטות ידר על ארעא די את עלל לתמז למירתה: בנאַרי תַדָּר נָדָר קַדָם ייַ אַלַהַרְּ לָא תאַחַר לשַלַמוּתָה אַרַי מִתְבַּע יִתְבָּעְנַה יִיָ אֶלַהַף מִנַּף וִיהָי בַרְ חוֹבַא: כגוַאַרִי תַּתַּמַנַע מַלְּמַדֵּר לַא יָהֵי בַּךְּ חוֹבָא: כר אַפַּקוּת סִפַוַתַך תַּטַר וַתַעַבַּר כִּמַא

ייד ויַד' תַּהָיָה לָךְ מְחָוּץ לַמְחֲגָה וִיצָאת שָׁמָה חָוּץ: וַיַּתֶר תַּהַיָּה לְּךָּ עַל־אָזגֵרָ וָהָיָה בִּשְׁבִתְּךְ חוּץ וְחָפַרְתָּה בָּה ין וַשֶּבָתַ וִבְסָּיתַ אֶת־צֵאַתַהָּ: כִּי יהוֹה אֱלֹהֵיהְ מִתְהַלֵּךְוֹבַּקַרב מחנה להצילה ולתת איביה לפניה והיה מחניה קרוש לא-יולא־יראה בד ערות דבר ושב מאחריד: תסגיר עבד אַל־אַדנִיו אַשר־ינַצַל אָלֵיךְ מַעַם אַדנַיו: י עמר ישב בּקרבּרָ בַּמַקוֹם אַשֵּר־יַבְחַר בִּאַחַד שְעַרִיךְ יִּ לא-תהיה קדשה תוננו: בטוב לו לא תוננו: י מִבְּנִוֹת יִשְׂרָאֵל וִלֹא־יַהִיָה קָרֶשׁ מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל: לְא־יַ תביא אתנו זונה ומחיר כלב בית יהוה אלהיר לכל-נדר לא־ ב כי תועבת יהוה אלהיר גם־שניהם: תַשֵּירְ לָאַחִירָ נַשֵּׁךְ בָּסֵף נַשֵּׁךְ אָכֵל נַשַׁךְ כָּל־דָּבָר אֲשֵׁר בא ישר: לַנַּכְרֵי תַשִּׁירָ וּלְאַחִיךְ לְא תַשִּׁירְ לְמַעַן יְבָרֵכְךְ יהוָה אֱלהֵירָ בָּכֹל מִשְׁלֵח יַבֶּרְ עַל־הַאַבץ אֲשֶׁר־אַתַּה פַי־תִדָּר נְבֵר לֵיהוָה בּ בַא־שַׁמַה לַרְשָׁתַּהּ: בַּא־שַׁמַה לַרְשָׁתַּהּ: אַלהֵיך לא תאַחַר לְשַלְמוֹ כֵּי־דֵרשׁ יִדְרַשְׁנוּ יהוה בּגַ אַלהֹיה' מַעִּמַּר וְהַיַה בָּךְ חֵטָא: וְכַי תַחְדֵּל לְנָדְר לְא־ ר יהיַה בַרָּ חֵטָא: מוֹצֵא שִּׁפַתֵיךָ תִּשְׁמִר וָעָשֻיתַ בַּאֲשֵׁר - יהיַה בַרָּ חֵטָא: מוֹצֵא שִּׁפַתִיךָ

אחחא אמה, שאף הוא נעשה קדש על ידה, שכל בעילוחיו בעילוח זנוח שאין קדושין מופסין לו בה (שס): (יט) אתבן זונה. נחן לה עלה באחננה פסול להקרבה (ספרי מסוף, חמורה לט.): ומחיר בלב. החליף שה בכלב (ספרי שס; חמורה לט.): בש שבירם. לרבות שנוייהם, כגון חטים ועשאן סלת (חמורה לט.): (ב) לא תשיך. אזיהה ללוה שא איים (בית שלוה. ואח"ל "אזהרה למלוה, את כספך לא חתן לו בנשך (ויקרא ההילו; ספרי רסב; ב"מ עה:): (בא) לגברי תשיך. ולא לאחיך, לאו הבא מכלל עשה, עשה, לעבור עליו בשני לאוין ועשה (ב"מ עי). (בב) לא תאחר לשלמו. שלשה רגלים, ולמדומו רבותינו מן המקרא (ו"ה דו): (בב) לא תאחר לשלמו. שלשה רגלים, ולמדומו רבותינו מן המקרא (ו"ה דו): (בר) מוצא שפתיך תשמור (ועשית). ליחן עשה על לא חעשה (שסה עשה).

(יג) ויד תהיה לך. כתרגומו, כמו איש על ידו (כמדכר כ:יז; ספרי רכו): מחוץ למחנה. חן לענן: (יד) על אזגך. לכד משאר כלי חשמישך: אזגך. כמו כלי זיינך (ספרי שס): ולא יראה בך. הקכ"ה ערות דבר: (טז) לא תסגיר עבד. כתרגומו. ד"א, אפילו טבד כנעני של ישראל שברת מחולה לארץ לארץ ישראל (שס כתרגומו. ד"א, אפילו טבד כנעני של ישראל שברת מחולה לארץ לארץ ישראל (שס רנט; גיטין מה.): (יח) לא תהיה קדשה. מופקרת, מקודשת ומוממת לזטות: ולא יהיה קדש. מזומן למשכב זכור (סנהדרין נד:) ואונקלום חרגם לא תהא אתם מבנת ישראל לגבר עבדא, שאף זו מופקרת לבטילת זנות היא מאחר שאין קדושין תופסין לו בה, שהרי הוקשו לחמור, שלאמר שבו לכם פה עם התמור (בראשית כב:ה) עם הדומה לחמור (קדושין סת.). ולא יסב גברא מבני ישראל (בראשית כב:ה) עם הדומה לחמור (קדושין סת.). ולא יסב גברא מבני ישראל (בראשית כב:ה) עם הדומה לחמור (קדושין סת.). ולא יסב גברא מבני ישראל

<sup>15.</sup> יְחָיָה מְחְצֵיךְ Go your camp shall be holy. You must keep your encampment holy, because Jewish minds should always be engaged in the Torah (Rashi to Shabbos 150a).

<sup>16-17.</sup> An escaped slave. During a siege of an enemy city, it is common for slaves and prisoners to try and escape to the "liberators." The Torah commands Israel that such escapees must be given their freedom and permitted to settle wherever they wish in *Eretz Yisrael*. In the moral sense, for the nation that maintains the holiness of its camp—as required by the above passage—to send a man seeking his freedom back to a life of idolatry would be most unseemly. In the practical sense, people seeking asylum often become important allies of the invaders, because they reveal valuable information that will help in the conquest (*Ramban*).

<sup>18-19.</sup> Sexual purity. Another common by-product of war is sexual promiscuity, which is anathema to the Jewish concept of holiness. This passage forbids practices that undermine Israel's sanctity. It should be noted, however, that this passage, like the previous one, applies at all times; it is mentioned here only because it deals with situations that occur most often during war.

<sup>18.</sup> קרשה... a promiscuous woman... a promiscuous man, i.e., women and men who make themselves available constantly for sexual activity (Rashi). According to Ramban, this commandment is directed at the courts, instructing them not to permit such people to parade themselves in public to indicate their availability, and to prevent the establishment and maintenance of places where such activities will take place.

13 You shall have a place outside the camp, and to it you shall go out, 14 You shall have a shove! in addition to your weapons, and it will be that when you sit outside, you shall did with it; you shall go back and cover your excrement. 15 For HASHEM, your God, walks in the midst of your camp to rescue you and to deliver your enemies before you; so your camp shall be holy, so that He will not see a shameful thing among you and turn away from behind you.

Escaped Slave

16 You shall not turn over to his master a slave who is rescued from his master to you. 17 He shall dwell with you in your midst, in whatever place he will choose in one of your cities, which is beneficial to him: you shall not taunt him.

Sexual

18 There shall not be a promiscuous woman among the daughters of Israel, and there shall Purity not be a promiscuous man among the sons of Israel. 19 You shall not bring a harlot's hire or the exchange for a dog to the House of HASHEM, your God, for any yow, for both of them are an abomination of HASHEM, your God.

Interest

<sup>20</sup> You shall not cause your brother to take interest, interest of money or interest of food. interest of anything that he may take as interest. 21 You may cause a gentile to take interest, but uou may not cause your brother to take interest, so that HASHEM, your God, will bless you in your every undertaking on the Land to which you are coming, to possess it.

Vows to

<sup>22</sup> When you make a vow to HASHEM, your God, you shall not be late in paying it, for HASHEM, your God, will demand it of you, and there will be a sin in you. 23 If you refrain from vowing, there will be no sin in you. 24 You shall observe and carry out what emerges from your lips, just as

- 19. אתנן זונה ומחיר כלב A harlot's hire or the exchange for a dog. An animal that had been used for either of these two purposes may not be used for an Altar offering, because such use would be degrading to God (Ibn Ezra). The repugnance of harlotry is obvious. Dogs are considered abominations because they were often trained to be vicious and thus became a menace to the public. It is common for sinners to try to legitimate the profits of their activities by contributing to charitable causes. By forbidding the use as offerings of animals given in exchange for harlotry or for dogs, the Torah symbolizes that ill-gotten gains cannot be cleansed by using them for holy ends; God regards such a practice as an abomination (Ramban).
- 20-21. לא־תשיר לאַחִיך You shall not cause your brother to take interest. To the existing prohibition that a lender may not take interest from a fellow Jew (Leviticus 25:36-37), the Torah adds that a borrower is not allowed to pay such interest (Rashi).
- 21. לְנָבְרִי תַּשִּׁיךְ You may cause a gentile to take interest. The Torah exempts gentiles from the laws of interest: therefore a Jew may take interest from him or pay interest to him. This verse indicates the nature of the laws of interest; If the Torah considered interest-taking to be a form of theft, it would not be permitted to take interest from a gentile, any more than it is permitted to steal from a gentile. Furthermore, since the verse states that God will bless those who do not take interest, such payments could not be a crime in the normal sense, for the Torah does not bless those who merely refrain from killing and stealing; rather, the Torah blesses those who perform deeds of kindness and the like. It is clear, therefore, that the Torah recognizes that it would be as acceptable to charge interest for a loan as it is to charge for the use of a car or tools. But the Torah requires that, just

as Jews must give charity to one another, they should also lend money to one another free of charge. This is regarded as a compulsory benevolence to one's brethren, and therefore does not apply to gentiles (Ramban).

Alshich comments homiletically that interest is prohibited in order to curb the natural impulse to think that financial gain comes only from hard work and shrewd trading, or the appearement of some powerful heavenly force. The Torah says no. Jews must know that they will be prosperous because HASHEM, your God, will bless you in your every undertaking, and your willingness to lend free of charge to those who share your beliefs will not cost you.

- 22-24. Vows to God. Regarding the laws of vows, see Numbers 30:3. Specifically, the Torah speaks here of vows to God, i.e., vows to bring offerings, give charity, or perform other good deeds. It may be that this issue is inserted here because people at war often vow to do good deeds in order to win God's mercy.
- 22. לא תאחר לשלמו You shall not be late in paying it. One who does not pay his yow before the passage of the next three pilarimage festivals is in violation of this negative commandment (Rashi). If one fails to do so, God will demand it, in the sense that the recalcitrant donor will lose whatever money he was trying to save.
- 23. ובי תחדל לנדר If you refrain from vowing. One may well think that it is meritorious to vow as a means of forcing oneself to do good deeds. To this the Torah responds that the opposite is true. Rather than make vows and take the chance of forgetting, delaying, or violating them, it is better not to vow at all. Even if the likelihood of performing good deeds is thereby lessened, no sins are committed by not doing something one is not obligated to do (Ramban).
- 24. מוצא שפתיך תשמר You shall observe . . . what emerges

די נדרתא קדם יי אלהה נדבתא די מללתא בפומה: כה ארי תתגר בכרמא דחברה ותיכול ענביו כנפשה שבעה (נייא לְמַשַבַּע) וּלמאנה לא תחז: בו ארי תתגר בַּקַמְתָא דְחַבְרֶךְ ותקטוף דמליו בּידַר וּמַגּלַא לא תרים על קמתא דַחַבְּרָה: א אָרֵי יִסְב גָבַר אתתא ויבעלנה ויהי אָם לַא תַשְׁכַּח רַחַמִין בַּעִינוהִי אַרי אשכח בה עכרת פתגם ויכתוב לה גט פטורין ויהב בירה ויפטרנה מביתה: בותפוקמביתה ותהך ותהי לגבר אחרן: יויסננה גברא בתראה ויכתוב לה גט פְּטוּרִין וַיָּתֶן בִּירָה וַיִפְטרנה מבּיתה או אַרֵי יִמוּת גַברא בתראה דנסבה לה לאנתו: - לית לה רשו לבעלה קרמאה די פטרה למתוב למסבה למהוי לה לאַנתוּ בַּתַר די אסתאבת ארי מרחקא הִיא קַדָם יָיַ וָלָא תְחַיַּב יַת אַרעא דּי יי אַלַהַרְ יַהַב לַךְ אַחַסנא: הארי יִפּב גבר אתתא חדתא לא יפוק בחילא ולא יעבר עלוהי לכל מדעם פני יהי לביתה שַתַּא חַדַא וַיַחדּי יַת אתתה די נסכ: ו לא יִשָּב משבּונָא רְחַיָא וַרְכְבָּא אֲדִי בְהוֹן מתעכד מזון לכל נפש: יארי ישתכח גַבר גַנב נַפשא מאַחוֹהַי מבּני יַשׂרָאַל

בה גַדַרת לַיהוָה אֱלֹהֶיך ֹנְדַבָּה אֲשֶׁר דְבַּרתַ בְּפֵיף: תבא בברם רעד ואבלת עובים כופשר שבעד ואל בֵּי תַבא בַּקַמַת רֵעָר וַקַטַפְתַ בו בַּלִיָּךְ לְא־תְתֵּוֹ: א מלילת בידר וחרמש לא תניף על קמת רער: בד יקח איש אַשַה וּבְעַלֵה וָהַיַּה אָם־לָא תִמְצֵא־חָן בְּעֵינִיו בִּי־מַצַא בַהֹּ עָרָוַת דַּבָּר וָלַתַב לֻהַּ סֵפֶר כִּרִיתָת וְנַתַן בִּיַדְה ב ושלחה מביתו: ויצאה מביתו והלכה והיתה לאישר ָג אַחֵר: ושָנָאַהֿ הַאָּיש הַאָּחַרוֹן וְלַתַב לֵּה סֵפֶּר כִּרִיתִת ׁ וַנַתַן בירה ושלחה מביתו או כי יַמוּת האַישׁ הַאַחַרון אַשֶּר־ - לקחה לו לאשה: לא־יוּכל בעלה הראשון אשר־שלחה לַשׁוּב לָקַחַתַּה לֶהָיוֹת לָוֹ לָאָשַּׁה אַחֲרֵי אֲשֵׁר הַטַּמְאַה ָבִי־תִועָבַה הָוא לְפָנֵי יהוָה וָלָא תַחֲטִיא אֶת־הַאַבץ אֲשֶׁר ה יהוה אַלהַירָ נתו לְרָ נַחַלֵה: בי־יקח 71/71/7 אישׂ אַשַּה חַרַשַּׁה לא יָצֵא בַצַּבַא וַלֹא־יַעַבַּר עַלַיו לַכַל־דַּבַר נַקָּי יַהָיֵה לָבַיתוֹ שַׁנַה אָחַת וְשְּׁמֵח אָת־ ו אשתו אשר־לקח: לא־יחבל רחים ורכב כי־נפש הוא כּי־יַמַצָא אִיש גּנָב נַפָש מאַחיוֹ מבּנַי יַשְרָאַל

אחרי אשר הוטמאה. לרכות סוטה שנסתרה (ספרי שס; יצמות יא:): (ה) אשה חדשה. שהיא חדשה לו, ואפילו אלמנה, פרט למחזיר גרושתו (ספרי רעא; סוטה מד.): ולא יעבור עליוו. דכר הלבא: לכל דבר. שהוא לורך הלבא, לא לספק מיס ומזון ולא למקן דרכים. אכל החוזרים מטורכי המלחמה ע"פ כהן, כגון בנה כית ולא חנכו או ארש ששה ולא לקחה, מספיקין מים ומזון ומהקנין את הדרכים (שם ושם): יהיה לביתו. אף בשביל ביתו, אם כנה כית וחנכו ואם נשכ כרם וחללו אינו זו מכיחו בשביל לככי המלחמה: לביתו. זה כיתו: יהיה. לרכות את כרמו (ספרי שס; סוטה מג.): נְשַׁמַּח. ישמח את אשתו, ותרבומו ויתדי ית אתתיה. והמתרגם ויחדי עם סוטה מג.): נְשַׁמַּח. ישמח את אשתו, ותרבומו ויתדי ית אתתיה. והמתרגם ויחדי עם

(כה) בי תבא בברם רעך. כפועל הכתוב מדכר (כ"מ פו:): בנפשך. כמה מתכלה (שס): שבעך. ולא אכילה גסה (שס): ואל בליך לא תתן. מכאן שלא דכרה חורה אלא כשעת הכליר, כזמן שאחה נותן לכליו של כעל הכית, אכל אם כא דכרה חורה אלא כשעת הכליר, כזמן שאחה נותן לכליו של כעל הכית, אכל אם כא לעדור ולקשקש אינו אוכל (שס פט:): (בו) כי תבא בקמת רעך. אף זו בפועל הכתוב מדכר (שם פו:): (א) כי מצא בה ערות דבר. מלוה (עליו לגרשה) שלא חק כעיניו (גיטין ל:): (ב) לאיש אחר. אין זה כן זוגו של ראשון, הוא הוליא רשכה מתוך כיתו וזה הכניסה (שס): (ג) ושנאה האיש האחרון. הכתוב מכשרו שסופו לשלאותה, ואם לאו קוברתו שלאמר או כי ימות (ספרי ער; גיטין שס): (ד)

from your lips. The Torah strengthens the requirement to fulfill vows by making it a positive commandment (Rashi). Or HaChaim interprets differently. You shall beware of what emanates from your mouth, by being careful not to make a vow unless you are certain you can carry it out in time.

בְּרֵרְהָּ נְּרְבָּה — You vowed a voluntary gift. These expressions seem to be contradictory, because once a vow has been made, it is no longer voluntary. In the plain sense, the Torah refers to a case where someone vowed to designate an unspecified animal as an offering. The gift must be made, but the choice of which animal to use is up to the giver, and it is thus a voluntary gift. The Talmud (Zevachim 2a) derives from this that if one uses an animal for his vowed offering, but his selection does not conform to the terms of his obligation, he is credited with a voluntary offering, but must still carry out his vow.

25-26. A worker's right to eat. A laborer engaged in harvesting crops may eat from them during the course of his

labor, but he may not take anything home or give it to others who are not personally entitled to take.

24.

The laws of this chapter, of which some are new and some additions to previously stated ones, are directed toward the establishment of some of the rights and ethical practices that would be necessary for the nation to function harmoniously and successfully in the Land. Among them are laws of marriage, respect for personal freedom, fair treatment of workers, and special consideration for the feelings and welfare of the most dependent members of society (R' Hirsch).

1-4. Divorce. Verse 1 serves as the source of the laws of divorce and the actual get, or bill of divorce. These many laws, however, are beyond the scope of this work. In addition, since the passage teaches that if a divorcee remarried and was subsequently divorced or widowed, her first husband may not remarry her, we infer that the couple may remarry

you vowed a voluntary gift to HASHEM, your God, whatever you spoke with your mouth.

A Worker's Right to Eat

- <sup>25</sup> When you come into the vineyard of your fellow, you may eat grapes as is your desire, to your fill, but you may not put into your vessel.
- <sup>26</sup> When you come into the standing grain of your fellow, you may pluck ears with your hand, but you may not lift a sickle against the standing grain of your fellow.

24

Divorce and Remarriage f a man marries a woman and lives with her, and it will be that she will not find favor in his eyes, for he found in her a matter of immorality, and he wrote her a bill of divorce and presented it into her hand, and sent her from his house, <sup>2</sup> and she left his house and went and married another man, <sup>3</sup> and the latter man hated her and wrote her a bill of divorce and presented it into her hand and sent her from his house, or the latter man who married her to himself will die — <sup>4</sup> her first husband who divorced her shall not again take her to become his wife, after she had been defiled, for it is an abomination before HASHEM. You shall not bring sin upon the Land that HASHEM, your God, gives you as an inheritance.

<sup>5</sup> When a man marries a new wife, he shall not go out to the army, nor shall it obligate him for any matter; he shall be free for his home for one year, and he shall gladden his wife whom he has married.

Millstone

<sup>6</sup> One shall not take an upper or lower millstone as a pledge, for he would be taking a life as a pledge.

Kidnaping

7 If a man is found kidnaping a person of his brethren among the Children of Israel, and

if there was no intervening husband.

1. בּיִּמְצֵא בָּהּ עֻּרְוֵת דְּבָּר — For he found in her a matter of immorality. The flow of the verse implies that the circumstances are such that he should divorce her, for if a husband knows that his wife is guilty of immoral conduct — even though he does not have witnesses to prove it to the satisfaction of a court (Ibn Ezra) — he should end the marriage (Rashi).

קריקת — A bill of divorce. Divorce can be effected only through a document that is written by the husband or his agent. The word for divorce comes from חום, cutting off, which implies that a divorce must sever all legal bonds between husband and wife, meaning that the divorce must be unconditional. If, for example, the divorce includes a condition that she never marry a certain person or never visit her parents, it is not valid (Gittin 83b).

- 3. וְשְׁנֵאָה הָאִישׁ הָאַחָרוּן And the latter man hated her. Homiletically, the verse is foretelling that if it is true that the woman is immoral, as accused, and her second husband, despite knowing this about her, marries her anyway, the marriage will not survive (Rashi).
- 4. אָשֶר הְשָּמְאָה She had been defiled. This term usually implies that she had committed adultery, which not only was not proven in this case, but is immaterial, because the remarriage is forbidden even if no sin had taken place. In the plain sense of the verse, the Torah is saying that once she married another man, she is considered impure as far as her first husband is concerned, and he should not be permitted to marry her again. The Torah forbade such a marriage lest it would seem as if people are free to divorce one another at will to sample other mates, and then to get together again. Such an appearance of moral laxity would bring sin upon the Land,

and cannot be countenanced in a holy nation (Ramban).

**5. Exemptions from the army.** The verse specifies a newlywed in the first year after his marriage, but the Sages derive exegetically that the one-year exemption applies also to someone who has moved into a new home or redeemed a new vineyard, so that he is able to enjoy its produce for the first time. These people are freed not only from actual military service, but also from service in the rear lines to help supply the army, unlike the exemptions in 20:6-7. Those men are excused from service in the front lines, but must serve in the rear to assist the troops.

ישְׁמּח אָת־אִשְׁתוּ — And he shall gladden his wife. The Torah implies pointedly that a man does not experience true joy unless he brings joy to others. The new husband is not free merely to celebrate his own marriage, but to bring happiness to his wife. as well.

- **6. Limitation on collateral.** A creditor is entitled to demand security for his loan, but the Torah forbids him to take anything that the debtor needs for his livelihood, for to deprive a person of his means of making a living is tantamount to taking his life. This limitation applies even to collateral taken at the time the loan was made (*Rambam*, *Hil. Malveh* 3:2). See also *Exodus* 22:24-25.
- 7. Kidnaping. See Exodus 20:13. Here the Torah specifies that the death penalty for kidnaping applies only if the kidnaper forces his victim to work for him and sells him as a slave.

בּייִּמְּצֵא אִישׁ — If a man is found. Whenever the Torah uses the term is found in a legal context, it refers to a person whose sin was witnessed after he was warned of the consequences (Rashi).

י"בס

ויתגר בה ויובננה ויתקטל גנבא ההוא ותפלי עבד דביש מבינה: האסתמר בַּמַכַתַש סגירו למטר לחרא ולמעבר ככל די יַלפוּן יַתכוּן כַּהַנַיַא לַוָאַי בּמא די פַקַּרַתְנוּון תַטרוּן למעבּר: סהוי דביר יָת דִּי עַבָּר יִי אַלְהַרְ לִמְרִים בָּאַרַחָא בַּמפַּקכוֹן ממצרים: יארי תרשי בַחַבַרָך רשו מדעם לא תעול לביתה למסב משפונה: א בברא תקום וגברא די אַת רַשַי בַה יַפָּק לְוַתַך יַת מַשְׁכּוֹנא לָבָרָא: יכּןאָם נָבַר מִסְבַּן הוּא לַא תשפוב במשפונה: יואתבא תתב לה יַת משכּונא כּמעל שמשא וישבּוּב בָּכְסוּתָה וִיבַרֶכְנַּךְ וַלֶּךְ תְּהֵי וְכוּתָא קַדְם יָיַ אַלַהַרָּ: ייּ לָא תִעשוּק אַגִירַא עניַא ייַ וּמִסְבַּנַא מַאַחַיך או מִגַּיוֹרַך דִּי באַרעך בַּקָרְנֵיף: מּבִּיוֹמָה תַּתַּן אַגרה ולא תעול עלוהי שמשא אַרי עניא הוא וְלַה הוּא מִסֶר יַת נַפְשָה וְלַא יִקְרֵי עַלַךְ קַדָם יִיַ וִיהַי בַךְ חוֹבָא: יּסְלָא יִמוּתוּן אַבַהַן עַל פּוּם בִּנִין וּבְנַין לַא יִמוּתוּן עַל פום אַבַהָן אַנָשׁ בַּחוֹבָה יִמוּתוּן: יּלָא תַצְלֵי דִין נִּיוֹרָא וְיַתְּמֵא וַלָא תַסֶּב ַמַשְׁכּוֹנַא לְבוּש אַרָמְלַא: יחוֹתְדְכַּר אַרִי עַבְדַּא הַוַיתַא בִּמְצָרַיִם וּפַּרַקַך יִיַ אַלַהַר מִתַּמַן עַל כַּן אַנַא מפַקּדַר לָמֵעָבַּר יַת פָּתְגַּמַא הַרַין: יּיּאַרַי

והתעמר בו ומכרו ומת' הגנב ההוא ובערת הרע הָשַּׁמֵר בָּנַגַע־הַצַּרַעַת לְשָׁמִר מַאָד ולעשות כַּכל אַשֶר־יורו אַתְכֶּם הַכְּהָנֵים הַלְוַיָם בַּאַשֵר ע צויתם תִּשְמָרוּ לֵעֲשִוֹת: זַכוֹר אֵת אַשֶּר־עַשֵּה יהוה י אַלהַירָ לִמִריַם בַּהַרֶרְ בִּצֵאתִכֶם מִמְּצְרֵיִם: תשה ברער משאת מאומה לא־תַבא אַל־בִּיתוּ לַעבט א עַבטו: בַּחוץ הַעַמִר וָהָאִישׁ אֲשֵר אַתַה נשה בו יוציא אי יב אליך את־הַעַבוּט הַחָוּצַה: וָאָם־אַישׁ עַנֵי הָוּא לֹא ֶּת תַשַּבַּב בַּעַבַטוֹ: השב תַשַּׁיב לוֹ אַת־הַעָבוּט בָּבוֹא יַּ הַשָּׁמֵשׁ וַשַּבַב בִּשַּׁלְמַתוּ ובַרַבֵּךַ וֹלְךְ תַהַיָּה צִדְלָה לְפָנֵי לא־תַעשק שַבִיר עַנִי וָאֶבִיון יר יהוה אַלהֵיך: ייך אַן מָגַרָךָ אֲשֵׁר בִּאַרִצְךָ בִּשְׁעָרֵיך: בִּיוֹמוֹ תְמֵּן יִי שָבַרו וִלְא־תַבָּוֹא עַלֵיו הַשָּׁמֶשׁ בֵּי עַנִי הוּא וָאֶלַיו הָוּא נשֵא אַת־נַפִּשוּ וִלְא־יִקרֵא עַלֵּיך אָל־יהוֹה וְהַיֵּה בָּךְּ לא־יַוּמְתוּ אַבוֹת עַל־בַּנִים וּבַנִים לא־ יו חטא: לא יי יוּמָתוּ עַל־אַבוֹת אַישׁ בְּחֵטָאוֹ יוּמַתוּ: תַשָּׁה מִשְפָּט גַר יַתִּוֹם וַלָּא תַחֲבֹל בַּגַר אַלְמַנַה: וַזַבַרַתְּ כִּי יַתְּיַ עַבַר הַיִּיתַ בַּמִצְרַיִם וַיִּפְּרָךָ יהוָה אֱלֹהֵיךָ מִשָּם עַל־בֶּוֹ יש אַנכֵי מצור לעשות אַת־הַדְבַר הַוָּה:

ככר כתוב (לא מעשוק את רעך) (ויקרא יש:יג) אלא לעבור על האבין בשני לאוץ, לא תעשוק שכר שביר שהוא עני ואביון (ורעך, שככלל לא מעשוק את רעך לא תעשוק שכר שביר שהוא עני ואביון (ורעך, שככלל לא מעשוק את רעך הואר לא מעשוק את רעך: אביון. התאב לכל דכר: מגרך. זה גר לזק (ספרי רעת; ב"מ קיא:): בשעריך. זה גר מושב בארצך. לרכנת שכר בהמה וכלים (שם ושם: (עו) ואליו הוא ושטא את גמשו. אל השכר הזה הוא עשא את נפשו למות, עלה כככש ונתלה כאילן (ספרי רעת; ב"מ קיב.): והיה בך חשא. מכל מנום, לאל שממהרין ליפרע מ" הקורא (ספרי שם: (עו) לא יומתו אבות על בנים. כמדות כנים. ואם מת כשן בעון בנים, ככר נאתר איש בחשאו יומתו (שם רע). אכל מי שאינו איש מת כשן אניו, הקטנים מתים כעון אנותם כידי שמים (שכו של העשף שובט ושל העשר בכר החהר לא תשה משפט ולא תכיר פעים, ואל של בעו למבור עליו בשני לאון (שלף שומים) שבני לשכי האהיר לא תשה משפט ולא תכיר פנים, ואפי שכל להטות משפט עני יותר משל עשיר לכר האהיר וא תשה בליו. לא תחבל. שלא בשמר להטות משפט עני יותר משל עשיר לכר האהיר ואם המצי לאון באף על הפני השיר לא משה משפט ולא תכיר פנים, ואפי שלא בשמר לא השח בשלי לא תחבל. שלא כשמר לא השות בשלי לא בשמר לא השות בשל שלא בשמר לא השחבל. שלא בשמר לא השחבל. שלא כשמר לא השחבל. שלא בשמר לא השחבל. שלא בשמר לא השחבל. שלא בשמר לא השחבל. שלא בשמר לא השחבל. שלא לא בשמר לא השחבל. שלא השחבל. שלא בשמר לא בשמר לא השחבל. שלא בשמר לא השחבל. שלא בשחב אום בחשר או שלא בשחבר שלא בשחב שלא בשחבר של שלא בשחבר שלא בשחבר שלא בשחבר שלא בשחבר של

לחפיה (פרגוס יונחן) טומה הול, שלין זה תרגוס של נשמח לולז של נשמח: (ו), רחים. היל התחתונה: ורבב. היל העליונה: לא יחבל. לם כל למשכנו על תוכו רחים. היל התחתונה: ורבב. היל העליונה: לא יחבל. לם כל למשכנו על תוכו ככ"ד לל ימשכנו כדכרים שטושים כהן לוכל נפש (כ"ת קיג.,קטו.): (ז) בי ימצא. כעדים (ספרי רטג) והתרלה, וכן כל ימלא שכתורה (מכילתל נזיקין פ"ה): והתעמר בו. לינו חייב עד ששתמש בו (ספרי שם): (ח) השמר בנגע הצרעת. שלל תחלוש סימני טומלה ולל תקון לת הכהרת (מכות ככ.): בכל אשר יורו אתבם. לם להסניר לם להחלים לם למהכי: (ט) זבור את אשר עשה וגרי אתבם. לם להסניר לם להחלים של חלקה כנגמים (ספרי ערה): (ו) בי תשה ברעך. תחוב כחכירן: משאת מאומה. חוב של כלום: (יב) לא תשבב בעבטו. לל תשכב בעבטו. לל תשכב בעבטו. לל תשכב בעבטו. לל תשכב בתבטו. לל תשכה בתוכו לללך (שם רש): (יג) בבוא השמש. לם כמות לילה הול, ולם כתו יום ועכוט לללך (שם רש): (יג) בבוא השמש. לם כמות לילה הול, ולם כתוכי החוירה: בכך (שם) וככר כתוב כוללה המשפטים עד כל המשם תשיכנו לו (שמות כככה) כל היום תשיכנו לו וככל הקם מקרנו (נ"ת קיד): וברבך. ולם לינו מכרכך מכל מקום ולך תהיה לדקה (ספרי שם): (יד) לא תעשוק שביר. והלל מכרכך מכל מקום ולך תהיה לדקה (ספרי שם): (יד) לא תעשוק שביר. והלל מכרכך מכל מקום ולך תהיה לדקה (ספרי שם): (יד) לא תעשוק שביר. והלל

**8-9. Tzaraas and slander.** See introduction to *Leviticus* 13. Verse 8 — *beware of a tzaraas affliction* — prohibits any attempt to cut away the physical symptoms of *tzaraas*. The affliction of *tzaraas* is a punishment for slander, gossip, and other forms of selfish and anti-social behavior. The result of Miriam's unfair criticism of Moses (*Numbers* 12:10), which resulted in her body becoming covered with *tzaraas*, showed how seriously God regards such evil speech, and

הלואה: ניח) ווברת. ע"מ כן פדימיד לשמור חוקומי, אפילו יש חסרון כים בדבר:

therefore, verse 9 commands us always to remember Miriam's ordeal, as a warning not to engage in lashon hara, or evil speech. Thus, it is Miriam's eternal privilege that her ordeal reminds every generation of Israel that death and life are in the power of the tongue. Indeed, as Ramban notes, it is a positive commandment to remember what God did to Miriam.

10-13. Dignity of a debtor. The passage speaks of a loan

he enslaves him and sells him, that kidnaper shall die, and you shall remove the evil from your midst

Tzaraas Slander

Beware of a tzaraas affliction, to be very careful and to act: according to evenything that the Kohanim, the Levites, shall teach you — as I have commanded them — you shall be careful to perform, 9 Remember what HASHEM, your God, did to Miriam on the way, when you were leaving Egupt.

Dianitu of a Debtor

10 When you make your fellow a loan of any amount, you shall not enter his home to take security for it. 11 You shall stand outside; and the man to whom you lend shall bring the security to you outside. 12 If that man is poor, you shall not sleep with his security, 13 You shall return the security to him when the sun sets, and he will sleep in his garment and bless you, and for you it will be an act of righteousness before HASHEM, your God.

Timelu Paument of Workers

<sup>14</sup> You shall not cheat a poor or destitute hired person among your brethren, or a proselute who is in your Land, or one who is in your cities. 15 On that day shall you pay his hire: the sun shall not set upon him, for he is poor, and his life depends on it; let him not call out against you to HASHEM, for it shall be a sin in you.

Individual Responsibility

16 Fathers shall not be put to death because of sons, and sons shall not be put to death because of fathers: a man should be put to death for his own sin.

Consideration for

17 You shall not pervert the judgment of a proselyte or orphan, and you shall not take the the Orphan garment of a widow as a pledge. 18 You shall remember that you were a slave in Equpt, and and Widow HASHEM, your God, redeemed you from there; therefore I command you to do this thing.

or other financial obligation that is past due, so that the creditor is entitled to come to the court to demand collateral. Even so, the Torah forbids both the creditor and the agent of the court to enter the debtor's home: they must wait outside for him to bring the security to them. Out of concern for the dignity of the debtor, the Torah forbids these people to intrude on the privacy of his home and rummage through his belongings. It is also concerned that a foray into his home could lead to blows and serious injury (R' Bachua). As a further protection of the debtor's dignity, the Torah requires that the security be returned when the debtor must have it.

- 12. ואם־איש עני הוא If that man is poor. He is poor in the sense that the item he presents as security is the only one of its kind that he has (Ramban). If the debtor has only one pillow, for example, the creditor must return it in the evening in exchange for something else, which, in turn, he will return in the morning.
- R' Bachya comments that only three kinds of items must be returned whenever they are needed: clothing for the day; bedding and night clothes; and anything needed for the debtor's livelihood.
- 13. ולך תהיה צדקה And for you it will be an act of righteousness. Even if the debtor is not appreciative and does not bless you, God will reckon it as an act of kindness and bless you for it (Rashi).
- 14-15. Timely payment of workers. The Torah has already said that one may not withhold the payment due to workers (Leviticus 19:13), but here it adds a further admonition not to do so to the poor, who are usually defenseless and more vulnerable to this kind of persecution. [Sifre comments that God exacts punishment more quickly against those

- who take advantage of the poor.] Exegetically, the Sages extend this to non-Jewish workers and to the rental fees for animals and utensils (Rashi).
- 15. ביומו On that day. Although the employer has until the next morning to pay a day laborer [see Leviticus 19:13], in the plain sense of the verse, the Torah stresses on that day, because it is preferable to pay as soon as the day's work is over. A poor worker — the typical subject of the passage needs his earnings so that his family will not go hungry that night, as implied by the Torah's declaration his life depends on it (Ramban).
- 16. Individual responsibility. In the plain sense of the verse, the Torah commands that parents not be killed or punished for the sins of their children, and vice versa (Rashbam), for it was common that tyrants would punish or quell rebellions by wiping out the families of those who were involved. Jewish kings, however, are forbidden to do so (Sforno). Even though God speaks of visiting the sins of fathers upon future generations (Exodus 20:5), that applies only to offspring who approve of the sins of the past and seek to perpetuate them (Ibn Ezra).

Exegetically, the Sages interpret this verse to refer to witnesses: No one may be found guilty based on the testimony of relatives (Rashi).

17-18. Consideration for the orphan and widow. Repeating a familiar theme, this passage stresses the admonition against taking advantage of the vulnerable. It closes by giving the explanation that lies at the root of many such commandments: Jews who were once persecuted strangers must be especially sensitive to the plight of the downtrod-

בה

תַחָצוֹד חַצַּדַרְ בַּחַקלר ותנשי עמרא בחסלא לא תתוב למסבה לגיורא ליתפא ולארמלא יהי בדיל דיברבנה יי אַלַהַרְ בָּכל עוברי ידר: בארי תחבוט זיתה לא תפלי בתרה לגיורא ליתמא וּלאַרמלַא יהַי: כא אַרַי תַקטוף כַּרְמַך לַא לגיורא ליתמא בתרה וּלָאַרַמֹלָא יָהֵי: כבותדכּד ארי עבדא הַנֵּיתַא בָּאַרעא דמצדים על כּו אנא מַפַּקַדֶר לְמַעבַד יַת פּתנמא הדין: אארי יָהַי דִין בַּין גַּבְרַיָּא ויַתַקַּדְבוּן לדינא ויזפון ית דינא וידוננון) ויזפון ית וַכֹּאַה ויחיבון ית חיבא: בויהי אם בּר חַיַבַא לָאַלקאה חיבא וירמנה דינא וילקנה קדמוהי כמסת חובתה במניז: יאַרבעין יַלקנה לא יוסף דילמא יוסף לאַלְקֵיוּתָהּ עַל אַלַין מַחא רבּא ויקל אחור לעיניה: דלא תחוד פום תורא בְּרַיַשָּה: הַ אֲרַי יַתְבוּן אַחִין כַּחַדא וימוּת חד מנהוז ובר לית לה לא תהי אתת

תקצר קצירה בשַּבָר וַשַּבַחַתַּ עִמֵר בַּשַּבָה לָא תַשוּבֹ לַקַחָתוֹ לַגַּר לַיָּתִוֹם וְלֵאַלְמָנֶה יִהְיֶה לְמַעַן יְבֶרְכְךּ יהוְה כי תחבט זיתר לא ב אלהיר בכל מעשה ידיר: מ תפאר אַחַרֵיך לַגַר לַיַּתוֹם וַלַאַלְמֵנָה יַהִיַה: כֵּי תבצר פרמר לא תעולל אַחַריך לַגַּר לַיַּתוֹם וַלַאַלְמַנָה יָהִיַה: ב חכרת פייעבד היית בּאַרץ מִצְרֵיִם עַל־בַּן אַנֹכֵי מִצְוּרְּ כִּי־יַהְיַה רִיב' בֵּין אנשׁים א לעשות אַת־הַדְּבָר הַנַּה: ונגשו אל-המשפט ושפטום והצדיקו את-הצדיק ב והרשיעוּ את־הַרַשַע: וָהַיַה אָם־בָּן הַכַּוֹת הַרַשַע וָהַפִּילָוֹ ַבְּנוּ בַּשַּׁפָט' וַהַבַּהוּ לָפַנִּיו בָּדֵי רִשְׁעַתוֹ בִּמְסְפֵּר: אַרְבַּעִים יַבָּנוּ בַּנוּ לא יסיף פון־יסיף להַכּתוֹ עַל־אַלֶה מַבַּה רַבָּה וִנְקַלַה כי־ישבׁוּ רה אַחֶיךָ לְעַינַיךָ: לְא־תַחָסָם שָוֹר בִּדִישָׁוֹ: אחים יחדו ומת אחד מהם ובן אין־לו לא־תהיה אשת־

אים לא שמד ולא יושב אלא שטה (מכוס כב:): לפניו בדי רשעתו. ולאחריו כדי מכוס, מכאן אמרו מלקין אוש שסי ידוס מלאחריו ושליש מלפניו (ספרי שס; מכוס שסים, מכאן אמרו מלקין אוש שסי ידוס מלאחריו ושליש מלפניו (ספרי שס; מכוס שסי): בְּמַשְׁפֶּר. ואיט נקדד בְּמַּשְׁפֶּר, למד שהוא דטק, לומר במספר [לארכשים שס: בְּמַשׁ מּמִכ וֹמשׁ מִיכם ומשלים לארבשים, והם ארבשים חסר אחת (שס): (ב) לא יוסיף. מכאן אהרה למכה אם חבירו (ספרי שס!: (ר) לא תחסום אחץ. כל היום קוראו רשע, ומשלקה קוראו אחץ (ספרי שס!: (ר) לא תחסום שדר בדרשו. דבר הכשב בהווב, והוא הדין לכל בהמה חיה ושף הששים במלאכה שהי בדרשו. דבר הכשב בהווב, והוא מחסים שור, מכל מקום (כפרי רפק: ב"מ פח: בדרשו. יטל יחסמט מבחק, ח"ל לא מסמים שור, מכל מקום (כפרי רפק: ב"מ פח:): בדישו. יטל יחסמט מבחק, ח"ל לא מסמים שור, מכל מקום (כפרי רפק: ב"מ פח:) הארן, אף כל כיולו בי, ילא החולב והמנבן והמחבן שאין נידוט מן הארן, ילא הלה והמבין ובמחבן שבנמרה מלאכם והמקסף שבנמרה מלאכם להלה של היה בשלמ (ספרי רפק: כשח ה.) ליש לא היה בשלמ (ספרי רפק: כשח ה.) פרש לאשם לא היה בשלמ (ספרי רפק: כשוב ה.) יודרו. וכשים בנתלה, פיין טליו (יכשים יה.) פרש לאחי של היה בשלמ (ספרי רפק: כשח ה.) בישל לו. פיין טליו (יכשים הם כומל (יכשים דיב) לח. כישל לי. פיין טליו (יכשים הם כומל לי.) בין שליו (יכשים הם כומל ליבוס פיה) לו.

(ים) ושבחת שומר. ולא גדים (ספרי רפג) מכלון אמרו שומר שים בו סאמים הכתו איט שכחה (פאה וש): בשדדה. לרבות שכחם קמה (ספרי שם) ששכח מקלמה מלטיר: לא תשדב לקחתו. מכלון אמרו שלאחריו שכחה שלפני איט שכחה, שאיט מלקטיר: לא תשדב לקחתו. מכלון אמרו שלאחריו שכחה שלפני איט שכחה, שאיט בכהל תשדב (פאה הד): לפדען יברבך. ואפ"פ שבאם לידו שלא במסטין, ק"ו לששה במסטין. אמור מספה, נפלה סלע מידו ומלאה שני ונספרנם כה הרי הוא מסברך עליה (ספרי שם): (ב) לא תפאר. לא מסול מפארטו מפט, מכלון שפניחן פאה לאילן (חולין קלא): אחריך. א שכחה (שס): (בא) לא תשדלל. אם מלאה בי שולם לא מקחוב. ואחריך. א שכחה דו). וראיםי בשבח אים לה אחד מהם שללם לא מקחוב הדי היא לבעל הביק (ספרי רפה, פאה דו). וראיםי בשבחה חורדום: (א) בי היה ריב. מיפס להיום עשים לא מתבשם. אמר מעסה, אין שלום יולא מעוך מדיב. מי על לפוש פון הלדיק, היי אמר ש מריבה (ספרי רפו): והרשיעו את הרשיע. יכול כל הממחיבין בדין לוקין, מ"ל והיה אם כן הכום הרשנם מוכד לה מפתם איט לקה. ומי הוא קלוקה, למיד מן הפנין, לא מחסים מוכד הדיש מוכד לא מקה פעמים איט לקה. ומי הוא מלוקה, למיד מן הפנין, לא מחסים מוכד אלון מלקין (פסים די) לא שלא נקה (ספרי מס): (ב) ההפילד השופם. מלמד אלון מלקין (פסים די) לא שלא נקה (ספרי אם): (ב) ההפילד השופם. מלמד אלון מלקין

19-22. Gifts to the poor from the harvest. This passage augments the list of gifts to the poor from the harvests, some of which were mentioned in *Leviticus* 19:9 and 23:22.

19. קְצִּירְךְ בְּשָּׁיִרְ — Your harvest in your field. The Torah stresses that it is your harvest and your field, for harvest time — the culmination of a season's hard work — is when a farmer most feels pride of ownership. It is precisely then that the Torah tells him he must share his prosperity with the poor. More than ordinary charity, this commandment inculcates the realization that the gifts of the earth come from God, Who gives them so that all can share His beneficence (R' Hirsch). שְּבֶּיהְ שִּיִּהְ שִׁיִּהְ שִׁיִּהְ שִׁיִּהְ שִׁיִּהְ שִׁיִּהְ שִׁיִּהְ, the forgotten sheaf, applies to a single bundle but not to larger quantities. It applies also to grain still standing in the field that a reaper passed by and forgot to cut (Rashi).

20. בי מִחְבּס יְיִתְּךְ .- When you beat your olive tree. The manner of harvesting olive trees was to beat the branches with a

stick so that the fruit would fall off. Sifre takes this as indicative of the blessing of the Land, for there would be so much produce that farmers would not bother to climb ladders to remove the remaining olives.

This phrase includes two separate commandments: (a) Some of every tree's produce — its splendor — must be left behind for the poor; this is analogous to the commandment that a corner of every crop in the field must be left for them (Leviticus 19:9); and (b) the term behind you implies that the commandment of verse 19, that a farmer may not turn back to retrieve something he has forgotten, applies also to fruit forgotten on a tree (Rashi).

21. לא תְּשִּלֵּלְ אָחָרְיף You shall not glean behind you. It is forbidden to glean single grapes or clusters that are not fully developed [עולְלוֹתן] (Rashi). It is likewise forbidden to turn back to pick clusters that had been forgotten.

Gifts To the Poor from the Harvest

- <sup>19</sup> When you reap your harvest in your field, and you forget a bundle in the field, you shall not turn back to take it; it shall be for the proselyte, the orphan, and the widow, so that HASHEM, your God, will bless you in all your handiwork.
- <sup>20</sup> When you beat your olive tree, do not remove all the splendor behind you; it shall be for the proselyte, the orphan, and the widow. <sup>21</sup> When you harvest your vineyard, you shall not glean behind you; it shall be for the proselyte, the orphan, and the widow. <sup>22</sup> You shall remember that you were a slave in the land of Egypt, therefore I command you to do this thing.

25

hen there will be a grievance between people, and they approach the court, and they judge them, and they vindicate the righteous one and find the wicked one guilty; <sup>2</sup> it will be that if the wicked one is liable to lashes, the judge shall cast him down and strike him, before him, according to his wickedness, by a count. <sup>3</sup> Forty shall he strike him, he shall not add; lest he strike him an additional blow beyond these, and your brother will be degraded in your eyes. <sup>4</sup> You shall not muzzle an ox in its threshing.

<sup>5</sup> When brothers dwell together and one of them dies, and he has no child, the wife of the

25.

- 1-4. Lashes. This passage, as interpreted by the Sages, gives several of the principles regarding the imposition of lashes by the court. The Midrash Tanchuma Yashan explains homiletically that the number of lashes is forty actually thirty-nine, as will be seen below because the transgressor violated the Torah, which God taught Moses in forty days, and deserved to bring death to his body, which was formed in the womb in forty days. God had mercy, however, and permitted his life to be spared and gave him atonement through forty lashes (Ramban).
- 1-2. This passage cannot be understood literally, because it implies that lashes result from a dispute between two people, but this is not the case, for the loser of a civil dispute does not receive lashes (Makkos 13b). [For the categories of sin incurring this punishment, see notes to v. 4.] Therefore the Sages explain that this is a case of conspiring witnesses [see 19:19], in which two witnesses testified against one party to a dispute and then a second pair of witnesses testified that the first pair were elsewhere when they claimed to have seen the event. Normally, as set forth in 19:19, the false witnesses would be given the same penalty they conspired to inflict on their intended victim. But in certain cases where the same penalty cannot be imposed, as set forth in Makkos 2a, the conspirators would be given lashes (Ramban).
- 2. אם־בּן הַכּוֹת הָּרְשָׁע If the wicked one is liable to lashes. The court must be careful to ascertain the sinner's physical condition, and if he cannot safely tolerate all thirty-nine lashes, he receives only as many as he can take, even as few as three (Makkos 22b). This need for careful discernment on the part of the court is alluded to by the word וב (rather than וב, which suggests the word הבינה), discernment (Or HaChaim). As a further precaution, and to show that the reason for the lashes in not to inflict pain but to provide atonement for the past and a lesson for the future, the Sages teach that the agent of the court who does the lashing is to be "superior in wisdom but deficient in strength."

במְּקְבֶּר — By a count. The Sages derive exegetically that this

- word should be understood in conjunction with the first word of the next verse: בְּמִסְפֶּר אַרְכֶּעִים, which can be rendered according to a count that brings to forty. From this the Sages infer that the number of lashes is not forty, but thirty-nine (Makkos 22b).
- 3. לא יסיף He shall not add. This negative transgression applies not only to an agent of the court, but to anyone who strikes another Jew (Rashi).
- אָחִיף Your brother. Until he was punished, the Torah called him a sinner, but as soon as he was degraded by suffering, he is called a brother (Rashi). This teaches that while a Jew should not tolerate wrongdoing, he must be forgiving when the evil has been purged. Based on Psalms 104:35, the Sages say that we pray for sins, not sinners, to disappear from the earth
- 5-10. יבוּם וְחֵלִיצָּה /Levirate marriage and releasing the obligation. The Torah provides that if a husband dies childless, his widow and brother should marry. In case the brother does not wish to go through with the marriage, there is a process known as chalitzah, which severs the bond between them. See notes to Genesis 38:8.
- 5. בּי־יֵשְׁבוּ אַחִים יַחְדָּוּ When brothers dwell together, i.e., they were both alive at the same time. If, however, the younger brother was born after the older one died, the commandment of levirate marriage, or yibum, does not apply (Rashi).

הבן אַין־לו — And he has no child , i.e. he has no living descendants (see Yevamos 22b).

י"בס

מתנא לברא לגבר אוחרו יבמה יעול עלה ויסבה לה לאנתו ויבמה: וויהי בוכרא די תליד יקום על שמא דאחוהי מתנא ולא יתמחי שמה מישראל: זואם לא יצבי גברא למסב ית יבמתה ותסק יבמתה לתרע בית דינא לַקַרָם סַבַיַא ותימר לא צבי יבמי לַאַקמא לַאַחוּהי שמא בישראל לא אַבֵּי לִיַבַּמוּתִי: הְוַיִּקְרוּן לֶה סבי קרתה וִימַלְלוּן עָמֵה וִיקוּם ויימר לא רענא למסבה: טותתקרב יבמתה לותה לַקַרֶם סַבַּיָא וַתַשְׁרֵי סֵינָה מעל רגלה וָתֶרוֹק בָּאַנָפּוֹהי ותתב ותימר כַּדיז יתעבד לגבר די לא יבני ית ביתא דַאַחוּהִי: יוַיִּתְקָרֵי שַמֵה בִּישַׁרָאל בּית שָׁרָי סֵינַא: יאַ אָרי ינצון גַּברין כּחדא גָּבַר וַאֲחוּהָי וָתִתְקָרֵב אַתַּת חַד לְשַׁזַבַא יַת בַּעַלַה מיַר מַחוּהִי ותושט ידה ותתקף בבית בהתתה: ינותקוץ ית יָדָה לַא תַחוּס עִינַרְ: יּלַא יָהַי לַרְ בכיסה מתקל ומתקל רב וזעיר: יד לא יָהָי לַךְּ בָּבֶיתַךְ מִכִילָא וּמַכִילָא רַבְּתַא ווערתא: טומתקלין שַלמין דקשוט (נייא וּקשוֹט) יְהוֹן לַךְּ מִכִּילַן שַׁלְמִין דָּקָשוֹט (נ״א וּקָשוֹט) יָהוֹן לַךְּ בַּדָיל דְּיוֹרָכוּן יוֹמַיךְ עַל אַרָעָא דַּייַ אֱלַהַךְּ יַהַב לַרָּ: מּאַרֵי מַרַחַק קַדַם יִיַ אַלָהַרְּ פל עבד אלין כל עבד שַקר:

המת החוצה לאיש זר יבמה יבא עליה ולקחה ו לו לָאָשָה וְיִבְּמָה: וְהַיַּה הַבְּכוֹר אֲשֵׁר תַּלֵד יַלּוּם על־ י שֶם אַחָיו הַמֶּת וְלְא־יִמַחַה שִׁמִוֹ מִיִּשְׂרָאֵל: וִאִם־לִא יחפץ האיש לַקַחַת אָת־יַבְמָתוּ וַעַלְתַה יָבְמָתוֹ הַשַּׁעַרָה אל-הזקנים ואַמְרַה מֵאָן יָבַמִי לְהַלָּים לְאַחֵיו שֶׁם הַבּישראל לא אבה יַבְּמֵי: וַקַרָאוּ־לָוֹ זַקְנֵי־עִירָוֹ וַדְבָּרָוּ הַ בּישראל י אליו ועמד ואַמַר לא חַפַּצְתִּי לְקַחְתַה: וִנְגְּשַה יָבִמְתַוֹּ אַלַיוֹ לְעִינֵי הַזְּקָנִים וְחַלְצֵה נַעַלוֹ מעל רַגלוֹ וירקה בפניו וענתה ואַמְרֶה כַּכָה יֵעֲשָה לַאִּישׁ אֲשֵׁר לִא־ שמו בישראל יבנה את־בית אחיו: ונקרא בי־ינצו אנשים יחדו איש וָאַחָּיו וָקַרָבַה אֲשֶׁת הָאֵחַׁד לְהַצִּיל אַת־אִישַׁהּ מיּד ַב מַבֵּהוּ וָשֻלְחַה יַרַה וְהָחֲזִיקַה בִּמְבַשֵּׁיוּ: וְקַצֹּתַה אֶת־ לא־יֵהיֵה י. כַפַּה לא תַחוס עִינַר: יי לַךָּ בָּבַיסָרָ אַבָן וַאָבַן גִּדוֹלֵה וֹקְטַנַה: לא־יַהְיַה לַךָּ ואיפה גדולה וקטנה: אבן אַיפֵה נצרק נהנה־לך איפה שלמה נצרק נהנה־לך למעו יַאַרִיכוּ יַמִּיךָ עַל הַאַדַמָּה אַשֶּר־יהוה אַלהַיךּ נתן לַר: כּי תועבת יהוה אַלהֵיך כַּל־עשה אָלֶה כָּל עשה

יכמוח י:): (י) ונקרא שמו וגוי. מלוה על כל העומדים שם לומר חלון הנעל (ספרי שם; יכמוח קו:): (יא) בי ינצו אנשים. סופן לכל לידי מכוח, כמו שלחתר מיד מבהו. אין שלום יולא מחוך ידי מלוח (ספרי רלב): (יב) וקצתה את בפה. ממון דמי בשח, הכל לפי המבייש והמחבייש. או אינו אלא ידה ממש, נאמר כאן לא תחום ומאמר להלן בעדים זוממין לא תחום (לפיל יט:יני) מה להלן ממון אף כאן ממון (ספרי רלב): (יג) גדולה וקטנה. גדולה כשמכחשת את הקטנה, שלא יהיה לך כלום (שם): מחויר כקטנה (שם כלד): (יד) לא יהיה לך. אם עשית כן לא יהיה לך כלום (שם): אבן ואבן. משקלום: (טו) אבן שלמה וצדק יהיה לך. אם טשית כן יהיה לך

, כב:) בן או בת, או בן הבן או בת הבן, או בן הבת או בת הבת: (ו) והיה הבבור.
גדול האחים הוא מייבם אותה (ספרי רפט; יבמות כד.): אשר תלד. פרט לאיילונית
גדול האחים הוא מייבם אותה (ספרי רפט; יבמות כד.): אשר תלד. פרט לאיילונית
שאינה יולדת (שם ושם): יקום על שם אחיוו. זה שייבס את אשתו יטול נתלת המת
בנכםי אביו (שם ושם): ולא ימחה שמו. פרט לאשת סרים ששמו מחוי (יצמות שם):
(ד) השערה. כתרגומו, לתרט בית דינא: (ח) ועמד. בטמידה (ספרי רל): ואמר.
בלשון הקודש, ואף היא דבריה בלשון הקודש (ספרי רלא; יבמות קו:): (ט) וירקה
בפגיו. על גבי קרקע (שם ושם): אשר לא יבבה. מכאן למי שתלן שלא יבנה (ספרי שם:
דלא כתיב אבר לא בנה אלא אשר לא יבנה. מכאן למי שהלן שלא יבנה (ספרי שם:

The literal meaning of the verse would be that the firstborn child of the levirate marriage is named after the dead brother, so that his memory is carried on. This is true only in the spiritual sense, for there is no requirement to name the newborn son after the dead brother. However, the newborn does become the successor to the dead man's soul, so that his spiritual being is perpetuated (R' Bachya).

<sup>6.</sup> תַּבְּבוֹר אָשֶׁר תֵּלֵּד — The firstborn [i.e., the oldest of the surviving brothers] — if she can bear. The translation follows Rashi, who renders the verse according to the elucidation of the Sages (Sifre). Thus, the verse teaches that the oldest of the surviving brothers has the first obligation to perform the commandment of yiburn, and that the commandment applies only if the widow is not congenitally incapable of giving birth. Continuing this interpretation, the Sages teach that whichever brother enters into the levirate marriage shall succeed to the name of his dead brother, in the sense that he inherits all the property of the dead brother.

<sup>7.</sup> הזקנים — The elders, i.e., a court of three.

<sup>8.</sup> יְרְבְּרוּ אֵלֶיי — And speak to him. It is up to the court to determine which is the best course. Ordinarily, they try to persuade him to fulfill the commandment to marry her, but

and Releasing

Levirate deceased shall not marry outside to a strange man; her brother-in-law shall come to her, and Marriage take her to himself as a wife, and perform levirate marriage, 6 lt shall be that the firsthorn if she can bear — shall succeed to the name of his dead brother, so that his name not be the blotted out from Israel. 7 But if the man will not wish to marru his sister-in law, then his Obligation sister-in-law shall ascend to the gate, to the elders, and she shall sau, "Mu brother-in-law refuses to establish a name for his brother in Israel, he did not consent to perform levirate marriage with me "

- <sup>8</sup> Then the elders of his city shall summon him and speak to him, and he shall stand and say. "I do not wish to marru her."
- <sup>9</sup> Then his sister-in-law shall approach him before the eyes of the elders; she shall remove his shoe from on his foot and spit before him; she shall speak up and sau. "So is done to the man who will not build the house of his brother," 10 Then his name shall be proclaimed in Israel, "The house of the one whose shoe was removed!"

Penalty for Embarrassina Another

11 If men fight with one another, a man and his brother, and the wife of one of them approaches to rescue her husband from the hand of the one who is striking him, and she stretches out her hand and grasps his embarrassing place, 12 you shall cut off her hand: your eue shall not show pitu.

Honest Measures

13 You shall not have in your pouch a weight and a weight — a large one and a small one. Weights 14 And you shall not have in your house a measure and a measure — a large one and a small one. 15 A perfect and honest weight shall you have, a perfect and honest measure shall you have, so that your days shall be lengthened on the Land that HASHEM, your God. gives you, 16 For an abomination of HASHEM, your God, are all who do this, all who act corruptly.

if they feel that it is unwise to do so -- for example, if the couple appears to be incompatible — they will dissuade him from marriage and urge him to carry out the alternative commandment of chalitzah, given in verse 9 (Yevarnos 101b). Since Talmudic times, the universal custom of Ashkenazic communities is to prefer chalitzah over uibum. because the brother should marry his sister-in-law only out of a sincere desire to perform the commandment, not for monetary or sensual motives. Since such lofty thoughts are most difficult for all but the greatest people, it is better to perform chalitzah.

- 9. יְחַלְצֵה נַעֲלוֹ She shall remove his shoe. Had he fulfilled the commandment of yibum, he would have demonstrated his desire to keep his brother spiritually alive, but now that he spurned the opportunity, it is as if his brother is now irrevocably dead. To symbolize that he should now grieve for the loss he has caused, the widow removes his leather shoe (R' Bachua), which is a symbol of mourning, and spits on the ground in front of him, as a symbol of contempt (Sforno).
- 11-12. Penalty for embarrassing another, in the above case of chalitzah, a widow is justified in humiliating the brother who disdained her husband's honor, but now the Torah hastens to state that generally it is wrong to shame another person. If a woman tries to help her husband by embarrassing someone else, she must pay a financial penalty to the victim (Sforno). This is the source of the rule

that assailants are fined for the embarrassment that they cause, in addition to damages and other costs.

The case is that a woman, seeking to save her husband. grabs the private parts of his opponent. If she had no other recourse, and her husband was in mortal danger, she would have been justified in doing anything necessary to save him. This penalty applies only if what she did was uncalled for (Or HaChaim).

- 12. וכצתה את־כפה You shall cut off her hand. The Sages derive exegetically that this is a figurative expression for a financial penalty (Rashi). Since the funds for this payment generally would come from money she had earned by working, it is as if the "hand" that brought her the money is cut off (Haamek Davar).
- 13-16. Honest weights and measures. Following the list of commandments that assure a fair and honest society, the Torah states that God's abhorrence for dishonesty goes so far that it is forbidden for a Jew even to own inaccurate weights and measures (Sfomo). Verse 14 makes clear that God abhors dishonesty, and will not permit His Holy Land to be a base for such activities. The Chofetz Chaim's first published work was a pamphlet exhorting his fellow townsmen to adhere to these laws.
- 13. גרולה וכטנה A large one and a small one, i.e., a large weight that he uses when he buys, so that he will get a larger quantity; and a small one that he uses when he sells, so that he will give away less (Rashi).

יו זבור את אַשָּר־עַשַה לְּךָּ עַמַלֵק בַּדְרֶךְ בְּצֵאתְבַם יי ייהוי דכיר יַת די עבד לה עמלק ַתְּמִצְרָיִם: אֲשֶׁר קָרְךְ בַּנֶּרֶרְ וַיְזַנֵּב בְּךְ בָּלְ־חַנְּחֲשָׁלִים ייִ מִמְצְרָיִם: אֲשֶׁר קָרְךְ בַּנֶּרֶרְ וַיְזַנֵּב בְּרְ בָּלְ־חַנְּחֲשָׁלִים אַחַרֶּירְ וְאַתָּה עָיַף וְיָגֵעַ וִלְא יָרֵא אַלֹהֵים: וְהַיִּה בָּהַנִּיח אַ אַ יהוה אֵלהֵירָ ו<sup>\*</sup> לְּךְּ מִבָּלֹ־אִיְבֶּיךְ מִּפְּלִיב בָּאָרֶץ אֲשֶׁר יהוֹה־אֶלהַירָ נַתָּן לָךָ נַחֲלָה לָרִשְׁתַּה תִּמְחֵה אַת־זַבֶּר עַמַלֶּק מְתַחַת הַשַּׁמִים לא תִשבח: פיי פסוסים. עליי סימו.

בארחא במפקכון ממצרים: יחדי ערער בארחא וקטל בר כל דהוו מתאַחַריו בּתרך ואת משלהי ולאי ולא דחיל מן קדם יי: יסויהי כד יניח יי אַלַהַר לַה מכל בעלי דבבה מסחור סחור בּאַדעא די יי אַלַהַרְ יַהַב לַךְ אחסנא למירתה תמחי ית דוכרנא דעמלק מתחות שמיא לא תנשי:

> הרנה (שם): (יו) זכור את אשר עשה לך. אם שקרת במדות ובמשקלות הוי דואג מגרוי האויב. שנאמר מאזני מרמה תועבת ה' (משלי יאוא) וכחיב בתריה בא זדון ויבא קלון (שם ב; תנחומא ח): (יח) אשר כרך בדרך. לשון מקרה (ספרי רט). דבר אחר, לשון קרי וטומאה (תנחומא ש) שהיה מטמאן במשכב זכור. דבר אחר, לשון קור וחום, לנגד והפשירך מרתיחתד. שהיו האומות יראים להלחם בכם ובא זה והתחיל והראה מקום לאחרים. משל לאמבטי רותחת שאין כל בריה יכולה לירד בחוכה, בא בן בליעל אחד קפן וירד לחוכה, אע"פ שנכוה הקרה אוחה בפני

אחרים (שם): ויזגב בך. מכח זנב, חותך מילות וזורק כלפי מעלה (שם י): כל הנחשלים אחריך. חסרי כח מחמת חמחם שהיה הענן פולטן (שם): ואתה עיף ויגע. עיף בלמה דכתיב וילמה שם העם למים (שמות יוצ) וכתיב החריו ויבה ממלק (שם ח: תנחומה שם): ויגע. בדרך (שם): ולא ירא. עמלק (ספרי שם) אלהים מלהכע לר: (יט) תמחה את זבר עמלק. מחים ועד חשה מעולל ועד יונק משור ועד שה (שמואל א טונג) שלא יהא שם עמלק נזכר אפילו על הבהמה לומר בהמה זו משל עמלק היחה (פסיקתא זוערתא):

their ambush, in order to inspire hatred of them. By tradition, the Sages derive that Amalek's treachery must be remembered orally, and not be forgotten from the heart, for it is forbidden to forget their hatred and enmity (Rambam,

17-19. Remembering Amalek. It is a positive commandment to erase the memory of Amalek, as it says, you shall wipe out the memory of Amalek (v. 19), and it is a positive commandment always to remember their evil deeds and Remem. Amalek

17 Remember what Amalek did to you, on the way when you were leaving Egypt. 18 that he bering hannened upon you on the way, and he struck those of you who were hindmost all the weaklings at your rear, when you were faint and exhausted, and he did not fear God. 19 It shall be that when HASHEM. your God, gives you rest from all your enemies all around, in the Land that HASHEM, your God, gives you as an inheritance to possess it, you shall wipe out the memory of Amalek from under the heaven - you shall not forget!

THE HAFTARAH FOR KI SEITZEI APPEARS ON PAGE 1201.

Hil. Melachim 5:5; see Exodus 17:8-16).

maintain that this word should be pronounced יבֶר while others read it זכר. Therefore (when this portion is read as the maftir on Shabbas Parashas Zachor, the Sabbath before Purim, the reader should read it both ways, thus fulfilling the obligation according to both views" (Mishnah Berurah 685:18).

שלייו סימן. 6- This Masoretic note means: There are 110 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic על"י.

The mnemonic עלי, upon me, refers to the large number of commandments that are contained in this Sidrah, and is our declaration that we accept them upon ourselves (R' David Feinstein).

<sup>18.</sup> ולא ירא אלהים — And he did not fear God. This phrase explains why Amalek is more despised than any of the many other nations that waged war against Israel, Had Amalek made a brave frontal attack like the others, defying both God and their intended human victims, the crime would not have been so heinous. But Amalek did fear people — that is why it chose to ambush the Jews who straggled at the rear of the nation, the people who were faint and exhausted, and least able to defend themselves. By doing so, Amalek showed special contempt for God (R' Yitzchak Zev Soloveitchik).

<sup>19.</sup> זֶבֶּר The memory. "Be aware that some authorities

# אונקלום

אַניהַי אַרי תעוּל לארעא די יי אלהה יהב לה אַחַסנא ותירתה ותיתב בה: בּוָתַסֶב מֵרִישׁ כַּל אבּא דארעא די תעל מאַרעה הי יִי אַלהַה יהב לה ותשוי בָּסֶלָּא וֹתְהַךְּ לָאַתְרָא דִּי יתרעי יי אלהר לאשראה שכנתה תמז: נותיתי לות כהנא די יהי ביומיא האנוז ותימר לַה חַנִּיתִי יוֹמָא דֵין קַדָם יִיַ אֵלַהַרְ ארי עלית לארעא די קיים יי לאבהתנא למתו לנא: דויסב כהנא סלא מידה וַיַחַתנַה (נ״א ויַצנענה) קדם מדבּחא דיי אַלַהַר: הוַתַתיב ותימר קדם יי אלהר לַבַן אַרַמַאַה בּעא לאובדא ית אבּא וּנְחַת לִמְצְרַיִם וָדַר תַּמַן בְּעַם זְעֵר וַהַוַה תַּמַן לָעָם רָב תַּקִּיף וסגי: וואבאישׁוּ לַנא (נ״א יַתַנא) מצרים וענינא ויהבוּ עַלַנָא פַּלְחַנָא קשיַא: ווצלינא קדם יי אַלַהַא דַאבהתנא וקבּיל יי צלותנא קדמוהי עמלנא ולאותנא וָדוּחַקַנָא: הוָאַפָּקַנָא יִיַ מִמְצְרַיִם בִּירַא תַקּיפָא וּבדרַעא מרממא וּבחזונא רבּא ובאַתין ובמופתין: טואיתנא לאתרא הַדין ויהב לנא יַת אַרעא הַדָא אַרעא עבדא חלב ודבש: יוכען הא איתתי ית ריש אבא דארעא די יהבת לי יי ותחַתנּה (נ״א ותַצנענּה) קַדם יי אַלְהַרְּ וַתְסָגוּד קַדָם יִיַ אַלַהַף: יאותַחֵדֵי בְּכַל טַבְתַא דִּי יִהַב לַךְ יִיַ אֱלַהַךְ וַלְאַנַש בַּיתַךּ אַתִּ וַלְוָאֵי וָגִיוֹרָא דִּי בֵינַדְ: יבּ אַרֵי

# פרשת כי תבוא

א והיה בּי־תַבוֹא אַל־הַאַבץ אַשֶׁר יהוָה אַלהֵיךּ נֹתֵן לְּךְּ ב נַחַלָה וַיִּרְשָׁתַה וַיַשַבְתַּ בַּהּ: וַלַקַחָתַּ מֵרָאשִית ו כַּל־פָּרֵי האדמה אַשָּׁר תַבִּיא מַאַרִצְרָ אֲשֶׁר יהוָה אַל הֵיךְ נתוְ לַךְ ושַׁמַתַּ בַּטָּנֵא וָהַלַכָּתַ אֱל־הַמַּלְוֹם אֲשֵׁר יִבְחַר יהוָה ג אלהיר לשַכַּן שַמוּ שַם: וּבַאתַ אַל־הַכּהֶן אָשֵר יָהַיָה בַּיַמִים הַהָם וָאַמַרָתַּ אָלֵיו הָגַּדָתִּי הַיּוֹם לֵיהוָה אֵל הֵּיךְ כִּי־ בָּאתִי אֱל־הָאָבץ אֲשֵׁר נִשְבַּע יהוָה לֵאֲבֹתֵינוּ לַתֵּת לנוּ: ר וַלַקַח הַכּהַן הַטָּנֵא מִיַּדֵרְ וַהְּנִּיחוֹ לִפְנֵי מוֹבּח יהוה הַ אַלהַירָ: וָעַנִּיתַ וָאַמַרתַּ לִפְנֵי ו יהוָה אֵלהַיךּ אַרַמִּי אבר אַבִּי וַיַּרֵד מִצְרַיִּמָה וַיַּגַר שַׁם בִּמְתֵי מִעַט וַיָּהִי־שַּׁם לְגִוֹי ו גדול עצום וַרַב: וַיַּרֵעוּ אתנוּ הַמַּצְרֵים וַיַעַנִּוּנוּ וַיִּתְנוּ ּי עַלֵינוּ עַבַרָה קַשָּה: וַנִּצְעַק אַל־יהוה אַלהֵי אַבתִינוּ ַוַיִּשָׁמֵע יהוה אֶת־קלֶנוּ וַיַּרָא אֶת־עַנְיֵנוּ וְאֶת־עַמַלֵנוּ וְאֶת־ הַ לַחֲצֵנוּ: וַיִּוֹצָאֵנוּ יהוה מִמְצַרַיִם בְּיֵד חֲזַקַה וּבְזָרַעַ נְטוּיַה הַ י ובמרא גַדל ובאתות ובמפתים: וַיִבאַנוּ אֵל־הַמַקוֹם הַוָּה ּ וַיָּתֵן־לָנוֹ אַת־הַאַרץ הַוֹּאת אַרץ וַבַת חַלַב וּדבַש: וְעַתַּה הַנָּה הַבָּאתִי אָת־רָאשִית פַּרִי הַאַדְמָה אַשַר־נַתַתַּה לֵי יהוה והנחתו לפני יהוה אלהיר והשתחוית לפני יהוה יא אַלהַיר: ושַׂמַחַתַ בַכַל־הַטוב אַשֵּר נַתַן־לָר יהוה אַלהַירָ יבּ וּלְבֵיתַרְ אַתַּה ׁ וָהַלֵּוֹי וָהַגֵּר אֲשֵׁר בְּקַרְבַּרְּ:

-11--

(סוכה מז:): (ה) וענית. לשון הרמת קול (סוטה לב:): ארמי אובד אבי. מזכיר חסדי המקום. ארמי אובד אבי, לכן כקש לעקור את הכל כשרדף אחר יעקב, וכשכיל שחשב לעשות חשב לע המקום כאילו עשה (ספרי שא) אומות העולם חושב להם הקנ"ה מתשבה (כתום) כמעשה (ירושלמי פאה לא): וירד מצרימה. ועוד אחרים כאו עלינו לכלותנו, שאחרי זאת ידע יעקב למארים: בחתי מעט. כשבעים נפש (ספרי שם): (ט) אל המקום הזה. זה כית המקדש (שם): ויתן לנו את הארץ. כמשמע (שם): (י) והנחתו. מגיד שנועלו אחר הנפת (פ"א הנתח) הכק ואוחזו כידו כשהות קורא וחוזר ומניף (שם; סוכה שם): (יא) ושמחת בכל הטוב. מכאן אמרו אין קורין מקרא בכורים אלא כזמן סשמחה מעלרת ועד החג, שאדם מלקם תכואת ופירומיו ויינו ושמנו, אכל מהתג ואילך מכיא ואינו קורא (פסחים לו:): אתה והלוי. ופירומיו ויינו ושמנו, אכל מהתג ואילך מכיא ואינו קורא (פסחים לו:): אתה והלוי. אף הלוי חייכ בככורים אם נשעו כתוך עריהם: והגר אשר בקרבך. מכיא ואינו

(א) והיה כי תבוא וגו׳ וירשתה וישבת בה. מגיד שלא נחחייכו כככורים עד שכבש את הארץ וחלקוה (קדושין לז:): (ב) מראשית. ולא כל ראשים, שאין כל הפירום חייבין בככורים אלא שבעם המינין בלכד, נאמר כאן ארץ ונאמר להלן ארץ הפירום חייבין בככורים אלא שבעם המינין בלכד, נאמר כאן ארץ ישראל אף חסה ושעורה וגו׳ (לעיל ח:ח) מה להלן משבעם המינין שנשתבתה כהן ארץ ישראל, שהן שבעת המינין (מנחות פד:): זית שמץ. (לעיל שם) זית אגורי (ספרי רלז) שמנו אותר כחוכו (ברכוח לע): ורבש (לעיל שם) הוא דכש חמרים (שפרי שם): מראשית. אדם יורד לתוך שהו ורואה חאנה שבכרה, כורך עליה גמי לסימן ואומר הרי זה בכורים (בכורים גיא): (ג) אשר יהיה בימים ההם. אין לך אלא כהן שבימיך, כמו שהוא (ספרי גלא): ואמרת אליו. שאינך כפוי שובה (שם לעם): (ד) ולקח ההם. אין לה ללא כהן בימיך, כמו שהוא (ספרי הלא): ואמרת אליו. שליוך כפוי שובה (שם לעם): (ד) ולקח ההבן הטנא מידך. להניף אותו (שם ש). כהן מניח ידו הכעלים ומניף הבבן הטנא מידך. להניף אותו (שם ש). כהן מניח ידו הכעלים ומניף

#### PARASHAS KI SAVO

26.

1-11. לכנירים/First Fruits. The Torah now gives the details of a commandment that was first mentioned in Exodus 23:19 (see notes there). After the Land was conquered and allocated, farmers were to take the first ripened fruits to the

Temple and present them to the Kohen, in a ritual that included a moving declaration of gratitude to God for His eternal role as the Guide of Jewish history. The Jew's gift of his first fruits, or *Bikkwim*, to the Kohen symbolizes that he dedicates everything he has to the service of God. For a Jew

כו

שני

## **PARASHAS KI SAVO**

26

t will be when you enter the Land that HASHEM, your God, gives you as an inheritance, and uou possess it, and dwell in it, 2 that you shall take of the first of every fruit of the ground that Fruits uou bring in from your Land that HASHEM, your God, gives you, and you shall put it in a basket and go to the place that HASHEM, your God, will choose, to make His Name rest there.

- <sup>3</sup> You shall come to whomever will be the Kohen in those days, and you shall say to him. "I declare today to HASHEM, your God, that I have come to the Land that HASHEM swore to our forefathers to give us." 4 The Kohen shall take the basket from your hand, and lay it before the Altar of HASHEM, your God.
- <sup>5</sup> Then you shall call out and say before HASHEM, your God. "An Aramean tried to destroy my forefather. He descended to Egypt and sojourned there, few in number, and there he became a nation — great, strong, and numerous, 6 The Equptians mistreated us and afflicted us, and placed hard work upon us. <sup>7</sup> Then we cried out to HASHEM, the God of our forefathers, and HASHEM heard our voice and saw our affliction, our travail, and our oppression, 8 HASHEM took us out of Equpt with a strong hand and with an outstretched arm, with great awesomeness, and with signs and with wonders, 9 He brought us to this place, and He gave us this Land, a Land flowing with milk and honeu. 10 And now, behold! I have brought the first fruit of the ground that You have given me, O HASHEM!" And you shall lay it before HASHEM, your God, and you shall prostrate yourself before HASHEM, your God.
- 11 You shall be glad with all the goodness that HASHEM. your God, has given you and your household — you and the Levite and the proselute who is in your midst.

to say that his every accomplishment — no matter how much sweat he invested in it — is a gift from God, is one of the goals of Creation.

- 2. מראשית Of the first i.e., the first fruit of some, but not every, species. The Sages derive exegetically that this commandment applies only to the seven species for which the Land is praised, as enumerated in 8:8. When a man saw a ripe fig, he would tie a cord to its stem and declare, "This is Bikkurim" (Rashi). The Sages describe how Jews from the entire Land converged on Jerusalem with their Bikkurim in festive processions, accompanied by music and celebrations in city after city.
- 3. לְהִי אַלֹהֵיף To Hashem, your God. The bringer of the Bikkurim must say to the Kohen, "HASHEM your God," a term that implies a special relationship between God and the Kohen, as if he were a king or prophet [see, for example, Joshua 1:9; I Samuel 12:19 and 15:15]. The Torah requires one to show such respect to the Kohen, even though he may be much inferior to his predecessors. The Bikkurim should be seen as a gift to God, and the Kohen as His representative

בּי־בָּאתִי אֵל־הָאָרֵץ — That I have come to the Land. This is an expression of gratitude to God for having given us the Land

- 4. וְלַכְח הַבּהֵן The Kohen shall take. The Kohen places his hand under that of the owner, and together they lift and wave it, as is done with many offerings (Succah 47b).
- 5-10. The declaration. The bringer of the Bikkurim takes his basket back from the Kohen and recites a brief sketch of

Jewish history, the effect of which is to show that the Land could never have been given to the Jewish people without God's loving intervention in history. At the conclusion of his declaration, the bringer puts his basket down before the Altar, and it becomes a gift to the Kohen. As elucidated by Sifre, this passage forms a major part of the Passover Haggadah.

- 5. אַרָמי אבר אָבי An Aramean tried to destroy my forefather. The translation is that of Rashi, who follows the Midrashic interpretation of Sifre, which is also the version found in the Haggadah, Accordingly, the Aramean is the deceitful Laban, who tried to deceive Jacob at every turn, and finally pursued him with the intention of killing him, and would have done so had not God warned him not to dare harm Jacob (see Genesis 31:29-30). In the plain sense, the term is rendered my forefather [i.e., Jacob] was a lost [i.e., homeless or penniless] Aramean, meaning that Jacob lived in Aram for twenty years of his life (Ibn Ezra).
- 11. ישמחת You shall be glad. The celebration should include activities that make people joyous, such as shared song, for whenever people come together to celebrate a happy event, it is natural for them to sing (HaKsav V'HaKabbalah). The verse shows that a Jew must include the Levites and the needy in a celebration of his good fortune (Ibn Ezra).

This assurance that Israel will rejoice is juxtaposed with the following passage, commanding that tithes be distributed properly, to teach that Jews can be sure of happiness if they provide for the Levite, the poor, and the helpless (Baal Ha-Turim).

תכלה לַעשָּׁר אָת־כַּל־מַעשַר תִבוּאַתְרֶּ בַּשַּׁנַה הַשְּׁלִישָׁת שנת הַמַּעשר ונַתַתָּה לַלֵּוֹי לַגָּר לַיָּתִום ולָאַלִּמַנָה ואַכִּלִּוּ י בִשְעָרֵיך וְשָּבֵעוּ: וְאָמַרְתָּ לִפְנֵי יהוֹה אֱלֹהֵיךְ בְּעַרְתִּי יּ הַקָּרֵשׁ מִן־הַבַּּיִת וָגָם נִתַמִּיו לַלֵּוִי וַלַגַּר לַיָּתִום וָלָאַלְמַנָּה כבל־מצותה אשר צויתני לא־עברתי ממצותיה ולא יַ שַבַחָתִי: לָא־אַבַּלָתִי בָאנִי מִמֵּנוּ וַלְא־בַעַרתִי מִמֵּנוּ יִי בְּטָמֵא וְלְא־נָתַתִּי מִמֶּנוּ לְמֵת שָׁמַעְתִי בְּקוֹל יהוָה אֵלֹהֵי ּעָשִֿיתִי כְּכָל אֲשֶׁר צִוּיתָנִי: הַשְּקִּיפָה מִמְּעוֹן קָרִשִּךְ מִן־ הַשַּׂמַיִם וּבַרֶך אֵת־עַמָּך אֵת־יִשִּׁרָאֵל וָאֵת' הָאַדָּמָּה אֲשֵׁר נָתַתָּה לֵנוּ בַּאֲשֶׁר נִשְׁבַּעִתָּ לַאֲבֹתִינוּ אֱרֵץ זָבַת חַלֵב הַיִּוֹם הַנֵּה יהוֹה אֵלהַירְ מְצַוּרְ טו ודבש: לַצשוֹת אַת־הַחָקִים הָאָלֵה וְאֵת־הַמִּשִׁפַּטִים וְשַׁמַרְתַּ ין וַעַשִּׁיתֵ' אוֹתֶם בְּכַל־לְבַבְךְ וּבְכַל־נַפְשֵׁך: אֵת־יהוָה הַאָמַרַתַּ הַיִּוֹם לֵהִיוֹת בְּרָבְיֹוֹ לֵאלהִים וְלָלֵבֶת בִּדְרַבָּיוֹ יוּ וְלִשָּׁמִר חָקֵיו וּמִצְוֹתֵיו וּמִשְׁפָּטָיו וְלִשְׁמְעַ בִּקְלוּ: וַיְהוֹה יוּ הַאֲמֵירָךְ הַיֹּוֹם לֶהַיִוֹת לוֹ לְעָם סְגַלֵּה בַּאֲשֵׁר דְּבֵּר־לֵךְ

יי וַלְשָׁמַר כַּל־מִצְוֹתַיו: וּלְתִתָּךְ עֵלְיוֹן עֵל כַּל־הַגוּיִם אֲשֵׁר יי

עַשַּׂה לְתָהַלֵּה וּלְשֵׁם וּלְתָפָאֲרֶת וָלֶהְיָתָךֶ עַם־קָּדֶשׁ

תשצי לעשרא ית כל מעשר עללתה בַשַּתָא תִלִיתַאָה שְנַת מַעשרא ותתן לַלַנאַי לִגִּיוֹרָא לִיְתַמַא וּלאַרמלא וַנְכַלוּוְ בָּקָרְנֵיךְ וַיִשְבָּעוּן: יוּוְתִימֵר קדם יי אַלַהַרְ פַּלָתי לדש מעשרא מו ביתא ואף יהבתה ללואי ולגיורא ליתמא וּלְאַרִמְלַא כָּכַל תַּפְקֵדתַך דִּי פַּקְדתַנִי לא עַבַרִית מִפָּקוֹדֵיהְ וַלַא נְשִׁיתִי: יד לא אַכלית באבלי מנה ולא פליתי מנה בְּדִמְסָאָב וּלָא יָהָבִית מְנֵה לְמִית קַבְּלִית בְּמֵימְרָא דַייַ אֵלֶהַי עַבַדית ככל די פַקּדְתַנִי: טוּ אָסְתַּכִי מַמַּדוֹר קדשה מן שְׁמַיָּא וּבַרֶּךְ יַת עַמַּךְ יַת ישראל וית אַרעַא דִּי יַהַבְתַּ לַנַא כָּמַא די קימתא ַלַאַבַהַתַּנַא אַרַע עבדא חַלב וּדבש: טויומא הַבֵּין יִי אֱלַהַרְ מִפַּקּבַרְ לְמֵעַבַּר יַת קוַמַיַּא הַאָּלֵּין וְיַת דִּינַיַא וְתְטַר ותעבר יתחון בכל לבר ובבל נפשר: יינֶת יִיָ חַטַבְתָּ יוֹמָא דַין לְמְחֵוֵי לַךְּ לאַלַה ולמהר באַרחו התקנו קדמוהי וּלְמַטַר קַיַמוֹהַי וּפַקּוֹדוֹהי ודינוֹהי וּלְקַבֶּלַא בְמֵימְרָה: יחנַייַ חַטְבַךְ יוֹמַא דין למהוי לה לעם חביב במא די מליל לַך וּלִמְטַר כַּל פָקוֹרוֹחַי: ייוּלְמִתְנַך עַלָאָה עַל כָּל עַמְמֵיָא דִי עַבַד לתשבחא ולשום ולרבו ולמהוד עם קַדִּישׁ קָדָם יְיָ אֵלָּחָרְ כְּמַא דִי מַלִּיל:

י"בה

קורא שאינו יכול לומר לאכוחינו (בכורים א:ד): (יב) בי תבלה לעשר את בל מעשר תבואתך בשנה השלישית. כשחגמור להפרים מעשרות של שנה השלישית הבע זמן הביעור והוידוי בערב הפסח של שנה הרביעית, שנאמר מהלה שלש שנים חוליא וגו' (לעיל יד:כח) נאמר כאן מהן ונאמר להלן (לא:י) מקן שבע שנים לפנין הקהל, מה להלן רגל אף כאן רגל. אי מה להלן חג הסוכות אף כאן תג הסוכות. ח"ל כי חכלה לעשר מעשרות של שנה השלישית. רגל שהמעשרות כלין בו וזהו פסח. שהרבה אילנות יש שנלקטין אחר הסוכות, נמנאו מעשרות של שלישית כלין בפסח של רביעית, וכל מי ששהה מעשרותיו הלריכו הכתוב לבערו מן הבית (ספרי שם): שנת המעשר. שנה שאין נוהג כה אלא מעשר אחד משני מעשרות שנהגו כשחי שנים שלפניה, ששנה ראשונה ושניה של שמיטה נוהג בהן מעשר ראשון, כמו שנאמר כי תקחו מאת בני ישראל את המעשר (במדבר יתוכו) ומעשר שני, שנאמר ואכלת לפני ה' אלהיך מעשר דגנך תירושך וילהרך (לעיל ידוכג) הרי שתי מעשרות, ובא ולמדר כאן בשנה השלישים שאין נוהג מאותן שתי מעשרות אלא האתד, ואיזה זה, מעשר ראשון. ותחת מעשר שני יתן מעשר עני, שנאמר כאן ונתתה ללוי את אשר לו, הרי מעשר רחשון, לגר ליתום ולאלמנה זה מעשר עני וספרי שב: ר"ה יב:): ואכלו בשעריך ושבעו. מן להס כדי שבען. מכאן אמרו אין פוחתין לעני בגורן פחוח מחלי קב חטים וכו' (ספרי שג; פחה ח:ה): (יג) ואמרת לפני ה' אלהיך. החוודה שנחת מעשרוחיך (ספרי שם): בערתי הקדש מן הבית. זה מעשר שני ונטע רבעי (שם: מעשר שני ה:י) ולמדך שחם שהה מעשרותיו של שתי שנים ולח העלם לירושלים שלריך להעלותם עכשיו: וגם גת תיו ללוי. זה מעשר ראשון. וגם לרבוח תרומה ובכורים (שם ושם): לגר ליתום ולאלמנה. זה מעשר עני (שם ושם): בכל מצותך. נתתים כסדרן ולא הקדמתי תרומה לבכורים ולא מעשר לתרומה ולא שני לראשון (שם ושם) שהתרומה קרויה ראשית (במדבר טו:כ, יח:יב)

ליהוה אלהיר באשר דבר:

שהיא ראשונה משנעשה דגן, וכחיב מלאחך ודמעך לא תאחר (שמות כב:כח) לא תקנה חת הסדר (מכילתה כספה פ"יט): לא עברתי ממצותיך. לה הפרשחי ממין על שחינו מינו ומן החדש על הישן נולח מן החלוש על המחובר ולח מן המחובר על החלוש) (ספרי שם; מעשר שני שם): ולא שבחתי. מלברכך על הפרשת מעשרות (שם ושם): (יד) לא אבלתי באני ממנו. מכחו שחפור לחונו (שם ושם יב): ולא בערתי ממנו בטמא. כין שחני שמח והוח שהור כין שחני שהור והוח טמא (שם ושם). והיכן הוזהר על כך, לא תוכל לאכול בשעריך זו אכילת שומאה (לעיל יב:יז) כמו שנאמר בפסולי המוקדשים בשעריך חאכלנו השמא והשהור וגו' (לשיל טו:כב) אבל זה לא תוכל לאכול דרך אכילת שעריך האמור במקום אחר (יבמות עג:): ולא נתתי ממנו למת. לעשות לו ארון ותכריכין (ספרי שם; מעשר שני שם): שמעתי בקול ה׳ אלהי. הניאותיו לנית הנחירה (שם ושם): עשיתי בכל אשר צויתני. שמחתי ושימחתי כו (שם ושם): (שו) השקיפה ממעון קרשך. טשינו מה שגזרת עלינו, עשה אתה מה שעליך לעשות (שם ושם יג) שאמרת אם בחקותי תלכו ונתתי גשמיכם בעתם (ויקרא כו:ג): אשד נתתה לנו באשר נשבעת לאבותינו. לחח לנו וקיימת ארץ זבת חלב ורבש: (טו) היום הזה ה' אלהיר מצור. בכל יום יהיו בעיניך חדשים כחילו בו ביום נלטוים עליהם (תנחומה ה): ושמרת ועשית אותם. כח הול מברכחו, הכחת ככורים היום, תשנה לשנה הבחה (שם): (יז) האמרת, האמירך. חין להם עד מוכיח במקרא, ולי נראה שהוא לשון הפרשה והבדלה, הבדלח לך מאלהי הנכר להיות לך לאלהים, והוא הפרישך אליו מעמי הארץ להיות לו לעם סגולה [דבר אחר, ומלאתי להם עד, והוא לשון תפארת, כמו יתאמרו כל פועלי און (תהלים לד:ד): (יח) כאשר דבר לך. והייתם לי סגולה (שמות יש:ה; מכילתה פסחה יב): (יט) ולהיותך עם קרוש וגוי באשר דבר. והייתס לי קדושים (ויקרח כ:כו): Confession of the Tithes

when you have finished tithing every tithe of your produce in the third year, the year of the tithe, you shall give to the Levite, to the proselyte, to the orphan, and to the widow, and they shall eat in your cities and be satisfied. 13 Then you shall say before HASHEM, your God, "I have removed the holy things from the house, and I have also given it to the Levite, to the proselyte, to the orphan, and to the widow, according to whatever commandment You commanded me; I have not transgressed any of your commandments, and I have not forgotten. 14 I have not eaten of it in my intense mourning, I did not consume it in a state of contamination, and I did not give of it for the needs of the dead; I have hearkened to the voice of HASHEM, my God; I have acted according to everything You commanded me. 15 Gaze down from Your holy abode, from the heavens, and bless Your people Israel, and the ground that You gave us, as You swore to our forefathers, a Land flowing with milk and honey."

PARASHAS KI SAVO

God and Israel are Inseparable <sup>16</sup> This day, Hashem, your God, commands you to perform these decrees and the statutes, and you shall observe and perform them with all your heart and with all your soul. <sup>17</sup> You have distinguished Hashem today to be a God for you, and to walk in His ways, and to observe His decrees, His commandments, and His statutes, and to hearken to His voice. <sup>18</sup> And Hashem has distinguished you today to be for Him a treasured people, as He spoke to you, and to observe all His commandments, <sup>19</sup> and to make you supreme over all the nations that He made, for praise, for renown, and for splendor, and so that you will be a holy people to Hashem, your God, as He spoke.

12-15, אדוי מעשרות/Confession of the Tithes. Tithes must be taken from crops, according to a three-year cycle. Every year, the first tithe is given to the Levite; during the first and second years, maaser sheni, the second tithe, is taken. It has a degree of sanctity and must be eaten in Jerusalem. During the third year, instead of the second tithe, a tithe known as maaser ani, the tithe of the poor, is taken. This cycle is repeated every three years, with the exception of the seventh [Shemittah] and fiftieth [Youel] years, when no tithes are required. By the day before Pesach of the year after each three-year cycle, an owner must make sure that he has delivered all tithes to their proper destination, and then, on the last day of Pesach of the fourth and seventh years, he recites the confession in this passage (vs. 13-15). It is preferable to recite it at the Temple — before HASHEM (v. 13) — but it may be recited anywhere.

Sfomo explains why the declaration is called a "confession," even though it mentions no sins. Had Israel not worshiped the Golden Calf, the Divine service would have remained the privilege of the firstborn, and every Jewish home could have been a sacred temple. Only because of the nation's spiritual downfall did it become necessary to remove the tithes from the home and give them to Kohanim and Levites. For this, we confess.

12. שְׁנֵח הַּמְּעֵשׁר — The year of the tithe, i.e., the year when only one of the two tithes of the previous years is given. In the first two years of the cycle, both the Levite's tithe and maaser sheni are separated, but in the third year, maaser sheni is omitted, and replaced by the tithe of the poor (Rashi). Alternatively, the tithe of the poor has an especially exalted status. The Levites are entitled to their gift, because they gave up a share of the Land to devote themselves to God's service. The second tithe is enjoyed by the farmer and his

family. But the tithe for the poor has a special status because it symbolizes Jewish generosity and concern for the less fortunate (*Haamek Davar*).

14. לא אָבֶלְתִּי בְּאנִי בְּאנִי — I have not eaten of it in my intense mourning, i.e., the day of a close relative's death [אָנִינִּוּח], when it is forbidden to eat maaser sheni. Similarly, the rest of this verse refers to maaser sheni, which may not be eaten if either it or the eater is contaminated, nor may it be used to purchase shrouds or other needs of a dead person (Rashi).

15. הַשְּׁלְּיּמָה מְּמְעוֹן. — Gaze down from Your holy abode. "We have done what You have decreed upon us, now You do what behooves You," by blessing Israel (Rashi). This verse is the only exception to the rule that the word הַשְּׁשְׁהָ, gazing, in Scripture denotes careful examination to determine that punishment is appropriate. But when Jews give to the poor, the Attribute of Judgment is transformed into the Attribute of Mercy (Rashi to Genesis 18:16).

Or HaChaim comments that the two expressions holy abode and heaven refer to two kinds of blessing: The first is the spirit of purity that God infuses into people, and the second is the temporal blessing of prosperity. This explains also the verse's later reference to Israel and the ground.

16-19. God and Israel are inseparable. Having now concluded the commandments and explanations that God had instructed him to teach as his life drew to an end, Moses exhorted his people to observe them with all their heart and soul (Ramban), and always to think of the Torah as fresh and exciting, as if it had been given today (Rashi).

17-18. הְאֵמִירְהְ ... הָאֵמִירְהְ — Distinguished. Because Israel accepted the Torah and committed itself to observe its commandments no matter what, the nation and God have mutually exalted one another. Israel distinguished HASHEM as

אופקיד משה וסבי ישראל ית עמא למֵימֵר טַר יַת כַּל תַפַּקַדְתַא דִּי אַנַא מְפַּקָד יַתְכוֹן יוֹמָא דִין: בויהי בּיוֹמא דִי תעברון ית ירדנא לארעא דיי אלהה יהב לה ותקים לה אבניו רברביו ותסוד ית בל עליהון ית בל נתבתוב עליהון ית בל פתנמי אוריתא הדא במעברה בדיל די תעול לארעא דיי אלהה יהב לה ארעא עברא חלב ורבש במא די מליל יי אַלָהַא רַאַבָּהַתֶּךְ לַךְ: דְּיִהַי בּמעברכון יַת יַרִדְנַא תִקִימוּן יַת אַבְנַיַא הַאלין די אַנָא מפקר יתכון יומא דיו בּטוּרא רַעַיכַל וּתְסוּר יַתְהוֹן בְּסִירַא: הותבני תַּמַן מַרָבָּחָא קַרָם יִיַ אַלַהַרְ מַרבּח אַבנין לַא תִרִים עַלַיהון פַּרְזְלַא: י אַבנין שַׁלְמִין תִּבָנֵי יַת מַדְבָּחַא דַייַ אַלְהַרְּ וַתַּפֶּק עַלוֹהִי עַלַוַן קַרָם יי אלהרָ: ּוִתִבּוֹס נִבָּסֵת קּוּדְשִׁין וָתַיכוּל תַּמַן וַתַחַבִּי קַבָּם יִיַ אַלַהַרְּ: הותכתוב על אַבָנַיַא יַת בַּל פּתַנָּמי אוֹרַיתא הדא פַרַשׁ יַאוּת: סּוּמַלּיל מֹשָה וכַהַנִיא לואי לבל ישראל למימר אצית ושמע ישראל יומא הדין הויתא לעמא קרם יִי אַלַהַר: יוּתְקַבֵּל לְמֵימְרָא דִייַ אַלַהַר ותעבר ית פקורוהי וית קימוהי די אנא מְפַקָּדֶרְ יוֹמָא דֵין: יאוּפַקִּיד משה יַת עמא ביומא ההוא למימר: יבאלין יָקוּמוּן לְבַרַבַא יַת עַמַּא עַל טוּרָא דגרוים בַּמַעַבַרכוֹן יַת יַרְדְנַא שַׁמַעוֹן ויוסף ויהודה

בז רביעי אַ וַיַצַו משָה וְזָקנֵי יִשְרַאֵאל אֵת־הַעַם לֵאמִר שַמר אַת־כּל־ ָר הַמַצְוָה אֲשֶר אָנכֵי מִצְוָה אֶתְכֵם הַיִּוֹם: וְהַיַּה בַּיוֹם אֲשֶר בַּ תעברו את־הַיַּרָדָּן אַל־הַאָרץ אַשֶּר־יהוָה אַלהֵיךְ נַתַּן . לר והקמת לר אבנים גדלות ושדת אתם בַּשִּׁיד: וַכַתַבַת עליהו אַת־כַּל־דָבָרֵי הַתּוֹרֵה הַוֹּאַת בִּעַבָרֶךְ לְמַעַן אֲשֶׁר תַבֹא אֱל־הַאַבץ אֲשֶׁר־יהוָה אֱלֹהֵיךּ וֹנֹתַוֹ לִּךְּ אֲבֵץ זַבַּת רַ חַלָב' וּדְבַשׁ בַּאֲשֵׁר דִבַּר יהוָה אֱלֹהֵי־אַבֹתֵיךְ לַךְ: וְהַיַה בעברכם את־הַיַּרְדָּן תַּלִּימוּ אָת־הַאַבַנִים הַאָּלָה אַשֶׁר אַנֹכִי מִצְוָה אָתְכֵם הַיִּוֹם בְּהַר עֵיבֵל ושַׁדְתַּ אוֹתם הַ בַּשְּׂיר: וּבָגְיתָ שָׁם מִוְבֵּחַ לֵיהוָה אַלֹהֵיךְ מִזְבַּח אַבַּנִּים ּ לַא־תַנִיף עַלֵּיהֶם בַּרוֵל: אַבַנִים שָׁלֶמוֹת תַבְנָה אַת־ מובח יהוה אלהיר והעלית עליו עולת ליהוה אלהיר: וובחת שלמים ואַכַלָּת שָם ושַמְחַתְּ לְפָנֵי יהוה אַלֹהֵיך: וְכַתַבַתַ עַל־הַאַבַנִּים אַת־כַּל־דִבַרֵי הַתוֹרַה הַזָּאת בַּאַר -וַיַדְבֵּר משֵה וָהַכְּהַנֵים הַלְוּיִּם אַל־כַּל־יִשַרָאַל לֵאמר הַסָבָּת וּ וּשָׁמַע יִשְׁרָאֵל הַיּוֹם - הַזָּה נַהַיַית לַעָּם לַיהוה אַלהיר: וַשַּׁמעת בַּקוֹל יהוה אַל הֵיך וְעַשִּׁיתַ אֶת־מִצְוֹתַוֹ וְאֵת־חָלֶּיו אֲשֵׁר אַנֹכִי מִצְּוֹךְ וַיָצֵו מֹשֵׁה אֶת־הַעַּׁם בַּיִּוֹם הַהוּא חמישי יַב לֵאמָר: "אֶלֶה יָעָמָדוו לְבַרֶךְ אֶת־הַעָם עַל־הַר גָרוּיִם יַּ

בּעַבִרבֶם אֶת־הַיַּרָדֵן שִׁמְעוֹן וְלֵנֵי וֵיהוּדֶה וִישַשׁבַר וִיוֹסֵף

בכרית (ברכות סג:): (יב) לברך את העם. כדאימא במסכת סיטה (שם, לה)
ששה שבטים שלו לראש הר גרזים וששה לראש הר טיבל, והכהנים והליים והארק
למטה באמוש. הפכו לרים פניהם כלפי הר גרזים ופתח בברכה, ברוך האיש אשר לא
יעשה פסל ומסכה וגו' ואלו ואלו שלו שנק אמן. חזרו והפכו פניהם כלפי הר שיבל ופתחו
בקלה, ואומרים ארור האיש אשר יעשה פסל וגו', וכן כולם, פד ארור אשר לא יקים:

(א) שמור את כל המצוה. לשן הוה, גרדנ"ט כלמ"ז: (ב) והקמות לך. כירדן, וחתר כך חוליחו משם חתרות ותכנו מהן מזכת כהר שיבל. נמנאת אתה אומר שלשה מיני אבנים היו, שנים עשר כירדן, וכנגדן בגלגל, וכנגדן בהר שיבל, כדאיתא במסכת סוטה (לה:): (ח) באר היטב. בשבשים לשן ושם לב.): (ס) הסכת. כתכנומו: היום הזה גהיית לעם. ככל יום יהיו בשיניך כאילו היום כאת שמו

its only God, and He distinguished Israel as His only people (Rashi).

Alternatively, you [Israel] caused God to say that He will always be your God. Because of Israel's dedication to God and His commandments, He was influenced to become their God and always to help them. Conversely, because of the miracles He performed to save and maintain Israel, HASHEM caused you to say that you obligate yourself always to be His treasured people (Rashbam). According to either interpretation, these two verses constitute mutual pledges of allegiance between God and Israel.

27.

1-11. The new commitment. Moses now commanded the

people that upon entering the Land, which they would do in only a few weeks, they were to commit themselves anew to God and the Torah. They would do this by inscribing the entire Torah on twelve huge stones, by bringing offerings, and by gathering at two mountains to affirm their allegiance. Since Moses himself would not be with them, and since a nation is guided by its respected leaders, he summoned the elders of Israel to join him in this proclamation.

3. דְבְּרֵי הַתּוֹרֶה — The words of this Torah. Moses wanted the people to know from the moment they entered the Land that their past success and hope for the future depended on their loyalty to the Torah. Their crossing of the Jordan would be miraculous (see Joshua 3), and, as soon as they were in the

27 The New Commit-

1 Moses and the elders of Israel commanded the people, saying, "Observe the entire commandment that I command you this day. 2 It shall be on the day that you cross the Jordan to the Land that HASHEM, your God, gives you, you shall set up great stones and you shall coat them with plaster. 3 You shall inscribe on them all the words of this Torah, when you cross over, so that you may enter the Land that HASHEM, your God, gives you, a Land flowing with milk and honeu, as HASHEM, the God of your forefathers, spoke about you. 4 It shall be that when you cross the Jordan, you shall erect these stones, of which I command you today, on Mount Ebal, and you shall coat them with plaster. 5 There you shall build an altar for HASHEM. uour God, an altar of stones; you shall not raise iron upon them. 6 Of whole stones shall you build the altar of HASHEM, your God, and you shall bring upon it elevation-offerings to HASHEM. uour God. 7 You shall slaughter peace-offerings and eat there, and you shall be glad before HASHEM, your God. 8 You shall inscribe on the stones all the words of this Torah, well clarified."

9 Moses and the Kohanim, the Levites, spoke to all Israel, sauing, "Be attentive and hear. O Israel: This day you have become a people to HASHEM, your God. 10 You shall hearken to the voice of HASHEM, your God, and you shall perform all His commandments and His decrees. which I command uou todau."

Blessinas

11 Moses commanded the people on that day, saying, 12 "These shall stand to bless the people and Curses on Mount Gerizim, when you have crossed the Jordan; Simeon, Levi, Judah, Issachar, Joseph,

Land, they would inscribe the entire Torah in seventy lanauages (see v. 8 below), something that could not be possible without a miracle. Thus it would be clear to them that they had crossed the Jordan because of God, and that only obedience to the Torah could preserve them in their new home (Alshich).

Because of this bond between the Torah and the Land, the Sages included mention of the Torah in the second blessing of Grace after Meals, which expresses gratitude for the Land (R' Bachua).

- 4. ישֶּרְהַ אוֹתָם בָּשִיר And you shall coat them with plaster. After the Torah was inscribed on the stones, they were to be coated with a new covering of plaster, to protect the writing. Anyone wishing to copy the text of the Torah from the stones afterwards could easily remove the soft plaster (Sotah 33b). See notes to 11:29-30, on Mount Ebal.
- 8. באר היטב Well clarified. This refers back to verse 3, explaining how the Torah was to be written. Rashi, citing the Sages (Sotah 32a), comments that it should be written in a manner that would be clear to anyone who wished to read it, i.e., that it be inscribed in all seventy primary languages of the time, a miraculous feat. In the plain sense, Ibn Ezra interprets it to mean that the inscription should be clear and legible. He also quotes R' Saadiah Gaon that all the commandments, but not the entire text of the Torah, were inscribed on the stones.
- 9. הַיּוֹם הַזֶּה נְהְיֵיתְ לְעָם This day you have become a people. When Moses gave his newly written Torah Scroll to the Levites for safekeeping (31:19), the rest of the nation protested, saying that some day the Levites might say that the Torah is theirs exclusively, and the rest of the people have no share in it. Moses rejoiced at this demonstration of love and reverence for the Torah, because it proved that they had matured and become worthy of being called a people (Rashi to 29:3).

11-26. Blessings and curses/Mount Gerizim and Mount Ebal. As soon as the Jews entered the Land, they were to assemble at two mountains (see 11:29-30), for a new acceptance of the Torah. There, twelve commandments would be enumerated, and the people would acknowledge publicly that blessings await those who observe them and curses will befall those who sourn them. Six tribes would stand on one mountain and six tribes on the other, with the Ark, the Kohanim, and the elders of the Levites in the valley between them. The Levites in the valley would loudly pronounce the blessings and curses, and the tribes on the mountaintops would call out, "Amen!" Thus, the very entry into the Land would include a pledge of allegiance, as it were, to the Torah that constitutes the essence of Jewish nationhood.

These twelve subjects of the blessings and curses are acts of the sort that transgressors could do secretly. Thus, the nation would proclaim that it abhorred stealthily committed sins, and acknowledged that God would punish those who commit them (Rashbarn; see Or HaChairn). Accordingly, the entire nation would inaugurate its occupation of the Land by declaring that there can be no contradiction between public and private morality; a nation that considers it acceptable to sin in private will inevitably see erosion in its moral integrity.

Sforno comments that these twelve are the sort of sins that are committed by powerful and influential people, who are often beyond the reach of the law. Accordingly, Moses wanted the people to declare that they despised such deeds, so that the masses would not be punished for the corruption of those they cannot restrain.

12. ולוי – Levi. As always, the total of the tribes is twelve; when Levi is among them, Manasseh and Ephraim are combined as the tribe of Joseph. Here, Levi is included in the number, since Levites require blessings no less than anyone else (Oznaim L'Torah).

ובנימיז: יגואליז יסומוז על לווזיא בטורא דעיבל ראובן גד ואשר וזבולן דו ונפתלי: ירויתיבון לואי ויימרון לכל אנש ישראל קלא רמא: טוליט גַבַרָא די יַעבּד צלם ומתכא מרחקא קרם יי עבר ידי אמז ושוי בסתרא ויתיבוּן כַּל עמַא ויַימרוּן אַמן: טוּליט היקלי אבוהי ואמה ויימר כל עמא אַמַן: ייליט דּיַשְנֵי תַחוּמֵא דַחַברה ויַימַר כַּל עַמַא אַמן: יחליט דיטעי עוירא בארחא ויימר כל עמא אמו: יט ליט דיצלי דין דיר יתמא וארמלא ויימר כל עַמַא אַמן: כליט דישכּוב עם אָתַת אַבוּהָי אַרַי גַלי כַּנפא ראבוּהי וַיַּימַר כַּל עַמַא אַמן: כאליט דישׁכּוּב עם כל בעירא ויימר כל עמא אמז: בב ליט דישכוב עם אחתה בת אבוהי אוֹ בַת אָמַה וָיֵימַר כַּל עַמַא אַמַן: בג ליט הישפוב עם חמותה ויימר כל עַמָּא אַמַן: כּר לִיט דִּיִמְחֵי (ל)חברה בסתרא ויימר כל עמא אמז: בהליט המקבל שחדא למקטל נפש הם זַבַּי ויַימַד בַּל עַמַא אַמן: כּוּליט דּי לא יקים ית פתגמי אוריתא הרא למעבד יתהון ויימר כל עמא אמן: אַנִיהַי אָם קַבָּלָא תְקַבָּל לְמֵימְרָא דַייַ אַלַהַרְּ לִמְטֵּר לִמַעְבֵּד יַת כַּל פַקּוֹרוֹהָי הַי אַנָא מְפַקּרַךְ יוֹמַא רַין וַיַתְנַנַרְ יִיַ אַלַהַרְ עַלֵּי עַל כּל עממי אַרעַא: בּוָיַיתוּן עַלַרְּ כַּל בְּרָבַתַא

יג ובנימן: ואלה יעמדו על-הַקּלַלַה בָּהַר עֵיבַל רָאוּבַן' גד יר ואשר וזבולן דו ונפתלי: וענו הַלְוֹיִם ואַמְרוֹ אֵל־כַּל־אִישׁ ארור האֿיש אשר ישראל קול רָם: יעשה פסל ומסכה תועבת יהוה מעשה ידי חרש ושם אלור מקלה יו בּסתר וענוּ כַל־הַעַם וָאַמְרוּ אַמֵן: אלור מסיג אביו וָאַמָּוֹ וָאַמֵּר כַּל־הַעָם אַמֵּן: - אַ ּגְבָוּל רֲעֲהוּ וְאַמֵּר כַּל־הַעֵם אַמֵּן: " גָּבוּל רֶעֲהוּ וְאַמֵּר ארור משגה ארור מטה יש עוַר בַּדָּרֶךְ וָאַמֵּר כַּל־הַעַם אַמֵּן: ב משַפַּט גַר־יַתוֹם וָאַלְמַנָה וָאַמֵר כַּל־הַעָם אַמֵן: אַרוּר ב שכב' עם־אשת אביו כּי גלה כַּנַף אַביו ואמר כּל־העם אלור שכב עם־כַּל־בָּהֶמָה וְאַמֵר כַּל־הַעָם ארור שכב עם־אחתו בת־אביו או בת־ בב אמן: אלור שכב עם־ בג אמו ואמר כל-העם אמן: אַלוּר מַכֵּה בר חתנתו ואמר כל־העם אמן: ארוּרׂ כה רעהוּ בּסתר ואמר כּל־העם אמן: שֹׁחַד לִהַכִּוֹת גַפָּשׁ דַּם נַקִּי וָאַמֵּר כַּל־הַעַם אַרור אַשר לא־יַקים אַת־דברי הַתּוֹרָה־הַזֹּאת לַעשוֹת אותם ואמר כַּל־הַעם אמן: ֹא וָהַיָּה אָם־שַׁמִוּעַ תִּשָּׁמַע בָּקוֹל יהוָה אֱל הֵיךְ לִשְׁמַר לֵעֲשׁוֹת ֹ אַ כח אָת־כַּל־מִצְוֹתַׁיוֹ אֲשֶׁר אַנֹכִי מְצַוֹּךְ הַיַּוֹם וּנְתַנְךְּ יהוָה ב אַלהֵיך עַלִּיוֹן עַל כָּל־גוֹיֵי הַאָרֵץ: וּבַאוּ עַלֵיךְ כַּל־הַבְּרֵכוֹת

יותון). ראיתי ביסודו של רבי משה הדרשן, י"א ארורים יש כאן כעגד י"א שבסים, וכנגד שמטון לא כתב ארור, לפי שלא היה בלבו לברכו לפני מוחי כשברך שאר השבסים, לכך לא רלה לקללו: (בו) אשר לא יקים. כאן כלל את כל התורה כולה, וקבלוה טליהם באלה ובשבוטה (סוטה לז:; שבוטות לו.): (טו) מקלה אביו. מזלזל, לשן ונקלה אחיך (לטיל כה:ג): (יו) מסיג גבול. מחזירו לאחוריו וגונד את הקרקע, לשון והוסג אחור (ישטיה נט:יד): (יח) משגה עור. הסומא בדבר ומשיאו טלה רטה (ח"כ קדושים פרשתא ב:יג): (בד) מכה רעהו בסתר. טל לשון הרט הוא אומר (פרדר"א פנ"ג; קרגוס

Ramban cites approvingly a view in the Jerusalem Talmud (Sotah 7:4) that this curse applies to anyone who can influence others to be loyal to the Torah, but does not care to do so, especially people in positions of authority, who have the

<sup>14.</sup> יְעֵנוּ הַלְּוִּים — The Levites shall speak up. The procedure was that the Levite elders would turn to Mount Gerizim and call out, "Blessed is the man who . . .," and everyone would answer, "Amen!" Then they would turn to Mount Ebal and call out "Accursed is the man . . .," as the text is given in the Torah, and everyone would answer, "Amen!" (Rashi).

<sup>18.</sup> מְשְׁנָה עִוּר — One who causes a blind person to go astray. This includes misleading anyone who is "blind" to the truth or a proper course of action.

**<sup>20-23.</sup>** Since the passage discusses sins that are done in secret (*Rashbam* above), only cases of incest are listed, since such close relatives love one another and might become tempted to sin, especially since it is natural for them to be together and the sin would go unnoticed. Bestiality is listed

with them to show that the Torah considers incest to be as abhorrent as bestiality (Or HaChaim).

<sup>26.</sup> אֲשֶׁר לֹא־יִקִים Who will not uphold. The nation accepted a curse upon anyone who does not uphold all of the Torah (Rashi). Ramban explains this to mean that every Jew must accept the Torah's validity in full, and dare not claim that even one of its commandments is not relevant. However, this curse is not imposed on any Jew who commits a sin, only on one who denies that a part of the Torah is God given or relevant.

and Benjamin. <sup>13</sup> And these shall stand for the curse on Mount Ebal: Reuben, Gad, Asher, Zebulun, Dan, and Naphtali. <sup>14</sup> The Levites shall speak up and say to every man of Israel, in a loud voice:

- <sup>15</sup> 'Accursed is the man who will make a graven or molten image, an abomination of HASHEM, a craftsman's handiwork, and emplace it in secret.' And the entire people shall speak up and say, 'Amen.'
  - <sup>16</sup> 'Accursed is one who degrades his father or mother.' And the entire people shall say, 'Amen.'
- <sup>17</sup> 'Accursed is one who moves the boundary of his fellow.' And the entire people shall say, 'Amen.'
- <sup>18</sup> 'Accursed is one who causes a blind person to go astray on the road.' And the entire people shall say, 'Amen.'
- <sup>19</sup> 'Accursed is one who perverts a judgment of a proselyte, orphan, or widow.' And the entire people shall say, 'Amen.'
- <sup>20</sup> 'Accursed is one who lies with the wife of his father, for he will have uncovered the robe of his father.' And the entire people shall say, 'Amen.'
  - <sup>21</sup> 'Accursed is one who lies with any animal,' And the entire people shall say, 'Amen,'
- <sup>22</sup> 'Accursed is one who lies with his sister, the daughter of his father or the daughter of his mother.' And the entire people shall say, 'Amen.'
  - <sup>23</sup> 'Accursed is one who lies with his mother-in-law.' And the entire people shall say, 'Amen.'
- <sup>24</sup> 'Accursed is one who strikes his fellow stealthily.' And the entire people shall say, 'Amen.'
- <sup>25</sup> 'Accursed is one who takes a bribe to kill a person of innocent blood.' And the entire people shall say, 'Amen.'
- <sup>26</sup> 'Accursed is one who will not uphold the words of this Torah, to perform them.' And the entire people shall say, 'Amen.'"

It shall be that if you hearken to the voice of HASHEM, your God, to observe, to perform all of His commandments that I command you this day, then HASHEM, your God, will make you supreme over all the nations of the earth. <sup>2</sup> All these blessings will come upon you

power to mold the behavior of others. Even someone who studies the Torah and is rigorously observant, but is unconcerned about the shortcomings of others, even though he can help them, is included in this curse.

28

This verse also implies the obligation upon every individual to support Torah study, each according to his ability. The Chofetz Chaim once told ruefully of a wealthy man who gave a relatively small contribution and justified himself by saying that he contributed to many institutions and individuals. The Chofetz Chaim surprised him by asking him to make an accounting of his charities and household expenditures. It turned out that in the space of a year, he had spent twice as much on draperies as he had given for Torah education.

### 28.

Blessing and Admonition. Just before his death, Moses gave the people a chilling prophecy of the horrors that would befall them if they spurned God and the Torah. This is the second מַּבְּיִחָה, Admonition, in the Torah: The first was uttered by God, and its litany of punishments is expressed in the first person, for God was telling Israel what He would do (Leviticus 26); this Admonition was uttered by Moses, and it

is expressed in the third person, for he was saying in his own words what God would do to those who defied Him (Rashi to v. 23).

According to Ramban, the first Admonition referred to the years leading up to the destruction of the First Temple and the subsequent Babylonian Exile, while this one refers to the waning years of the Second Temple and the current exile (see notes to Leviticus 26:46).

Or HaChaim comments that the first Admonition, which is phrased in the plural, is addressed to cases of broad, national spiritual downfall, whereas this one, which is almost entirely in the singular, is addressed to individual sinners, to make the point that God will not tolerate pockets of sin, even if the nation as a whole is not involved in them.

1-14. The Berachah/Blessing. Before the Torah recounts the dire consequences of sin, it gives the blessings that will accrue to the nation for fulfilling the commandments. These blessings are wide ranging and involve every area of material life, thus reassuring the people that their spiritual accomplishments will bring them untold benefits in every area of life. If loyalty to the commandments can cause one's business and family life to prosper, surely it can yield infinite

הַאלין ויַדבּקנּה ארי תקבּל למימרא דיי אלהה: גבריה את בקרתא ובריה אַת בּחַקלַא: רבּריה וַלְדַא דְמַעַך ואַבּא דאַרעה וולדא דבעירה בַּקרי תוריה ועדבי ענה: הבּריה סַלַּה ואַצותה: יבַּרִיר אַת בָּמֵעַלֶּר ובַרִיר אַת בּמפּקה: ייָתֶן יִי יַת בַּעלֵי דַבָבַר דִּקִימין עלה תַּבִירִיז קַדָמַר בַּאַרָחא חד יפּקוּז לותר ובשבעא אַרחַן יערקון מקדמר: חיפקד יִיַ עַמַּךְ יַת בַּרְבָּתַא בָּאוֹצַרֶךְ ובכל אושַטוּת יִדְרְּ וִיבָרֵכְנַּךְ בְּאַרְעָא דְּייָ אַלַהַר יָהַב לַר: טיִקִימנַך יִי לַה לִעָם קַרִּישׁ כִּמַא דִי קַיִּים לַךְּ אַרֵי תַטַּר ית פָּקוֹדַיַּא דַייַ אֵלַהַרְּ וּתְהַרְּ בָּאַרְחַן דתקנו קדמוהי: יויחזון כל עממי אַרעא אַבי שִׁמָּא דַייַ אָתִקּבֵי עַלַּךְ וִיִרְחַלוּן מִנֶּךְ: יאוִיוֹתְרְנֵּךְ יְיַ לְטַבַא בְּוַלְדָּא דִמעָר וּבוַלְדָּא דבעירה וּבאבּא דארעה על ארעא די קיים יי לאבהתה לִמְתַּן לָך: יבּיִפְתַּח יִיַ לַךְ יַת אוצַרָה טַבַא יַת שמַיַּא למתן מטר ארער בעדנה ולברכא ית כל עובדי ידר ותווף לעממין סגיאין ואת לא תזוף: יגויתננה יי לתקיף ולא לחלש ותהי בָּרֶם לְעַלָּא וְלָא תָהֵי לְתַחָתָא אֵרִי תַקַבֶּל לִפְקוֹדַיָּא דַייַ אַלָהַךְ דִּי אֲנָא מפקדה יומא דין למטר ולמעבד: ירולא תַסְטוּן מַכַּל פַּתַנַּמַיָּא דִּי אַנַא מפַקד יַתַכוֹן יוֹמַא דִין יַמִּינַא וּשְמַאלַא למהך בתר טעות עממיא למפלחנון: טוניהי אָם לַא תַקָבַּל בְּמֵימְרָא דַייַ אַלַהַרְ לִמְשַׁר לִמֶעַבַּד יַת בָּל פִּקוֹדוֹהִי וּקנַמוֹהָי הִי אָנָא מְפַקּדַךְ יוֹמַא דֵין

ָּ האלה והשִּיגַרְ כֵּי תִשְׁמֵע בָּקוֹל יהוָה אֱלֹהֵיךְ: בַּרוּךְ אַתַּה ַבְעִיר וּבַרוּך אַתַּה בַּשַּׂבָה: בַּרוּך פָּרֵי־בִטִנְךֵ וּפָרֵי אַדְמָּתְךְּ ה ופרי בהמתך שגר אַלַפִיר ועשתרות צאגר: בַּרוּר טַנְאַרָ רו ומשאַרתה: בָּרוּך אַתָּה בִּבאָך ובָרוּך אַתָּה בִּצאתה: •יַתֹּוֹ 🗂 יהוָה אֶת־אִיְבֶּיךְ הַקָּמִים עָלֶּיךָ נִנָּפָים לְפָנֵיךְ בִּדֵרַךְ אַחַדֹּ ַרְבָּעוּ הַבְּשָׁבְעָה דְרָכֶים יָנָוּסוּ לְפָנֵיף: יִצַו יהוָה אִתִּךְ 🗖 בַּצְאָוּ אֵלֶּיך את־הַבַּרַבָּה בַּאַסַמִּיר וּבִכָּל מִשְׁלֵח יַדֵּךְ וּבַרַכִּךְ בַּאַרֵץ ע אַשֶר־יהוָה אַלהֵיךּ נֹתָן לַךְ: יָקִימְךְ יהוָה לוֹ לְעַם קַרְוֹשׁ בַאַשֵּר נִשְבַּע־לֵךְ כִּי תִשָּמֹר אֵת־מִצְוֹת יהוָה אַלֹהִירְ ּ וָהַלַבְתַּ בִּדְרַבֵיו: וָרַאוּ בַּל־עַמֵּי הַאַבץ בַּי שֵם יהוה נקרא אַ עַלֵיךְ וָיַרָאָוּ מִמֶּרָ: וָהוֹתֵרְבָּ יהוה לְטוֹבַׁה בִּפְרֵי בִטנָרְ 😽 וּבָפָרֵי בָהֶמְתָּךָ וּבִפָּרֵי אַדְמָתָךָ עַל הַאַדַמָּה אֲשֶׁר נִשְׁבֵּע יב יהוָה לַאַבתִיך לַתֶת לַך: יִפְתַח יהוָה ו יֹלְף אַת־אָוצַרוֹי הַטוֹב אֶת־הַשַּׁמַיִם לַתָת מְטַר־אַרְצָךְ בְּעַתוֹ וּלְבַרָּךְ אָת בָּל־מֵעֲשֵׂה יָדֶךְ וְהִלְוֹיתָ גוֹיָם רַבִּים וִאַתָּה לֹא תִלְוַה: יי וּנָתַנָּךְ יהוָה לָראשׁ וְלְא לְזַנֵּב וְהַיִּיתַ רֵק לְמַעְלָה וְלְא יי תָהָיֵה לָמָטָה כִּי־תִשָּׁמַע אֵל־מִצְוֹת ו יהוָה אֵלהַיּך אֵשֶׁר ּי אַנכִי מִצַוּך הַיוֹם לְשָמר וַלֵעשות: וַלֹא תַסור מִכֵּל־ הַדְבַרִים אֲשֶׁר אַנֹכִי מִצְוָה אֶתְכֵם הַיִּוֹם יַמֵין ושָמְאול לַלֶּכֶת אַחָבִי אַלהִים אַחָרִים לעַבְּדֵם: יו וַהַיַּה אָם־לָא תִשָּׁמַע' בָּקוֹל' יהוָה אֱלֹהֵיךָ לִשְׁמְר

ַלַעשוֹת אַת־כַּל־מִצְוֹתַיו וְחֻקּתָּיו אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוְּךָ הַיְוֹם

אחר, טנאך דבר לת שאחה מסנן בסלים: ומשארתך. דבר יבש שנשאר בכלי ואינו זכ: (ו) ברוך אתה בבואך וברוך אתה בצאתר. שחה יליחק מן העולם כלח תטא ככיאתר לעולם (כ"מ קז.): (ז) ובשבעה דרבים ינוסו לפניך. כן דרך

(ד) שגר אלפיך. ולדות כקרך שהכהמה משנרת ממטיה: ועשתרות צאנך. כתרגומו. ורבוחינו אמרו למה נקרא שמן עשתרות, שמעשירות את בעליהן (חולין פד:) ומחזיקות אותן כעשתרות הללו שהן סלעים תזקים: (ה) ברור טנאר, פירותיר. דבר

spiritual bliss. See the introduction to the Tochachah/Admonition in Leviticus.

2. וְהַשִּׁיגִף — And overtake you. God will be so gracious to you that you will be overtaken by blessings even when you make no effort to obtain them (Sforno). The blessings will come even when logic and nature would indicate that they cannot

Even when God is merciful and wishes to shower blessings upon His people, the Heavenly Court may protest that Israel is undeserving of such bounty. Moses now assures Israel that God will not let this happen; nothing will prevent the blessings from being fulfilled (Or HaChaim).

בי תשמע בקול — If you hearken to the voice . . . The voice is an allusion to the Torah and its study, for all the blessings will overtake Israel without effort when its people make Torah study their primary activity, and their occupations secondary (Sforno), Or HaChaim, going further, comments that all the blessings through verse 8 will accrue in reward for Torah

6. וברור אתה בצאתר – And blessed shall you be when you go out. You shall leave this world as free of sin as you were when you came into it (Rashi).

7. ובשבעה דַרְבִים — And on seven roads. It is common for people who flee in panic to disperse and run off in all directions (Rashi), discarding every semblance of military discipline.

The juxtaposition of this verse with the next, which speaks of blessed storehouses, suggests that the fleeing enemy will Blessina for Fulfillina the Com-

The and overtake you, if you hearken to the voice of HASHEM, your God:

3 Blessed shall you be in the city and blessed shall you be in the field. 4 Blessed shall be the fruit of your womb, and the fruit of your ground, and the fruit of your animals: the offspring of mandments your cattle and the flocks of your sheep and goats. 5 Blessed shall be your fruit basket and your kneading bowl. 6 Blessed shall you be when you come in and blessed shall you be when you go out. THASHEM shall cause your enemies who rise up against you to be struck down before uou: on one road will they go out toward you and on seven roads will they flee before you. B HASHEM will command the blessing for you in your storehouses and your every undertaking: and He will bless you in the Land that HASHEM, your God, gives you. 9 HASHEM will confirm you for Himself as a holy people, as He swore to you — if you observe the commandments of HASHEM, your God, and you go in His ways. 10 Then all the peoples of the earth will see that the Name of HASHEM is proclaimed over you, and they will revere you. 11 HASHEM shall give you bountiful goodness, in the fruit of your womb and the fruit of your animals and the fruit of your ground, on the ground that HASHEM swore to your forefathers to give you. 12 HASHEM shall open for uou His storehouse of goodness, the heavens, to provide rain for your Land in its time, and to bless all your handiwork; you shall lend to many nations, but you shall not borrow. 13 HASHEM shall place you as a head and not as a tail; you shall be only above and you shall not be below — if you hearken to the commandments of HASHEM, your God, that I command you today, to observe and to perform: 14 and you do not turn away from any of the words that I command uou this day, right or left, to follow gods of others, to worship them.

Admonition for Disobe-

15 But it will be that if you do not hearken to the voice of HASHEM, your God, to observe. dience to perform all His commandments and all His decrees that I command you today, then

leave behind a wealth of supplies and provisions for the Jews to take at will (Baal HaTurim).

- 8. וברבך באַרץ And He will bless you in the Land. God will bring the blessing of prosperity into Eretz Yisrael, so that merchants and investors will have no need to travel abroad to make their fortunes (Haarnek Davar).
- 9. בי תשמר If you observe. For the first time, this verse specifies the observance of commandments, leading Or HaChaim to comment that, whereas the previous blessings were in reward for Torah study, the following ones are in reward for performance of the other commandments.
- 10. וראו ממך . . . ויראו ממך Then all the peoples of the earth will see . . . and they will revere you. In the plain sense of the verse, it will be natural for nations to feel reverence for a people that is such an obvious recipient of God's blessings, for this Divine bounty will testify to the Name that they bear upon themselves.

Each nation will have its god or set of beliefs, but all nations will come to realize that only God is the source of all strength and blessing — even of the powers that they ascribe to their gods. If so, the nation that is intimately associated with God will inspire the awe of all the others (R' Bachya).

- 12. בעתו In its time. Abundant rain can be a curse if it falls only when it is not needed; conversely, even a small amount of precipitation can be a blessing if it falls when the crops require it.
- 13. לראש ולא לונב As a head and not as a tail. The two terms are not redundant, for it is possible for a nation to be

- a head, i.e., leader, to some, but to be a follower of others. God promises that if Israel is worthy, it will be respected by everyone, and subservient to no one (Ramban).
- 15-68. The Tochachah/Admonition. As noted above. Ramban relates this Admonition to the period of the Second Temple and the subsequent exile, which was brought about by the Roman Empire. He comments that the bulk of the frightful curses were meant for the years of spiritual decline leading up to the Destruction, when the Jewish people suffered invasion, subjugation, siege, and all the other forms of depredation and suffering mentioned in this chapter. The constant refrain that these sufferings would result in the destruction and loss of the Land show that the main thrust of the Admonition would be loss of the Land and the resultant exile. Once that happened, however, Jews would sometimes prosper and enjoy the favor of benevolent governments, but exile would be its own punishment, and Jews would be scattered and vulnerable in many lands, helpless against the whims and tantrums of the leaders and populations. Ramban ties several of the verses to actual events, as will be explained in the notes.
- 15. בקול הי . . . לשמר לעשות To the voice of Hashem . . . to observe, to perform. For Israel to enjoy God's blessings, there are three requirements: It must study the Torah; avoid transgression of the negative commandments; and perform the positive commandments. This verse alludes to all three, saying that if any of them are ignored, punishment will follow. The voice alludes to the Torah; to observe refers to the care needed to refrain from transgressing the negative command-

וְיֵיתוּן עַלַהְ כַּל לוטיא האלין וידבקנה: טו ליט אַת בַּקַרתָא וַלִיט אַת בַּחַקלא: ייליט סַלַּךְ וְאַצְנָתָךְ: יח ליט וַלְדָא דמעַךְ וְאָבָּא דָאַרְעָךְ בַּקְרֵי תוֹרֵיךְ וְעַדְרֵי עַנְרָ: יש לִיט אַתּ בִּמַעַלַרְ וָלִיט אַתּ בִּמַפַּקַר: ביִגַרִי יִיַ בַּךְ יָת מַאַרתַא וַיַת שִגוּשַיַא ויַת מזופיתא בָּכָל אושטות יַדַךְ דִי תַעְבַּר עַד דתשתצי ועד דתיבר בפריע מן קדם בִישוּת עוֹבַדִיךְ דִשְׁבַקְתָּא דַחַלְתִי: פאיַרבֶּק יִיָ בַּךְ יָת מוֹתָא עַד דִּישִׁיצֵי יַתַךְ מַעַל אַרעַא דִּי אַתּ עַלֵל לְתַפֶּן לְמֵירְתַהּ: בכּיִמְחָנֵּךְ יִיָּ בְּשַׁחַפְּתָא וּבְקַדְּחְתָא וּבְרָלֻקָתַא וּבְחַרְחוּרָא ובחרבא וּבְשִׁדְּפוֹנָא וּבִיַרְקוֹנָא וִיִרְדְּפָנַךְ עַד דְּתֵיבַד: בגויהון שמיה הי עלוי רישה חסינין בְּנָחַשָּׁא מִלַּאַחָתָא מְטָרָא וְאַרְעָא דִי תחותה תַּקִיפָּא כְפַרְזְלֵא מִלְמֵעְבַּד פַּרִין: כר יָתֶן יָיַ יַת מִטַר אַרעַך אַבְקַא וְעַפְרֵא מן שְׁמַיָּא יָחוּת עַלַרְ עַד דְּתְשְׁתַּצִי: כּה יַתְנַנַּךְ יִיָ תִּבִיר קַדָם בַּעַלֵי דְבָבֶךְ בִּאַרְחָא חַדָא תפוק לנתה ובשבעא אַרחון תערוק מַקַרַמוֹהִי וּתָהֵי לְזִיעַ לְכַל מַלְכָּוַת אַרְעַא: נו וּתָהֵי נָבָלְתַּךְ מִשַּׁגָּרָא לְמֵיכַל לְבַל עופַא בו וּתָהֵי נָבָלְתַּךְ מִשַּׁגָּרָא דשמיַא ולבעירת אַרעא ולַית דּמנִיד: בּז יָמִחְנַרְ יִיַ בְּשְׁחַנָא רָמַצְרַיִם וּבְטָחוֹרִין וּבְגַרְבָּא וּבַחֲרִיס יַבִּישׁ דִּי לָא תִכּוּל לְאָתַסָּאָה: בּחיִמְחַנֶּךְ יִיַ בְּטַפְשוּתַא וּבְסַמִיוּתַא וּבְשַׁעַמַמוּת לְבַּא: בּטוּתְהֵי מְמַשֵּשׁ בְּטָהַרָא כְּמָא רִי מַשֵּשׁ עַוִּירָא בָּקַבָלָא וָלָא תַצְלַח יַת אַרְחֵיךְ וּתָהֵי בָּרָם עַשִּיק וְאָנִיס כָּל יוֹמַיָּא וְלֵית דְפָּרִיק: לאָתָא תַירוֹס וּגְבַר אָחַרָן יִשְׁבְּבְנַה בַּיתָא תָבָנֵי וָלַא תֵיתֵב בַּהּ בַּרָמָא תִצוֹב בַּיתַא וְלַא תְחַלְּנָה: לאתורה יָהֶי נַכַס לְעִינַיהְ וַלָא תֵיכוּל מִנָּה חַמַרַךְ יִהֵי אַנַס מִקּדָמַךְ וַלָא יִתוּב לָךְ עָנֶךְ מְסִירִין לְבַעַלֵי דְבָבֶךְ וְלֵית לָךְ פָּרִיק: לבּבְנֶיךְ וּבְנֶתִיךְ מְסִירִין ּלְעַמַּא אָחָרָן וִעִינַיךְ חַזָן וִיסוּפָן בִּגְלֶלְהַן

יי וּבָאוּ עָלֵיךּ כָּל־הַקְּלָלְוֹת הָאֵלֶה וְהִשִּׁיגִוּךְ: אָרָוּר אַתָּה יייי בַּעָיר וָאָרָוּר אַתָּה בַּשָּׁבֶה: אָרָוּר טַנְאַךּ וּמִשְׁאַרְתַּךּ: אַרְוּר יַיַּיָּאַרָּ וּמִשְׁאַרְתַּךּ: אַרְוּר פָּרֵי־בִטְנָךָ וּפִּרֵי אַדְמָתֶךָ שְׁגַר אֲלָפֶיךָ וְעַשְׁתְּרָת צֹאנֶךְ: ַייַכּ אָרָוּר אַתָּה בָּבאֶךְ וְאָרָוּר אַתָּה בְּצֵאתֶךְ: יְשַׁלֵּח יהוָה ו בְּּ אָת־הַמָּאַרָה אַת־הַמְּהוּמָה וְאֶת־הַמִּגְעֶּׁרֶת בְּכָל־מִשְׁלֵח ָיָרָךָ אֲשֵׁר תַּעֲשֶׂה עַד הִשְּׁמֶרְךָּ וְעַד־אֲבָרְךְ מַהֵׁר מִפְּנֵי רָעַ ַבּא מַעֲלָלֶיךָ אֲשֶׁר עֲזַבְתָּנִי: יַדְבֵּק יהוֶה בְּךָ אֶת־הַדֶּבֶּר עַר יַבַר בַּלתוֹ אָתָךְ מֵעַל הָאָדָמָה אֲשֶר־אַתָּה בָא־שָׁמָה לְרשְתָה: בַּ יַכָּכָה יהוֹה בַּשַּׁחֶפֶת וּבַקַּדִּחַת וּבַדַּלֶּקֶת וּבַחַרְחָר וּבַחֶּלֶת בַּ יַכָּבָה י ובַשִּׁדָפָוֹן וּבַיֶּרָקוֹן וּרְדָפַוּךְ עַר אָבְדֶךְ: וְדָיָוּ שָׁמֵּיךְ אֲשֶׁר בּרַוֵל: יִתֵּן יהוָה עַל־רָאשָׁךְ נִחְשֶׁת וָהָאָרֵץ אֲשֶׁר־תַּחְתָּיךְ בַּרְוֵל: יִתַּן יהוָה 🙃 אָת־מִטֵר אַרְצְךָּ אָבֶק וְעָפֶּר מִן־הַשָּׁמַיִם יֵרֶד עָלֶּיךְ עַד בּה הִשָּׁמְדֶרָ: יִתָּנְרָ יהוָה וֹ נָגָף לִפְנֵי אִיְבֶּירָ בְּדֶרֶךְ אֶחָר תַצֵא בּה הִשָּׁמְדֶרָ: אַלָּיו וּבְשִּבְעָה דְרָכִים תָּנִוּס לְפָנֵיו וְהָיִיתָ לְוַעְוָה לְכֻׁל ם מַמִלְכָוֹת הָאָרֵץ: וְהָיִתָה נִבְלֵתְרְּ לְמַאֲבָּל לְכָל־עָוֹף 🛚 מַ ַם הַשָּׁמַיִם וּלְבֶהֶמֵת הָאָרֵץ וְאָין מַחֲרִיד: יַכְּכָּה יהוֹה בִּשְּחִין 🙃 הַשָּׁמַיִם ינטְחוּרִים קּ מִצְרַיִם °ובעפלים וּבַגַּרָב וּבַחָרֵס אֲשֵׁר לִא־תוּבַל ° -- לְהַרָפֵא: יַכְּכָה יהוֹה בְּשִׁגָּעָוֹן וּבְעַוָּרָוֹן וּבְתִמְהַוֹן לֵבָב: יי וָהָיִיתָ מְמַשֵּׁשׁ בַּצָּהֲרַיִם בַּאֲשֶׁר יְמַשֵּׁשׁ הָעוֵר בָּאֲפַלָּה וְלָא תַצְלֵים אֶת־דְּרָבֶיךְ וְהָיִּיתָ אַךְ עָשְׁוּק וְגָזָוּל בָּל־הַיָּמֵים יְשְּכָּנָּה קּ לּ וְאָין מוֹשִׁיעַ: אִשָּׁה תְאָבִשׁ וְאָישׁ אַחֵר °ישגלנה בַּיִת א תִּבְנֵה וְלְא־תֵשֵׁב בָּוֹ כֶּרֶם תִּטַּע וְלָא תְחַלְּלֶנוּ: שְוֹרְךְּ טָבוּחַ לִעִינִיךְ וַלְא תאכַל מִמֵּנוֹ חַמְרַךְ גַּוְוּל מִלְפָנֵיךְ וַלְא יַשָּוֹב לֶךְ צִאנְךְ נְתֻנָוֹת לְאִיְבֶּיךְ וְאֵין לְךָ מוֹשִׁיעַ: בָּנֶּיךְ 🛧 וּבְנֹעֶירָ נְתֻנִּים לְעַם אַחֵר וְעֵינֵיךָ רֹאוֹת וְכָלְוֹת אֲלֵיהֶם

"פסוק כא) יככה ה' (פסוק כב). הקל משה בקללוחיו לאמרן בלשון יחיד, וגם כן בקללה וא הקל, שבראות הוא אומר את שמיכם כברזל ואלככ כנחשה (ויקרא כו:יט) שלא זו הקל, שבראות הוא אומר את שמיכם כברזל ואלככ כנחשה (ויקרא כו:יט) שלא זו הקל, שבתישו כדרך שאין הברזל מזיט, ומחוך כך יהא חורב בשולם, והארץ חהא מועת כדרך שהנחשת מזיען והיא מרקבת פירוסיה. וכאן הוא אומר שמיך נחשר ואלכך ברזל, שיהיו שמים מזיעין [כדרך הנחשת], אש"פ שלא יריקו מער מכל מקום לא יהיה חורב של אבדן בעולם, והארץ לא תהיה מיעה כדרך שאין הברזל מזיע, ואין הפירות מרקיבין. ומכל מקום קללה היא, בין שהיא כנחר שהיא כברזל לא מוליא פירות, וכן השמים לא לירקו מער: (בר) מער ארצך אבק ועפר. זיקא דבתר מעלה (חענים ב) מער וורד ולא כל לרכו ואין בו כדי להרביץ את העפר, והרות באה ומעלה את האבק ומכסה את עשב הזרשים שהן לחים מן המים ונדבק בהם, ונעשה מיט ומתיבש ומרקיבין: (בה) לזעוה. לאימה ולזיט, שיזוטו כל שומעי מכוחיך [מתך] ויאמרו אוי לנו שלא יבא עליט כדרך שבא על אלו: (בז) בשחין מצרים. רע

הנכהלים לברוח מתפזרים לכל לד: (ב) המארה. חסרון, כמו לרטם ממחרם (ויקרח, יג:מ): המהומה. שגוש, קול בהלות: (בב) בשחפת. שבשרו כשחף וכפוח: ובקרחת. לשן כי אש קדחה באפי (להלן לב:כב) והוא אש של חולים, מלוו"י בלט"ז, בקרחת. לשן כי אש קדחה באפי (להלן לב:כב) והוא אש של חולים, מלוו"י בלט"ז, שהיא חמה מאור: ובדלקת. חמה יותר מקדחת, ומיני חלאים הם: ובחרחר. חולי המחממו חוך הגוף ולמא חמיר למים, ובלט"ז אישטרדימנ"ם, לשון ועלמי חרה מני חדב (ליוב ל:ל) נחר מפוח מאש (ירמיה ו:כט): ובחרב. יביא עליך גייסוח: ובשרפון וביר קון. מכח מבואה שכשדות: שרפון. רוח קדים, השלי"ר [הל"א] בלע"ז: ירקון. יובש, ופני התבואה מכסיפין והפכין לירקון, קמ"א בלע"ז: ער אברך. תרנוס, עד דמיבד, כלומר עד אבוד אותף, שסכלה מאליך: (בג) והיו שמיך אשר על ראשך נחשת. קללות הללו משה מפי עלמו אמרן ושבהר סיני מפי הקב"ה אחרן, כמשמען (מגילה לא). ושם נאמר ואם לה משמען לי (ויקרא כוידי) ואם חלכו עמי קרי (שם א) וכלן היא אומר בקול ה' אלהיך (לפיל פסוק טו) ידבק ה' בך

all these curses will come upon you and overtake you:

16 Accursed will uou be in the citu and accursed will you be in the field, 17 Accursed will be uour fruit basket and uour kneading bowl. 18 Accursed will be the fruit of your womb and the fruit of your ground, the offspring of your cattle and the flocks of your sheep and goats. 19 Accursed will you be when you come in and accursed will you be when you go out, 20 HASHEM will send in your midst attrition, confusion, and worry, in your every undertaking that you will do, until you are destroyed, and until you are quickly annihilated, because of the evil of your deeds, for having forsaken Me. 21 HASHEM will attach the plague to you, until it consumes you from upon the around to which you are coming, to possess it. 22 HASHEM will strike you with swelling lesions, with fever, with burning heat, with thirst, and with sword; and with wind blasts and with withering — and they will pursue you until your destruction. 23 Your heavens over your head will be copper and the land beneath you will be iron. 24 HASHEM will make the rain of your Land dust and dirt; from the heaven it will descend upon you until you are destroyed. 25 HASHEM will cause you to be struck down before your enemies; on one road you will go out against him. but on seven roads will you flee before him; and you will be a cause of terror to all the kingdoms of the earth. 26 Your carcass will be food for every bird of the sky and animal of the earth, and nothing will frighten them. <sup>27</sup> HASHEM will strike you with the boils of Egypt, with hemorrhoids. with wet boils and dry boils, of which you cannot be cured. 28 HASHEM will strike you with madness and with blindness, and with confounding of the heart. 29 You will grope at noontime as a blind man gropes in the darkness, but you will not succeed on your way; you will be only cheated and robbed all the days, and there will be no savior, 30 You will betroth a woman, but another man will lie with her: you will build a house, but you will not dwell in it; you will plant a vineyard, but you will not redeem it. 31 Your ox will be slaughtered before your eyes, but you will not eat from it; your donkey will be robbed from before you, but it will not return to you; uour flocks will be given to uour enemies, and uou will have no savior, 32 Your sons and daughters will be given to another people — and your eyes will see and pine in vain for them

ישגלנה. לשון שגל, פילגש, והכחוב כינהו לשבח ישכבנה, ותקון סופרים הוא זה (מגילה כה:): תחדלנו. בשנה הרביטית לאכול מפריו: (לב) ובלות אליהם. מלפות אליהם שישובו ואינם שבים. כל חוחלת שאינה באה קרויה כליון טינים: היה מאד, לח מבחון ויבש מבפנים כדאיחא בככורות (מא.; כ"ק פ:): גרב. שחין לח (בכורות שם): חרם. שחין יבש כחרם (שם): (כח) ובתמהון לבב. אום הלב, אשטורדישו"ן בלמ"ו: (כט) עשוק. בכל מעשיך יהיה שרשור: (ל)

ments; and to perform refers to the active performance of the positive ones (Or HaChaim).

17-18. יַנְאָרְ וֹמְשְאַרְתְּרְ ... פְּרִי־בְּטְנֶּךְ Your fruit basket and your kneading bowl ... the fruit of your womb. Ramban notes that the blessing of children was mentioned before prosperity (vs. 4-5), but here, in the curse, the order is reversed. Similarly, in the blessing, victory over enemies precedes prosperity (7-8), and here the order is reversed. He explains that children are people's most precious possessions, and security against attack and violence is the first goal of any government, so that these come before material wealth in the list of blessings. When God turns His wrath against His wayward nation, however, he removes these last.

עד אָבְּרֶב . עד אַבְּרֶב . Until your destruction. The verse does not say "they will destroy you." Rather, the sense of the verse is that the people will decline and be destroyed as a result of the long accumulation of attack, hunger, and disease (Rashi).

24. אָבָּק וְעֶפֶּג — Dust and dirt. The small amount of rainfall will do more harm than good. There will not be enough rain

to keep dust and dirt from being whipped around by the wind. As a result, the dust and dirt will adhere to the moisture on the plants, causing them to dry and rot (Rashi).

29. בַּאָשֶר יְמֵשֶשׁ הְעֵּוֶר בַּאֲמֶלָה — As a blind man gropes in the darkness. You will be as terror stricken as a blind man in the dark. During the day, even though he is sightless, he feels confident that people will see him and help him, but in intense darkness, he knows that his natural handicap is made worse by his isolation (Megillah 24b).

30. אָרֶשׁ ... תְּבֶּנְה ... תְּשֶׁרְשׁ — Betroth ... build ... plant. More poignant heartbreak. Certain soldiers are excused from the battlefield because it would be a terrible thing for them to betroth, build, or plant, and then die, leaving the objects of their longing to others (20:5-7). But when Israel sins so grievously that the Admonition is fulfilled, such occurrences will become common.

32. בְּנְיְהְ וּבְנֶתְיִּךְ — Your sons and daughters. The Romans selected the most attractive young Jews and shipped them to Rome, to be slaves and to gratify the lusts of the conquerors.

פַל יומַא וַלַית חַילַא בִּירַך: מאבא דאַרעה וכַל לֵאוֹתַה יֵכוּל עַמַא דִי לַא יָרַעַתְּ וּתְהַי בָּרָם עשיק ורעיע כּל יומיא: לדותהי משתשי מחזו עיניה די תַחַזַי: להּיִמְחָנַך יִי בְשַׁחֲנַא בִישָא על רבביא ועל שקיא די לא תפול לַאָתַסְאַה מְפַּרְסָת רַגַלָּךְ ועד מוחר: לונגלי יו יתר וית מלפר די תקים עלה לעם די לַא יִדַעָת אַתּ וַאַבַהַתִיר ותפלח תַּמַן לעממיַא פַּלחי טעותא אעא ואַבְנֵא: לוּוֹתְהֵי לִצְרוּ למתל וּלשועי בכל עממיא די יִרבָּרנַך ייַ לְתַמָּן: לח בַּר וַרַע סַגָּי תַפַּק לְחַקְלֵא וּזְעָר תִּכְנוֹש אַרי יַחְסְלְנַה גובַא: לשברמין תצוב ותפלח וָחַמְרֵא לַא תִשְׁתַּי וַלַא תִכְנוֹש ארי תַיכִלנַה תּלַעתַא: מזַיתִין יְהוֹן לֹךְ בַּכֹּל תחומה ומשחא לא תסוף אבי יתרון זַיתַיף: מא בָּנִין וּבְנַן תּוֹלִיד וָלַא יְהוֹן לַךְּ אַרַי יְהָבוּן בְּשִבְיָא: מבּכָּל אִילַנָּךְ וְאִבַּא ראַרער יַחְסְנְנָה סְקַאַה: מגתותב ערל דִּי בֵינַרְ יָהֵי סַלַק עִיל מַנַרְ לְעַלַא לעלַא ואַתּ תַּהֵי נָחֵת לְתַחְתַּא לְתַחְתַּא: מר הוא יוופנה ואת לא תוופנה הוא יהי לתַקיף וָאַת תַהֵי לְחַלֵש: מה וְיֵיתוּן עַלַרְ בַּל לַנְטַיַא הַאָּלַין ויִרְדִּפְנַהְ ויַדְבַּקְנַהְ עַר ַדָּתִשְׁתַּצֵי אַרֵי לָא קַבֶּלְתַּא לְמֵימְרָא דַייַ אַלַהַךְ לִמְטַר פָּקוֹדוֹהִי וּקְיַמוֹהִי דִּי פַקּדַף: מוּ וִיהוֹן בַּךְ לְאַת וּלְמוֹפַת וּכְבְנַיִּךְ עַר עַלָם: מו חֱלָף די לָא פְּלַחְתָא קַרַם יִי אַלַהַרְ בַּחַדְנַא וּבַשַפִּירוּת לַבַּא מִסְגֵי בֹלַא: מחותפלח יָת בַּעַלֵי דְבָבָךְ דִי יגרנה יי בַּך בּכַפנא וּכְצַחוּתָא ובערטליַתא ובַחַסירות בּלַא וִיָּתֵן נִיר בַּרְזַלֵא עַל צַנָּארָה עַד דִּישִׁיצִי יַתַרְ: מט יַיַתִי יִיַ עַלַך עם מַרַחִיק מִסְיַפֵּי אַרְעַא בּמַא דִי משַתְדִי נַשְרֵא עַמַּא דִּי לַא תִשְׁמַע לִישַנָה: געם תַּקִיף אַפִּין דִּי לָא יַסָב אַפִּין לְסַבַא ועל יַנְקָא לָא מרַחַם: אַרַעָר וואַנַּא דָבַעִירַך וְאַבָּא דָאַרִעָךְ 🗚 אַניַיכוּל עַר דָּתְשָׁתֵּצֵי דִּי לַא יַשָּאַר לַךְּ עְבוּרָא חַמַרַא וּמִשְׁחַא בַּקּרֵי תוֹרַיךּ וִעָּרַרַי עָנֶךְ עַד דִיוֹבֵד יָתָרְ: יבּוֹיָעַק לָךְ בִּבָּל קרְנִיךְ עַד הְיִכְבַּשׁ שוּרָיךְ רָמַיָּא וּכְרִיכָיַא דִּי אַתִּ רָחַץ לְאִשְׁתַזָּבָא בְּהַן

לַגַ כָּל־הַיָּוֹם וְאֵין לְאָל יָדֶך: פְּרֵי אַדְמָתְךּ ׁ וְכָל־יְגִיעֲךָ יֹאבַל ַעָם אֲשֵׁר לֹא־יַדָעָתַ וְהָיִיתַ רֶק עָשְׁוּק וְרָצְוּץ כָּל־הַיָּמֵים: לרילה וָהַנִיתַ מִשְׁגַּע מִפַּרָאֵה עֵינֵיךּ אֲשֶׁר תִּרְאֵה: יַבְּּכָּה יהוֹה בָּשָׁחַין רַע עַל־הַבִּרְבַּיִם וְעַל־הַשֹּלַיִם אֲשֶׁר לְא־תוּבֵל ַל לָהֶרָפֵּא מִבַּף רַגְלְךָ וְעַד קַרְקָדֶר: יוֹלֵךְ יהוֹה אִתְרֹּ וְאֶת־ 🕁 מַלְכַּרְ אֲשֵׁר תַּקִים עָלֵיךּ אֵל־גווי אֲשֵׁר לְא־יָדַעִתּ אַתָּה ָּהָיִיתָ אָבֶרָתָּ שָׁם אֱלֹקִים אֲחַרֵים עַץ נָאָבֶן: וְהָיִיתָ 🕁 🖧 אַבַּן: וְהָיִיתָ לְשַׁמֵּה לְמַשֵּׁל וְלִשְׁנִינָה בִּכֹל הָעַמִּים אֲשַׁר־יִנְהֶגְךָּ יהוְה אַמָּה: זַרַע רָב תוצִיא הַשָּׁרֵה וּמְעֵט תָּאֱסֹף כִּי יַחִסְלֵנוּ 🗝 שַׁמַה: זַרַע רָב תוצִיא אַרְבֶּה: כְּרָמִים תִּשַּׁע וְעָבֵרְתָּ וְיֵיֵן לְא־תִשְׁתֶּה וְלְא שׁ מ תֵאֵגֹר כַּי תִאכְלֶנוּ הַתּלֶעַת: זֵיתֵים יְהְיָוּ לְךָּ בְּכָל־גְּבוּלֶךְ מִ מא וְשֶּׁמֶן לָא תָסוֹרְ כִּי יִשֵּׁל זֵיתֶךְ: בָּנִים וּבָנַוֹת תּוֹלֵיד וָלא־ מב יָהְיָוּ לֶּךְ כִּי יֵלְכָוּ בַּשֶּׁבִי: כָּל־עֵצְךָ וּפְרָי אַדְמָתֶךְ יְיָרֵשׁ ײַ הַצְּלָצַל: הַגַּר' אֲשֶׁר בְּקְרְבְּלְּ יֵעֲלֶה עָלֶיךְ מַעְלָה מֶעְלָה מֵעְלָה מֵעְלָה מֵעְלָה רוא יַלְוְרָ וְאַתָּה תַרֶד מֵטָה מֶטָה: הָוּא יַלְוְרָ וְאַתָּה לְא תַלְוֶנוּ הָוּא יַרְוֹרָ וְאַתָּה לָא תַלְוֶנוּ הָוּא יה יָהְיֶה לְרֹאשׁ וְאַתָּה תִּהְיֶה לְזָנָב: וּבָאוּ עָלֵיך כָּל־הַקּּלֶלְוֹת יֹהְיֶה לְזָנָב: וּבָאוּ עָלֵיך הָאֵלֶה וּרְדָפוּרְ וְהִשִּׁיגוּרְ עַד הִשָּׁמְדֶרְ בִּי־לְא שָׁמַעְהָ בָּקוֹל יהוָה אֱלהֵיךָ לִשְׁמֶר מִצְוֹתַיו וְחֻקּתָיו אֲשֶׁר צְוַךְ: ַמימו וְהָיָוּ בְךָּ לְאַוֹת וּלְמוֹפֶּת וּבְוַרְעָךָ עַד־עוֹלֶם: תַּחַת אֲשֶׁר מיימו ָלְא־עָבַּרָתָּ אֶת־יהוָה אֱלֹהֶיךָ בְּשִׂמְחָה וּבְטִוּב לֵבָב מֵרַב מח כְּל: וְעֻבַדְתָ אֶת־אִיְבֶּיך אֲשֶׁר יְשֵלְחֵנוּ יהוה בָּךְ בְּרָעֻב מח כְּל: וּבְצָמָא וּבְעִירָם וּבְחַסֶּר כֶּל וְנָתַוֹ עְל בַּרְזֶל עַל־צַנָּאבֶר ייט עַר השְמִידִוֹ אֹתָר: יִשָּא יהוה עַבֵּיך גִּוּי מֵרָחק מִקצַה יים ָהָאָרֶץ בַּאֲשֶׁר יִדְאָה הַנָּשֶׁר גוֹי אֲשֶׁר לְא־תִשְׁמַע לְשׁנְוּ: ּ נָּוֹי עַז פָּגִים אֲשֶׁר לִא־יִשָּׂא פָנִים לְזָקֵן וְנַעַר לָא יָחְן: ּא וֹּאָבַּל פְּרִי בְהֶמְתְּךָ וּפְרִי־אַדְמָתְךָּ עַד הִשָּמְדָרָ אֲשֶׁר לְא־ יַשְאִיר לְךָּ דָּגָן תִירְוֹשׁ וִיִצְהָר שְׁגַר אֲלָפֵיךְ וְעַשְׁתְּרְת ב צאנֶך עַד הַאֲבִידָו אֹתָך: וְהֵצֵּר לְךְּ בְּכָל־שְׁעָרֶיך עַד רֶדֶת 🗠 ַחְמֹעֶׁיךְ הַגְּבַהָת וְהַבְּצָרות אֲשֵׁר אַתָּה בַּטֵחַ בָּהָן בְּכָל־

ר (לז) לְשַׁמָּה. (כמו חמהון) אשטורדישו"ן, כל הרואה אותך ישום עליך: למשל. כשחבא מכה רעה על אדם יאמרו זו דומה למכח פלוני: ולשגינה. לשון ושננחם (לפיל ו:) ידברו בך, וכן חרגומו ולשומי, לשון ספור ואשתפי: (לח) יחסלנו. יכלנו, ועל שם כך נקרא חשיל שמכלה את הכל: (מ) בי ישל. ישיר פירומיו, לשון ונשל הברא (לפיל יט:ה): (מב) וְיָרַשׁ הצלצל. יעשנו הארבה רש מן הפרי: יירש. יעני: הצלצל. מין

all day long, but your hand will be powerless. 33 A nation unknown to you will devour the fruit of uour ground and all uour labor, and uou will be only cheated and downtrodden all the days 34 You will go mad from the sight of your eyes that you will see, 35 HASHEM will strike you with a foul boil. on the knees and on the legs, that cannot be cured, from the sole of your foot to your crown. 36 HASHEM will lead you and your king whom you will set up over yourself to a nation you never knew — neither you nor your forefathers — and there you will work for the gods of others — of wood and of stone. 37 You will be a source of astonishment, a parable, and a conversation piece, among all the peoples where HASHEM will lead you, 38 You will take abundant seed out to the field, but you will harvest little, for the locust will devour it. 39 You will plant vineuards and work them, but you will not drink and you will not gather in, for the worm will eat it. 40 You will have olive trees throughout your boundaries, but you will not anoint with oil. for uour olives will drop. 41 You will bear sons and daughters, but they will not be yours, for they will go into captivity. 42 All your trees and the fruits of your ground, the chiming locust will impoverish. 43 The stranger who is among you will ascend higher and higher, while you will descend lower and lower. 44 He will lend to you, but you will not lend to him: he will be a head. but you will be a tail. 45 All these curses will come upon you and pursue you and overtake you, until you are destroyed, because you will not have hearkened to the voice of HASHEM, your God. to observe His commandments and decrees that He commanded you, 46 They will be a sign and a wonder, in you and in your offspring, forever, 47 because you did not serve HASHEM, your God. amid gladness and goodness of heart, when everything was abundant. 48 So you will serve your enemies whom HASHEM will send against you, in hunger and in thirst, in nakedness and without anuthing: and he will put an iron voke on your neck, until he destrous you. 49 HASHEM will carry against you a nation from afar, from the end of the earth, as an eagle will swoop, a nation whose language you will not understand, 50 a brazen nation that will not be respectful to the old nor gracious to the young. 51 It will devour the fruit of your animals and the fruit of your ground. until you are destroyed — it will not leave you grain, wine, or oil, offspring of your cattle or flocks of your sheep and goats — until it causes you to perish. 52 It will besiege you in all your cities, until the collapse of your high and fortified walls in which you trusted throughout your

36. אָמִילְבָּהְ — And your king. Ramban interprets this as an allusion to Agrippa II, the last Jewish king. He was raised in Rome, and his tutors and friends were Romans, with the result that he was more Roman than Jew. When he was installed as king in Jerusalem, he was instrumental in helping cause the exile. It is also an allusion to the first Jewish king who went to Rome, but this time as a captive. It happened when there was a civil war around Jerusalem between two Hasmonean brothers, Hyrcanus and Aristobulos, who were battling for the throne. They both sought help from the Romans, who were happy to oblige. They installed the weaker Hyrcanus as ruler and took Aristobulos captive and dragged him to Rome. That gave them a foothold in Eretz Yisrael that they never relinquished.

- 37. לְמְשֵׁל וְלְשְׁנִינָה A parable and a conversation piece. Ramban notes that when Aristobulos was paraded through Rome in chains, the citizenry was amazed that such physically powerful people could have been defeated.
- 42. הַאָּלְצֵּל Chirping locust. The translation follows Rashi, according to whom this is a sub-species of the locusts

mentioned in verse 38. Ramban renders this as the clashing cymbals of the attacking armies.

- 45. וְהְשִּׁיגוּף And overtake you. Just as nothing can prevent God's blessings from being fulfilled, no matter how unlikely it may seem, so nothing will stop the curses from being realized.

 $Chasam\ Sofer\ interprets\ homiletically\ that\ God's\ anger\ is\ aroused\ when\ Israel's\ failure\ to\ serve\ God\ [קלא עֶבֶּרְתָּ]\ is\ done with\ gladness\ and\ goodness\ of\ heart.$ 

49. גוי מַרָּחּק — A nation from afar. Vespasian and his son Titus came from Rome to conquer the Land and destroy Jerusalem and the Second Temple. The awful conditions described through verse 57 took place during the siege of Jerusalem (Ramban).

בְּכַל אַרָעַה וַיַעָק לַה בּכל קרויה בּכל אַרְעָךְ דִּי יְהַב יִיָּ אַלְהַךְּ לַרְּ: וּוְתִיכוּל וַלְנָא דִמְעָךְ בְּשַׁר בְּנָיךְ וּבְנָתַיךְ דִּי יָחֲב לַרְ יָנַ אֲלַהַרְ בִּצְיַרָא וּבַעַקּתָא דִּיַעַק לַרְ סַנאַר: נרגַברַא דרַכִּיך בַּךְ וְדְמִפַנַק לַחַרָא תַּכָאַש עִינָה בּאַחוּהי וּבאַתּת קיַמָה וּבַשְאַר בנוהי די ישאר: יה מִלְמָתַן לחַד מִנָּהון מִבְּשַר בְּנוֹהִי דִּי יַיכוּל מִדְלָא אָשְׁתַאַר לַה כּלַא בּצירא ובעקתא די יעק לה סנאה בכל קרויה: נו דַרַכּיכָא כַדְּ וַדמפנקא די לא נסיאת פַּרְסַת רָגְלַהּ לַאַחַתָא עַל אַרְעָא מִמְפַנָקוּ וּמַרַכִּיכוּ תַּבְאֵשׁ עַינַהּ בּגבר קַיַמָה וּבָבָרָה וּבַבַרְתַה: מוּבזער בּנהא דּיָפָּקוּן מִנָּה וּבִבְנַהַא דִּי תַלִּיד אַרַי תַיכְלִנוּן בַּחֲסֵירוּת כּלָא בִּסְתְרַא בּצַיַרָא וּבְעַקּתַא דִי יַעַק לַךְּ סְנָאַךְ בָּקָרְנַיך: נח אָם לַא תְשָׁר לְמֵעַבַּד יַת כַּל פָּתְנָמֵי אוֹרַיִתַא הַדָא דְּבַתִּיבִין בַּסְפַּרָא הַדִין לִמִּרְחַל יַת שְׁמֵא יַקִּירֵא וּרְחִילֵא הַדִין יַת יִיַ אַלַהַרְּ: נּס וַיַפְּרָשׁ יִיַ יַת מַחַתַּךְ וַיַת מַחַת בָּנֵיך מַחַן רַבַרַבן וּמהַימנן וּמַכְתִּשִׁין בִּישִׁין וּמְהַימִנִין: סּוְיַתַב בַּך יַת בַּל מַכָּתִשַי מִצְרַיִם דִּי דְחַלְתָא מַקַרַמִיהון וְיִרְבִּקוּן בַּף: סא אַף כַּל מְרַע וָכַל מַחַא דִּי לַא כָתִיבִין (ניא כָתִיב) בְּסִפָּרָא רָאוֹרַיִתָא הָרָא יַיִתְנוּן ייַ עַלַרְ ער הַתִשְׁתַצִי: סבּוִתְשְׁתַאַרוּן בָּעָם וְעַר חַלַף דִּי הַנִיתוּן כָּכוֹכְבֵי שָׁמַיַא לְמִסְגַּי אַרַי לַא קַבַּלְתַא לְמֵימְרָא דַייַ אַלָּהָךְ: סגויהֵי כָּמֵא דְחַדִּי יִי עַלַיכון לְאוֹטַבָא יַתַכון וּלָאַסְגַּאַה יַתְכוֹן כַּן יַחַדֵּי יִיַ עַלַיכון לָאוֹבַרָא יַתִכון וּלְשַׁצָאָה יַתִכון וַתְּטַלְטָלוּן מַעַל אַרְעָא רְאַתְּ עָלֵל לְתַמָּן לְמֵירְתַה: סרּוִיבַדְּרָנֶּךְ יְיָ בְּכָל עַמְמַיָּא מְּסָיָפֵי אַרְעָא וְעַד סְיָפֵי אַרְעָא וְתִפְּלַח תַּמֵן לִעַמְמַיַּא פַּלְחַי טַעַוַתַא דִּי לָא יִדְעָתַּ אָתִּ וַאַבָּהָתָךּ אָעָא וְאַבְנָא: יהַי וְלָא יָהַי הַאַנוּן לָא תְנוּחַ וְלָא יָהַי מַנַח לַפַּרַסָת רַגָּלַה וַיִּתַן יִיַ לַךְ תַּמַן לַב רַחַל וּמַחִשָּׁכַן עַיִנִין וּמַפְּחַן נְפָשׁ: סּ וִיהוֹן חַיָּיך תְּלָן לָךְ מִקַבֵל וּתְהַי תַהַה לֵילִיָא

אַרָצַרְ וָהָצֵר לָךְ בָּבַל־שְׁעַבִירְ בָּבֶל־אַרִצְרְ אַשֵּר נָתַן יהוָה ג אַלהֵיך לֵך: וַאָבַלָתָ פִרִי־בִטְנְךָ בְּשַׂר בָּנֶיךְ וּבְנֹלֵיךְ אֲשֵׁר בּ ַנַתַן־לָּךָ יהוָה אֱלֹהֶיךָ בְּמָצוֹר וּבְמָצוֹק אֲשֶׁר־יָצִיק לְךָ יַר אַיָבַר: הַאִּישׁ הָרַך בִּּךְ וְהֶעָנָג מְאַד תַּלַע עֵינָו בְאָחִיוֹ ה וּבָאַשֵּׁת חֵילָוֹ וּבְיֵתֶר בָּנָיו אֲשֶׁר יוֹתִיר: מִתַּת וֹ לְאַחַד מֵהֶׁם 📶 מִבְּשַׂר בָּנָיוֹ אֲשֶׁר יאבֵל מִבְּלִי הִשְּׁאִיר־לְוֹ כִּל בִּמָצוֹר ָּה וּבְמָצוֹק אֲשֶׁר יָצִיק לְךָ אִיִבְךָ בְּכָל־שְׁעָרֵיף: הָרַבָּה בְלְ ּוָהָעַנָנָּה אֲשֶׁר לְא־נִסְּתָה כַף־רַגְּלָהֹ הַצֵּג עַל־הָאָׁרֶץ מַהָתַעַנַג וּמַרָך תַּרַע עֵינָה בָּאִישׁ חֵילֵה וּבִבְנַה וּבִבְתַה: ַם וּבִשִּלִיתָּה הַיּוֹצַת ו מִבֵּין רַגְלֶּיהָ וּבְבָנֶיהָ אֲשֶׁר תַּלֵּד כִּי־ תָאכָלֶם בִּחְסֶר־כִּל בַּפָּתֵר בִּמָצוֹר וּבִמַצוֹק אֲשֵׁר יָצִיק לְךָּ אַיָבָךְ בִּשְעַרֵיך: אָם־לֹא תִשְׁמֹר לֵעֲשׁוֹת אֶת־בָּל־דִּבְרֵי 👊 הַתּוֹרֵה הַוֹּאת הַכְּתָבֶים בַּסֵפֶר הַזֶּה לְיִרְאָה אֶת־הַשַּׁם ים הַנָּכַבֵּר וְהַנּוֹרָא הַוָּה אָת יהוָה אַל הֵיך: וְהִפָּלֵא יהוה אַת־ מַכְּתְרָּ וְאָת מַכְּוֹת זַרְעֶךָ מַכְּוֹת גְּדלֹת וְנֵאָמָנוֹת וָחֲלָיִם ּ רָעִים וְנַאַמָנִים: וְהַשִּׁיב בִּךֹּ אֱת כָּל־מַדְוָה מִצְרַיִם אֲשֵׁר סא יָגָרְתָ מִפְּנֵיהֶם וְדָבְקוּ בָּךְ: גַם כָּל־חֲלִי וְכָל־מַכָּה אֲשֶׁר לְא ָבָתוֹב בְּסֵפֶר הַתּוֹרֶה הַזָּאת יַעְלֵם יהוה עָלֵיךְ עַד הִשָּׁמְדֵךְ: פּב וְגִשְׁאַרְתֶּם בִּמְתֵי מְעָט תַּחַת אֲשֶׁר הֱיִיתֶם בְּכְוֹכְבֵי הַשָּׁמַיִם בּ ּסג לָרָב בִּי־לְא שָׁמַעתַ בִּקוֹל יהוָה אֵלהֵיך: 'וְהַיָּה בַּאַשֵּר־ שָׁשׁ יהוֹה אַלֵיכֶּם לְהֵיטִיב אֶתְכֶםׁ וּלְהַרְבָּוֹת אֶתְכֶםֿ בָּן יָשִישׁ יהוה עַלֵיכֶּם לְהַאֲכִיד אֶתְכֶם וּלְהַשְׁמִיד אֶתְכֶם ּוְנִפַּחְתֶּם מֵעַל הָאַדָּמָּה אֲשֶׁר־אַתֵּה בָא־שָׁמָּה לְרִשְׁתָּה: ּ וַהֵפִיצְךָּ יהוה בָּכָל־הַעַמִּים מִקּצֵה הַאָרֵץ וִעַד־קּצַה הָאָרֵץ יּ וְעָבַרָתָ שָּׁם אֵלֹהָים אַחֵרִים אַשֵּר לְא־יָדַעִתָּ אַתַּה הַנְאֲבֹתֶיךָ עַץ נָאָבֶן: וּבַגּוֹיַם הָהֵם לְא תַרְגִּיעַ וִלֹא־יַהְיֵה יַּיּ מַנְוֹחַ לְכַף־רַגָּלֶךְ וְנַתַן יהוֹה לְךָ שָׁם ֹלֶב רַגַּוֹ וְכִלְיוֹן עִינֵיִם יין וַבְאַבְוֹן נֵפֶשׁ: וְהָיָוּ חַיֶּיך תְּלָאִים לְךָּ מִנֵּגֶר וּפֶחַרְתָּ לַיְּלָה

י ובתחה. הגדולים: (נו) ובשליתה. כניה הקטנים, ככולן תהא שינה גרה כובתחה. אחד מלימן לושליתה. כניה הקטנים, ככולן תהא שינה גרה כובתחלל את האחד מלימן לושבל אלנה מן הכשר: [ובבניה אשר תלד. תכע שינה לשחסם ולאכלם בחסר בל, בטתר]: (נט) והפלא הי את מבתך. מפלאות ושכדלות משאר מטת: וגאמנות. ליסכך לקיים שלימותם (ע"ז נה.):
(ט) אשר יגרת משניהם. מעני המטת. כשהיו ישראל רואים מטות משוטת הכאות על מלרים הי יראים מהם שלא יטאו גם עליהם. חדם, שכן כחיב והיה אם שמוש משמע ונו' כל המתלה אשר שמחי במלרים לא אשים עליך (שמות מיוכו)

ר: (גג) ואבלת וגו' כשר בניך וגו' במצור. מחמת זיהיו לרים על העיר ויהה זם מצוק, מקח רמטן: (גד)־(נה) הרך בך הדענג. הוא הרך הוא המטג, לשון פיטק, ומהחמנג ומרוך (פסוק ט) מוכיח עליהם ששניהם אחד. אע"מ שהוא משיק ודעתו קלה כדכר מיאום ימחק ט לרעטע כשר כניו ובטחיו, עד כי תרע עיע כבניו הטתרים מתת לאחד מהם מכשר בניו אחיהם אשר יאבל. [דכר אחר, הרך כך, הרחמני ורך הלכב, מרוב רשכתטת יתאכורו ולא ימט מכשר ניהם השתיחים לבניהם הטתרים: (נו) תרע עיגה באיש חיקה ובבנה

Land: it will besiege you in all your cities, in all your Land, which HASHEM, your God, has given 11011. 53 You will eat the fruit of your womb — the flesh of your sons and daughters, which HASHEM. uour God. had given uou — in the siege and distress that your enemy will distress you 54 The man among uou who is tender and very delicate will turn selfish against his brother and the wife of his bosom, and against the remaining children that he has let survive. 55 not to give even one of them of the flesh of his children that he will eat, not leaving anything for him, in the siege and distress that your enemy will distress you in all your cities. 56 The tender and delicate woman among you, who had never tried to set the sole of her foot on the ground, because of delicacu and tenderness, will turn selfish against the husband of her bosom, and against her son and daughter. 57 against the afterbirth that emerges from between her legs, and against her children whom she will bear — for she will eat them in secret for lack of anuthing, in the siege and distress that uour enemu will distress you in your cities. 58 If you will not be careful to perform all the words of this Torah that are written in this Book, to fear this honored and awesome Name: HASHEM, your God, 59 then HASHEM will make extraordinary your blows and the blows of your offspring — great and faithful blows, and evil and faithful illnesses, 60 He will bring back upon you all the sufferings of Egypt, of which you were terrified, and they will cleave to uou, 61 Even anu illness and anu blow that is not written in this Book of the Torah. HASHEM will bring upon you, until you are destroyed, 62 You will be left few in number, instead of having been like the stars of heaven in abundance, for you will not have hearkened to the voice of HASHEM, your God. 63 And it will be that just as HASHEM rejoiced over you to benefit you and multiply you, so HASHEM will cause them to rejoice over you to make you perish and to destroy uou: and uou will be torn from upon the ground to which you come to possess it. 64 Hashem will scatter you among all the peoples, from the end of the earth to the end of the earth, and there you will work for gods of others, whom you did not know — you or your forefathers of wood and of stone. 65 And among those nations you will not be tranguil, there will be no rest for the sole of your foot: there HASHEM will give you a trembling heart, longing of eyes. and suffering of soul. 66 Your life will hang in the balance, and you will be frightened night

רש"י

תרגיע. לא סנות, כמו וזאת המרגעה (ישעיה כח:יב): לב רגז. לב חרד,

כתרגומו, דחיל, כמו שאול מתחת רגזה לך (שם יד:ט) שמטו עמים ירגזון (שמות

טוו:ד) מוסדות השמים ירגזו (שמואל ב כב:ח): ובליון עינים. מלפה לישועה ולא

תבא: (סו) חייך תלואים לך. על הספק. כל ספק קרוי תלוי, שמא אמוח היום

בתרב הבא עלינו. ורבותינו דרשו זה הלוהת תבואה מו השוק (מנחות קב:):

אין מיראין את האדם אלא כדבר שהוא יגור ממנו: (סא) יעלם. לשון שלים. (סב) ונשארתם במתי מעט תחת וגו'. מטטין חלף מרוכין: (סג) כן ישש ה'. את אויכיכס עליכם להאביד וגו': ונסחתם. לשון עקירה, וכן כיח גליים יסח ה' (משלי טויכה): (סד) ועבדתם שם אלהים אחרים. כתרגומו, לא שכודת אלהות ממש אלא מעלים מם ונולגליות לכומרי טבודה זרה: (סה) לא לא טכודת אלהות ממש אלא מעלים מם ונולגליות לכומרי טבודה זרה: (סה) לא

- **54-57.** The most delicate, sympathetic, and gentle people will become cruel and selfish even cannibalistic as a result of the privations of the siege (*Rashi*).
- 60. מֶרְנָה מִּצְרָיִם אֲשֶׁר וְגֹּרְתָּ מִפְּנֵיהָם The sufferings of Egypt, of which you were terrified. When the Jews in Egypt saw the plagues coming upon the Egyptians, they were terrified that the same thing might happen to them, until God promised them that if they obeyed the Torah they had nothing to fear (Exodus 15:26). But when Israel defied God, those fearsome plagues would rightfully come upon them (Rashi).
- בּן יִשִּיש ה׳. So Hashem will cause them to rejoice. When the verse speaks of the good that God does to Israel, it says that He rejoices, but it does not say that God Himself rejoices at the suffering of Israel. He causes the enemy to triumph and rejoice, but He does not rejoice with them (Rashi).

- Up to this point, the Admonition spoke of the travails that would come upon Israel during the Second Temple period. This is the climax of that litany, when Israel will be torn from its Land and sent into exile (Ramban).
- 64. וְעַבְּרְהָּ שֶׁם אֱלְהִים אַחָרִים And there you will work for [lit., serve or worship] gods of others. The Torah does not mean to say that Jews will worship idols. Rather, they will be forced to pay taxes to the priests of other religions (Rashi; Onkelos).
- 66. הְיִּיךּ הְיִיּךְ הְיִּרְאִים לְּךְ מְנֶּגְּיִ Your life will hang in the balance. In exile, Jews will not be sure of safety from violence. As to their livelihoods, they will depend on what they can buy day by day (Rashi), never being sure that the markets will not be shut down, in general, or specifically to Jews.

מפטיר

ֶּם וְלֹא תָאָמֶין בִּחַיֵּיך: בַּבְּקֵר תּאמֵר מֵי־יִתֵן עֵּרֵב יּ וִימַמָא וַלַא תָהֵימין בּחייר: סובצפרא תֵימַר מַן יַתָּן רַמִשָּא וּבַרַמשא תימר מו וּבַעַרֶב תאמָר מִי־יִתֵן בָּקֵר מִפַּחַר לְבָבְרְ אֲשֵׁר תִפְחָׁד יָתֵן צַפָּרָא מִתַּוָהוּת לְבַּךְ דִּי תְהֵי תַהָה הַנְּמָבְרָאֵה עִינֵיךָ אֲשֶׁר תִּרְאֶה: וֶהֶשְׁיבְךְ יהוָה ו מִצְרַיִם 🗝 וּמִמַּרָאֵה עִינֵיךָ אֲשֶׁר תִּרְאֶה: וּמֶחֵזוּ צִינָיךְ דִּי תָהֵי חָזֵי: פּחּוּיָתֵיבְנָּךְ יִיָּ מְצָרֵים בַּסְפִינֶן בָּאָרְחָא דִּי אֲמַרִית לַךְּ בָּאֶנִיּוֹתֿ בַּבֶּּרֶךְ אֲשֶׁר אָמֵרְתִּי לְךָּ לְא־תֹסִיף עִוֹד לִרְאֹתָהּ לָא תוֹסַף עור לְמֵחוֹיֵה וְתְוַדְּבְנוּן תַּמוֹ וָהָתָמַבַּרָתֵּם שָׁם לְאִיָבֶיךָ לַעֲבָדִים וְלִשְׁפָּחָוֹת וְאֵין לְבַעָּלֵי דְבָבָך לִעָבִדִין וּלְאַמְהַן וְלֵית דָקַנַי: סט אָלֶין פָּתְגַּמֵי קַיַמַא דִּי פַקּיד יי אָלֵה רָבְרֵי הַבְּרִית אֲשֵׁר־צְנָה יהוָה יַת משָה לִמְגוַר עָם בָּנֵי יִשְרָאַל בַּאַרעא אֶת־משֶּׁה לִכְרָת אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּאֶרֶץ מוֹאֶב מִלְבַר דמואַב בַּר מִקּיַמַא דִּי גַוַר עמהון בְּחרֵב: אוּקרָא משָה לְכַל ישַרָאל וָאמר הַבַּרִית אֲשֶׁר־כָּרַת אָתָם בְּחֹרֵב: לָהוֹן אַתּוּן חָזֵיתוּן יַת כַּל דִּי עבד יי בט שביעיא וַיָּקָרָא מֹשֵׁה אֱל־כָּל־יִשְׂרָאֵל וַיָּאמֶר אֲלֵהָם אַתַּם רְאִיתֵׁם לְעַינֵיכוֹן בָּאַרְעָא דְמִצְרַיִם לְפַּרְעֹה אַת כַּל־אַשַׁר עשַׁה יהוָה לְעֵינֵיכֶם בָּאַרֶץ מִצְרַיִם וּלְכַל עַבְדוֹהַי וּלְכַל אַרְעָה: בּנּסִי רַבְרַבַיָּא דִּי חָזָאַה עֵינַר אַתֵּיַא וּמוֹפּתִיא בּ לְפַרְעָה וּלְכָל־עֲבָדָיוּ וּלְכָל־אַרְצְוּ: הַמַּסּוֹת הַגִּדלֹת בּ לְפַרְעָה ַרַבְּרָבַיָּא הָאָנּוּן: גוַלָא יָהַב יְיַ לְכוֹן לְבַּא ָג אַשֵּׁר רָאַוּ עֵינֶיךָ הָאֹתְת וְהַמְּפְתֶים הַגְּרֹלֻים הָהֵם: וְלְא־ לִמְדַע ועִינִין לִמְחֲזֵי ואָרְנִין לְמִשְׁמַע עַד יוֹמָא הָדַין: רוַדַבָּרִית יַתְכוֹן אַרְבִּעִין נַתַן יהוה לַכֵם לֵב לַדַעת ועינַיִם לִרְאָוֹת וְאָזְנַיִם לְשִׁמְעַ שנין בּמַדבּרָא לַא בִלִּיאַת בִּסוּתְכוּן ַ עַד הַיִּוֹם הַזֵּה: וָאוֹלֵךְ אֵתְכֵּם אַרְבָּעִים שָׁנָה בַּמִּדְבָּר לְא־ מִנְכוֹן וּמִסָנַהְ לָא עָדוֹ מֵעַל רְגִלַהְ: הַלַחָמַא לַא אַכַלִתוּן וַחַמַר חַדַת וְעַתִּיקּ בָלִוּ שַׂלִמְתֵיכֶם מֵעֲלֵיכֶם וְנַעַלְךָ לֹא־בָלְתָה מֵעַל רַגְלֵךָ: לָא שְתֵיתוּן בָּדִיל דְתִדְעוּן אֲרֵי אַנָא יִיָּ ַרָּעוֹ בֶּי אַבַלְהֶּם וְיַיִן וְשֵׁבָר לְא שְׁתִיתָם לְמַעַן תַּרְעוֹ בֶּי 🖡 אֱלָהַכוֹן: יוַאַתֵתוּן לְאַתְרָא הָדֵין וּנְפַּק ּ אֲנִי יהוָה אֱלְהֵיכֶם: וַתָּבֻאוּ אֶל־הַמָּקוֹם הַזֶּה וַיִּצֵא סִיחֹן סִיחוֹן מַלְכָּא רְחֵשְׁבּוֹן וִעוֹג מַלְכָּא דמַתנון לַקַרמוּתנא לַאֲנָחָא קְרָבָא מֶלֶך־יֹחֲשִׁבּוֹן וִעוֹג מֶלֶך־הַבָּשָון לִקְרָאתֵנוּ לַמִּלְחָמָה וּמִחַנּוֹנוּן: וּוּנִסְבָנָא יָת אַרִעָהוֹן וִיהַבְנְנַהּ ּ וַנַּבֶּם: וַנִּקַח אֱת־אַרִצָּם וַנִּתְנָה לְנַחֲלָה לָרְאוּבֵנִי וְלַגָּדֵי לאַחַסָנַא לִשִבְטַא רַרָאוּבֵן וּלִשְבָטָא דְגָד וּלְפַלְגוּת שִׁכְטָא דִמְנַשֶּה: הּוְתִּטְרוּן ּ וַלֵּחַצִי שֵׁבֶט הַמָּנַשִּי: וּשְׁמַרְהֵּם אֶת־דְּבָרֵי הַבְּרִית הַוֹּאת יָת פִּתְנָמֵי קְיָמָא הָדָא וְתַעְבְּרוּן יָתְהוֹן

ַנְצֶשִׂיתֶם אֹתָם לְמֵעַן תַּשִּׂבִּילוּ אָת כָּל־אֲשֵׁר תַּצֵשִׁוּן: קכ״ב פסוקים. לעבדי״ו סימן.

ולידבק בו: עד היום הזה. שמעתי שאותו היום שנתן משה ספר התורה לבני לוי, כמו שכחוב ויחנה אל הכהנים בני לוי (להלן לא:ט) באו כל ישראל לפני משה ואמרו לו, משה רבינו, אף אנו עמדנו בסיני וקבלנו את החורה וניתנה לנו, ומה אחה משליט את בני שבטך עליה ויאמרו לנו יום מחר לא לכם ניתנה, לנו ניתנה. ושמח משה על הדבר, ועל זאת אמר להם היום הזה נהיית לעם וגו' (לעיל כזוע) היום הזה הבנתי שאתם דבקים ותפלים במקום: (ו) ותבאו אל המקום הזה. עתה אתם רואים עלמכם בגדולה וכבוד, אל תבעטו במקום ואל ירום לבבכם ושמרחם את דברי הברית הזאת וגו' (פסוק ח). דבר אחר, ולא נתן ה' לכם לב לדעת, שאין אדם טומד על סוף דעתו של רבו ותכמת משנתו עד ארבעים שנה (ע"ז ה:) ולפיכך לא הקפיד עליכם המקום עד היום הזה, אבל מכאן ואילך יקפיד, לפיכך: (ח) ושמרתם את דברי הברית הואת וגו'::

בָּדִיל דָּתָצָלְחוּן יַת כַּל דִּי תַּעִבְּרוּן:

ולא תאמין בחייך. זה הסומך על הפלער (שס): (סו) בבוקר תאמר מי יתן ערב. (ויהיה הערכן של חמש: ובערב תאמר מי יתן בוקר, של שחרים. שהלרות מתחזקות תמיד וכל שעה מרובה קללתה משלפניה (סוטה מע.): (סח) באניות. נספינות כשכיה: והתמכרתם שם לאויביך. חתם מכקשים להיות נמכרים להם לעבדים ולשפחות: ואין קנה. כי יגזרו עליך הרג וכליון: והתמברתם. כלע"ז חיפורוונדרי"ן וו"ש. ולח יחכן לפרש והחמכרתם כלשון ונמכרתם ע"י מוכרים אחרים, מפני שנאמר אחריו ואין קונה [ס"א שהלשון הזה מחפעל הוא מעלמו ולא נפעל, וכן לא היה כאחאב אשר החמכר (מלכים א כא:כה) מעלמו הוחלט לעכוד עכודה זרה): (סט) לברות את בני ישראל. שיקכלו עליהם את החורה כאלה וכשבועה: מלבד הברית. קללות שכחורת כהנים שנאמרו בסיני: (ג) ולא גתן ה׳ לכם לב לדעת. להכיר את תסדי הקב"ה and day, and you will not be sure of your livelihood. <sup>67</sup> In the morning you will say, "Who can give back last night!" And in the evening you will say, "Who can give back this morning!" — for the fright of your heart that you will fear and the sight of your eyes that you will see. <sup>68</sup> HASHEM will return you to Egypt in ships, on the road of which I said to you, "You shall never again see it!" And there you will offer yourselves for sale to your enemies as slaves and maidservants — but there will be no buyer!

69 These are the words of the covenant that HASHEM commanded Moses to seal with the Children of Israel in the land of Moab, beside the covenant that He sealed with them in Horeb.

Moses'
Final
Charge to
the People

oses summoned all of Israel and said to them, "You have seen everything that Hashem did before your eyes in the land of Egypt, to Pharaoh and to all his servants and to all his land — 2 the great trials that your eyes beheld, those great signs and wonders. 3 But Hashem did not give you a heart to know, or eyes to see, or ears to hear until this day. 4 I led you for forty years in the Wildemess, your garment did not wear out from on you, and your shoe did not wear out from on your foot. 5 Bread you did not eat and wine or intoxicant you did not drink, so that you would know that I am Hashem, your God. 6 Then you arrived at this place, and Sihon, king of Heshbon, and Og, king of Bashan, went out toward us to battle, and we smote them. 7 We took their land and gave it as an inheritance to the Reubenite, the Gadite, and to half the tribe of the Manassite. 8 You shall observe the words of this covenant, so that you will succeed in all that you do."

THE HAFTARAH FOR KI SAVO APPEARS ON PAGE 1201.

67. בְּבֶּקֶר האמר מִייִּמִן עֶרֶב — In the morning you will say, "Who can give back last night!" Conditions will become worse and worse, until even the anguish of yesterday will seem preferable to the suffering of today (Rashi).

168. רְאֵין קְנֵּה — But there will be no buyer! The Jewish captives will long for Egyptians to buy them as slaves, but instead they will be condemned to death (ibid.) This happened in the immediate aftermath of the Roman conquest. This tragic Egyptian experience is the climax of the Admonition because a slave dreads the idea that he may be forced to return to the very land where he was subjugated and from which he had so rejoiced to escape (Ramban).

19.

Moses was about to deliver his final charge to the people, which takes up most of the remainder of the Torah. He

began by putting the Wilderness years into perspective. Only now, after forty years of miraculous survival and the beginning of a conquest that was clearly accomplished by God, could the people fully appreciate the awesome degree of gratitude and allegiance they owed Him. As the Sages say (Avodah Zarah 5b), a student does not fully understand his teacher until after forty years. It was now forty years since Moses had led them out of Egypt, so that he told them that God would now begin to expect more of them.

3. עד היום הַנָּה — Until this day. See 27:9.

שקים. לעברייי סימן. פייב מסוקים. לעברייי סימן. 3 — This Masoretic note means: There are 122 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic.

The mnemonic means "To His servants," an allusion to the Admonition, the purpose of which was to solidify the Jewish people as God's servants (R' David Feinstein).

### אונכלוס

טאַתון קימין יומא דין כלכון קדם יי אַלַהַכון דישיכון שבטיכון סביכון וסרכיכון בל אנש ישראל: יטפלכון נשיכון וגיורה די בגו משריתיה מלכט אַעיר עד מלי מייר: יא לאעלותר בסימא דיי אלהה ובמומתה די יי אלהה גור עמה יומא דיו: יב בדיל לאקמא יתה יומא דיו קדמוהי לעמא והוא יהי לה לַאַלָה כָּמָא דִי מַלִּיל לַךְ וֹכִמא דִי קיים לַאַבַהַתָּך לָאַבַרָהַם לִיצָחַק וּליעקב: יגולא עמכון בלחוריכון אנא גזר ית קימא הַדָא וְיַת מוֹמתַא הרא: יד ארי ית מו דאיתוהי הכא עמנא קאם יומא דַין קַדַם יִיָ אַלַהַנַא ויַת דִּי לַיתוהי הַכא עמנא יומא דין: סוארי אתון יָדַעָתוּן יַת די יתבנא בארעא דמצרים וית די עברנא בגו עממיא די עברתון: סונחוויתון ית שקוציהון וַיַת טַעַוַתָהון אַעַא וַאַבְנַא כַּסְפַּא וְדָהַבָּא דִּי עִמָּהוֹן: יידִילְמַא אִית בָּכוֹן גַבַר או אתתא או זרעית או שבטא די לבה פני יומא דיו מדחלתא דיי

### פרשת נצבום

ש אתם נצבים היום כַּלָּכָם לְפָנֵי יהוָה אַלְהֶיכֵם רַאשִיכֵם שבטיבָם זַקְנֵיכֶם וְשְטְרֵיבֶם כָּל אַישׁ יִשְׁרָאֵל: טַפְּכֶם יִּשְׁרָאֵל: טַפְּכָם נשיכם וגַרך אַשֵּר בִּקַרב מַחַגֵיך מַחטַב עַצֶּיך א שאַב מַימֵירָ: לְעַבָּרָךְ בָּבָרֵית יהוָה אֱלֹהָיךְ וּבָאֵלַתְוֹ 🛪 יבּ אַשׁר יהוה אָלהֶיךּ כֹּרָת עִמְּךָּ הַיִּוֹם: לְמַעַן הַקֵּים־ שני אתר היום לו לעם והוא יהיה לך לאלהים בַּאַשֵּׁר דְבָּר־לֵךְ וְבָאֲשֵׁר נִשְבַע לֵאֲבֹתִיךְ לְאַבְרָהַם לִיצְחָק י וליעקב: ולא אַתְּבֶם לְבַדְּבֶם אַנֹכִי כַּרֶת אֶת־הַבְּרֵית ָּד הַוֹּאת וְאֶת־הָאָלָה הַוֹּאת: כִּי אֶת־אֲשֵׁר יֵשְנוֹ פֹׁה עַמַּנוּ 🕆 הַוֹּאת עמד הַיּוֹם לפני יהוה אַלהינוּ ואֶת אָשֵר אֵינַנוּ פָּה ע עַמַנוּ הַיִּוֹם: כֶּי־אַתֵּם יִדַעתֵּם אַת אַשַר־יַשַׁבְנוּ בִּאַרץ יי מצרים ואת אשר־עברנו בַּקרב הַגוֹיָם אשר עברתם: וַתַּרָאוֹ אָת־שָׁקּוּצִיהֶם וָאָת גָּלֶלֵיהֵם עַץ וַאֶּבֶן כַּסֶף יּ יִּ וָזַהַב אֲשֵׁר עָמָהֶם: פֵּן־יָשׁ בָּבֶּם אַישׁ אָוֹ־אָשַּׁה אָוֹ יִּ מִעם יהוְה מִים מֵעם יהוְה מִשְׁר בְּבָבוֹ פְנֵה הַיּוֹם מֵעם יהוְה

לפייסס, אתם נצבים היום. הרכה הכעסקס למקוס ולו עשה חתכם כלייה, והרי מחס קיימים לפניז: היום. כיוס הזה שהוא קיים והוא מאפיל ומאיר, כך האיר לכס וכך עמיד להאיר לכס, והקללות והיסורין מקיימין אתכס ומליבין אתכס לפניו. ואף הפרשה שלמעלה מזו פיוסין הס, אתם ראימס את כל וגו' (לעיל פסוק א). דבר הפרשה שלמעלה מזו פיוסין הס, אתם ראימס את כל וצו' (לעיל פסוק א). דבר אתם נצבים, לפי שהו ישראל זילאין מפרכם לפרכם, ממשה ליהשע, לפיכך עשה אותם מלכה כדי לזרום. וכן עשה יהשע (יהשע כדיא) וכן שמואל, המילבו ואם של אתכס (שמואל א יבי) כשילאו מידו וככסו לידו של שאול (תכחומא א): (ידי) ואת אשר אינגו פה. ואף עם דורות העתידים להיות (תכחומא ב): (ידי) ואת אשר אינגו פה. ואף עם דורות העתידים להיות (תכחומא ב): (ידי) את שקוציהם. על שם שהיו מאוסים כשקלים: גלוליהם. שהיו מוסרחים מולוסין כעלו: עץ ואבן. אותן של כסף ודהב, עמהם כחלרי משכרים הם, לפי ומאוס שמא ינגכו. אכל של בסף ודהב, עמהם כחלרי משכרים הם, לפי שהם יראים שמא ינגכו. אכל של בסף ודהב, עמהם כחלרי משכרים הם, לפי שהם יראים שמא ינגכו. אכל של בסף ודהב, עמהם מחלרי משכרים הם, לפי שה יראים שמא ינגכו. אכל של בסף ודהב, עמהם בחלרי משכרים בסיו מוחלם בלל של יש בכם וגוי. לפיכן אלי לכך להשכנים. שהא יש ככם. שמא ינכנו אל ככס: אשר לבבו פונה היום. מלקכל פלי הברית: פון יש בכם. אמא יש ככם: שמא יש ככם: שמא יש ככם: שמא ישר לבבו פונה היום. מלקכל פלי הברית:

(ט) אתם נצבום. מלמד שכינסס משה לפני הקב"ה כיום מותו להכניסם בכרית: ראשיבם שבטיבם. ראשיכם לשכטיכס: זקניבם ושטריבם. החשוב החשוב האודה, ואח"כ כל איש ישראל: (י) מחוטב עציך. מלמד שכאו כנפניים להתנייר כימי משה כדרך שכאו גבשנים כימי יהושע, וזהו האמר בגבשונים ועשו להתנייר כימי משה כדרך שכאו גבשנים כימי יהושע, וזהו האמר בגבשונים ועשו גם המה בערמה (יהוש עוד) ונחנם משה חוטבי עלים ושואכי מים (חנחומא כן יכמות עם): (יא) לעברך. להיוח שעכר בברית, ולח העברה, כך המו מוכל מכו למשותם חואם (למיל דייד): לעברך בברית. דרך העברה, כן היו המגל אשר כרחו שלא מהן ומיכרו בלוחים, מחש באחת המגל אשר כרחו לשנים חילבה מלץ ומחילה מכאן ומחילה מלץ ושוברים בנחיים, כמו שלאמר אותך דיום לו לעם. כל כך הוא נכנם למכוח למען קיים אותן לפניו למט: והוא אותך דיום לו לעם. כל כך הוא נכנם למכוח למען קיים אותן לפניו למט: והוא אחרת, לכך הוא אום כל שדבר לתכם בשומת הצלו שלא מקנישות אחר שהא אוט יכול להבלו מכם. עד כן פירשתי לפי ששה או בשמעו שראל מאה קללות חסר שחים, חחך פרשת אחם בח"ל, החרץ לפים חסר שחים, חון מרכם שבח"ל, הורקו פניהם ואמרו מי זכל לממוד באלו. המחיל משה מארב שם בה"ל, החרץ פניהם ואמרו מי זכל לממוד באלו. המחיל משה משם בה"ל, הורקו פניהם ואמרו מי זכל לממוד באלו. המחיל משה משבים בה"ל, הורקו פניהם ואמרו מי זכל לממוד באלו. המחיל משה מדים בבח"ל החומו באלו. המחיל משה

#### PARASHAS NITZAVIM

•§ Renewal of the covenant. On the last day of his life, Moses gathered together every member of the Jewish people, from the most exalted to the lowliest, old and young, men and women, and initiated them for the last time into the covenant of God. What was new about this covenant was the concept of מום, responsibility for one another, under which every Jew is obligated to help others observe the Torah and to restrain them from violating it. This is why Moses began by enumerating all the different strata of people who stood before him, and why he said (v. 28) that God would not hold

them responsible for sins that had been done secretly, but that they would be liable for transgressions committed openly (Or HaChaim). This is essential to the world view of the Jew, for it explains why one may not be apathetic to the shortcomings of others and why public desecrations of the Torah are the concern of every Jew of good conscience.

Midrashically, when the people heard the frightening litany of ninety-eight curses in the Admonition (ch. 28), they turned colors in fright at what seemed to be a hopeless future. Thereupon Moses comforted them, saying that despite all the sins

# **PARASHAS NITZAVIM**

Renewal <sup>9</sup> You are standing today, all of you, before HASHEM, your God: the heads of your tribes, your elders, and your officers — all the men of Israel; <sup>10</sup> your small children, your women, and uour proselute who is in the midst of your camp, from the hewer of your wood to the drawer of your water. 11 for you to pass into the covenant of HASHEM, your God, and into His imprecation that HASHEM, your God, seals with you today, 12 in order to establish you today as a people to Him and that He be a God to you, as He spoke to you and as He swore to your forefathers, to Abraham, to Isaac, and to Jacob. 13 Not with you alone do I seal this covenant and this imprecation. 14 but with whoever is here, standing with us today before HASHEM our God, and with whoever is not here with us today.

Wamina

15 For you know how we dwelled in the land of Egypt and how we passed through the midst of Against the nations through whom you passed. 16 And you saw their abominations and their detestable idols — of wood and stone, of silver and gold that were with them. 17 Perhaps there is among you a man or woman, or a familu or tribe, whose heart turns awau todau from being with НАSHFM.

of the past, they were still standing . . . before HASHEM. Just as He had not discarded them before, so He would maintain them in the future. Fear of the Admonition would prevent them from sinning, and if they did sin, the punishments would bring them atonement, not destruction (Rashi).

9. אתם נצבים — You are standing. Moses emphasized that the people were standing before God, because the purpose of the covenant was to bind them to God's Torah, or he meant to say that they were standing before the Ark of God (Ramban). Sforno comments that Moses stressed that they were standing before God. Who cannot be deceived.

Moses divided the people into categories to suggest that everyone is responsible according to how many others he or she can influence. Leaders may be able to affect masses of people; women, their immediate families and neighbors; children, only a few friends and classmates; common laborers. hardly anyone. God does not demand more than is possible, but He is not satisfied with less (Or HaChaim).

10. טפכם — Your small children. As minors, they could not legally accept a covenant, but God wanted them to share in the privilege of being part of this august event (Ramban): or he wanted to indicate that their elders were responsible to assure that the children would be raised as Jews (Sforno). The future of the Jewish people depends on the education of its children, and the halachah provides that even before building itself a synagogue, a community must provide for the Torah education of its young, an obligation that is suggested by the inclusion in the covenant of the youngest children.

מחטב עציך — From the hewer of your wood. Canaanites came to Moses and pretended to be members of a far-off nation who wished to convert to Judaism. Because they were not sincere about accepting Judaism, Moses did not allow them to convert. Nevertheless, he let them remain with the nation as wood-hewers and water-drawers for the Tabernacle (Rashi).

- 11. ובאלתו And into His imprecation. This refers to the curse that will come upon those who defy the covenant.
- 12. לך לאלהים ... לך לאלהים A people to Him ... a God to you.

The purpose of all this effort in establishing the covenant was because God and Israel are inextricably bound to one another, since God had sworn to the Patriarchs and the nation that they would always remain His people; neither would have the luxury of seeking a new God or a new nation. Consequently. God wanted Israel to accept these paths, and not to provoke His anger against them (Rashi).

- 14. ואת אשר איננו פה And with whoever is not here. The covenant was binding even on unborn generations who were not present to enter into it, because parents and children are like trees and their branches. Just as the potential of all branches is contained in the parent tree, so future generations are contained, as it were, in the parents who will give birth to them, and are bound by the parental covenant. Alternatively, all Jewish souls were present at this covenant, just as they were at Sinai when the Torah was given. Only the bodies were not yet born (R' Bachya). According to Gur Aryeh, future generations were bound because of the principle that an inferior court cannot overrule a court greater than itself (Megillah 2b). So, too, the court of Moses and the nation entered into the covenant that no later generation can annul.
- 15-18. Warning against idolatry. The passage warns against an astounding and sobering aspect of human behavior. Having lived in Egypt and soon to live in Canaan, Israel would know first hand of the abominable and vain nature of idolatry - yet people might still be tempted to experiment with the "philosophies" and life-styles of its followers! So it still is. People know right from wrong, yet they devise rationalizations to legitimate the enjoyment of evil and immoral-
- 16. בַּסֶף וְזָהָב אֲשֶׁר עִמְהֵם Of silver and gold that were with them. The Torah differentiates subtly between idols made of cheap materials, such as wood and stone, and those made of precious metals: Those of silver and gold are with them, i.e., hidden away under the custody of their owners, lest they be stolen (Rashi). How ludicrous that all-powerful idols cannot defend themselves against common thieves!

אַלהנא למהר למפלח ית טעות עממיא האנון דילמא אית בכון גבר מהרהר חַטְאַין או זָדוֹן: יחויהי כַּד שמעה ית פתגמי מומתא הרא ויחשב בלבה למימר שלמא יהי לי ארי בהרהור לבי אנא אזל (ניא איזיל) בדיל לאוספא (לה) חטאי שלותא על זרנותא: ישלא ייבי יי למשבק לה ארי בבן יתקף רגזא דַייַ וַחַמְתַה בַּגַברָא ההוא וידבקון בה בַּל לַנַטַיַּא דָכָתִיבִין בַּסְפַרַא הַדִין וימחי ייַ יַת שָמָה מַתְחוֹת שמיַא: כּויפרשנה יי לבישא מכל שבטיא דישראל בכל לוטי קימא דכתיביו בספרא דאוריתא הַדֵּין: כאַנַיִּמֶר דַּרָא בַתַראה בּניכוֹן דִּי יָקוּמוּן מַבַּתְרֵיכוֹן וּבַר עַמִמין דִּי יֵיתִי מאַרעא רַחִיקא ויַחוון ית מחתא דאַרעא די אמרע יי בה: כב גפרתא ומלחא יקידת כל ארעה לא תודרע ולא תצמח ולא יסק בה כל עַסְבָּא כִּמַהְפֶּכְתַא דְסָרם וַעַמֹרַה אַרְמַה וצביים די הַפַּר יִי בּרגזה ובחמתה: בגויימרון כל עממיא על מה עבד יי בָּדֵין לָאַרָעָא הַרָא מַא תַקוֹף רַגוַא רַבָּא הדין: כד ויימרון על דשבקו ית קימא דיי אַלַהַא דַאַבַהַתָהון דִּי גוַר עמְהון בָּאַפַּקוּתָהּ יַתָהוֹן מֶאַרְעָא דִמְצְרַיִם: בהוַאַוַלוּ וּפָלַחוּ לְטַעָוַת עַמְמַיַא וּסְגִידוּ להון החלן די לא ידענון ולא אוטיבא לָהוֹן: מּוּתְקָף רָגוַא דִייַ בָּאַרָעַא הַהִּיא לְאַיָתַאָה עַלַה יַת כַּל לְנָטַיָּא דְּכִתִיבִין בספרא הדין: כזוטלטלנון ייַ מעל אַרעַהוֹן בָּרגַז וּבְחֵמֶתַא וּבַתְקוֹף רְגַז ואגלנון לארעא אחרי כיומא הדין:

אלהינו ללכת לעבד את־אלהי הגוים ההם פון ייש בכם יַּשְׁרֶשׁ פַּרֶה רָאשׁ וְלַעֲנֶה: וְהָיָָה בְּשָׁמְעוֹ אֵת־דִּבְרֵי הַאַלֵּה יִּשְׁרֶשׁ פַּרָה רָאשׁ וְלַעֲנֶה: וְהָיָה בְּשָׁמְעוֹ הַוֹּאת וַהָתַבַּרֶר בִּלְבַבָוֹ לֵאמר שַׁלְוֹם יַהְיֵה־לִּי בֵּי יי בשררות לָבֵּי אֲלֵך לְמֵעָן סְפוֹת הַרְוָה אֶת־הַצְּמֵאָה: לְא־ יאבה יהוה סל חַ לוֹ כִּי אַז יַעשׁן אַף־יהוה וְקָנָאַתוֹ בַּאַישׁ ההוא ורבצה בו כל האלה הכתובה בספר הזה ומחה ב יהוה את־שָׁמוֹ מְתַּחַת הַשַּׁמֵים: וְהַבְּדִּילָוֹ יהוה לְרַעַה מכל שַבְטֵי ישַרָאֵל כָּכל אַלְוֹת הַבְּּרִית הַכָּתוּבָה בְּסֵבֶּר בא הַתּוֹרָה הַזָּה: וָאַמֵּר הַדִּוֹר הַאַחַרוֹן בִּנֵיכֶם אָשֵר יַקּוֹמוֹ ַמַאַחֵרֵיבֶּם וָהַנָּבִרִּי אֲשֶׁר יָבָא מֵאֶרֶץ רְחוֹקָה וְּרָאוּ אֶת־ ַמַבֿוֹת הַאָרֵץ הַהִוּא ׁ וָאֵת־תַּחַלָּאֵיהָ אֲשֶׁר־חָלֶּה יהוָה בָּה: בּ גַּפַרִית וַמֶּלֶח שָׁרָפַה כַל־אַרְצַה לָא תְזָרַע וַלָא תַצַמְׁחַ בּ וַלֹא־יַעֲלֵה בַה כַּל־עֲשֶׁב כַּמָהְפָּכַת סְדָם וַעֲמַרָה אַרְמַה ייצבויִם קי בג °וצביים אָשֶׁר' הַפַּךְ יהוֹה בָּאַפִּו וּבַחֲמַתוֹ: וָאָמְרוּ' כַּל־-הַגוֹיִם עַל־מֶה עַשָּה יהוָה בַּכָה לַאַרֵץ הַזָּאת מֵה חַרֵי בּרַ הַאַף הַגַּרוֹל הַזָּה: וָאֲמְרֹוּ עַל אֲשֵׁר עַזְבוֹ אֵת־בְּרִית יהוָה 🙃 אַלהֵי אַבֹתָם אָשֶׁר בַּרַת עִפַּים בִּהוֹצִיאוֹ אֹתַם מאַרץ בה מצרים: ניַלְכֹּו ניַעַבְדוֹ אֱלֹהֵים אֲחֶרִים נִישְׁתַחַנוּ לְהַם בּהַ יהוָה אַשֵּר לְא־יִדָעוֹם וַלְא חָלַק לַהֱם: וַיַּחַר־אַף יהוְה יבּ בַּאָרֵץ הַהָּוֹא לִהַבִּיא עַלֵּיהַ אֶת־כַּל־הַקּלַלָּה הַכְּתוּבָה בּ בַּסַפָּר הַזָּה: וַיַּתְּשֵׁם יהוה מֵעַל אַדְמַתָּם בָּאַף וּבַחַמַה וּבְקַצְף גַּרוֹל וַיַּשְׁלֹבֶם אֵל־אָרֶץ אַחָרֶת כַּיִּוֹם הַזָּה:

לפני המקום, הכחוב משמיע את האזן כדרך שהיא רגילה ויכולה לשמוע, כפי דרך הארן: וקבאתו. לשון חמה, אכפריניוני"ט, אמיזת לכישת נקמה ואינו מעביר על המדה: (ב) הבתובה בספר התורה הזה. ולמעלה הוא אומר בספר החורה הזה. ולמעלה הוא אומר בספר החורה הזאת גם כל חלי וכל מכה וגו' הזאת לשון נקבה מוסב על החורה, הזה לשון זכר מוסב על הספר, וע"י פיסוק הטעמים הן נחלקין לשתי לשוטת. בפרשת הקללות הטפחא נתונה תחת החורה, נחלא ספר החורה דנוקים זה לזה, לכך אמר הזאת, וכלן הטפחא מחורה, נחלא ספר החורה דנוקים זה לזה, לפירך לשון זכר נופל אחריי, כחונה תחת החורה, נחלא ספר החורה דנוקים זה לה, לפירך לשון זכר נופל אחריי, לשוט על מנוכ לחלקם. ואונקלום תרגם ולא אומיבא להון, לא הטיבו להם שום שובה. ולא חלק להם שום נתלה ושום ללק: (בד) שובה. ולא חלק אות שב הי. כתרגומו, ופלטלינון, וכן הנני נוסשם מעל אדמתם (ירמיה יביית):

שרש פרה ראש ולענה. שרש מגדל ששב מר, כנידין שהם מרים, כלומר מפרה ומרכה רשע בקרבכם: (יוז) והתברך בלבבו. לשון כרכה, יחשוב כלכו כרכת שלום למנמו לאמר לא יכואוני קללות הללו אך שלום יהיה לי: והתברך. בנדיר"א שי"א בלמ"ז, כמו והחגלת (ויקרא יגילנ) והתפלל (מלכים א תומנ): בנדיר"א שי"א בלמ"ז, כמו והחגלת (ויקרא יגילנ) והתפלל (מלכים א תומנ): בשרירות לבי אלך. במראות לכי, כמו אשורטו ולא קרוב (במדבר כד:יי) כלומר, מה שלבי רואה לששות: למען ספות הרוה. לפי שאומיף או פורסטות על מה שששה עד הנה בשוג והיתי מעביר עליהם, וגורם עתה שאלבסם עם המויד ואפרע ממנו הכל. וכן תרגם אוכקלום, כדיל לאוספא ליה חטאי שלותא על זרנותא, שאומיף לו אני השגות על הזדונות: הרוה. שוג, שהוא שושה כאדם שכור, ושהוא מושה! שלא מדבת הצמאה. שהוא מששה מדעת ובתאואה: (יש) עשן אף ה". ע"י כעם הגוף מתחמם והמשן וולא מן האף. וכן עלה עשן נאפו (שמואל ב כביט) ואמ"פ אין זו

<sup>17. . . .</sup> שְׁרֶשׁ שּלֶּרָה — A root flourishing . . . Curiosity is like a root that grows and grows. It begins with a desire to learn about the abominations of Canaan, but the root will flourish and produce heresies that are as bitter and harmful as gall and wormwood.

<sup>18.</sup> שלום יהיהילי — Peace will be with me. This is the source of disaster: the delusion that "peace will be with me, so I can do as I wish without fear; calamities can only befall other people." The Chofetz Chaim used to say that many seem to base their lives on the foolish notion that certain kinds of

our God, to go and serve the gods of those nations; perhaps there is among you a root flourishing with gall and wormwood. <sup>16</sup> And it will be that when he hears the words of this imprecation, he will bless himself in his heart, saying, "Peace will be with me, though I walk as my heart sees fit" — thereby adding the watered upon the thirsty.

<sup>19</sup> Hashem will not be willing to forgive him, for then Hashem's anger and jealousy will smoke against that man, and the entire imprecation written in this Book will come down upon him, and Hashem will erase his name from under heaven. <sup>20</sup> Hashem will set him aside for evil from among all the tribes of Israel, like all the imprecations of the covenant that is written in this Book of the Torah.

<sup>21</sup> The later generation will say — your children who will arise after you and the foreigner who will come from a distant land — when they will see the plagues of that Land and its illnesses with which HASHEM has afflicted it: <sup>22</sup> "Sulphur and salt, a conflagration of the entire Land, it cannot be sown and it cannot sprout, and no grass shall rise up on it; like the upheaval of Sodom and Gomorrah, Admah and Zeboiim, which HASHEM overturned in His anger and wrath." <sup>23</sup> And all the nations will say, "For what reason did HASHEM do so to this Land; why this wrathfulness of great anger?"

<sup>24</sup> And they will say, "Because they forsook the covenant of HASHEM, the God of their forefathers, that He sealed with them when He took them out of the land of Egypt; <sup>25</sup> and they went and served the gods of others and prostrated themselves to them — gods that they knew not and He did not apportion to them. <sup>26</sup> So God's anger flared against that land, to bring upon it the entire curse that is written in this Book; <sup>27</sup> and HASHEM removed them from upon their soil, with anger, with wrath, and with great fury, and He cast them to another land, as this very day!"

people are prone to die, but not them — they are immune from physical or spiritual death.

ישנג האָת־הַּצְּמֵאָה — Thereby adding the watered upon the thirsty. "Watered" is a metaphor for שונג unintentional sin, because when a person has had too much to drink and becomes intoxicated, he may sin without being aware of what he is doing. "Thirsty" is a metaphor for יחיף, intentional sin, because a thirsty person is rational and seeks means of satisfying his craving. Thus, the sense of the verse is that only under normal circumstances does God treat unintentional sins leniently, but when a person falls prey to the delusion that he is free to do as he pleases — peace will be with me — God holds him responsible even for his unintentional sins (watered), since they are the result of indifference to the gravity of a transgression. The punishment for those sins is then added to the punishment for his intentional (thirsty) sins (Rashi).

Ramban has a different approach. He interprets the verse as a warning that people should control their desires before they are overcome with lust, because once they give in to curiosity to savor the forbidden, the craving becomes stronger and stronger, until it requires ever newer and more exotic perversions to satisfy it. Thus, the sense of the verse is that someone should beware of creeping addiction to sin, for if he sins when he is watered, i. e., without a strong desire, those sins will be supplemented [msp] by a more serious degree of sin, those committed out of a thirst for stronger stimulation and more intense pleasure.

19. נְּמָחָה הֹי אֶה שְׁמוֹ מְּתְּחָת הַּשְּׁמִים — And Hashem will erase his name from under the heaven. A person's name is of heavenly origin, because God influences the parental choice. The name symbolizes the spiritual forces that its bearer can release if he acts properly, but when he becomes mired in sin, that name is erased from its lofty source under the heaven (Or HaChaim).

24-25. אַחרים אַל אַשר עָּוְבוּ אָח־בְּרִית ה' ... יַּוּלְכוּ וַיַּעְבְּדוּ אֱלְהִים בּאַרִים אַחרים — And they will say, "Because they forsook the covenant of HASHEM... and they went and served the gods of others. Onlookers will analyze the incredible change in the Land from a country flowing with milk and honey to a wasteland from which the Jews were driven away, and they will conclude that only one thing could have caused such desolation: The Jews forsook their proven, all-powerful God to worship deities that had no power and no legitimacy.

25. אַשֶּׁר לא־יְדְעוּם — That they knew not, i.e., gods whose supposed powers were unknown, so that Israel committed the foolish sin of flocking after gods that had never shown any ability to help anyone (Rashi; Sforno).

ולא חֵלֶץ לְהָם — And He did not apportion to them. God did not assign these "gods" to Israel (Rashi). God assigned a degree of control over earthly functions to His heavenly forces, but He apportioned these powers only to the angels that regulate the affairs of other nations. Israel, however, is not under the sway of heavenly forces, only under God Himself (Sfomo; see comm. to Leviticus 18:25).

כח דמשמרן קדם יי אלהנא ורמגלין לנא ולבננא עד עלם למעבד ית כּל פַתגַמֵי אוֹרַיָתַא הַרַא: אויהי ארי ייתוּן עַלַרְ כַּל פִּתְגַּמֵיֵא הַאָּלֵין בּרכו וּלוטיו די יהבית קדמה ותתוב ללפה בכל עממיא די אגלה יו אלהר לתמז: בּוֹתְתוּב לְדְחַלְתֵּא דֵייַ (ניא עד יִי) בּוֹתְתוּב אלהה ותקבל במימרה ככל די אנא מְפַקּדֶהְ יוֹמָא דֵין אַתְּ וּבְנֵיהְ בַּכַל לבּה ובכל נפשף: גויתוב (ניא ויתב) יי אַלַהַרְ יַת (שַבִּי; נייא שַבִי) גַּלְוַתַרְ וירַחַם עלד ויתוב ויכנשנה מבל עממיא די בדבר יי אלהר לתמן: ראם יהי גלותר בַּסיַפַי שמיַא מתמן יכנשנה יי אלהר וּמִתַּמַן יַקַרְבְנַּף: הוַיַעלנּף יִי אלהַרְ לאַרעא די יִריתוּ אַבַהַתַרְ וִתרתַהּ וַיוֹטֶב לַךְ וַנַסְגַּנַּךְ מֵאַבַהַתַרָּ: וְוַנַעַדִּי יִיַ אלהר ית טפשות לבר וית טפשות לפא דבניה למרחם ית יי אלהה בבל לבר וּכַבַל נַפָּשֶׁר בִּדִיל חַיֵּיף: זְנִיתֵן יִיַ אַלַהַרְּ יַת בָּל לִוטַיַא האליו על בּעלי דבבה ועל סנאה די הדפוה: חואת תתוב ותקבל למימרא דיי ותעבד ית בַל פַקּורוהַי הַי אַנַא מְפַקּרָהְ יוֹמַא רַין: יויותרינה יי אלהה בכל עובדי ידה בְּנַלְדָּא דָמָעָר וּבָנַלְדָּא דְבָעִירָר וּבָאַבָּא דאַרער לטבא אַרי יתוּב ייַ למחרי צַלַר לִטַב כִּמַא דִי חַדִי עַל אַבַהַתַר: ארי תקבל למימרא דיי אלהד למטר. פקודוהי וּקיַמוהי דְּבַתִיבִין בַּספַרָא יַנְאוֹרַיָּתָא הָדֵין אַרַי תְתוּב קַּדָם יִיַ אַלַהַהְ בָּבַל לְבַּרְ וּבָבַל נַפַשַׁרְ: יא אַרי

מאישיייבח הַנָּסְתַּרֹת לֵיהוָה אֱלֹהֵינוּ וְהַנְּגְלֹת 'לֻנֹוּ וֹלְבָנֵינוֹ עַד־עוֹלֶם מיאישייבח הַנָּסְתַּרֹת לֵיהוָה אֱלֹהֵינוּ וְהַנְּגְלֹת 'לֻנֹוּ וֹלְבָנֵינוֹ עַד־עוֹלֶם ל רביעי א לעשות את־כַּל־דָבַרֵי הַתּוֹרַה הַוֹּאת: בי־יבאו עליה כל־הדברים האַלָּה הַבְּרַכַה וְהַקּלֵלֶה אָשֵר נָתַתִּי לְפָנֵיךּ וַהֲשֵׁבֹתָ אֶל־לְבָבֶׁךְ בְּכֶּל־הַגוּיִם אַשֵּר ב הדיחר יהוה אל היר שמה: ושבת עד יהוה אל היר ושמעת בקלו ככל אַשֶּר־אַנכֵי מְצַוּךְ הַיִּוֹם אַתַּה וּבַנֵּיךְ ג בכל-לבבה ובבל-נפשה: ושב יהוה אל היה את־שבותה ורחַמֶּךְ וָשָׁב וָקָבֵּצְךְ מִכַּל־הַעַמִּים אֲשֶׁר הֵפֵּיצְךָּ יהוָה ר אַלֹהֵיך שֻׁמָּה: אִם־יֵהִיָה נָדֵחַךְּ בִּקֹצֵה הַשַּׁמַיִם מִשַּׁם ָה יַקַבֶּצָרְ יהוָה אֱלֹהֶירָ וּמִשֵּׁם יַקַּחָרָ: וֵהֵבֶיאַךְּ יהוָה אֱלֹהֵירָ אָל־הָאָרֵץ אֲשֶׁר־יָרְשִׁוּ אָבֹתָיף וַיִּרְשָׁתַּה וְהֵיטֵבְךְּ וְהִרְבָּךְ ו מאבתיף: ומַל יהוה אֱלהֵיף אֶת־לְבָבף ואַת־לְבַב זַרְעֶף לאָהַבָּה אָת־יהוָה אַלֹהֵיך בְּכַל־לְבַרָךְ וּבְכַל־נַפְשַׁךְּ ּ לְמֵעוֹ חַיֵּיך: וְנַתַוֹ יהוָה אֱלֹהֵיך אֱת כַּל־הַאַלְוֹת הָאֵלֵה חמישי [שלישי] ּ עַל־אִיבֵיךּ וָעַל־שִׂנָאֵיךּ אֲשֵׁר רְדַפִּוּךְ: וָאַמָּה תַשׁׁוֹב -וַשַּמַעַתַּ בָּקוֹל יהוָה וַעַשִּׁיתַ אֶת־בַּל־מִצְוֹתַיו אֲשֵׁר אֲנֹבֵי ש מצור היום: והותירף יהוה אלהיר בכל ו מעשה יַדֶר בִּפָרִי בִטְנָרְ וּבִפְרֵי בַהַמְתַּךְ וּבִפְרֵי אַדְמַתָּךְ לְטבֵה בַּי ו יַשָוּב יהוֹה לַשָּוֹש עַלֵּיךּ לְטוֹב בַּאַשֵּר־שַש עַל־ ּ אַבֹּתֵיך: כֵּי תַשָּׁמֵע בַּקוֹל יהוָה אַל הֵיך לְשָׁמָר מַצְוֹתֵיוֹ וָחָקּתַיו הַכָּתוּבָּה בָּסֶפֵר הַתוֹרֵה הַזֵּה כֵּי תַשוּב אֵל־יהוָה א אַלהַיר בַּכל־לבבר ובכל־נפשר: נענער

עיבל ונטשו ערבים זה לזה (סוטה לז:): (ג) ושב ה' אלהיך את שבותך. היה לו לכחוב והשיב אח שבותך, רבוחינו למדו מכאן כביכול שהשכינה שרויה עם ישראל לו לכחוב והשיב אח שבותך, רבוחינו למדו מכאן כביכול שהשכינה שרויה עם ישראל בלרת גלוחם, וכשנגאלין הכחיב גאולה לעלמו שהא ישוב עמהם (מגילה כט.). ועוד שלמת שגדול יום קבון גליות ובקושי כאילו הוא עלמה לרך להיות אוחז בידיו ממש איש איש מתקומו, כענין שנאמר ואחם מלקטו לאחד אחד בני ישראל (ישטיה כז:יב). ואף בגליות שאר האומות מלינו כן, ושבחי את שבות מלרים (יחזקאל כט:יד) וושבתי שבות מואב (ימיה מח:מי)) [אשיב את שבות בני עמון (שם מטיו)]:

(בח) הגסתרות לה׳ אלהיגו. ואם מאמרו מה בידינו לעשות, אתה מעניש את הרבים של הרהורי היחיד, שנאמר פן יש בכם איש וגו' (לשיל פסוק יז) ואח"כ וראו הרבים של הרהורי היחיד, שנאמר פן יש בכם איש וגו' (לשיל פסוק יז) ואח"כ וראו את מכות הארץ ההיא (סם כא) והלא אין אדם יודע במטמוניו של חבירו. אין אני מעניש אתכם של הגסתרות, שהן לה׳ אלהיגו והוא ישרע מאותו יחיד, אבל מעניש אתכם של הגבלות לגו ולבגיגו לבער הרע מקרבט, ואם לא נששה דין בהם (ס"א בו) ישנשו הגבלות לגו ולבגיגו לבער הרע מקרבט, ואם לא נעשה דין בהם (ס"א בו) ישנשו (את) הרבים עד שעברו את הירדן (סנהדרין מגי) משקבלו שליהם את השבועה בהר גרזים ובהר

28. กากกุก — The hidden [sins] are for HASHEM. Lest Israel retort that it cannot be held responsible for sinners about whom it has no knowledge, Moses reassures the nation that hidden sins are the province of God alone, and He holds no one responsible but the sinners themselves. But everyone is obligated to safeguard the integrity of Israel against openly committed sins (Rashi; Ramban). Ramban adds that the verse refers also to sins that are hidden from the perpetrator himself, for it often happens that people sin out of ignorance of the law or the facts of a situation. Such sins belong to God,

in the sense that He does not hold them against the sinner.

This verse also alludes to the fate of Jews who had become so assimilated among other peoples that their Jewish origins had become forgotten. When the final redemption comes, these hidden ones known only to God will be reunited with the rest of the nation and be restored to the status of their forefathers (Rashi to Psalms 87:6)

30.

1-10. The eventual repentance and redemption. After the

<sup>28</sup> The hidden Isins are for HASHEM, our God, but the revealed Isins are for us and our children forever, to carry out all the words of this Torah.

30 Repentance

t will be that when all these things come upon you — the blessing and the curse that I have presented before you — then you will take it to your heart among all the nations where Eventual HASHEM, your God, has dispersed you; 2 and you will return unto HASHEM, your God, and listen to His voice, according to everything that I command you today, you and your children, with demotion all your heart and all your soul. 3 Then Hashem, your God, will bring back your captivity and have mercy upon you, and He will gather you in from all the peoples to which HASHEM, your God, has scattered you, 4 If your dispersed will be at the ends of heaven, from there HASHEM uour God. will gather you in and from there He will take you. 5 HASHEM, your God, will bring you to the Land that your forefathers possessed and you shall possess it; He will do good to you and make you more numerous than your forefathers. 6 HASHEM, your God, will circumcise your heart and the heart of your offspring, to love HASHEM, your God, with all your heart and with all your soul, that you may live.

<sup>7</sup> HASHEM, your God, will place all these imprecations upon your enemies and those who hate you, who pursued you. 8 You shall return and listen to the voice of HASHEM, and perform all His commandments that I command you today. 9 HASHEM will make you abundant in all your handiwork — in the fruit of your womb, the fruit of your animals, and the fruit of your Land for good, when HASHEM will return to rejoice over you for good, as He rejoiced over your forefathers, 10 when you listen to the voice of HASHEM, your God, to observe His commandments and His decrees, that are written in this Book of the Torah, when you shall return to HASHFM. uour God, with all uour heart and all uour soul.

fearsome warnings of what will befall the nation when it is disloval to God, the Torah turns to the eventual benevolence that God will shower upon His people when they repent. Ramban notes that these promises have not been fulfilled as yet; they will come about in the Messianic era. This passage is, in effect, a commandment to repent, but it is phrased not in the imperative form but in the ordinary future tense, because God wanted it be an assurance to beleaguered Jews that sooner or later they will repent and be redeemed.

- 1. הַבְּרֶכָה וָהַקּלֵלָה The blessing and the curse. A broad view of Jewish history will show that allegiance to God brought blessing, and sinful behavior brought curse. At some point, Jews will realize that, and when they do, they will return to God and earn His mercy.
- דהשבת אל-לבבר Then you will take it to your heart. It is not enough to know intellectually that the service of God is right, one must feel it emotionally as well - take it to heart - and only then will repentance follow.
- 2. ער־ה׳ אֵלהֵיף Unto HASHEM, your God. The ideal repentance is motivated by the desire to return to God, not because one seeks to rid oneself of suffering, and benefit from Divine blessings (Sforno).
- 3-4. Once Israel repents, there will be no barrier to God's mercy. Wherever they are and no matter how entrenched they are among their host nations, God will bring the Jews back to the Land.
- ישב הי Then HASHEM . . . will bring back. The better word for

bring back is והשיב The word ושב means literally that God will return with your captivity, implying that God, Himself, as it were, was in exile and will return from exile together with the Jewish people. From this the Sages derive that when Israel is dispersed, God's Presence goes with them (Megillah 29a). Alternatively, the return from exile will be as difficult as if God had to take each Jew by the hand and bring him back to Eretz Yisrael (Rashi).

6. ומל . . . את־לבבך Will circumcise your heart. Once you repent, God will help you by "circumcising your heart," meaning that He will help you overcome the hurdles that the Evil Inclination always places in the way. Unlike the physical foreskin, which must be removed by people, God will remove the spiritual impediment to total repentance (Ibn Ezra).

This Divine assistance follows the principle that "if one comes to purify himself, he is assisted [by God]" (Shabbos 104a), and the profound change implied by this verse will occur with the coming of Messiah. Throughout history, people struggle with conflicting desires to do good and evil, so that they can earn reward for the right choice and punishment for the wrong one. The "foreskin" is the spiritual barrier that prevents goodness from dominating the Jew's heart. After the final redemption, however, man's natural inclination will be only to do good. The "circumcision" of this verse is the removal from humanity of the natural desire to sin (Ramban).

9. יהותירך — Will make you abundant — God will give you greater blessings than He gave your forefathers (Sforno).

שביעי

ומפטיר

[רביעי

תַּפָקֶרתַא הַרַא דּי אַנָא מפקדה יוֹמא דין לא פרישא היא מנה ולא רחיקא היא: יב לא בשמיא היא למימר מן יסק לנא לשמיא ויסבה לנא וישמעננא יתה ונעברנה: יגולא מעברא לימא היא למימר מן יעבר לנא לעברא דימא וַיִּסְבָה לַנַא וַיַשְׁמִענַנא יַתַה וַנעבּרנה: יד ארי קריב לך פתגמא לחדא בפומה וּבַלְבַּהְ לָמַעַבְּרָה: טו חוזי דיהבית קדמה יומא דין ית חיי וית טבתא וית מותא וַיַת בִּישַא: טודי אַנַא מפַקדר יומא דין למרחם ית יי אלהר למהר בארחן דתקנן קדמוהי ולמטר פקודוהי וקימוהי וָדִינוֹהַי וַתִּיחֵי וַתְסָגֵי וִיבַרכנּהְ יַיַ אַלהַרְ בָּאַרעַא דִּי אַתַּ עַלָּל לְתַפֵּן לְמִירתַה: יוואם יפני לבך ולא תקבל ותטעי ותסגוד לטעות עממיא ותפלחנוז: יח חויתי לבון יומא דין ארי מיבד תֵּיבְדוּן לַא תוֹרָכוּן יוֹמִין עַל אַרְעַא דִּי אַתַּ עַבֶּר יַת יַרְדָּנַא לְמֵעַל לְתַמּן לְמֵירָתַה: יש אַסְהָרִית בָּכוֹן יוֹמָא דֵין יַת שמיא וית אַדעא חיי ומוֹתא יהבית קַדַמה בּרַכַן וּלְוַטין וַתַתַּרעי בּחַיֵּי בּדיל דּתִיחִי אַתַּ וּבְנַיף: כּ לַמְרַחַם יַת יַיַ אַלַהַף לקבלא למימרה ולאתקרבא בדחלתה אַרי הוא חַיַּיך ואורכות יומיך למתַב על אַרעא די קיים ייַ לַאַבַהַתַּרְ לאַבְרַהַם לִיצָחַק וּלִיַעָקב לְמִתַן לְהוּן:

המצוה הואת אשר אַנכי מצור היום לא־נפלאת הוא יב מִמְרָּ וֹלְא־רְחַקָּה הָוֹא: לְא בַשָּׁמֵים הָוֹא לֵאמֹר מִי יַעֲלֵה־ י לנו השמימה ויקחה לנו וישמענו אתה ונעשנה: ולא־ מעבר לים הוא לאמר מי יַעבר־לנוּ אַל־עַבֶּר הַיַּם וִיקַחֲהַ ד לַנו וְיַשְמְעֵנוּ אֹתָהּ וְנַעֲשֵנָה: כֵּי־קַרוֹב אַלֵיךּ הַדַּבַר מְאַד יַּ ראָה נַתַתִּי לִפַנִירְ הַיּוֹם טו בפיר ובלבבר לעשתו: טו את־החיים ואת־הטוב ואת־הַמַּוַת ואת־הַרַע: אַשֶּׁר אַנֹכֵי מצוּה היום לאַהבה את־יהוה אַלהֵיךּ לַבֶּבֶת בִּדְרַבָּיו וָלִשְמֵר מִצְוֹתֵיו וְחַקּתַיו וּמִשְׁפָּטֵיו וְחַיֵיתַ וִרָבִיתַ וּבֵרַכִרְ יהוָה אֱלֹבֶׁיךָ בַּאַבֶץ אֲשֵׁר־אַתָּה בָא־שָׁמָּה לְרִשִּׁתָהּ: יַן וְאָם־יִפְנָה לְבֶבְךָּ וְלְא תִשְׁמֵע וְנְדַּחִתַּ וְהִשְׁתַחַנִיתַ יִּי יי לאלהים אַחָרִים וַעַבַרְתַּם: הָגַּרְתִּי לַכָם הַיּוֹם כֵּי אַבְּר ייַ בַּרַ הַיּוֹם בַּי אַבְּר ייַ תאברון לא־תַאָריבֶן יַמִּים עַל־הַאָדַמָּה אֲשֶׁר אַתַּה עבֵר אַת־הַיַּרַדָּן לַבוּא שַׁמַה לָרִשְׁתַה: הַעַרֹתִי בַבֶּם הַיּוֹם אֶת־ 🐷 הַשַּׁמֵים וָאַת־הַאָּרֶץ הַחַיֵּים וָהַמְּוַת נַתַתִּי לְפַנֵּיךּ הַבְּרַבָה וָהָקּלֶלֶה וּבַחַרָתַּ בַּחַיִּים לְמֵעוֹ תַּחַיֵּה אַתַּה וְזַרְעַךְּ: ב לאַהַבָּה אַת־יהוָה אַל הֵּיך לְשָׁמִעַ בָּקלוּ וּלְדַבְקַה־בָּוֹ בִּי הַוּא חַנֵּיר וֹאַרֶר יַמֵּיר לַשֶּבֶת עַל־הַאָדַמַּה אֲשֶׁר נִשְׁבַּע יהוה לאבתיה לאברהם ליצחק וליעקב לתת להם:

מ׳ פסוקים. לבב״ו סימן.

רש"י

את השמים וגו', אמר להם הקב"ה לישראל, השתכלו בשמים שבראתי לשמש אתכם,

שמא שינו את מדתם, שמא לא עלה גלגל תמה מן המזרת והאיר לכל העולם, כענין

שמאמר וזרח השמש ובא השמש (קהלת אזה) השתכלו בארן שבראתי לשמש אתכם,

שמאמר וזרח השמש ובא השמש (קהלת אזה) השתכלו בארן שבראתי לשמש אתכם,

שעורים. ומה אלו, שנעשו לא לשכר ולא להפסד, אם זוכין אין מקבלין שכר ואם

שוטרים. ומה אלו, שנעשו לא לשכר ולא להפסד, אם זוכין אין מקבלין שכר חלה

מוטאין אין מקבלין פורענות, לא שינו את מדתם, אתם, שאם זכיתם חקבלו ורענות, על אחת כמה וכמה (ספרי שם): ובחרת בחדים.

אני מורה לכם שתבתרו בתלק החיים, כאדם האומר לבנו בתר לך חלק יפה בנחלתי,

ומעמידו על חלק היפה ואומר לו את זה ברור לך. ועל זה נאמר ה' מנח חלקי וכוסי

אתה תומיך גורלי (מקבלים טוזה) הנחת ידי על גורל הטוב לומר את זה קח לך:

(יא) לא נפלאת הוא ממך. לח מכוסה היח ממך כמו שנחמר כי יפלח (לעיל יז:ח) חרי יחכסי, וחרד פלחים (חיכה חים) וחרד כמטמוניות, מכוסה וחכושה כטמון: (יב) לא בשמים הוא. שחילו הימה כשמים היית לריך לעלוח חתריה כטמון: (יב) לא בשמים הוא. שחילו הימה כשמים היית לריך לעלוח חתריה וללמדה (עירובין נה.): (יד) בי קרוב אליך. החורה נתנה לכס ככתכ וכעל פה: (יט) את החיים ואת הטוב. זה חלוי בזה, חס תעשה סוב הרי לך המות. והכתוב מפרש והולך היחך: (טז) אשר אגבי מצוך היום לאהבה. הרי הטוכ, וכו חלוי: וחייות ורבית. הרי החיים: (יז) ואם יפנה היום לאבר. הרי הטוכ, וכו חלוי וחייות ורבית. הרי החיים: (יז) ואם יפנה היום לבבך. הרי הרע: (יוז) בי אבד תאבדון. הרי המומ: (יט) העדתי כבם היום את השמים ואת הארץ. שהם קיימים לעולם וכחשר חקרה חתכם הרעה יהיו עדים שחני החריתי ככם ככל זחת (ספרי החיינו שו). דכר חתר, העידותי ככם היום עדים שחני שחלים בכל החים במידים שלני התריחי ככם ככל זחת (ספרי החיינו שו). דכר חתר, העידותי ככם היום

11-14. The Torah is accessible. The goal of knowing and fulfilling the Torah may seem to be beyond human attainment, but this is actually not so. To the contrary, Moses told Israel that the Torah is not at all beyond their reach. Far from requiring superhuman efforts or supernatural revelations to be equal to God's expectations, that goal is very much within reach—if they but make a sincere effort to grasp it. This message reinforces the previous assurance that the nation will repent and be worthy of redemption.

12. לא בְּשְׁמִים הוּא — It is not in heaven, but even if it were, you would be expected to try and scale the heavens to study the

Torah (*Rashi*); even if knowledge of the Torah were so elevated as to be beyond your capacity, you would still be required to make the attempt to master it, to whatever extent you can (*Maharsha*, *Erwin* 55a).

The repentance spoken of above is within your capacity; you do not need a prophet to bring you heavenly messages before you can come close to God (*Sforno*).

13. ילא־מְעֶבֶּר לְּיָם הְוּא. — Nor is it across the sea, i.e., one should not feel that the physical effort of adequate Torah study is as difficult as an impossibly difficult journey. Following his above theme, Sforno comments that it is not necessary to seek out

The Torah

Accessible

11 For this commandment that I command you today — it is not hidden from you and it is not is distant, 12 It is not in heaven, [for you] to say, "Who can ascend to the heaven for us and take it for us, so that we can listen to it and perform it?" 13 Nor is it across the sea, Ifor youl to say, "Who can cross to the other side of the sea for us and take it for us, so that we can listen to it and perform it?" 14 Rather, the matter is very near to you — in your mouth and your heart — to perform it.

Choose

15 See — I have placed before you today the life and the good, and the death and the evil 16 that Life which I command you today, to love HASHEM, your God, to walk in His ways, to observe His commandments. His decrees, and His ordinances; then you will live and you will multiply, and HASHEM, your God, will bless you in the Land to which you come, to possess it, 17 But if your heart will stray and you will not listen, and you are led astray, and you prostrate yourself to strange gods and serve them, 18 I tell you today that you will surely be lost; you will not lengthen your days upon the Land that you cross the Jordan to come there, to possess it, 19 I call heaven and earth today to bear witness against you: I have placed life and death before you, blessing and curse; and you shall choose life, so that you will live, you and your offspring -20 to love HASHEM, your God, to listen to His voice and to cleave to Him, for He is your life and the length of your days, to dwell upon the land that HASHEM swore to your forefathers, to Abraham, to Isaac, and to Jacob, to give them.

THE HAFTARAH FOR NITZAVIM APPEARS ON PAGE 1202.

This Haftarah is always read for Nitzavim, even when Nitzavim and Vayeilech are read together.

the greatest scholars in the world, who may be across distant seas.

14. בי־כרוב אליך — Rather the matter is very near to you. You have been given both a written and an oral Torah (Rashi).

The verse speaks of mouth, heart, and deed, God wants primarily the sincerity of the heart; some commandments involve speech, which inspires the heart; and some involve deeds, which inspire speech (Ibn Ezra).

The heart recognizes where one has sinned and the mouth confesses it. Both recognition and confession of sin are prime ingredients of repentance (Sforno).

The Sages teach that a fetus is taught the Torah in the womb, and is caused to forget it at birth (Niddah 30b). But if he is not to remember it, why was it taught to him? Thanks to this prenatal teaching, every Jew has an affinity for the Torah, and even someone who never had the privilege of studying the Torah may be inspired with intuitive wisdom. When such a person is given the opportunity to study, the Torah will not be something foreign to him, but something he once knew. This is what Moses meant when he said that the Torah is not hidden or distant, but that it is in every Jewish mouth and heart (R' Yosef Dov Soloveitchik).

15-20. Choose life. The Sidrah ends with an exhortation. The choice between the Torah and a diametrically opposed way of life is no less than a choice between life and death — and God urges His people to choose life!

15. את־הרע את־הטוב ואת־המות ואת־הרע — The life and the good, and the death and the evil. R' Yochanan said of this verse: From the day that God made this declaration, goodness and evil did not emanate from His mouth; rather, evil comes of its own accord to one who does evil, and good comes to one who does good (Rashi to Lamentations 3:38).

19. אֶת־הָאָרֶץ — Heaven and earth. Heaven and earth exist eternally, so that whenever Israel may sin, the witnesses will be available to testify that the people were warned of the consequences. Alternatively, God wants Israel to draw a lesson from heaven and earth. Heaven and earth are not rewarded or punished, but they never deviate from the functions God ordained for them. Should not Jews, who are rewarded for performing the commandments, be zealous in fulfilling God's will? (Rashi).

יים -- ובחרת בחיים -- You shall choose life. The Torah stresses that the choice of life is not only for the benefit of the one making the choice, but also so that his offspring shall live. This implies that one should choose in such a way that one's offspring as well will be inspired to follow the Torah. If a person obeys the commandments half-heartedly or with the attitude that they are a heavy burden, his children will naturally be reluctant to obey them. But if he studies the Torah and carries out its precepts with joy and pride, his example will carry over to others (R' Moshe Feinstein).

20. לאהכה את־הי — To love HASHEM. The Sages teach that one should study the Torah without any ulterior motive, such as a desire that he be honored as a rabbi. By definition, love of someone means that one cares only to be attached to the object of one's love, without any selfish concerns. Since the way to achieve love of God is by studying the Torah, such study must be purely for the sake of the Torah, not because it can lead to personal benefit of any sort. Someone who studies the Torah with other motives loves himself, not the Torah, and therefore will not come to love God (Maharal to Nedarim

דמי מסוקים. לבכיין סימן. פּש This Masoretic note means: There are 40 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic לבב"ו.

The mnemonic means "His heart," because the entire Sidrah, with its call for repentance, shows God's heartfelt love for Israel (R' David Feinstein).

### אונקלוס

אואזל משה ומליל ית פתגמיא האליז עם כל ישראל: בואמר להוו בר מאה ועשריז שניו אנא יומא דיו לית אנא יביל עוד למפק ולמעל ויי אמר לי לא תעבר ית יַרדנא הדין: גיי אלהה מימרה יעבר קדמה הוא ישצי ית עממיא האלין מקדמר ותירתנון יהושע הוא עבר קדמר כמא די מליל יי: רויעבד יי להון כמא די עבד לסיחון ולעוג מלכי אמוראה ולארעהון די שצי יתהון: הוימסרנון יי קדמיכון ותעבדון להון בְּבַל תַּפָּקַרְתַּא דִּי פַקָּדִית יַתְכוֹן: וּתַקִיפוּ וַאַלִּימוּ (נייא וַעַלִּימוּ) לַא תַדְחַלוּז וַלָא תַתַּבָרוּן מַקַּדַמִיהוֹן אַרֵי יִי אַלְהַרְּ הוּא דַמַדַבַּר (נייא מימרה מדבּר) קדמה לא ישבקנה ולא ירטשנה: זוקרא משה ליהושע ואמר לה לעיני כל ישראל תַקָּף נָאַלֶם (נייא נַעַלֶם) אָרֵי אַתַּ תַעוּל עם עַמַּא הַדֵין לְאַרְעַא דִּי קַיִּים ייַ לַאַבַהַתָּהוֹן לִמְתַּן לְהוֹן וָאַתַּ תַּחַסְנְנָה יַתָהוֹן: חוַייַ הוּא דַּמדַבֵּר קַדַמדְ מימרָה יהי בסעדה לא ישבקנה ולא ירחקנה לא תדחל ולא תתבר: טוכתב משה יַת אוֹרַיִתַא הַדַא וִיהַבַהּ לְכַהַנַיַּא בְּנֵי לֵוִי דְּנַטְלִין יַת אָרוֹן קִימֵא דֵייַ וּלְכֵל סַבֵּי יִשְרֵאֵל: יוּפַקּיד משָה יַתָהוֹן לְמֵימֵר מַסּוֹף שָׁבַע שָׁנִין בַּזְמַן שַׁתַּא דשמטתא בחגא דמטליא: יאבמיתי כל ישראל לאתחואה קדם יי אלהר

# פרשת וילך

א וילר משה וידבר את־הדברים האלה אל־כַּל־יִשְׁרַאַל: לא ר ויאמר אלהם בן־מאה ועשרים שנה אַנכי היום לא־ אוכל עוד לצאת ולבוא ויהוה אַמֵּר אֵלֵי לא תַעבר ג את־הַירַדְן הַוָּה: יהוֹה אַלֹהֵיךְ הָוֹא וֹ עֹבַר לְפַנִּיךְ הוֹא־ ישמיר את־הגוים האַלָּה מַלְפַנֵיךּ וֵירִשְׁתַּם יָהוֹשְׁעַ הוּא ר עבר לפניר כַּאַשָּר דַבַּר יהוה: וַעַשַה יהוה לַהֶּם כַּאֲשֵׁר -77177 עשה לסיחון ולעוג מלכי האמרי ולארצם אשר ָרָתָנֶם יהוָה לִפְנֵיכֵם וַעֲשִׂיתֵם לָהֵם כִּכַּל־ הִשְׁמֻיד אֹתָם: וּנְתָנֶם יהוָה לִפְנֵיכֵם וַעֲשִׂיתֵם לָהֵם כִּכַּל־ ו הַמַּצְלָה אָשֵר צְנֵיתִי אָתְבֶם: חָזָקוּ וָאָמְצׁוּ אַל־תֵּירִאוּ וָאַל־תַעַרִצִוּ מִפָּנֵיהֵם כֵּי ו יהוָה אַלֹהֵיךְ הַוּא הַהֹלֵךְ עִמְּרְ וַיָּקרָא משָׁה י לא ירפר ולא יעזבר: וזולינוזי לְיהוֹשִׁעַ וֹיֹּאמֵר אֵלָיו לְעֵינֵי כָל־יִשְׂרָאֵל חֲזָק וֶאֱמֶץ [חמישי] כּי אַתַּה תַבוּא אַת־הַעָם הַוָּה אַל־הַאַבץ אַשֶּׁר נִשְׁבַּע יהוה לאבתם לתת להם ואתה תנחילנה אותם: ויהוה הוא ו הַהֹלֵךְ לְפַנִיךְ הוּא יַהְיֵה עַמַּרְ לָא יַרְפָּרָ וְלָא י יַעַזְבֵרָ לָא תִירָא וָלָא תֶחָת: וַיִּכְתִב מֹשֶה אֶת־הַתוֹרָה יַ הַנֹאת נַיַּתְנָה אַל־הַכָּהַנִים בָּנִי לַוֹּי הַנְשָאִים אַת־אַרוֹן ּבָּרֵית יהוָה וָאֵל־כַּל־זָקְנֵי יִשְׂרָאֵל: וַיַצֵו מֹשָׁה אוֹתֵם לֵאמַר מָקֵץ וֹ שֶׁבַע שַׁנִּים בִּמֹעֵד שָׁנַת הַשָּׁמִטַה בְּחַג 🦡 הַסַכּוֹת: בּבוֹא כל־יִשראל לראות את־פַני יהוה אלהיר

חיעול עם עמא הדין. משה אמר ליהושע זקנים שבדור יהיו עמך, הכל לפי דעחן ועלחן, אבל הקב"ה אמר ליהושע כי אחה חביא את בני ישראל אל הארץ אשר נשבעתי להם (להלן פסוק כג) תביא, על כרתם, הכל תלוי בך, טול מקל והך על קדקדן. דבר אחד לדור ולא שני דברים לדור (סנהדרין ה.): (ט) ויבתוב משה וגוי ויותבה. כשנמהה כולה נתנה לבני שבטו: (י) מקץ שבע שנים. בשנה ראשונה של שמעה שהיא השהיח. ולמה קורא אותה שנת השמטה, כאשונין שביעית נוהגת בה בקליר של שביעית היולא למולאי שביעית (ר"ה יבו):

(א) וילך משה וגו': (ב) אנבי היום. היום מלאו ימי ושנוחי ביום זה מלדחי ביום זה מלדחי ביום זה מלדחי ביום זה למוח (סוטה יג:). לא אובל עוד לצאת ולבוא. יכול שחשש כחו, מלמוד לומר לא כהחה שינו ולא כם לחה (להלן לד:ז) אלא מהו לא אוכל, איני רשאי, שניעלה ממני הרשוח וניחנה ליהושט: וה' אמר אלי. זהו פירוש לא אוכל שוד ללאח ולבוא, לפי שה' אמר אלי: דבר אחר, ללאח ולבוא בדברי חורה, מלמד שכסתחמו ממנו מסורות ומשיינות החכמה וסוטה שם): (ו) לא ירפך. לא יחן לך רפיון להיות נטדב ממנו: (ז) בי אתה תבוא את העם הזה. (כתרגומו,) אכי את העם הזה. (כתרגומו,) אכי את

#### PARASHAS VAYEILECH

31.

Moses takes leave. After Moses sealed the new covenant with all members of the nation (29:9-11), they left him and returned to their homes in the Israelite camp. Then, Moses went from his own dwelling near the Tent of Meeting and walked through the camps of all twelve tribes to bid farewell to his beloved people (Ramban), and to console them over his impending death, so that their sadness over his departure would not cloud their joy in having sealed the covenant (Sforno).

Moses knew that this was the last day of his life, because, as the Zohar teaches, the most holy and righteous people are sensitive to spirituality, and are able to tell when the soul begins to ebb away from the body (Or HaChaim).

- 1-6. Moses encourages the people. He informed Israel that they were about to enter the Land without him, and he urged them to trust in God's help, for they would triumph without him as they had with him.
- 2. הַיּוֹם Today. That day was Moses' birthday; on that day

### **PARASHAS VAYEILECH**

31 Moses

1 Moses went and spoke these words to all of Israel. 2 He said to them, "I am a hundred and twentu uears old today; I can no longer go out and come in, for HASHEM Takes has said to me. 'You shall not cross this Jordan,' 3 HASHEM, your God — He will cross before иои: He will destrou these nations from before you, and you shall possess them: Joshua — he shall cross over before you, as HASHEM has spoken. 4 HASHEM will do to them as He did to Sihon and Oa. the kings of the Amorite, and their land, which He destroyed, 5 and HASHEM gave them before uou; and uou shall do to them according to the entire commandment that I have commanded you, 6 Be strong and courageous, do not be afraid and do not be broken before them, for HASHEM, your God — it is He Who goes before you. He will not release you not will He forsake uou."

Joshua

<sup>7</sup> Moses summoned Joshua and said to him before the eyes of all Israel. "Be strong and courageous, for you shall come with this people to the Land that HASHEM swore to give them. and you shall cause them to inherit it. 8 HASHEM — it is He Who goes before you; He will be with uou: He will not release uou nor will He forsake uou: do not be afraid and do not be dismayed."

Hakhel/ The Kina Reads Deuteron.

- 9 Moses wrote this Torah and gave it to the Kohanim, the sons of Levi, the bearers of the Ark of the covenant of HASHEM. and to all the elders of Israel.
- 10 Moses commanded them, sauing, "At the end of seven years, at the time of the Sabbatical omu uear, during the Succos festival. 11 when all Israel comes to appear before HASHEM, uour God.

he was born and on that day he would die (Rashi). Part of his consolation was that he was very old and his time had come (Sforno).

ולבוא ולבוא – I can no longer go out and come in. Moses did not mean to say that old age impeded him, for the Torah testifies that he was still vibrant (34:7). Rather he meant that he could no longer lead them because, as he went on to say. God had forbidden him to accompany the nation across the Jordan (Rashi). According to Ibn Ezra, Moses meant to say that he was too old to lead them in war, but he assured them that it made no difference who their leader would be, for God Himself would destroy the enemy.

- 3. Moses made it clear that God Himself would go before them and annihilate their enemies. True, Joshua would be their leader, but the true power would be God's: Joshua's presence would be with them in fulfillment of God's command, not because he had any independent power of his own (Sforno).
- 5. וַעְשִׁיתִם לַהֵם And you shall do to them, i.e., destroy their idols and monuments (Ibn Ezra), as Moses had commanded them many times (see 12:1-3).
- 7-8. Moses charges Joshua. To add to Joshua's prestige, Moses charged him in the presence of the nation, telling him that he would lead them. Moses urged him to be courageous and announced that he would apportion the Land to the
- 7. בִּי אַתָּה תָּבוֹא אַת־הַעָּם הַוָּה For you shall come with this people. By saying that Joshua would come with the people, Moses implied that Joshua should be first among equals, meaning that Joshua would share leadership with the elders. and defer to them. In verse 23, however, God said otherwise.

He instructed Joshua to bring the nation into the Land, meaning that he must be a strong and decisive commander. for a generation cannot have more than one leader (Rashi).

- Or HaChaim clarifies that Moses did not intend to make Joshua subservient to others, Rather, having said that God Himself would bring them into the Land, Moses now implied that Joshua would come there without any need to fight. But since his statement could have been interpreted to diminish Joshua's authority over the elders. God clarified that he would be the supreme temporal authority.
- 9. Moses continued to prepare the people for his departure. After turning the leadership over to Joshua, he assured that the Torah would be transmitted faithfully and accurately to future generations. He wrote the entire Torah, from the beginning of Genesis to this point (Ramban), and handed the scroll to the Levites and elders, for they would teach the nation and guarantee that the Torah would never be forgotten by the Jewish people.
- 10-13. Hakhel/The king reads to the entire nation from Deuteronomy. Once every seven years — on the first day of Chol HaMoed [Intermediate Days] of Succos that followed the Sabbatical Year — the entire nation was commanded to come together at the Temple to listen to the king read to them from Deuteronomu. He read from the beginning of the Book to the end of the first paragraph of the Shema (6:9), the second paragraph of the Shema (11:13-21), and 14:22-28:69. These passages are all on the general subject of allegiance to God, the covenant, and reward and punishment.

The reason for this commandment is that the primary foundation of Jewish life is the Torah, and through it Jews are distinguished from all other nations to enjoy the highest possible spiritual pleasure. This being so, it is fitting that all

באתרא די יתרעי תקרי ית אוריתא הדא קדם כל ישראל ותשמענוז: יב כנוש יח עמא גבריא ונשיא וטפלא וגיורה די בקרויה בדיל דישמעון ובדיל דילפון (נ"א דילפון) וידחלון קדם (ניא יַת) יִיַ אֱלַהַכוֹן וִיְטָרוּן לְמַעבּד יַת כּּל פתגמי אוריתא הדא: יגובניהוו די לא ידעון ישמעון וילפון (מאוילפון) למדחל קַרַם (נייא יַת) ייַ אלהכון כל יומיא די אתון קימין על ארעא די אתון עברין ית ירדנא תמן למירתה: ידואמר יי למשה הא קריבו יומיר לממת קרא ית יהושע ואתעתדו במשכן זמנא ואפקדנה ואזל משה ויהושע ואתעתדו במשכן זמנא: טוואתגלי יי במשפנא בעמודא דעננא וקם עמודא דעננא על תרע משכנא: יונאַמַר יָיַ לִמשָׁה הַא אַתּ שַׁכַב עם ייַ אבהתה ויקום עמא הדין ויטעי בתר טַעָנַת עַמְמֵי אַרעַא דִי הוא עַל (ל)תמז ביניהון וישבקון החלתי וישנון ית קימי די גוַרִית עַמָּהוֹן: יּוֹנִיתְקוֹף רַגּוִי בְהוֹן ביומא ההוא (ניא בעדנא ההיא) ואַרַחַקנוּן וַאַסַלָּק שְׁכַנְתִּי מִנָּהוֹן וִיהוֹן לְמַבַּוֹ וִיעַרְעַן יַתְהוֹן בִּישׁן סַגִּיאַן וַעַקּן ויִימַד (נ״א ויִימַרוּן) בִּיוֹמא הַהוּא (נ״א בעדנא הַהִיא) הַלָא מִדְלֵית שַכינַת אַלַהַי בּינִי עַרעוּנִי בּישַתַא הַאַלֵּין: יחואנא סלקא אסלק שכנתי מנהון ביומא ההוא על כל בישתא די עַבַרוּ אָרִי אִתְפּנִיוּ בָּתַר טַעֲנַת עַמְמַיָּא: יטוכען כָּתִיבוּ לְכוֹן יַת תִשְׁבַּחְתַא הַרָא ואַלּפָה יַת בְּנֵי יִשְׁרָאֵל שַׁוּיַה בָּפוּמָהוֹן בָּדִיל דְּתְהֵי קַדְמֵי (נ״א לִי) תשבחתא הדא לסהיד בבני ישראל:

בַּמָקוֹם אֲשֶׁר יִבְחֶר תִּקְרָּא אֶת־הַתּוֹרָה הַנְּאת נֵגֶד כָּל־
יִּבְיִּשְׂרָאֵל בְּאָוְנִיהֶם: הַקְּהֵל אֶת־הָעָם הָאֲנָשִׁים וְהַנָּשִׁים וְהַנְּשִׁים וְהַנְּשִׁים וְאֵשֶׁר לֹא־יֵרְעוּ יִשְׁמְעוּ וְלָמְעוֹ יִלְמְדוּ יִּ הַתּוֹרָה הָוֹה אֱלְהֵיכֶם וְשֵׁמְרוּ לֵא־יֵרְעוּ יִשְׁמְעוּ וְלָמְדוּ יִּ הַתּוֹרָה הָאָלְהֵיכֶם בָּל־הַיָּמִים אֲשֶׁר אַתֶּם חַיִּים לְיִרְאָה אֶת־יהוֹה אֲשֶׁר אַהֶּם עִבְּרִים אֶת־הַיַּרְהֵן שָׁמָה לְרִשְׁתָּה:

יַהְיּאֶמֶר יהוֹה אֶל־מֹשֶׁה הֵן קַּרְבִּוּ יָמֶּיךְ לָמוּת קְּרֵא אֶת־יְהוֹשֻׁעַ וְהִרְיַצְּבָוּ בְּאָהֶל מוֹעֵר: וַיֵּבָא יהוֹה בָּאִהֶל בְּעִמְּוֹר עִּאָרָ מוֹעֵר: וַיֵּבָא יהוֹה בָּאִהֶל בְּעַמְּוֹר עֵמֶּר הַנְּעָנְן עַל־פֶּתח הָאְהֶל: וַיִּלֶם הַּנָּה וְזָנְה וּ עָעָר עִמְיִּבְּר עִמְּה בְּעִּנְוֹר וְאָעֵר בְּיִה הְנְּךְ שַׁבְּר עִם־אֲבֹר הָוֹא בָא־שָׁמָה בְּנְיִם הַהְּוֹּה וְאָמֵר בְּיִם הַהְּוֹא בְּלְה וְעָלַבְּי מְצָאוֹנִי הָרָעִוֹת הָאֵבֶּה וְאָמָר בְּיִם הַהְּוֹא בְּלְבְּר עֵלְב עִם־אָבֶרְיתִי אֲשֶׁר בְּוֹח הַהְּוֹא בְּלְּהְ וְאָמָר בְּיִם הַהְּוֹא בְּלְבְּר עַבְּיִם הָהִוּא עַל בְּלְ־הָנְיִם הְהָוֹת הָאֵלֶה בְּיִנְם הַהְּוֹא עֲל בְּל הָנְיִם הַהְּוֹא הְלֹא עַל בְּיִם הָהִוּא עָל בְּל־הָנְעִוֹת הָאֵלֶה: וְאָנֹלִי הַשְּׁרְא אֵעְל בְּל־הָנְעָה אֲשֶׁר עָעֻה בְּנִים הָהִוּא עֵל בָּל־הָנְעָה אֲשֶׁר עָעָה בְּנִים הַהְּוֹא עָל בְּלֹּב הָשְׁר עָעָה בְּנִים הַהְּוֹא הְלּעִל שִׁיקָה בְּפִיהֶם אָחִרְה הָוֹאת לעַר בּבְנִי יִשְׂרָאל: לִמְיִן הַהְּשִׁרָה הָשִּׁרְה הַשִּׁרָה הַוֹּשִׁרָה הַוֹּשִׁרָה הַוֹּשִׁרָה הַוֹּשִׁרָה הַוֹּשִׁרָה הַוֹּשִׁרָה הַוֹּשִׁרָה הַוֹּשִרְה הַוֹּשִׁרְה הַיִּעְל הִישְׁרְאל:

חמישי [ששי]

י"ב

לקבל שכר מביחס (מסכם סופרים יח:)]: (יד) ואצונו. וחזרונו: (טז) גבר הארץ. גויי החרן (חונקלום): (יז) והסתרתי פני. כמו שחיני רוחה בלרסם: (יט) את השירה הזאת. החזינו השמים עד וכפר חדמתו עמו (להלן לב:ח־מנ):

(יא) תקרא את התורה הזאת. המלך היה קורא מסחלם אלה הדברים, כדאימא במם' סוטה (מא). על בימה של ען שהיו עושין בעזרה: (יב) האגשים. ללמוד (חגינה ג.): והגשים. לשמוע (שם): והטף. למה באו לחת שכר למביאיהם (שם) (ח"א כדי

Israel — men, women, and children — should come together to hear it read as a national affirmation that the Torah is our foundation, majesty, and splendor (*Rambam, Hil. Chagigah* 3:3; *Chinuch* 612).

12. יְדְשִּץ — And the small children. Why were the young children present? To give reward to those who bring them (Rashi).

The Talmud relates that the mother of one of the Mishnaic Sages used to bring his cradle to the study hall, so that he could absorb the sounds of Torah study from infancy. In modern times, it has become acknowledged that the time to inculcate values in children is from their earliest youth, and especially by the example of parents and others who sin-

cerely strive for the ideals they preach. Thus, for bringing their children to *Hakhel*, parents deserved to be rewarded, for they demonstrated that the Torah is precious to them.

הְנְּרֶף — And your stranger, i.e., a non-Jew who observes the Noahide laws. Although he is not bound by the commandments of the Torah, he should attend *Hakhel* and perhaps he will be inspired to inquire into its significance (see above) and be inspired to convert (*Ibn Ezra*).

Although the word in often refers to a convert to Judaism, Rabbi Yaakov Kamenetsky shows that in this case Rambam and probably Ramban agree with Ibn Ezra's interpretation that non-Jews should participate in Hakhel. He comments that this is clearly not a commandment on the gentile, for if

2

in the place that He will choose, you shall read this Torah before all Israel, in their ears, 12 Gather together the people — the men, the women, and the small children, and your stranger who is in your cities — so that they will hear and so that they will learn, and they shall fear HASHEM. HOUR God, and be careful to perform all the words of this Torah, 13 And their children who do not know — they shall hear and they shall learn to fear HASHEM, your God, all the days that you live on the land to which you are crossing the Jordan, to possess it."

Moses' Fnd Draws Near

14 HASHEM Spoke to Moses. "Behold. uour days are drawing near to die; summon Joshua, and both of you shall stand in the Tent of Meeting, and I shall instruct him." So Moses and Joshua went and stood in the Tent of Meeting.

15 HASHEM appeared in the Tent. in a pillar of cloud, and the pillar of cloud stood by the entrance of the Tent. 16 HASHEM said to Moses, "Behold, you will lie with your forefathers, but this people will rise up and stray after the gods of the foreigners of the Land, in whose midst it is coming, and it will forsake Me and annul Mu covenant that I have sealed with it. 17 Mu anger will flare against it on that day and I will forsake them; and I will conceal My face from them and they will become prev. and many evils and distresses will encounter it. It will say on that day 'Is it not because mu God is not in mu midst that these evils have come upon me?' 18 But I will surely have concealed My face on that day because of all the evil that it did, for it had turned to gods of others. 19 So now, write this song for yourselves, and teach it to the Children of Israel, Testimonu place it in their mouth, so that this song shall be for Me a witness against the Children of Israel.

it were, there would be eight Noahide laws, not seven. Rather, it is a commandment on Jews to encourage resident gentiles to attend (Emes L'Yaakov). Jews never force conversion upon gentiles, nor do they even encourage it, but this commandment demonstrates the obligation for Jews to behave in a way that will bring credit upon Israel to such a degree that onlookers will be inspired to join them.

17-18. These two verses begin with God's wrath and the concealment of His countenance because of Israel's sins. Then, after Israel acknowledges that its suffering was caused because God removed Himself from their midst which would seem to be the sort of repentance that should inspire God's mercy — strangely. God says again that He will conceal Himself from them. In fact, Rashi (Isaiah 8:17) says that this is the harshest of all prophecies; it is softened only by verse 21, which promises that, no matter what, the Torah will not be forgotten by Israel.

The question remains, however: Why will God continue to conceal Himself after Israel has repented? Ramban explains that Israel's declaration of verse 17 falls short of genuine repentance, because even though they acknowledge their guilt, they are not yet ready to confess and repent wholeheartedly. Nevertheless, God will respond favorably, because verse 18 does not speak of new suffering; however, He will conceal Himself in the sense that He will not reveal the impending redemption, and Israel will have to have strong faith that God will never reject them entirely (see Leviticus 26:44). The complete redemption must await confession and complete repentance, as in 30:2.

Sfomo comments that in verse 17 Israel despairs, feeling that it has failed God so grievously that even prayer and repentance are useless. But God says no. He will never let Israel fall. He will always protect His people, but His Presence will be concealed, i.e., there will be times when Jews feel that God has disappeared, but He is always present, only

Homiletically, R' Bunam of P'schis'cha comments that the sin of verse 17 is Israel's statement that God is not amona them. No Jew ever has the right to feel that God has deserted His people!

19-30. The Torah as testimony, God commanded Moses and Joshua to write the Torah and to teach it to the people. and to place the scroll at the side of the Ark. Times would come when the masses would forsake the Torah and be drawn after the cultures of the surrounding societies, but that written Torah would remain as a constant reminder of Israel's roots and the unchanging focus of its devotion.

19. השירה הזאת — This song, i.e., the next Sidrah, Haazinu (Rashi), Haazinu is called a song because Jews always chant it and it is written in the form of poetic verse (Ramban). This, however, does not explain why God ordained that its contents be a song. Rabbi Gedaliah Schorr explained that "song" implies the concept of harmony, in that people recognize that all elements of the universe fuse in carrying out God's will, just as all the notes in the score of a complex song, all the instruments of an orchestra, and all the voices in a choir ioin in harmonious cooperation to create a song, as opposed to the disjointed noise that results from the failure of the notes, instruments, and voices to harmonize properly. In Haazinu, Israel is shown how all parts of Creation respond harmoniously to the sins and good deeds of God's people.

Ramban notes that the commandment to write (כתבון is in the plural, referring to Moses and Joshua, but the commandment to teach it is in the singular, and the actual writing was done only by Moses (v. 24). He explains that as Moses wrote, Joshua stood at his side, watching and read-

בארי אעלנון לארעא די הימית לַאָבַהַתָהוֹן עברא חלב ודבש וייכלוו וַיִשְבָּעוּן וַיִּתְפַּנָּקוּן וַיִּתְפָּנוּן בַּתַר טעות עממיא ויפלחנון וירגזון קדמי וישנון יַת קַנַמִי: כאַ נִיהָי אָרֵי יַעַרעַן יַתָּה בִּישַׁן סגיאו ועקן ותתב תשבחתא הדא קרמוהי לסהיד ארי לא תתנשי מפום בְּנֵיהוֹן אָרֵי גָלֵי קַדַמַי יַת יִצְרָהוֹן דִּי אַנּוּן עברין יומא דין עד לא אעלנון לארעא די קימית: בב וכתב משה יַת תושבַחתא הַרָא בּיומא הַהוא ואלפה לבני ישראל: כגופַקיד יָת יָהוֹשָעַ בַּר נוּן וַאַמַר תְקַף ואלם ארי את תעל ית בני ישראל לְאַרְעָא דִּי קַיָּמִית לְהוֹן וּמימרי יהי בְסַעְרָך: כּר וַהֲנָה כַּד שֵצֵי משֵה לִמְכַתִב יַת פִּתְגַמֵי אוֹרַיִתַא הַדַא עַל סִפּרֵא עַד דשלימו: כהופקיד משה ית לואי נטלי אָרוֹן קַנַמַא דַייַ לְמֵימַר: בּוּ סִיבוּ יַת סְפָרֵא רָאוֹרַיִתָא הַבִּין וּתִשַּׁוּוּן יַתֶה מִסְטַר אַרוֹן קַנָמָא דַייַ אֵלָהַכוֹן וִיהֵי תַמַּן בָּךְ לְסָהִיד: רו אַנָא יִדְעָנָא יַת סַרְבַנוּתַךּ וְיַת יַם אַנָי אַנָא יִדְעָנָא קרלה הקשיא הא עד (ד)אַנא קים עמכון יומא דין מסרבין הויתון קדם יי ואַף אַרֵי בַּתַר דָּאָמוּת: כּה כָּנִישׁוּ לְוַתִּי יַת בַּל סַבֵּי שָׁבְטֵיכוֹן וְסַרְבֵיכוֹן וַאֲמַלֵּל קָדָמֵיהוֹן יָת פִּתִנָּמַיָּא הַאִּלֵּין וְאַסְהֵד בָּהוֹן יַת שְׁמַיָּא וְיַת אַרְעַא: בּטאָרֵי יִדְעָנָא בַּתַר דָּאָמוּת אָרֵי חַבַּלָא תְחַבָּלוּן וָתִסְטוּן מָן אַרִחָא דִי פַּקּדִית יַתְכוֹן וּתְעָרֵע יָתְכוֹן בִּישִׁתָּא בִּסוֹף יוֹמַיַא אָרֵי תַעבִּדוּן יַת דְּבִישׁ קַּדָם יִיַ לְאַרְגָּוָא קָּדָמוֹהִי בְּעוֹבָדֵי יִדֵיכוֹוְ: אומליל משה קדם כַּל קהַלַא דִישְרַאֵל ית פתגמי תושבחתא הדא עד דשלימו:

ב בּי־אַביאָנוּ אֱל־הַאַדַמָה וֹ אֵשֶׁר־נִשְׁבַּעִתִּי לַאֲבֹתַיוֹ זַבַת בּי־אַביאָנוּ ושביעיו חלב ודבש ואבל ושבע ודשו ופנה אל־אלהים אחרים ָנאַ צוּנִי וְהָפֵּר אַת־בִּרִיתֵי: וְהָנָּה בִּי־תִמְצֵאנָ אֹתוֹ רעות רַבּוֹת וָצַרוֹת וְעַנְתָּה הַשִּׁירַה הַוָּאת לְפָנַיוֹ לִעֵּׁר כֵּי לָא תִשָּׁבַח מִפָּי זַרִעָוֹ בִּי יָדֵעִתִּי אֵת־יִצְרוֹ אֲשֵׁר הָוּא עֹשֵׁה ב היום בְּטַרֶם אֲבִיאֵנוּ אֶל־הַאַרֵץ אֲשֵׁר נִשְׁבַּעְתִּי: וַיִּכְתִּב משֱה אֶת־הַשִּׁירֵה הַזְּאת בַּיִּוֹם הַהָּוֹא וַיִּלַמְּדֵהּ אֵת־בְּנֵי ַכּג ישראַל: וַיַצַו אָת־יָהוֹשָׁעַ בִּן־נוֹן וַיֹּאמֶרֹ חַזֶק וֵאָמֵץׁ כִּי אַהַּה תַבִיא' אַת־בָּנִי יִשְׁרָאֵל אַל־הַאָרֵץ אֲשֶׁר־נִשְׁבַּעִתִּי בּ לַהָם וָאַנֹבֵי אָהָיָה עִמַּך: וַיִּהָי וֹ כִּכַלְוֹת מֹשֵּׁה לְכִתֵּב אַת־ ברי הַתּוֹרֵה־הַוֹּאת עַל־סֵפֶּר עַד תִּמֵּם: וַיָצַו משָה אַת־ בּו הַלְוֹיִם נִשָּׁאֵי אַרוֹן בָּרֵית־יהוָה לֵאמָר: לַלְּחַ אֵת סֵפֶּר התורה הַנָּה וְשַׁמְתֵּם אתו מְצֵר אַרוון בְּרֵית־יהוה ָם אֱלְהֵיכֶם וְהָיָה־שָׁם בְּךָּ לְעֵר: כִּי אַנֹכֵי יָדַעִתִּיֹ אַת־מֵרִיִּהְ וְאֶת־עָרְפְּךָ הַקָּשֶׁה הַן בְּעוֹדֶּנִי מִי עִמָּבֹם הַיּוֹם מַמְרֵים רה הַיָּתֶם עם־יהוֹה וָאַף כִּי־אַחֲרֵי מוֹתֵי: הַקְהֵילוּ אַלֵּי אַת־ --בַּל־זִקנֵי שִׁבְטֵיבֵם וְשִׁטְרֵיבֵם וַאֲדַבְּרֵה בְאַזְנֵיהֶם אָת בראש עמוד הַדְּבַרֵים הָאֵלֵה \*וָאַעֵירַה בָּם אֵת־הַשַּׁמַיִם וְאֵת־הַאָּרֵץ: רייה שמייו סימן -ט כַּי יָדַעִתִּי אָחַרֵי מוֹתִי כַּי־הַשְּׁחֵת תַּשְּׁחָתוּן וְסַרְתֵּם מִן־ הַבַּבר אֲשֵׁר צִנִּיתִי אֵתָבֶם וָקָרָאת אֵתָבֵם הָרָעַה בָּאַחֶרֵית הַנַּמִים כִּי־תַעשוּ אָת־הַרַע' בִּעִינֵי יהוֹה לְהַכְעִיסְוֹ ל בְּמַעֲשֵה יְדֵיבֶם: וַיִּדַבֵּר מֹשֵׁה בִּאַזְנֵי כַּל־קַהַל יִשַּׁראַל אָת־דְּבָרֵי הַשִּׁירָה הַוָּאת עָד תְּמֵם: ע׳ פסוקים. אדני״ה סימן.

רש"י

שנאמר עשה לך (במדבר י:ב) ולא השליט יהושט טליהם (בחייו של משה), ואף בחייו

נגמו קודם יום מותו (ס"א ביום מותו) לקיים מה שנאמר ואין שלטון ביום המות

(קהלת ח:ת; תנחומא בהטלותך י): זאעידה בם את השמים ואת הארץ. ואם

חאמר הרי כבר העיד למעלה (ל:יט) הטידותי בכם היום וגו', התם לישראל אמר,

מל לשמים ולארן לא אמר, ועכשי בא לומר האזינו השמים וגו' (להלן לב:א):

(בט) אחרי מותר בי השחת תשחיתון. והרי כל ימוח יהושט לא השחיתון

שנאמר ויעבד ישראל אח ה' כל ימי יהושע (יהושע כדילא). מכאן שחלמידו של אדם

תביב עליו כגופו (ירושלמי ברכות ב:ח), כל זמן שיהושע חי היה נראה למשה כאילו

הוא חי:

(ב) ונאצוני. והכטיסוני וכן כל ניחון לשון כעם (להלן לביש וחונקלום שס):

(בא) וענתה השירה הזאת לפניו לעד. שהסרימי כו בחוכה על כל המולחות

מחרו: בי לא תשבח מפי זרעו. הרי זו הכטחה לישרחל שחין חורה משתכחת

מזרעם לגמרי (שכת קלח:): (בג) ויצו את יהושע בן נון. מוסב למעלה (פסוק

יד) כלפי שכינה, כמו שמפורש אל הארץ אשר נשבעתי להם: (בו) לְקַה.

ממ'זכור (שמות כוח) שמור (לשל הינ) הלוך (ירמיה להיב): מצד ארון ברית

ה''. נחלקו בו חכמי ישרחל בבכח בתרח (יד:) יש מהם חומרים דף היה בולט מן

החרון מבחון ושם היה מונח, ויש חומרים מלד הלוחות היה מונח בחוך החרון:

(בח) הקהילו אלי. ולח תקטו חותו היום בחלולרות להקהיל חת הקהל, לפי

ing aloud. Although both of them were to teach — and after this day the responsibility to do so passed to Joshua — Moses was the primary teacher as long as he was alive, because the nation would accept his teachings more readily than anyone else's.

with Writing a Torah Scroll. The Sages derive from this verse that every Jew is commanded to write a Torah Scroll, a commandment that can be fulfilled by writing a single letter of a complete scroll. Because the lack of even one letter renders a scroll invalid, the writing or correcting of a single

<sup>20</sup> "For I shall bring them to the Land that I swore to their forefathers, which flows with milk and honey, but it will eat, be sated, and grow fat, and turn to gods of others and serve them, it will provoke Me and annul My covenant. <sup>21</sup> It shall be that when many evils and distresses come upon it, then this song shall speak up before it as a witness, for it shall not be forgotten from the mouth of its offspring, for I know its inclination, what it does today, before I bring them to the Land that I have swom." <sup>22</sup> Moses wrote this song on that day, and he taught it to the Children of Israel. <sup>23</sup> He commanded Joshua son of Nun, and said, "Be strong and courageous, for you shall bring the Children of Israel to the Land that I have swom to them, and I shall be with you."

<sup>24</sup> So it was that when Moses finished writing the words of this Torah onto a book, until their conclusion: <sup>25</sup> Moses commanded the Levites, the bearers of the Ark of the covenant of HASHEM, saying, <sup>26</sup> "Take this book of the Torah and place it at the side of the Ark of the covenant of HASHEM, and it shall be there for you as a witness. <sup>27</sup> For I know your rebelliousness and your stiff neck; behold! while I am still alive with you today, you have been rebels against God — and surely after my death. <sup>28</sup> Gather to me all the elders of your tribes and your officers, and I shall speak these words into their ears, and call heaven and earth to bear witness against them. <sup>29</sup> For I know that after my death you will surely act corruptly, and you will stray from the path that I have commanded you, and evil will befall you at the end of days, if you do what is evil in the eyes of HASHEM, to anger Him through your handiwork."

<sup>30</sup> Moses spoke the words of this song into the ears of the entire congregation of Israel, until their conclusion.

#### THE HAFTARAH FOR VAYEILECH APPEARS ON PAGE 1204.

When Nitzavim and Vayeilech are read together, the Haftarah of Nitzavim, page 1202, is read.

letter is tantamount to completing the entire scroll (*Rambam*, *Hil. Sefer Torah* 7:1). According to some, the purchase of books expounding on the Torah constitutes fulfillment of this commandment (*Chinuch* 613; *Rosh*).

It is noteworthy that this is the last of the six hundred and thirteen commandments, for the climax of them all is to record and know them, so that they can be fulfilled and passed on to succeeding generations.

- 21. בּי לֹא הְשְׁבֵּח מִפּי זַרְּעוּ For it shall not be forgotten from the mouth of its offspring. Despite the starkness of the prophecy that Israel will slide into sin and provocation of God, there is this comforting promise that the Torah will never be completely forgotten (Rashi). History shows over and over again that there was a resurgence of Torah study after times when it seemed as if its decline was irreversible.
- 23. אָמָה הָבֶּיא You shall bring. See notes to verse 7. This implies that if Joshua would take the personal initiative in leading the nation, God would be with him; but if he sat back and relied on others, he would not have Divine assistance (Rashi to Joshua 7:10).
- 24-26. Above (v. 9), Moses was commanded to write the Torah, but he was not told where to place the scroll. Then God transmitted to him the last three chapters of the Torah, beginning with the song of Haazinu, so that when he wrote the entire Torah until its conclusion (v. 24), he wrote and taught them, as well. Then he was told to give the Torah to the Levites for placement next to or in the Ark (see Rashi to v. 26), to assure that no one would ever be able to add to, or subtract from the Divine text (Ramban). Thus, after com-

manding that every Jew participate in the writing of a Torah Scroll, God made sure that the text of the Torah would remain sacrosanct; that even if people were to disobey the Torah, no one would be able to falsify what the Torah says.

- 27. בְּעוֹדְנִי חִי שְׁמֶּכֶּם הַיִּוֹם While I am still alive with you today. The words with you and today seem to be unnecessary. Or HaChaim explains that Moses said today simply to reiterate that he was speaking on the last day of his life. As for with you, he alluded to the concept that the righteous are considered to be alive in the spiritual sense even after their death (Berachos 18a), so that he qualified his words by saying that though he would live eternally through his teachings, he was now speaking only of his physical presence with you.
- 29. אַחָרִי מוֹתִי בּי־הַשְּׁחָת תְּשְׁחָתוּן After my death you will surely act corruptly. Although Moses predicted that the national corruption would begin as soon as he died, Scripture testifies that Israel remained righteous for as long as Joshua lived (Judges 2:7). This shows that a teacher loves his student like himself, so that Moses felt that he was still alive as long as Joshua lived (Rashi).
- שי מסוקים. אדנייה סימן. ארנייה סימן. ארנייה סימן. ארנייה סימן. This Masoretic note means: There are 70 verses in the combined Sidros Nitzavim and Vayeilech (which have 40 and 30 verses respectively), numerically corresponding to the mnemonic ארנייה.

Both Sidros are calls for repentance, so the mnemonic, which means "My Lord is God" combines them. So, too, they contain the commandment of Hakhel, which joins the nation under the Lordship of God (R' David Feinstein).

### אונכלום

אאציתו שמיא ואמלל ותשמע ארעא \* מימרי פמי: ביבסם כמטרא אלפני יתקבל כטלא מימרי ברוחי מטרא דנשביז על דתאה וכרסיסי מלקושא די על עשבא: גארי כשמא דיי אנא מצלי הבו רבותא קדם אלהנא: דתקיפא דשלמין עובדוהי ארי כל ארחתה דינא אַלַהַא מָהֵימָנַא דָּמָן קַדַמוֹהַי עַוַלַה לַא נפק מן קרם דוכי וקשיט הוא: החבילו להון לא לה בניא די פלחו לטעותא דַרָא דָאַשְנִיוּ עוֹבַרוֹהי וָאשׁתַנִיוּ: הא קַבָם יִנַ אַתוּן גָּמַלִין דַא עַמַא דקבִילוּ אוריתא ולא חכימו הלא הוא אבור ואת דילה הוא עבדה ואתקנה: זאדכר יומין דמן עלמא אסתכל בשני דר ודר פרשת האזינו

ותשמע הארץ אמרי־פי: תזל כטל אמרתי וכרביבים עלי־עשב: הבו גדל לאלהינו: בֵּי כַל־דָּרַכֵיו מִשְׁפַּט צַדִּיק וְיַשֵּׁר הָוּא: דור עקש ופתלתל: עם נבל ולא חבם הוא עשר ויכנגר: בינו שנות דר־ודר

א האזינו השמים ואַרַבּרַה ב יערף כמטר לקחי כשעירם עלי־דשא ג כי שם יהוה אקרא ר הצור תמים פעלו אל אמונה ואין ענל ה שחת לו לא בַנֵיו מומם , דֹ ליהוה תגמלו־וֹאת הלוא־הוא אביר קנר זכר ימות עולם

יחרו יחוי והיא תיבה לעצמה

לב

717/

תזה כשמביא פורטנות על עוברי רלונו. לא בשטף הוא מביא כי אם בדיו. כי חמים פעלו: אל אמונה. לשלם ללדיהים לדהתם לעולם הבח. וחע"פ שמחחר חת חגמולם סופו לאמן את דבריו (ספרי שו): ואיז עול. אף לרשעים משלם שכר לדהחם בעולם הזה (שם): צדיק וישר הוא. הכל מלדיקים עליהם את דינו, וכך ראוי וישר להם. לדיה מפי הבריות וישר הוא וראוי להלדיהו (שם): (ה) שחת לו וגוי. כתרגומו. חבילו להון לא ליה: בגיו מומם. בניו היו, והשתתה שהשחיתו היא מומם: בגיו מומם. מומס של בניו היה ולא מומו: דור עכש. עקום ומעוקל (ספרי שח) כמו ואת כל הישרה יעקשו (מיכה ג:ט) ובלשון משנה חולדה ששיניה עקומות ועקושות (חוליו נו.): ופתלתול. אנטורטיליי"ז, כפחיל הזה שנודלין אוחו ומקיפין אוחו סביבות הגדיל: פתלתל. מו התיבות הכפולות כמו ירהרה (ויהרא יג:מט) אדמדם (שם) סחרחר (חהלים לח:יח) סגלגל (חרגום מלכים ז:כג): (ו) הלה׳ ת גמלו זאת. לשון חימה וכי לפניו אתם מעליבין, שיש בידו ליפרע מכם ושהיטיב לכם בכל הטובות (ספרי שט): עם גבל, ששכחו את העשוי להם (שם): ולא חבם, להביו את הנולדות שיש בידו להיטיב ולהרע (שם): הלוא הוא אביר קנר. שקנאך (שם) שקנגר בקן הסלעים ובארן חזקה, שתקנך בכל מיני תקנה: הוא עשך. אומה באומות: ויבונגר. אחרי כן בכל מיני בסים וכן, מכם כהנים מכם נביאים ומכם מלכים, כרך שהכל חלוי בו (שם): (ז) זבור ימות עולם. מה עשה ברחשונים שהכעיםו לפניו (שם שי): בינו שנות דור ודור. דור אנוש שהליף עליהם מי אוקינום ודור המבול ששטפם. דבר אחר, לא נחתם לבבכם על שעבר, בינו שנות דור ודור להכיר להבא. שיש בידו להיטיב לכם ולהנחיל לכם ימות המשיח והעולם הבא (שם):

(א) האזינו השמים. שאני מתרה בהם בישראל, ותהיו אתם עדים בדבר, שכך אמרתי להם שאתם תהיו עדים (לעיל ל:יט) וכן ותשמע הארץ. ולמה העיד בהם שמים וארז, אמר משה אני בשר ודם, למחר אני מת, אם יאמרו ישראל לא הבלנו עלינו הבריח מי בא ומכחישם, לפיכך העיד בהם שמים וארץ, עדים שהם קיימים לעולם. ועוד. שאם יזכן יבואו העדים ויתנו שכרם. הגפו חתו פריה והארז חתו יבולה והשמים יחנו טלם. ואם יחחייבו חהיה בהם יד העדים תחלה. ועלר את השמים ולא יהיה מטר והאדמה לא תתו את יבולה (לעיל יא:יז) ואח"כ ואבדתם מהרה (שם) על ידי האומוח (ספרי שו): (ב) יערוף במטר לקחי. זו היא העדות שתעידו, שאני אומר בפניכם. חורה שנתחי לישראל שהיא חיים לטולם. כמטר הזה שהוא חיים לטולם. כאשר יערפו השמים על ומער (שם): יערוף, לשון יעיף, וכן יערפו על ( להלו לג:כח) ירעפון דשן (חהלים דה:יב): תזל בטל. שהכל שמחים בו. לפי שהמטר יש בו עלבים לבריות [ס"א יש עלבים בו]. כגון הולכי דרכים ומי שהיה בורו מלא יין (ספרי שם): בשעירים. לשון רוח סערה (חהלים המחוח) כתרגומו. כרוחי מערא. מה הרוחות הללו מחזיקין את העשבים ומגדלין אותם אף דברי חורה מגדליו את לומדיהו וספרי שם): וברביבים. טיפי מטר, ונראה לי, על שם שיורה כחן נקרא רביב, כמה דאח אמר רובה קשת (בראשית כא:כ): דשא. ארברי"ז, עטיפת הארץ מכוסה בירק: עשב. קלח חחד קרוי עשב, וכל מין ומין לעלמו קרוי עשב: (ג) בי שם ה' אקרא. הרי כי משמש בלשון כאשר, כמו כי תבואו אל הארץ (ויקרא כג:י) כשאקרא ואזכיר שם ה'. אחם הבו גודל לאלהינו וברכו שמו. מכאן אמרו שעונין ברוך שם כבוד מלכוחו אחר ברכה שבמקדש (חענית עו:): (ד) הצור תמים פעלו. אע"פ שהוא

#### PARASHAS HAAZINU

32.

This is the "Song" of which Moses spoke in the previous chapter. In it, Moses called heaven and earth to bear witness to the calamities that will befall Israel if it sins - and the ultimate joy that will come with the final redemption.

Since the nature of a song is to express recognition of the total harmony of Creation (see 31:19), it often mixes past, present, and future, for everything is revealed to the prophet as a total reality in which there is no conflict, and in which future and past events are not only in harmony, but clarify one another. Thus, everything is melded as if it were all happening at the same time (R' Gedaliah Schort).

1. האוינו השמים — Give ear, O heavens. To testify that he was warning Israel, Moses wanted witnesses that would outlive

his and later generations; otherwise, who could reproach the Jews of the future if they were to deny that they had ever accepted the covenant? Therefore Moses appointed heaven and earth, which are eternal. Furthermore, if Israel were to be found guilty of violating the covenant, these witnesses would take the lead in administering the appropriate punishment, for the heaven would withhold its rain and the earth would withhold its produce (Rashi; Ibn Ezra).

2. לְקְחִי — My teaching. The verb לְקְחִי means to take. This word is used to refer to teaching because the subject matter is meant to be taken by the student from the teacher (Ibn

Moses asked that his teaching, the Torah, penetrate the nation like life-giving rain and like the dew that is even more

### PARASHAS HAAZINU

32 The Song of Moses ive ear, O heavens, and I will speak; and may the earth hear the words of my mouth.

May my teaching drop like the rain, may my utterance flow like the dew; like storm winds upon vegetation and like raindrops upon blades of grass.

- <sup>3</sup> When I call out the Name of HASHEM, ascribe greatness to our God.
- <sup>4</sup> The Rock! perfect is His work, for all His paths are justice; a God of faith without iniquity, righteous and fair is He.
- <sup>5</sup> Corruption is not His the blemish is His children's, a perverse and twisted generation.
- 6 Is it to HASHEM that you do this, O vile and unwise people?

Is He not your Father, your Master? Has He not created you and firmed you?

<sup>7</sup> Remember the days of yore, understand the years of generation after generation.

welcome than rain, because it never inconveniences anyone, as rain sometimes does. Storm winds give strength and life to vegetation, and, similarly, the struggle to master the Torah makes its students grow (*Rashi*). Moses wanted his words of Torah to penetrate the nation and make it fruitful, like rain and dew that are always productive (*Ibn Ezra*).

To learned people who can absorb much knowledge, the Torah's wisdom is like pelting, penetrating rain, and like powerful storm winds; to others who can understand only bits and pieces of its vastness, the Torah is like dew and gentle raindrops, even small amounts of which do much good (Sforno).

**3-4.** When I speak of the great deeds of God and His kindness to you, and also of the punishments He inflicted upon you because of your misdeeds, ascribe greatness to Him, i.e., acknowledge that His ways are just and always according to what you deserve (Rashbarn).

According to Sforno, "When I call out..." is an expression of prayer. Speaking to all future generations, Moses asked that when, during the course of the Song, he would pray for the ingathering of the exiles, his listeners should not react with hopelessness, saying that the God who punished Israel had become their permanent enemy. No. They should recognize from the Torah that He is an unchanging Rock, Whose word is true and Whose prophecies of eventual redemption will come true, even though He made Israel suffer for its misdeeds.

From this verse, the Talmud derives that a blessing is recited before Torah study (*Berachos* 21a); that when three or more people eat together, one calls upon the others to join in reciting Grace After Meals; and that when God's sacred Name was uttered in the Temple, those assembled there were to respond aloud בְּרוּךְ שַׁם כְּבוֹר מִלְבוֹתוֹ לְעוֹלֶם וְעֵּךְ Blessed is the Name of His glorious kingdom for all etemity (Taanis 16b).

4. יְּמִמִּים בְּּעֵלוּ — Perfect is His work. Despite God's infinite strength, His judgment is exact and fair. He rewards the righteous, even though their reward may be slow in coming, and He rewards even the wicked for whatever good they may do (Rashi).

This verse is the introduction and the theme of the moving prayer recited when a departed one is brought to burial. The

prayer expresses acceptance of God's judgment and pleads for mercy on the living. The term *perfect* refers to the article of faith that the *totality* of God's work — the infinite combination of good fortune and failure, happiness and sadness, joy and tragedy — is a harmonious whole, even though human intelligence is incapable of understanding how all the pieces of God's puzzle fit together.

5. שְׁחָתְּת לוּ לֹּא — Corruption is not His. True, there is evil and corruption in the world, but God does not cause it. People, not God, are at fault (Rashi).

Or HaChaim (see also Ramban) renders When [Israel] acts corruptly against Him, it is their own blemish, [because they proclaim themselves to be] not His children, whereas when they do His will, God lovingly calls them His children.

- 6. תְּלְהִי תְּגְמְלוּ־זְאַת Is it to HASHEM that you do this. Moses asks incredulously how Israel could have been so vile and unwise as to sin against God, Who did everything for them. How could they be so ungrateful? They were vile in their lack of gratitude and unwise in not considering the dire consequences of rebellion against God (Rashi).
- **7-9.** A sketch of history. Moses continues his theme that the sins of Israel represent shortsightedness as well as inexcusable ingratitude. He urges them to reflect upon the past, to inquire of people who remember and understand history, who know how God regulated the course of the world according to the needs of the Jewish people (*Ramban*).

According to Sforno, the rest of the Song involves five sequential, historical themes: (a) God created the world so that all nations would join in achieving His goal; when they failed to do so, He chose Israel for this mission; (b) He gave Israel a Land where they could serve Him in joy and prosperity, but they ungratefully rebelled; (c) because of this, they deserved to be destroyed, but in order to avoid a desecration of His Name, God was merciful and only exiled them; (d) at the End of Days, they will be redeemed; (e) Moses described the redemption and described how the enemies of Israel will be punished.

7. יְמוֹת עוֹלְם... דר־נְרֹר — The days of yore... generation after generation. At the core of much human error is a lack of perspective. Most people refuse to believe that the past is relevant to them, and they suffer for this foolish myopia. Moses pleads with Israel to take counsel with those who have

שְׁאָל אָבִיךּ וְיַבֵּיךְ יְמְצָאֵר גְּבָלְת עַמִּים יִצְב גְּבָלְת עַמִּים יִמְב גְּבָלְת עַמִּים יִמְבָּלְת עַמִּים יִמְבָּלְת יָעִיר קְנִּוֹ יִמְצָאֵרוּ בְּדָר יַנְנְחָנוּ יִבְיִבְּלֶת בְּנָפִיוֹ יִקְחֵהוּ יַבְּבָשׁ מְשֶׁלֵע יַבְּעָקְהוּ דְבַשׁ מְשֶׁלֵע יַבְּעָקְהוּ דְבַשׁ מְשֶׁלֵע יִבְּעָקְהוּ דְבַשׁ מְשֶׁלֵע יִבְּמָתִי מְּיִנְקְהוּ דְבַשׁ מְשֶׁלֵע יִבְּמָתְהוּ אָרֶץ יִבְּמָתְהוּ בְּלָיר נַבְשׁ מְשֶׁלֵע יִבְּמָתְהוּ בְּעָר נַנְשָׁתְר בְּעָשׁ וְעַתּוּרִים יִנְבִבְּתְּשׁ בְּנִי־בָשׁן וְעַתּוּרִים יִנְבִּבְּתְּשׁ בְּנִי־בָשָׁן וְעַתּוּרִים יִנְבִּם־עַנָב תִּשְׁמֵּה־בָּחָמֵר:

זְקַנֶּיךּ וְיָאמְרוּ־לֵךְּ: בְּהַפְּרִידִוֹ בְּנֵי אָרֵם וְבְּתָהוּ יְלֵל יְשִׁתְּוּ יִשְׁאָהוּ עַל־אָנְיוֹ יְרַחֵף יִשְׁאָהוּ עַל־אָבְרָתְוּ: יִשְׁאָהוּ עַל־אָבְרָתְוּ: יִשְׁאָהוּ עַל־אָבְרָתְוּ: יַשְׁאָהוּ עַל־אָבְרָתְוּ: יַשְׁאָהוּ עַל־אָבְרָתְוּ: יַשְׁאָמוֹ מָחַלְּמִישׁ צְּוּר: עִם־חֲלֶב בָּלְיִוֹת חָשָּׁה עם־חֲלֶב בָּלְיִוֹת חָשָּׁה יַיִּשְׁמֵן יְשָׁרוּוֹ וַיִּבְעָנִט

שאל אבוה ויחוי לה סביה ויימרוז לה: י בָּאַחֶסָנָא עָלָאַה עָמַמַיַּא בָּפַרְשׁוּתָה בָּנִי אַנַשַא קיים תחומי עממיַא למנין בני ישראל: טאַרי חַלָּקא דִייַ עַמָּה יַעַקב עַדַב אַחֶסֶנָתָה: יַסְפִּיק צַרְכֵּיהוֹן בָּאַרְעַא מַדבּרָא וֹבית צחונא אתר די לית מיא אַשַרנון סחור סחור לשבנתה אלפנון פתגמי אוריתא נטרנון בבבת עיניהון: יא כנשרא דמחיש לקנה על בנוהי מָתְחוֹפֶף פַּרִיס גַרִפּוֹהִי מִקְבֵּלְהוֹן מַנַטֵּלְהוֹן על תקוף אברוהי: יביי בלחודוהי עתיד לְאַשְׁרָיוֹתְהוֹן בְּעַלְמֵא רהוּא עתיד לאָתְחַדַּתָא וָלָא יָתְקָיִם קַדַמוֹהָי פַּלחַן טַעַנַן: יג אַשָּׁרָנוּן עַל תַּקָפֵּי אַרעַא ואוכלנון בַּזַת סַנַאֵיהוֹן וִיהַב לָהוֹן בַּזַת שַלּיטִי קרוין ונכסי יַתַבֵּי פַּרַכִּין תַקִּיפִין: יד יַהַב לְהוֹן בּזּת מלכיהון ושליטיהון עם עותר רברביהון וַתַקּיפֵיהוֹן עַמַּא דָאַרְעָהוֹן וַאַחֱסָנִתְהוֹן עם בזת חיליהון ומשריתהון ודם גבריהון יָתָשַׁד כְּמֵיָא: אוּנְעַתַּר יִשְׂרָאֵל וּבְעַט

רם"י

שאל אביר. אלו הנביאים שנהראו אבות. כמו שנאמר באליהו אבי חכנ ישראל (שם): זקניר, אלו החכמים (שם): ויאמרו לר. הראשונות (שם): (ח) בהנחל עליון גוים. כשהנחיל הקב"ה למכעיסיו את חלק נחלתם הליפם ושטפם (שם שית): בהפרידו בני אדם. כשהפין דור הפלגה היה כידו להעכירם מן העולם, ולא עשה כן, אלא יצב גבולות עמים, היימס ולא אבדם: למספר בני ישראל. בשביל מספר בני ישראל שעחידין לנחת מבני שם. ולמספר שבעים נפש של בני ישראל שירדו למלרים הליב גבולות עמים שבעים לשון: (ט) בי חלק ה׳ עמו. למה כל זאח, לפי שהיה חלהו כבוש ביניהם ועתיד ללאת. ומי הוא חלהו, עמו. ומי הוא עמו, יעקב חבל נחלחו, והוא השלישי באבוח, המשולש בשלש זכיוח, זכוח אבי אביו וזכות אביו וזכותו, הרי שלש, כתבל הזה שהוא עשוי בשלשה גדילים. והוא ובניו היו לו לנחלה, ולא ישמעאל בן אברהם ולא עשו בנו של ילחק (שם שיב): (י) ימצאהו בארץ מדבר. חותם מנח לו נחמנים בחרן המדבר, שקבלו עליהם חורחו ומלכוחו ועולו מה שלא עשו ישמעאל ויושבי הר שעיר. שנאמר וזרח משעיר למו הופיע מהר פחרן (להלן לג:ב): ובתהו ילל ישמן. חרץ ליה ושממה מקום יללת חניוניום ובנוח יענה, אף שם נמשכו אחר האמונה ולא אמרו למשה היאך נלא למדברות מקום ליה ושממה, כענין שנחמר לכתד חחרי במדבר (ירמיה ב:ב): יסבבנהו. שם סבבם והקיפם בעונים, וסבכם בדגלים לארבע רוחות, וסככן בחחחים ההר שכפהו עליהם כגיגים (ספרי שיג): יבונגהו. שם בחורה ובינה: יצרנהו. מנחש שרף ועקרב ומן האומוח (שם): כאישון עינו. הוא השחור שבעין שהמחור יולח הימנו. וחונקלום תרגם, ימצאהו. יספיקהו כל לרכו במדבר, כמו ומלא להם (במדבר יא:כב) לא ימלא לנו ההר (יהושע יז:נוז): יסבבנהו. אשרינון סחור סחור לשכינתיה, אהל מועד באמלע וארבעה דגלים לארבע רוחות: (יא) כנשר יעיר קנו. נהגם ברחמים ובחמלה כנשר הזה, רחמני [הוא] על בניו ואינו נכנס לקנו פחחום עד שהוא מקשקש ומטרף על בניו בכנפיו בין אילן לאילן בין שוכה לחברחה, כדי שיעורו בניו ויהא בהן כח לקבלו (ספרי שיד): יעיר קנו. יטורר בניו: על גוזליו ירחף. אינו מכביד טלמו עליהם אלא מחופף, נוגע ואינו נוגע, אף הקב"ה, שדי לא מלאנוהו שגיא כח (איוב לז:כג) כשבא ליתן חורה לא נגלה עליהם מרוח אחת אלא מארבע רוחות, שנאמר ה' מסיני בא וזרח משעיר למו, הופיע מהר פארן וואחה מרבבות קדש) (להלן לג:ב). אלוה מחימן יבא (חבקוק ג:ג) זו רוח רכיעיח (ספרי שם): יפרוש בנפיו יקחהו. כשכת ליטלן ממקום למקום אינו נוטלן ברגליו כשאר עופות, לפי ששאר עופות יראים מן הנשר, שהוא

מגביה לעוף ופורח עליהם לפיכד נושחו ברגליו מפני הנשר. חבל הנשר חינו ירח אלא מו החז. לפיכר נושאו על כנפיו, אומר מוטב שיכנס החז בי ולא יכנס בבני. אף הקב"ה, ואשא אתכם על כנפי נשרים (שמות יע:ד) כשנשעו מלרים אחריהם והשיגום על הים היו זורקים בהם חלים ואבני בליסטראות, מיד ויסט מלאך החלהים וגו' ויבח ביו מחנה מלרים וגו' (שם יד:יטרכ: מכילחת בחדש פ"ב): (יב) ה׳ בדד [ינחנו]. ה׳ כדד וכטח נהגם כמדכר: ואין עמו אל נבר. לח היה כח באחד מכל אלהי הגויים להראות כחו ולהלחם עמהם. ורבותינו דרשוהו על העתיד (ספרי שטו) וכן תרגם אונהלום, [ואני אומר] דברי חוכחה הם להעיד השמים והארז ותהא השירה להם לעד שסופו לבגוד. ולא יזכרו הראשונות שעשה להם ולא הנולדות שהוא עתיד לעשות להם, לפיכך לריך ליישב הדבר לכאן, ולכאן וכל הענין מוסב על זכור ימוח עולם בינו שנות דור ודור (לעיל פסוק ז) כן עשה להם וכן עתיד לעשות, כל זה היה להם לזכור: (יג) ירבבהו על במותי ארץ. כל המקרח כתרגומו: ירבבהו וגוי. ע"ש שחרן ישרחל גבוה מכל החרלות (ספרי שעוז): ויאבל תנובות שדי. אלו פירוח ארן ישראל שקלים לנוב ולהחבשל מכל פירוח הארלות (שם): וינקהו דבש מסלע. מעשה כאחד שאמר לבנו כסיכני הכא לי קליעות מן החבית. הלך ומלא הדבש לף על פיה, אמר לו זו של דבש הוא, אמר לו השקע ידר לחוכה וחתה מעלה הליעות מתוכה (שם): ושמן מחלמיש צור. חלו זיחים של גוש חלב (שם): במותי ארץ. לשון גובה: שדי. לשון שדה: חלמיש צור. תקפו וחזקו של סלט. כשאינו דבוק לתיכה שלאחריו נקוד חלמיש וכשהות דכוק נקוד חלמיש: (יד) חמאת בקר וחלב צאן. זה היה כימי שלמה, שנאמר עשרה בקר בריאים ועשרים בקר רעי ומאה לאן (מלכים א ה:ג; ספרי שיו): עם חלב ברים. זה היה כימי עשרת השבטים, שנאמר ואוכלים כרים מלאן (עמוס ונד: ספרי שם): חלב כליות חטה. זה היה בימי שלמה, שנאמר ויהי לחם שלמה וגו' (מלכים א ה:ב: ספרי שם): ודם ענב תשתה חמר. כימי עשרת השבטים, השוחים במזרקי יין (עמום ווו; ספרי שם): חמאת בקר. הוח שומן הנקלט מעל גכי החלכ: וחלב צאן. חַלַב של לאן, וכשהוא דבוק נקוד חֲלֶב, כמו כחלב אמו: כרים. ככשים: ואילים, כמשמעו : בני בשן. שמנים היו: בליות חטה. חטים שמנים כחלב כליות וגסין ככולית (ספרי שם): ודם ענב תשתה חמר. חהיה שותה בטוב וטעם יין חשוב: חמר. יין בלשון ארמי חמר, [ו]אין [חמר] זה שם דבר אלא לשון משובח בטעם, ווינו"ש בלע"ז. ועוד יש לפרש שני מקראות הללו אחר חרגום של אונקלום, אשרינון על חוקפי ארעא וכו': Ask your father and he will relate it to you, and your elders and they will tell you.

<sup>8</sup> When the Supreme One gave the nations their inheritance. when He separated the children of man.

He set the borders of the peoples according to the number of the Children of Israel.

<sup>9</sup> For HASHEM's portion is His people; Jacob is the measure of His inheritance.

God's 10 He discovered him in a desert land, in desolation, a howling wilderness:

Kindness He encircled him, He granted him discernment, He preserved him like the pupil of His eye. 11 He was like an eagle arousing its nest, hovering over its young.

spreading its wings and taking them, carruing them on its pinions.

12 HASHEM alone guided them, and no other power was with them.

13 He would make him ride on the heights of the Land

and have him eat the ripe fruits of the fields:

He would suckle him with honey from a stone, and oil from a flinty rock:

14 Butter of cattle and milk of sheep with fat of lambs, rams born in Bashan and he-goats. with wheat as fat as kidneus; and you would drink blood of grapes like delicious wine.

15 Jeshurun became fat and kicked.

experience and perspective. Generation after generation were brought down for their sins of immorality, greed, or aggression. Does Israel think it will be different?

- 8. בהפרידו בני אדם... למספר בני ישראל When He separated the children of man... according to the number of the Children of Israel. After the Flood, when all people who survived lived together and tried to build the Tower of Babel (Genesis 11). God decided to scatter them. He divided them into seventy languages and separate nations, corresponding to the number of the Children of Israel, i.e., the seventy members of Jacob's family who would later descend to Egypt (Rashi). The connotation is that when the nations at large forfeited their opportunity to be the bearers of God's mission for humanity. He substituted Israel for them and made the number of Jewish families parallel to the number of primary national groups. This illustrates that God ordered history in consonance with the needs of Israel, for it stands to reason that if Jews were to be the ones who would carry out God's designs for history, the conditions of human experience should enable them to do so. As the next verse explains, Israel — His people — is God's portion on earth.
- 9. יעקב חבל נחלתו Jacob is the measure [lit., rope] of His inheritance. Ropes were used to measure a plot of land, so that the word rope came to be synonymous with the plot itself (Ibn Ezra). Thus, Jacob's family is God's inheritance.

A rope, twisted of many strands, is stronger than any of the individual strands. Therefore, the Patriarch Jacob is singled out as God's rope, because he combined the strengths of Abraham and Isaac with his own (Rashi).

- 10-14. God's kindness to Israel. Moses recounts the Divine kindnesses that should have made Israel eternally arateful.
- 10. בארץ מדבר In a desert land. God discovered Israel's loyalty during the forty years in a desert land, for despite their lapses recorded in the Torah, the nation proved its worthiness (Rashi).

- יסבבנהו He encircled him. In the Wilderness. God surrounded Israel with clouds of alory and protection, and with the banners of the tribes and their formations. He granted them the discernment and wisdom of the Torah, and preserved them in the dangerous conditions of the Wilderness (Rashi).
- 11. בנשר Like an eagle. The Torah uses the simile of an eagle to describe God's loving care of Israel, like an eagle tenderly sheltering and ministering to its young.
- 12. ה' בדד HASHEM alone. Unlike the rest of Creation. Israel was not placed under the stewardship of angels; God Himself guides Israel (Ramban).
- 13-14. According to Onkelos, the general theme of these verses is that God would bring the Jews into the Land and enable them to defeat its rulers and enjoy the lavish booty of the conquest. In this vein, he interprets the similes of these verses as poetic references for the defeated cities, fortresses, and kings, and their respective riches.

Rashi and other commentators interpret the verses according to various Midrashic references to the amazing bounties of the Land's agricultural riches and its flourishing livestock.

- 15-18. Prosperity brings dissolution. Good fortune is a serious challenge to a nation's moral standing, for people are prone to indulge their lusts when they have the resources to do so. Israel failed the test.
- 15. וישמן ישרון Jeshurun became fat. This is the first time in the Torah that Israel is described with the august title Jeshurun, from יָשֶׁר, upright, straight, just, meaning that it does not deviate from the high standards demanded by God. Having come into the Land and enjoyed God's loving gifts, Israel was at the height of its calling - but too much prosperity led to its downfall. Even Jeshurun is in danger if it succumbs to its desires (R' Hirsch).

When the nation's elite pursued physical pleasures growing fat, thick, and corpulent — the outcome was that the

וַיָּטשׁ אַלְוֹהַ עַשְּׁהוּ שַׁמֵנָתַ עַבִיתַ כָּשִּׁיתָ יַקנָאָהוּ בִּזַרִים וַיָנַבֵּל צור יִשְעַתוּ: ייַ עַתוּוּ: ייַ יובּחוּ לשַרִים לא אַלהַ יו בַּתִוֹעֻבָּת יַכְעִיסֵהוּ: חַדַשִּׁים מִקַּרְב בָּאוּ אַלהִים לא יִדָעוּם אַוּר יְלֶּדְךָּ תָּשׁׁ יה לא שערום אַבְתֵיכֵם: היי לא יש וַתִּשִׁבַּח אֵל מִחְלְלֵבְּ: וַיָּרָא יהוָה וַיִּנְאָץ וַיֹּאמֶר אַסְתֵּירַה פַנַיֹּ מֶהֶׁם ב מַבַעס בַנִיו ובְנתִיו: בָּי דָוֹר תַּהָפָּכֹת' הֵׁמַה אָרָאָה מָה אַחַרִיתָם ָהֶם קָנָאוֹנִי בָלֹא־ אֵׁל כא בַּנֵים לִא־אָמַן בַּם: וָאַנִי אַקנִיאַם בִּלֹא־עָם בַּעַסִוּנִי בְּהַבְלֵיהֵם כִּי־אֵשׁ קַרְחַה בָאַפִּי בב בָּגְוֹי נַבָל אַכְעִיסֵם: וַתִּאכַל אָרֵץ וֵיבִלָּה וַתִּיקֵר עַר־שָאוֹל תַּחָתִּית אַסְפָּה עַלֵימוֹ רַעוֹת בג וַתִּלַהָט מִוֹסָדֵי הַרִים: מְזֵי רָעָב וּלְחֲמֵי רֻשֶּׁף בר חצי אַכַלֶה־בֶּם: ושורבהמת אשלחיבם וַקָטב מִרִירֵי מחוץ תשבל־חבב בה עם־חֲמֻת וְחֵלֵי עַפַּר: גַם־בַּחוּר גַם־בָּתוּלֵה וּמֶחֲדָרָים אֵימָה אָמַרָתִי אַפְאֵיהֵם יוֹנַק עִם־אָישׁ שֵׁיבָה: ם

אַצְלַח תִּקוּף קָנָא נָכְסִין וּשְבַק פַּלְחַן אַלַהָא רעַבְרַה וָאַרְגַּז קַרָם תַּקִּיפַא דפָרקה: סו אַקנִיאוּ קַרַמוֹהִי בְּפַּלְחַוּ טַעַוַוּ בְּתוֹעַבָתָּא אַרְגִּיזוּ קַרָמוֹהִי: יידַבָּחוּ לשַרון רַלֵּית בָּהון צְרוּךְ רַחַלֵּן רְלַא יַדַענּוּן חַדְתַּא דִּי מקריב אתעבידא לא אָתַעַסְקּוּ בָהוֹן אַבַהַתַבוֹן: ייז דַּחַלָּא תַקִּיפַא דָבָרַאַרְ נָשֵיתָא וּשְבַקּתַּא פּלְחַן אַלָהָא דעָבָרָף: ייּוֹגֵלִי קָרָם ייַ וּתְקַף רָגָוָה מִהָּאַרְגָּיזוּ קַרַמוֹהִי בְּנִין וּבְנַן: נאַמַר אַסַלָּק שְבִנְתִּי מִנָּהוֹן גַּלִי קַרַמִי מַא יָהַי בָסוֹפַיהוֹן אַרֵי דַרָא רְאַשְׁנִיוּ אָנוּן בְנַיָּא דְלֵית בְּהוֹן הֵימָנוּ: בּא אָנוּן אַקניאוּ קַרַמִי בָּלָא דַחַלָן אַרגִּיזוּ קַרַמִי בַּפַּלְחַן טענן נאַנא אַקננון בָּלָא עם בּעַמָּא טַפִּשָא אַרְגַּוְנוּן: כּכּאַרַי קְדּוּם תַקיף בַּאַשָּא נָפַק מְקָרָמֵי בִּרְגַז וְשַׁצִי עַד שאול אַרָעִית וָאָסֵף אַרְעָא נעלַלְתַּהּ וְשַׁצִי עַד סְיָפֵי טוּרַיָּא: בּג אָסֵף עַלַיהוּן בִּישׁן מַבִּתָּשַׁי אַשַצִי בְהוֹן: כּד נִפִּיחַי כָפָן וַאַכוּלֵי עוּף וּכְתִישֵי דוּחִין בִּישִין וִשַּן חַיוַת בָּרָא אַנָרַי כְהוֹן עִם חַמַת תַּנִינַיָא ַדְּזַחַלִּין בָּעָפְרָא: כּהּ מְבָּרָא תְּתַבָּל חַרְבָּא וּמִתְּנַנַיָּא חַרְגַּת מוֹתָא אַף עוּלֵמֵיהוֹן אַף עוּלַמַתָּהוון יַנְקִיהוו עם אַנְש סָבַיהון: בּוּ אַמַרִית אַחוּל רָגְזִי עַלַיהון

רש"ני

(טו) עבית. לשון עובי: בַּשִּׁיתַ. כמו בִּפִּיתַ, לשון כי כסה פניו בחלבו (איוב טו:כו) כחדם ששמן מבפנים וכפליו נכפלים מבחון, וכן הוא אומר וישש פימה שלי כפל (שם: ספרי שיח): בַּשִּׁיתַ. יש לשון קל בלשון כסוי, כמו וכוסה קלון ערום (משלי יב:מו) ואם כתב בְּשִּיתַ דנוש היה נשמע כסים את אחרים, כמו כי כסה פניו: וינבל צור ישעתו. גנהו ובזהו, כמו שנאמר אחוריהם אל היכל ה' וגו' (יחזקאל ח:טו) אין לך נכול גדול מזה (ספרי שם): (שו) יקנאהו. הבעירו חמתו והנחתו: בתועבות. במעשים חעובים, כגון משכב זכור וכשפים שנאמר בהם תועבה (ויקרא יח:כב; לעיל יחיב; ספרי שם): (יז) לא אלה. כתרגומו דלית בהון טרך, חילו היה בהם לרוך לא היתה קנאה כפולה כמו עכשיו (ספרי שם): חדשים מקרוב באו. אפילו אומות השולם לא היו רגילים בהם. גוי שהיה רואה אותם היה אומר זה ללם יהודי (שם): לא שערום אבותיבם. לא יראו מהס, לא עמדה שערתם מפניהם. דרך שערות האדם לשמוד מחמת יראה. כך נדרש בספרי (שם). ויש לפרש עוד שערום לשון ושמירים ירקדו שם (ישמיה יג:כא) שמירים הם שדים. לא עשו אבוחיכם שמירים הלל: (יח) תשי. תשכח (ס"א שכחת). ורטחינו דרשו כשבא להימיב לכם אתם מכעיסין לפניו ומחישים כחו מלהיטיב לכם (ספרי שיט): אל מחוללך. מוליאך מרחם, לשון יחולל איטת (תהלים כטיט) חיל כיולדה (ירמיה ו:כד): (ב) מה אחריתם. מה תפלה נהם נסופם: כי דור תהפובות המה. מהפכץ רטני לכעם: לא אַמַן בם. אין גידולי ניכרים בהם, כי הוריתים דרך טובה וסרו ממנה: אַנק. לשון ויהי חומן טריטור"ה בלפ"ו. דבר חחר, חמון לשון חמונה, כתרגומו, אמרו בסיני נעשה ונשמע ולשעה קלה בטלו הבטחחם ועשו העגל (ספרי שם): (בא) קנאוני. הבעירו חפחי: בלא אל. כדכר שחיט חטה: בלא עם. כחומה שחין לה שם (ס"ח עם), כמו שנחמר הן חרץ כשדים זה העם לח היה (ישעיה כגייג) ובעשו הוא אומר כזוי אסה מאד (שוכדיה כ): בגוי נבל אבעיסם. אנו המינים, וכן הוא אומר אפר נבל בלבו אין אלהים (חהלים יד:א; ספרי שכ): (בב) קדחה. בערה:

ותיקד. ככם עד היסוד: ותאבל ארץ ויבולה. ארלכם ויבולה (ספרי שם): ותלהט. ירושלים המיוסדת על ההרים, שנאמר ירושלים הרים סביב לה (חהלים הכבוב: ספרי שם): (כג) אספה עלימו רעות. אחבר רעה על רעה, לשון ספו שנה על שנה (ישעיה כט:ח) ספות הרוה (לעיל כט:יח) שלוחיכם ספו על זבחיכם (ירמיה ז:כא). דבר אחר, אספה, אכלה, כמו פן חספה (בראשית יטיטו; ספרי שכא): חצי אבלה בם. כל חלי אשלים כהם, וקללה זו לפי הפורענות לכרכה היא, חלי כלים והם אינם כלים (ספרי שם): (כד) מזי רעב. אונקטם חרגם נפיחי כפן, ואין לו עד מוכיח עליו. ומשמו של רבי משה [ם"א יהודה] הדרשן מטולוש"א שמעחי, שעירי רעב, אדם כחוש מגדל שער על בשרו: מזיי. לשון ארמי שער, מזיא, דהיה מהפך במזיח (מגילה יח.): ולדומי רשף. השדים נלחמו בהם שנחמר ובני רשף יגביהו שוף (איוב ה:ז) והם שדים: וקטב מרירי. וכריתות שד ששמו מרירי: קטב. כריחה, כמו אהי קטבך שאול (הושע ינ:יד): ושן בהמות. מעשה היה והיו הרחלים נושכין וממיתין (ספרי שם): חמת זוחלי עפר. חרם נחשים המהלכים על גחונם על העפר (שם) כמים האחלים על החרץ. זחילה לשון מרולת המים על העפר, וכן כל מרולת דבר המשפשף על העפר והולך: (כה) מחוץ תשבל חרב. מחון לעיר חשכלם חרב גייסות: ומחדרים אימה. כשבורה ונמלט מן החרב חדרי לכו נוקפים עליו מחמת אימה והוא מת והולך בה (שם). דבר אחר, ומחדרים אימה בבית תהיה אימח דבר, כמה שנאמר כי עלה מות בחלוניט (ירמיה ט:ב) וכן תרגם אונקלום. דבר אחר, מחת תשכל חרב על מה שעשו בחוטת, שנאמר ומספר חוטת ירושלים שמחם מזבחות לבושת (שם יא:יג; ספרי שם): ומחדרים אימה. על מה שעשו בחדרי חדרים, שנאמר אשר זהני ישראל פושים איש בחדרי משכיתו (יחזקאל ח:יב; ספרי שם): (בו) אמרתי אפאיהם. אמרתי בלבי אפאה אותם. ויש לפרש אפאיהם אשיחם פאה, להשליכם מעלי הפקר, ודוגמתו מלינו בעזרא וחחן להם ממלכוח ועממים וחחלקם לפאה (נחמיה טוכב) להפקר, וכן חברו מנחם. ויש פותרים אותו כתרגומו, יחול רוגדי

. Rrinas Dissolution The

Worsens

Prosperitu You became fat, you became thick, you became corpulent —

and it deserted God its Maker, and was contemptuous of the Rock of its salvation

16 They would provoke His jealousy with strangers:

they would anger Him with abominations. Descent

<sup>17</sup> They would slaughter to demons without power, gods whom they knew not. newcomers recently arrived, whom your ancestors did not dread.

18 You ignored the Rock Who gave birth to you, and forgot God Who brought you forth.

God's 19 HASHEM will see and be provoked by the anger of His sons and daughters.

Wrath 20 and He will sau, "I shall hide Mu face from them and see what their end will be for they are a generation of reversals, children whose upbringing is not in them.

<sup>21</sup> They provoked Me with a non-god, angered Me with their vanities:

so shall I provoke them with a non-people, with a vile nation shall I anger them.

<sup>22</sup> For fire will have been kindled in Mu nostrils and blaze to the lowest depths.

It shall consume the earth and its produce, and set ablaze what is founded on mountains.

<sup>23</sup> I shall accumulate evils against them. Mu arrows shall I use up against them:

<sup>24</sup> bloating of famine, battles of flaming demons, cutting down by the noontime demon. and the teeth of beasts shall I dispatch against them.

with the venom of those that creep on the earth.

<sup>25</sup> On the outside, the sword will bereave, while indoors there will be dread even a young man, even a virgin, a suckling with the gray-haired man.

<sup>26</sup> I had said. 'I will scatter them.

ordinary folk deserted God and showed Him contempt. For such is human nature: When the great stray a little bit, the commoners fall into a steep decline (Sforno).

16-17. The descent worsens, Israel will anger God by worshiping strange gods and performing such acts as sodomy and idolatry, which God regards as abominable. They will bring offerings to powerless demons, to newly invented gods that their ancestors never knew or scorned as hoaxes.

19-25. God's wrath. Israel's provocations will not go unrequited. If the people use God's blessings to anger Him. He will remove the blessings and cast them to the mercies of their enemies.

19. מבַעס בַנִיו ובְנַתִיי — By the anger of His sons and daughters. It is unusual for the Torah to specify daughters, since the word בניו generally means children, and includes both sexes. According to Ramban, this alludes to the period before the destruction of the First Temple, when the women were the most fanatic in their pursuit of idol worship (see Jeremiah 44). Sforno interprets this as a reference to the outcome of the sinfulness described above, when the victorious enemies of Israel will subject both males and females to degradation and abuse.

20. דור תַּהְפַכֹּת — A generation of reversals. They reverse God's mood from benevolence to anger (Rashi).

לא אַמון בָּם Whose upbringing is not in them. God raised them to be good, but they have so spurned His upbringing that it is nowhere apparent in them. Alternatively, אָמָן is rendered as faith. At Sinai they pledged their faith to God, but soon afterward their faith deserted them and they made the Golden Calf (Rashi).

21. הם קנאוני... ואני אקניאם — They provoked me... so shall I provoke them. Israel angered God by worshiping deities that had no power or value. Measure for measure, God will let them be defeated and subjugated by nations that have no cultural or moral worth, nations that exist solely to exact retribution against Israel.

22. מוסדי הרים — What is founded on mountains, i.e., Jerusalem, which is built on the Judean mountains (Rashi).

26-31. False notions of the conquerors. Israel's enemies will think that they prevailed by their own prowess, independently of God's anger - but that will be their undoing, because it will cause God to intervene on the side of Israel.

26-27. Having concluded the chilling litany of suffering that Jews will suffer because of their sins, God pauses. He said that He would scatter them and bring an end to them a fate that they would deserve because of their sins. But that would cause the Name to be desecrated, because the enemies of Israel would believe that they overcame God's opposition and prevailed with their own strength; they would never believe that they succeeded only because God used them as His rod. To prevent this from happening, God will stay their hand.

Ramban's interpretation of these two verses includes a seminal dissertation on the course of history, as follows:

26. אַפאיהם — I will scatter them. This refers to the exile of the Ten Tribes, who were scattered to an unknown place where they have never been heard from again.

ואשצגוו אבטל מבני אנשא דוכרניהוז: כו אלולפון רגוא דסנאה כניש דילמא יָתְרָבֶרֶב בְּעַל דְבַבָא דִילְמָא יִימְרוּן ידנא תקיפת לנא ולא מו קדם יי הות כל דא: כח ארי עם מאבדי עצה אנון ולית בהון סוכלתנו: כשאלו חבימו אָסְתַּכֵּלוּ בָרַא סְבַרוּ מֵא יָהֵי בְסוֹפּיהון: לאכדיו ירדוף חד אלפא ותריז יערקון לרבותא אַלַהַן (אַרַי) תַּקִּיפָהון מסרנוּן ויי אשלמנון: לא ארי לא כתקפנא תקפהון ובעלי דבבנא הוו דיננא: כפרענות דסדום עמא פרענותהוו ולפותהוו כעם עמרה מַחַתָהוֹן בִּישִׁין כַּרִישׁי חוין ותשלמת עובדיהון כמררותהון: לנהא כמרת תַנִינַיָא כּס פַּרענוּתהון וּכְרֵישׁ פַּתַני חויין אַכזרַאין: לר הַלַא כל עובדיהון גלן קדמי גניזין ליום דינא באוצרי: לה קדמי פַרענותא נאַנא אַשַלַם לעדו דיגלון מַאַרעהון אַרִי קריב יום תַּבְרהון וּמַבּע דעתיד להון: מארי ידין יי דינא דעמה

לוּלֵי בַּעַס אוֹנֵב אָגוּר פֶּן־יִאמְרוּ יָדְנוּ רָמָה פִּי־גְוּי אבִר עֵצְוֹת הֻמָּה לְּוּ חֲכְמִוּ יַשְּׁבְּילוּ זְאת אַם־לֹא בִּי־צוּרֶם מְכָּרָם בָּי לָא כְצוּרֵנוּ צוּרֶם בָּי־מִגֶּפֶן סְדם גַּפְּנֶם בְּי־מִגֶּפֶן סְדם גַּפְּנֶם תְנִבְּמוֹ עִנְּבֵי־רוֹש הֲלֹא־הָוֹא בָּמֵס עִפָּרֶי הָלֹא־הָוֹא בָּמֵס עִפָּרֶי בָּי קָרוֹב יְוֹם אֵידָם בִּי קָרוֹב יְוֹם אֵידָם בִּי־יָדְין יהוה עַמֹּוּ בּז אַשְׁבִּיתָה מֵאֱנָוֹשׁ זִכְּרֵם:
בּן־יְנַבְּרָוּ צָּגֵימוֹ
בּן־יְנַבְּרָוּ צָגֵימוֹ
בּין וְאָין בָּהָם תְּבוּנֵה:
לּי נְיִאין בָּהָם תְבוּנֵה:
לֹּא יַהְיִה הִסְנִירָם:
לֹּא יַבִינוּ פְּלִילִים:
לֹּג אַשְׁבְּלֹת מְרֹלָת לֵמוֹ:
לֹּג אַשְׁבְּלֹת מְרֹלָת לֵמוֹ:
לֹּג אַשְׁבְּלֹת מְרֹלָת לֵמוֹ:
לֹּג אַשְׁבְּלֹת מְרָתָת:
לְּאַת הָּמְוּט רַגְלֶם
לַּת תְּתִוּנוֹ בְּאַוֹצְרֹתָי:

(חבקוק ג:יו) בשדמות קדרון (מלכים כ כנ:ד): ענבי רוש. משכ מר: אשכלות מרורות למו. משקה מר רחוי להם, לפי מעשיהם פורענותם. וכן חרגם חונקלום. ומושלמת שוכדיהו כמררוחהוו: (לג) חמת תנינם יינם. כתרנומו. הה כמרת תניניא כם פורענותהון. הנה כמרירות נחשים כום משחה פורענותם: וראש פתנים. כוסס. שהוא אבזר לנשור. אויב אכזרי יבא ויפרע מהס: (לר) הלא הוא במום עמדי. כתרגומו. כסבורים הם ששכחתי מעשיהם כולם גנוזים ושמורים לפני: הלא הוא. פרי נפנס ותכוחת שדמותס כמום עמדי: (לה) לי נקם ושלם. עמי נכון ומזומן פורענות נקם, וישלם להם כמעשיהם. הנקם ישלם להם גמולם. ויש מפרשים ושלם שם דבר, כמו ושילום, והוח מגזרת והדיבר חין בהם (ירמיה ה:יג) כמו והדיבור. ואימתי אשלם להם: לעת תמוט רגלם. כשחתום זכות אבותם שהם סמוכים עליו: בי קרוב יום אידם. כשחרלה להביח עליהם יום חיד, הרוב ומזומן לפני להביח ע"י שלוחים הרבה: וחש עתדות למו. ומהר יבחו העתידות להם: וחש. כמו ימהר יחישה (ישפיה ה:יט). עד כאן העיד פליהם משה דברי חוכחה להיות השירה הזאת לעד. כשתבא עליהם הפורענות ידעו שאני הודעתים מראש. מכאו ואילד העיד עליהם דברי תנחומין שיבאו עליהם ככלות הפורענות ככל אשר אמר למעלה (ל:ח) והיה כי יבוחו עליד ונו' הברכה וההללה ונו' ושב ה' חלהיד חת שבוחד ונו': (לו) בי ידין ה' עמו. כשישפוט חותם ביסורין הללו החמורים עליהם, כמו כי בם ידין עמים (איוב לוגלא) ייםר עמים. כי זה אינו משמש בלשון דהא לחח טעם

מליהון. ולא יחכו, שאם כן היה לו לכחוב אאפאיהם. אחת לשמוש ואחת ליסוד. כמו אחוכר (ישמיה מה:ה) אחמלכם במו פי (חיוב טו:ה) [אחלפר חכמה (שם לגולג)] והאל"ף התיכונה אינה ראויה בו כלל. ואונהלום תרגם אחר לשוו הברייתא השטיה בספרי (שכב) החולהת חיבה זו לשלש חיבות, אמרתי אף אי הם, אמרתי באפי אתנם כחילו חינם. שיחמרו רוחיהם מליהם חיה הם: (בז) לולי בעם אויב אנור. חם לח שכעם אויב כנום עליהם להשחיתם. ואם יוכל להם וישחיתם יחלה הגדולה בן ובאלהיו ולא יחלה הגדולה בי, וזהו שנאמר פן ינברו צרימו. ינכרו הדבר לחלות גבורתי בנכרי שאין הגדולה שלו. פן יאמרו ידנו רמה וגו': (כח) כי. אותו גוי: אובר עצות המה ואין בהם תבונה. שחילו היו חכמים ישכילו זאת איכה יררוף וגו׳: (בט) יבינו לאחריתם. יתנו לב להתבונן לפוף פורענותם של ישראל: (ל) איכה יררוף אחר. ממנו אלף משרחל: אם לא כי צורם מכרם וה׳ הסגירם. מכרס ומסרס כידנו, דליכר"ר כלע"ו: (לא) כי לא בצורנו צורם. כל זה היה להם לאויבים להבין שהשם הסגירם ולא להם ולאלהיהם הגלחוו. שהרי עד הנה לא יכלו כלום אלהיהם כנגד טרנו. כי לא כסלטנו סלטם. כל טר שבמהרא לשוו סלע (להלן לב:יג; ישעיה ב:כח): ואויבינו פלילים. ועכשיו חויבינו שופטים חותנו שהרי לורנו מכרנו להם. [ס"א הרי שלורנו מכרנו להם] (ספרי שכג): (לב) בי מגפז סדום גפגם. מוסב למעלה, אמרתי בלבי אפאיהם אשבית זכרם לפי שמעשיהם מעשה סדום ועמורה (שם): שדמות. שדה תבואה, כמו ושדמות לא עשה אוכל

אשׁבּיתָּה מּאָנִישׁ וּרְרָם man. This is a reference to the exile of Judah and Benjamin, the Davidic kingdom from which today's known Jews are descended. Over the course of the long exile, Jews were regarded as insignificant, as if they had no independent standing as a nation worthy of note. But then, as summarized above, God said that He would not permit His Name to be desecrated by total annihilation of His people.

Ramban explains that this does not mean that God found it necessary to salvage His prestige, as it were, for all the nations together are as nothing before Him. Rather, it means that God created man to know that He is the Creator, but as all the nations sinned, only Israel remained as His loyal ser-

vant. If the tormenters of Israel were to succeed in destroying it entirely, who would remember why the world was created? And when historians would discover traces of Israel, the nations would say that it became extinct through natural means, not because God had a hand in its destiny. Therefore God never allows Israel to disappear; it is a constant reminder of God's plan, and eventually it will thrive and fulfill God's intention for it.

**28-31.** The enemy's foolish conceit. So decisive was Israel's collapse that it was obviously miraculous; but the victors thought it was due to their own strength and that of their gods.

I will cause their memory to cease from man' —

Conauerors

False

Notions of 27 were it not that the anger of the enemy was pent up, lest the tormenter misinterpret:

lest they say, 'Our hand was raised in triumph. and it was not HASHEM Who accomplished all this!"

The <sup>28</sup> For they are a nation bereft of counsel, and there is no discernment in them.

Enemy's 29 Were they wise they would comprehend this, they would discern it from their end. Foolish

<sup>30</sup> For how could one pursue a thousand, and two cause a muriad to flee. if not that their Rock had sold them out, and HASHEM had delivered them?

<sup>31</sup> — for not like our Rock is their rock — yet our enemies judge us!

Israel's

Conceit

Source of 32 For their vineuard is from the vineuard of Sodom, and from the fields of Gomorrah. their grapes are grapes of gall, so clusters of bitterness were given them.

Suffering 33 Serpents' venom is their wine, the poison of cruel vipers.

34 Is it not revealed with Me, sealed in Mu treasuries?

<sup>35</sup> Mine is vengeance and retribution at the time when their foot will falter.

for the day of their catastrophe is near, and future events are rushing at them."

Comforted 36 When HASHEM will have judged His people.

- 28. גוי אבר עצות המה They are a nation bereft of counsel. The non-Jewish conquerors are convinced of their own invincibility because they are too foolish to analyze what happened, for, as verse 29 continues, if they had considered the magnitude of Israel's downfall, they would have realized that only God could have brought it about. They would have understood that the only reason israel could have suffered such an ignominious end was that its sins had caused God to hand them over to their enemies. Otherwise, how was it possible for one soldier to pursue a thousand, and for two people to pursue ten thousand (v. 30)? Clearly, it was God's doing (Rashi).
- 31. בי לא בצורנו צורם For not like our Rock is their rock. The enemy should have realized that their triumphs were not due to the power of their gods, for their rock, i.e., god, is no comparison to the true Rock. Clearly, therefore, if our enemies judge us, i.e., defeat and punish us, it is because God willed it so (Rashi).

According to Ramban, Moses is chastising Israel's enemies, telling them that they should realize that their victories are temporary and that they should realize that God will bring them to account for their own sins: יבינו לאַחַריתם, they should understand what their [own] end will be (v. 29), for just as God's hand in Israel's defeat was undeniable, so the victors should have realized that their own downfall at His hands is inevitable

- 32-35. Source of Israel's suffering. According to Rashi, the Torah has ended its discussion of the nations and reverts to Israel, explaining why they were deserving of such a crushing defeat. According to Ramban and Sforno, however, the Torah continues to describe the evil of the nations, as will be outlined in the notes.
- 32. בִּי־מִגְפֵן סְרֹם גַפְנָם For their vineyard is from the vineyard of Sodom. The reason Israel suffered so was because they behaved like the people of Sodom and Gomorrah, as if the Jews were transplants of those two evil cities that became the prototype of wickedness (see Genesis 18-19). As a result,

Israel suffered what it had itself wrought: Because the Jews became evil, they were forced to eat the fruits of their wickedness and suffer at the hands of cruel and evil conquerors, as if (v. 33) their wine turned to poison (Rashi).

According to Ramban, this, too, refers to the nations. They refused to see the truth because they were outgrowths of Sodom and Gomorrah, Israel, however, learns from its suffering and repents, in belated recognition that God made it possible for them to be defeated and exiled. Sforno explains the comparison with Sodom. The Sodomites were rich and complacent, thinking only about their selfish pleasures and how to avoid sharing their bounty with anyone else. Such people never imagine that their successes can be due to anything but their personal superiority.

- 34. הלא הוא במס עמדי Is it not revealed with Me? Didn't Israel realize that they could not hide their sins from Me? Didn't they know that all was revealed before Me, and I was waiting for the appropriate time to punish them for their sins? (Rashi).
- 35. When the time comes that the merit of their ancestors can no longer protect them - when their foot will falter -God's vengeance and retribution will be at hand, and will come upon them very quickly. The dire prophecies of the Song are now over, and Moses is about to begin the comforting assurance that once they have been punished and have repented. God will bring redemption with equal alacrity (ibid.).

According to Ramban and Sforno, these verses are a continuation of the warning to the nations that their cruelties to Israel would not be forgotten, and retribution will come to them when their own measure of sin is filled.

- 36-43. Israel is comforted. Neither Israel's sins nor the exiles and suffering they bring about can sever the bond between it and God. Eventually, the closeness will be restored and the final redemption will come.
- 36. בי־ידין ה' עמו When HASHEM will have judged His people. After God has finished the punishment that His judgment has

ופרענות עבדוהי צדיקיא יתפרע ארי גַלִי קָרָמוֹהִי דְּבְעָדַן דְּתְתְקָף עַלִיהוֹן מחת סנאה יהון מטלטלין ושביקין: לונימר או בּחַלַתָהוו תַּקּיפַא בַּהַווֹ רחיציו בה: להדי תרב נכסתהון הוו אַכַלִין שַתַו חַמַר נָסְבֵּיהוו יְקוּמוּן כּעון ויסעדונכון יהון עליכון מגן: לט חזו בען ארי אנא אנא הוא ולית אלה בר מני אַנָא מַמִית וּמְחָיֵי מַחֵינַא וַאַף מַפּינא ולית (ד)מן ידי משוב: מארי אתקנית בשמיַא בּית שכנתי ואמרית קים אנא לָעַלְמִין: מאאָם עַל חַד תַּרָין כַּחֵיזוּ בַרַקָא מסוף שַמַיָּא ועד סוף שמיא תַתָּגָלִי חַרָבִּי וָתַתְקָף בַּדִינַא יָדִי אַתֶּב פרענותא לסנאי ולבעלי דבכי אשלם: מבארוי גירי מדמא וחרבי תקטול בעממיא מדָם קטילו ושבין לאעדאה בתרין מריש סנאה ובעל דבבא: מגשכחו עממיא עמה ארי פרענות עַבָּרוֹהָי צַדִּיקָיַא מָתְפָּרֵע וּפְּרַעַנוּת יַתֵּיב לסנאוהי ויכפר על ארעה ועל עמה:

בֵּי יָרָאָה בִּי־אַזְלַת יַּד וְעַל־עֲבַרָיו יתִנַחָם וְאָמַר אֵי אֵל הֵימוּ לו וְאָפֶס עַצְור וְעָזְוב: אַשַּׁר חֵלֶב זְבַחֵימוֹ יאבֶּלוּ לח צור חַסֵיו בו: יַלְוּמוּ וְיַעְזְרְבֶּם ישתו יין נסיבם רָאָוּ וֹ עַתַּה כֵּי אֲנֵי אֵנִי הוּא לט יָהֶי עֲלֵיכֵם סִתְרָה: אָנֵי אָמֵית וַאַחַיֵּה וָאֵין אֱלֹהֵים עַמַּרֵי וָאֵין מִיַּדֵי מַצֵּיל: מָחַצְתִּיֹ וַאֲנִי אֵרַפָּא וָאַמַּרתִי חֵי אַנכֵי לעלֵם: ָמ כְּי־אֶשָּׁא אֶל־שָׁמַיִם יָדִי ותאחו במשפט ידי מא אָם־שַנוֹתִי בְּרֵק חַרְבִּי וַלְמְשַנְאַי אֲשַׁלֵם: אָשִׁיב נַקַם לִצַרַי וַחַרבֵּי תֹאבֵל בַּשֵּׁר מב אַשְׁכֵּיר חִצַּי מִדָּם מֶרְאשׁ פַּרְעוֹת אוֹיֵב: מָרָם חַלַל וִשְׁבְיַה מג הַרְנִינוּ גוֹיִם עַמּוֹ בי דם־עבדיו יקום וְנַקָם יַשִׁיב לְצַרַיוּ וִכְפֵּר אַדְמָתוֹ עַמְוֹ:

רם"י דמיהם, כמשמעו (שם): ונקם ישיב לצרין. על הגזל ועל החמם, כענין שנח' מלרים לשמה תהיה ואדום למדבר שממה מחמם בני יהודה (יואל ד:יט) ואומר מחמם אחיד יטהב וגו' (עובדיה י): וכפר אדמתו עמו. ויפיים אדמחו ועמו על הלרות שעברו עליהם שעשה להם האויב, וכפר לשון רלוי ופיום, כמו אכפרה פניו (בראשית לב:כא) אנחיניה לרוגזיה (אונקלום שם): וכפר אדמתו. ומה היא אדמחו עמו. כשעמו מתנחמים ארלו מתנחמת, וכן הוא אומר רלית ה' ארלך (תהלים פה:ב) במה רלית ארלך, שבת שבות יעקב (שם). בפנים אחרים היא נדרשת בספרי, ונחלקו בה רבי יהודה ורבי נחמיה. רבי יהודה דורש כולה כנגד ישראל ורבי נחמיה דורש את כולה כנגד האומות. רבי יהודה דורשה כלפי ישראל, אמרתי אפאיהם (פסוק כו). כמו שפירשתי. עד ולא ה׳ פעל כל ואת (פסוק כו): כי גוי אובד עצות המה (פסוק כת), אבדו תורתי שהיא להם עלה נכונה (ספרי שכב): ואין בהם תבונה. להתכונן איכה ירדוף אחד מן החומות אלף מהס אם לא בי צורם מברם (פסוק ל; ספרי שס): בי לא בצורנו צורם (פסוק לח), הכל כמו שפירשחי עד מכליסו. רבי נחמיה דורשה כלפי החומות. בי גוי אובד עצות המה (פסוק כח) כמו שפירשתי תחלה, עד ואויבינו פלילים (פסוק לח): (לב) כי מגפן סדום גפנם. של אומות (ספרי שכג): ומשרמות עמורה וגוי. ולא ישימו לכס לחלות הגדולה כי: עגבמו עגבי רוש. הוא שאמר לולי כעם אויב אגור (פסוק כז) על ישראל להרעילם ולהמרירם, לפיכך אשבלות מרורות למו. להלעיט אוחם על מה שעשו לבני: (לג) חמת תנינים יינם. מוכן להשהוחם על מה שעושין להם: (לד) במום עמדי. אותו הכום, שנאמר כי כום כיד ה' וגו' (תהלים עה:ע; ספרי שכד): (לה) לעת תמוט רגלם. כענין שנאמר חרמסנה רגל (ישעיה כו:ו; ספרי שכה): (לו) בי ידין ה׳ עמו. כלשון זה משמש כי ידין כלשון דהא, ואין ידין לשון יסורין אלא כמו כי יריב את ריכם מיד עושקיהם, כי יראה בי אזלת יד וגו׳ (ספרי שכו): (לז) ואמר אי אלהימו. והחויב יחמר חי חלהימו של ישרחל כמו שאמר טיטוס הרשע כשגידד את הפרוכת (ספרי שכח; גיטין נו:) כענין שנאמר ותרא אויבתי ותכסה בושה האומרה אלי איו ה' אלהיך (מיכה ז:י): (לט) ראו עתה בי אני [אני הוא] וגו׳. אז (כש)יגלה הקב"ה ישועתו, ויאמר (להם לאויבים) ראו עתה כי אני אני הוא, מאחי באת עליהם הרעה ומאחי חבא עליהם הטובה וולמה חליתם הגבורה בהבליכם ובכם] (ספרי שכט): ואין מידי מציל. (מי) שיליל אתכם מן הרעה אשר אביא עליכם: (מ) בי אשא אל שמים ידי. כמו כי נשחחי, חמיד אני משרה (מקום) שכינתי בשמים, כתרגומו. אפילו חלש למעלה וגבור למטה אימת

לדברים של מעלה, אלא לשון מחלת דבור, כמו כי תבאו אל הארץ (ויקרא כה:ב). כשיבאו עליהם משפטים הללו ויתנחם הקב"ה על עבדיו לשוב ולרתם עליהם: יתנחם. לשון הפך המחשבה להיטיב או להרע: בי יראה בי אולת יד. כשיראה כי יד האויב הולכת וחוזהת מאד עליהם. ואפס בהם עלור ועזוב: עצור. נושע ע"י עולר ומושל שיעלור בהם: עזוב. ע"י עוזב. עולר הוא המושל העולר בעם שלא ילכו מפוזרים בנאתם לנבא על האויב, בלע"ז מיינטני"ר: עצור. הוא הנושע במעלור המושל: עזוב. מחוזה, כמו ויעזבו ירושלים עד החומה (נחמיה ג:ח). איד לא עוזבה עיר חהלה (ירמיה מטוכה), אנפורלי"ר: (לז) ואמר. הקב"ה עליהם: אי אלהימו. שעכדו: צור חסיו בו. הסלע שהיו מתכסין כו מפני החמה והלנה, כלומר שהיו בטוחיו בו להגו עליהם מו הרעה: (לח) אשר חלב זבחימו. היו חותו אלהות אוכלים שהיו מקריבים לפניהם, ושותין יין גסיבם: יהי עליבם סתרה. חוחו הלור יהיה לכם מחסה ומסחור: (לט) ראו עתה. הבינו מו הפורענות שהבחתי עליכם וחין לכם מושיע, ומן החשועה שחושיעכם וחין מוחה בידי: אני אני הוא. חני להשפיל וחני להרים: ואין אלהים עמדי. עומד כנגדי למחוח: עמדי. דוגמתי וכמוני: ואין מידי מציל. הפושעים כי: (מ) כי אשא אל שמים ידי. כי בחרון אפי אשא ידי אל עלמי בשבועה: ואמרתי חי אגבי. לשון שבועה הוא, אני נשבע חי אנכי: (מא) אם שנותי ברק חרבי. אם אשנן את להכ חרכי [כמו] למטן היות לה ברק [(יחזקאל כא:טו)], שפלנדו"ר, ותאחז במשפט ידי. להניח מדת רחמים באויבי שהרעו לכם, אשר אני קלפתי מעט והמה עזרו לרעה (זכריה א:טו). [דבר אחר,] ותאחז ידי את מדת המשפט להחזיק בה לנקום נקם: אשיב נקם וגו׳. למדו רבוחינו באגדה מחוך לשון המקרא שאמר וחאחז במשפט ידי, לא כמדת בשר ודם מדת הקב"ה. מדת בשר ודם זורק תן ואינו יכול להשיבו, והקב"ה זורק חליו ויש בידו להשיבם כאילו אוחזן בידו, שהרי ברק הוא חלו, שנאמר כאן ברק חרבי וחאחו במשפט ידי, והמשפט הזה לשון פורענות הוא. בלע"ו יושטיל"א (מכילתת שירה פ"ד): (מב) אשביר חצי מדם. התויכ: וחרבי תאבל בשר. בשרם: מדם חלל ושביה. זאת תהיה להם מטון דם חללי ישראל ושביה ששבו מהם (ספרי שלב): מראש פרעות אויב. מפשע תחלת פרלות החויב, כי כשהקב"ה נפרע מן האומות פוקד עליהם עונם ועונות אבותיהם מראשית פרלה שפרלו בישראל (שס): (מג) הרגינו גוים עמו. לאותו הזמן ישבתו העובדי כוכבים את ישראל (שם שלג) ראו מה שבחה של אומה זו שדבקו בהקב"ה בכל התלאות שעברו

עליהם ולא עזבוהו, יודעים היו בטובו ובשבתו: בי דם עבדיו יקום. שפיכות

He shall relent regarding His servants,

when He sees that enemy power progresses, and none is saved or assisted.

- <sup>37</sup> He will say, "Where is their god, the rock in whom they sought refuge.
- <sup>38</sup> the fat of whose offerings they would eat, they would drink the wine of their libations? Let them stand and help you! Let them be a shelter for you!
- <sup>39</sup> See, now, that I, I am He and no god is with Me. I put to death and I bring life, I struck down and I will heal, and there is no rescuer from My hand.
- 40 For I shall raise Mu hand to heaven and sau. 'As I live forever.
- 41 if I sharpen My flashing sword and My hand grasps judgment,

I shall return vengeance upon My enemies

and upon those that hate Me shall I bring retribution.

<sup>42</sup> I shall intoxicate My arrows with blood and My sword shall devour flesh, because of the blood of corpse and captive.

because of the earliest depredations of the enemy."

<sup>43</sup> O nations — sing the praises of His people, for He will avenge the blood of His servants; He will bring retribution upon His foes, and He will appease His Land and His people.

רש"י

די שלה הולך למות ממהר נקמחו ליפרע בחייו, כי שמא ימות הוא או אויבו ונמלא

שלה ראה נקמתו ממנו, אבל אני חי לעולם, ואם ימותו הם ואיני נפרע בחייהם,

אפרע במותם (ספרי של): (מא) אם שנותי ברק חרבי. הרבה אם יש שאינם

תלויים. כשאשו ברק חרבי ותאחז במשפט ידי. כולו כמו שפירשתי למעלה:

הטליון על התחתון וכ"ש שגבור מלמעלה וחלש מלמטה (ספרי שט): ידי. מקום שכינתי, כמו איש על ידו (במדבר ב:יז) והיה בידי להפרע מכס, אבל אמר תי שחי אגבי לעולם, איני ממהר לפרוע לפי שיש לי שהוח בדבר, כי אני חי לעולם ובדורות אחרונים אני נפרע מהס, והיכולת בידי ליפרע מן המתים ומן החיים. מלך בשר

decreed, He shall relent regarding His servants [it is inspiring that even in their degradation, Jews are still called God's servants], for He will recognize their helplessness and their dependency on Him (Rashi). Sforno, however, comments that God will relent only because some Jews, albeit a minority, remained His servants, despite temptation and persecution.

אָפּס עְצוּר וְעָּוּנּב — And none is saved or assisted. The power of Israel's enemies will have grown without stop, and God will see that none of the Jews has an avenue of salvation through a government or assistance through an ally (Rashi).

37-38. God does not punish merely out of anger; He is not a human being who thirsts for revenge. The punishment is to provide atonement for sin and to shock the sinner into recognition that he must repent and retrace his steps back to loyal service of God. In these two verses, God calls out to Israel, as it were, to recognize that its reliance on a multitude of gods was misplaced, that none of them was capable of repulsing enemies or providing the antidote to the venom of sin. The gods are not necessarily made of metal or stone. One person's god may be an idol, another's may be money or privileged position or highly placed connections or an ideology for which he is ready to risk everything. Over the centuries, Israel has adopted the full panoply of such gods. As the End of Days approaches, God, in the forum of inexorable events. will cry out "Where is their god, the rock in whom they sought refuge . . . " and Israel will hear and return to its Maker.

39. רְאוּ עָתָה – See, now. God appeals to Israel to recognize now, in its predicament, that only He is God. He repeats the word I — I, I am He — to say that He is both the only one Who can raise someone to the heights and Who can cast him

down to the depths, and no god is with Me to prevent Him from carrying out His judgment (Rashi). Alternatively, there is no god with independent power and none that is an intermediary between God and Israel.

The verse concludes by contradicting those who argued that there had to be a god of death and a god of life, because, according to their errant philosophy, the same God could not both harm and heal, kill and give life. No, God says, there is only One God (Or HaChaim). See 6:4.

**40-41.** God raises His hand in an oath that He will turn His anger against the persecutors of Israel, calling them *My enemies*, for those who attack Israel are attacking God, as well. When He considers the suffering inflicted upon Israel, He will sharpen His sword of judgment, as it were, for He will show no mercy to the pillagers of His people. As to their defense that they are blameless because they were only carrying out the Divine judgment, the prophet Zechariah (*Zechariah* 1:15) refutes such an argument: God was angry only to a small degree, but they unleashed their full measure of hatred, without justification (*Rashi*).

43. איך אוים אוים אוים ביים אוים אוים אוים אוים אוים אוים אוים - O nations — sing the praises of His people. When the final redemption comes and the world sees that Israel is restored to its glory and its enemies are punished for what they did to it, the nations of the world will recognize Israel's greatness and praise it as God's people (Rashi).

Famban summarizes the Song and Jewish history. This Song, our true and faithful testimony, tells us clearly what will happen to us. It begins with the boundless favors God bestowed on Israel, only to be paid back with rebellion. Israel's disloyalty brought it famine, predatory beasts, cruel

מפטיר

מרואתא משה ומליל ית כל פתגמי תַשְבַּחָתַא הַדָא קַרם עמא הוּא והושע בַּר נוּן: מהּ וְשֵׁצִי משָה לְמַלַּלֵא יַת כּל פתגמיא האליז עם כל ישראל: מון אמר להון שוו לבכון לכל פתגמיא די אַנַא מַסהֶד בּכוֹן יומא דין די תַפַקדנון יַת בְּנֵיכוֹן לְמְטֵּר לְמֵעְבֵּד יַת בַּל בַּתְגַמִי אוֹרַיָתַא הַדָּא: מוּאַרִי לא פתגם רקא הוא מנכון ארי הוא חייכון וּבַפְּתַגַּמַא הַדין תורכון יומין על אַרעא דִּי אַתּוּן עַבְרִין יַת יַרְדְּנַא תַּמַן למירתה: מחומליל יי עם משה בכרן יוֹמַא הַדֵּין לְמֵימַר: מּטּסָק לטוּרָא דעבראי הדין טורא דנבו די בארעא רמואב די על אפי ירחו וחזי ית אַרעא דכנען די אַנא יַהַכ לבני יִשְרַאֵל לְאַחֶסְנָא: נומות בָּטוּרָא דִּי אַתַּ סַלָּק לַתַמּן ותתכּנשׁ לעמר כּמא דמית אַהַרֹן אַחוּךְ בָּהוֹר טוּרָא ואתפניש לעמה: נאעל די שקרתון בּמֵימִרי בָּגוֹ בְּנֵי יִשְרָאֵל בְּמִי מַצוּת רַקָם מַרַבָּרָא רָצִין עַל דִי לַא קַדְּשָׁתוּון יַתִי בָּגוֹ בָּנֵי יִשְרָאַל: נבּאַרֵי מַקַבַל תֶּחֶזֵי יָת אַרְעָא וּלְתַמַן לַא תֵעוּל לאַרעַא דִּי אַנַא יַהַב לבני יִשְראַל:

מר נַיָּבְא מֹשֶׁה נַיְדַבֶּר אֶת־כָּל־דִּבְרֵי הַשִּׁירָה־הַזָּאת בְּאָזְגִי הַהָּעָם הְוּא וְהוֹשֵעַ בִּן־נְוּן: נַיְבַל מֹשֶׁה לְדַבֵּר אֶת־כָּל־מְשׁה לְדַבֵּר אֶת־כָּל־מְשֹׁה לְדַבֵּר אֶת־כָּל־הַדְּבָרִים אֲשֶׁר אָנֹכֶי מֵעִיד בָּכֶם הַיִּוֹם אֲשֶׁר לְבַבְּכֶם לְבָלְ־הַדְּבָרִים אֲשֶׁר אָנֹכֶי מֵעִיד בָּכֶם הַיִּוֹם אֲשֶׁר הְצַנָּם אֶת־בְּנִיכָם לְשְׁמְר לַנְעֲשׁוֹת אֶת־כָּל־דִּבְרֵי הַתּוֹרָה מִּ הַיִּלְה בְּנִיכָם לִשְׁמְר לַנְעֲשׁוֹת אֶת־כָּל־דִּבְרֵי הַתּוֹרָה מֵּ הַיִּלְה הַאְבָּרְים אֶת־בְּנִים יְמִים עַל־הָאֶדְלָה אֲשֶׁר אַשֶּׁר אַתֶּם עְבְרְים אֶת־הַנִּה שׁמה לרשתה:

יִבְבַּר יהוה אֶל-משֶׁה בְּעֶצֶם הַיִּוֹם הַזֶּה לֵאמְר: עֲלֵה אֶל-מיּים הַזֶּה לֵאמְר: עֲלֵה אֶל-מִים הַזֶּה הָרבְנְבוֹ אֲשֶׁר בְּאֶרֶץ מוֹאָב אֲשֶׁר נְעָלְ אֲשֶׁר בְּאֶרֶץ מוֹאָב אֲשֶׁר נִיְלְבְּגִי יְרָחוֹ וּרְאֵה אֶת-אֶרֶץ בְּנַעֵן אֲשֶׁר אֲמָר אֲמָר אֲמָר אַמָּר אַמָּר אַמָּר אַמָּר אַמָּר אַמָּר שְׁמָה שְׁמָה יִישְׂרָאֵל לַאֲחֻוֹה: וּמְת בָּהָר אֲשֶׁר מְעַלְּשֶׁם בִּי בְּתוֹךְ בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּמֵי בְּתוֹךְ בְּנִי יִשְׁרָאֵל בְּמִי מְנָגֶר תִּרְאָה אֶת־ בִּקְרָץ אֲשֶׁר־אֲנָי נֹתֻן לְבְנִי הַבְּאָה לְא־ בְּמִי וְשְׁרָאֵל בְּמִי מְנֶגֶר תִּרְאָה אֶת־ הָאָרֶץ וְשְׁמָה לְא תָבׁוֹא אֶל־הָאָבֶץ אֲשֶׁר־אֲנָי נֹתֻן לְבְנִי יִשְׂרָאֵל בִּמִי מְנֶגֶּר תִּרְאָה אֶת־ הָאָרֶץ וְשְׁמָה לְא תָבׁוֹא אֶל־הָאָבֶץ אֲשֶׁר־אֲנָי נֹתַן לְבְנִי יִשְׂרָאֵל בִּמִי מְנָגֶּר תִּרְאָה אֶת־ הָאָרְץ וְשְׁמָּה לְא תָבׁוֹא אֶל־הָאָבֶץ אֲשֶׁר־אֲנִי נֹתַן לְבְנִי יִשְׂרָאֵה בִּים בִיבּנִים בִּיבִּם בִּיב בּיִים.

ה' (שמות יב נא) לפי שהיו מלריים אומרים בכך וכך, אם אנו מרגישין בהם אין אנו מניחין אותן ללאת, ולא עוד אלא אנו נוטלין סייפות וכלי זיין והורגין בהם. אמר ההב"ה. הריני מוליאן בחלי היום וכל מי שיש בו כח למחות יבא וימחה. אף כאן במיחחו של משה נאמר בעלם היום הזה, לפי שהיו ישראל אומרים בכך וכך, אם אנו מרגישיו בו אין אנו מניחין אוחו. אדם שהוליאנו ממלרים. והרע לנו את הים. והוריד לנו את המן, והגיז לנו את השליו, והעלה לנו את הבאר, ונתן לנו את התורה אין אנו מניחין אותו. אמר ההב"ה הריני מכניסו בחלי היום וכו' (ספרי שלו): (ג) באשר מת אהרן אחיך. כחותה מיתה שרחיתה וחמדת חותה, שהפשיט משה את אהרן בגד ראשון והלבישו לאלעזר, וכן שני וכן שלישי, וראה בנו בכבודו. אמר לו משה, אהרן אחי, עלה למטה, ועלה. פשוט ידך, ופשט. פשוט רגליך, ופשט. עלום טיניך, ועלם. קמון פיך, וקמץ. והלך לו. אמר משה, אשרי מי שמת במיתה זו (שם שלט): (נא) על אשר מעלתם בי. גרמחס למעול כי (ספרי שס): על אשר לא קדשתם אותי. גרמחם לי שלח חחקדש (שם; ילק"ש חחקמט). חמרחי לכם ודברתם אל הסלע (במדבר כ:ח) והם הכוהו, והולרכו להכוחו פעמיים, ואילו דברו עמו ונתן מימיו בלא הכאה היה מתקדש שם שמים, שהיו ישראל אומרים ומה הפלע הזה שאינו לשכר ולא לפורטנות, אם זכה אין לו מתן שכר ואם חטא אינו לוקה, כך מקיים מלות בוראו, אנו לא כל שכן (מדרש אגדה חוקת): (גב) בי מנגד. מרחוק: תראה וגוי. כי אם לא מראנה עכשיו לא מראנה עוד בחייך: ושמה לא תבוא.

רש"י (מד) הוא והושע בן נון. שבת של דיוזני היתה ניטלה רשות מזה וניתנה לזה (סוטה יג:) העמיד לו משה מתורגמן ליהושע שיהא דורש בחייו, כדי שלא יאמרו ישראל בחיי רבר לא היה לך להרים ראש (ספרי שה). ולמה הוראהו כאן הושע. לאמר שלא זחה דעחו עליו, שאע"פ שניתנה לו גדולה השפיל עלמו כאשר מתחלתו (שם שלד): (מו) שימו לבבכם. לריך אדם שיהיו עיניו ואזניו ולבו מכוונים לדברי חורה, וכן הוא אומר בן אדם ראה בעיניך ובאזניך שמע ושים לבך וגו' (יחזקאל מגדיה) והרי דברים ק"ו, ומה תבנית הביח שהוא נראה לעינים ונמדד בהנה לריד אדם שיהיו עיניו ואזניו ולבו מכוון להבין. דברי חורה שהן כהררין התלוין בשערה טל אחת כמה וכמה (ספרי שלה): (מז) כי לא דבר רק הוא מכם. לא לחנס אתם יגעים בה, כי הרבה שכר חלוי בה, בי הוא חייבם. ד"א, אין לך דבר ריקן בחורה שאם חדרשנו שאין בו מחן שכר. חדע לך, שכן אמרו חכמים ואחות לוטן חמנע (בראשית לו:כב) ותמנע היחה פילגש וגו' (שם יב) לפי שאמרה איני כדאי להיות לו לאשה, הלואי ואהיה פילגשו. וכל כך למה, להודיע שבחו של אברהם, שהיו שלטונים ומלכים מחאוים לידבה כזרעו (ספרי שלו): (מח) וידבר ה' אל משה בעצם היום הזה. כשלשה מקומות נאמר בעלם היום הזה. נאמר בנת בעלם היום הזה בא נח וגו' (בראשית ז:יג) במראית אורו של יום, לפי שהיו בני דורו אומרים בכך וכך. אם אנו מרגישין בו אין אנו מניחין אוחו ליכנס בחיבה, ולא עוד אלא אנו נוטלין כשילין וקרדומות ומבקטין את התיבה. אמר הקב"ה, הריני מכניסו בחלי היום וכל מי שים בידו כח למחות יבא וימחה. במלרים נאמר בעלם היום הזה הוליא

attackers, and merciless dispersion. All these predictions were fulfilled. In the end, the nations, too, will be punished, for they acted as they did because they hate God. Even though Israel made idols, they did not become like the

כי ידעתי כי תכיבה היא לך על כן אני אומר לך עלה וראה (פסוק מט):

nations entirely; Jews did not intermarry or indulge in all the aberrations of the nations — and because the nations despised the Jews for these vestiges of loyalty to God, it is proper that God punish them.

<sup>44</sup> Moses came and spoke all the words of this Song in the ears of the people, he and Hoshea son of Nun. <sup>45</sup> Moses concluded speaking all these words to all Israel. <sup>46</sup> He said to them, "Apply your hearts to all the words that I testify against you today, with which you are to instruct your children, to be careful to perform all the words of this Torah, <sup>47</sup> for it is not an empty thing for you, for it is your life, and through this matter shall you prolong your days on the Land to which you cross the Jordan, to possess it."

God's Last Commandment to Moses

<sup>48</sup> HASHEM spoke to Moses on that very day, saying, <sup>49</sup> "Ascend to this mount of Abanim, Mount Nebo, which is in the land of Moab, which is before Jericho, and see the Land of Canaan that I give to the Children of Israel as an inheritance, <sup>50</sup> and die on the mountain where you will ascend, and be gathered to your people, as Aaron your brother died on Mount Hor, and was gathered to his people, <sup>51</sup> because you trespassed against Me among the Children of Israel at the waters of Meribath-kadesh, in the wilderness of Zin; because you did not sanctify Me among the Children of Israel. <sup>52</sup> For from a distance shall you see the Land, but you shall not enter there, into the Land that I give to the Children of Israel."

#### THE HAFTARAH FOR HAAZINU APPEARS ON PAGE 1205.

When Haazinu falls between Rosh Hashanah and Yom Kippur, the Haftarah for Haazinu is replaced by the Haftarah for Vayeilech, page 1204.

The Song does not make the future redemption conditional on repentance; rather, it guarantees our survival and the downfall of our enemies. By saying that Moses spoke all the words of this Song (v. 44), the Torah implies that Moses explained all of its implications, for it is brief but deeply significant.

If a gentile prophet had uttered this Song, he would have earned the faith of all who heard it, for it has been fulfilled up to now without exception. Surely, therefore, we should look forward to the fulfillment of the word of God through His prophet Moses.

44. הוא קהושע פן ינון — He and Hoshea son of Nun. Only Moses actually proclaimed the Song, but on this last day of his life, Moses stood with Joshua to symbolize that the leadership was being transferred. Otherwise, scoffers might have belittled Joshua's qualifications for leadership, saying that as long as Moses was alive, Joshua was afraid to lift his head (Rashi).

Here he is called *Hoshea*, rather than the customary Joshua, the name Moses had given him to invoke God's help against the plot of the spies (see *Numbers* 13:16). Various reasons are given: Though he had been appointed to succeed Moses, Joshua remained as modest as when he was a young man, before his name was enhanced (*Rashi*). Only the leaders knew that Moses had changed his name; here the Torah uses the name known to the masses of Israel (*Ibn Ezra*). Moses had given the name to Joshua as a token of honor and greatness, but when he was standing with the very person who had elevated him, it would be unseemly for the Torah to give him that title (*Or HaChaim*). The name had been a prayer against the the spies' false counsel, but now that that whole generation was dead, there was no need for it (*Kli Yakar*).

It may be that the Torah is symbolizing that Joshua could not rely on the prayer of Moses any longer; now that he was to assume the leadership of the nation, he had to rise to the occasion on his own, as Hoshea.

- 4. אָנְשׁהְּ You are to instruct your children. The climax of Moses' prophecy which, as Ramban said, encompasses all of Jewish history, is that we must instruct our children. Abraham, too, was to show his greatness by instructing his offspring in the service of God (Genesis 18:19). Indeed, education of its young has always been the key to Israel's survival.
- 47. בּי לֹא־רָכְר רַק הוּא מּמֶּם For it is not an empty thing for you. Your efforts to master and obey the Torah are not empty, for it is your life . . . Midrashically, the Torah is not empty, and if you find it to be unsatisfying, then the failure stems מָכֶם, from you; you are lacking, not the Torah (Rashi).

48-52. God's last commandment to Moses.

51-52, See Numbers 20:12 and 27:12-14.

בייב מסוקים. בלייב סימן. 3— This Masoretic note means: There are 52 verses in the Sidrah, numerically corresponding to the mnemonic בלייב.

The mnemonic is related to כלוב, basket or cage, because this Sidrah is the culmination of the covenant, which prevents us from ever forgetting the Torah. Or, it may allude to Caleb, who remained loyal to God even when almost the entire nation believed the spies (R' David Feinstein).

### אונקלום

## פרשם וואם הברכה

אוָדַא בָרְכָּתַא די בריך משה נביא דיי ית בני ישראל קדם מותה: בוֹאַמַר יִיַ מֹסִינִי אֹתגלי ווֹהור יקרה משעיר אתחזי לנא אתגלי בגברתה מטורא דפארן ועמה רבבת קדישין כתב ימינה מגו אשתא אוריתא יהב לנא: גאף חביבנוו לשבטיא כל בגבורא ישראל קדישוהי בית אפקנון ממצרים

א וזאת הברכה אשר ברך משה איש האלהים את־בּנִי לנ ָ ישראל לפני מותו: וַיאמָר יהוֹה מִסְינֵי בַּאֹ וַזַרֵח מִשְעִיר למו הופיע מהר פַּארָן ואַתָה מַרַבְבַת קָדַש מִימִינֿו אש דת ק ג °אשרת למו: אף חבב עַמִּים כַּל־קִרשִיו בִּיֵדְרְ וְהֶם תְכִּוּ ר לרגלה ישא מדברתיה: תורה צוה־לנו משה מורשה הַ קַהַלַּת יַעַקָב: וַיָהֵי בֵישִׁרָוּן מֵלֶךְ בַּהָתַאַפֶּף בַאשִׁי עַם ראוריתא יהב לנא משה מסרה ירתא לכנשת יעקב: הנהוה בישראל מלכא באתכנשות רישי עמא

נפשות הלדיקים גנוזות אתו, כענין שנאמר והיתה נפש אדוני לרורה בלרור החיים אם ה' אלהיד (שמואל א כה:כט: ספרי שדמ): והם תבו לרגלר. והם ראוים לכד שהרי חוכו עלמן לתוך תחתית ההר לרגליך בסיני. חוכו לשון פועלו, החווכו לתוך מרגלומיד: ישא מדברותיר. נשחו עליהם עול חורתד (ספרי שם): מדברותיר. המ"ם בו קרוב ליסוד, כמו וישמע את הקול מדבר אליו (במדבר זיפט) ואשמע קול מדבר אלי (יחזהאל ב:ב) כמו מחדבר אלי, אף זה, מדברוחיך, מה שהיית מדבר להשמיעני לאמר להם. טי"ש פורפרליר"ש בלע"ז. ואונהלום חרגם שהיו נוסעים על פי דבריך, והמ"ס בו שימוש משמשת לשון מן. דבר אחר. אף חובב עמים. אף בשעת חיבתו של האומות שהראית להם פנים שוחהות ומסרת את ישראל בידם: בל כדושיו בידר. כל לדיקיהם וטוביהם דבקו בך ולא משו מאחריך ואחה שומרם (ספרי שם): והם תבו לרגלך. והם מחמלעים ומחכנסים לחחת ללך: ישא מדברותיך. מקבלין גזירותיך ודתותיך כשמחה (שם). וחלה דבריהם: (ד) תורה חשר צוה לנו משה, מורשה היא לקהלת יעקב, אחזנוה ולא נעזכנה: (ה) ויהי. הקכ"ה: בישרון מלך. חמיד עול מלכוחו עליהם: בהתאסף. ככל החחסף רחשי חשכון אסיפתם (ספרי שמו): ראשי. כמו כי תשא את ראש ראוין אלו שאברכם. דבר אחר.

וא) וזאת הברבה. לפני מותו. סמוד למיחחו (ספרי שמב) שאם לא עכשיו אימתי: (ב) ויאמר ה' מסיני בא. פחח חחלה כשכחו של מקום וחח"כ פחח בלרכיהם של ישראל (שם שמג) ובשבת שפתח בו יש בו הזכרת זכות לישראל, וכל זה דרד רצוי הוא. כלומר כדאי הם אלו שתחול עליהם ברכה: מסיני בא. ילא להראתם כשבאו להתילב בתחתית ההר כחתן היולא להקביל פני כלה, שגאמר לקראת החלהים ושמות יטניו) למדנו שילח כנגדם (מכילחת בחדש פ"ג): וזרח משעיר למו. שפחת לבני שעיר שיהבלו את התורה ולא רלו (ספרי שם: ע"ז ב:): הופיע. להם: מהר פארז, שהלך שם ופחח לבני ישמעאל שיקבלוה ולא רלו (שם ושם): ואתה. לישראל: מרבבות קדש. ועמו מהלח רכבות מלאכי הדש ולא כולם ולא רובם ולא כדרך בשר ודם שמראה כל כבוד עשרו ותפארתו ביום חופתו (ספרי שם): אש דת. שהיחה כחובה מחז לפניו בחש שחורה על גבי חש לבנה (תנחומה ברחשית א) נחן להם בלוחות כתב יד ימינו (ספרי שם: אונהלום). דבר אחר, אש דת, כתרגומו, שנתנה להם מחוך האש: (ג) אף חובב עמים. גם חבה יחירה חבב את השבטים. כל אחד ואחד קרוי עם, שהרי בנימין לבדו היה עתיד להולד כשאמר הקב"ה ליעקב גוי וההל גוים יהיה ממד (ברחשית לה:יא: ב"ר פב:ד: הוריות ה:): כל קדשיו בידר.

#### PARASHAS VEZOS HABERACHAH

,",

33.

•§ The Blessing of Moses. The Midrash teaches that Moses continued the tradition which began with Jacob when he blessed the tribes before his death. These final words of Moses are a combination of blessing and prophecy, in which he blesses each tribe according to its national responsibilities and individual greatness. Ramban and R' Bachya note the Kabbalistic significance of the word חאח, And this, with which Moses' blessings are introduced and Jacob's final blessings were concluded (Genesis 49:48). This repeated use of the word וואח implies that Moses' blessings were a continuation of Jacob's las if to say that the tribes were blessed at the beginning of their national existence and again as they were about to begin life in Eretz Yisrael I. Moses also used the word nwn when he began his summation of the Torah before he died (4:44), which symbolizes that Israel's way to achieve the blessings of its Patriarch and Teacher is by studying and observing the Torah.

As the last Sidrah in the Torah, this is the reading of Simchas Torah, when the annual Torah reading is completed and then begun anew from Genesis. As part of the celebration of this event, every male present is called to the Torah, even boys under bar mitzvah, and the Sidrah is read repeatedly until everyone has had an aliyah.

1. אִישׁ הַאֵלֹהִים — The man of God. This title [which is applied to Moses also in Joshua 14:6 and Psalms 90:1] indicates that in uttering these blessings Moses was inspired by God (Ibn Ezra) and as such, his blessings certainly would be fulfilled (Ram-

The sequence of chapters testifies to Moses' greatness and overwhelming love for his people. He had just been told that he would die because he had failed to sanctify God's Name in the presence of the nation (32:51-52), a sin that they provoked. Nevertheless, even though his death was at least indirectly caused by the Jews, his last act on earth was to bless them wholeheartedly (Or HaChaim).

Homiletically, Moses blessed the people that their leaders should always be men of God, i.e., that they be not only wise, strong, and principled, but that they be saintly and kindly (R)Yaakov David of Amshinov).

בני ישראל — The Children of Israel. Whereas the blessing applied collectively to the entire nation — the Children of Israel — Moses directed his blessings to each of the tribes individually, since the welfare of each tribe depended upon that of the others, and the collective welfare of the nation depended upon the success of them all (Pesikta).

לפני מותו — Before his death , i.e., near his death , for he said, "If not now, when?" (Rashi).

2-6. Moses introduces his blessing. Moses praised God and recalled the merit that makes Israel worthy of His blessing. As the passage notes, God revealed Himself majestically to the

### PARASHAS VEZOS HABERACHAH

The Blessing of Moses

And this is the blessing that Moses, the man of God, bestowed upon the Children of Israel before his death. <sup>2</sup> He said: HASHEM came from Sinai — having shone forth to them from Seir, having appeared from Mount Paran, and then approached with some of the holy myriads — from His right hand He presented the fiery Torah to them. <sup>3</sup> Indeed, You loved the tribes greatly, all its holy ones were in Your hands; for they planted themselves at Your feet, bearing [the yoke] of Your utterances: <sup>4</sup> "The Torah that Moses commanded us is the heritage of the Congregation of Jacob." <sup>5</sup> He became King over Jeshurun when the numbers of the nation gathered

people at Mount Sinai, to give them the Torah. Verse 2 states that God came to Israel from Seir and Paran, which, as the Midrash records, recalls that God had offered the Torah to the descendants of Esau, who dwelled in Seir, and to the Ishmaelites, who dwelled in Paran, both of whom refused to accept the Torah because it prohibited their predilections to kill and steal. Then, accompanied by some of His myriads of holy angels, God came and offered His fiery Torah to the Israelites, who submitted themselves to His sovereignty and accepted His Torah without question or qualification.

Thus, as the only nation worthy of receiving the Torah — and indeed the only nation that accepted it as an eternal heritage — Israel is supremely worthy of Moses' blessing. Sfomo adds that Moses made this point as a source of merit for Israel, so that God would fulfill his blessings.

In these introductory remarks, Moses incorporated three outstanding merits of Israel: (a) God dwells among them; (b) they accepted His Torah; and (c) they acknowledged His sovereignty (Ramban).

2. ה' מְּסְינֵי בֶּא — HASHEM came from Sinai to reveal Himself to Israel, which had gathered there to receive the Torah [see Exodus 19:20] (Rashi). He caused His Divine Glory to dwell among them and never depart from them (Ramban).

יוְרַח משְעֵיר לְּמוּ — Having shone forth to them [the Israelites] from Seir. The verb חַרָּן, shone forth, the verb that describes sunrise, is used because Seir is to the east of Sinai, the direction of the rising sun (Chizkuni).

מרבת קדש — With some of the holy myriads. Unlike human beings, who display all their wealth and prestige at such auspicious occasions, God came to give the Torah with an escort of only some of, but not all, His myriads of holy angels (Rashi). Thereby, God taught a lesson in humility and moderation to people. It is not enough that one's possessions were honestly earned; one should not display everything one has.

שימינו — From His right hand, i.e., from the choicest celestial source (Zohar). The Torah was communicated directly by God — not by any of the myriads of angels accompanying Him (Ramban).

אַש אַש Fiery Torah . God presented the Torah amid a display of fire and lightning (Rashi).

3. עמים — The tribes [lit., the peoples]. Each tribe is a people unto itself (Genesis 35:11) — all of whom combine to constitute the people of Israel (Rashi).

קרשיי — Its holy ones, i.e., the souls of the holy ones of Israel, which are stored with God in the bond of life. Alternatively, even in times of adversity, holy Jews cleave to God (Rashi). In

a broader sense, the reference is to the righteous and pious ones over whom God bestows His special providence, protection, and guardianship, leading them on the proper path.

רְהַם תְּבּוּ לְרְגַלֶּךְ — For they planted themselves at Your feet. The Israelites are worthy of God's special attention because they planted themselves squarely at God's "feet" — at the foot of Mount Sinai — to receive the Torah (Rashi).

4. Israel signifies its eternal readiness to carry the burden and yoke of God's commandments (v. 3) by proclaiming and teaching this verse to its children as soon as they are able to talk. The verse expresses our conviction that not only will we be loyal to the teachings of the Torah transmitted by Moses, but we will assure that it will remain with our children and theirs.

תוֹרָשָׁה. . תּוֹרְשָׁה — The Torah . . .is the heritage. The Torah is an inalienable possession of Israel, transmitted from generation to generation (Ramban).

R' Mordechal Gifter explains the difference between בְּחַלֵּה, in-heritance, and מִּירְשָׁה, heritage. An inheritance belongs to the heirs to use and dispose of as they please. A heritage, however, is the property of generations before and after; it is incumbent upon the heirs to preserve it intact.

The Sages expound homiletically that the word מורשה can be read as if it were spelled מארישה, married, meaning that the Jewish people and the Torah are considered like bride and groom (Pesachim 49b). This refers to the entire nation, for everyone, rich and poor alike, has an equal share in the Torah. Therefore, if wealthy people try to take the Torah as the exclusive property of themselves and their children, without making provision for the children of the poor, the Torah cries out, as it were, that it is wedded to all Jews, and it is being torn away from its mate. This places a great responsibility upon everyone to provide for the Torah education of those who lack funds or have not had an opportunity to learn (Derashos Maharal).

קהלח יַּצְקֹב — The Congregation of Jacob. The Torah is the heritage not merely of those born of Jewish parents, but it is shared by every soul that joins the Jewish nation and accepts the Torah (cf. Ramban).

5. בישְרוּן — Jeshurun, i.e. Israel. This title of honor is from the word יְשָׁר, straight, righteous; it designates Israel in its ideal state as God's upright nation.

Once Israel declared its eternal loyalty to the Torah (vs. 3-4). God became "King of Jeshurun," because it is only among those who grasp and diligently involve themselves in its study that He is truly King (Sforno).

קלף — King. According to most commentators, the King is God, as explained above. Some Midrashim, followed by Ibn

פחדא שבטיא דישראל: ייחי ראורו לחיי עלמא ומותא תנינא לא ימות ויקבלוו בנוהי אחסנתהוו במנינהוו: יודא ליהודה ואמר קבל יי צלותה דיהודה במפקה לאגחא קרבא ולעמה תתיבנה לשלם ירוהי יעברו לה פרענותא בסנאוהי וסעיר מבעלי דבבוהי הוי לה: חוללוי אמר תמיא ואוריא אלבשתא לגבר דאשתכח חסירא קרמר די נסיתוהי בנסתא והוה שלים בחנתוהי על מי מצותא וֹאִשְׁתִבַּח מְהֵימַן: טרעל אבוהי ועל אַמָּה לַא רַחַם כַּר חבו מן דינא ואפי אחוהי ובנוהי לא נסיב ארי נטרו מטרת מימרה וקימה לא אשניו: כשרין אלין דילפון דיניה ליעקב ואוריתר (ביא ואוריתר) לישראל ישוון קטורת בוסמין קדמה וגמיר לרענא על מדבחר: יאברף

יחד שבטי ישראל: יחי ראובן ואל־ימת ויהי מתיו וואת ליהודה ויאמר שמע יהוה קול יהודה ואל-עמו תביאנו ידיו רב לו ועזר מצריו תהיה: וללוי אמר תמיד ואוריד לאיש חסידד אשר נסיתו .. במסה תריבהו על-מי מריבה: האמר לאביו ולאמו לא ראיתיו ואת־אחיו לא הַבָּיר וָאָת־בַּנַו לא יַדַע בַּי שֵמְרוֹ אַמְרַתֶּדְ וּבְרֵיתָךְ יִנְצָרוּ: יוֹרָוּ מִשְׁפֵּטֵירְ לִיַעַלְּב וְתוֹרַתְרָּ יא לישראל ישימו קטורה באפר וכליל על־מובחר: ברך

כאו רמז ברכה לשמעון מתור ברכותיו של יהודה. ואף כשתלהו ארז ישראל נטל שמעון מחוד גורלו של יהודה. שנחמר מחבל בני יהודה נחלח בני שמעון ויהושע יטיט: ספרי שם) וומפני מה לא ייחד לו ברכה בפני עלמו. שהיה בלבו עליו על מה שעשה בשטים. כר כתוב בחנדת תהלים): (ח) וללוי אמר. ועל לוי חמר: תומיר ואוריר, כלפי שכינה הוח מדבר: אשר נסיתו במסה. שלח נחלוננו עם שחר המלינים (ספרי שם): תריבהו וגו׳. כתרגומו. דכר חתר. תריבהו על מי מריבה. נסתהפת לו לבא בעלילה. אם משה אמר שמעו גא המורים (במדבר כ:י) אהרן ומרים מה עשו: (ט) האומר לאביו ולאמו לא ראיתיו. כשתעאו [ישראל] בעגל ואמרתי מי לה' אלי (שמות לב:כו) נאספו אלי כל בני לוי ולויתים להרוג אם אבי אמו והוא מישראל או אם אחיו מאמו או בן בתו. וכן עשו. ואי אפשר לפרש אביו ממש ואחיו מאביו וכן בניו ממש, שהרי לויים הם ומשבע לוי לא חטא

אחד מהם. שנאמר כל בני לוי (שם: ספרי שנו: בי שמרו אמרתר. לא יהיה לד

אלהים אחרים (שמות כ:ג): ובריתר ינצורו. ברית מילה, שאותם שנולדו במדבר

של ישראל לא מלו את בניהם והם היו מולין ומלין את בניהם (ספרי בהעלותר סו):

(י) יורו משפטיר. רחוין חלו לכך: ובליל. טולה (ספרי שנח; יומח כו.):

בהחתמפי בהתתמפס יחד בחגודה תחת ושלום ביניהם הות מלכם, ולת כשיש מחלותת ביניהם (שם): (ו) יחי ראובז. בעולם הזה: ואל ימות. לעולם הבח שלח יזכר לו מעשה בלהה (שם): ויהי מתיו מספר. נמנין במנין שחר חחיו. דוגמח היח זו כענין שנאמר וישכב את בלהה ויהיו בני יעקב שנים עשר (בראשית לה:כב) שלא ילא מן המניו: (ז) וזאת ליהודה. סמך יהודה לראובן מפני ששניהם הודו על הלהול שבידם. שנאמר אשר חכמים יגידו וגו' להם לבדם וגו' ולא עבר זר בתוכם (איוב טו:יח־יט). ועוד פירשו רבוחינו שכל ארבעים שנה שהיו ישראל במדבר היו עלמות יהודה מתגלגליו בארון מפני נדוי שהבל עליו. שנאמר ותטאתי לאבי כל הימים (ברחשית מגוט) אמר משה, מי גרם לראובן שיודה יהודה וכו' (ספרי שמח; סוטה ז:): שמע ה' כול יהורה. תפלת דוד (שמואל ב כד:יז) ושלמה (מלכים א ח:יב־סא) ואסא מפני הכושים (דברי הימים ב יד:י) ויהושפט מפני העמונים (שם כ:הריב) וחזהיה מפני סנחריב (מלכים ב יטנטוריט: ספרי שם): ואל עמו תביאנו. לשלום מפני המלחמה (ס"ח מן המלחמה): ידיו רב לו. יריבו ריבו וינקמו נקמתו: ועזר מצריו תהיה. על יהושפט התפלל. על מלחמת רמות גלעד. ויזעק יהושפט וה' עזרו (דברי הימים ב יחגלא). דבר אחר, שמע ה' קול יהודה,

Ezra, render that Moses was the king, for the entire nation showed its allegiance and obedience to him, as the one who taught them God's Torah. According to R' Yehudah Halevi, the Torah itself is the king, for it is Israel's ultimate authority. When Scripture laments there was no king in Israel (Judges 18:1), it means that the people lagged in their obedience to the Torah. Indeed, for one to say that he believes in God but not in His Torah is the same as denying God Himself, for a king without authority is not a king.

שי עם — When the numbers of the nation gathered. The translation follows Rashi, who renders ראשי as it is used in Exodus 30:2, to mean the census totals of the people. Virtually all other commentators render the leaders. The sense of both interpretations is the same; God is Israel's King in the fullest sense only when the people are united to do His Will, just as the acceptance of God's sovereignty at Sinai was with the consent of the entire Jewish nation, without dissent.

6. Reuben. Moses' blessing of Reuben was in the form of a blessing that he live in this world and not die in the World to Come. Reuben required such a blessing because Jacob had chastised him for violating the bed of Bilhah [see Genesis 35:22] (Rashi), or because he had made the improper choice of forgoing a share of Eretz Yisrael in favor of the lush grazing land of the Jordan's east bank (Sforno).

Moses blessed Reuben first because he was the firstborn (Ibn Ezra), or because Reuben would be the first to receive a portion of the Land, and, generally speaking, Moses blessed all the tribes in the order in which they would conquer their portions of the Land (which accounts for the almost random order in which he named the tribes| (Ramban).

Jacob had criticized Reuben for the impetuosity that caused him to be stripped of his leadership role (Genesis 49:3). Moses prayed, therefore, that this impetuosity not bring the tribe to extinction, for he knew prophetically that Reuben was destined to be exiled before the other tribes [see Deuteronomy 29:27; Leviticus 26:38] (Daas Soferim).

ויהי מחיו מספר — And may his population be in the count. Moses prayed that Reuben's offspring always be included in the census of the Jewish people (Rashi), i.e., that no past deficiencies of Reuben or of the tribe would cause it to be counted out of the nation. According to Ramban and Ibn Ezra, the word ואל, and not, refers to both clauses of the verse: (a) and not die; and also (b) may Reuben's population not drop to the point that it will be counted in small, insignificant numbers.

7. Judah. The tribe of Judah — from which the Davidic royal

— the tribes of Israel in unitu.

Reuben

6 May Reuben live and not die, and may his population be included in the count.

<sup>7</sup> And this to Judah, and he said: Hearken, O HASHEM, to Judah's voice, and return him to his people; may his hands fight his grievance and may You be a Helper against his enemies.

<sup>8</sup> Of Levi he said: Your Turnim and Your Urim befit Your devout one, whom You tested at Massah, and whom You challenged at the waters of Meribah. <sup>9</sup> The one who said of his father and mother, "I have not favored him"; his brothers he did not give recognition and his children he did not know; for they [the Levites] have observed Your word and Your covenant they preserved. <sup>10</sup> They shall teach Your ordinances to Jacob and Your Torah to Israel; they shall place incense before Your presence, and burnt offerings on Your Altar. <sup>11</sup> Bless,

line would descend — was to play a central role in the life of the nation, and this princely tribe would lead the nation in the wars for *Eretz Yisrael* [see *Judges* 1:2]. Consequently, Moses' prayer — like that of Jacob in *Genesis* 49:8 — was that Judah's armies should be victorious, and that he rely only on God. Who would respond to his prayers (*Ramban*).

Rashi cites the Talmudic explanation (Sotah 7b) that Judah was mentioned immediately after Reuben because both of them confessed their sins, and thus set examples of repentance.

Omission of Simeon. The commentators note that Simeon is omitted. *Ibn Ezra* explains that this is because Jacob had castigated him [see *Genesis* 49:5], and because the sinners in the terrible affair of Baal Peor were Simeonites [see *Numbers* 25:3].

Ramban differs. He maintains that the Torah always lists the number of the tribes as twelve, never more. The question for Moses, therefore, was which tribe to omit. Generally there were two alternatives: to list Levi and the unified tribe of Joseph (combining Manesseh and Ephraim), or to list Manasseh and Ephraim separately and omit Levi, which was in a different category from the other tribes. Here, Moses chose to reckon Joseph as two — Ephraim and Manasseh basing himself on various precedents (see Numbers 7:48,54; 2:18,20; 34:23), and because Ephraim was the tribe of Joshua, the new leader of Israel. He wished to bless Levi, the tribe that performs the Temple service, because its blessings would benefit the entire nation. As the tribe to be omitted he chose Simeon, because its population was small and its people were to be scattered throughout southern Eretz Yisrael [see Genesis 49:7]. Since they would not have a contiguous portion of their own, they would share in the blessings of their host tribes. Specifically, since Simeon's cities were within Judah's territory (Joshua 19:2), they were included in Judah's blessing.

- **8-11.** Levi. Moses' blessing of Levi begins with the Kohanim and then proceeds to the tribe as a whole. He first praised the steadfast loyalty and bravery of the Levites in the Wilderness. Then he went on to bless the Levites as the teachers of the nation and to pray that they would overcome any challenges.
- 8. תְּשִּיךְ וְאוּרְייְךְ Your Turnim and Your Unim. Moses addressed his words to God (Rashi), referring to the Breastplate of the High Priest (see Exodus 28:30), which God bestowed upon His devout one, a descendant of Levi.

במסה — At Massah. The reference is to the incident in Exodus 17:1 where the people were rebellious and questioned God's ability to give them water in the Wilderness. The Levites withstood that test and did not complain along with the others (Rashi). According to Sforno, Moses referred to all ten times that the Jews tested God (Numbers 14:22). מי מריבה — At the waters of Meribah. Moses hit the stone at Meribah, and he and Aaron lost the chance to enter the Land (Numbers 20:13). Thus, the tribe of Levi had not joined those who had complained (Rashi). Alternatively, Moses alluded to the punishment he and Aaron received. The word חריבהו suggests an unjustified grievance, and Moses, himself a Levite, meant to imply that the punishment was out of proportion to his sin, Also, he implied to the people that it was their offense that provoked him and caused him and Aaron to suffer (Ramban).

9. קֿאָמֵּר לְאָבִּיו נְלְאָמֵּר — The one who said of his father and mother. The passage describes the selfless manner with which the tribe of Levi performed its religious duties: Without regard to family ties, they slew idolaters who worshiped the Golden Calf. See Exodus 32:27.

Rashi observes that since the whole tribe of Levi was innocent in that episode, the fathers and brothers of the Levites could not have sinned, since they, too, were Levites. Thus, these terms must be understood as non-Levite relatives, such as the maternal grandfather, maternal half-brother, or the son of a daughter married to a non-Levite. אַמְרָתְּהְ — For they have observed Your word. The Levites' only motive was loyalty to God's word, with no personal designs.

ובריתף ינצרו — And Your covenant they preserved. In the broad sense, the Levites observed God's covenant by never indulging in idolatry, either in Egypt or the Wilderness (Sforno). More specifically, the covenant refers to the covenant of circumcision, for the vast majority of the Jews did not circumcise their newborn in the Wilderness, because the hot, dry climate made it dangerous to do so. The Levites, however, had faith in God and always circumcised their babies (Rashi).

10. יורוּ מְשְׁפְּטֶיך לְיַעֵּקה — They shall teach Your ordinances to Jacob. Because the Levites had proven their loyalty to God and did not show favoritism even to their closest relatives (vs. 8-9), they deserved to be the teachers and judges of all Israel, not merely their own tribe (Or HaChaim).

Baal HaTurim notes that this verse parallels Jacob's repri-

יַנַ נַכָּסוֹהַי וקוּרבּן ידוֹהי תּקבּל בּרעוא תבר חרצא דסנאוהי ודבעלי דבבוהי דַלָא יִקוּמוּן: יב לְבָנְיַמְן אֲמֵר רְחִימֵא דְייַ ישרי לרחצו עלוהי יהי מגו עלוהי כּל יומַא וּבָאַרִעה תשרי שכנתא: יגוּליוסף אַמַר מַבַּרַכַא מון קדם יי ארעה עבדא מלעלא דשמיא מגדניו מטלא וממבועי עינון ותהומין דנגדן ממעמקי אַרעַא מִלְּרַע: ידּוִעָבְדֵא מִגְדַּנִין וַעַלַלַן מיבול שמשא ועבדא מגדנין מריש ירח בירח: טוומריש טוריא בכיריא ומטוב רמו דלא פסקו: טו ומטוב ארעא ומלאה ורעי לה דשכנתה בשמיא ועל משה אתגלי באסנא יתיו כל אליו לְרִישַא דִיוֹסֶף וּלְגַברא (נ״א וּלגניא) פַרישַא דַאַחוֹהי: ייַרַבּא דבנוהי זיוא לה וגבורן דאתעבידא לה מקדם דתקפא

יהוה חילו ופעל ידיו תרצה מחץ מתנים קמיו ומשנאיו לבניַמוֹ אַמַּר יִדִיד יהוֹה לָבֶטַח עָלֻיו חֹפֵּף עָלָיוֹ כָּל־הַיֹּוֹם וּבֵין כִּתַפַּיו וּליוֹסַף אַמַּר מבֹרֶכֶת יהוָה אַרְצָוֹ מִמֶּגֵד שלישי יר שמים מטל ומתהום רבצת תחת: וממגד תבואת שמש שו וממגד גַרָשׁ יָרָחִים: וּמֵרָאשׁ הַרְרֵי־קַדָם וּמְמֵּגֶד גִּבְעוֹת עוֹלֶם: וּמִמֶּגֶר אָרֶץ וִמְלֹאָה וּרְצִוֹן שְׁכְנֵי סְנֵה תָבוֹאתָה 👊 עוֹלֶם: יי לראש יוֹפֶּף וּלְקַדְקָד נְזֵיר אֲחֵיו: בָּבֹוֹר שׁוֹרוֹ הַדֵּר לוֹי יִ וַקַרנֵי רָאָם קַרְנַיו בַּהֶם עַמֵּים יָנַגַּח יַחָדָו אַפְּסֵי־אָרֵץ יַה וְהֶם רַבְבְוֹת אֶפְרַיִם וְהֵם אַלְפֵי מְנַשֵּׁה: יַּהַם רָבְבְוֹת אֶפְרַיִם וְהֵם רביעי בַּצָאתֶרְ וִישַשׁבֵר שמח ורומא דילה בגברתה עממיא יקטל בחדא עד סיפי אַרעא ואנון רבותא דבית אַפּרים ואַנון אַלפּיָא דבית מוַשַּה: יון לוְבוּלְן אֲמֵר חֲבִי וְבוּלְן בְּמִפְּקָךְ לַאֲגָחָא קְרָבָא עַל בַּעַלֵי דְבָבֶךְ וִישַׁשֹבֶר בִּמְהַבֶּךְ לִמְעַבֵּד זִמנֵי מוֹעַדִיַּא בּירוּשׁלם:

י"בס מרלונו ונחת רוחו של הקב"ה הנגלה עלי תחלה בסנה (שם:ספרי שם): רצוז. נחת רוח ופיום, וכן כל רלון שבמקרא: תבואתה. ברכה זו לראש יוסף: נזיר אחיו. שהופרש מאחיו במכירתו (שם ושם): (יז) בבור שורו. יש בכור שהוא לשון גדולה ומלכות. שנאמר אף אני בכור אתנהו (תהלים פטיכח) וכן בני בכורי ישראל (שמוח ד:כב). בבור. מלך היולא ממנו והוא יהושע: שורו. שכחו השה כשור לכבוש כמה מלכים: הדר לו. נתוו לו. שנאמר ונתתה מהודד עליו (במדבר כז:כ): וברני ראם קרביו. שור כחו קשה אבל אין קרניו נאות, וראם קרניו נאות ואין כחו קשה. נחן ליהושע כחו של שור ויופי הרני רחם (ספרי שם): אפסי ארץ, שלשים וחחד מלכים אפשר שכולם מארז ישראל היו. אלא איו לד כל מלד ושלטוו שלא הנה לו פלטריו ואחוזה בארץ ישראל, שחשובה לכולם היא, שנאמר נחלת לבי לבאות גוים (ירמיה גייט: ספרי שם): והם רבבות אפרים. חותם המנוגחים הם הרכבות שהרג יהושע שבא מאפרים: והם אלפי מנשה. הם האלפים שהרג גדעון במדין, שנאמר וזבח וללמונע בהרהר וגו' (שופטים ח:י) [ושם נמנו אלפים]: (יח) ולזבולן אמר. אלו חמשה שבטים שברך באחרונה, זכולון גד ודן ונפתלי ואשר, כפל שמותיהם לחזקם ולהגבירם, לפי שהיו חלשים שבכל השבטים. הם הם שהוליך יוסף לפני פרעה, שנאמר ומקלה אחיו לקח חמשה אנשים (בראשית מזוב) לפי שנראים תלשים ולא ישים אותם לו שרי מלחמחו (ספרי שנד): שמח זבולן בצאתר ויששבר באהליך. זכולון ויששכר עשו שותפות, זכולון לחוף ימים ישכון (ברחשית מט:יג) ויולה לפרקמטיה בספינות ומשתכר ונותן לתוך פיו של יששכר, והם יושבים ועוסקים בתורה. לפיכך הקדים זבולון ליששכר, שתורתו של יששכר ע"י זבולון היתה (ב"ר עב:ה, לט:ט): שמח זבולון בצאתך. הללח כלחתר לסחורה: ויששבר. הללח כישיכח חהליך לחורה, לישב ולעבר שנים ולקבוע חדשים, כמו שנאמר ומבני יששכר יודעי בינה לעתים ראשיהם מאתים (דברי הימים א יבולג) [מאחים] ראשי סנהדרין היו עוסקים

(יא) מחץ מתנים קמיו. מחן קמיו מכת מתנים, כענין שנאמר ומתניהם תמיד המעד (חהלים סט:כד) ועל המטוררין על הכהונה אמר כן (ספרי שנב). דבר אחר, ראה שעחידין חשמונאי ובניו להלחם עם היוונים והתפלל עליהם לפי שהיו מועטים. י"ב בני חשמונאי ואלעזר כנגד כמה רבבות. לכד נאמר ברד ה' חילו ופועל ידיו תרלה וסנחומה ויחי יד: ב"ר נטוב): ומשנאיו מז יהומוז. מחז המיו ומשנחיו מהיוח להם תהומה: (י) לבנימז אמר. לפי שברכת לוי בעבודת ההרבנות ושל בנימין בבנין בית המקדש בחלקו סמכן זה לזה. וסמך יוסף אחריו שאף הוא משכן שילה היה בנוי בחלהו, שנאמר וימאס באהל יוסף וגו' (תהלים עח:סז) ולפי שבית עולמים חביב משילה לכד הקדים בנימיו ליוסף: חופף עליו. מכסה אותו ומגיו עליו: בל היום. לעולם, משנבחרה ירושלים לא שרחה שכינה במקום אחר (מכילחא פחיחתא): וביץ בתפיו שבז. בגובה ארלו היה בית המקדש בנוי. אלא שנמוד עשרים ושלש אמות מעין עיטס (יומא לא.) ושם היה דעחו של דוד לבנוחו כדאיתא בשחיטח קדשים. אמרי נחחי ביה פורחא משום דכחיב ובין כתפיו שכן (זבחים נד:) אין לך נאה בשור יותר מכתפיו (ספרי שם): (יג) מבורבת ה' ארצו. שלא היתה בנחלת השבטים ארן מלאה כל טוב כארלו של יוסף (ספרי שנג): ממגד. לשון עדנים ומתק: ומתהום. שהתהום עולה ומלחלח אותה מלמעה. אתה מולא בכל השבעים ברכתו של משה מעין כרכחו של יעקב: (יד) וממגד תבואות שמש. שהיתה ארלו פתוחה לחמה וממחקת הפירות (ספרי שם): גרש ירחים, יש פירות שהלבנה מבשלתן וחלו הן קשוחין ודלועין [דבר חחר. גרש ירחים.] שהחרז מגרשת ומוליחה מחדש לחדש (אונקלוס): (טו) ומראש הררי קדם. ומכורכת מרחשית כישול הפירות, שהרריה מקדימין לבכר בישול פירוחיהם (שם). דבר אחר, מגיד שקדמה בריאתן לשאר הרים (ספרי שם): גבעות עולם. גבעות העושות פירות לעולם ואינו פוסהות מעולר הגשמים (אונקלום): (טז) ורצון שובני סנה. כמו שוכן סנה, וחהא ארלו מבורכת

mand that the tribe of Levi would be scattered throughout Jacob and Israel (Genesis 49:7). His rebuke was fulfilled by making the Levites teachers of the entire nation, which illustrates how people can ennoble even unwholesome character traits. Jacob had been angered by Levi's uncompromising aggressiveness, but in the Wilderness the tribe used that strength of character to refrain from the sins and shortcomings of its brother tribes.

11. חֵילו — His resources. Since the Kohanim and Levites were charged with service of the nation, it was important that they have enough prosperity to be able to devote most of their time to their sacred work (Sforno). Experience shows that great spiritual figures are often more influential when they have the means to be financially independent.

ופעל ידיו — And the work of his hands. May the Levites' service in the Sanctuary be found acceptable to God (Sfomo).

מן יקומון — That they may not rise. May anyone who would oppose the priesthood — like Korah — be utterly defeated.

12. Benjamin. Since the Temple was located in Benjamin's portion of Jerusalem, his blessing follows that of Levi, the tribe O HASHEM, his resources, and favor the work of his hands; smash the loins of his foes and his enemies, that they may not rise.

Benjamin

<sup>12</sup> Of Benjamin he said: May HASHEM's beloved dwell securely by Him; He hovers over him all day long; and rests between his shoulders.

Joseph

<sup>13</sup> Of Joseph he said: Blessed by HASHEM is his land — with the heavenly bounty of dew, and with the deep waters crouching below; <sup>14</sup> with the bounty of the sun's crops, and with the bounty of the moon's yield; <sup>15</sup> with the quick-ripening crops of the early mountains, and with the bounty of eternal hills; <sup>16</sup> with the bounty of the land and its fullness, and by the favor of Him Who rested upon the thornbush; may this blessing rest upon Joseph's head, and upon the crown of him who was separated from his brothers. <sup>17</sup> A sovereignty is his ox-like one — majesty is his, and his glory will be like the horns of a re'eim; with them shall he gore nations together, to the ends of the Land: they are the muriads of Ephraim, and the thousands of Manasseh.

Zebulun and Issachar

<sup>18</sup> Of Zebulun he said: Rejoice, O Zebulun, in your excursions, and Issachar in your tents.

that performed the service. And since the Tabernacle at Shiloh was in the portion of Joseph's offspring Ephraim for over two hundred years, Joseph's blessing follows Benjamin's. From the day Jerusalem was chosen as the site of the Temple, the Divine Presence rested there and hovers over him all day long, i.e., forever, for God will never rest His Shechinah anywhere else (Rashi).

Sifre explains that Benjamin received this privilege for three reasons: (a) He was the only tribal ancestor who was born in the Holy Land (the others were born in Aram, while Jacob worked for Laban); (b) he had no part in the sale of Joseph; and (c) he comforted Jacob in his old age. Accordingly, Benjamin was "the one whose remembrance, entirely free from the slightest breath of any opposing thought, corresponded to the virtues that the site of the Temple was dedicated to foster" (R' Hirsch). און בְּיֵין בְּתְפִין שְׁבֵּוֹן בְּתְפִין שְׁבִּוֹן בְּתְפִין שְׁבַוֹן בְּתְפִין שׁבוּן בּוֹן בִּתְפִין שׁבוּן בּוֹן בַּתְפִין שׁבוּן בּוֹן בִּתְפִין שׁבוּן בּוֹן בִּתְפִין שׁבוּן בּוֹן בּוֹן בִּתְפִין שׁבוּן בּוֹן בּוֹלִין בּוֹן בּוֹן בּוֹן בּוֹן בּוֹן בּוֹן בּוֹן בּוֹן בּוֹן בּוֹלְבִין בּוֹלְבִין בּוֹלְבִין בּוֹלְבֵין בּוֹלְבִין בּוֹלְבִין בּוֹלְבִין בּוֹלְבִין בּוֹלְבִין בּוֹלְבִין בְּתַבְּיוֹ בּוֹלְבִין בְּתַבְּיוֹ בְּעִבּוֹן בּוֹן בּוֹן בּוֹן בּיוֹן בּוֹלְבִין בְּתַבְּיוֹ בְּעִבּיוֹ בְּעִבְּיוֹ שִׁבּוֹ בּוֹלְבִין בּוֹלְבִין בְּתַבְּיוֹ בְּעִבּין בּיִבְּיוֹ בְּעִבּיוֹ בְּעִבְּיוֹ שִׁבּוֹ בּוֹלְבִי בּיִלְבִין בּעִבּין בּעִבּין בּיִבּין בּעִבּין בּעִבּין בּעבּין בּיוֹלְביי בּיִין בּיִלְבִין בּיִלְבִין בּיִין בּיִלְבִין בּעִבּין בּעִבּין בּעִבּין בּיוֹן בּיִלְבִין בּיִלְבִין בּיִלְבִין בּעִבּין בּעִבּין בּעִבּין בּיוֹן בּיוֹלְבייוֹ בְּיוֹן בּיוֹן בּיוֹן בּיוֹלְבִין בּיִין בְּיִבְּיוֹ בְּיוֹבְיוֹם בְּיוֹלְיוֹי בְּיוֹיִי בְּיוֹיִי בְּיִין בְּיוֹבְיוֹין בְּיוֹלְיוֹי בְּיוֹן בּיוֹלְיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹיִי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹיִי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹיִי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹיִי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְיִייִי בְּיִי ב

13-17. Joseph. This blessing incorporates those of Ephraim and Manasseh, and, in many ways, parallels Jacob's blessing of the tribe (*Genesis* 49:25).

Daas Soferim infers that since Moses felt the need to bestow such specific blessings on Joseph's territory, it would seem that Joseph's portion needed special Divine grace to avoid catastrophe. Indeed, Joseph's glorious roots contained dangerous elements, from which would sprout the evil kings of the Northern Kingdom, the Ten Tribes, who caused the destruction of the Land.

13. מְבֶּרֶכֶת הֹי אָרְצוּ — Blessed by HASHEM is his land. In fact, no other tribal territory was as fertile as Joseph's (Rashi).

המקהום — And with the deep waters, i.e., the primeval subterranean water deep below the earth, from which the fountains spring up. See Genesis 1:2.

14. בְּרֵשׁ יְרָחִים — The moon's yield, i.e., produce that matures at night, such as cucumber and melon. Alternatively, the phrase refers to the produce that the earth yields month by month (Rashi).

15. הַרְבִי־קֶּבֶם — The early mountains, i.e., the crops of Jo-

seph's hilly areas ripened earlier than those in the lowlands. Alternatively, this would be rendered ancient mountains, because these were the the first mountains that God created (Rashi).

16. קנה — Thombush, i.e., the burning bush where God first revealed Himself to Moses [Exodus 3:4-5] (Rashi). Ramban elaborates: May Joseph's land be blessed by the grace of God Who revealed Himself on Mount Sinai, the place where Moses saw the bush (Ramban).

17. בְּבוֹר שׁוּרוּ הָּדְר לּוֹ. A sovereignty is his ox-like one — majesty is his. The translation follows Rashi who notes that the term קבור which usually means firstbom, can also refer to greatness and sovereignty [see Exodus 4:22]; and the metaphor of ox alludes to power. See Jacob's blessing of Simeon and Levi in Genesis 49:6, where Joseph is likened to an ox. In our context, the term refers to Joshua, the descendant of Joseph who will be the sovereign leader of the Israelites, and whose prowess would subdue many kings (Rashi).

רְאָם – Re'eim, an animal whose horns are noted for beauty (Rashi). [See Numbers 23:22.]

רְבְּבוֹת — They are the myriads. The nations that would be gored are the Canaanite myriads slain by Joshua; the thousands are the Midianites slain by Gideon, a descendant of Manasseh [Judges 8:10] (Rashi).

According to Ramban, nn, they, refers to the two homs — figuratively representing the two branches of Joseph, Ephraim and Manasseh, both of which would grow and number in the many thousands.

**18-19. Zebulun and Issachar.** Issachar and Zebulun had a unique and inspiring partnership. Zebulun engaged successfully in maritime commerce and supported Issachar who devoted his time to Torah study as teacher, judge, and cultivator of the spiritual treasure of the people (see *I Chronictes* 12:32). Although Issachar was older, Zebulun is mentioned first because it was he who made Issachar's Torah study possible (*Tanchuma; Rashi*). See *Genesis* 49:13.

The tradition of this partnership has been emulated by many over the years, with wealthy people supporting Torah scholars and even drawing up a formal contract providing that the merit of the Torah study would be shared by both.

18. בְּצֵאתֶּךְ — In your excursions, i.e., when you go out to

יט שבטיַא דישראל לְטוּר בֵּית מַקְדְשַא יתכנשוו תמו יכסוו נכסת קודשיו לרעוא ארי נכסי עממיא ייכלון וסימן רמטמרן בחלא מתגליו להוו: כולגד אַמַר בַּרִיךְ דִיַפְתֵּי לְגַר כַּלִיתָא שֶׁרֵי וקטיל שלטונין עם מלכין: כאואתקבל בקדמתא דילה ארי תמן באחסנתה משה ספרא רבא דישראל קביר והוא נפק (נייא נפק) ועל בריש עמא זכוז קדם יי עבד ודינוהי עם ישראל: כב ולדו אמר דן תַקיף כגור אַריון ארעה שתיא מן נחליא דנגדן מן מתנן: כגולנפתלי אמר נפתלי שבע רעוא ומלי ברכן מן קדם יי מערב ים גנוסר ודרומא יירת: כדולאשר אמר בריד מברכת בניא אשר יהי רעוא לאחוהי ויתרבי בתפנוקי מלכיו:

עמים הר־יקראו שם יובחו ובחי־צדק כי שפע ימים וּלְגֵר אַמֶּר בַּרוּך מַרְחֵיב ב יינקו ושפני טמוני חול: נא גֶּר כְּלֶבֶיא שָׁבֶּן וְטָרַף זְרָוֹעַ אַף־קָּדְקָר: וַיַּרָא רָאשִׁית לוֹ בִּי־שֵׁם חֵלְקַת מִחֹקֵק סָפִוּן וַיַּּתֵא רֵאשִׁי עַם צִדקַת יהוה ולדן אמר דן גור - חמישי בב עשה ומשפטיו עם־ישראל: כּג אַרִיַה יָזַנֵּק מִן־הַבָּשָׁן: וּלְנַפְתָּלִי אַמֵּר נַפְתָּלִי שִׁבַע רַצֹּוֹן בר ומלא בּרכַת יהוה יַם וְדָרוֹם יְרָשָׁה: אמר ברוך מבנים אשר יהי רצוי אחיו וטבל בשמן רגלו:

עשה. שהאמינו דבריהם ושמרו הבטחחם לעבור את הירדו עד שכבשו וחלהו. דבר חחר, ויתא משה ראשי עם, צדקת ה׳ עשה על משה חמור (ספרי שם): (כב) דו גור ארידו. אף הוא היה סמוד לספר לפיכד מושלו באריות (שם): יזנם מז הבשו. כתרגומו, שהיה הירדן יולא מחלקו ממערת פמייאם, והיא לשם שהיא בחלקו של דן. שנא' ויהראו ללשם דו (יהושע יט:מז) וזינוהו והילוחו מו הבשו (בכורות נה.). דבר אחר, מה זינוק זה יולא ממקום אחד ונחלק לשני מקומות, כך שבטו של דן נטלו חלק בשני מהומות. תחלה נטלו בלפונית מערבית עהרון וסביבותיה. ולא ספהו להם. ובאו ונלחמו עם לשם שהיא פמייאם והיא בלפונים מזרחים, שהרי הירדן יולא ממערת פמייאם והוא במזרתה של ארן ישראל ובא מהלפון לדרום, וכלה בקלה ים המלח שהוא במזרח יהודה שנטל בדרומה של ארז ישראל כמו שמפורש בספר יהושע (טו:אריב) והוא שנאמר וילא גבול בני דן מהם ויעלו בני דן וילחמו עם לשם וגו' (שם יט:מז) ילא גבולם מכל אותו הרות שהתחילו לנחול בו: (בג) שבע רצון. שהיתה ארלו שבעה כל רלון יושביה (ספרי שם): ים ודרום ירשה. ים כנרת נפלה בחלהו ונטל מלא חבל חרם בדרומה לפרוש חרמים ומכמורות (ב"ה פא:): ירשה. לשון לווי, כמו עלה רש (לעיל א:כא) והטעם שלמעלה ברי"ש מוכיח, כמו ירש ידע להח שמע, כשמוסיף בו ה"א יהיה הטעם למעלה, שמעה ידעה סלחה לקחה, אף כאן ירשה לשון לווי. ובמסורת הגדולה מלינו בחלפח ביחח, לשון לווי דטעמיהון מלעיל: (בד) ברור מבנים אשר. ראיתי בספרי (שם) אין לך בכל השבטים שנתברך בבנים כאשר, ואיני יודע כילד: יהי רצוי אחיו. שהיה מתרלה לאחיו בשמן אנפיקינון ובקפלאות והם מרלין לו בתבואה. דבר אחר. יהי רלוי אחיו. שהיו בנוחיו נאוח. והוא שנאמר בדברי הימים (א זולא) הוא אבי ברזיח, שהיו בנוחיו נשואות לכהנים גדולים [ומלכים] הנמשחים בשמן זית (ב"ר עא:י): וטובל בשמן רגלו. שהיחה ארלו מושכת שמן כמעין. ומעשה שנלטרכו אנשי לודהיא לשמו. מנו להם פולמוסטום אחד כו' כדאיתא במנחות ופה:: ספרי שם): בכר (ב"ר מב:ה). ועל פי הביעות עתיהם ועיבוריהם: (יט) עמים. של שבטי ישראל: הר יכראו. להר המוריה יאספו. כל אסיפה ע"י הריאה היא, ושם יזבחו ברגלים זבחי צדה: בי שפע ימים יינהו. ישכר וזכולוו, ויהל להם פנאי לעסוק נחורה: ושפוני טמוני חול. כסוי טמוני חול, טרית וחלזון וזכוכית לבנה היולחים מן הים ומן החול, ובחלקו של יששכר וזבולון היה, כמ"ש במסכת מגילה (ו.) זבולון עם חרף נפשו למות (שופטים ה:יח) משום דנפתלי על מרומי שדה (שם) והיה מתרעם זבולון על חלהו, לאחי נחת שדות וכרמים וכו' (ספרי שם): ושפני. לשוו כסוי, כמו שנאמר ויספון את הבית (מלכים א וגט) וספון בארז (שם זגג) ותרגומו ומטלל בכיורי (ס"א בכיסוי) ארוא. דבר אחר, עמים הר יקראו. ע"י פרקמטיא של זכולון חגרי אומות השולם בחים אל ארלו והוא עומד על הספר. והם אומרים הואיל ונלטערנו עד כאו נלך עד ירושלים ונראה מה יראתה של אומה זו ומה מעשיה. והם רואים כל ישראל מובדים לחלות חחד וחוכלים מחכל חחד. לפי שהגויים חלותו של זה לח כחלותו של זה ומאכלו של זה לא כמאכלו של זה, ומקגיירין שם, שנאמר שם יובחו זבחי צדק (ספרי שם): בי שפע ימים יינקו. זכולון ויששכר, הים נותן להם ממון בשפע (ספרי שם): (ב) ברוך מרחיב גד. מלמד שהיה תחומו של גד מרחיב והולד כלפי מזרח (ספרי שנה): בלביא שבז. לפי שהיה סמוד לספר לפיכד נמשל כאריות (שם) שכל הסמוכים לספר לריכים להיות גבורים: וטרף זרוע אף קדקד. הרוגיהם היו ניכרין, חותכים הראש עם הזרוע במכה אחת (תרגום יונתן): (בא) זירא ראשית לו. ראה ליטול לו חלה בארז סיחון ועוג שהיא ראשית כבוש הארז: בי שם חלכת. כי ידע אשר שם בנחלתו חלקת שדה קבורת מחוקק, והוא משה (סוטה יג:): ספון. אוחה חלקה ספונה וטמונה מכל בריה, שנאמר ולא ידע איש את קבורתו (להלן לד:ו): ויתא. גד: ראשי עם. הם היו הולכים לפני החלון בכבוש החרץ לפי שהיו גבורים. וכן הוא אומר חעברו חלולים לפני אחיכם וגו' (לעיל ג:יח; ספרי שם): צדקת ה'

engage in commerce (Rashi).

Sifre expounds that in the merit of Zebulun's support of Torah study, he will rejoice when he leaves this world [בצאתה]. when you leave]. The Vilna Gaon maintained that the ultimate joy comes when one attains a higher level of understanding. Thus, when the supporters of Torah depart this world, they will rejoice, for they will not only be rewarded for their charity, but they will gain the privilege of knowing and understanding all the Torah learning that they made possible (R' Aharon Kotler).

באהֶלֵיף — In your tents, studying Torah. The descendants of Issachar had a special understanding of the complex procedures for establishing the Jewish calendar, and the science of intercalation (when to add a thirteenth month during leap years). Among them were two hundred heads of Sanhedrins, whose halachic rulings were accepted by the entire nation (Midrash, based on I Chronicles 12:32; Rashi).

19. הריקראו — Will assemble at the mount. As members of the Sanhedrin — which regulates the calendar and hence, the festivals — the scholars of Issachar will determine when the tribes assemble at the Temple mount for the Pilgrimage Festivals, where they will offer thanksgiving to God by bringing offerings of righteousness. Alternatively, people will come from afar to trade with Zebulun. The tribe's merchants will persuade them to go to Jerusalem and see how Jews serve God. The visitors will be so impressed by the pious behavior of Israel that many will convert and bring offerings to God (Sifre; Rashi).

יינקו — They [i.e., Issachar and Zebulun] will be nourished, by the sea, which will yield them abundant wealth (Rashi).

שמוני חול — Concealed in the sand , such as valuable seashells and the dye from the chilazon, the amphibious creature that <sup>19</sup> The tribes will assemble at the mount, there they will slaughter offerings of righteousness, for by the riches of the sea they will be nourished, and by the treasures concealed in the sand.

Gad 20 Of Gad he said: Blessed is He Who broadens Gad; he dwells like a lion, tearing off arm and even head. 21 He chose the first portion for himself, for that is where the lawgiver's plot is hidden; he came at the head of the nation, carrying out HASHEM's justice and His ordinances with Israel.

Dan 22 Of Dan he said: Dan is a lion cub, leaving forth from the Bashan.

Naphtali

<sup>23</sup> Of Naphtali he said: Naphtali, satiated with favor, and filled with HASHEM's blessing; go possess the sea and its south shore.

Asher 24 Of Asher he said: The most blessed of children is Asher; he shall be pleasing to his brothers, and dip his feet in oil.

was used to color glass, wool, and the turquoise woolen thread used in *tzitzis* (*Sforn*o).

20-21. Gad. Gad's territory was on the eastern side of the Jordan — the land of Sichon and Og. It extended so far eastward that it was larger than the territory of any of the western tribes. Thus, Moses blessed God as מֶרְחִיב נָּר, the One Who broadens Gadl's boundary].

בּלְבּיא שָבן — He dwells like a lion. As a tribe that lived on the border, Gad was like a fierce lion, defending its own territory and that of the neighboring tribes (Rashi). God grants gifts commensurate with responsibility. Because the Gadites undertook to defend the territories of their fellow tribes, Moses blessed them with extraordinary strength to carry out the task. Had they thought only about themselves, they may well have lacked even sufficient might for that.

אַף־קֵּדְקּד — Even head. With one swipe of their swords, the mighty warriors of the tribe of Gad would cut off their victim's head and arm (Rashi).

21. פּיְרָא רֵאשִיה — He chose [lit., saw] the first portion. Gad had requested for himself part of the territory of Sihon and Og, which was the first part of Eretz Yisrael to be conquered (Rashi).

קלקת מחנק ספון — The lawgiver's [i.e. Moses] plot is hidden. Gad chose that area because they knew that Moses would be interred there in a hidden grave [see Deuteronomy 34:6] (Rashi).

שניתא ראשי עם — He came at the head of the nation. During the conquest of Eretz Yisrael, the mighty tribe of Gad marched among the first (Joshua 1:14). Alternatively, the subject of this phrase is the Lawgiver, Moses. Thus, the verse reiterates that the people of Gad chose their land because Moses would be buried there (Rashi).

**22.** Dan. The province of Dan was along the Mediterranean coast, so that Dan was the first tribe encountered by seaborne marauders.

גור אַרְיֵה — A lion cub. Since Dan, like Gad, lived close to the border, he too is described as a lion (Rashi). According to some, the simile refers to the nimbleness and adventurous spirit for which the tribe of Dan was noted, as exemplified by its illustrious son Samson.

יְוּגְּק מִן־הַבְּשְׁן — Leaping forth from the Bashan. This is the literal translation. Rashi follows Onkelos' translation: Dan's land drinks of the rivers that flow from Bashan. The Jordan [יְרֶדְן בְיָרִדְן] Jordan = flows from Dan] has its source in the Bashan, which lay to the north of the Jordan River in what is today southern Syria. It was a very fertile region, with forests and pastures. [See Isaiah 2:13; Ezekiel 27:6.]

Sforno notes that since the Bashan is a pasture land filled with flocks, one would hardly expect lions to leap forth and leave such succulent fare — unless they were assured of finding abundant prey elsewhere. The simile is that the tribe of Dan would be so confident of victory that it would not hesitate to go to war outside its boundaries.

**23.** Naphtali. Naphtali's blessing refers to the riches of its territory.

שְּבֶּע רְצוֹן — Satiated with favor. His territory was very fertile and contained everything its inhabitants could desire (Rashi).

רְרְּרִּוֹם — And its south shore. Naphtali's territory was in the northwest and included the Sea of Kinnereth. According to the Talmud (Bava Kamma 81b), the tribe also received a narrow strip of land — "a rope's length" — around the south of the Kinnereth, where it could spread out its fishing nets (Rashi).

**24. Asher.** Moses followed Jacob's blessing (*Genesis* 49:20) in focusing on the fertility of Asher's territory and the fruitfulness of his progeny. Asher was the largest tribe (see *Numbers* 26:47), and Moses blessed them that they should remain so, and not be diminished by sin (*Daas Soferim*).

בְּרוּךְ מְבְּנִים — The most blessed of children. I have seen in Sifre that "none of all the tribes was as blessed with children as Asher," but I do not know how this was so (Rashi), i.e., Rashi does not know if Asher's children were exceptional in quality, numbers, or health (Levush). Ramban holds that Sifre refers to the numbers of Asher's progeny.

According to *Ramban*, Asher supplied all the tribes with such abundant and delicious produce that everyone blessed Asher for it.

When Asher was born, Leah said she was the most fortunate of women (*Genesis* 30:13). Now Moses expressed the hope that Leah's blessing be expanded until all the men and women of Israel would bless Asher (*Kli Yakar*).

רצוי אְחָין — Pleasing to his brothers, i.e., his fellow tribes, because Asher supplied his fellow tribes with oil. To dip his feet in oil is a metaphor for great abundance. Another interpretation of the Sages is that Asher was pleasing because his daughters were beautiful and many of them were married to

חתו החורה

כהתקיף כפרולא ונחשא (מותבה) וכיומי עולמתר תקפר: כולית אלה כאלהא דישראל דשכנתה בשמיא בסעדה ותקפה בשמי שמיא: כזמדור אלהא די מלקדמיו במימרה מתעבד עלמא ותריך מקדמר סנאה ואמר ישראל כחושרא בַּלְחוֹדוֹהִי כָּעֵין בַּרְכָּתָא דְבַרְכנוּן יַעָקב אַבוּהון לאַרעא עַבְרָא עבור וחמר אף שמיא דעלויהוו ישמשנוו בטלא: כט טובה ישראל לית דכותה עמא דפרקנה (מו) קדם יי תקיף בסעדר ודמן קדמוהי נצחן גברותה ויכדבון סָנָאַרְ לַרְ וָאַתִּ עַל פַּרִיקָת צוּארי מַלְכֵיהוֹן תַּדְרָה: אוֹסְלָק משה ממישרא דמואב לטורא דגבו ריש רמתא די עַל אַפַּי יָרֶחוּ וָאַחַזִינָהּ יִיַ יַת כַּל אַרעא ית גלעד עד דן: בוית בל נפתלי וית ארעא דאפרים ומנשה וית כל ארעא דיהודה עד ימא מערבא: נוית

בהיכו בּרזל וּנָחַשֶׁת מִנְעַלֵיך וּכִימֵיך דַּבְאָך: אֵין כָּאֵל יִשְׁרָוּן ב רכב שמים בעזרר ובגאותו שחקים: מענה אלהי קדם וּמתחת זרעת עולם וַיַגַרָשׁ מַפַּנִיךָ אוֹיֵב וַיָּאמֶר הַשְּמֵד: רישבו ישראל בַטַח בַּדַר עין יַעַלָב אָל־אָרָץ דַגַן יַם וישבו ישראל ַכּט ותירושׁ אף־שמיו יערפוּ טַל: אַשַּׁרִיךְ יִשְּׁרָאֶל מֵי כַמוֹךְ עם נושע בַּיהוֹה מַגַן עַזְרֵך וָאַשֵּר־חֶרֶב גַּאַנֶתֶך וְיִבֶּחֲשְׁוּ איביר לר ואתה על־במותימו תדרך: א משה מערבת מואב' אל־הר נבו ראש הַפַּסְגֹה אַשֵּׁר על־פּני ירחו ויראהו יהוה אַת־כַּל־הַאָרֵץ ב הגלעד עד־דן: ואת' כַּל־נַפַתַּלי וָאַת־אַרַץ אַפַריִם בּ ַג וּמַנַשֵּה וָאַת' כַּל־אָרֵץ יִהוּדָה עָר הַיַּם הַאַחַרוֹן: וָאַת־

ירמיה, כדד ישבתי (ירמיה טו:יז) אלא כעין הבטחה שהבטיחם יטהב, והיה אלהים עמכם והשיב אתכם אל ארץ אבותיכם (בראשית מח:כא; ספרי שנו): יערפו. יטיפו: אף שמיו יערפו טל. אף כרכתו של ילחק נוספת על כרכתו של יעקב. ויתן לד החלהים מטל השמים וגו' (ברחשית כז:כח: ספרי שם): (בט) אשריר ישראל. לחחר שפרט להם הברכות חמר להם, מה לי לפרוט לכם, כלל דבר, הכל שלכס: אשריר ישראל מי במור. תשועתר בה׳ חשר הוח מגז עזרר וחרב גאותר: ויבחשו איביך לך. כגון הגכעונים שחמרו מחרץ רחוקה כחו עכדיך וגו' (יהושע טיט): ואתה על במותימו תדרור, כענין שנחמר שימו חח רגליכס על לוארי המלכים האלה (שם יוכד; ספרי שם): (א) מערבות מואב אל הר נבו. כמה מעלות היו ופסעו משה כפסיעה אתת (סועה יג:): את בל הארץ. הראהו את כל ארץ ישראל בשלותה והמליקין העתידין להיות מליקין לה (ספרי שנו): עד דן. הראהו בני דן טובדים טבודה זרה, שנאמר ויקימו להם בני דן את הפסל (שופטים יח:ל) והראהו שמשוו שעחיד ללאת ממנו למושיע (ספרי שם): (ב) ואת בל נפתלי. הראהו ארלו בשלותה וחורבנה, והראהו דבורה וברק מקדש נפחלי גלחמים עם סיסרא וחיילוחיו (שם): ואת ארץ אפרים ומנשה. הרחהו ארלם בשלוחה ובחורבנה, והראהו יהושע נלחם עם מלכי כנען, שבא מאפרים, וגדעון שכא ממנשה נלחם עם מדין ועמלה. ואת כל ארע יהודה. בשלוחה ובחורבנה. והרחהו מלכות כית דוד ונלחונם (שם): עד הים האחדון. חרץ המערב בשלומה ובחורבנה (שם). דבר אחר, אל מקרי הים האחרון אלא היום האחרון, הראהו הקב"ה כל המאורעות שעתידין ליארע לישראל עד שיחיו המתים (שם):

Kohanim Gedolim, who had been anointed with the sacred oil (Rashi).

25-26. Epilogue: Moses' blessing to all of Israel. According to Rashi and Sforno, Moses addressed the following blessing to the nation as a whole. According to Ibn Ezra, Ramban, and Daas Zekeinim this verse is a continuation of Asher's blessing, and the nation's blessing begins with verse 26.

25. ברול ונחשת – Iron and copper. In blessing all of Israel, Moses assured them that the tribes living at the borders would be so steadfast and brave that the Land would be as secure as if it were protected by locks and bars of fron and copper (Rashi). Alternatively, the verse refers to Asher, which was situated at the strategic and vulnerable northern

(כה) ברזל ונחשת מנעלך. עכשיו הוא מדכר כנגד כל ישראל, שהיו גכוריהם יושבים בערי הספר ונועלים אותה שלא יוכלו האויבים ליכנס בה, כאילו היא סגורה במנעולים ובריחים של ברזל ונחשת. דבר אחר, ברזל ונחשת מנעלך, ארלכם נעולה בהרים שחולביו מהם ברזל ונחשת. וארלו של אשר היתה מנעולה של ארז ישראל (ספרי שם): ובימיר דבאר. וכימיך שהם טוכים לך. שהן ימי חחלחך, ימי נעוריך, כך יהיו ימי זקנחך שהם דוחבים, זכים ומתמוטטים. דבר אחר, וכימיך דבאר, כמנין ימיך, כל הימים אשר אחם עושים רלונו של מקום, יהיה דבאד. שכל הארלות דובאות כסף וזהב לארץ ישראל. שתהא מבורכת בפירות וכל הארלות מתפרנסות הימנה וממשיכות לה כספם וזהבם, אשקורנ"ט, הכסף והזהב כלה מהם שהם מזיכות אותו לארלכם (ספרי שם): (בו) איז באל ישורוז. דע לך ישורון, שאין כאל ככל אלהי העמים, ולא כלורך לורם: רובב שמים. הוא אותו אלוה שבעזרך, ובגאותו הוא רוכב שחקים: (כז) מעונה אלהי קרם. למעון הם השחקים לאלהי הדם. שקדם לכל אלהים ובירר לו שחקים לשבחו ומעונחו. ומתחת מטונחו כל בעלי זרוע שוכנים: זרועות עולם. סיחון ועוג ומלכי כנען שהיו חקפו וגבורחו של עולם. לפיכך על כרחם יחרדו ויזועו וכחם חלש מפניו. לטולם אימח הגבוה על הנמוך. והוא, שהכח והגבורה שלו, בעזרך: ויגרש מפניך אויב. ואמד לך השמד חוחס: מעונה. כל חיכה שלריכה למ"ד כחחלתה הטיל לה ה"א בסופה (יבמות יג.): (בח) בטח בדד. כל יחיד ויחיד איש תחח גפנו וחחת תאנחו מפוזרין, ואין לריכין להתאסף ולישב יחד מפני האויב: עין יעקב. כמו וטינו כטין הבדולח (במדבר יא:ז) כעין הברכה שברכם יעקב. לא כבדד שאמר

border (Joshua 19:24-31). Moses' blessing was that Asher would defend that important area as if it were sealed by bars of iron and copper. Moses went on to bless Asher that it maintain its youthful vigor (Ramban).

26. ישרון — O Jeshurun. Moses told his people that when they conduct themselves in the upright manner implied by the name Jeshurun, God will ride across heaven to help them, but not when they act sinfully (Sifre).

R' Hirsch explains: Nothing can compare to the manner in which God will manifest Himself if the Jewish people remain true to their calling of Jeshurun; if they remain straight and upright, pursuing their life in undeviating loyalty to their duty.

27-29. Moses' last words. Moses has taken leave of his

Epilogue: Moses' Blessing to All of Israel

- <sup>25</sup> May your borders be sealed like iron and copper, and like the days of your prime, so may your old age be. <sup>26</sup> There is none like God, O Jeshurun; He rides across heaven to help you, and in His majesty through the upper heights.
- <sup>27</sup> That is the abode of God immemorial, and below are the world's mighty ones; He drove the enemy away from before you, and He said, "Destroy!" <sup>28</sup> Thus Israel shall dwell secure, solitary, in the likeness of Jacob, in a land of grain and wine; even his heavens shall drip with dew.
- <sup>29</sup> Fortunate are you, O Israel: Who is like you! O people delivered by HASHEM, the Shield of your help, Who is the Sword of your grandeur; your foes will try to deceive you, but you will trample their haughty ones.

34 Oses ascended from the plains of Moab, to Mount Nebo, to the summit of the cliff that faces Jericho, and HASHEM showed him the entire Land: the Gilead as far as Dan; <sup>2</sup> all of Naphtali, of Moses and the land of Ephraim and Manasseh; the entire land of Judah as far as the western sea; <sup>3</sup> the

people with a remarkable mixture of love and praise. In previous chapters of Deuteronomu. Moses had threatened Israel with a frightening array of punishments if they would fall short of God's calling, Indeed, history, more than any commentary, testifies to the gravity of the suffering he prophesied. But in his final words, Moses displayed his true feelings regarding Israel: Fortunate are you. . . Who is like you! . . . you will trample their haughty ones (v. 29). Even his threats of punishment were uttered only to warn Israel what their sins would bring upon them, and to make them realize that when God imposes suffering, it is because Israel's lofty status does not permit it to indulge in excesses that are regarded as "acceptable" by other nations. Moses' last words are of blessing and reassurance — for ultimately Israel will fulfill its promise and be showered with Divine rewards that will eclipse by far the horrors it has endured.

- 27. מְּלָהָּ אֵלְהֵי הַּרָּם חִירָּת מִּלְהָּ בְּּרָם חִירָּת מִלְּהָ בּּּרָם חִירָּת מִלְּהָ בּּּרָם הוּפּוּלָּה is the abode of God immemorial ... the world's mighty ones. In a continuation of the previous verse, this verse states that even though God's abode is in the highest heavens, far above that of any of the spiritual beings, the world's mighty leaders on earth below must tremble at their insignificance compared with God, Who dwells in the heavens. In Moses' time, this referred to such awesome kings as Sihon and Og (Rashi), but throughout history the same is true: God is astride heavens that are infinitely above man's comprehension, but the leaders of the world no matter how invincible they seemed to be at the height of their power are shackled to the earth, and cannot go against His will.
- 28. בֶּרָד. Solitary. Since, as promised in the previous verse, the enemy would be driven out, there would be no need for Jews to band together and live in large groups for fear of invasion. Rather, everyone would dwell individually "each under his vine and under his fig tree" (Rashi).
- שַּׁין יַשְּקְבּ In the likeness of Jacob. The previously mentioned solitary security will be in conformity with the assurances Jacob had given them (Genesis 48:20): And God shall be with you and bring you back to the Land of your fathers (Rashi; cf. Sifre). Jacob is the source of the foundation through which the Land will prosper (R' Hirsch).

**29. אַשְרֵיף** — Fortunate. Israel is unique. God bestowed upon it that eminence that all other nations achieve only by the sword (R' Hirsch).

על-בְּמוֹחֵימוֹ חַרְּרְּךְ — You will trample their haughty ones [lit., you will tread upon their high places], i.e. you will triumph over them as it says: (Joshua 10:24) Put your feet on the necks of these kings (Rashi). This figure of speech (see also 32:13) also denotes the triumphant and undisputed possession of the Land — even its high mountains and haughty leaders.

The word הְמֵּחֹחֵימוּ, their high places, symbolizes the highest moral and intellectual level of a nation. Accordingly, Moses was telling his people that when Jews set standards for themselves, they should begin at the "high places" of the nations — for such standards should be the minimum for Jews — and go from there to even higher levels of conduct (R' Shimon Schwab).

34.

- ♠ Death of Moses. Having blessed the people and prayed for them, Moses, the faithful servant, ascended the mountain as he had been commanded (32:49). As he stood there, God showed him every part of the Land and the entire panorama of Jewish history that occurred at the places named in the passage.
- 1. אֶת־פֶּל־הָאָבֶּךְ The entire Land. It was more than a mere physical glance. God prophetically showed Moses the entire Eretz Yisrael, in its prosperity and under the oppression of future conquerors (Rashi).
- ערידָן As far as Dan. God showed Moses both the offspring of Dan practicing idolatry (see Judges 18:30), and Dan's descendant Samson, who would deliver the people from the persecution of the Philistines (Sifre). According to Targum Yonasan: He showed him all the strong ones of the Land, i.e., its future leaders throughout history.
- 2. ער הַיָּם הָאַחְרוֹן As far as the western sea, i.e., the Mediterranean (see 11:24). Alternatively, the Sages teach: Read this phrase as though it did not state הַיִּם הָאַחָרוּן, the last sea, but הַיִּם הָאַחָרוּן, , the last day. God showed Moses all that would happen to Israel in the future until the last day when the dead will again live (Rashi).

דרומא וית מישרא בקעתא דירחו קרתא דדקליא עד צער: דואמר יי לה דא ארעא די סימית לאברהם ליצחק וליעקב למימר לבניר אתננה אחזיתר בעיניר ולתמו לא תעבר: הומית תמו משה עבדא דיי בארעא דמואב על מימרא דיי: ווקבר יתה בחילתא בָּאַרְעָא דִמוֹאַב לַקַבַל בֵּית פּעור ולא ידע אנש ית קברתה עד יומא הדיז: וּוֹמשַה בַּר מאָה ועשרין שנין בַּד מִית לא כהת עינוהי ולא שנא זיו יקרא דאפוהי: חובבו בני ישראל ית משה במישריא דמואב תלתיו יומיו ושלימו יומי בביתא אבלא דמשה: טויהושע בַּר נוּן מַלַי רוּחַ חַבְמַתַא אַרֵי סְמַךְ משה יַת יִדוֹהָי עַלוֹהָי וְקַבְּילוּ מַנַהּ בְּנִי ישראל ועבדו במא די פקיד יי ית משה: יולא קם נביא עוד בישראל במשה די אתגלי לה יי אפין באפין: יא לכל אתיא ומופתיא די שלחה יי

הַנָּגֶב וְאֶת־הַבּבָּר בִּקְעָת יְרֵחוֹ עִיר הַתְּמֶרִים עַד־צְעַר:

רְיִאשֶׁר יהוֹה אֵלֶיו וֹאת הָאָרֶץ אֲשֶׁר נִישְׁבַּעִתִּיךְ בְּעִינִיקּ בְּעִינִיקּ בְּעִינִיקּ בְּאָרָי וְאָת הָאָרֶץ אֲשֶׁר נִישְׁבַּעִתִּיךְ בְּעִינִיקּ בְּעִינִיקּ בְּעִינִיקּ בְּעִינִיקּ בְּעִינִיקּ בְּעִייִּהוֹה: וַיִּּמְת שָׁם מֹשֶׁה עֶבֶּר־יהוֹה בְּאָרֶץ מוֹאָב עְל־פִּי יהוֹה: וַיִּּמְת שָׁם מֹשֶׁה עֶבֶּר־יהוֹה בְּאָרֶץ מוֹאָב עְלֹּבְּיִת אִשְׁבְּעִרְים שְׁנָה בְּמֹתוֹ לֹא־כְהְתֹּת עִינִוֹ וְלֹא־נָס בַּחָה:

חְנִיבְּי בְּנִי יִשְׂרָאֵל אֶת־מֹשֶׁה בְּעַרְכְת מוֹאָב שְׁלֹשִׁים יִוֹם מַ מַּחָה:

חְנִיבְּי בְּנִי יִשְׂרָאֵל אֶת־מֹשֶׁה בְּעַרְכְת מוֹאָב שְׁלֹשִׁים יְוֹם מֵּי וְיִהוֹשְׁעַ בְּן־נִוֹן מָלֵא רְוֹחַ בַּיִי אְבֶל מֹשֶׁה: וְיהוֹשְׁעַ בִּן־נִוֹן מָלֵא רְוֹחַ בִּיִּי יִשְׂרָאֵל וַנִישְׁהָּ אֶּרָ מִשְׁה בְּעִרְכִי עְלָּיוֹ וְנִישְׁמְעוֹ אֵלֶיוֹ בְּנִיץ עְוֹר בְּיִשְׁרָאֻל בְּמְשֶׁה אָשֶׁר יְּנָתוֹ וְלִא־נְעוֹ בִּיִּעְמוֹ בְּנִים יְּבִּי אְבֶּל מֹשֶׁה: וְיהוֹשְׁעַ בְּן־נִוֹן מָלֵא רְוֹחַ בִּנִיי שְּׁרָאָל בְּנִי אְנֶיוֹ בְּנִיְעוֹ נְלָאִי וְנִישְׁתְאוֹ אֵלָוֹ בְּנִים יְּלְבִיל וְנִישְׁרָאֻל בְּנִי שְׁרָאִל בְּבִיי יִשְׂרָאֻל בְּבִיּעְ מְבִּי בְּעִים יְּבָּים בְּבִיי אְנִייְ עָּלְיִים בְּנִים יְשְׁרָא, בְּיִשְׁרְאֵל בְּמְשָׁה צְּנִים יִינְיוֹ עְלָיוֹ וַיִישְׁרְאָל יִּבְעוֹ יהוֹה בָּנִים שְׁרִב בְּיִים עְּבִיים בְּבִיים בְּבִיי אִנְיוֹ בְּנִישְׁר, אְשָׁר בְּבְּים בְּבִיים אְנִיר בְּיִשְׁר,אָל בְּבִּמְשָׁה אְשָׁר שְׁבָּר בְּמִשְׁה אִשְׁר שְׁלָּת וְיִבְעוֹ יִהוֹה אָשָׁר שְׁלְחוֹ יהוֹה בָּנִים בְּבִיא עָוֹר בְּיִשְרָא, בְּלִי בְּבְּיִים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִים בְּיִים בְּבִים בְּיִים בְּבִים בְּבִים בְּיִבְא עְנִי בְּבְּבְיים בְּבְּבְייִי וֹבְּעְבְיוֹ וֹיוּתְעְבְּי בְבְּיבְיי בְּבְּיבְיים בְּבְּיים בְּבְייבְּיוֹ בְּבְּיים בְּבְּיבְייוּים בְּבִיים בְּבְּיבְייִים בְּיִיבְּיוֹם בְּבִיים בְּיבְּיוּ בְּיִבְּיוּי בְּיִיבְּיוּי בְּיבְיבְיבְּיוּים בְּיבְּיבְּיוּיוּים בְּיבְּיבְּיבְּיוּ בְּיוּים בְּיבְּיבְּיוּים בְּבְּיבְּבְּבְיבְיוֹים בְּיוּבְּיוֹם בְּבְּבְיבְּיוּ בְּיבּיבְּיוּיוֹם בְּיוּבְ

הוא קבר את עלמו, וזה הוא אחד משלשה אתין שהיה רבי ישמעאל דורש כן. וכיולא בו, ביום מלאת ימי נזרו יביא אותו (במדבר ו:יג) הוא מביא את עלמו. כיולא בו, והשיאו אותס עון אשמה (ויקרא כב:טז) וכי אחרים משיאים אותם, אלא הם משיאים אתם עות ששה ליוקרא כב:טז) וכי אחרים משיאים אותם, אלא הם מששה ימי בראשית את עלמם (ספרי נשא לב): מול בית פעוד. קברו היה מוכן שם מששה ימי בראשית לכפר על מעשה פשיר (סוטה יד.) וזה אחד מן הדברים שנבראו בין השמשות בערב שבת ואבות הוו: (ז) לא בהתה עינו. אף משמת (ספרי שם): ולא גם אחה. לחלוחית שבו. לא שלט בו רקבון ולא נספך מואר פניו: (ח) בני ישראל. הצכרים, לחלוחית שבו. לא שלט בו רקבון ולא נספך מואר פניו: (ח) בני ישראל. הצכרים, לחלב להחרן מתוך שהיה רוף שלום ונקבות (פרזר"א יז): (ז) אשר ידעו ה" פנים של שבים. שהיה לבו גם ומדבר אליו בכל עת שרולה, כענין שלאמר ועסה אעלה אל ה' (שמות לביל) עמדו ואשמעה מה ילוה כ' לכם (במדבר טיח):

(ג) ואת הגגב. ארן הדרום (שם). דבר אחר, מערת המכפלה שנאמר ויעלו בנגב ייבא עד הברון (שם): ואת הבבר. הראהו שלמה יולק כלי בית המקדש, שלאמר בככר הירדן ילקם המלך במעבה האדמה (מלכים א זומו; ספרי שם): (ר) לאמר לדעך אתגגה הראיתיך. כדי שהלך והאמר לאברהם לילחק ולישקב שבושה לדעך אתגגה הראיתיך. כדי שהלך והאמר לאברהם לילחק ולישקב שבושה ששכבע לכם הקב"ה קיימה, וזהו לאמר, לכך הראימיה לך (ברכות יח:) אבל גזרה היא מלפני ששמה לא תעבור, שאלולי כך הייתי מקיימך עד שהראה אותם נטועים וקבושים בה והלך ומגיד להם: (ה) וימת שם משה. אפשר משה מה וכתב יימה שם משה. אלא עד כהן כתב משה, מכאן ואילך כתב יהשע. רבי מאיר אומר אפשר ספר התורה הוה (לעיל לאוכו) אפשר ספר התורה הוה (לעיל לאוכו) אלא הקב"ה אותר ומשה כותב בדמע (ספרי שונד ב"ב טו.): על פי הי. בנשיקה לותר (מו"ק כת.): (ו) ויקבור אותו. הקב"ה בכבודו (סוסה יה). רבי ישמשלל לומר

4. הֶרְאִיתִּיךְּ בְּעֵינְיךְ — I have let you see it with your own eyes, in order that you may say to Abraham, Isaac, and Jacob: Hashem has fulfilled His promise to you. But, it is a decree from Me that you shall not cross over to there, otherwise I would have kept you alive to see them fully settled in the Land, and you would then go and tell the Patriarchs (Rashi).

According to Or HaChaim, God's statement that Moses would not cross over to the Land was testimony to his greatness. Kabbalistically, souls must go through Eretz Yisrael before they can ascend to heaven, but Moses was so spiritually exalted that his soul could ascend directly from wherever he was.

5. תַּמָּח שָּם מְשֶׁה So Moses. . . died there. Since Moses died at this point, the Sages raise the question of who wrote this and the following verses (Bava Basra 15b). There are two opinions: Moses wrote the Torah up to this point, and Joshua wrote the remaining verses; or the Holy One, Blessed is He, dictated these words to Moses, and he wrote them with tears, rather than ink (Rashi).

עבר־ה' — Servant of HASHEM. Even as he died, Moses was still

 ${\it HashEm's servant}$  — obeying His command willingly ( ${\it lbn Ezra}$ ).

When he was alive he was called man of God (33:1), but in death he is called a *servant* for the first time, to allude to a new and higher status, for a servant is permitted, as it were to enter the inner chamber of the king (R' Bachya). So, too, once the impediment of his body was removed from him, Moses' soul was able to perceive even more than before.

An אַבֶּר, literally, slave, is unique in that he is the property of his master and has no independent identity or legal status; he lives totally for his owner. In receiving this title. Moses was given the highest possible compliment: he lived completely and solely for the sake of God.

הי שליפי הי — By the mouth of HASHEM. He died by the Divine Kiss (Rashi).

6. ווקבר אתו — He buried him. God. in His glory. buried Moses. According to another opinion in the Talmud. Moses buried himself, the term אווא being reflexive. as in Numbers 6:13 and Leviticus 22:16.

מול בית פעוד — Opposite Beth-peor. According to Rabbinic tradition, Moses' grave was ready for him since the six days

Negev and the Plain — the valley of Jericho, city of date palms — as far as Zoar

<sup>4</sup> And HASHEM said to him. "This is the land which I swore to Abraham, to Isaac, and to Jacob sauing. 'I will give it to your offspring.' I have let you see it with your own eyes, but you shall not cross over to there."

<sup>5</sup> So Moses, servant of HASHEM, died there, in the land of Moab, by the mouth of HASHEM <sup>6</sup> He buried him in the depression, in the land of Moab, opposite Beth-peor, and no one knows his burial place to this dau. 7 Moses was one hundred and twenty years old when he died: his eue had not dimmed, and his vigor had not diminished. 8 The Children of Israel bewailed Moses in the plains of Moab for thirty days; then the days of tearful mourning for Moses ended.

<sup>9</sup> Joshua son of Nun was filled with the spirit of wisdom, because Moses had laid his hands upon him, so the Children of Israel obeyed him and did as HASHEM had commanded Moses.

The Quality of Moses

10 Never again has there arisen in Israel a prophet like Moses, whom HASHEM had known Prophery face to face, 11 as evidenced by all the signs and wonders that HASHEM sent him to perform

of Creation. He was buried opposite Beth-peor to atone for the incident of mass immorality that took place there (Numbers ch. 25). Moses' grave was one of the ten things created during twilight, on the eye of the first Sabbath of Creation (Avos 5:6).

ולא־ידע -- And no one knows. Even Moses himself did not know it before, and after his death it remained concealed, so that his tomb might not become a shrine of pilgrimage for those who deify national heroes. It has been noted that this is the seal of Moses' humble self-effacement [see Sotah 13a].

- 7. ולא־נס לחה And his vigor had not diminished. Despite old age, Moses remained fresh physically. Rashi renders: Even after death, his life fluids remained in him; his body did not decompose.
- 8. יַבְבּוּ בְנֵי יִשְׁרָאַל The Children of Israel bewailed. The Sages note that when Aaron died he was mourned by the entire House of Israel (Numbers 20:29), implying that Aaron was mourned more universally than Moses. Moses was mourned by the men (to whom he taught the Torah), but Aaron was involved with everyone because he loved and pursued peace, between man and his fellow, and between husband and wife (Rashi). Alternatively, Moses wept for Aaron, and when people saw Moses weeping, everyone was moved to tears (Chizkuni).

ויתמו ימי בבי אבל משה — Then the days of tearful mourning for Moses ended. Although Moses left no equal and his level of prophecy has never been approached, the days of mourning had to end and, as the next verse says, Joshua carried on the

9. יַדֵיו — Had laid his hands. The laying of hands symbolizes the transference of Moses' authority to Joshua, thus endowing him with a portion of his spirit. See Numbers 27:18.

#### ◆6 The quality of Moses' prophecy

10. פָּנִים אֵל־פָּנִים — Face to face. Moses was familiar with God, and was able to speak with Him whenever he wished (Rashi).

According to Ramban (here and to Numbers 24:1-2), the verse speaks not of Moses' familiarity with God, but of the degree of closeness that God permitted him to have, for his prophetic visions were as clear as if two friends were conversing face to face, understanding one another not only through words but through facial expressions.

The Sages note the Torah's statement here that in Israel there would never be a prophet like Moses implies that among the non-Jewish nations, there could be such a prophet — and the Sages explain that this prophet was Balaam, which seems to imply that in some ways his prophecy was even greater than that of Moses (Sifre; see also notes to Numbers ch. 24). Ramban (ibid.) explains that by no means does this mean that Balaam was comparable to Moses, for no prophet ever approached the stature of Moses. Rather, Balaam could achieve his communication with God only by strenuous preparation and only regarding the topic he had chosen. Moses, however, could be summoned by God at any time and for any message. Accordingly, Balaam's prior awareness of the nature of his expected prophecy was an indication of his inferiority to Moses.

Thus Moses was unique in that he achieved the highest spiritual level possible. That there will never again arise a prophet like Moses is Maimonides' seventh Principle of Faith.

11. לבל־האתת — By all the signs, i.e., God knew Moses face to face through all the signs and miracles that He assigned him to perform. The term sign indicates a miracle that was foretold, such as the plagues in Egypt that were announced before they happened. Although many other prophets performed miracles, Moses was unique in the sheer might and awesomeness of the miracles that came about through him, such as the unprecedented revelation at Sinai, and in the miraculous duration of his miracles. The manna and water in the Wilderness, for example, lasted for forty years, as did the very survival of a huge nation in unlivable surroundings for all that time (Ramban).

לְמֶעְבָּד בְּאַרְעָא דְמִצְרָיִם לְפַּרְעֹה וּלְכָל עבְדוֹהִי וּלְכָל אַרְעָה: יבּוּלְכל יְרָא תַּקֶפְתָּא וּלְכל חַזְנָגָא רָבָּא דִּי עָבֵּד משָה לְעִינֵי כָּל יִשְרָאֵל:

לַעֲשָוֹת בְּאֶבֶץ מִצְרֵים לְפַרְעִה וּלְכָל־עֲבָדָיו וּלְכָל־ בּ אַרְצוֹ: וּלְכל הַיִּד הַחֲזָלָה וּלְכָל הַמּוֹרֵא הַגָּדִוֹל אֲשֶׁרֹ עַשֵּׁה משׁה לְעִינֵי כָּל־יִשְׂרָאֵל: מ׳א פסוקים. גאוא״ל סימו. אל״י סימו.

At the conclusion of each of the five books of of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

חַזַק! חֲזַק! וְנִתְּחַזֵּק!

רש"י לשבור הלוחות לשיניהם, שנאמר ואשברם לשיניכם (לשיל טויז; ספרי שם) והסכימה דעת ההב"ה לדעתו. שנאמר אשר שברת (שמות לדוא) יישר כתך ששברת (שבת פז.):

(יב) ולכל היד החוקה. שקכל את התורה בלותות כידיו: ולכל המורא הגדול.' נסים וגכורות שכמדכר הגדול והנורא (ספרי שם): לעיני כל ישראל. שנשאו לכו

<sup>12.</sup> הַּיָּרְ הַחְּוָקָה — Strong hand. This refers to Moses having received in his hands the Tablets of the Ten Commandments, which, according to the Midrash, were of extraordinary weight (Rashi). According to Ramban it refers to the division of the waters of the Red Sea.

in the land of Egypt, against Pharaoh and all his courtiers and all his land, <sup>12</sup> and by all the strong hand and awesome power that Moses performed before the eyes of all Israel.

At the conclusion of each of the five books of of the Torah, it is customary for the congregation followed by the reader to proclaim:

"Chazak! Chazak! Venischazeik! (Be strong! Be strong! And may we be strengthened!)"

THE HAFTARAH FOR VEZOS HABERACHAH APPEARS ON PAGE 1245.
Vezos Habrachah is always read on Simchas Torah.

necessary. Many people are able to build heroically, but few are able to make the decision to tear down.

Moses' prophetic prowess and signs dld not have to be accepted on faith; his great acts were fully visible to the entire nation. The Divine Presence was revealed through him at the Red Sea, Mount Sinai, and the Tent of Meeting.

-- This Masoretic note means: There are 41 verses in the Sidrah, numerically

corresponding to the mnemonics אלייי and אלייי.

The first mnemonic means "God redeemed," meaning that the Torah concludes with an allusion to the Exodus, which made us His people. The second one means "My God," for Israel concludes the reading of the Torah with the unassailable conviction of our loyalty to God. Or it may be read to mean "To me," meaning that God gave the Torah to me, i.e., Israel.

# → Masoretic Notes Regarding the Number of Verses in Each Chumash

סבום פסוקי דספר בראשית אלף וחמש מאות ושלשים וארבעה, א"ר לד' סימו.

There are 1,534 verses in the Book of Genesis, corresponding to the mnemonic  $\Upsilon_{1}$ ,  $\Upsilon_{2}$ . In this mnemonic, the letter  $\kappa$  stands for  $\Upsilon_{3}$ , one thousand and the  $\Upsilon_{3}$  stands for five hundred (the final letters,  $\Upsilon_{3}$ ,  $\Upsilon_{1}$ ,  $\Upsilon_{2}$ , equal 500, 600, 700, 800, 900, respectively). The letter  $\Upsilon_{3}$  equals four, and is also often used as a symbol for God's four-letter Hebrew Name. Thus, the mnemonic may be rendered only for God, meaning that all of Creation was only for the sake of God's glory.

סכום פסוקי דספר ואלה שמות, אלף ומאתים ותשעה, ארייט סימו.

There are 1,209 verses in the Book of Exodus, corresponding to the mnemonic אר"ט. In this mnemonic, the letter א stands for קיָל, one thousand. The word יִרָי is related to the word יָרָי, which is found in Numbers 22:32. There Rashi offers two definitions, "hastened" and "desired," both of which apply here. God hastened the events of this Book — the Exodus, the Splitting of the Sea, the Revelation at Sinai, and so on — in order to carry out the Divine plan of making Israel His Chosen People. Alternatively, God desired to liberate Israel so that it would become his nation.

סכום פסוקי דספר ויקרא, שמנה מאות וחמשים ותשעה, נט״ף סימן.

There are 859 verses in the Book of Leviticus, corresponding to the mnemonic qua. In this mnemonic, the final η stands for 800 (see above). ηψμ is one of the aromatic spices used in the Temple incense service, alluding to the function of the offerings, the main theme of this Book, as a gratifying aroma to God.

סכום פסוקי דספר כמדכר, אלף ומאתים ושמנים ושמנה, ארפייח (אפרייח) סימן.

There are 1,288 verses in the Book of Numbers, corresponding to the mnemonic מרפיז (or תיים). The word ארפיז can be related to חבי (following the rule that n and n are sometimes interchangeable). The word means to release or loosen, for, as a result of the shortcomings revealed in this Book, God released the Divine hand that was leading the people to Eretz Yisrael, and left them in the Wilderness for forty years. The word מושר refers to blossoming, as in 17:23, when God proved Aaron's greatness by having his staff produce blossoms. This Book contains challenges to the legitimacy of Moses and Aaron, and always God vincated them, thus allowing their authority to blossom.

סכום פסוקי דספר דברים, תשע מאות וחמשים וחמשה, הנ״ץ סימן.

There are 955 verses in the Book of Deuteronomy, corresponding to the mnemonic γιπ. In this mnemonic, the γ stands for 900 (see above). The word γιπ refers to the *rising* of the sun or the *blossoming* of flowers, for God was now ready to bring Israel into its Land, which was a new sunrise for His nation.

סכום הפסוקים של כל התורה, חמשת אלפים ושמנה מאות וארבעים וחמשה, ואור "החמ״ה״ יהיה שבעתים סימן.

There are a total of 5,845 verses in the entire Torah, corresponding to the mnemonic  $\pi p \bar{q} \bar{q}$ . In this mnemonic, the  $\pi$  stands for five thousand and the  $\pi$  for eight hundred. The word  $\pi p \bar{q} \bar{q}$  means the sun, an apt metaphor for the Torah, which is the true light of the world (R' David Feinstein).

# ההפטרות ניש The Haftaros

# ברבות ההפטרה / BLESSINGS OF THE HAFTARAH

After the Torah Scroll has been tied and covered, the Maftir recites the Haftarah blessings.

Blessed are You, HASHEM, our God, King of the universe, Who has chosen good prophets and was pleased with their words that were uttered with truth. Blessed are You, HASHEM, Who chooses the Torah; Moses, His servant; Israel, His nation; and the prophets of truth and righteousness. (Cong. – Amen.)

בָּרוֹךְ אַתָּה יהוה אֱלֹהֵינוֹ מֶלֶךְ הָעוֹלֶם, אֲשֶׁר בָּחַר בְּנְבִיאִים טוֹבִים, וְרָצָה בְּדִבְּרֵיהֶם הַגֵּאֲמֶרִים בָּאֲמֶת, בָּרוֹךְ אַתָּה יהוֹה, הַבּּוֹחֵר בַּתוֹרָה וּבְמֹשֶׁה עַבְדּוֹ, וּבִישְׂרָאֵל עַמֹּוֹ, וּבִּנְבִיאִי הַאַמֵּת וָצֵדֶק.

The Haftarah is read, after which the Maftir recites the following blessings.

Blessed are You, HASHEM, our God, King of the universe, Rock of all eternities, Righteous in all generations, the trustworthy God, Who says and does, Who speaks and fulfills, all of Whose words are true and righteous. Trustworthy are You HASHEM, our God, and trustworthy are Your words, not one of Your words is turned back to its origin unfulfilled, for You are God, trustworthy (and compassionate) King. Blessed are You, HASHEM, the God Who is trustworthy in all His words. (Cong. – Amen.)

Have mercy on Zion for it is the source of our life; to the one who is deeply humiliated bring salvation speedily, in our days. Blessed are You, HASHEM, Who gladdens Zion through her children. (Cong. – Amen.)

Cladden us, HASHEM, our God, with Elijah the prophet Your servant, and with the kingdom of the House of David, Your anointed, may he come speedily and cause our heart to exult. On his throne let no stranger sit nor let others continue to inherit his honor, for by Your holy Name You swore to him that his lamp will not be extinguished forever and ever. Blessed are You, HASHEM, Shield of David. (Cong. – Amen.)

בָּרוּךְ אַתָּה יהוֹה אֱלֹהֵינוּ מֵלֶךְ הָעוֹלָם, צוּרּ כָּל הָעוֹלָמִים, צַּדִּיק בְּכָל הַדּוֹרוֹת, הָאֵל הַנְּאֶמֶן הָאוֹמֵר וְעשֶׁה, הַמְּדַבֵּר וּמְקַנֵּם, שֶׁכָּל דְּבָרָיוֹ אֱמֶת וָצֶדֶק. נָאֲמָן אַתָּה הוּא יהוֹה אֱלֹהֵינוּ, וְנָאֱמָנִים דְּבָרֵיךְ, וְדָבָר אֶחָד מִדְּבָרֶיךְ אָחוֹר לֹא יָשוּב רֵיקָם, כִּי אֵל מֶלֶךְ נָאֱמֶן (וְרַחֲמָן) אָתָּה. בָּרוּךְ אַתָּה יהוֹה, הָאֵל הַנָּאֱמֶן בְּכָל דְּבָרָיוֹ.

רַ**חֵם** עַל צִיּוֹן כִּי הִיא בֵּית חַיֵּינוּ, וְלַעֲלְוּבַת נֵפֶשׁ תּוֹשִׁיעַ בִּמְהֵרָה בְיָמֵינוּ. בָּרוּךְ אַתָּה יהוה, מְשַׂמֵּחַ צִיּוֹן בְּלֵנֵיהָ. (פּיּי - אָמֵן)

שַׂמְּחֵנוּ יהוה אֱלהֵינוּ בְּאֵלְיֵהוּ הַנָּבִיא עַבְהֶּךְ,
וּרְמַלְכוּת בֵּית דָּוִד מְשִׁיחֶךְ, בִּמְהַרָה
יָבֹא וְיָגֵל לִבֵּנוּ, עַל בִּסְאוֹ לֹא יֵשֶׁב זָר וְלֹא יִנְחֲלוּ
עוֹד אֲחֵרִים אֶת בְּבוֹדוֹ, כִּי בְשֵׁם קָדְשְׁךְ נִשְׁבֵּעְתָּ
עוֹד אֲחַרִים אֶת בְּבוֹדוֹ, כִּי בְשֵׁם קָדְשְׁךְ נִשְׁבַּעְתָּ
לוֹ, שֶׁלֹא יִכְבֶּה נֵרוֹ לְעוֹלָם וָעֶד. בָּרוּךְ אַתָּה
יהוה, מָגֵן דָּוִּד.

On fast days the blessings end here.

On an ordinary Sabbath (including the Sabbath of Chol HaMoed Pesach) continue:

For the Torah reading, for the prayer service, for the reading from the Prophets and for this Sabbath day that You, HASHEM, our God, have given us for holiness and contentment, for glory and splendor — for all this, HASHEM, our God, we gratefully thank You and bless You. May Your Name be blessed by the mouth of all the living always, for all eternity. Blessed are You, HASHEM, Who sanctifies the Sabbath. (Cong. – Amen.)

עַל הַתּוֹרָה, וְעַל הָעֲבוֹרָה, וְעַל הַנְּבִיאִים,
וְעַל יוֹם הַשַּבָּת הַגָּה, שֶׁנָּתַהָּ
לֵנוּ יהוֹה אֱלֹהֵינוּ, לְקְרֻשָׁה וְלִמְנוּחָה, לְּכָבוֹר
וּלְתִפְּאָרֶת. עַל הַכּל יהוֹה אֱלֹהֵינוּ, אֲנַחְנוּ
מוֹדִים לָךְ, וּמְבָּרְכִים אוֹתָךְ, יִתְבָּרַךְ שִׁמְךְ בְּפִי
כָּל חֵי תָּמִיד לְעוֹלָם וָעֶד. בָּרוּך אַתָּה יהוֹה,
מְקַרֵּשׁ הַשַּׁבָּת.

On a festival and on a Sabbath that coincides with a Festival (including the Sabbath of Chol HaMoed Succos) continue here [the words in brackets are inserted on the Sabbath]:

For the Torah reading, for the prayer service, for the יוֹם הַּנְּבִיאִים, וְעַל הַנְּבִל הָעָבוֹרָה, וְעַל הָעָבוֹרָה, וְעַל הַנְּבִל הַנְּבוֹרָה, וְעַל הַנְּבוֹרְה, וְעַל הַנְּבוֹרָה, וְעַל הַנְּבוֹרָה, וְעַל הַנְּבוֹרָה, וְעַל הַנְּבוֹרְה, וְעַל הַנְּבוֹרָה, וְעַל הַנְּבוֹרָה, וְעַל הַנְּבוֹיִם, הַנְּיִם הַנְּבוֹיִם, וְעַל הַנְּבוֹיִם, וְעַל הַנְּבוֹיִם, וְעַל הַנְּבוֹיִם, וְעַל הַנְּבוֹרָה, וְעַל הַנְּבוֹרְה, וְעַל הַנְּבוֹרְה, וְעַל הַנְּבוֹרְה, וְעַל הַנְּבוֹרְה, וְעַל הַנְּבוֹיְה, וְעַל הַנְּבוֹיְה, וְעַל הַנְּבוֹיִם, וְעַל הַנְּבוֹים, וּיִם הַנְּבוֹים, וְעַל הִינִם הַנְּבוֹים, וְעַל הִינִם הַנְּבוֹים הַנְּבוֹים הַנְּבוֹים הַנְּבוֹים הַבְּבוֹים הוֹים הבּיִּבְּבוֹים הוֹים הבּיִּבוּה, וְעַל הִים הַבְּבוֹים הוֹיִם הְּבוֹּה, וְעַל הִינִם הְבוֹיִים הוֹיִים הוֹיִים הוֹים הוֹיִים הוֹים 
On Pesach:

דג הַמַצוֹת Festival of Matzos

On Shavuos:

קג הַשַּבעות Shavuos Festival

On Succes:

חג הסכות Succos Festival

On Shemini Atzeres and Simchas Torah:

Shemini Atzeres Festival

הַשָּׁמִינִי חַג הַעַצֵרֶת (שְׁמִינִי עַצֵרֶת הַחַג)

that You, HASHEM, our God, have given us [for holiness and contentment], for gladness and joy, for glory and splendor. For all this, HASHEM, our God, we gratefully thank You and bless You. May Your Name be blessed by the mouth of all the living, always, for all eternity. Blessed are You, HASHEM, Who sanctifies [the Sabbath], Israel and the festival seasons. (Cong. – Amen.)

תַּזֶּה, שֶׁנָתַתָּ לֶנוּ יהוה אֱלֹהֵינוּ, [לְקְרֻשָּׁה וְלְמְנוּחָה,]
לְשָׁשׁוֹן וּלְשִׁמְחָה, לְכָבוֹד וּלְתִפְאָרֶת. עַל הַבּּל
יהוה אֱלֹהֵינוּ, אֲנַחְנוּ מוֹדִים לָךְ, וּמְכָּרְכִים אוֹתָךְ,
יִתְבָּרַךְ שִׁמְךְ בְּפִי כָּל חַי תָּמִיד לְעוֹלֶם וָעֶד. בָּרוּךְ
אַתָּה יהוה, מְקַבְּשׁ [הַשַּבָּת וְ]יִשְׂרָאֵל וְהַזְּמַנִּים.
(מוּל – אמו)

On Rosh Hashanah continue here [the words in brackets are inserted on the Sabbath]:

For the Torah reading, for the prayer service, for the reading from the Prophets [and for this Sabbath day] and for this Day of Remembrance that You, HASHEM, our God, have given us [for holiness and contentment,] for glory and splendor — for all this, HASHEM, our God, we gratefully thank You and bless You. May Your Name be blessed by the mouth of all the living, always, for all etemity, for Your word is true and endures forever. Blessed are You, HASHEM, Who sanctifies [the Sabbath,] Israel and the Day of Remembrance. (Cong. — Amen.)

עַל הַתּוֹרָה, וְעַל הָעֲבוֹרָה, וְעַל הַנְּבִּיאִים, וְעַל יוֹם [הַשַּבָּת הַזֶּה וְיִם] הַזְּבָּרוֹן הַזֶּה, שֶׁנָתַתָּ לֵנוּ יהוה אֱלֹהֵינוּ, [לְקְרָשָׁה וְלִמְנוּחָה,] לְבָבוֹר וּלְתִפְאָרֶת. עַל הַכּל יהוה אֱלֹהֵינוּ, אֲנַחְנוּ מוֹדִים לָךְ, וּמְבַּרָּכִים אוֹתַךְ, יִתַבָּרַךְ שִׁמְךְ בִּפִי כַּל

חַי תָּמִיד לְעוֹלָם וָעֶד. וּדְבָרְךְ אֲמֶת וְקַיָּם לָעַד. בָּרוּךְ אַתָּה יהוה, מֶלֶךְ עַל כָּל הָאָרֶץ, מְקַדֵּשׁ [הַשָּבַּת וַ]יִשׂרָאל ויוֹם הזּכּרוֹן.

On Yorn Kippur continue here [the words in brackets are inserted on the Sabbath]:

For the Torah reading, for the prayer service, for the reading from the Prophets, and [for this Sabbath day] and for this Day of Atonement that You, HASHEM, our God, have given us [for holiness and contentment,] for pardon, forgiveness and atonement, for glory and splendor — for all this, HASHEM, our God, we gratefully thank You and bless You. May Your Name be blessed by the mouth of all the living, always, for all eternity, for Your word is true and endures forever. Blessed are You, HASHEM, the King Who pardons and forgives our iniquities and the iniquities of His people, the Family of Israel, and removes our sins every single year, King over all the world, Who sanctifies [the Sabbath,] Israel and the Day of Atonement. (Cong. – Amen.)

עַל הַתּוֹרָה, וְעַל הָעֲבוֹרָה, וְעַל הַנְּבִיאִים,
וְעַל יוֹם [הַשַּבָּת הַנֶּה] וְעַל יוֹם
הַבְּפּוּרִים הַנֶּה שֶׁנָּתַתְּ לֵנוּ יהוֹה אֱלֹהֵינוּ, [לְקְרֶשָׁה וְלִפְלִּיחָה וּלְכַפָּרָה, לְכָבוֹד וֹלְמְנִיחָה,] לְמְחִילָה וְלִסְלִּיחָה וּלְכַפָּרָה, לְכָבוֹד וֹלְמְנִיחָה, עַל הַכּל יהוֹה אֱלֹהֵינוּ, אֲנֵחְנוּ מוֹדִים לְּךְ, יִתְבָּרַךְ שִׁמְךְּ בְּפִי כָּל חַי לְּרָ, וְמְבָרְרָךְ אֱמֶת וְקַנָּם לָעַד. בָּרוּךְ אַמְה יהוֹה, מֶלֶךְ מוֹחֵל וְסוֹלֵחַ לַעֲונוֹתֵינוּ וְלַעֲונוֹת עַמוֹ בִּית יִשְׂרָאֵל, וּמַעֲבִיר אַשְׁמוֹתֵינוּ בְּכָל שָׁנָה עַמִּר וְשִׁרָאָל, וּמַעֲבִיר אַשְׁמוֹתֵינוּ בְּכָל שָׁנָה וְשָׁנָה, מֶלֶךְ עַל כָּל הָאָרֶץ מְקַבְּשׁ [הַשַּבָּת וְחִישְׁרָאֵל (מְּלַ הָאָרֶץ מְקַבְּשׁ [הַשַּבָּת וְחִישְׁרָאֵל (מִלּ הָאָרֶץ מְקַבְּשׁ [הַשַּבָּת וְחִיִּשְׁרָאֵל (מְלֹ הָאָרֶץ מְקַבְּשׁ [הַשַּבָּת וְחִיּשְׁרָאֵל (מִלּ הָאָרֶץ מְקַבְּשׁ [הַשַּבָּת וְחִיּם.

## HAFTARAS BEREISHIS / הפטרת בראשית

ישעיה מביה-מניי / Isaiah 42:5-43:10

42 <sup>5</sup> So said the God, HASHEM, Who creates the heavens and stretches them forth, spreads out the earth and what grows from it, gives a soul to the people upon it, and a spirit to those who walk on it:

<sup>6</sup> I am HASHEM; in righteousness have I called you and taken hold of your hand; I have protected you and appointed you to bring the people to the covenant, to be a light for the nations; <sup>7</sup> to open blinded eyes, to remove a prisoner from confinement, dwellers in darkness from a dungeon.

<sup>8</sup> I am HASHEM; that is My Name, and I shall not give over My glory to another nor My praise to the graven idols. <sup>9</sup> Behold! the early prophecies have come about; now I relate new ones, before

they sprout I shall let you hear [them].

<sup>10</sup> Sing to Hashem a new song, His praise from the end of the earth, those who go down to the sea and those that fill it, the islands and their inhabitants. <sup>11</sup> Let the desert and its cities raise [their] voice, the open places where Kedar dwells, let those who dwell on bedrock sing out, from mountain summits shout. <sup>12</sup> Let them render glory to Hashem and declare His glory in the islands. <sup>13</sup> Hashem shall go forth like a warrior, like a man of wars He shall arouse His vengeance, He shall shout triumphantly, even roar, He shall overpower His enemies.

14 I have long kept silent, been quiet, restrained Myself — I will cry out like a woman giving birth; I will both lay waste and swallow up. 15 I will destroy mountains and hills and wither all their herbage, I will turn rivers into islands and I will dry up marshes. 16 I will lead the blind on a way they did not know, on paths they did not know will I have them walk; I will turn darkness to light before them and make the crooked places straight — these things shall I have done and not neglected them. 17 They will be driven back and deeply sharned, those who trust in graven idols; those who say to molten idols, "You are our gods."

<sup>18</sup> O deaf ones, listen; and blind ones, gaze to see! <sup>19</sup> Who is blind but My servant, or as deaf as My agent whom I dispatch; who is blind as the perfect one and blind as the servant of HASHEM? <sup>20</sup> Seeing much but heeding not, opening ears but hearing not. <sup>21</sup> HASHEM desires for the sake of its righteousness

that the Torah be made great and glorious.

Sephardim and the community of Frankfurt am Main conclude the Haftarah here. Others continue.

<sup>22</sup> But it is a looted, downtrodden people, all of them trapped in holes, and hidden away in prisons; they are looted without rescuer, downtrodden with no one saying, "Give back!" <sup>23</sup> Who among you will give ear to this, will hearken and hear what will happen later? <sup>24</sup> Who delivered Jacob to plunder and Israel כבּוְהוּאַ עַם־בָּזָוּז וְשָׁסוּי הָפֵחַ בַּחוּרִים כִּלָּם וּבְּבָתֵי כְלָאָים הָחְבָּאוּ הָיִוּ לָבַז וְאֵין מֵצִּיל מְשָׁפָּה וְאֵין־אמֵר הָשֵׁב: כּגמִי בָבֶם יַאֲזִין זָאת יַקְשִׁיב וְיִשְׁמַע לְאָחוֹר: כּרמִי־נָתַוֹ לִמְשִׁפָּה [למשוסה כּ] יַעֲקָב וְיִשְׂרָאֵל

מב הבה־אמר האל ו יהוה בורא השמים ונוטיהם

רקע האַרץ וצאַצַאֵיהָ נתו נשַמה לַעַם עַלִּיה ורוּחַ

להלכים בה: ו אני יהוה קראתיף בצדק ואחוק בנדף

ואצרה ואתנה לברית עם לאור גוים: ולפקח עינים

עורות להוציא ממסגר אַפֿיר מבֵּית כֵּלֵא ישָבֵי

חשר: חאני יהוה הוא שמי וכבודי לאחר לא־אתו

ותהלתי לפסילים: טהראשנות הנה־באו וחדשות

אני מַגִּיד בָּטַרָם תִצְמַחַנַה אַשמיע אַתכם: ישירוּ

ליהוה שיר חדש תהלתו מקצה הארץ יורדי הים

ומלאו איים וישביהם: יא ישאו מדבר ועריו חצרים

תשב קדר ירנו ישבי טַלע מראש הרים יצוחו:

יבישימו ליהוה כבוד ותהלתו באיים יגידו: יגיהוה

בּגבּוֹר יצא כּאישׁ מלחמות יעיר קנאָה יַרִיע אַף־

יצרים על־איביו יתגבר: יר החשיתי מעולם אחריש

אתאפק כּיוֹלדה אפעה אשם ואשאף יחד: טו אַחַרִיב

הרים וגבעות וכל עשבם אוביש ושמתי נהרות

לאים ואגמים אוביש: טו והולכתי עורים בררך לא

ידעו בנתיבות לא־ידעו אדריכם אשים מחשר

לפניהם לאור ומעקשים למישור אלה הדברים

עשיתם ולא עובתים: יינסגו אחור יבשו בשת

הבטחים בפסל האמרים למסכה אתם אלהינו:

ים מִי עָנֵר' כִּי אָם־עַבְּדִּי וְחֶרֵשׁ כִּמַלְאַבִי אֵשְׁלַח מִי

עַנָּר בְּמַשַׁלֵּם וְעַנָּר בְּעַבֶּד יהוָה: בַרָאוֹת [ראית כּיַ

רַבּוֹת וַלָּא תִשְׁמִר פַּקּוֹחַ אַזְגֵיָם וַלְּא יִשְׁמֵע:

באיהוה חַפֵּץ לְמַעַן צָרָקוֹ יַגַדִּיל תּוֹרָה וְיַאָדֵּיר:

שמַעוּ וְהַעְוְרִים

הביטו

#### → Haftaras Berelshis

The Sidrah began with the story of Creation and the august role of man in bringing God's goal to fruition; of his downfall and God's mercy in allowing him a new life in which he could redeem himself. The Haftarah's theme is similar.

Creation is not a phenomenon that took place in primeval times and then was left to proceed of its own inertia. The first verse of

the Haftarah speaks of Creation in the present tense, because God must renew it constantly; otherwise the universe would cease to exist. So He does. His purpose is for Israel to guide mankind to His service: to bring the people to the covenant, to be a light to the nations; to help them remove the impediments that prevent their eyes and ears from seeing and hearing the truth.

But Israel falters. It sins, and God allows it to be plundered as a

to looters, was it not HASHEM — the One against Whom we sinned — not willing to go in His ways, and not hearkening to His Torah? <sup>25</sup> So He powred His fiery wrath upon it and the power of war, and He set it on fire all around — but he would not know; it burned within him — but he did not take it to heart.

43 <sup>1</sup> And now, so says HASHEM, your Creator, O Jacob; the One Who fashioned you, O Israel: Fear not, for I have redeemed you, I have called you by name, for you are Mine. <sup>2</sup> When you pass through water, I am with you; and through rivers, they will not flood you; when you walk through fire, you will not be burned; and a flame will not burn among you. <sup>3</sup> For I am HASHEM your God, the Holy One of Israel, your Savior; I gave Egypt as your ransom, and Kush and Seba instead of you.

<sup>4</sup> Because you were worthy in My eyes you were honored and I loved you, so I gave a person instead of you and regimes instead of your soul. <sup>5</sup> Fear not, for I am with you; from the east will I bring your offspring and from the west will I gather you. <sup>6</sup> I shall say to the north, "Give [back]," and to the south, "Do not withhold, bring My sons from afar and My daughters from the end of the earth"; <sup>7</sup> everyone who is called by My Name and whom I have created for My glory, whom I have fashioned, even perfected; <sup>8</sup> to remove the blind people though there are eyes, and deaf though they have ears.

<sup>9</sup> Were all the nations gathered together and all the regimes assembled — who among them could have declared this, could have let us hear the early prophecies? Let them bring their witnesses and they will be vindicated; else let them hear and they will sau. "It is true."

10 You are My witnesses — the words of HASHEM — and My servant, whom I have chosen, so that you will know and believe in Me, and understand that I am He; before Me nothing was created by a god and after Me it shall not be!

לבזזים הלוא יהוה זו חטאנו לו ולא־אַבוּ בדרכיוֹ הלור ולא שמעו בתורתו: כה וישפר עליו חמה אפו ועזויו מלחמה ותלהטהו מסביב ולא ידע ותבער־בּו ולא־ישים על־לב: מג אועהה כה־אַמֶר יהוה בראַר יעקב ויצרה ישראל אל־תירא כי גאלתיה קראתי בשמה לי־אתה: בכי־תעבור במים אתה אני ובנהרות לא ישטפור כי־תלר במו־אש לא תכוה ולהבה לא תבער־בּר: גבי אני יהוה אַלהִיך קרוש ישראל מושיעה נתתי כפרה מצרים כוש וסבא תחתיה: רמאשר יקרת בעיני נכבדת ואני אַהַבְתִּידָּ ואתן אדם תחתיה ולאמים תחת נפשה: האל־תִּירֵא פי אתר אני ממזרח אביא זרער וממערב אקבצר: ואמר לצפון תני ולתימן אַל־תַכְלֵאִי הַבֵּיאִי בַנַיֹּ מרחוק ובנותי מקצה הארץ: זכל הנקרא בשמי וְלָכָבוֹדֵי בָּרַאתֵיו יָצַרְתֵּיו אַף־עֲשִׁיתֵיו: הוֹציא עם־ עור ועינים יש וחרשים ואונים למו: שכל־הגוים נַקבָּצוּ יַחַבַּוֹ וַיַאַסְפוּ לָאַמִּים מי בַהַם יַגִּיד וֹאת וָרָאשׁנַוֹת יַשְׁמִיעֵנוּ יִתְנַוּ עֲדֵיהֶם וְיִצְדַּקוּ וְיִשְׁמִעַוּ ויאמרו אמת: יאתם עדי נאם־יהוה ועבדי אשר בחרתי למען 'תַדע'ו וַתַאַמִינוּ לֵי וַתַבְּינוֹ כֵּי־אַנִי הוֹא לפני לא-נוצר אל ואחרי לא-יהיה:

# HAFTARAS NOACH / הפטרת נח

Isaiah 54:1-10 / ישעיה נד:א־י

54 'Sing out, O barren one, who has not given birth, break out into glad song and be jubilant, O one who had no labor pains, for the children of the desolate [Jerusalem] outnumber the children of the inhabited [city], said HASHEM. 'Broaden the place of your tent and stretch out the curtains of your dwellings, stint not; lengthen your cords and strengthen your pegs. 'For southward and northward you shall spread out mightily, your off-spring will inherit nations, and they will settle desolate cites. 'Fear not, for you will not be shamed, do not feel humilitade for you will not be mortified; for you will forget the shame of your youth, and the mortification of your widowhood you will remember no more. 'For your Master is your Maker — HASHEM,

נד » רָנִי עֲקָרָה לְא יָלֻרָה פִּצְחִי רְנֶה וְצַהֻלִּי לֹא־חָׁלֶה בִּי־שִׁמְמָה מִבְּנִי בְעוּלֶה אָמֵר יהוְה:
בּהַרְחִיבִי וְמְקוֹם אָהָלֵּךְ וִיתִדְתִיּוֹת מִשְׁבְּנוֹתִיִּךְ יַשָּׁוֹת מִשְׁבְּנוֹתִיִּךְ יַשְּׁרִיבִי מֵיתְלִיִּךְ וִיתִדְתַיִּךְ חַזְּקִי: גּבִּי־יָמִין תַּחְשָׁכִי הַאָּלִיכִי מֵיתָלִיךְ וִיתִדְתַיִּךְ חַזְּקִי: גּבִּי־יָמִין וּשְׁמָאוֹל תִּבְּרִצִי וְזַרְעַבְּ גּוֹיִם יִילָשׁ וְעַלִיה נְשַׁמְוֹת יִשְׁיבוּ: בּאַל־תִּיְרִאִי בִּי־לְא תֵבוֹשִׁי וְאַל־תִּבְּלְמֶי בִּי־ יִשְׁי וְאַל־תִּבְלְמִי בִּי־ לְא תַבְוֹשִׁי וְאַל־תִּבְּלְמִי בִּי־ לְא תַבְּוֹשְׁי וְאַל־הַבְּלְמִי בִּי־ אָשׁר בְּעְלֵיִךְ עִשְׁיִּךְ לִא תִּלְבָּרִי־עִּוֹד: הַבִּי בְעַלֵּיִּךְ עִשְׁיִּךְ לִא תִּוֹבְּרִי־עִוֹד: הַבֵּי בְעַלֵּיךְ עִשְׁיִּךְ לִא תַּלְּיִי יְתִוֹים אָּמְר יִּיִּיִם וּ אַלְמְנוֹתִיְּךְ לָא תִּוְבְּרִי־עִּוֹד: הַבֵּי בְעַלֵּיךְ עִשְׁיִּרְ לִא תִּלְּבִיי־עִּוֹד: הַבִּי בְעַלְיִּךְ עִשְׁיִּרְ לִא תִּוֹבְּרִי־עִּוֹה הַבִּי בְעַלְיִּרְ עִשְׁיִּרְ הִיּיִים וּיִּבְּשׁי

result of its failure. The downfall is not permanent; although God may look from afar; but He remains vigilant and seeks the opportunity to restore Israel to its eminence. No one seems to care, to see, but God always keeps His original purpose in mind, and only Israel is equal to it. Can the nations or their gods match Israel's loyalty, despite its frequent lapses? Is there any other nation that can bear witness to God's greatness, His mercy, and the fulfillment of His prophecies?

Ultimately, Israel can, and because it does it will be redeemed and be the instrument for the triumph of the spirit.

■8 Haftaras Noach

Man has infinite capacity to save the world and to destroy it. And he has an equal capacity to perceive the truth and to see right through it and miss it entirely.

The generation of the Flood continued man's slide into immorality until God's mercy had reached its limit. It is instructive that the last straw was thievery; as the Sages teach: Even if there is a bushel of sins, it is thievery that leads the condemnations. So man had taken the universe and pushed it over the brink of destruction, but there was one man, Noah, who saved the race and

Master of Legions is His Name; your Redeemer is the Holy One of Israel — God of all the world shall He be called. § For like a wife who had been forsaken and of melancholy spirit will HASHEM have called you, and like a wife of one's youth who had become despised — said your God. 7 For but a brief moment have I forsaken you, and with abundant mercy shall I gather you in § With a slight wrath have I concealed My countenance from you for a moment, but with eternal kindness shall I show you mercy, said your Redeemer, HASHEM.

<sup>9</sup> For like the waters of Noah shall this be to Me: As I have swom never again to pass the waters of Noah over the earth, so have I swom not to be wrathful with you or rebuke you. <sup>10</sup> For the mountains may be moved and the hills may falter, but My kindness shall not be removed from you and My covenant of peace shall not falter, saus the One Who shows you mercu. HASHEM. יְּםֶּכְאָּית שְׁמֶוּ וְּגָאֲלֵךְ קְּרִוּשׁ יִשְׁרָאֵל אֱלֹתִי כָּל־הָאֶרֶץ יְשְׁרָאֵר מְבְּרָשְׁה עֲזוּבָה וְנְצְעָהִי מְקְּצְף כָּלְ־הָאָרֶץ וְחַסְּהִּי מִמְּצָף כְּיִהְ, מְמָּצְף עִלְּהַ בְּרָאַף יהֹנָה וְבְּרָעִי מְפְּצְף עָלָּהְ הְבְּרָת מְמְּצְף עָלְיָךְ הַמְּעָר בְּלְּבָּי הַבְּעָתִי מִמְּצְף עָלְיִךְ הְּמָרְ הְּבָּרְתִּי פָנִי רָּגַע מְמֵּךְ וּבְחָסֶר עוֹלֶם רְחַמְּתִּי מִמְּצְף עָלֵיךְ הִמְּלְר יִהְיָבְעִי מְמְּצְר יִבְּי בְּעִר עִלְם רְיִםְמְתִּי מְמְּצְרְ עָלֵיךְ הָאָבֶר וֹחְבְּעָתִי מִמְּצְרְ עָלַיִּר הְּאָבֶר יהוְה יִּיכִּי נְחַ וְמִיּשׁי וְבְּרִית שְׁלוֹמִי לְא תָמִיּט וְנְבְּיתְ מְמְּצְרְ הָּאָבְר יהוְה מִמְּצְלְה יִבְּיִם בְּי הָמָה יִבְּיה יִבְּיִם מְיִים בְּיִבְים יְמִיּשׁי וְבָּרְיִת שְׁלוֹמִי לְא תָמִיּט וְבְּרִים כְּי הָמָה יִבְּיִם מְיִים יִּבְּית יִמְיִּבְּעִית שְׁלוֹמִי לְא תָמִיּט וְבְּרִים לְיִים בְּי הָמָה יִבְּים יִבְּיח יִבְּרִים יִּי בְּיִים יִּבְיח יִבְּים יִבְּים יִיִּים יִּבְּים יִבְּים יִבְּים יִבְּים יִבְּים יִּים יִּבְּים יִּבְּים יִבְּים יִּים יִים יִּבְּבְעִה יִבְּים יִיִּים יִּבְּים יִים יִּבְּיִים יִיִּים יִּיִּים יִּיִּים יִּבְים יִּבְּים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִים יִיבְּים יִּמִים יְּבְּרִים יְנִים יְבִּים יִבְּיִם יִּבְּים יִבְּים יִבְּיִים יִיבְּים יִּבְּים יִבְּיִים יִּבְּיִים יִיבְּים יִבְּיִים יִּבְּיִים יִּבְיִים יִּיְיִים יִּבְּיִים יִיבְּיִים יִים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִים יְבִּיִים יִּבְּיִים יִיבְּיִים יִּבְּיִים יִיבְּיִים יִּיִים יְּבִיים יִּיִּים יִּבְּיִים יִּיִים יְּבִּים יִים יִבְּיִים יִּיִים יִּבְּיִים יִּבְּיִים יִיִּבְּיִים יִיבְּיים יִים יִבְּיִים יִּיִים יִּיִים יִּיִים יְּיִים יִּיִּים יִיִּיִים יִיִּיִים יִּיִים יִּיִים יִּיִּים יִּבְּיִים יִבְּיִים יִּיִים יְּבִּיים יִיבְּים יִיבְּים יִיבְיים יִּיִים יִיּים יִּבְיים יִּיִים יְיִיים יְיִים יִּים יְּיִים יְּיִים יְּיִים יְיִים יְּיִים יְּיִים יְיִּים יִּיִּים יִּים יִּיִים יְּיִים יְּיִים יִּיבְיים יִּים יִים יְּיִים יִּים יִּים יִּים יִּיִים יִים יְּיִים יִּיִּים יִּיִים יִּיִים יִּים יִּים יִּים יִּים יִּים יִּים יִּים יִּיִּים יִּים יִּים יִּיִּים יִּים יִּיִיים יִּים יִּים יִּים יִּיְיִים יִ

Sephardim conclude the Haftarah here. Ashkenazim continue.

<sup>11</sup> O afflicted, storm-tossed, unconsoled one, behold! I shall lay your floor stones upon pearls and make your foundation of sapphires. <sup>12</sup> I shall make your sun windows of rubies and your gates of gamets, and your entire boundary of precious stones. <sup>13</sup> All your children will be students of HASHEM, and abundant will be your children's peace. <sup>14</sup> Establish yourself through righteousness, distance yourself from oppression for you need not fear it, and from panic for it will not come near you. <sup>15</sup> One need fear indeed if he has nothing from Me; whoever aggressively opposes you will fall because of you.

16 Behold! I have created the smith who blows on a charcoal flame and withdraws a tool for his labor, and I have created the destroyer to ruin. 17 Any weapon sharpened against you shall not succeed, and any tongue that shall rise against you in judgment shall you condernn; this is the heritage of the servants of HASHEM, and their righteousness is from Me, the words of HASHEM.

55 <sup>1</sup> Ho, everyone who is thirsty, go to the water, even one who has no money; go buy and eat, go and buy without money, and without barter wine and milk. <sup>2</sup> Why do you weigh out money for that which is not bread and [fruit of] your toil for that which does not satisfy? Listen well to Me and eat what is good, and let your soul delight in abundance. <sup>3</sup> Incline your ear and come to Me, listen and your soul will rejuvenate; I shall seal an eternal covenant with you, the enduring kindnesses [promised] David. <sup>4</sup> Behold! I have appointed him a witness to the regimes, a prince and a commander to the regimes. <sup>5</sup> Behold! a nation that you did not know will you call, and a nation that knew you not will run to you, for the sake of HASHEM, your God, the Holy One of Israel, for He has glorified you!

יא עניה סערה לא נחמה הנה אַנכי מַרבּיץ בַּפּוּה אַבנַיַרְ וַיסַרְתִּיךְ בַּסַפִּירִים: יב וְשַׁמְתֵּי כַּדְכֹד שִׁמְשׁתַׁיִּךְ ושעריה לאבני אקדח וכל־גַּבוּלַהְ לְאַבְנֵי־חֵפֶץ: יגובל־בַּנֵיךְ לִמּוֹדֵי יהוֹה וַרָב שְׁלוֹם בַּנֵיך: יד בִּצְדַקַה תַּבּוֹנֵנִי רַחֲקֵי מֵעֹשֶׁק בִּי־לֹא תִירַאִי וּמִמְחַתָּה בּי לא־תַקַרב אָלֵיך: טו הַן גור יַגור אָפָס מֵאוֹתֵי מִי־גַר אתר עליר יפול: טוהנה [הן כי] אַנכִי בַּרַאתי חַרַשׁ נפַת' בַּאָש פָּחָם ומוציא כָלֵי לְמֵעֲשֶׁהוּ וָאַנַכַי בַּרַאתי משחית לחבל: יו כל-כלי יוצר עליך לא יצלח וכל-לשון תקום־אתה למשפט תרשיעי ואת נחלת עבבי יהוֹה וצַרְקַתָם מֵאָתִּי נָאָם־יהוָה: נה אַהוּי כַּל־צַמֵא לכו לַפִּים וֹאַשֵּר אֵין־לִוֹ כַּסֵף לְכוּ שָבְרוֹ וַאֲכֹלוּ וּלְכוּ שָׁבְרֹוּ בְּלוֹא־בַסֶף וּבְלִוֹא מְחֵיר יֵין וְחַלֵב: בּלֵמָה תשקלו־כסף בלוא־לחם ויגיעכם בלוא לשבעה שמעו שמוע אַלַי ואָכָלוּ־טוב ותתענג בּרשׁן נַפָּשָׁבֶם: גַּ הַשָּׁוֹ אָזַנְבֶם וֹלְכוּ אֶלֵי שָׁמְעוּ וּתְחֵי נַפָּשָׁבֵם ואַכַרתַה לַכֵּם בָּרֵית עוֹלֵם חַסְרֵי דָוֵד הַגַּאֲמָנִים: - הַן עַר לָאוּמֵים נְתַתֵּיו נַגִיר וּמְצַוָּה לָאָמֵים: ה הֱן גַּוֹי לָא־תַרַע תִּקָּרָא וָגִוּי לָא־יִרַעוּך אָלֵיךְ יַרִוּצוּ לְמַעַן יהוה אַלהֵיך ולקרוש ישראל כּי פארך:

the world. Thanks to his righteousness, humanity survived — proof that no one should ever consider himself too insignificant to make a difference.

One would expect the survivors of the Flood and their immediate descendants to have learned that immortality is not assured. When the generation that built the Tower of Babel thought that it could do battle with God, it did not need fallible history books to tell it about the Flood. Noah and his children were still alive, eyewitnesses who had lived through man's foolishness and its consequences. But, overcome with delusions of their own power and rationalizing that the Flood had been a natural, coincidental disas-

ter, they built the Tower anyway.

History repeats itself for those who refuse to learn from it.

#### → Haftaras Lech Lecha

Abraham was summoned by God and given the mission of bringing HIs will to fruition and HIs message to the nations. The *Haftarah* builds upon this theme, and encourages Israel to maintain its optimistic spirit even in the face of its own failure and exile, and stubborn resistance on the part of the nations.

"God gives strength to the weary..." Isaiah proclaims; those who trust Him will find new strength and ultimately prevail.

# HAFTARAS LECH LECHA / הפטרת לך לך

Isaiah 40:27 - 41:16 / מא:טו – מא:טו

40 <sup>27</sup> Why do you say, O Jacob, and declare, O Israel: "My way is hidden from HASHEM, and my cause has been passed over by my God?" <sup>28</sup> Could you not have known even if you had not heard, that the etemal God is HASHEM, Creator of the ends of the earth, Who neither wearies nor tires, Whose discemment is beyond investigation? <sup>29</sup> He gives strength to the weary, and for the powerless, He gives abundant might. <sup>30</sup> Youths may weary and tire and young men may constantly falter. <sup>31</sup> but those whose hope is in HASHEM will have renewed strength, they will grow a wing like eagles; they will run and not grow tired, they will walk and not grow weary.

41 Listen silently to me, O islands, and let the regimes renew strength; let them approach, then let them speak — together we will approach for judgment. 2 Who aroused [Abraham] from the east, who would proclaim His righteousness at every footstep? Let Him place nations before him, and may he dominate kings, may his sword make [victims] like dust, and his bow like shredded straw. 3 Let him pursue them and pass on safely, on a path where his feet have never come.

<sup>4</sup> Who wrought and accomplished it? He Who called the generations from the beginning — I am HASHEM the first, and with the last ones, I will be the same. <sup>5</sup> The islands saw and feared, the ends of the earth shuddered, they approached and came — <sup>6</sup> but a man would help his fellow [worship idols], and to his brother he would say, "Be strong." <sup>7</sup> The carpenter encourages the goldsmith, the finishing hammerer [encourages] the one who pounds from the start; he would say of the glue that it is good, strengthen it with nails that it not falter.

<sup>8</sup> But you, Israel, My servant, Jacob, whom I have chosen, offspring of Abraham, who loved Me: <sup>9</sup> whom I have grasped from the ends of the earth, I have summoned you from its leaders, and I have said to you, "You are My servant, I have chosen you and not despised you." <sup>10</sup> Fear not for I am with you, do not go astray for I am your God; I have strengthened you, even helped you, even supported you with My righteous right hand. <sup>11</sup> Behold! all who are angry with you shall be shamed and humiliated, those who contend with you shall be like nothing and shall perish. <sup>12</sup> You shall seek them but not find them, the men who struggle with you; they shall be like utter nothingness, the men who battle with you. <sup>13</sup> For I, HASHEM, your God, grasp your right hand, the One Who says to you: "Fear not, for I help you."

<sup>14</sup> Fear not, O worm-weak Jacob, O people of Israel, for I shall be your help — the words of HASHEM — and your Redeemer, [I am] the Holy One of Israel. <sup>15</sup> Behold! I have made you a new, sharp threshing tool with many blades; you shall thresh mountains and grind them small, and make the hills like chaff. <sup>16</sup> You shall winnow them and the wind will carry them off, the storm will scatter them — but you will rejoice in HASHEM, in the Holy One of Israel will you glory!

Rather than focus on the shortcomings of people — Jews and gentiles — we should look to the obvious manifestations of God's sovereignty and recognize that, despite what transitory events may sometimes indicate, the only intelligent course is to serve God.

But what do unthinking people do in the face of these manifes-

מ כן למה תאמר יעלב ותדבר ישראל נסתרה דרכי מיהוה ומאלהי משפטי יעבור: כח הלוא יַדְעתַּ אִם־ לא שמעת אלהי עולם ו יהוה בורא קצות הארץ לא ייעף ולא ייגע אין חקר לתבונתו: כט נתן ליעף בח ולאין אונים עצמה ירבה: לוועפו נערים ויגעו ובחורים כשול יכשלו: לא וקוי יהוה יחליפו כח יעלו אבר כנשרים ירוצו ולא ייגעו ילכו ולא ייעפו: מא א הַחַרִישוּ אַלֵּי אִיִּים וּלְאמִים יַחַלִּיפוּ כֹחַ יגשו אז ידברו יחדו למשפט נקרבה: במי העיר ממזרח צדק יקראהו לרגלו יהון לפניו גוים ומלכים ירד יתן כעפר חרבו כַּקשׁ נַדַף קשׁתוֹ: גיִרדְפָם יעבור שלום ארח ברגליו לא יַבוא: רמי־פַּעַל ועשה קרא הַדּרָוֹת מַרֹאשׁ אַנֵי יהוה ראשון ואת־ אחרנים אני־הוא: הראו איים וייראו קצות הארץ יחרדו קרבו וַיאַתַיון: ו אַיש אַת־רֵעָהוּ יַעַוֹרוּ וּלְאַחֵיו יאמר חוק: וניחוק חרש את־צרף מחליק פטיש אַת־הַוֹלֵם פַּעָם אמר לַרָּבֶק טוב הוא וַיְחַזָּקהוּ בַּמַסְמָרם לֹא יִמָּוֹט: חוַאַתָּה יְשַׁרָאַל עַבְרִי יַעַקֹב אַשַר בַּחַרתִּיך זַרַע אַבַרהַם אַהבִי:טּ אַשַׁר הַחַזַקּתִּיך מקצות הַאַרץ ומָאַצִילֵיהַ קראתיר וַאמֵר לְרְּ עַבְרִי־ אתה בחרתיה ולא מאטתיה: יאל־תירא פי־עמה אַנִי אַל־תִּשָׁתַע כַּי־אַנַי אַלֹהֵיךּ אָמַצְתִּיךּ אַף־ עַזַרַתִּיךָ אַף־תִּמַכְתִּיךָ בִּימִין צָדָקֵי: יאַהַן יֵבֹשׁוּ וִיבַּלִמוּ כִּל הַנַּחָרִים בַּךְ יָהִיוּ כָאַיוַ וִיִאבְרָוּ אַנְשֵי ריבה: יבתבקשם ולא תמצאם אַנשי מַצְתֵּךְ יְהִיוּ באַין וּבַאַפַס אַנשִי מלחמתַר: יגבי אני יהוה אלהיר מַחַזִיק יִמִינַרְ הַאֹמֵר לְבָּ אַל־תִּירֵא אַנֵי עַזַרְתִּירְ: יר אַל־תַּירָאִי תוֹלַעַת יַעַלְב מְתֵי יִשְׂרָאַל אַנִי עַזַרתִיך נאם־יהוה וגאלך קרוש ישראל: טוהנה שַּׂמְתִּיךְ לְמוֹרֵג חָרְוּץ חָרָשׁ בַּעַל פֵּיפִיָּוֹת תַּדְוּשׁ הַרִים וְתַדֹק וּגְבַעוֹת בַּמִּץ תַּשִּים: שּתְּזְרֵם וְרְוּחַ תַּשָּׂאֵם וּסְעָרָה תָפֶיץ אתָם וָאַתַּה תַּגֵיל בֵּיהוֹה בקרוש ישראל תתהלל:

tations? They persist in their idol worship, exhort their comrades to be firm in their misdirection, and tell the artisans to use their glue and nails to fashion stronger idols! Let Israel ignore them. Instead let it have faith in God's assurances that good will triumph. Israel may seem weak and helpless as a worm, but it will triumph in the end and defeat those who now seem invincible.

# HAFTARAS VAYEIRA / הפטרת וירא

מלכים ב ד:א־לז / Il Kings 4:1-37

4 <sup>1</sup> A certain woman from among the wives of the disciples of the prophets cried out to Elisha, saying, "Your servant, my husband, has died and you know that your servant was God fearing — now the creditor has come to take my two sons to be his slaves."

<sup>2</sup> Elisha said to her, "What can I do for you? — Tell me, what have you in the house?"

She answered, "Your maidservant has nothing in the house except for a cruse of oil."

<sup>3</sup> He said, "Go borrow vessels for yourself from the outside — from all your neighbors — empty vessels, do not be sparing. <sup>4</sup> Then go in and shut the door behind you and behind your children; pour into all these vessels and remove each full one."

<sup>5</sup> She left him and shut the door behind her and behind her children. They brought her [vessels] and she poured. <sup>6</sup> When all the vessels were full she said to her son, "Bring me another vessel."

He said to her, "There is not another vessel," and the oil stopped.

<sup>7</sup> She came and told the man of God, and he said, "Go sell the oil and pay your creditors, and you and your sons will live on the remainder."

<sup>8</sup> It happened one day that Elisha traveled to Shunem. A prominent woman was there and she importuned him to eat a meal; so it was that whenever he passed by, he would turn there to eat a meal. <sup>9</sup> She said to her husband, "Behold now! — I know that he is a holy man of God who passes by us regularly. <sup>10</sup> Let us now make a small walled attic and place there for him a bed, a table, a chair, and a lamp, so whenever he comes to us, he can turn there."

<sup>11</sup> It happened one day that he came there, and turned to the attic and lay down there. <sup>12</sup> He said to Gehazi his attendant, "Summon this Shunammite woman." He summoned her and she stood before him. <sup>13</sup> He said to him, "Say to her now, 'Behold! — you have shown us this great solicitude; what can be done for you? Can something be said on your behalf to the king or the army commander?"

She said, "I dwell among my people."

14 So he said, "What can be done for her?" Gehazi said, "But she has no child, and her husband is old."

→ Haftaras Vaveira

Elisha, like Abraham, embodied the nobility of Judaism for his generation, and, as it does to Abraham, Scripture expresses Elisha's greatness by setting forth his compassion for others. The Haftarah cites two such episodes: The first involves a destitute widow who has no one to help her, and the second involves a wealthy, influential woman who needs no favors from anyone.

It may be that the case of the widow was chosen because her plight seemed to be like that of a visitor to Sodom, so unconcerned did her neighbors seem to be. According to the Sages, she was the widow of the prophet Obadiah, who risked his life and spent his fortune to support and shelter hundreds of prophets from the sword of Ahab and Jezebel. Yet when his widow was confronted with a creditor who was about to seize her children as

ד אואשה אחת מנשי בני־הנביאים צעלה אל־ אלישע לאמר עבדר אישי מת ואתה ידעת כי עבדר היה ירא את־יהוה והנשה בא ללחת את־שני ילדי לוֹ לעברים: בוּיאמר אליה אלישע מה אעשה־לַּר הגירי לי מה־יש־לה [לכי כי] בבית ותאמר אין לשפחתה כל בבית כי אם־אַסור שַמוּ: גוּיֹאמר לבי שאלי־לה כלים מו־החוץ מאת כל־שבניה ושבניבי ב׳] בַּלִים רקים אַל־תַמעיטי: דובאת וסגרת הדלת בעדה ובעד בַנִיה ויַצַקת על כַּל־הַכֵּלִים האלה והמלא תסיעי: הוַהֶּלֶרְ מֵאְתוֹ וַתְּסִגְּר הַדְּלֶת בעדה ובעד בניה הם מגישים אליה והיא מוצקת ומיצקת בין: וויהין במלאת הכלים ותאמר אל-בנה הגישה אלי עור כלי ויאמר אליה אין עוד כלי ויעמר השמו: זותבא ותגד לאיש האלהים ויאמר לכי מברי את־השמן ושלמי את־נשיר [נשיכי כ׳] ואת וּבַנִירָ [בניכי כ׳] תַחִיי בַּנוֹתַר: חוַיִהי היום ויעבר אלישע אל־שונם ושם אשה גדולה ותחוק־בּוּ לֶאֶבָלֹ־לֶחֶם וַיְהִי מִדֵּי עָבְרוֹ יָסֵׁר שָׁמַה לֵאֵבַלֹּ-לֵחֵם: טותאמר אל־אישה הנה־נא ידעתי כי איש אלהים קרוש הוא עבר עלינו תַמִיר: עַנְשָׁה־נַא עַלְיַת־קִיר קטבה ונשים לו שם משה ושלחן וכשא ומנובה והיה בבאו אלינו יַסור שַמַה: יא וַיִהי הַיוֹם וַיַבא שַמַה וַיַּסֶר אֵל־הַעַלְיָה וַיִּשׁבַּב־שַּמַה: יבּוַיֹּאמר אַל־גִיחזי נַעַרו קרא לַשונמית הואת ויקרא־לַה וַתַּעמר לַפַנֵיו: יג וַיאמר לוֹ אָמַר־נא אלֿיהֿ הנה חַרדת ו אלֿינוּ אֶת־כַּל־הַחַרַבה הַוֹּאת מה לַעשות לַךְ הַיִשׁ לרבר־לה אל-המלה או אל-שר הצבא ותאמר בתוך עמי אַנכי ישבת: ירולאמר ומה לעשות לה ניאמר גיחוי אבל בן אין לה ואישה זקו:

slaves in payment for her debts, she had nowhere to turn, but to Elisha. Where was Abraham's legacy of mercy? But in the kingdom of the Ten Tribes, where that legacy had apparently been squandered, Elisha was still there to listen, empathize, and help.

The second episode involves the Shunammite woman who had everything — but no children. Elisha shows his gratitude for her hospitality by blessing her with a son, as God blessed Sarah with a son.

When the child died suddenly, Elisha revived him by placing himself upon the lifeless little body, and injecting his own soul, as it were, into the child. This has become an eternal lesson for those who wish to teach and inspire Jewish children — to breathe life into them. A teacher must give himself over to his charges if he hopes to succeed.

<sup>15</sup> He said, "Summon her," so he summoned her and she stood in the doorway. <sup>16</sup> He said, "At this season next year you will be embracing a son."

She said, "Do not, my master, O man of God, do not deceive your maidservant!"

17 The woman conceived and bore a son at that season the next year, of which Elisha had spoken to her.

<sup>18</sup> The child grew up, and it happened one day that he went out to his father to the reapers. <sup>19</sup> He said to his father, "My head! My head!"

His father said to the attendant, "Carry him to his mother."
<sup>20</sup> He carried him and brought him to his mother; he sat on her lap until noon, and he died. <sup>21</sup> She went up and laid him on the bed of the man of God, shut the door upon him and left.

<sup>22</sup> Then she called to her husband and said, "Please send me one of the attendants and one of the asses so that I can hurry to

the man of God and return."

<sup>23</sup> He said, "Why are you going to him today? It is not a New Moon or a Sabbath!"

She said, "All is well,"

Sephardim and the community of Frankfurt am Main conclude the Haftarah here. Others continue.

<sup>24</sup> She saddled the ass and said to her attendant, "Drive and go, and do not impede me from riding unless I tell you." <sup>25</sup> She went and came to the man of God at Mount Carmel.

When the man of God saw her from afar, he said to Gehazi, his attendant, "Behold! — it is that Shunammite woman. <sup>26</sup> Now, please run toward her and say to her, 'Is it well with you? Is it well with your husband? Is it well with the child?'

And she said, "All is well,"

<sup>27</sup> She came to the man of God at the mountain and grasped his legs; Gehazi approached to push her off, but the man of God said, "Leave her for her soul is embittered, but HASHEM has hidden it from me and not told me."

<sup>28</sup> She said, "Did I request a son of my master? Did I not say, 'Do not mislead me!'?"

<sup>29</sup> He said to Gehazi, "Gird you loins — take my staff in your hand and go; if you meet a man, do not greet him, and if a man greets you, do not respond to him. Place my staff upon the lad's face."

30 The lad's mother said, "As HASHEM lives and as you live, I will not leave you!" So he stood up and followed her.

31 Gehazi went before them and placed the staff on the lad's face, but there was no sound and nothing was heard. He returned toward him and told him, saying, "The lad has not awakened."

<sup>32</sup> Elisha came into the house and behold! — the lad was dead, laid out on his bed. <sup>33</sup> He entered and shut the door behind them both, and prayed to HASHEM. <sup>34</sup> Then he went up and lay upon the lad, and placed his mouth upon his mouth, his eyes upon his eyes, his palms upon his palms, and prostrated himself upon him, and he warmed the flesh of the lad. <sup>35</sup> He withdrew and walked about the house, once this way and once that way, then he went up and prostrated himself upon him; the lad sneezed seven times, and the lad opened his eyes.

<sup>36</sup> He called to Gehazi and said, "Summon this Shunammite woman." He summoned her and she came to him; he said, "Pick up your son!"

<sup>37</sup> She came and fell at his feet and bowed down to the ground; she picked up her son and left.

יי נִיּאמֶר הָּדָּה נִיְּקְרָא־לָּה וַתַּעֲמֶר בַּפֶּתַח: יי נַיֹּאמֶר לֵמוֹעֵר הַיָּה בָּעָת חַיָּה אַהְ [אתי כּ] חבֵכֶּקת בֵּן וַתִּאמֶר לֵמוֹעֵר הַיָּה אֲתְ [אתי כּ] חבֵכֶּקת בֵּן וַתִּאמֶר הָאָיָה אֲלִים אַל־אָבִיו רֹאשִי וֹיִּה אֲשֶׁר־דִּבֵּר בְּעָבְיוֹ רָאשִי וֹיִּאמֶר אָל־אָבִיו רֹאשִי וֹיִּאמֶר אָל־אָבָיו רֹאשִי וֹיִּאמֶר שָּלָּהוּ נַיְּבִיאָהוּ עָל־אָבָיו רַאשִי וֹיִּאמֶר שָּלָּהוּ נַיְּעָל הַבְּעָר וַנְּאַיִּהוּ אָל־אִמֶּר שַּלְּהָרִים נַיִּמְת. כֹּא נַתַּעָל הַבּּבְּרוֹ נַתְּשְׁבָּבְיהוּ עַל־מִּמֶת אִישׁ הָאֱלֹהֶים נַתִּסְגָּר בַּעְדְוֹ נַתִּצֵא: בּנִיְּשְׁהָּוֹ נִבְּעָד וַתְּשְׁבָּל הַיִּבְלְתוֹ וְאָרְוּצָה עַד־אִישׁ הָאֶלֹה מַן הַבְּעָר וְמִבְּא: בִּנְיִּשְׁהְבָּבְרִים וְאָחַת הָאֲתְנְוֹת וְאָרְוּצָה עַד־אִישׁ הָאֶלְהִים הַיִּבְלְתִים וְאָחַת הָאֲתְנִוֹת וְאָרְוּצָה עַד־אִישׁ הָאֶלֹה מִן־ הָיִּב עַבּר בִּעְרוֹ נַתְּצֵא: הַיִּיוֹם לֹא־חָבְשׁוֹ וְלִּא שַׁבָּת וַמְּלִּתְ בַּבְּיִהְ וֹתְיִבְבְּת וֹיִם לִא־חָת הָאֲתֹנְוֹת וְאָרְוּצָה עַד־אִנְישׁ הָאָעֹר הַיָּשְׁה לִבְּיִם וֹיִים לְאִר מָּנְת הָאִרְתְּנִיל הַיִּשְׁה בָּיִבְּר בְּיִבְּר בְּתִּבְּת וֹיִם לִא־חָר מְּמָת הְבָּבְית בְּיִבּבְּת וְתִּעְלִים בְּיִים בְּתִּבְּר הָיִבּיאָה בִּיבְּית הָיוֹם בְּיִּים בְּתִּבְּים בְּיִים בְּתִּבְיִים בְּיִּים בְּאָרוֹם בְיִיּאִים בְּנִילְים בְּיִים בְּיִבּיאָה בִּבְּים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּתִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּעְיִים בְּבִּבְּתְים בְּבְּבְיוֹם בְּיִבְים בְּיִבְּתְּעִים בְּבְּיבְים בְּבְּבְיוֹם בְּעִבְיוֹ בְּבְיבְים בְּיבְּבְיבְים בְּיִבְיּבְים בְּיִבְּבְיּבְּים בְּיִבְיבְים בְּיִבְיים בְּיִבְים בְּבְּיבְיבְּים בְּיבְיבְיבְים בְּיבְים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְים בְּיִים בְּיִּים בְּיִבְיִים בְּיִים בְ

ברותחבש האתון ותאמר אלינערה נהג ולך אלי תעצר־לי לרכב כי אם־אמרתי לר: כהותלה ותבא אַל־אַישׁ הַאַלֹהֵים אֵל־הַר הַכַּרְמֵל נֵיהִי כַּרְאוֹת אֵישׁ־ האלהים אותה מנגד ולאמר אל־גיחזי נערו הנה השונמית הלו: כו עתה רוץ־נא לקראתה ואמר־לה השלום לַךְ הַשַּלום לאישר השלום לילד ותאמר שַלום: בּוֹנַתַבֿא אַל־אִישׁ הַאַלהים אַל־הַהר ותחזק בַרגַלֵיו נִיגַּשׁ גַיחַוֹי לְהַרְפָה נִיּאמר אִישׁ הַאַלֹהִים הַרַפָּה־לַהֹּכָּי־נַפָּשַה מַרָה־לַה וַיהוה העלים ממני ולא הגיד לי: כחנת אמר השאלתי בן מאת אדני הלא אַמַרתי לא תשלה אתי: כטויאמר לגיחזי חגר מתניה וַלָּח מִשְעַנְתֵּי בְיֵדְךְּ וַלֶּךְ בֵּי תִמְצֵא־אִישׁ לֹא תְבֵּרְבְנוּ וְכֵי־יִבַרֶּכָרָ אִישׁ לֹא תַעַנָנוּ וְשַׁמְתַּ מִשְׁעַנָתִי עַל־פּנִי ַהַנָּעַר: לוַתֹּאמֶר אֱם הַנַּעַר חַי־יהוָה וְחֵי־נַפָּשָׁךְ אָם־ אַעוֹבֵרַ נַיַּקָם נַיַּלֶּךְ אַחַרֵיהַ: לא וגַחַזִי עַבַר לפניהם וישם אַת־הַמִּשׁעַנֵת עַל־פַּנֵי הַנַּעַר ואַין קול ואַין קשב וַיַשַב לקראתו ניגד לו לאמר לא הקיץ הנער: לכויבא אֶלִישֵע הַבַּיִתָה וְהָנָה הַנַּער מִת משׁכַּב על־מטתו: לגוניבא וַיִּסְגִר הַדֵּלֵת בִעַד שְנֵיהֵם וַיִּתְפַּלֵל אֱל־יהוָה: לר וַיַּעַל וַיִּשְבָב עַל־הַיָּלֶד וַיַּשֶׁם פּיו עַל־פֿיו ועיניו על־ עִינָיוֹ וְכַפֵּיו עַל־כַּפָּו וַיָּגְהָר עַלֵיו וַיָּחָם בְּשֵּר הַיֵּלֵד: לה נישב ניבר בַבַּית אַחַת הַנַה ואַחַת הַנָּה ניעל ניגהר עָלֶיו וַיִזוֹרֶר הַנַּעָר עַד־שֶבַע פּעמים ויפקח הנער את־ עיניו: לּונִיקָרָא אֶל־גִיחָוֹי נַיֹּאמֶר קרָא אֶל־הַשְּנַמֵּית הַוֹאת וַיִּקָרָאֶהָ וַתָּבָא אֶלֶיו וַיָּאמֶר שָאֵי בְנֵךְ: מּ וַתַּבא ַנַתִּפָּל עַל־רַגָּלַיו וַתִּשׁתַחוּ אַרצַהוַתְשַׂא אֶת־בָּנַהוַתֶּצֵא:

# HAFTARAS CHAYEI SARAH / הפטרת חיי שרה

ו Kings 1:1-31 / מלכים א א:א־לא

1 King David was old, advanced in years; they covered him with garments, but he did not become warm. <sup>2</sup> His servants said to him, "Let there be sought for my lord, the king, a virgin girl, who will stand before the king and be his attendant; she will lie in your bosom and my lord the king will be warmed." <sup>3</sup> They sought a beautiful girl throughout the boundary of Israel, and they found Abishag the Shunammite and brought her to the king.

<sup>4</sup>The girl was exceedingly beautiful, and she became the king's attendant and she served him, but the king was not intimate with her.

5 Adonijah son of Haggith exalted himself, saying, "I shall reign!" He provided himself with a chariot and riders, and fifty men running before him.

<sup>6</sup> All his life his father had never saddened him by saying, "Why do you do this?" Moreover, he was very handsome and he was bom after Absalom.

<sup>7</sup> He held discussions with Joab son of Zeruiah and with Abiathar the Kohen; and they supported and followed Adonijah.

<sup>6</sup> But Zadok the Kohen, Benaiahu son of Jehoiada, Nathan the prophet, Shimi, Rei, and David's mighty men were not with Adonijah.

<sup>9</sup> Adonijah slaughtered sheep, cattle, and fatted bulls at the Zoheleth stone that was near Ein-rogel, and he invited all of his brothers, the sons of the king; and all the men of Judah, the king's servants. <sup>10</sup> But Nathan the prophet, Benaiahu, the mighty men, and his brother Solomon he did not invite.

<sup>11</sup> Nathan spoke to Bathsheba, Solomon's mother, saying, "Have you not heard that Adonijah son of Haggith has reigned? — and our lord David does not know. <sup>12</sup> So now come, I will counsel you now; save your life and the life of your son Solomon. <sup>13</sup> Go and come to King David and say to him, 'Have you, my lord, the king, not swom to your maidservant saying, "Your son Solomon will reign after me and he will sit on my throne?" Why has Adonijah reigned?'

14 "Behold" — while you are still speaking there with the king, I will come in after you and supplement your words."

15 So Bathsheba came to the king in the chamber; the king was very old and Abishag the Shunammite served the king. 16 Bathsheba bowed and prostrated herself to the king; and the king sald, "What concems you?"

<sup>17</sup> She said to him, "My lord, you swore to your maidservant by HASHEM, your God, that 'Solomon, your son, will reign after me, and he will sit on my throne.' <sup>18</sup> But now, behold! — Adonijah has reigned — and now my lord, the king, does not know! <sup>19</sup> He has slaughtered oxen, fatted bulls, and sheep

א א והַמֵּלֶךְ דַּוָר זַלָּו בַּא בַּיַמִים וַיִּכַסְּהוֹ בַּבָּגרִים ולא יחם לו: בויאמרו לו עבריו יבקשו לאדני המלר נערה בתולה ועמדה לפני המלך ותהי־לו סכנת ושכבה בחיקה וחם לארני המלה: גויבקשו נערה יפה בכל גבול ישראל וימצאו את־אבישג השונמית ויבאו אתה למלה: דוהנערה יפה עד־מאד ותהי למלה סכנת ותשרתהו והמלה לא ידעה: הנאדניה בו־חגית מתנשא לאמר אני אמלר ויעש לו רכב ופרשים וחמשים איש רצים לפניו: וולא־עצבו אביו מימיו לאמר מדוע בַּבָה עַשִּית וְגַם־הָוֹא טְוֹב־תֹאַר מאר ואתו ילדה אחרי אבשלום: זויהיו דבריו עם יואב בו־צרויה ועם אביתר הכהן ויעזרו אחרי אַרניַה: הוַצַרוֹק הַכּהָן וּבְנַיַהוּ בָן־יִהוּיַרַע וַנַתַן הַנַּבִיא ושמעי ורעי והגבורים אשר לדוד לא היו עם־ ארניהו: טויזבח ארניהו צאן ובקר ומריא עם אבן הזחלת אשר־אצל עין רגל ויקרא את־כַּל־אַחֵיוֹ בַּנַי המלך ולכל־אנשי יהורה עברי המלך: יואת־נתו הנביא ובניהו ואת־הגבורים ואת־שלמה אחיו לא קַרָא: יא נַיאמר נַתַן אַל־בַּת־שַבַע אם־שׁלמה לאמר הַלוֹא שָׁמַעַת כִּי מַלַר אַרניַהוּ בון־חַגִּית וַאַרנַינוּ דַוִר ָלָא יַדַע: יבּוָעַתַּה לְכֵי אֵיעַצֵרְ נֵא עָצַה וּמַלְּטִי אָת־ נפשר ואת־נפש בנר שלמה: יג לכי ובאי ו אל־המלר ַבָּוֹר וָאַמֶּרָתַ אֶלֵיוֹ הַלָּא־אַתֵּה אַרנִי הַמַּּלֶךְ נָשְׁבַּעַתַּ לאמתר לאמר בי־שלמה בנר ימלך אחרי והוא יַשֶׁב עַל־כָּסָאֵי וּמַדּוּעַ מַלֶּךְ אָדְנְיֵהוּ: יַּ הְנָה עובַרְ מַרַבֶּרֶת שָם עם־הַמֵּלֶךְ וַאָנִי אַבוֹא אַחַרִיךְ וּמַלֶּאתי אַת־דָּבַרֵיַר: שׁ נַתַּבֹא בַת־שֶׁבַע אַל־הַמֶּלֶךְ הַחְיִרָה והַמֶּלֶךְ וַקָּן מָאָד וַאָבִישָג' הַשִּוּנַמִּית מְשַרת אַת־ הַמֶּלֶה: שונַתִּקָּר בַּת־שֶׁבַע וַתִּשְׁתַחוּ לַמֵּלֶה וַיִּאמֵר הַמֶּלֶרְ מַה־לַרְ: יווַתאמר לו ארני אתה נשבעת בַּיהוָה אֵלהֵיךּ לַאַמַתֶּךְ בִּי־שַלמָה בָנַרְ יִמְלְךְ אַחַרֵי וָהַוֹּא יֵשֵׁב עַל־כִּסְאֵי: יח וְעַתַּה הָנֵה אָרְנָיֵה מַלֵך וְעַתַּה אַרנִי הַמֵּלֶךְ לָא יַרַעָתַ: יִי נְיַזְבֶּח שור ומריא־וצאן

- Haftaras Chayel Sarah

Like that of the *Sldrah*, the theme of the *Haftarah* deals with succession. Abraham needed to find a mother for the Jewish people, and David had to select the new head of the dynasty that would lead Israel and the world to God's appointed destiny. But there the similarity ends.

isaac and Eliezer were devoted to the desires of Abraham, be-

cause they knew that he, in turn, represented only the will of God. As the Sages teach, when one nullifies his will before God's, God will nullify the will of others before his will (Avos 2:4). Abraham's will was paramount, because those nearest him knew that he spoke for God.

But as a nation grows and prospers, there are new challenges. When there is wealth, power, and influence, there are people who in abundance, and invited all the king's sons, as well as Abiathar the Kohen and Joab the general of the army — but he has not invited your servant Solomon. <sup>20</sup> And you, my lord, the king, the eyes of all Israel are upon you, to tell them who will sit on the throne of my lord, the king, after him. <sup>21</sup> It will happen that when my lord, the king, sleeps with his ancestors, I and my son Solomon will be missing."

<sup>22</sup> Behold! — she was still speaking with the king when Nathan the prophet arrived. <sup>23</sup> They told the king saying, "Behold — Nathan the prophet!"

He came before the king and prostrated himself to the king with his face to the ground. <sup>24</sup> Nathan said, "My lord, the king, have you said, 'Adonijah will reign after me and he will sit on my throne?' <sup>25</sup> For he has gone down today and slaughtered oxen, fatted bulls, and sheep in abundance, and he has invited all the king's sons, the generals of the army, and Abiathar the Kohen, and behold they are eating and drinking before him — and they said, 'Long live King Adonijah.' <sup>26</sup> But me — I, who am your servant — Zadok the Kohen, Benaiahu son of Jehoiada, and your servant Solomon he did not invite. <sup>27</sup> If this matter came from my lord, the king, would you not have informed your servant who should sit on the throne of my lord, the king, after him?"

<sup>28</sup> King David answered and said, "Summon Bathsheba to me." She came before the king and stood before the king. <sup>29</sup> The king swore and said, "As HASHEM lives, Who has redeemed my life from every trouble — <sup>30</sup> as I have swom to you by HASHEM, the God Of Israel, saying, "Solomon your son will reign after me and he will sit on my throne in my place," so shall I fulfill this very day."

<sup>31</sup> Bathsheba bowed with her face to the ground and prostrated herself to the king; and she said, "May my lord, King David, live forever!" לרב ויקרא לכל־בני המלה ולאביתר הכהו וליאב שר הצבא ולשלמה עברה לא קרא: בואה אדני המלה עיני כל-ישראל עליה להגיד להם מי ישב על-פסא אדני־המלר אחריו: כא והיה בשבב אדני־ המלך עם־אבתיו והייתי אַנֵי ובני שלמה חַטַאִים: כבוהנה עורנה מדברת עם־המלה ונתו הנביא בא: בגויגידו למלר לאמר הנה נתן הנביא ויבא לפני המלר וישתחו למלר על־אפיו ארצה: בר ויאמר נתו אדני המלך אתה אמרת אדניהו ימלך אחרי והוא ישב עַל־כָּסָאֵי: כַּה כֵּי וֹ יַרֵר הַיֹּוֹם יוַיִּבְּח שור ומְרֵיא־ וצאז לרב ויקרא לכל-בני המלה ולשרי הצבא ולאביתר הכהן והנם אכלים ושתים לפניו ויאמרו יחי המלך אַדניַהוּ: מולֵי אַנִי־עַבְהַּךְ וּלְצַרֹק הַכּהָן ולבניהו בן־יהויַרע ולשלמה עַבְּרְךְּ לְא קַרֵא: כּוֹ אִם מאת אדני המלך נהיה הדבר הזה ולא הודעת את־ עַבָּרָךְ [עבדיך כּ] מִי יֵשֵב עַל־כָּסֵא אַדנִי־הַמֵּלַרְ אַחַרֵיו: בּחוַיַּעוֹ הַמֵּלֶהְ דָּוָר נִיֹּאמֶר קָרְאוּ־לֵי לְבַת־ שבע ותבא לפני המלך ותעמד לפני המלך: בטוַישַבע הַמֵּלֶרְ וַיֹּאמֵר חַי־יהוֹה אֲשֶׁר־פַּרָה אֶת־ נפשי מכּל־צרה: לכֹּי כאשר נשבעתי לך ביהוה אלהי ישראל לאמר כי־שלמה בנר ימלך אחרי וָהַוֹא יָשֶׁב עַל־כָּסָאָי תַּחָתֵּי כֵּי כֵּן אַעשָה הַיִּוֹם הַזָּה: לֹא וַתִּלְּר בַּת־שֵׁבַע אַפַּים אַרֵץ וַתִּשְׁתַחוּ לַמֶּלֶךְ ותאמר יחי אדני המלה דוד לעלם:

# הפטרת תולדות / HAFTARAS TOLDOS

מלאכי א:א – ב:ז / Malachi 1:1 – 2:7

1 <sup>1</sup> The prophetic burden of the word of HASHEM, through Malachi. <sup>2</sup> "I loved you," said HASHEM, and you said, "How have You loved us?" Was not Esau a brother of Jacob—the words of HASHEM—yet I loved Jacob. <sup>3</sup> But I hated Esau and I made his mountains a desolation, and his heritage for the desert serpents. <sup>4</sup> Though Edom said, "We have become destitute,"

א אמַשָּׁא דְבַר־יהוָה אֶל־יִשְׂרָאֵל בְּיֻר מַלְּאָכִי: בּאָהַבְּתִּי אֶתְכֶּם אָמֵר יהוֹה וַאָמַרְתֶּם בַּמָּה אֲהַבְתָּנוּ הֲלוֹא־אָח עָשֶׁוּ לְיַעֻלְבֹ נְאֻם־יהוֹה וֵאהַב אֶת־יַעֲלְב: גְוָאֶת־עַשָּׁוּ שָׁנָאתִי וָאָשִּים אֶת־הָרָיוֹ שְׁמָמָה וְאָת־ נַחְלָתִוֹ לְתַנִּוֹת מִרְבָּר: -בִּי־תֹאמֵר אֱרוֹם רְשַׁשְׁנוּ

crave position. The great King David, as he lay old, weak, and unaware, became the victim of a cabal. Prince Adonijah, the senior son, handsome and well connected, tried to seize the throne. Pushed aside would be Solomon, the wise and devoted son whom David had designated. Can one imagine how the history of Israel would have been harmed if the king had been the imperious prince to whom monarchy meant lavish feasting amid fawning courtiers, instead of the wisest of men, whose legacy was the Temple, and the Books of *Proverbs*, *Song of Songs*, and *Ecclesiastes?* 

But the Guardian of Israel neither slumbers nor sleeps. Nathan and Bathsheba bring the planned travesty to David's sickbed, and the elderly king arouses his greatness once more. He promises

them that his pledge remains in effect and that Solomon will reign. It is indicative of the inherent goodness of the nation that it was not necessary for the Haftarah to include the outcome. Adonijah and his cabal were an aberration that represented only their own small group. Solomon became king.

#### ◆6 Haftaras Toldos

The Sidrah depicts perhaps the major turning point in the spiritual history of the world — the choice of Jacob over Esau to receive the Torah and bear the Patriarchal legacy. But the choice was not automatic. Esau was the firstborn and, however one understands Isaac's motives, he wished to confer the blessings upon Esau. Only God's will, as set in motion by Rebecca, secured the

but we shall return and rebuild the ruins"; so said HASHEM, Master of Legions, "They may build, but I shall tear down; they shall call them, 'the boundary of wickedness, and the people who infunated HASHEM to etemity.' 5 Your eyes shall see and you shall say, 'HASHEM is great beyond the boundary of Israel.'"

6 "A son will honor his father and a slave his master; if I am a Father, where is My honor, and if I am a Master, where is My reverence?" says HASHEM, Master of Legions, to you, "O Kohanim who scom My Name — yet you say, 'How have we scomed Your Name?' I You bring abominable bread upon My Altar, and you say, 'How have we abominated You?' — by your saying, 'The table of HASHEM is scomed.' And when you bring a blind animal to slaughter, is it not evil? And when you bring a lame or sick animal, is I not evil? Offer it, you please, to your governor — will he show you favor or will he turn his countenance toward you?" says HASHEM, Master of Legions. 9 "And now, if you please, beg HASHEM to be gracious to us — this is your doing — will He turn His countenance to any of you?" says HASHEM, Master of Legions.

10 "If there were only someone among you who would shut the doors so that you could not kindle upon My Altar in vain! I have no desire for you," says HASHEM. Master of Legions, "and I will not accept a meal-offening from your hand. 11 For from the rising of the sun to its setting. My Name is great among the nations. and everywhere is brought up in smoke and brought for Mu Name's sake, and it is a pure meal-offering, for Mu Name is great among the nations," saus HASHEM, Master of Legions, 12 "But uou desecrate it bu your saying. 'The table of my Lord is abominable,' and by his statement, 'His food is scomful.' 13 You say, 'Behold! - it is so burdensome!' and you sadden Him." says HASHEM, Master of Legions, "and you bring stolen, lame, and sick animals and bring one for an offering; shall I accept it from your hand?" says HASHEM. 14 "Accursed is the charlatan who has a male in his flock but pledges and slaughters an inferior one to the Lord, for I am a great King," says HASHEM, Master of Legions, "and Mu Name is awesome among the nations."

2 164 And now, this commandment is upon you, O Kohanim.
2 If you will not listen and if you will not take to heart
to render honor to My Name," says HASHEM, Master of Legions,
"I shall send the curse among you and curse your blessings —
indeed, I have already cursed them, because you do not take to
heart. 3 Behold! — I will rebuke the seed because of you, and
scatter dung upon your faces, the dung of your festival offerings;
[the sins] will carry you to this.

4 "Know that I have sent this commandment to you so that My covenant would be with Levi," says HASHEM, Master of Legions. 5 "My covenant of life and peace was with him, I gave them to him for the sake of the fear with which he feared Me, for he shuddered before My Name. 6 The teaching of truth was in him mouth and no injustice was found on his lips; he walked with Me in peace and fairness, and he turned many away from sin. 7 For the lips of a Kohen should safeguard knowledge, and they should seek teaching from his mouth, for he is an agent of HASHEM, Master of Legions."

ונשוב ונבנה חרבות כה אמר יהוה צבאות המה יבנו ואני אהרוס וקראו להם גבול רשעה והעם אשר־ זעם יהוה עד־עולם: הועיניכם תראינה ואַתֵּם תאמרו יגדל יהוה מעל לגבול ישראל: ובן יכבד אב ועבד אדניו ואם־אב אני איה כבודי ואם־אַדונים אני איה מוראי אמר ו יהוה צבאות לכם הכהנים בווי שמי ואמרתם במה בזינו את־שמר: זמגישים על־ מזבחי לחם מגאל ואמרתם במה גאלנור באמרכם שלחן יהוה נבוה הוא: חובי־תגישון עור לובח אין רע ובי תגישו פַּפַח וחלה אין רע הַקריבָהוּ נַא לפחתה הירצה או הישא פניה אמר יהוה צבאות: טועתה חלו־נא פני־אל ניחננו מידכם היתה ואת הישא מכם פַנִים אַמֵר יהוה צְבַאות: ימֵי גַם־בָּכֶם ויסגר דלתים ולא־תאירו מזבחי חנם אין־לי חפץ בכם אַמַר יהוה צבאות ומנחה לא־אַרצה מידכם: יא כי ממזרח שמש ועד־מבואו גדול שמי בגוים ובכל-מקום מקטר מגש לשמי ומנחה טהורה בי־ גַרוֹל שַמִּי בַּגוֹיִם אַמֵּר יהוָה צְבַאוֹת: יבּוָאַתֵּם מחַלְלֵים אתו בַּאָמַרְכָם שִּלְחָן אָדנִי מִגאַל הוא וניבו נבוה אַכְלוֹ: יג וַאַמַרתַם הַנָּה מַתְלַאַה וַהְפַּחָתֵם אוֹתוֹ אמר יהוה צבאות והבאתם גזול ואת־הַפּּסָח ואת־ החולה והבאתם את־המנחה הארצה אותה מידכם אַמֵר יהוָה: יד וָאַרוּר נוֹכֶל וְיֵשׁ בְּעַדְרוֹ זַכַר וְנַדֵר וְזֹבֵח משחת לאדני כי מלך גדול אני אמר יהוה צבאות ושמי נורא בגוים: ב אועתה אליכם המצוה הזאת הַכּהַנִים: באם־לא תשמעו ואם־לא תשימו על־לב לַתֶת כַּבוֹד לשמי אמר יהוה צבאות ושלחתי בכם אָת־הַמָּאַלָה וָאַרוֹתִי אָת־בָּרְכָוֹתֵיכֵם וָגַם אַרוֹתִיהַ כֵּי אינבם שמים על־לב: גהנני גער לכם את־הורע ווריתי פַּרשׁ עַל־פַּנִיכָם פַרשׁ חַגִּיכִם ונשא אתכם אַלַיו: - וַיַּדַעַתֶּם כִּי שַלַחתִי אַלִיכֹם את המצוה הואת לֶהָיָוֹת בָּרִיתִי אַת־לֵוֹי אַמֵר יהוה צבאות: הבּריתי ו הַיָּתָה אָתוֹ הַחַיִּים וְהַשֶּׁלוֹם וָאַתְנִם־לוֹ מוֹרָא וִיִּירְאָנִי וּמִפְּנֵי שָׁמֵי נָחָת הָוּא: וּתוֹרֶת אָמֵת הָיַתָה בַּפִּיהוּ ועולה לא־נמצא בשפתיו בשלום ובמישור הלך אַתִּי וַרַבָּים הַשִּיב מֵעַוֹן: ז בַּי־שִׁפְתֵי כהוֹ יִשְמִרוּ־דַעַת וְתוֹרֶה יָבַקשׁוּ מִפֵּיהוּ כֵּי מַלְאַר יהוה־צבאות הוא:

blessings for Jacob.

The Haftarah says at the outset that God's choice of Jacob was a sign of God's love for Jacob and His hatred for Esau. Because of this hatred, the prophet states that Edom, the nation that

stems from Esau, will not prosper eternally; that it is doomed to destruction, as indeed the evil that is incarnated in Edom will ultimately be destroyed. It will take time. The Roman Empire that brought about the current exile and most of the powers that have

# HAFTARAS VAYEITZEI / הפטרת ויצא

Hosea 11:7 — 14:10 / הושע יא:ז – יד:י Sephardim begin the Haftarah here. Ashkenazim begin below.

11 <sup>7</sup> My people is unsure about returning to Me; it is summoned to the Most High One, but it does not rise in unity. <sup>8</sup> How can I give you over, O Ephraim, hand you over, O Israel, how can I make you like Admah, set you like Zeboim? My heart is transformed within Me, My regrets were stirred up all at once. <sup>9</sup> I will not carry out My burning wrath, I will not return to destroy Ephraim; for I am God and not a man, the Holy One within you, and I will not come to [a different] city. <sup>10</sup> They will follow HASHEM [when He calls] like a roaring lion, for when He roars the children will hasten from the west. <sup>11</sup> They will hasten like a bird from Egypt and like a dove from the land of Assyria; and I shall return them to their homes, the words of HASHEM.

12 Phraim surrounded Me with lies and the House of Israel with deceit; but Judah enforces the mastery of God, and is faithful to the Holy One. <sup>2</sup> Ephraim grazes on wind and pursues the east wind, all day long he multiplies lies and violence; and he seals a covenant with Assyria and delivers oil to Egypt.

<sup>3</sup> HASHEM will have a grievance against Judah, will recall upon Jacob according to his ways, will requite him according to his deeds. <sup>4</sup> In the womb he held his brother's heel, and in his prime he became an angel's master. <sup>5</sup> He mastered an angel and triumphed, [the angel] wept and entreated him, "In Bethel He will find us and there He will speak with us." <sup>6</sup> HASHEM is the God of Legions, His remembrance is HASHEM. <sup>7</sup> And you should find tranquility in God, observe kindness and justice and place hope in your God constantly.

<sup>8</sup> [You are like] a trader with false scales in his hand, who loves to defraud. <sup>9</sup> Ephraim would proclaim, "Surely I have grown wealthy, I have succeeded because of my power; in all of my accomplishments they will not find in me any iniquity that is a sin." <sup>10</sup> But I HASHEM amyour God since the land of Egypt, I shall settle you in tents again as in times of yore. <sup>11</sup> I spoke to the prophets and I multiplied visions, and through the prophets I spoke metaphors. <sup>12</sup> If travail befalls Gilead, surely it is because they were false — in Gilgal they sacrificed oxen, their altars as well were like stony heaps on the furrows of the fields.

יא זועמי תלואים למשובתי ואל־על יקראהו יחד לא ירומם: חאיר אתנה אפרים אמגנה ישראל איר אתנה כאדמה אשימה כצבאים נהפה עלי לבי יחד נכמרו נחומי: טלא אעשה חרון אפי לא אשוב לשחת אפרים כַּיֹ אֵל אַנכי ולא־איש בַקרבַך קרוש ולא אבוא בּעיר: יאַחָרֵי יהוָה יֵלְכִוּ כִּאַרְיֵה יִשְאַג כִּי־ הוא ישאג ויחרדו בנים מים: יא יחרדו כִצְפּוֹר ממצרים וכיונה מארץ אשור והושבתים על-בתיהם נאם־יהוה: יב אסבבני בכחש אפרים ובמרמה בית ישראל ויהודה עד רד עם־אל ועם־קדושים נאמן: ב אפרים רעה רוח ורדף קדים כַּל־הַיוֹם כַּזַב וַשְׁר ירבה וברית עם־אשור יכרתו ושמן למצרים יובל: גוריב ליהוה עם־יהודה ולפקד על־יעקב פדרביו בּמֹעלליו ישיב לוֹ: רַבַּבַטוֹ עַקָב אַת־אָחָיו וּבְאוֹנְוֹ שרה את־אלהים: הוישר אל־מלאַה וַיּכַל בַּכַה ויתחנן לו בית־אל ימצאנו ושם ידבר עמנו: וניהוה אלהי הצבאות יהוה זכרו: זואתה באלהיף תשוב חסד ומשפט שמר וקוה אל־אלהיר תמיד: חבנען בירו מאזני מרמה לעשק אַהב: טויאמר אפרים אַר עשרתי מצאתי און לי כל־יגיעי לא ימצאו־לי עון אשר־חטא: יואַנכי יהוה אלהיר מארץ מצרים עד אושיבה באהלים כּימי מועד: יאודבהתי על־ הַנְבִיאִים וָאַנֹבֵי חַזָּון הַרְבֵּיתִי וּבְיֵד הַנְבִיאִים אָדְמֵה: יב אָם־גָּלְעַד אָוֹן אַך־שַׁוֹא הַיֹּו בַגָּלְגַל שְׁוַרִים זְבֵּחוֹ גַם מובחותם כּגַלִּים עַל תֹּלמי שרי:

persecuted Israel during its long, long duration are regarded by the Rabbinic tradition as descendants — spiritual, if not direct — of Edom. Like most prophecies, we do not know when this one will be fulfilled; we know only that it will.

But this is not enough. Israel cannot achieve its destiny merely because of Esau's downfall. A chosen people must deserve its chosenness. Thus the prophet chastises Israel severely for the hypocrisy of those who think that they, encouraged and abetted by their self-serving priests, can turn their service of God into an insincere practice. How dare they offer their old, crippled, and ill animals as offerings to God, while retaining the best for themselves? Would they dare do the same for their human rulers?

In closing, the prophet exhorts the Kohanim to live up to their calling. They must be the teachers and models. Only if they live up to their responsibility can they pull the people up with them. The same remonstrance applies to all leaders — they have the duty to teach and lead by example.

#### ه Haftaras Vayeltzei

The Sages teach that Hosea, the prophet of this Haftarah, was

one of the greatest of the prophets. A contemporary of Isaiah, he too cried out vainly against the rapidly deteriorating Kingdom of Samaria, the Ten Tribes of Israel. Hosea remonstrates with the people, and contrasts God's mercies of the past with Israel's failure to recognize that everything they have is due to God's kindness. And it is a kindness that remains strong, despite Israel's shortcomings. God says poignantly that He will never desert Ephraim, the wayward leader of the Ten Tribes, despite His justifiable wrath. Like a spurned but still merciful Father, God confesses that He will not make a permanent end of Ephraim, because He has pledged that Israel will remain His people and because Israel, innately good as it is, will eventually heed God's call to repent and resume its mission. When God will roar like a lion that the End has come, even Ephraim's children will come rushing from the west to declare their renewed allegiance to Him.

The prophet contrasts the rebelliousness of Ephraim with the loyalty of Judah, but declares that Judah, too, will falter. And when that time comes, Judah will be punished as well. It will be a sad outcome for the people who descended from a Patriarch who defeated Esau's angel, as described in the Sidrah, but God's

Ashkenazim begin the Haftarah here.

<sup>13</sup> Jacob fled to the field of Aram; Israel labored for a wife, and for a wife he tended [sheep]. <sup>14</sup> Through a prophet HASHEM brought up Israel from Egypt, and through a prophet it was tended. <sup>15</sup> Ephraim provoked with bitter sins; his bloodshed will spread upon him, and his Lord will bring his disgrace back to him.

13 When Ephraim spoke rebuke, he was uplifted in Israel; but when he sinned with the Baal, he died. <sup>2</sup> And now they continue to sin, and they made themselves molten idols from their silver, idols in those images, entirely the work of artisans; of them they say, "To kiss the calves is like offering a human." <sup>3</sup> Therefore they shall be like the morning cloud and like the early dew that passes on, like chaff storming away from the threshing floor and smoke out of the skylight.

<sup>4</sup> I am HASHEM, your God, since the land of Egypt; and you did not know a god other than Me; and there is no Savior other than Me. <sup>5</sup> I knew you in the wildemess, in a thirsty land.

Sephardim conclude the Haftarah here. Ashkenazim continue.

<sup>6</sup> When they came to their pasture and were satiated, they were satiated and their heart became haughty, that is why they forgot Me. <sup>7</sup> So I became toward them like a lion, I lurk like a leopard on the way. <sup>8</sup> I shall strike at them like a bear bereft, and tear at their closed heart; I shall devour them like a lioness, the beast of the field shall tear them apart. <sup>9</sup> You corrupted yourself, O Israel, for your help is only through Me. <sup>10</sup> I shall be [eternal], but where is your king who is to save you in all your cities, and your judges of whom you said, "Give me a king and princes"? <sup>11</sup> I gave you a king in My anger and took him [away] in My wrath.

12 Ephraim's iniquity is bound up; his sin is stored away.

13 Labor pains shall come upon him; he is an unwise son, for in time he will not withstand the birthstool of children. 14 From the power of the grave I would save them, from death I would redeem them — but I will speak with you of death, I will cut you off to the grave; comfort will be hidden from My eyes. 15 For he was to be the fruitful one among brothers; but the east wind will come, HASHEM's wind will ascend from the desert, his spring will be dried and his wellspring made arid, it will plunder the treasury of every desirable vessel.

14 <sup>1</sup> Samaria will be desolate because she rebelled against her God; they will fall by the sword, their babes will be smashed, and its pregnant women tom asunder.

<sup>2</sup> Return, O Israel, to HASHEM, your God, for you have sturnbled through your iniquity. <sup>3</sup> Take words with you and return to HASHEM; say to Him, "Forgive every sin and accept goodness, and let our lips substitute for bulls. <sup>4</sup> Assyria cannot help us, we will not ride the horse, nor will we ever again call our handiwork יינַיִּבְרֵח יַעֲלֶכ שְׁרֵח וַיַּעְלָּבְּח.

בְּמִרְבֵּר בְּאֶבֶר הְּאֶבֶר שְׁרָבִי הַּנְּעִי הְשָׁרָא בְּאָשָׁה וּלְאָבָר וְבִּעְלִים וּנְעָבְר יִשְׂרָאֵל בְּאִשָּׁה מִמְלְיִים וּבְּעָבִי הַנְּה אֶתְ־יִשְׁרָאֵל הַּאָבָר יְהוֹה אֶת־יִשְׁרָאֵל מִשְׁכָּים הַמְּבְרָים וִאָּלְיִם וִשְּׁלְּוֹי יִי וֹּבְעָשִׁר בְּעָעִי וְשָׁלָּוֹי יִנְשִׁרְאֵל וַיֶּאְשַׁם בַּבְּעַל וַיְּמְת בְּעָבֶר וְיִבְּעָה וְיִּשְׁכָּים הַעְבְּים הַעְּבֶּים הַעְּשָׁר לָהֶים מַשְּׁכָּים וְיִּעְבָּים בְּעָבֶּים בְּעָבֶּים בְּעָבֶּים בְּעָבֶּים וְיַשְׁלָּוֹי יִשְׁרָאֵל וַיָּאְשַׁם בָּבָּעַל וַיְּמְת. בְּעְבָּן וִיְּהְיִם וְאָבָּר וִנְּעָתְוּ בְּעְבָּן וִיְּהְנִים וְאָבָּים מְעֲשָׁה חָרָשִׁים כְּלְּהָ לְהָם הַבְּעַנְוּן בִּעְבָּן בִּעְבָּן וִיְּהִיוּ בַּעְבָּן בְּעָבָּן בְּעָבְּן וְיִבְעָשָׁן בְּעְבָּן וְיִבְעָשָׁן בִּלְתָי: הְאָנִי וְיִשְׁרָאֵל וְמִיּיְבְּעְבָּים מְעֲשָׁה חָלְיִים וְאָבְּים מְעֲשָׁה חָלְיִים וְאָבְּים בְּבְּעַבְּן וְיִבְעָהָוֹן בִּלְתָּי: הְאָנִין וְיִשְׁרָאָל וְיִיּאְרָשְׁה בָּבְּעַר וַיְּהְתָּים בְּבְּעָבוּן וְיִבְעָהְוֹן וְיִבְּעְבְּים הְלָבְּיִם וְעָבְּיִם וְשְׁרָאָ שְׁה בְּבְּעָבוּן וְבְּעָבְּיוֹ וְשְׁרָאָל וְיִים וְּבְּבְּבְים בְּעְבְּעָה וְשְׁרָאָשְׁה שְׁבְּרִים וְבְּעָבְיוֹ וְשְׁרָאָל וְיִשְׁרְא וְחִים בְּבְּבְיים בְּעְבְּתְה בְּעְבָּוֹן וְשְׁרָאָל וְיִשְׁתְּיִי שְׁיִבְיוֹ בְּעְבָּוֹן וְשִׁרְאָם וְיִבְּעְבְיוֹ בְּעְבָּוֹים וּבְּעָבְיוֹ בְּעְבָּוֹים וְבְּבְּבְיים וּבְּבְּעְבִּיוֹי בְּעְבָּוֹים וְבְּבְעָבוּין בְּעְבָּיִם וְּבְבְּעְבִייוֹים וְּבְבְּעָבוּים בְּבְבְּיִים וְּבְבָּבְיים בְּעָבְּיִים וְּבְּבְבְייִם וְּבְבָּבְייִים וְּבְּבְּעבוּין בְּעִבְּיוֹי בְּעְבִיוֹים בְּבְּבְּיִים וְּבְבְּיִים וְּבְבְּיִים וְּבְּבְיִים וְּבְּבְּיִים וְּבְּבְיִים וְּבְּבְּיִים וְּבְּבְּבְיים וְבְּבְּיִים וְבְּבְּיִים וְּבְּבְיִים וְּבְבְּיִים וְּבְבְּיִים וְּבְּבְּיִים וְּבְּיִים וְּבְּיבְיים וְּבְּבְיְים וְבְּיִים וְּבְּבְּיִם וְּבְּבְּיִים וְּבְּיִים וְּבְּיִים וְּבְבְּיִים וְּבְּבְיוּבְיים וְבְּבְּבְייִם וְּבְּבְּיִם וְּבְּבְּיִם וְּבְּבְּבְיוֹם וְבְּבְּיִבְיים וְבְּבְּבְּיִים וְבְּבְּבְיוֹם וְבְּבְּבְיוּים וְּבְבְּיִם בְּבְּבְּים בְּבְּבְּי

וּפמרעיתם וישבעו שבעו וירם לבם על־כּן שַבְחוּנִי: וואהי להם כמו שחל כנמר על דרך אשור: ח אפגשם כדב שבול ואקרע סגור לבם ואכלם שם פּלביא חַיַת הַשַּׁרָה תַּבַקעם: ט שַחַתְּךָּ יִשְׁרָאֵל פִּי־בֵי בעזרה: יאהי מלכה אפוא ויושיעה בַּכַל־עַריה ושפטיר אשר אמרת תנה־לי מלך ושרים: יא אתן־ לַךְ מַלֶרְ בַּאַפִּי וַאָקַח בַּעַבַרְתִי: יבּ צַרוּר עוון אַפְרַיִם צפונה חַטַאתוֹ: יג חַבְלֵי יִוֹלְדָה יַבְאוֹ לִוֹ הוּא־בֶּן לְא חַלֵּם כִּי־עֵת לא־יֵעֲמִר כִּמְשְבֵּר בַּנֵים: יּ־מִיֵּד שְאול אפרם ממות אגאלם אהי דבריה מות אהי קטבה שאול נחם יסתר מעיני: טובי הוא בין אחים יפריא יַבוֹא קַדִים רוֹחַ יהוֹה ממדבּר עֹלָה ויַבוֹשׁ מקורוֹ ויחרב מעינו הוא ישסה אוצר כל-כלי חמרה: יד א תַאשָם שמרון כֵּי מַרְתָה בָּאלֹהֵיהַ בַּחַרֶב יִפּׁלוֹ עָלְלֵיהֶם יִרָּטָּשוּ וְהָרִיּוֹתַיו יִבְקֵעוּ: ב ַשוּבָה יִשְׁרַאֵּל עֲר יהוה אַלהֵיך כִּי כַשֵּלְתַּ בַּעוֹנֵך: יקחוּ עַמַּכֶם דבַרִים וְשִׁובוּ אֵל־יהוה אַמְרוּ אַלֵּיוּ כֵּל־תִשַּא עון וקח־טוב וּנְשַׁלְמֵה פַרִים שְפַתִינוּ: רְאַשִּוֹר וֹ לְא יוֹשִׁיעַנוּ עַל־ סוס לא נרכב ולא נאמר עוד אלהינו למעשה ידינו

justice must be served. Thus Judah will join Ephraim in an exile that will recall the origins of the nation in Egypt.

The prophet continues his rebuke of the Kingdom of the Ten Tribes, which — led by Ephraim — had come to think that it was invincible, because of its wealth and power. It had forgotten its humble origins — that Jacob had once been a humble shepherd who had been reduced to tending sheep in order to earn the right to his bride, and that Ephraim had achieved its eminence as a leading tribe only because it spoke harshly against Solomon's successor, Rehoboam, who abused his holy calling. Thus it should

have been clear to Ephraim that protection and success are gifts of God, and are not acquired by strength, guile, or coincidence.

But Ephraim sinned through arrogance and idolatry, and therefore was condemned to defeat, exile, and death. God does not forget sins; He binds them up and stores them away, as it were, to punish the perpetrators when His wisdom decrees that they are no longer entitled to Divine forbearance. Israel's sins are all the more serious because the nation ignored its infinite debt to God. Had He not brought them forth from Egypt and made them a nation? Nevertheless, God does not abandon Israel. The prophet's

'our god' - only in You will the orphan find compassion."

5 I shall heal their rebelliousness. I shall love them willingly, for Mu wrath will be withdrawn from them, 6 I shall be like the dew to Israel, it will blossom like the rose and strike its roots like the Iforest of Lebanon. 7 Its tender branches will spread, and its glory will be like an olive tree; its aroma will be like the Lebanon. 8 Tranquil will be those who sit in its shade, they will refresh themselves like grain and blossom like the grapevine, their reputation will be like the wine of Lebanon.

9 Enhraim (will saul, "What more need have I for idols?" I will respond and look to him. I am like an ever-fresh cupress, from Me

shall your fruit be found.

10 Whoever is wise will understand these, a discerning person will know them, for the ways of HASHEM are just — the righteous will walk in them, but sinners will stumble on them,

אשר־בָּךְ יִרְחַם יַתִּוֹם:הּאֶרְפַּא' משוּבַתִּם אַהַבם נדבה פי שב אַפּי ממנו: ואהיה כטל לישראל יפרח בַּשְּושַנָּה וְיַךְ שֶׁרָשָיו כַּלְבָנִון: יוֵלְכוֹ יונִקוֹתִיו ויהי כַזָּיִת הוֹדָוֹ וְרֵיחַ לְוֹ כַּלְּבָנְוֹן: חֵיַשְׁבוּ יִשְבֵי בִצְלּוֹ יִחַיּוּ דַגַן וַיִּפְרָחוּ כַגַּפֵּן זְכָרָוֹ כָּיֵין לְבַנִוֹן: טאַפְרַיִם מַה־לֵּי עוֹד לעצבּים אַנִי עַנִיתִי וַאֵשׁוּרָנוּ אַנִי' כִּבְרוֹשׁ רַעַנֹּן ממני פריה נמצא: ימי חַכַם ויבן אֶׁלֶה נַבון ויַדְעָם פי־ישַרים דַּרָבֵי יהוֹה וְצַדְּקִים יֵלְכוּ בַּם וּפִשעים יבשלו בם:

# HAFTARAS VAYISHLACH / הפטרת וישלח

עובריה א:א־כא / 1:1-21 Obadiah 1:1-21

1 \(^1\) \(^1\) vision of Obadiah — So said my Lord HASHEM/ELOHIM about Edom: We have heard tidings from HASHEM and among the nations an envoy has been sent, "Arise! Let us rise up against her to do battle!"2 Behold! I have made you small among the nations; you are exceedingly despised. 3 Your wanton heart has seduced you, you who dwells in the cleft of the rock, whose habitation is high, who says in his heart, "Who can bring me down to earth?" 4 Though you ascend as high as an eagle and place your nest among the stars — from there I will bring you down! — the words of HASHEM.

<sup>5</sup> If thieves had come upon you, or robbers in the night — how utterly you are cut off! - they would have stolen their fill: if cutters of grapes had come upon you, they would have left the uoung grapes. 6 How thoroughly scoured was Esau, how ransacked his hidden treasures! 7 Until the border all your confederates escorted you, those who seemed at peace with you seduced you and prevailed against you, those who eat your bread emplace sickness beneath you, who fail to discern it.

<sup>8</sup> Is there any doubt that on that day — the words of HASHEM I will cause the wise men of Edom to be lost, and discernment from the mountain of Esau? 9 Your mighty ones to the south will be smashed, so that every man from Esau's mountain will be cut down through the slaughter. 10 For your violence to your brother Jacob, shame will cover you, and you will be cut down forever. 11 Because of the day you stood aloof, the day strangers plundered his wealth, foreigners entered his gates and they cast lots on Jerusalem — you were like one of them, 12 You should not have gazed on the day of your brother, the day he was exiled; you should not have rejoiced over the children of Judah on the day of their destruction; you should not have spoken агтодаntly on the day of distress! 13 You should not have entered the gate of My people on the day of their disaster; even you should not have gazed upon its misfortune on the day of its disaster; you should not have put your hands on its wealth

א א חזון עבריה כה־אמר אדני יהוה לארום שמועה שמענו מאת יהוה וציר בגוים שלח קומו ונקומה עליה למלחמה: בהנה קטן נתתיף בגונים בווי אתה מאר: יודון לבּדְ הְשִׁיאֶר שָׁכְנֵי בְחַגְנֵי־טֵלֵע מְרוֹם שבתו אמר בּלבו מי יורידני אַרץ: ראם־תַּגבּיהַ בַּנֵשֶׁר וָאָם־בֵּין כִּוֹכַבִים שֵׁים קַנֵּךְ מִשַּׁם אוֹרֵידָהְ נאם־יהוה: האַם־גַּנַבִים בַּאוּ־לָךְ אָם־שִוֹּדְדֵי לַיַּלַה אַיך נִדְמִיתַה הַלִּוֹא יָגנָבָוּ דַּיָּם אָם־בָּצְרִים בַּאוּ לַךְּ הַלָּוֹא יַשָּאַירוּ עַלֶּלָוֹת: וְאֵיךְ נַחַפְּשָׁוּ עַשַּׁוֹ נְבַעַוּ מַצַפּנֵיו: זעַד־הַגַּבוּל שׁלְחוֹרָ כַּל אַנְשֵׁי בריתָרְ השִיאַוּך יָבַלָּוּ לָךָ אַנְשֵי שָׁלֹמֵךְ לַחָמְךְ יַשִּׁימוּ מַזוֹרֹ תַּחָמֵּיךּ אֵין תַּבוּנָה בָּוֹ: ה הַלָּוֹא בַּיִּוֹם הַהָּוֹא נָאָם־יהוָה והאבדתי חבמים מארום ותבונה מהר עשו: טוחתו גַבּוֹרֵיך הַימָן לִמַעַן יִבֶּרֶת־אַישׁ מַהַר עַשַּוּ מַקַּטַל: ימֶחַמֵּס אָחִיךּ יָעַקֹב תִּכַסְּרָ בוּשָה וְנִכְרָתַּ לְעוֹלֵם: יא בִּיוֹם עַמַדָּבָ מִנְּגֵד בַּיֵוֹם שַבוֹת זַרִים חֵילוֹ ונַכְרִים בַאוּ שָעַרָו ועל־יִרוּשַלָם יִדוּ גוֹרֹל גם־אתה כּאחר מַהֶם: יבּוָאַל־תֵּרָא בְיִוֹם־אַחִיךְ בְּיָוֹם נַכְרוֹ וָאַל־ תִּשְׁמֵח לְכָנֵי־יִהוּדָה בִּיוֹם אַבַרָם וְאַל־תַּגַדֵּל פֵּיךְ בִּיוֹם צַרַה: יג אַל־תַּבָּוֹא בְשֵעַר־עַמִּי' בִּיוֹם אֵירָם אַל־תַּרָא גַם־אַתָּה בְּרֶעָתוֹ בִּיִוֹם אֵירִוֹ וְאַל־תִּשְׁלַחְנַה בְחֵילְוֹ

ghastly warning of retribution concludes with a loving call to repentance. It is the same passage which begins the Haftarah of Shabbos Shuvah, the Sabbath of the Ten Days of Repentance. True, Israel, as symbolized by Ephraim, has sinned grievously, but its essence remains good and pure. It is not hopelessly evil; it has stumbled into sin. The potential for repentance always remains, and God is always ready to accept it and forgive.

→ Haftaras Vavishlach

The Book of Obadiah, the shortest in all of Scripture, is read in its entirety as the Haftarah of the Sidrah that deals with the climactic encounter between Jacob and Esau, and the subject of the Book is God's wrath against Edom, the descendants of Esau. The Sages teach that, of all the prophets, this vision was left for Obadiah for two reasons: (a) He was a descendant of an Edomite on the day of its disaster! <sup>14</sup> You should not have stood at the crossroads to cut down its refugees; you should not have imprisoned its suminors on the day of distress.

<sup>15</sup> For the day of HASHEM upon all the nations is near; as you did, so will be done to you, your recompense shall return upon your head. <sup>16</sup> For you have drunk on My holy mountain, so shall all the nations always drink, they shall drink and swallow and become as if they had never been.

17 But on Mount Zion there shall be a remnant, and it shall become holy; and the House of Jacob will inherit its inheritors.

18 The House of Jacob will be a fire and the House of Joseph a flame — and the House of Esau like straw; they will kindle among them and consume them; and there will be no survivor of the House of Esau, for HASHEM has spoken! 19 They shall inherit the south, the mountain of Esau; and the lowland, Philistia; and they shall inherit the field of Ephraim and the field of Samaria; and Benjamin [shall inherit] the Gilead. 20 And this exiled force of the Children of Israel that were with Canaanites as far as France, and the exile of Jerusalem that is in Spain — they will inherit the cities of the south. 21 Then saviors will ascend Mount Zion to judge Esau's mountain, and the kingdom will be HASHEM'S.

בְּיוֹם אֵירָוֹ: יִּרְאַל־תַּעֲמֹד עַל־תַּפֶּׁרֶק לְהַכְּרֶית אֶת־בְּיוֹם אֵירָוֹ: יִּרְאַל־תַּסְגַּר שְׁרִידָיוֹ בְּיוֹם צָרָה: יִּיבִּי־קָרוֹב בְּלִיטִיוֹ וְאַל-תַּסְגַּר שְׁרִידָיוֹ בְּיוֹם צָּרָה: יִּיבִּי־קָרוֹב אָמָד שְׁרִידָיוֹ בְּיוֹם צָּרָה: יִּיבִּי־קָרוֹב אָמֶד שְׁרִידִיוֹ בְּאַשֶׁר שְׁתִיתֶם עַל־הַרְּאַשְׁרִּ: יִּיבֹּי בַּאֲשֶׁר שְׁתִיתֶם עַלֹּי הָּנִוֹם צָּרָה: יִּיבְּתַר צִיּוֹן תָּהָיָה קְבָּשׁ וְנָרְשׁוֹ בְּיָם וְאֵלְּה וְּהָיִּוֹ בְּלִישׁ וְנָרְשׁוֹ בְּיִבְּעֹי וְשָׁרִוּ וְבִּעְּבְים וְאֵת שְׁרָב אָת מוֹרָשִׁיהָם: יְּחְוָהָיָה וְהָיָה לְּבְּעׁ וְנָרְשׁוֹ בִּית יַבְעָלִב אֵשׁ וּבִית עַשָּׁוֹ לְּלָשׁ וְבָלְקוּ בָּהָם וְאֵלְכְאוֹ בִּית בִּעְלְב אֵש וּבִית יִבְעָלְב אָת מוֹרָשִׁי וְהַשְּׁבּלָה אֶת־בְּלְּלְשׁוֹבְרְלְקוּ בְּהָם וְאֵלְב אֵש וּבְית יִבְשְׁוֹ וְבִשְּׁבְּלָה אָת־בְּר עַשְׁירִיבְּלְב אֵשׁ וּבְית אָשְׁר בְּלְבְּים וְאֵת שְׁרָא אָת־בְּר עִשְּׁוֹ וְבִּשְׁבְלְה אָת־בְּר עַשְׁר וְבָּיְתְ אָתְר בְּבְּלְם בְּהָם וְאֵלְעְה וְהָיִּה אָתְר־בְּנְעְנִים עַר־ בְּעָבְים וְאֵת שְׁרָאַלְם אְשֵּׁר בְּכְבְעִנִים עַר־ בְּעָבְים וְאָת שְׁרָאַלִם אְשֵּׁר בְּסְפָּבֶרְר יִיְרְשׁוֹּ אַתְּלְי מִבְּר עִיְלִים עָּבְר בִּיּוֹם אָתִים וְבָּלְנְים בְּבָּבְענִים עַרְי בְּבְּבְעִנִים עַרְי בְּבְּבְעִנִים בְּבְּיִים וְאָת שְׁרָב בְּבְּבְעִים בְּבְּיִים עְּבְּים בְּבְּבְעִים עַבְּר בְּבְּעִים בְּבְּיִים בְּבּי בִּיְעְלִים בְּבְּבְים בְּבְּבְינִים עָר. בְּיּבְּלְבְים בְּבְּבְים בְּבּים עִבְּי בְּבְּבְים וְבְּבְּים וְבְּבְית בְּיוֹם אָבִים בְּבְּבְים וְבִּים בְּבְּבְינִים עָבִים בְּבְּבְּנִים בְּים בְּבּים בְּבְּיִים בְּבְים בְּיִבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּנִים עָבְים בְּיִבְּים בְּבְבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּים בְּיוּ בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְים בְּים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּיבְּבְים בְּבְבְיבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְבְים בְּבְּבְים בְּבְבְּים בְּבְבְבְים בְּבְבְּבְים בְּבְּבְבְּבְים בְּבְבְים בְּבְּבְבְּבְים בְּבְבְבְים בְּבְּבְבְּבְים בְּבְבְבְּבְים בְּבְבְבְים בְּבְבְבְים בְּבְבְבְים בְּבְבְבְבְּבְים בְּבְבְבְבְּבְים בְּבְבְבְים בְּבְבְבְבְים בְּבְבְבְ

# HAFTARAS VAYEISHEV / הפטרת וישב

Amos 2:6 − 3:8 / תמוס ב:ו − ג:ח

2 So said HASHEM: For three rebellious sins of Israel — but should I not exact retribution for the fourth — for their having sold a righteous man for silver, and a destitute one for the sake of a pair of shoes? Those who yearn that the dust of the earth be upon the head of the poor, who twist the way of the humble! A man and his father come to the same [betrothed] maiden, thereby profaning My Holy Name. They recline on garments held as security, right next to every altar; and they drink wine bought with [unjustly levied] fines in the temple of their gods.

<sup>9</sup> Yet I destroyed the Amorite before them, whose height was like the height of cedars and who was as strong as oak trees; I destroyed its fruits from above and its roots from below. <sup>10</sup> And I brought you up from the land of Egypt and led you in the Wildemess for forty years to inherit the land of the Amorite. <sup>11</sup> From among your children I raised up prophets, and nazirites from your lads — is this not so, O Children of Israel? — the words of HASHEM. <sup>12</sup> But you caused the nazirites to drink wine, and you commanded the prophets,

בּ וַבָּה אָמֵר יהוֹה עַל-שְׁלֹשָׁה פִּשְׁעֵי יִשְׂרָאֵל וְעַל־ עַלְּהָּלָה לָא אֲשִׁיבֶנּוּ עַל-מְכָרֶם בַּכֶּסֶף צַרִּיק וְאָלְיָל רָאַב וְאָבְיוֹ וְאָלִים הַאָּף אֵין־ עָל־עָפַר־אֶׁרֶץ בְּרָאש אַרְבָּעִה לָא אֲשִׁיבֶנּוּ עַל-מִכְרֶם בַּכֶּסֶף צַרִּיק וְאָלְהִים וְאָלָה לְמָעַן חַלֶּל אֶת־שֵׁם קָרְשִׁים יִשְׁתֹּוּ בֵּית אֲלְהִים וַשָּׁלְּהִי אֶת־הָאֲמֶרי מִפְּנִיהֶם אֲשֶׁר כְּגְבָה יַשִּׁר לָּגְבִיה וְחָלֵן הָוֹא בָּאַלוֹנִים וְאַלְּרָ אַרְבָּעִים שְׁנָּה לָרָשְׁר אָרְבָּעִים שְׁנָּה לָרָשְׁר וְאָרָשִיוֹ מִתְּחָחָן הָוֹא בָּאַלוֹנִים וְאַלְּהְי אֶרְכֶּעִים שְׁנָּה לָרָשְׁר וְאָרָשִׁיוֹ מִתְּחָחָן הִוֹא בָּאַלוֹנִים וְאַלְּהְי בְּרְיִי אְרָבְּעִים שְׁנָּה לָרָשְׁר אָרְבָּעִים שְׁנָּה לָרָשְּר אָרְבָּעִים שְׁנָּה לָרָשְׁר אָרְבָּעִים שְׁנָּה לָרָשְׁר אָרְבָּעִים שְׁנָּה לְּרָשְׁר אָרְבָּעִים שְׁנָּה לְרָשְׁר אָרְבָּעִים הָאָף אָבְיּים יִשְׁרָאָל וְאָל־הַנְּבִיאִם צִּוֹלְה לְּרָשְר אָרְבָּעִים הַאָּף אָבְיּים הַאָּחְ בִּיִּים מְעָּרְיּים הַאָּחְ הִיּא בָּאָרוּים הָאָף אַבְּיִים מְיִוֹרְ שִׁרְשָּׁה מִבְּיִים שְׁנָּיִם יִשְׁרָּב בְּנִילִם בְּעָּר בְּנְבִיּיִם הְעָּבְּים בְּשְׁר אַרְבָּעִים שְׁנָּבְי הִשְּׁרְבָּיל יִשְׁר בְּעָּבְיים הָאַבְייִם הְעָּבְיים הָאַבְיים בְּבָּילְים הָאַבְיוֹים הַאָּבְיים הָאַבְּיִים הָּעָּבְייִם הָאַבְיִים הָּעָּבְיים הָאַבְייִם הָּבְּיּים הָאַבְיים הָאַבְיים הָאַבְּיִים הָּיִּבְיים הָּאָב בּיִישְׁה בּיִישְׁר בְּנִבְייִם הָאָבְייִים הַאָּאָר בְּיִים הָאַבְּיים הָאָבְיים הָּאָב בְּיִים הָּבְּיים בְּעִּים בְּיִים בְּיִבּיים בְּיִּים בְּיִים בְּעִּים בְּיִים בְּבָּבִיים בְּעִבּיים הָּבְיִבְּים בְּעִבּיים הָּבְּיִּים הְיִים בְּיִים בְּיִבּיים הְבִּיּים הָּעִים בְּיִים בְּיִים בְּבִּיּים בְּיִבּיים בְּיִים בְּיִבְיים הָּבְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְייִים הָּבְּייִים הְיִבּייִים הְּבָּיים בְּיִים בְּיִבּיים בְּיִבְּיים בְּיִבּייִים הְּיִבְייִים הַאָּבְיים בְּיִבְיים הְּבִּיים בְּיִבּיים בְּיִבְּיִיים הְיִבְּיִים הְּבָּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיבְּיִים הְּבָּיִים בְּיִבְּיִים הְּבְּיִבְיים הְיּבְיים בְּיִבְיים הְיבּיּיים בְּיִבְּיים בְּיִבְיים בְּיִבְייִים הְיִבְּיִים בְּיִב

proselyte (Yalkut, Job 897; Zohar); and, (b) Obadiah was the antithesis of Esau. Esau lived among two righteous people, Isaac and Rebecca, yet he did not learn from them. Obadiah, on the other hand, was a courtier of two of the wickedest people in the annals of our people, King Ahab and Queen Jezebel, yet he remained righteous. Moreover, at a time when the king and queen murdered nearly all of the prophets of God, Obadiah risked his life to shelter and feed a hundred surviving prophets.

The Haftarah follows Edom through various periods of its history, culminating in its eventual defeat and final downfall in Messianic times. Edom began as a small and insignificant kingdom to the south of Eretz Yisrael, that, like a jackal, despoiled Israel in the wake of the triumphs of others. It enjoyed the travails and suffering of its "cousin," instead of feeling compassion. Then, in a vision of the future, Obadiah turns to the Roman Empire and its barbaric

treatment of the Jews under its control. True to Isaac's blessing, Rome lived by the sword, and its sword drank thirstily of Jewish blood.

Finally, however, Edom will be repaid in kind. On Mount Zion there shall be a remnant: Despite all its suffering and persecutions, Israel and its land will survive and haughty Edom will be cast down. Israel will return to its land and its Temple Mount. It will judge Edom for its horrors and all the world will know that the kingdom will be HASHEM'S.

#### → Haftaras Vayelshev

The prophet Amos began his prophecies with explanations of the reasons for the downfall of the kingdoms surrounding *Eretz Yisrael*. In each case, there are three sins that God was willing to overlook, at least for a time, but then there was a fourth, which sauina. "Do not prophesu!"

13 Behold! — I press you down in your place, as a wagon is pressed down when it is filled with sheaves. 14 Flight will be lost to the fleet; the strong will not muster his courage; and the mighty will not escape with his life; 15 he that grasps the bow will not stand fast; the fleet-footed one will not escape; and the horseman will not escape with his life. 16 The most courageous of the heroes will flee naked on that day — the words of HASHEM

3 Hear this thing that HASHEM has spoken about you, O Children of Israel, about the entire family that I have brought up from the land of Egypt, saying: 2 Only you have I loved of all the families of the earth, therefore will I recall upon you all your iniquities. 3 Would two people walk together unless they have so arranged? 4 Would a lion roar in the forest if he had no prey? Would a young lion raise his voice in his den unless he had a catch? 5 Would a bird fall into a snare on the ground if there were no trap for it? Would a trap rise up from the ground unless it had made a catch? 6 If the shofar-alarm would sound in the city, would the people not tremble? Could there be misfortune in a city if HASHEM had not caused it? 7 For my Lord HASHEM/ELOHIM will do nothing without having revealed his secret to His servants the prophets.

<sup>®</sup> A lion has roared — who would not fear? My Lord HASHEM/ ELOHIM has spoken — who would not prophesy?

לאמר לא תנבאו: יג הנה אנכי מעיק תַחְתֵּיכֵם כַּאֲשֵׁר תעיק העגלה הַמֶּלְאָה לָה עַמֵיר: יר ואַבַר מַנוּס מִּלֵּל וחזק לא־יאַמץ בּחוֹ וגבּור לא־ימלט נפשו: טו ותפש הקשת לא יעמר וקל ברגליו לא ימלט ורכב הסום לא ימלט נפשו: טון אַמֵּיץ לבוּ בַּגְבּוֹרֵים עַרָוֹם ינוס ביום־ההוא נאם־יהוה: גאשמעו את־הדבר הוה אשר דבר יהוה עליכם בני ישראל על בל־ המשפחה אשר העליתי מארץ מצרים לאמר: ברק אתכם ידעתי מכל משפחות האדמה על־כן אפקד עליבם את כל־עונתיכם: גהילכו שנים יחדו בלתי אם־נוערו: רהישאג אריה בּיַער וְטַרֶף אָין לוּ הַיְהַן בפיר קולו ממענתו בלתי אם־לכד: ההתפול צפור על-פַח הַאַרץ ומוֹקש אַין לַה הַיַעלה־פַּח מו־ הארמה ולכור לא ילכור: ואם־יתַקע שופר בּעִיר ועם לא יחרדו אם תהיה רעה בעיר ויהוה לא עשה: יפי לא יעשה אַרני יַהוָה דַבַר כִּי אִם־גַּלַה סוֹרוֹ אֵל־ עבדיו הנביאים: ח אריה שאג מי לא יירא אדני יהוה דבר מי לא ינבא:

# HAFTARAS MIKEITZ / הפטרת מקץ

מלכים א גיטו – ד:א / Kings 3:15 – 4:1 / מלכים א

3 <sup>15</sup> Solomon awoke and behold! — it had been a dream; he came to Jerusalem and stood before the Ark of the Covenant of my Lord, and he brought up burnt-offerings and he made peace-offerings, and he made a feast for all his servants.

<sup>16</sup> Then two women, innkeepers, came to the king and stood before him. <sup>17</sup> One woman said, "Please, my lord, I and this woman dwell in one house, and I gave birth while with her in the house <sup>18</sup> On the third day after I gave birth,

ג שּרַנִּקַץ שְׁלֹמָה וְהַנָּה חֲלֵוֹם נַיָּבוֹא יְרְוּשָׁלֵּם רַיִּצְמְר וּ לִפְנֵי וּ אֲרָוֹן בְּרָית־אֲדֹנָי וַיַּעֵל עלוֹת ֹנִיַעשׁ שְׁלָמִים וֹנִעשׁ מִשְׁתָּה לְּכָל־עַבָּדֵיו: שֹּאֵז תָּבֹאנָה שְׁתַּיִם נָשִים זֹנְוֹת אֶל־הַמֶּלֶךְ וַתַּעֲמִרְנָה לְפָנֵיו: שְׁנִתֹּאמֶר הָאִשֶּׁה הַאַחַת בְּי אֲדֹנִי אֲנִי וְהָאשֶׁה הַוֹּאת וְשְׁבִת בְּבַיִּת אָחֶר וָאַלֵּר עַמָּה בַּבֵּיִת: שוֹיָהִי בַּיִּם הַשְּׁלִישִׁי לִלְרְתִּי

went beyond His willingness to delay the full extent of judgment. Finally, the prophet comes to Israel, and again, he proclaims that God would forbear despite the three cardinal sins of idolatry, adultery, and murder (Radak), but there was a fourth sin that burst His endurance, as it were. The fourth was the persecution of the poor, and the greed that caused the rich and powerful to take advantage of the helpless and to pervert justice in order to get their way. This characteristic was more than God would bear, and it led to the downfall of the nation. They would sell the legal rights of poor people for a few pieces of silver — as Joseph's brothers did when they disposed of the problem he posed for them by selling him into slavery — and they would grind the poor into the ground, figuratively, and cover their heads with dust.

Lest these leaders continue to delude themselves that they are too powerful to be brought to justice, the prophet warns them that the Amorite inhabitants of Canaan were even more powerful, but God had swept them away when He wished to give the land to Israel. In "gratitude," Israel had prevented prophets from teaching God's word and nazirites from maintaining their holy standard of service — as if God's will could be ignored if it were not proclaimed openly. But the fleet-footed often cannot escape and the mighty cannot always prevail — should it not be clear that the

power is God's alone?

The prophet closes with ringing rhetoric destined to wake up the people to the obvious. They use their logic to determine the significance of daily events. They knew that a lion's roar means that prey is at hand, that a trap lifted from the sand means that a snared bird or animal is tuggling vainly to free itself — should they not perceive that God is roaring for their repentance through His mastery of events?

#### → Haftaras Mikeitz

Like the Sidrah, the Haftarah deals with royal dreams and their aftermath. In the Sidrah, Pharaoh had a portentous dream and Joseph applied his God-given wisdom to its interpretation, with the result that he became acknowledged as the most qualified person to rule Egypt.

The Haltarah begins by saying that Solomon awoke from a dream. It was a dream that set the tone of his reign and had implications for the future of the Jewish people. In his prophetic dream, the tweive-year-old, newly crowned Solomon had been asked by God what blessing he desired for his new position. Solomon had requested wisdom so that he could judge his people well. Pleased that Solomon had altruistically asked for wisdom.

this woman gave birth, as well: We were together, no outsider was with us in the house, only the two of us were in the house. <sup>19</sup> The son of this woman died at night, because she lay upon him. <sup>20</sup> She arose during the night and took my son from next to me, while your maidservant was asleep, and lay him in her bosom; and her dead son she lay in my bosom. <sup>21</sup> When I got up in the moming to nurse my son, behold! — he was dead; when I studied him in the moming, behold! — it was not the son to whom I had given birth."

22 The other woman said, "It is not so! My son is the live one, and her son is the dead one." But this one said, "It is not so! Your son is the dead one, and my son is the live one!" They went on

speaking before the king.

23 The king said, "This one claims, 'This is my son, who is alive, and your son is the dead one,' and this one claims, 'It is not so! Your son is the dead one, and my son is the living one.' "24 So the king said, "Fetch me a sword!" and they brought a sword before the king.

<sup>25</sup> The king said, "Cut the living child in two and give half to one

and half to the other."

26 The woman whose son was alive said to the king — because her compassion was aroused for her son — and she said, "Please, my lord, give her the living newbom, and do not put it to death!" But the other one said, "Neither mine nor yours shall he be. Cut!"

<sup>27</sup> The king spoke up and said, "Give her the living newbom,

and do not put it to death: She is his mother."

<sup>28</sup> All Israel heard the judgment that the king rendered and they felt awe for the king, for they saw that the wisdom of God was within him, to do justice.

4 So King Solomon was king over all Israel.

וחלד גם־האשה הואת ואנחנו יחדו איו־זר אתנו בבית זולתי שתים אנחנו בבית: ישנימת בן־הַאשה הזאת לילה אשר שַכבה עַלֵיו: בּוַתְּקָם בּתוֹך הַלַּילָה ותקח את־בַּנִי מָאֶצְלִי וַאַמַתְרְּ יִשְׁנֵה וַתְּשְׁכִּיבַהוּ בחיקה ואת־בנה המת השביבה בחיקי: כאוַאַקם בבקר להיניק את־בני והנה־מת ואתבונו אַלַיוֹ בַבֹּקַר והנה לא־היה בני אשר ילדתי: כבנת אמר האשה האחרת לא כי בני החי ובנר המת וואת אמרת לא בי בנה המת ובני החי ותדברנה לפני המלה: בגויאמר המלך זאת אמרת זה־בני החי ובנך המת וזאת אמרת לא כי בנר המת ובני החי: כדניאמר המלה קחו לי חרב ויביאו החרב לפני המלה: כהויאמר המלך גזרו את־הילד החי לשנים ותנו את־החצי לאחת ואת־החצי לאחת: בוותאמר האשה אשר-בנה החי אל-המלר כי־נכמרו רחמיה על־בנה ותאמר ו בי אדני תנו־לַה את־הַיַּלוּד הַחֵי והמת אל-תמיתהו וזאת אמרת גם-לי גם-לך לא יהיה גורו: כו וַיַּעוֹ הַמֶּלֶךְ וַיֹּאמֶר תַנוּ־לָהֹ אֶת־הַיַּלְוּד החי והמת לא תמיתהו היא אמו: כחוישמעו כל־ ישראל את־המשפט אשר שפט המלה ויראו מפני המלך כי ראו כי־חכמת אלחים בקרבו לעשות משפט: דֹא ויהי המלה של מה מלה על בל ישראל:

# HAFTARAS VAYIGASH / הפטרת ויגש

יחזקאל לז:טו־כח / 28 Ezekiel 37:15-28

37 <sup>15</sup> The word of HASHEM came to me, saying: <sup>16</sup> Now you, son of man, take yourself one wooden tablet and write upon it, "For Judah and the Children of Israel, his comrades," and take another wooden tablet and write upon it, "For Joseph, the wooden tablet of Ephraim, and all the Children of Israel, his comrades." <sup>17</sup> And bring close to yourself, one to the other, like a single wooden tablet, and they shall become one in your hand.

<sup>18</sup> Now when the children of your people say to you, "Will you not tell us what these are to you?" <sup>19</sup> speak to them, "Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: Behold! — I take the wooden tablet of Joseph, which is in Ephraim's hand, and of the tribes of Israel his comrades, and shall place them with it together with the wooden tablet of Judah, and I will make them one wooden

לו שוניְתִּי דְבַר־יהוָה אֵלֵי לֵאמְר: שּוְאַתָּה בֶּן־אָלָם קַח־לְּךּ עֵץ אֶחָׁד וּבְתִּב עָלָיוֹ לִיהוּדָה וְלְבְנֵי יִשְׂרָאֻל קַח־לְּךּ עֵץ אֶחָד וּבְתִב עָלָיוֹ לִיהוּדָה וְלְבְנֵי יִשְׂרָאֻל קַחַבְּרֵוּ יִיּוְקָרֵב אֹתָם אֶחָד אָל־אֶחָד וּבְתִב לְנוּ מְה־אֵלֶה לְּךָּ לְעֵץ אֶחָד וְהָתִּב לָנוּ תַבְּרוּ יִיּוְקָרֵב אֹתָם אֶחָד אֶל־אֶחָד יִשְּרָאָל חֲבֵרֵוּ יִיּוְקָרֵב אֹתָם אֶחָד אֶל־אָחָד יִשְּרָאָל חֲבֵרֵוּ יִיּוְקָרֵב אֹתָם אֶחָד אָל־אָחָד יִשְּרָאָל חֲבַרֵוּ יִיּוְקָרְב אָנִי יִשְׁרָאָל חֲבַרֵוּ יִשְּרָאָל חֲבַרֵוּ יִשְּרָאָל חֲבַרְוּ יִיִּשְרָאָל חֲבַרְוּ יִּעְיִי בְּנִי יִשְׁרָאָל חֲבַרְוּ יִשְרָאָל חֲבַרְוּ וְעִשִּיתִם לְעֵץ אָחָד וּנְתִים לְעֵץ אָחָד יִנְיִם בְּיִי בְּנִי בְּתִּר בְּנִי יִשְׁרָאָל חֲבַרְוּ יִיִּי שְׁרָאָל חֲבַרְוּ עִייִי בְּנִים בְּיִבְּר בְּעָבְיִי בְּיִבְר בְּנִי יִשְׁרָאָל חֲבַרְוּ אַר בְּיִי בְּתְּבְּבְיִי בְּתְּבְּיִי בְּתְּבְּתִים לְעֵץ אָחָד וּבְרִים וְשִׁרְאָל חֲבָרְוּ בִייִים בְּיִבְּר בְּנִי יִשְׁרָאָל חֲבֵרֵוּ בִּיוֹים בְּיִים בְּבְּרִי בְּתְּרִי בְּבְיִי בְּתְּבְּבְיִה בְּנִייִים בְּבְּרִים בְּעָשִׁיתִם לְּעִץ אִנְיוֹ בְּיִּנְיִם בְּבְּרִים בְּעָץ אִבְּרִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּבְייִים בְּעָשִׁיתִם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִיי בִּייִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּעִייִים בְּבִייִי בְּיִים בְּיִים בְּבִיי בִּייִים בְּיִבְיי בִּייִים בְּיִים בְּבְּבִיי בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיי בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְיי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִים בְּיִייִי בְּיִיבְיי בִּיִיבְיי בְּיִבְייִים בְּיִיבְיי בְּיִבְיייִים בְּיִייִים בְּייִים בְּיִיבְייִייִם בְּיִיבְייים בְּיִיבְייִים בְּיִיבְיי בִּייִיים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּייִים בְּייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּייִים בְּייִי בְּיִייִי בְּיִיים בְּיִייִים בְּיִיים בְּייִים בְּיִייִים בְּייִים בְּיִיים בְּייִים בְּייִים בְּיִיים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּייִים בְּיִייִים בְּייִים בְּייִי בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִיי בְּיִים בְּיִים בְּייִי בְּייִים בְּייִים בְּיִיים בְּיִיים בְּ

and not selfishly requested longevity, wealth or power, God promised him not only unprecedented wisdom, such as had never been before and would never be again, but also the wealth and honor that he did not ask for.

Shortly after the dream came proof of its fulfillment, in the form of a seemingly insoluble dilemma. Solomon's verdict gained the admiration and respect of the nation, and displayed a degree of wisdom that became the hallmark of his reign and an augury of the three inspiring and enlightening books he would contribute to

Scripture: Proverbs, Song of Songs, and Ecclesiastes.

#### 

A Sidrah that tells of the reunification of Jacob's sons is followed by a Haftarah that prophecies the eventual unification of the twelve tribes of Israel. The prophet Ezekiel, like Jeremiah, was one of the main prophets of the Destruction, and he actually joined his exiled brethren in Babylonia. The destruction of the Temple took place 140 years after the exile of the twelve tribes.

tablet, and they shall become one in my hand. 20 And the wooden tablets upon which you will write shall be in your hand, in their sight."

21 Then speak to them, "Thus saus mu Lord HASHEM/ELOHIM: Behold! - I take the Children of Israel from among the nations to which they went, and I shall gather them from around and I shall bring them to their soil. 22 I shall make them into a single nation in the land upon Israel's hills, and a single king shall be for them all as a king; and they shall no longer be two nations, no longer divided into two kingdoms again. 23 They will no longer be contaminated with their idols and their abhorrent things and with all their rebellious sins; and I shall save them from all their habitations in which they sinned, and I shall purify them, and they shall be for a people unto Me, and I will be for a God unto them, 24 My servant David will be king over them, and there will be a single shepherd for all of them; they will go in Mu ordinances and they will observe Mu decrees and perform them. 25 They will dwell on the land that I gave to Mu servant Jacob, within which your forefathers dwelt, and they shall dwell upon it - they, their children, and their children's children, forever, and Mu servant David will be prince for them. forever.

<sup>26</sup> "I shall seal a covenant of peace with them, an eternal covenant shall it be with them; and I shall emplace them and I shall increase them, and I shall place My Sanctuary among them forever. <sup>27</sup> My dwelling place shall be upon them, and I shall be for a God unto them, and they shall be unto Me for a people. <sup>28</sup> Then the nations shall know that I am HASHEM, Who sanctifies Israel, when My Sanctuary is among them forever."

והיו אחר בּיַבִי: כּוְהַיֹּוּ העצים אַשֹּׁר־תכתב עליהם בידר לעיניהם: כא ודבר אלהם כה־אמר אדני יהוה הנה אני לקח את־בני ישראל מבין הגוים אשר הלכו־שם וקבצתי אתם מסביב והבאתי אותם אל־ אדמתם: כבועשיתי אותם לגוי אחד בארץ בהרי ישראל ומלך אחד יהיה לכלם למלך ולא יהיו-עור ויהיה־עוד כּן לשני גוים ולא יַחַצו עוד לשהַי ממלכות עוד: בגולא ישמאו עוד בגלוליהם ובשקוציהם ובכל פשעיהם והושעתי אותם מכל מושבתיהם אשר חטאו בַהֶּם וְטַהַרְתֵּי אוֹתַם וְהַיוֹ־לִי לעם ואני אָהיה לַהַם לֵאל הֵים: כּר וַעַבְרֵי דַוֹּד מֵלֶךְ עליהם ורועה אחר יהיה לכלם ובמשפטי ילכו וחקותי ישמרו ועשו אותם: כהוישבו על־הַאַרֵץ אשר נתתי לעבדי ליעלב אשר ישבו־בה אבותיבם וישבו עליה המהובניהם ובני בניהם עד־עולם ודור עברי נשיא להם לעולם: בו וכרתי להם ברית שלום ברית עולם יהיה אותם ונתתים והרביתי אותם ונתתי את־מקדשי בתוכם לעולם: בו והיה משכני עליהם והייתי להם לאלהים והמה יהיו לי לעם: בחויַרעוֹ הַגוּוֹיָם כִּי אַנִי יהוֹה מִקַּהָשׁ אַת־יִשְׁרָאֵל בָּהַיַּוֹת מִקְדַּשֵׁי בָּתוֹכֵם לְעוֹלֵם:

# HAFTARAS VAYECHI / הפטרת ויחי

ו Kings 2:1-12 / מלכים א ב:א־יב

2 David's days drew near to die, and he instructed his son Solomon, saying:

<sup>2</sup> I go the way of all the earth; be strong and become a man.
<sup>3</sup> Safeguard the charge of HASHEM, your God, to walk in His ways, to observe His decrees, commandments, ordinances, and testimonies, as written in the Torah of Moses, so that you will succeed in all that you do and wherever you turn.
<sup>4</sup> So that HASHEM will uphold His word that He spoke regarding me, saying, "If your children will safeguard their way, to walk before Me sincerely, with all their heart and with all

ב אוַיְּקְרְבִּוּ יְמֵי־דָוֻר לָמְוּת וַיְצֵו אֶת־שְׁלֹמָה בְּנְוּ לֵאמִר: בּאָנִכְי הֹלֵךְ בְּלֵּרְהָ בָּל־הָאֶרֶץ וְחָזַקְתָּ וְהָיִיתִּ בְּלְבִּרְ בָּל־הָאֶרֶץ וְחָזַקְתָּ וְהָיִיתִּ בְּרְכָיוֹ לִשְׁמֵּרְתוֹ וּמִשְׁפָּטֵיוּ וְעֵדְוֹתִיוּ בִּבְּרָכִיוֹ לִשְׁמֵּרְ חַקְתָּיו מִצְּוֹתָיוֹ וּמִשְׁפָּטֵיוּ וְעֵדְוֹתָיוּ בַּבְּרָכִיוֹ לִשְׁמֵרְ תִּשְׁבִּר חְּקְתָּיו מִצְּוֹתְיוֹ וּמִשְׁפָּטֵיוּ וְעֵדְוֹתָיוּ בַּבְּתוֹרַת מֹשֶׁה לְמֵעוֹ תַּשְׁכִּיוֹ אֲתְ בָּל־אֲשֶׁר חַּבְּנָה שָׁם: - לְמַּעוֹ יָקִים יהוֹה מָעָשֶׁר דְּבֶּר עָלַי לֵאמר אִם־יִשְׁמְרֹוּ בָּנֶיף אֶת־דְּרָבִּם לַלֵבֶת לִפְנִי בַּאמִת בְּכִל־לִבַבִם וּבַכּל־אָתִר לִבְּבִם וּבַכִּל־

so that the prophecy of this *Haftarah* was a source of great comfort to the tribes of Judah and Benjamin, for if even their long-lost comrades of the Northern Kingdom were assured that they would again become part of the nation, surely the two southern tribes could be certain that God was not forsaking them.

According to Maharal (Gur Aryeh, Genesis 45:14), the tears that accompanied the embrace of Joseph and Benjamin when Joseph revealed himself in Egypt were tears of joy, because the long-separated brothers foresaw the prophecy of Ezekiel. Joseph was the father of Ephraim, leader of the Ten Tribes, and Benjamin's descendants remained loyal to the Davidic dynasty of Judah; thus their reunion in Egypt was a precursor of that foretold by Ezekiel.

The Haftarah goes on to make clear what sort of unified nation

the twelve tribes of the future would be. The prophecy speaks not of a mere political union, free from the wars and rivalry that marred the era of the First Temple. Rather, it speaks of an era under a king from the House of David, who will be a servant of God and who will unify the people in allegiance to the Torah. Idolatry will be gone and the Temple will stand; the standard of life will be obedience to the laws of the Torah and the result will be that the entire world will know that HASHEM is God.

#### - 4 Haftaras Vayechi

Like the Sidrah, the Haftarah describes the last will and testament of one of the greatest figures in history. In the Sidrah, Jacob gives his final commands and blessings, first to Joseph and then their soul," saying, "no man of you will be cut off from upon the throne of Israel."

<sup>5</sup> Furthermore, you know what Joab son of Zeruiah did to me, what he did to two leaders of the armies of Israel, to Abner son of Ner and to Amasa son of Jether whom he killed, thereby shedding blood of war in peacetime, placing the blood of war on the girdle that is on his loins and on his shoes that are on his feet.
<sup>6</sup> You shall act according to your wisdom and not let his white hair go down to the grave in peace.

<sup>7</sup> To the children of Barzilai the Gileadite act with kindness, and they shall be among those who eat at your table, for so they befriended me during my flight from Absalom your brother.

Behold! — with you is Shim'i son of Gera, the Benjaminite from Bachurim; he cursed me with a powerful curse on the day I went to Machanaim; but he came down to meet me at the Jordan, and I swore to him by HASHEM, saying, "I will not put you to death by the sword." But now, you are not to hold him guiltless, for you are a wise man, and you will know what you are to do to him, and are to bring down his white hair to the grave in blood.

<sup>10</sup> David lay with his forefathers, and he was buried in the City of David. <sup>11</sup> The days that David reigned over Israel were forty years; in Hebron he reigned for seven years and in Jerusalem he reigned for thirty-three years. <sup>12</sup> Solomon sat on the throne of David, his father, and his kingship was firmly established.

ופשם לאמר לא־יברת לה' איש מעל בסא ישראל: הוגם אתה ידעת את אשר־עשה לי יואב בו־צרויה אַשֵּׁר עָשֵׂה לִשְׁנֵי־שָׁרֵי צִבְאוֹת יִשְׁרָאֵל לֹאַבְנֵּר בֵּן־נֵּׁר וֹלעמשא בז־יֹתר ויהרגם וישם דמי־מַלְחַמָה בְּשֵׁלִם ויתו דמי מלחמה בחגרתו אשר במתניו ובנעלו אשר בּרגלַיו: וועשית כּחַכמַתְרּ ולא־תורד שיבתו בשלם שאל: זולבני ברזלי הגלעדי תעשה־חסר והיו באבלי שלחנה פייבן קרבו אַלֵי בְּבַרחִי מִפְּגֵי אבשלום אחיר: חוהנה עמר שמעי בו־גרא בו־ הימיני מבחרים והוא קללני קללה נמרצת ביום לכתי מחנים והוא־ירד לקראתי הירדו ואשבע לו ביהוה לאמר אם־אמיתה בחרב: טועתה אַל־תַנַקהוּ בּי אִישׁ חַבַם אַתַּה וִיַּדְעַתַּ אֵת אַשַּׁר תַּעַשַּׁה־לּוֹ והורדת את־שיבתו בדם שאול: יוַישַׁבַּב דַּוָד עִם־ אַבתיו וַיַּקָבַר בַּעִיר דַּוֹד: יא וָהַיַּמִים אַשׁר מַלַּר דּוֹד על־ישראל ארבעים שנה בחברון מלך שבע שנים ובירושלם מַלַר שָלשִים וְשַׁלֹשׁ שַׁנֵים: יבּוּשִׁלֹמֹה ישב על כּסָא דַּוָד אַביו וַתְּכָּן מַלְכָתוּ מִאָד:

# HAFTARAS SHEMOS / הפטרת שמות

According to the Ashkenazic custom

ישעיה כז:ו – כח:יג, כט:כב־כג / 27:6-28:13, 29:22-23 – ישעיה כז:ו

27 <sup>6</sup> Days are coming when Jacob will take root, Israel will bud and blossom and fill the face of the earth like fruit.

<sup>7</sup> Has He struck [Israel] as He struck those who struck him, or has He slain him as He slew those who slew him? <sup>8</sup> According to its measure [of sin], He contended against her farmland, stripping it with His strong wind on the day of the east wind.

<sup>9</sup> Therefore, through this shall Jacob's iniquity be atoned for, and this shall be the fruit of his sin's removal: when he makes all the altar stones like ground chalkstones, and asheirah-trees and sun-idols shall rise up no more. <sup>10</sup> For the fortified city will be lonely, depopulated and fortom like the wilderness; there a calf will graze and there it will lie down and consume its branches.

כזיהַבָּאִים יַשְׁרֵשׁ יֵעֲלָב יָצִיץ וּפָּרָח יִשְׂרָאֵל וּמֵלְאִוּ פְּנִי־תַבֵּל תְּנוּבָה: יַהַבְּמַבְּת מַבֵּהוּ הִבָּהוּ אִם־בְּהָרֶג פְּנִי־תַבֵל תְּנוּבָה: יַהַבְּמַבְּת מַבָּהוּ הִבְּהוּ אִם־בְּהָרֶג הַרְּנִי הֹרָג: חּבְּסֵאפְאָה בְּשׁלְּחָה תְּרִיבֻנָּה הָגָּה יַבְּנִי הַלָּב וְיָה כָּלְּבֹן בְּזֹאת יְכֻפָּר עְוֹן־ יַעֵּלְב וְיָה כָּאַבְנִי־גִר מְנָפָצוֹת לְא־יָקָמוּ אֲשׁרִים מִוְבָּח לָא־יָקָמוּ אֲשׁרִים מִוֹבְּח לָא־יָקָמוּ אֲשׁרִים בְּמִּרְבָּר נָוֶה מְשְׁלֵח וְנֵעֲזָב בְּמִירָם: יְבִּי עִיר בְּצוּרָה בָּלִּר נָוֶה מְשָׁלֵח וְנֵעֲזָב בְּמִירָב שָׁם יִרְצֵה עָגֵל וְשָׁם יִרְבֵּץ וְכְלֵה סִעְפֵּיה: בְּמִיר הָעָר עָגל וְשָׁם יִרְבָּץ וְכְלֵה סִעְפֵיה:

to all the brothers, assigning each of them his specific role in Jewish history. David issues his commands to only one son, his anointed successor Solomon.

David's exhortations that Solomon follow the commandments of the Torah and that only thereby can he assure success for himself and his progeny are to be expected. So is his urging that Solomon show kindness to the family of Barzilai, who stood by David during the hardest period of his life. Obedience to the Torah is the raison d'etre of the Jewish people; without it the nation can look forward only to enmity, defeat, and exile. Acknowledging gratitude, too, is a basic Jewish value. But the rest of his will is surprising. David commanded Solomon to exact the death penalty against Joab and Shim'i. Was vengeance a prerequisite of Jewish leadership?

It may be that David's last words were concerned with communicating to Solomon the attitudes he must have regarding such char-

acter traits as treachery, loyalty, and duplicity. As the commanding general of David's army, Joab was one of the most important people in the kingdom and in David's own accession to the throne. But in a cowardly and treacherous way, he had murdered Abner and Amasa after gaining their confidence. David had admitted that his position was not strong enough to permit him to punish Joab, but he urged Solomon not to permit the attitude to fester that the mighty have a different law than the weak, and to dispel the notion that David may have conspired with Joab to do away with the competing generals. Barzilai's loyalty, in contrast, must be rewarded in a public way, so that the people would draw the proper lessons for their own behavior.

#### →§ Haftaras Shemos (Ashkenazic custom)

Like the exile-experience of Egypt, the Haftarah begins with Jacob as the root of the eventual triumph that will lead to a flourish<sup>11</sup> When its branch withers it will be broken, women will come and set it aflame, for it was not a discerning nation — therefore its Maker will not show it mercy, and its Creator will not show it graciouspess.

<sup>12</sup> It will be on that day that HASHEM shall thresh from the surging river to the Brook of Egypt, and you will be gathered up one by one, O Children of Israel. <sup>13</sup> And it will be on that day that a great shofar will be blown, and those who are lost in the land of Assyria and those cast away in the land of Egypt will come, and they shall prostrate themselves to HASHEM on the holy mountain in Jerusalem.

28 Woe! a crown of arrogance is on Ephraim's drunkards and a withering blossom is the glory of his splendor upon the head, which is like a valley of oil, of those who are battered because of wine. <sup>2</sup> Behold! my Lord's strong and powerful [wind] — like a stream of hail, a destructive tempest; mighty, flooding waters — will place [the crown] on the ground with strength. <sup>3</sup> Feet will trample the crown of arrogance of Ephraim's drunkards. <sup>4</sup> And the withering blossom that is the glory of his splendor upon the head, which is like a valley of oil, will be like a fig that is ripe before summer; as soon as an observer sees it, while it is yet in his hand, he will swallow it.

<sup>5</sup> On that day, HASHEM, Master of Legions, will be the crown of glory and a diadem of splendor for the remnant of His people; <sup>6</sup> and a spirit of judgment for him who sits in judgment, and strength for those who return from the war to the gate. <sup>7</sup> They, too, have erred through wine and staggered through aged wine; Kohen and prophet erred through aged wine, were corrupted by wine, staggered through aged wine, erred in vision, perverted justice. <sup>8</sup> For all tables are full of vomit and filth, with no [clean] place. <sup>9</sup> To whom shall one teach knowledge, who can be made to understand a message? Those weaned from [mother's] milk, removed from breasts!

<sup>10</sup> For commandment by commandment and commandment by commandment, measuring line by measuring line and measuring line by measuring line, a bit here and a bit there. <sup>11</sup> For as if with unintelligible speech and with a foreign tongue does one speak to this nation. <sup>12</sup> For He told them: "This is the contentment, give rest to the weary — and this brings satisfaction!" But they desired not to listen. <sup>13</sup> And the word of HASHEM became to them like commandment by commandment and commandment by commandment and commandment by commandment, measuring line by measuring line and measuring line by measuring line, a bit here and a bit there, so that they would go and stumble backward and be broken, be tripped up and caught.

יא ביבש קצירה תשברנה נשים באות מאירות אותה בי לא עם־בינות הוא על־כון לא־יַרַחַמֵנוּ עשׁהוּ ויצרו לא יחננו: יב והיה ביום הַהֹּוּא יַחַבָּט יהוָה משבלת הנהר עד נחל מצרים ואתם תלקטו לאחר אחר בני ישַרָאֵל: יג וְהַיַה וֹ בַּיִּוֹם הַהֹוֹא יְתַּקַעׁ בְּשׁוֹפֵּר גרול ובאו האברים בארץ אשור והנדחים בארץ מצרים והשתחוו ליהוה בהר הקרש בירושלם: בח א הוי עטרת גאות שברי אפרים וציץ נבל צבי תפארתו אשר על־ראש גיא־שַמְנֵים הַלְּוֹמֵי יֵין: בהנה חזק ואמץ לאדני כורם ברד שער קטב בורם מים כבירים שטפים הניח לארץ ביר: גברגלים תרמסנה עטרת גאות שכורי אַפְרֵים: - וַהַּיִתַה צִיצַת נבל צבי תפארתו אשר על־ראש גיא שמנים פבפורה בטרם לַיץ אַשֶּׁר יָרָאָה הַראָה אוֹתָה בעוֹרָה בְּכַפָּוֹ יִבְלַעְנַה: הבַּיִּוֹם הֹהוֹא יהיה יהוה צבאות לעטרת צבי ולצפירת תפארה לשאר עמו: וּלְרִוּחֵ מִשְׁפֵּט לַיּוֹשֶׁב' עַל־הַמִּשְׁפַּט וֹלֹגבוּרָה משיבי מלחמה שערה: זוגם־אַלַה בַּיַין שַגוּ וּבַשָּבַר תַּעוּ כּהָן ונביא שַגוּ בַשַּבַר נבלעוּ מוַ־הַיַּיוַ תַעוֹ מוַ־הַשָּבַר שַגוּ בראה פקו פליליה: חבי כל-שלחנות מלאו קיא צאַה בָּלִי מַקּוֹם: טאַת־מי יוֹרָה דַעָּה ואַת־מי יַבִּין שְׁמוּעָה גִמוּלֵי מֶחֶלֶב עַתִּיקִי מְשַׁדֵיִם: יְבֵּי צֵו לְצֵוֹ צַו לָצָו קַו לָקו קַו לָקו וְעֵיר שָׁם וְעֵיר שָׁם: יא בִּי בּלֵעגֵי שַׂפָּה וּבָלַשִּוֹן אַחֵרֵת יִדְבֵּר אֵל־הַעָם הַזַה: יב אַשר וּ אַמֵּר אַלִיהָם זאת הַמִּנוּחַה הַנִיחוּ לֵעַיִּף ווֹאת הַמַּרגַעָה וַלָּא אַבוּא שַמוֹעַ: יג והַיַּה לַהַם דבר־ יהוֹה צֵו לָצָוֹ צֵו לָצֶוֹ קַו לָקֶוֹ קַוּ לָקָוֹ וְעֵיר שָׁם זְעֵיר שָׁם לְמַעַן יֵלְבוֹ וְבַשְׁלִוּ אֲחוֹר וְנִשְבַּרוּ וְנִוֹקְשָׁוּ וְנַלְבֵּרוּ:

ing, world-renowned and respected "Israel." "Jacob" always symbolizes the Jewish people in its time of travail and degradation, before it succeeds in realizing the goals and potential represented by "Israel," just as the very name was given to Jacob in recognition of his enhanced stature.

The prophet Isaiah lived in a time of turmoil, when the kingdom of the Ten Tribes was hurtling downhill in its spiritual decay, with defeat and exile on the way, and the Davidic kingdom of Judah, too, was suffering from spiritual decline. In this *Haftarah*, Isaiah depicts the failures of both kingdoms. He begins with the encouraging prophecy that the "root" of Jacob — like all roots, unseen in the ground and trampled upon by those who walk obliviously over it — will once more produce luxuriant produce. Isaiah points out that, despite the Divine wrath visited upon the Jewish people often in their history, they have not been decimated as have various

other nations. Those who struck Israel were punished more, while the Jewish people survive and will rise again, its sins being atoned for In the physical destruction of its fields and cities. But, although God preserves the root, the nation has forfeited its right to His manifest mercy because of its failure to recognize its true role in the world. Nevertheless, when the time comes, God will "thresh" the world to find the scattered kernels of His still beloved people.

Then Isaiah goes on to the doomed Ten Tribes, led by Ephraim. The simile for them is arrogance and drunkenness, both of which prevent people from recognizing the truth and acting upon it. The result is that heads, which are so pampered with luxuries that they are like a valley of oil, will lose their crowns and their glory.

But Isaiah is far from content with the masses of Judah. They have become so estranged from the authenticity of the Torah and

29 <sup>22</sup> Therefore, so said HASHEM, Who redeemed Abraham, to the House of Jacob, "Do not shame Jacob now, and let not his face now turn pale. <sup>23</sup> For when he sees his children, My handiwork, in his midst, they sanctify My Name; and they sanctify the Holy One of Jacob and render strength to the God of Israel!"

כט כב לָבַׁן כְּה־אָמֵר יהוה אֶל־בֵּית יַצִּלְּב אֲשֶׁר פָּדָה אֶת־אַבְרָהָם לְא־עַתָּה יֵבוֹשׁ יַצִּלְב וְלָא עַתָּה פָּגֵיו יֶחֲוֶרוּ: כּג כְּי בִּרְאֹתוֹ יְלָדִיו מַעֲשָׁה יָדַי בְּקְרְבָּוֹ יַקְרִישׁוּ שְׁמֵי וְהַקְּדִּישׁוּ אֶת־קְרְוֹשׁ יַעֲלְב וְאֶת־אֱלֹהֵי יִשְּׁרָאֵל יַעַרִיצוּ:

According to the Sephardic custom Jeremiah 1:1 - 2:3 / ירמיה א:א - ב:ג

1 The words of Jeremiah son of Hilkiah, of the Kohanim who were in Anathoth, in the land of Benjamin; <sup>2</sup> to whom the word of HASHEM came in the days of Josiah son of Amon, king of Judah, in the thirteenth year of his reign. <sup>3</sup> And so it did in the days of Jehoiakim son of Josiah, king of Judah, until the end of the eleventh year of Zedekiah son of Josiah, king of Judah, until Jerusalem was exiled in the fifth month.

<sup>4</sup> The word of HASHEM came to me, saying, <sup>5</sup> "Before I formed you in the belly I knew you, and before you left the womb I sanctified you; I have set you a prophet unto the nations."

<sup>6</sup> But I said, "Alas, my Lord, HASHEM/ELOHIM, I know not how to speak, for I am a child."

THASHEM said to me, "Do not say, "I am a child," for regarding whatever I shall send you, you shall go; and whatever I command you, you shall speak. Do not fear them for I am with you to rescue you — the words of HASHEM." And HASHEM extended His hand and touched my mouth; and HASHEM said to me, "Behold! I have placed My words in your mouth. See, I have appointed you this day over the nations and over the kingdoms, to uproot and to pull down, to destroy and to overthrow, to build and to plant."

<sup>11</sup> The word of HASHEM came to me, saying, "What do you see, Jeremiah?"

And I said, "I see a staff from an almond tree."

 $^{12}$  HASHEM said to me, "You have seen well, for I hasten to fulfill My word."

13 The word of HASHEM came to me a second time, saying, "What do you see?"

I said, "I see a bubbling pot, and its opening is from the north."

<sup>14</sup> HASHEM said to me, "From the north the evil will be released upon all the inhabitants of the land. <sup>15</sup> For behold! I call to all the families of the kingdoms of the north — the words of HASHEM and each shall come and place his throne at the entrance of Jerusalem's gates and by all its walls roundabout, and upon all the cities of Judah. <sup>16</sup> I shall speak My judgment with them for all

א אדברי יָרְמָיָהוּ בַּן־חַלְקַיָהוּ מוֹ־הַכְּהַנִים אַשֵּׁר בענתות בארץ בנימן: באשר היה דבר־יהוה אַלַיו בימי יאשיהו בן־אמון מלך יהודה בְּשַׁלְשׁ־עְשָׁרֵה שנה למלכו: גויהי בימי יהויקים בו־יִאשׁיַהוּ מֵלֶר יהורה עד תם עשתי־עשרה שנה לצדקיהו בן־ יאשיהו מלר יהודה עד־גלות ירושלם בחדש החמישי: דוַיָהִי דָבָר־יהוה אֱלַי לֵאמר: הַבְּטַרֶם אַצַּרְהָ [אצורר כּיַן בבּטן ידעהיף וּבַטָרֵם תַּצֵא מֶרָחֶם הקדשתיה נביא לגוים נתתיה: וואמר אהה אדני יהוה הנה לא־ידעתי דבר כּי־נער אנכי: זוויאמר יהוה אלי אל־תאמר נער אַנכי בי על־כַּל־אַשֵּׁר אשלחר תלך ואת כַּל־אַשר אַצַוּךְ תַּדַבַּר: חאַל־ תירא מפּניהם כּי־אַתּר אַנִי להצלר נאם־יהוה: יוַ אַלֵּי יהוה אֶת־יַרו וַיַּגַע עַל־פַּי וַיִּאמֵר יהוה אַלַי יוַ עַל־פָּי וַיִּאמֵר יהוה אַלַי הַנָּה נַתַתִּי דַבַרֵי בַּפֵיך: ירָאָה הַפַּקַדְתִּיך ו הַיִּים הַנֵּה עַל־הַגּוֹים וְעַל־הַמַּמְלַבות לְנְתוֹשׁ וְלְנְתוֹץ וּלְהַאֲבִיד ולַהַרוֹס לבנוֹת וַלְנָטוֹעַ: יא וַיָהי דבר־יהוה אַלַי לַאמֹר מה־אתה ראה ירמיהו ואמר מקל שקד אני ראה: יב ויאמר יהוה אלי היטבת לראות כי־שקד אני על־ דַבַרי לַעשׂתוֹ: יג וַיָהי דבר־יהוה ואלי שנית לאמר מה אַתָּה ראָה וָאמָר סֵיר נַפּוֹחַ אַנִי ראָה ופַנֵיו מִפּנִי צַפוּנַה: יר וַיאמר יהוה אלי מצפון תפתח הרעה על בַּל־יִשְבֵי הַאַרֵץ: שּבִּי וֹ הנני קרא לכל־משפחות מַמַלְכוֹת צַפִּוֹנָה נָאָם־יהוה ובָאוּ וְנַתְנוֹ אִישׁ כְּסָאוֹ פַתַח ו שַערי ירוּשלם ועל כּל־חומתיה סביב ועל כל־ערי יהודה: מודברתי משפטי אותם על כל־

its wisdom that they must be spoon fed — a commandment at a time, and a "measuring line" at a time. (The "line" is used by builders to make sure their bricks are properly aligned; this symbolizes the guidelines to behavior.)

As always, the *Haftarah* ends with words of comfort and encouragement, in this case skipping to the next chapter of *Isalah* for its two concluding verses.

#### → Haftaras Shemos (Sefardic custom)

Jeremiah, like Moses, was a reluctant prophet, who was convinced that he was unqualified to accept the great mission thrust upon him by God. And like Moses, he tried to refuse, though not nearly so strenuously or for so long. He, too, feared that the people would not accept him and might even harm him. The fact is that at one point in his prophetic career he was thrown into a dungeon for daring to tell Jerusalem what it did not wish to hear. Nevertheless, God commanded him to go and prophesy, and guaranteed that He would protect him from harm.

God showed Jeremiah prophetic symbols of his mission and sent him to tell the complacent citizens of Judah that their destruction would descend upon them from the "North," in the form of Nebuchadnezzar and his conquering Babylonian army, which indeed destroyed the Temple and exiled the people.

But Jeremiah's first words to the Jewish people were an expres-

their evil, for having forsaken Me; and they made smoke rise up to false gods, and they prostrated themselves to their handiwork.

17 "You shall gird your loins and stand up, and speak to them everything that I shall command you; do not be frightened of them lest I cause you to be frightened of them. 18 And I — behold! I have made you this day a fortified city, an iron pillar, and copper walls against the entire land; against the kings of Judah, against its leaders, against its priests, and against the people of the land. 19 They will make war against you but will be unable to defeat you, for I am with you — the words of HASHEM — to rescue you."

2 <sup>1</sup> The word of HASHEM came to me, saying, <sup>2</sup> "Go and call out unto the ears of Jerusalem, saying: 'So said HASHEM, I recall for you the kindness of your youth, the love of your nuptials, that you followed Me in the Wilderness in an unsown land.' <sup>3</sup> Israel is holy to HASHEM, the first of His crop; whoever devours it will be held guilty — evil shall come upon them! — the words of HASHEM."

## HAFTARAS VAEIRA / הפטרת וארא

יחזקאל בח:בה – בט:בא / Ezekiel 28:25 – בח:בה

28 <sup>25</sup> So said my Lord HASHEM/ELOHIM: "When I gather in the House of Israel from the peoples among whom they are scattered, and I shall be sanctified by them in the eyes of the nations, and they shall dwell on their land that I gave to My servant, to Jacob; <sup>26</sup> then they shall dwell upon it securely and build houses and plant vineyards and dwell securely — when I execute judgments upon all who disdain them roundabout them — then they shall know that I am HASHEM, their God."

29 In the tenth year, in the tenth [month], on the twelfth of the month, the word of HASHEM came to me, sauing. <sup>2</sup> "Son of Man, set your face against Pharaoh, king of Egypt, and prophesy against him and against all Egypt. 3 Speak and you shall say, Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: Behold! I am against you, Pharaoh, king of Egypt, the great sea-monster that crouches within its rivers, who has said, 'Mine is the River and I have made myself.' 4 Now I shall attach hooks to your cheeks and I shall cause the fish of your rivers to cleave to your scales, and I shall draw you out from within your rivers, and all the fish of your rivers shall cleave to your scales. 5 And I shall cast you into the wilderness, you and all the fish of your rivers; upon the face of the field shall you fall, not brought in and not gathered together; to the beasts of the land and to the birds of the heavens have I given you as food. 6 Then all who dwell in Egypt shall know that I am HASHEM, because they were a reed-like support

בח כה כָה־אַמַרֿ אָדנַי יַהוֹהֿ בְּקַבְּצִי וֹ אֶת־בֵּית ישְרַאֵּל מן־הַעַמִּים אָשֶׁר נַפָּצוּ בַם וְנָקָרַשָּׁתִּי בַם לְעֵינֵי הַגּוֹיֵם וישבו על־אדמתם אשר נתתי לעבדי ליעקב: בו וישבו עליה לַבַּטח ובנו בַתִּים וְנַטְעוֹ כַרַמִּים וְיֵשְבוּ לַבַטָח בַּעשותִי שָׁפַטִים בָּכֹל הַשַּׁאטים אתַם מסביבותם וידעו כי אני יהוה אלהיהם: כט א בשנה העשלית בַּעשׂלִי בַּשׁנִים עשַׁר לַחַרָשׁ הַיָּה דָבַר־יהוה אַלֵי לֵאמִר: בּבֶּן־אָרַם שִים פַּנֵיר עַל־פַּרעה מלר מַצְרֵיָם וָהַנָּבָא עַלֵּיו וָעַל־מִצְרֵיָם כָּלֵה: גּ דַּבָּר וָאַמַרְתַּ בָּה־אַמֵר ו אָרנֵי יַהוֹה הַנְנֵי עַלֵירְ פַּרְעָה מֵלֶךְ־מִצְלַיִם הַתַּנִּים הַגַּרול הַרבֵץ בָּתוֹך יָאֹרֵיו אָשֵר אַמֵּר לֵי יָאֹרֵי ואני עשיתני: דונתתי חחים (חחיים כין בלחייה וָהַרְבַּקָתֵי דְגַת־יָאֹרֵיך בְּקַשְׁקָשׁתִיךְ וַהַעַלְיתִיךְ מִתּוֹךְ יִאֹרֵיך וָאֵת בָּל־דָּגַת יְאֹרֶיךְ בְּקַשְּקְשֹׁתֶיךְ תִּרְבֶּק: הונְטַשְׁתִיךְ הַמִּרְבָּרָה אָוֹתְךְּ וְאֵת כַּל־דְגַת יִאֹרִירְ עַל־פָּנֵי הַשָּׁרֵה הַפּוֹל לָא תֵאָסֵף וְלָא תִקָּבֵץ לְחַיַּת ָּדָאָרֶץ וּלְעָוֹף הַשָּׁמַיִם נְתַתִּיךְ לְאַכְלֵה: וּוַיֵּדְעוֹ כַּלֹ־ יִשְׁבֵי מִצְרַיִם כֵּי אָנִי יהוָה יַעַן הֵיוֹתָם מִשְׁעַנַת קַנַה

sion of Divine love that to this day is one of the most familiar prophetic utterances. God never forgets Israel's loyalty to Him since its first emergence as a nation. He may be forced to respond to its iniquities by punishments, but that necessity does not lessen His love, and thus Israel is assured that it will survive and prosper once again.

#### → Haftaras Vaeira

The Sidrah that begins the process of tearing down the arrogance and power of Egypt is accompanied by a Haftarah that fore-

tells the downfall of a latter-day Egypt and castigates Israel for relying on the bogus friendship of that disloyal ally. The Haltarah begins with the idyllic scene of Israel restored to its land from exile. Then Ezekiel turns to Egypt with a fury. He likens Pharaoh and his nation to a sea monster that holds all aquatic life in thrall, but whose power will be short lived. God will snatch it from the sea with hooks while its fawning, leech-like friends are still clinging to its scales, and throw it down in an arid wilderness, where it will expire helplessly and become the prey of beasts.

In the process, the prophet warns Israel with a simile that has

for the House of Israel. <sup>7</sup> When they grasp you in [their] palm, you will be snapped, and you will pierce their every shoulder; and when they lean upon you, you will be broken and will force all their loins to stand straight.

8 "Therefore, thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: Behold! I shall bring the sword against you and cut off from you man and beast. 9 And the land of Egypt shall be desolate and waste and they shall know that I am HASHEM, for he has said, 'The River is mine and I have created.' 10 Therefore, behold! I am against you and your rivers and I shall make the land of Egypt into ruins, desolate destruction, from Migdol-Seveneh, until the border of Kush. 11 The foot of man shall not pass through it, and the foot of beast shall not pass through it, and it shall not be inhabited for forty years. 12 And I shall make the land of Egypt desolate among desolate lands, and its cities shall be desolate among destroyed cities for forty years; and I shall scatter the Egyptians among the nations and disperse them through the countries.

13 "For thus said my Lord HASHEM/ELOHIM: At the end of forty years I will gather the Egyptians from the peoples where they were scattered. 14 And I will return the captivity of Egypt and bring them back to the land of Pathros, onto the land of their dwelling, and they shall be a lowly kingdom there. 15 Among the kingdoms it shall be the lowest, and it shall no more exalt itself above the nations; and I shall diminish them that they shall not rule over the nations. 16 And they shall no more be for the House of Israel a guarantor recalling sin, as they turn after them, and they shall know that I am the Lord HASHEM/ELOHIM."

17 It was in the twenty-seventh year, in the first [month], on the first of the month, that the word of HASHEM came to me, saying:

18 "Son of Man, Nebuchadrezzar, king of Babylon, caused his army to perform a great service against Tyre; every head is bald, every shoulder peeled; and he and his army had no reward from Tyre for the service that he had performed against her.

19 Therefore, says my Lord HASHEM/ELOHIM: Behold! I will give the land of Egypt to Nebuchadrezzar, king of Babylon, and he will carry off her populace and take her spoil and take her booty — that shall be a reward for his army. 20 For his service that he performed in her I have given him the land of Egypt, because of what they had done to Me — the words of my Lord HASHEM/ELOHIM.

<sup>21</sup> "On that day I will cause the strength of the House of Israel to flower, and to you I will grant a vindication in their midst; and they shall know that I am HASHEM."

לבית ישראל: ובתפשם בה בַכַּף ובכפר כ׳ן תּרוֹץ ובקעת להם כל כתף ובהשענם עליר תשבר והעמדת להם כַּל־מַתנֵים: חּ לַכַוֹ כָּה אַמַר אֵדנֵי יַהוֹה הנני מביא עליך חרב והכרתי ממר אדם ובהמה: יו היתה ארץ־מצרים לשממה וחרבה וידעו בי־אָנִי יהוה יען אמר יאר לי ואני עשיתי: ילַכַן הננֵי אָלֵיך ואל-יאריה ונתתי את־ארץ מצרים לחרבות חרב שממה ממגדל סונה ועד גבול בוש: יא לא תעבר בָה רָגֵל אַרָם וְרַגֵל בָּהָמֵה לֹא תַעַבַר־בַּה וֹלָא תַשַׁב ארבעים שנה: יבונתתי את־אָרֶץ מְצְרֵים שַׁמְמַה בתור ו אַרְצות נִשְׁמוֹת וְעַרֵּיהַ בָּתוֹרְ עַרֵים מַחַרְבוֹת תהיין שממה אַרבַּעִים שַנָה וַהַפָּצֹתִי אֶת־מִצְרַיִם בגוים וזריתים בארצות: יגכי כה אמר אדני יהוה מקץ אַרבַּעִים שַנַה אַקבּץ אַת־מִצְרַיִם מוֹ־הַעמּים אשר־נפצו שמה: ירושבתי את־שבות מצרים והשבתי אתם ארץ פתרוס על־אָרֶץ מְכוּרָתָם וְהֵיוֹ שם ממלכה שפלה: טו מן־הממלכות תהיה שפלה ולא־תתנשא עוד על־הגוים והמעטתים לבלתי רדות בַּגוֹיֵם: טוולא יַהיֵה־עוֹר לבית ישראל למבטח מוביר עון בפנותם אחריהם וידעו בי אני אַדנַי יַהוָה: יּוַיָהִי בָּעַשְׂרֵים וַשְּׁבַע' שַׁנַה בַּראשוו בָּאָחֵר לַחָרֵשׁ הַנָה דָבַר־יהוָה אָלֵי לֵאמָר: יחבּן־ אַבָּם נבוּכַדַרַאצַר מַלֶּרְ־בַּבָּל הַעַבִּיד אַת־חַילוּ עבדה גדולה אל־צר כל־ראש מקרח וכל־כתף מרוטה ושבר לא-היה לו ולחילו מצר על-העברה אַשר־עבר עליה: יטלַכוֹ כָּה אַמֵר אָדנִי יַהוֹה הָנְנֵי נתו לנבובדראצר מלר־בבל את־ארץ מצרים וַנְשַּׁא הַמּנַה וַשַּׁלֵל שָׁלַלָה וּבַוַז בּּוָּה וְהַיַּתָה שַּבַר לָחֵילָוֹ: כַּפַּעלַתוֹ אֲשׁר־עבר בֹּה נתתי לוֹ את־ארץ מצַרֵים אָשֶׁר עשו לי נאם אַדני יַהוֶה: כא בַּיוֹם הַהוֹא אַצְמִים לֶּבֶן לְבַית יִשֹּׁרָאֵל וּלְרַ אַתַּו פָּתִחָוֹן־פֵּה בָּתוֹכַם ויַדעוֹ כִּי־אַנֵי יהוה:

become a popular figure of speech. Egypt is likened to a reed, and by relying on it, Israel hurts only itself, for the reed will snap and its jagged ends will pierce the shoulders of those who had leaned on it. Instead of having a protector against Nebuchadnezzar, who would soon become their conqueror, the Jews will be forced to stand erect on their own power if they wish to survive.

Pharaoh the arrogant, who had boasted of his prowess — and, like the Pharaoh of the Exodus, proclaimed himself the god who had created the River of Egypt — will finally be returned to his homeland, chastened and powerless. No longer will Israel make

the foolish mistake of trusting a guarantor, whose "friendship" succeeded only in recalling Israel's own sinfulness.

Egypt's eventual fate will be to become Nebuchadnezzar's prey. After a successful military campaign against Tyre, the Babylonian king will leave empty-handed because, as the Sages teach, a huge tidal wave would rob him of his spoils. Enraged, he will turn against Egypt and loot it of all its remaining wealth.

When all of these former world powers are reduced to penury. Israel will emerge intact, the chosen of God, reunited with its Maker in loyalty to Him and His Torah.

## HAFTARAS BO / אם החנוכת כא

leremiah 46:13-28 / מויניבת מויניבת ו

**46** <sup>13</sup> The word that HASHEM spoke to Jeremiah the prophet, that Nebuchadrezzar, king of Babulon, would come to

strike the land of Equpt:

14 "Proclaim in Egypt! Make heard in Migdol! Make heard in Nonh and Tahpanhes! Sau: Stand erect and prepare yourselves. for the sword will have devoured all your surroundings. 15 Why have each of your mighty ones been washed away? - he has not stood — because HASHEM has buffeted him. 16 He caused much stumbling; indeed, one fell against the other, and they said. I et us arise and return to our people and the land of our birth. from before the overpowering sword," 17 They called out there. 'Pharaoh, the blustery king of Egypt, has let the time go by,'

18 "As I live — the words of the King, Whose Name is HASHEM. Master of Legions — like Tabor among the mountains and Carmel by the sea — so shall be come! 19 Make yourself vessels of exile. O daughter who dwells in Egupt, for Noph shall be a desolation and a wasteland without an inhabitant, 20 Equpt is a beautiful calf, but a goring horn from the north is coming — it is coming! 21 Even its mercenaries within it are like fatted calves, for they, too, shall turn and flee together, they shall not stand, for the day of their tragedy will have come upon them, the time of their final visitation. 22 [Egypt's] voice will travel like a snake's, but [the Babulonians will come with an armu, and with axes will theu arrive against her, like woodcutters. 23 They will cut down her forest — the words of HASHEM — for they are beyond calculation, for they are more numerous than locusts, and they have no number. 24 The daughter of Egupt shall be humiliated, delivered into the hand of a northern people."

25 HASHEM, Master of Legions, the God of Israel said, "Behold! — I decree upon Amon of No and upon Pharaoh and upon Egupt and upon its gods and upon its kings and upon Pharaoh and upon those who trust in him. 26 And I shall deliver them into the hand of those who seek their lives, and into the hand of Nebuchadrezzar, king of Babulon, and into the hand of his servants: but thereafter you shall have rest, as in days of old — the words of HASHEM.

<sup>27</sup> "But you, be not afraid. My servant Jacob, and be not frightened, O Israel, for I shall save you from afar, and your offspring from the land of their captivity, and Jacob shall return and be tranquil and complacent, and none shall make him tremble. <sup>28</sup> You, be not afraid, My servant Jacob — the words of HASHEM - for I am with you; though I shall make an end of all the nations where I have scattered you, of you I shall not make an end: I shall punish you with justice, but I shall not destroy you utterly."

מו יג הדבר אשר דבר יהוה אל־ירמיהו הנביא לבוא נבוכדראצר מלר בבל להכות את־ארץ מצרים: יי הגידו במצרים והשמיעו במגדול והשמיעו בנף ובתחפנחס אמרו התנצב והבן לַר בי־אכלה חרב סביביה: טו מדוע נסחף אביריה לא עמר כי יהוה הַרַפִּוּ: טּ הַרְבָּה כּוֹשֵׁל גַם־נַפַּל אִישׁ אל-רעהו ויאמרו קומה ו ונשבה אל-עמנו ואל-ארץ מולדתנו מפני חרב היונה: יי קראו שם פרעה מלך־מצרים שאון העביר המועד: יח חַי־אַני נאם־ המלה יהוה צבאות שמו כי כתבור בהרים וככרמל בים יבוא: יש כלי גולה עשי לַך יושבת בַּת־מצרים בי־נוּ לשמה תהיה ונצתה מאין יושב: כעגלה יפה־ פיה מצרים קרץ מצפון בא בא: כא גם־שכריה בקרבה בעגלי מרבק כי־גם־המה הפנו נסו יחדיו לא עמרו כי יום אידם בא עליהם עת פַּקרַתַם: ככ קולה פנחש ילך כי־בחיל ילכו ובקרדמות באו לה כחטבי עצים: כגכרתוּ יַערה נאם־יהוה כּי לא יחקר בי רבו מארבה ואין להם מספר: כד הבישה בת־מצרים נתנה ביד עם־צפון: כהאמר יהוה צבאות אלהי ישראל הנני פוקד אל־אמון מנא ועל־פַרעה ועל־מצרים ועל־אלהיה ועל־מלכיה ועל־פַרעה ועל הַבַּטחים בו: כו ונחתים ביד' מבקשי נַפְשַׁם וּבִיַר נָבִוּכַרְרָאצֵר מֵלֶךְ־בַּבַל וּבִיַר־עבריו ואַחַרִי־בֵן תִשְׁכַּן כַּימִי־קָרָם נָאָם־יהוָה: כּוּ וְאַתַּה אַל־תִּירֵא עַבְדֵּי יַעַקב' וָאַל־תַחַת יִשְׁרָאַל בּי הָנָנִי מושער מרחוק ואת־זרער מארץ שבים ושב יעקוב וַשַּקָט וַשָּאָנַן וָאֵין מַחַרֵיר: כּח אֲתַּה אַל־תִּירָא עבַדִּי ַנַעָקב נָאָם־יהוֹה כַּי אָתַךָּ אַנִי כִּיּ אָעֲשָׂה כַלֶּה בַּכַל־ הַגּוֹנֶם וֹ אֲשֵׁר הַדַּחָתִיךְ שַּׁמַה וָאָתַךְ לֹא־אַעשַה כַלֹה וִיַּסֶרְתִּידְ לַמִּשְׁפַּט וְנַקָּה לֹא אַנַקְרַ:

#### ♣§ Haftaras Bo

The Sidrah, which has described the complete subjugation of Egypt, is complemented by prophecy of another defeat of Egypt, one that was to take place some eight centuries later. Egypt was competing with Babylon for world domination, but it would be swept away by the powerful forces of the Babylonian king, Nebuchadnezzar - whom the prophet calls derisively Nebuchadrezzar, because of his eventual persecution and destruction of Israel. With various similes, the prophet describes Egypt's hopelessness against Babylon, after making clear that the reason for Babylon's domination is because HASHEM will buffet Egypt, rendering that haughty nation helpless against the conqueror from the north.

The Haftarah ends with God's assurance that Jacob need not fear. His enemies will be destroyed, but, though Jacob will be punished for his past transgressions, it will be done in a measured way; Jacob will never be destroyed and he need not fear. When all his enemies are destroyed, Jacob will survive, stronger than ever. But there is one condition: Be not afraid, My servant Jacob. Israel's destiny is dependent on service of God. If the Jewish people are God's servants they can feel secure that they will emerge triumphant from the travails of history.

# הפטרת בשלח / HAFTARAS BESHALACH

Judges 4:4 — 5:31 / שופטים ר:ר — ה:לא Ashkenazim begin the Haftarah here.

4 Deborah was a prophetess, a fiery woman; she was the judge of Israel at that time. <sup>5</sup> She would sit under Deborah's Palm Tree, between the Ramah and Bethel of Mount Ephraim, and the Children of Israel would go up to her for judgment. <sup>6</sup> She sent to summon Barak son of Abinoam of Kedesh-naphtali and said to him, "Has not HASHEM, the God of Israel, commanded, 'Go and draw [people] toward Mount Tabor, and take with you ten thousand men from the children of Naphtali and from the children of Zebulun. <sup>7</sup> And to Kishon Brook, I will draw toward you Sisera, the general of Jabin's army, his chariots and his multitude, and I shall present him into your hand'? "

<sup>8</sup> Barak said to her, "If you go with me, I will go, but if you do not go with me, I will not go."

<sup>9</sup> She said, "I will surely go with you, except that the path upon which you go will not be for your glory, for HASHEM will deliver Sisera into the hand of a woman." Then Deborah stood up and went with Barak to Kedesh.

<sup>10</sup> Barak had Zebulun and Naphtali summoned to Kedesh and he brought up on foot ten thousand men, and Deborah went up with him.

<sup>11</sup> Heber the Kenite had separated himself from the Kenites, from the children of Hobab the father-in-law of Moses, and pitched his tent as far as the Plain of Zaanannim, which is near Kedesh.

<sup>12</sup> They told Sisera that Barak son of Abinoam had gone up to Mount Tabor. <sup>13</sup> Sisera summmoned all his chariots — nine hundred iron chariots — and all the people with him, from Harosheth-hagoilm to Kishon Brook.

<sup>14</sup> Deborah said to Barak, "Arise! For this is the day when HASHEM has given Sisera into your hand — has not HASHEM gone forth before you?" So Barak descended from Mount Tabor with ten thousand men behind him. <sup>15</sup> HASHEM confounded Sisera and all the chariots and the entire camp by the blade of the sword before Barak; Sisera dismounted from the chariot and fled on foot. <sup>16</sup> Barak chased after the chariots and after the camp until Harosheth-hagolim; and the entire camp of Sisera fell by the blade of the sword, not a single one was left.

<sup>17</sup> Sisera fled on foot to the tent of Jael, the wife of Heber the Kenite, for there was peace between Jabin, king of Hazor, and the house of Heber the Kenite. <sup>18</sup> Jael went out toward Sisera

ד - ורבורה אשה נביאה אשת לפירות היא שפטה את־ישראל בעת הַהיא: הּוֹהַיא יושבת תַחַת־תֹמר דבורה בין הרמה ובין בית־אל בהר אפרים ויעלו אליה בני ישראל למשפט: וותשלח ותקרא לברק בן־אבינעם מקדש נפתלי ותאמר אליו הלא־צוה ו יהוה אלהי־ישראל לה ומשכת בהר תבור ולקחת עמה עשרת אלפים איש מבני נפתלי ומבני זבלון: וּמשׁבֹתִּי אַלִּירָ אַל־נַחַל קִישׁוֹן אָת־סֵיסְרָא שַר־ צבא יביו ואת־רכבּו ואת־הַמוֹנוֹ וּנַתַתַּיהוּ בַּיַדַרָּ: חויאמר אליה בּרֹק אם־תלכי עמי והלכתי ואם־לא תלבי עמי לא אלה: טותאמר הלה אלה עמה אפס כּיּ לא תחיה תפארתר על־הַרֶּרֶרְ אָשֶר־אַתָּה הוֹלֶךְ כָּי ביר אשה ימכר יהוה את־סיסרא וַתַּקָם דבורה וַתֵּלֶך עם־בּרַק קַדְשַה: יְנַיַזְעַק בַּרַק אֶת־זְבוּלֵן וָאֶת־נַפְתַּלִי קרשה וַיַעל בַּרָגַלַיו עשרת אַלפי איש וַתַּעל עמו דבורה: יאוחבר הַקּיני נפרד מְקִין מִבְּנִי חֹבֵב חֹתֵן משה ויט אַהַלוֹ עַד־אֵלוון בְּצַעַנְנֵים [בצענים כּ] אַשֶּׁר אַת־קַרָשׁ: יב נַיַּגָּדוּ לְסֵיסָרָא כִּי עַלַה בַּרַק בָּן־ אבינעם הַר־תַבור: יגויַועק סיסרָא את־בַּל־רכָבּוֹ תשע מאות רכב ברול ואת־כל־העם אשר אתו מַחַרשָת הַגוּיָם אַל־נַחַל קִישַון: ייּ וַתּאמֶר יָּ דְבַרָה אַל־בַּרָק קוֹם כִּי זָה הַיוֹם אַשֵר נַתַן יהוָה אַת־סֵיסְרֵא בְּוֵרֶׁךְ הַלֹא יהוה יַצַא לְפַנֵיךְ וַיַּרֵד בַּרַק' מַהַר תַּבוֹר וַעַשֵּרֶת אַלַפָּים אִישׁ אַחַרֵיו: או וַיַּהָם יהוֹה את־סיסרא ואת־כַּל־הַרֶּכֶב וָאַת־כַּל־הַמַּחַנָה לְפִי־חַרֶב לְפָנֵי בַרַקנַיַנֶר מֵיסָרַא מֵעַל הַמֵּרְכַּבָה נַיַנֶּס בְּרַגְלֶיו: יוּ וּבָרָק ַרַדְּף אַחַבִי הַרֶּכֶב וַאַחַבִי הַמַּחַנָּה עַד חַרשַת הַגוֹיַם וַיַּפּֿל כַּל־מַחַנָה סיסרא לפי־חרב לא נשאר ער־ אַחַר: ייַ וְסֵיסָרָא נַס בַּרָגַלַיו אַל־אַהַל יַעָל אַשת חבר הַקִּינֵי כִּי שָׁלוֹם בֵּין יָבִין מֶלֶךְ־חָצוֹר וּבֵּין בֵּית חֲבֵר הַקִּינֵי: יח וַתָּצָא יַעַל לקראת סיסרא ותאמר אליו

#### → Haftaras Beshalach

The events described in the *Haftarah* are strikingly similar to those of the *Sidrah*. In both cases, Israel was suffering under an oppressive ruler, whose reign was becoming Increasingly cruel. Then God sent a savior, the oppressors were humbled and destroyed by indisputable miracles, and the nation was elevated to a new plane of recognition of God and devotion to His service. Finally, the prophet who was the instrument of God's intervention sang a Divinely Inspired song of praise.

There is another similarity. Both cases Illustrate the faith and

holiness of Jewish women. In Egypt, Jochebed and Miriam were instrumental in saving the life of the infant Moses, and after the Splitting of the Sea, the Jewish women, led by Miriam, were ready with drums to sing their own song of praise, because there was no doubt in their minds that God would perform miracles for His people. In the *Haftarah*, Deborah was the prime mover, in the battle and in the song.

Israel's history after Joshua's conquest of Canaan took on an unhappy pattern. The people would slide into Idolatry and imitation of their Canaanite neighbors, with the result that God's protec-

and said to him, "Turn, my lord, turn to me, do not fear." He turned off to her to the tent and she covered him with the cloak.

19 He said to her, "Give me a bit of water to drink, because I am thirsty," and she opened the container of milk, gave him to drink, and covered him. <sup>20</sup> He told her to stand at the entrance of the tent, "And it shall be that if any man will come and ask you, saying, 'Is there a man here?' you are to say, 'No!'"

<sup>21</sup> Jael, Heber's wife, took the tent-peg and placed the hammer in her hand; she came to him stealthily and drove the peg into his temple and pierced the ground — for he was asleep and exhausted — and he died. <sup>22</sup> Behold! — Barak was pursuing Sisera, and Jael went out toward him and told him, "Go and I will show you the man whom you seek!" He came to her and behold! — Sisera was fallen dead with the peg in his temple.

<sup>23</sup> On that day God subjugated Jabin, king of Canaan, before the Children of Israel. <sup>24</sup> The hand of the Children of Israel became progressively harsh over Jabin, king of Canaan, until they had destroyed Jabin, king of Canaan.

קיין: ייָבְעַן: Sephardim begin the Haftarah here.

5 1 On that day, Deborah and Barak son of Abinoam sang, saying:

<sup>2</sup> Whether [God] wreaks vengeance against Israel or the people dedicate themselves [to Him] — bless HASHEM.

<sup>3</sup> Hear, O kings, give ear, O princes: I, to HASHEM shall I sing, I shall sing praise to HASHEM, God of Israel.

<sup>4</sup> HASHEM, as You left Seir, as You strode from the field of Moab, the earth quaked and even the heavens trickled; even the clouds dripped water.

<sup>5</sup> The mountains trembled before HASHEM — this was Sinai before HASHEM, the God of Israel

<sup>6</sup> In the days of Shamgar son of Anath, in the days of Jael roadtravel ceased, and those who traveled paths went by out-of-theway roads.

<sup>7</sup>They ceased living in unwalled towns in Israel — they ceased; until I, Deborah, arose; I arose as a mother in Israel.

8 When it [Israel] chose new gods, war came to its gates; was even a shield or a spear seen among forty thousand in Israel?

<sup>9</sup> My heart is with the lawgivers of Israel who are dedicated to the people — saying, "Bless HASHEM."

10 [The wealthy] riders of white asses, those who sit in judgment, and those who walk the roads — tell [of God's salvation]!

11 Instead of the whistling sound of arrows among the waterdrawers, there they will recount the charities of HASHEM, the charities to His open cities in Israel; then the people of HASHEM will descend [again] to the gates.

<sup>12</sup> Awake, awake, O Deborah; awake, awake, utter a song; stand up, O Barak, and capture your prisoners, O son of Abinoam.

13 Then the survivor will dominate the mightiest of the people;

ביום ההוא את יבין מלך־בנען לפני בני ישראל: בר וַתֶּלֶךְ יַד בְּנֵי־יִשְׁרָאֵל הַלוֹרְ וְקַשַּׁה עַל מלה־כּנען עד אַשר הַכַרִיתוּ אַת יַבֵּין מֵלֶהְ־כָּנַעַן: ה אותשר דבורה וברק בון אבינעם ביום ההוא לאמר: בבפרע פרעות בַּישֹׁרָאָל בָּהַתְנַדָּב עַם בַּרְכִּוּ יהוה: ג שַמעו מְלַכִּים הַאָזִינוּ רוֹנֵים אַנֹכִי לֵיהוה אַנכֵי אשירה אומר ליהוה אלהי ישראל: - יהוה בצאתר משַעיר בַּצַעַדְרָ מִשָּׁרָה אַרוֹם אָרֵץ רַעַשָּׁה גַּם־שַׁמֵים נַטַפוּ גַם־עָבֵים נַטִפוּ מַיָם: ה הַרֵים נַזְלוּ מִפְּנֵי יהוָה זַה סיני מפני יהוה אלהי ישראל: ו בימי שמגר בן־ענת בימי יעל חדלו ארחות והלכי נתיבות ילכו ארחות עַקַלְקַלְּוֹת: ז חַדְלָוֹ פָרַזָוֹן בִּיִשְׁרָאֵל חַדֵּלוּ עַד שַׁלְּמָתִי דְבוּרָה שַׁקַמְתִּי אֱם בִּיִשְׁרָאֱל: חִיבְחַר אֱלֹהִים חַבַשִּׁים אַז לַחַם שָעַרים מַגן אם־ירָאה ורמח בָּאַרַבַּעִים אָלֶף בִּישַׂרָאַל: טַלְבָּי לְחַוֹקַקִּי יִשְׂרָאָל הַמְתַנַדְבֵים בַּעָם בַּרָכַוּ יהוָה: ּרַכְבֵי אַתנות צְחרות יָּאְמָהֶין וְהְּלְכֵי עַל־הַרֶּךְ שִׁיחוּ: יא מקוֹל

סורה אדני סורה אלי אל־תירא ויסר אליה האהלה

ותכסהו בשמיבה: יט ויאמר אליה השקיני־נא מעט־

מים בי צמתי ותפתח את־נאוד החלב ותשקהו

וחבסהו: בויאמר אליה עמד פתח האהל והיה אם־

איש יבא ושאלה ואמר היש־פה איש ואמרת אין:

באותקח יעל אשת־חבר את־יתר האהל ותשם את־

המקבת בידה ותבוא אַלַיוֹ בַּלַאט וַתְּתָקַע אֶת־הַיַּתֶּד

בּרקתו וַתְצְנָח בַּאָרץ וְהוּא־נִרדַם וַיִּעַף וַיַּמְת: בּבּ וְהַנַּה

ברק רדף את־סֵיסְרָא וַהַצֵא יַעַל לקראתו וַתאמר לו

לר ואַראָרַ אַת־הַאִישׁ אַשִּר־אַתַה מבַקשׁ וַיַּבא אַלִּיה

והנה סיסרא נפל מת והיתד ברקתו: בג ניכנע אלהים

tion would be withdrawn from them and they would be subjugated by one or another of the gentile nations. Finally, Israel would repent and pray, and God would send a vgw, judge, to defeat the enemy and restore Israel to its former grandeur. Our Haftarah deals with the period when King Jabin of Canaan and his general Sisera were the dominant powers. The people cried out for God's help, and He assigned Deborah the prophetess to the task.

In her song, she described the miracles that destroyed Sisera and his army. She went on to mention the contributions of the

Jewish tribes, praising those who came heroically to join the battle. Others, she castigates for their cowardice and unconcern. Her greatest praise is reserved for the Torah leaders who continued to inspire the nation, even when it was dangerous to travel the roads, but who nevertheless continued to carry on their responsibilities to God and Israel. In her final verses, Deborah turned the glaring light of truth on those who lack the morality of the Torah. Sisera's mother elicited our pity as she wept over her missing son. How sad! But then her ladies comforted her by weaving fantasies of

מָחָצָצִים בַּין מַשָּאַבִּים שַם יַתנוֹ צדקות יהוֹה צדקת

פָּרְזוֹנְוֹ בִּיִשְׂרָאֵל אָז יַרְדִוּ לַשְּעַרִים עַם־יהוָה: יב עוּרֵי

עוֹרִי דָבוֹרָה עַוֹּרִי עַוֹּרִי דַבָּרִי־שֵׁיר קוֹם בַּרַק וְשֵבֵה

שַׁבִיהָ בָּן־אַבִינְעַם: יגאַז יְרֵד שַׂרִיד לְאַדִּירִים עַם

יהוה ירד־לי בגבורים: יד מני אַפַּרַיִם שַׁרַשַׁם בַּעַמֵלֶק

אחריה בנימין בעממיה מני מַכִּיר יַרדוֹ מחקקים

וּמֹזבוּלוֹ משכים בּשבט ספַר: שוּוְשַׂרֵי בִּיִשַּשׁכַר

עם־רָבֹרָה וָישַשׁבַר' בַּן בַּרַק בָּעַמַק שָׁלַח בְּרַגְלֵיו

בפלגות ראובן גדלים חַקְקֵי־לֵב: יוּ לַמַה יַשַּׁבְתַ בֵּין

המשפתים לשמע שרקות עַרֵרִים לפָלַגוֹת רְאוֹבַׁן

גדולים חקרי-לב: תגלער בעבר הירדן שבן ודן לַמַה

יגור אניות אשר ישב לחוף ימים ועל מפרציו ישבון:

יח זבלוו עם חרף נפשו למות ונפתלי על מרומי שַׂדָה:

ש באו מלכים נלחמו או נלחמו מלכי כנען בתענר

על-מי מגדו בַּצַע בַסֶף לֹא לַקַחוּ: כמן־שָמֵים נִלֹחָמוּ

הכוכבים ממסלותם נלחמו עם־סיסרא: כאנחל

קישון גרפם נחל קרומים נחל קישון תַּדְרָכֵי נַפָּשִי עִזּ:

בב אַז הַלְמֵּוּ עָקָבֶי־סוּס מְהַהַרְוֹת הַהַרוֹת אַבּירַיו:

בגאורו מרוז אמר מלאך יהוה ארו ארור ישביה כּי

לא־באו לעזרת יהוה לעזרת יהוה בּגבּורים:

ברתברה מנשים יעל אשת חבר הקיני מנשים באהל

תברר: בהמים שאל חלב נַתַנָה בְּסַפֵּל אַדִּירִים

הקריבה חמאה: בּוֹיַבָה לַיַּתַד הַּשְּׁלַחַנָה וַיִּמִינָה

להלמות עמלים והלמה סיסרא' מחקה ראשו

וּמֶחַצָהוּחַלְפָה רַקּתוֹ: כּז בַּין רַגְלֵּיהַ כַּרַע נַפַּל שַבַב בַּין

ָרגלִיהַ בַּרַע נפָּל בַּאָשָׁר בַּרַע שַׁם נפַל שַׁדוּד: כּח בַּעד

הַחַלּוֹן נִשָּׁקַפַּה וַתִּיַבַּכ אַם סֵיסָרֵא בָּעַר הַאָשָׁנַב מַדּוּעַ

בשש רכבו לבוא מדוע אחרו פעמי מרכבותיו:

כט חַכְמוֹת שַרוֹתיהַ תַעננה אף־היא תשיב אמריה

לַה: ל הלא ימצאו יחלקו שלל רחם רחמתים לראש

גַבר שָׁלֵל צְבַעִים לְסָיסְרָא שָׁלַל צָבַעִים רַקְמָה צָבע

רקמתים לצוארי שלל: לא בן יאבדו כל־אויביר יהוה

וְאָהַבִּיוֹ כְצֵאת הַשָּׁמַשׁ בִּגֶבֶרַתוּ וַתְשָׁקַט הַאָרֵץ

אַרַבַּעִים שׁנָה:

HASHEM has given me domination over the strong ones.

14 From Ephraim, whose root is in [Joshua, the conqueror of] Amalek; after you came [Saul, of] Benjamin with your peoples; from Machir descended lawgivers; and from Zebulun those who ply the scribal quill.

15 The leaders of Issachar were with Deborah, and Issachar was like Barak, into the valley he was sent on foot — but the withdrawal of Reuben requires great heartfelt contemplation.

<sup>16</sup> Why did you remain sitting between the boundary-lines to hear the bleatings of the flocks? — the withdrawal of Reuben requires great heartfelt investigation.

<sup>17</sup> Gilead remained dwelling across the Jordan; and Dan, why did he gather (his valuables) onto ships? But Asher lived at the seashore and had to remain by his undefended cities.

18 Zebulun is a people that risked its life as far as death, and so

was Naphtali, on the heights of the battlefield.

19 Kings came and fought [with Sisera], then the kings of Canaan fought from Taanach until the waters of Megiddo, without accepting monetary gain.

20 From the heaven they fought, the stars from their courses

battled Sisera.

<sup>21</sup> Kishon Brook swept them away — the ancient brook, Kishon Brook — I, myself, trampled them with power.

<sup>22</sup> Then the horses' heels were pounded by the galloping, the

galloping of their mighty riders.

<sup>23</sup> "Curse Meroz," said the angel of HASHEM. "Cursed, curse its inhabitants, for they failed to come to aid [the people of] HASHEM, to aid [the people of] HASHEM against the mighty."

24 Blessed by women is Jael, wife of Heber the Kenite, by the

women in the tent is she blessed.

<sup>25</sup> He asked for water, she gave him milk; in a saucer of nobility

she presented butter.

<sup>26</sup> She extended her hand to the peg and her right hand to the laborer's hammer; she hammered Sisera, severed his head, smashed and pierced his temple.

<sup>27</sup> Between her legs he knelt, toppled, lay; between her legs he

knelt and fell, where he knelt, there he fell vanquished.

<sup>28</sup> Through the window Sisera's mother peered and whimpered, through the window. "Why has his chariot delayed its coming, why are the hoofbeats of his chanots so late?"

<sup>29</sup> The wisest of her ladies answer her, and she, too, gives

herself responses.

30 "Are they not finding and dividing loot? A virgin or two for every man, booty of colored garments for Sisera, booty of colored embroidery, doubly embroidered garments for the necks of the looters."

<sup>31</sup> So may all Your enemies be destroyed, HASHEM. And let those who love Him be like the powerfully rising sun.

And the land was quiet for forty years.

# HAFTARAS YISRO / הפטרת יתרו

Isaiah 6:1 - 7:6, 9:5-6 / וו, ט:ה־ו - א איר ווא א

6 In the year of King Uzziah's death, I saw my Lord sitting on a high and lofty throne, and its legs filled the Temple. וֹ » בִּשְׁנַת־מוֹת הַמֶּלֶךְ עָזְּיָהוּ וֵאֶרְאֶה אָת־אַדנָי ישַׁב עַל־כָּפָא רֶם וְנָשֵּא וְשׁוּלֶיו מְלַאִים אָת־הַהַּיבֶּל:

the innocent Jewish women who were surely being tormented by Sisera's brutal hordes, and of the loot that the conquerors were surely dividing. The grieving mother was consoled by the thought of other mothers' grief. Fittingly had Deborah said, "So may all Your enemies be destroyed, HASHEM."

→ Haftaras Yisro

Moses and the Children of Israel had experienced a prophecy that showed them God's glory and which called upon them to realize their calling as a kingdom of leaders and a holy nation. In the Haftarah, we are given an account of a similar prophecy and a

<sup>2</sup> Seraphim stood above, at His service, six wings, six wings to each; with two it would cover its face, with two it would cover its legs, and with two it would fly. <sup>3</sup> And one would call to another and say, "Holy, holy, holy is HASHEM, Master of Legions, the whole world is filled with His glory." <sup>4</sup> The doorposts moved many cubits at the sound of the calling, and the house became filled with smoke.

<sup>5</sup> Then I said, "Woe is me for I shall die, for I am a man of unclean lips and I dwell among a people of unclean lips, for my eyes have seen the King, HASHEM, Master of Legions."

6 One of the Seraphim flew to me and in his hand was a coal, which he took with tongs from atop the Altar. 7 He touched it to my mouth and said, "Behold! This has touched your lips; your iniquitu is removed and your sin shall be atoned."

<sup>8</sup> I heard the voice of my Lord saying, "Whom shall I send and who shall go for us?"

And I said, "Here I am! Send me!"

<sup>9</sup> He said, "Go and say to this people, 'Surely you hear, but you fail to comprehend; and surely you see, but you fail to know.
<sup>10</sup> The heart of this people is fattened, its ears are heavy, and its eyes are sealed; lest it see with its eyes and hear with its ears and its heart understand, so that it will repent and be healed.'

11 I said, "How long, my Lord?"

And He said, "Until cities become desolate without an inhabitant, and houses are without a person, and the land becomes desolate, wasted. <sup>12</sup> HASHEM will send the true man far away and there will be much forlornness in the midst of the land. <sup>13</sup> There will be ten more [kings] in it, then it shall regress and come barren; like a terebinth and an oak that, when their trunk casts off leaves, the trunk remains holy seed."

Sephardim conclude the Haftarah here. Ashkenazim continue.

7 It was in the days of Ahaz son of Yotham son of (Izziah, king of Judah, that Rezin, king of Aram, and Pekah son of Remaliah, king of Israel, ascended to Jerusalem to wage war against it, but could not triumph over it. 2 It was told to the House of David, saying, "Aram has encamped with Ephraim." His heart and the heart of his people shuddered, as the trees of the forest shudder before the wind.

<sup>3</sup> HASHEM said to Isaiah, "Go now toward Ahaz, you and your son, Shear-jashub, to the edge of the conduit of the upper pool, on the path of the launderer's field. <sup>4</sup> Say to him: Stay behind, h here. Ashkenazim continue.
 ז א נִיְהִי בִּימֵי אָּחָוֹ בֶּן־יוֹתָם בֶּן־עִזּיָּהוּ מֵלֶךְ יְהוּדָׁה עָלֵה בְּרִבְמַלְיָהוּ מֵלֶךְ יְהוּלָה עָלֵה רְצִין מֵלֶךְ־אֲבָם וּפָּׁקַח בֶּן־רְמַלְיָהוּ מֵלֶךְ־עַלְיִהוּ מֵלֶךְּ־עֻלְיִה בְּיַבְי לְבִית דָּוִד לֵאמֹר נֵחָה אֲבָם עַל־אָפְרֵיִם עַל־אָפְרֵיִם נַיָּיבָר וֹלְבֵב עַמֹּוֹ בְּנִוֹע עֲצִי־יַעֵר מִפְּנֵי־רְוֹחַ: נַיָּנַע לְבָבוֹ וֹלְבַב עַמֹּוֹ בְּנִוֹע עֲצִי־יַעֵר מִפְּנֵי־רְוֹחַ: נַיָּע לְבָבוֹ וֹלְבֹב עַמֹּוֹ בְּעָלְיוֹלָה נִּעְלְיֹתְ הַבְּבְבָה הָעֶלְיוֹנְה וֹשְׁמָּר וֹיִשְׁ אָלִים הְעָלְיוֹנְה הְשָׁמָר הַ אָבְי הִוֹה הַעֶּלְיוֹנְה הַשָּמֹר בּיָב בְּה הַעֶּלְיוֹנְה הְשָׁמֵר הַ הַבְּיִב הַ הַנְּבְיִה הַנְּעַלְיוֹנְה הְשָׁמֵר הַ אָב בְּה הַנְיִב בְּיִב בִּיֹב הַוֹּבְם: רְוֹמָלְיִה הְשָׁמָר הַ אָבִיי בְּיִשְׁרְבָּה הַעֶּלְיוֹ הְשָׁמֵר בִּיב אָלִית שְׁבָה בוֹבֵם: רְוֹמָמֹר בְּיִבְּה הַעְלְיוֹנְה הְשָׁמֵר בִּיב בְּיִב בְּה בוֹבְם: רְוֹמָמֹר בְּיִבְיה בְּעָב בְּה בִּעְלְיוֹנְה הִעְּלְיוֹת הַעְּלַתוֹ הַבְּבְּבָה הַבְּעָלִי הְבִּיב בְּה בִּבְּיה בִּיבָר בְּיִבְיה בְּעָלְיוֹנְה הְעָלְיוֹת הְעָלְיוֹ הְשָׁבְּלֵים בְּבָּיה בְּנָבְיה בוֹבְם: רְיִבְיּב בְּבָּה בִּיבְ בְּיִבְיה בְּעָב בְּבְיה בְּבָּם בְּיִב בְּיִבְּה בְּעַל בְבוֹית הְעָבְרָב הְיִבְּים בְּיבְיה בְּיִבְּיף בְּעִב בְּבָּה בְּיִבְּים בְּיבְיה בִּיבְיה בְּיבְיה בִּיבְיה בִּיב בְּיִבְיה בִּיבְּיב בְּיִב בְּיִב בְּיבְּיה בְּיִבְּיה בְּבָּה בְּבָּה בְּיִבְיה בִּיבְיה בִּיבְיה בִּיבְיה בְּיבְבְּיה בִּיבְּיה בְּיבְיה בִּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְּיה בִּיבְיה בְּבְּיה בְּלְיוֹב בְּיבְיה בִּיבְיה בְּיבְיה בִּיבְיה בְּיבְיה בִּיְיבְיה בְּיִבְיּיה בְּיִבְיּה בְּיִבְיְיְיבְיוֹים בְּיבְיה בִּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְיוֹים בְּיִיה בְיִיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְּיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְּיה בְיבְּיה בְּיִבְיה בְּיבְיה בְיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיִים בְּיוֹים בְּיבְיה בְּיבְיה בְּיבְיים בְּיבְיבְיים בְּיבְּיבְיים בְּיוֹים בְּיבְיבְיוֹי בְיבְיבְיה בְּיבְיים בְּיבְייבְיים בְּיבְיּבְייוֹים בְּיִים בְּבְיבְיים בְּיִים בְּיבְיוֹים בְּיוֹים בְּבְּיב

בשרפים עמדים ו ממעל לו שש בנפים שש בנפים

לאחד בשתים ו יכסה פניו ובשתים יכסה רגליו

ובשתים יעופף: גוקרא זה אל־זה ואַמר קדוש | קדוש

קרוש יהוה צבאות מלא כַל־הַאַרֵץ כִבוֹדוֹ: דּוַיַּנֹעוֹ

אמות הספים מקול הקורא והבית ימלא עשו:

הואמר אוי־לי כי־נדמיתי כי איש טמא־שפתים

אנכי ובתוך עם־טָמָא שַפַּתִים אַנכִי ישֵב כַּי אָת־

המלך יהוה צבאות רַאָּוּ עֵינֵי: וְנַיַּעַף אֱלֵי אֲחַרֹ

מן־הַשְּׁרֵפִים וּבָיַרִוּ רִצְפֵּה בְּמֵּלְקַחַיִם לַקַח מֵעַל

המובח: זויגע על־פין יאמר הנה נגע זה על־שפתיף

וסר עונר וחטאתר תכפר: הואשמע את־קול אַדנַי

אמר את־מי אשלח ומי ילר־לנו נאמר הנני שלחני:

טויאמר לר ואמרת לעם הוה שמעו שמוע ואל־

תַבִינוּ וראָוּ רָאָוּ וָאָל־תַדַעוּ: יַהַשְּמוֹ לֵב־הַעַם הַוֹּה

ואַזנֵיו הַכְבֵּד וְעֵינֵיו הַשֵּע פַּן־יִראָה בְעִינַיו וּבאזניו

ישמע וּלבבו יבין ושב ורפא לו: יאוַאמר עד־מַתִי

אדני ויאמר עד אשר אם־שאו ערים מאין יושב

ובַתִּים מָאַין אַרָּם וְהָאַדָמָה תִּשָּׁאַה שָׁמַמָה: יבּוֹרְחַקּ

יהוָה אַת־הָאָדֶם וִרַבָּה הָעַזוּבָה בְּקֵרֵב הָאָרֵץ: יג וִעְוֹד

בַּהֹ עַשִּׂירִיָּה וַשַּׁבַה וָהַיָּתָה לְבַעֵר כַּאֵלֵה וָבַאַלוֹן אַשֵּׁר

בַשַּלֶּכָת מַצָּבָת בַּם זַרַע קָדַש מַצַּבַתַה:

mixed vision of Israel's fulfillment of God's lofty charge.

The prophet Isaiah was shown a vision of the *Merkavah*, or the heavenly court where the angels pay homage to God. [The same vision is given in far-greater detail in the first chapter of *Ezekiel.*] As part of his prophecy, he is shown the Holy Temple filled with smoke, indicating that the Kingdom of Judah, where Isaiah prophesied and which was host to the Temple, was going downhill toward Destruction and Exile. Indeed, Ahaz, who was about to become king, and to whom Isaiah was soon to bring God's message, was an idol worshiper who brought spiritual corruption to his people. Isaiah is frightened by what he sees, and God sends an angel with a coal from the Altar to show him that he has been cleansed of his own sins. Thus fortified, he is prepared to go forth and speak on God's behalf.

The prophecy given him is a stark one. He is told that the nation

refuses to hear and see, will not listen or comprehend. This process will continue until the land is desolate and deserted. This depressing slide would be interrupted frequently by righteous kings who would inspire waves of repentance and national rejuvenation, but the trend would continue until the Destruction and Exile ten reigns later. Nevertheless, even when this dire prophecy comes true and the trunk of Israel's tree is barren of its leaves and fruit, the trunk will remain a holy seed, for the nation's potential for greatness will remain strong.

This potential is illustrated by the last two passages of the Haftarah. Though Ahaz was exceptional in his wickedness, God dispatched Isaiah to tell him that he should not fear the impending invasion of the far more powerful alliance of Aram and the Kingdom of Israel, the Ten Tribes of the northern kingdom. Ahaz — who, in his impudence, had not feared God when he had

be calm, fear not, let your heart not grow faint before these two tails of smoking firebrands, before the burning wrath of Rezin and Aram and the son of Remaliah. <sup>5</sup> Because Aram has counseled evil against you, with Ephraim and the son of Remaliahu, saying, <sup>6</sup> 'Let us go up against Judah and cause it distress and sunder it for our benefit, and install the son of Tabe'el as king in it.'"

9 <sup>5</sup> For a child has been born to us, a son has been given to us, and the authority will rest on his shoulders; He Who is Wondrous Advisor, Mighty God, Eternal Father shall give him the name, "Prince of Peace." <sup>6</sup> To him who will be great in authority, and have peace without limit upon the throne of David and upon his kingdom, to establish it and sustain it through justice and righteousness, from now to eternity — the zealousness of HASHEM, Master of Legions, will accomplish this.

וְהַשְּׁבֵּׁט אַל־תִּילָא וּלְבֶבְּךְ אַל־יֵלַךְ מִשְׁגֵּי זַנְּבְוֹת הָאוּדֵים הָצְשׁנִים הָאֶלֶה בְּחֲרִי־אַף רְצִין וַאֲרָם וּבֶּן רְמַלְיָהוּ הַאַמְר: וּנְצְלָךְ עָלֵיךְ אֲרָם רָצֵה אֶפְרֵים וּבֶּן יְמַלְינוּ וְנִמְלִיךְ מֶלֶךְ בְּתוֹּלָה אֶת בֶּן־טֵּבְאַל: ט הִּכִּי־יֵלֶד אֲלֵינוּ וְנַמְלִיךְ מֶלֶךְ בְּתוֹּלָה אֶת בֶּן־טֵבְאַל: ט הִּכִּי־יֵלֶד שְׁמוֹ בְּּפָּא יוֹעֵץ אֵל גִּבּוֹר אֲבִי־עֵר שַר־שִׁלְוֹם: יְלְמַרְבֵּה [לפרבה בּ] הַמִּשְּׂיָה וּלְשָׁלְוֹם אֵין־לֵץ עַל־ בְּמִשְׁבָּט וּבְצְדָּקָה מֵעַתָּה וְעַד־עוֹלֶם קִּנְאַת יהוָה בְּמִשְׁבָּט וּבְצְדָּקָה מֵעַתָּה וְעַד־עוֹלֶם קִּנְאַת יהוָה צְבָאוֹת תַּעַשֶּה־וֹּאת:

# הפטרת משפטים / HAFTARAS MISHPATIM

ירמיה לד:ח־כב, לגיכה־כו / leremiah 34:8-22, 33:25-26

34 <sup>8</sup> The word that came to Jeremiah from HASHEM, after King Zedekiah sealed a covenant with the entire people that was in Jerusalem, to proclaim freedom for them: 
<sup>9</sup> that every man set free his bondsman and his bondswoman, the Jew and the Jewess; that no man should enslave his fellow Jew. 
<sup>10</sup> All the leaders and the entire people who entered into the covenant hearkened — that every man should set free his bondsman and every man his bondswoman, not to enslave them further; they hearkened and they sent them off.

<sup>11</sup> But after that they reversed themselves and brought back the bondsmen and bondswomen whom they had set free, and subjugated them as slaves and maidservants.

12 Then the word of HASHEM came to Jeremiah, from HASHEM, saying, 13 "So says HASHEM, God of Israel. I sealed a covenant with your forefathers on the day I took them out of the land of Egypt, from the house of slaves, saying, 14 'At the end of seven years each of you shall set free his Jewish brother who will be sold to you; he shall serve you for six years and then you shall set him free from yourself.' But your fathers did not hearken to Me, not did they incline their ear. 15 Today you repented and did what is just in My eyes: for every man to proclaim freedom for his fellow, and you sealed a covenant before Me

לד n הדבר אשר-היה אל-ירמיהו מאת יהוה אחרי ברת המלך צדקיהו ברית את־כַּל־הַעָם אַשֵּׁר בִּירוּשֶׁלֶם לְקָרָא לַהָם דרור: ט ּלְשַׁלֶּח אִישׁ אֵת־עבהווּ ואיש את־שפחתו העברי והעבריה חפשים לבלתי עבד־בּם בּיהוּדי אחיהוּ איש: יוישמעוֹ כל־השרים וכל-העם אשר-באו בברית "לשלח איש את-עבדו ואיש את־שפחתו חַפּשִׁים לְבַלְתֵּי עַבַר־בַּם עוד וישמעו וישלחו: יאוישובו אחריכן וישבו את־ העבדים ואת השפחות אשר שלחו חפשים וַיִּכְבָּשׁוּם [ויכבישום כ׳] לַעַבַדִים וַלְשְׁפַחות: יב וַיָהֵי דבר־יהוה אל־ירמיהו מאת יהוה לאמר: יג כה־אמר יהוה אלהי ישראל אנכי כרתי ברית את־אבותיכם ביום הוצאי אותם מארץ מצרים מבית עבדים לאמר: יר מקץ שבע שנים תשלחו איש את־אחיו הָעַבְרִי אֲשֶׁר יִפָּבֶר לִּךְּ וַעַבֵּדְרְ שֵׁשׁ שַׁנִים וִשְׁלַחַתוּ חָפִשִׁי מֵעָמָּך וָלֹא־שַׁמִעָוּ אֲבִוֹתֵיכֶם אֱלַי וַלָּא הַטּוּ אָת־אַוֹנָם: שׁ וַתַּשָּׁבוּ אַתָּם הַיֹּוֹם וַתַּעֲשַוּ אַת־הַיַּשַׁר בָּעִינֵּי לְקָרָא דָרָוֹר אֵישׁ לְרֵעָהוּ וַתְּכַרָתוּ בָרִית ׁ לְפַנַּי

brought idol worship into the Temple and had even marched his own son through the fires of Moloch — was understandably petrified of the alliance, but God wanted Judah to remain whole, and so would save it from the danger. Isaiah was to take one of his sons with him, a young man whose very name was a prophecy: Shearjashub, which means "the remnant shall repent," for though Destruction will come, the remnant of the nation will return to its spiritual pedestal.

The reason for this mercy is suggested by the last two verses, which are interpolated from a later chapter in *Isaiah*. Ahaz was one of the worst kings, but his son Hezekiah was one of the greatest, a man who purged his kingdom of idolatry and brought about an unprecedented resurgence of Torah study. This son would be named by God Himself. He would be called "Prince of Peace," and

he would lead his people to new heights.

#### → Haftaras Mishpatim

The Sidrah had begun with the laws of Jewish bondspeople, hammering home the message that at the heart of the Revelation at Sinai were personal dignity and freedom, even for those who had degraded themselves by selling away their freedom. In the Haftarah, the Jews of Judah stood at the mercy of King Nebuchadnezzar, who had already conquered the Land and was ready to destroy it and deprive the nation of what liberty it still had, so the freedom of slaves again became a paramount issue.

King Zedekiah and his court had belatedly recognized their obligations toward their fellow Jews. As the Torah requires, they freed the men and women who had served their seven years of serviin the Temple upon which My Name is called. <sup>16</sup> Then you reversed yourselves and desecrated My Name, and every man brought back his bondsman and every man his bondswoman whom you set free on their own, and you subjugated them to be slaves and maidservants to you."

17 "Therefore, so says HASHEM, 'You did not hearken to Me to proclaim freedom, every man for his brother and every man for his fellow: behold! - I proclaim you to be free - the words of HASHEM — for the sword, for the plaque, and for the famine, and I shall make you an object of trepidation for all the kingdoms of the earth, 18 I shall give the people who violated Mu covenant those who did not uphold the words of the covenant they sealed before Me, the calf that they cut in two and passed between its parts: 19 the leaders of Judah and the leaders of Jerusalem, the officers and the Kohanim and all the people of the Land, who passed through the parts of the calf -20 I shall give them into the hand of their enemies and into the hand of those who seek their lives: their corpses will be carrion for the bird of heaven and the beast of the field. 21 And Zedekiah, king of Judah, and his leaders I shall give into the hand of their enemies and into the hand of those who seek their lives, and into the hand of the army of the king of Babylon, who have advanced away from uou, 22 Behold! I have commanded — the words of HASHEM and I shall return them to this city and they shall wage war against it, conquer it and burn it in fire; and I shall make the cities of Judah desolate, without an inhabitant."

33 <sup>25</sup> So says HASHEM, "Were it not for My covenant day and night, had I not established the laws of heaven and earth — <sup>26</sup> then I might abominate the offspring of Jacob and David, not to take of its offspring as rulers over the offspring of Abraham, Isaac, and Jacob; for I shall bring back their captivity and show them mercy."

בבית אשר־נקרא שמי עליו: מו ותשבו ותחללו את־ שמי וחשבו איש את־עבדו ואיש את־שפחתו אשר-שלחתם חפשים לנפשם ותכבשו אתם להיות לבם לעברים ולשפחות: "יולכן בה־אַמֵּר יהוה אתם לא־שמעתם אלי לקרא דרור איש לאחיו ואיש לרעהו הנני קרא לכם דרור נאם־יהוה אל־ החרב אל הדבר ואל הרעב ונתתי אתכם לזענה ולוועה בין לכל ממלכות הארץ: יחונתתי את־ האנשים העברים את־בריתי אשר לא־הקימו את־ דברי הברית אשר כרתו לפני העגל אשר ברתו לשנים ויעברו בין בתביו: יששבי יהובה ושבי ירושלם הסרסים והכהנים וכל עם הארץ העברים בין בתרי העגל: כונתתי אותם ביד איביהם וביד מבקשי נפשם והיתה נבלתם למאכל לעוף השמים וּלבהמת הארץ: כא ואת־צרקיהוּ מלך־יהוּדָה ואת־ שריו אתן ביד איביהם וביד מבקשי נפשם וביד חיל מלך בבל העלים מעליכם: כב הגני מצוה נאם־יהוה והשבתים אל-העיר הואת ונלחמו עליה ולכדוה וּשָׁרֶפֶּהָ בָאֵשׁ וְאֵת־עָרֵי יִהוּדָה אֲתַן שִׁמַמַה מֵאֵין ישֵׁב: לג כה כה אַמר יהוה אם־לא בריתי יומם ולילה חקות שַׁמִים וַאָרץ לא־שַמְתִּי: בּו גַם־זַרַע יַּעַקּוֹב וְדַוֹּד עַבְדִּי אָמאַס מקַחַת מַזַרעוֹ מְשָלִים אֵל־זַרֵע אַבְרַהָם ישְחַק וַיַעַקב כַּי־אַשִׁיב [אשוב כּ׳] אָת־שַבוּתַם וַרְחַמְתֵּים:

# HAFTARAS TERUMAH / הפטרת תרומה

מלכים א ה:כו – ו:יג / 6:13 – 6:26 מלכים א

5 <sup>26</sup> HASHEM gave wisdom to Solomon, as He had spoken to him, and there was peace between Hiram and Solomon, and the two of them sealed a covenant. <sup>27</sup> King Solomon levied a tax upon all of Israel; the tax consisted of

ה בּו וֵיהוֹה נָתַן חָכְמָה לִשְׁלֹמֹה בַּאֲשֶׁר דִּבֶּר־לֶוֹ וַיְהִי שָׁלֹם בֵּין חִירָם וּבֵין שְׁלֹמֹה וַיִּכְרְתִוּ בְרָית שְׁנֵיהָם: בּונַיַּעַל הַמֶּּלֶךְ שְׁלֹמָה מַס מִבָּל־יִשְׁרָאֵל וַיְהִי הַמֵּס

tude, something which they had refused to do for many years. Not only did they free the people, they did it with much pomp and circumstance, sealing this old-new covenant with God by cutting apart a calf and walking through its parts, as God had commanded Abraham to do in His first covenant with him. Surely this offered the possibility that God might accept the repentance of the nation and spare them from the decree of destruction that it had been Jeremiah's unhappy duty to predict.

But scarcely had the slaves gone their way and the covenant been sealed than the ruling classes reneged on their word and captured the newly freed servants, subjecting them to a new servitude. This treachery and cruelty is indeed shocking. The act was a calculated insult to God, and it was an act of monumental insensitivity to the victims whose hopes had been so insolently and callously dashed. God responded with an angry warning of the dire fate that would soon overtake the nation of Judah, including its king and leaders.

The Haftarah concludes with two verses of consolation that are borrowed from an earlier chapter. As long as the laws of nature re-

main in effect, God will not break his covenant with Israel. Israel may richly deserve its punishment and exile, but it remains God's nation, and the Davidic dynasty will yet be the source of leaders who will rule and restore the nation to its ancient and future glory.

#### → Haftaras Terumah

The common theme of the Sidrah and Haftarah are obvious: Both speak of the construction of Sanctuaries, the Tabernacle in the Wilderness and Solomon's Temple in Jerusalem. The story of Solomon's Temple is remarkable for the numbers of men who were involved in preparing its materials and in its construction; like the Tabernacle which was erected thanks to the generous spirit of the entire nation, the Temple was built by large numbers of Jews who gave their services and volunteered to leave their homes to do hard work in foreign lands.

God's assurance to Solomon upon his completion of the Temple is a lesson in the eternal Jewish mission. Lavish appurtenances devoted to God's service are not enough. God desires the loyalty and devoted service of His people. If Israel serves Him loyally, then thirty thousand men. <sup>28</sup> He sent them to Lebanon in shifts of ten thousand per month; for a month they would be in Lebanon and for two months they would be at home. Adoniram was in charge of the tax.

<sup>29</sup> Solomon had seventy thousand carriers of burden and eighty thousand quarry workers in the mountain, <sup>30</sup> aside from Solomon's chief officers who supervised the work — three thousand three hundred — who ruled the people who performed the work. <sup>31</sup> The king commanded and they uprooted great stones, heavy stones, to lay the foundation of the Temple with hewn stone. <sup>32</sup> The builders of Solomon, the builders of Hiram, and the Gebalites fashioned and prepared the wood and the stones to build the Temple.

6 It was four hundred and eighty years after Israel's exodus from the land of Egypt: In the fourth year — in the month of Ziv. which is the second month — of Solomon's kinaship over Israel, he built the Temple for HASHEM. 2 The Temple that Solomon built for HASHEM was sixtu cubits in length, twentu cubits in width, and thirty cubits in height, 3 The portico in front of the Hall of the Temple, twenty cubits its length, in front of the width of the Temple: ten cubits its width in front of the Temple, 4 For the Temple he made windows that were broad Ion the outsidel and narrow fon the insidel. 5 Against the wall of the Temple he built a chamber all around - the walls of the Temple all around the Hall and the Most Holu — and he made side-chambers all around; 6 the lowest story, five cubits its width, the middle one, six cubits its width, and the third one, seven cubits its width, for he had provided recesses all around to the Temple, on the outside, in order not to penetrate the walls of the Temple.

<sup>7</sup> When the Temple was being built, it was built of complete quarried stone; hammers, chisels, or any iron utensils were not heard in the Temple when it was being built.

8 The entrance to the central lowest chamber was at the south side of the Temple, and up a spiral staircase they would ascend to the middle one, and from the middle one to the third story.
9 He built the Temple and completed it; he made the Temple ceiling of decorative wood and with cedar planks.
10 He built the side-chamber along the entire Temple, five cubits its height; and he covered the house with cedarwood.

<sup>11</sup> The word of HASHEM came to Solomon, saying, <sup>12</sup> "This Temple that you build — if you follow My decrees, perform My statutes, and observe all My commandments to follow them, then I shall uphold My word with you, that I spoke to David your father. <sup>13</sup> I shall dwell among the Children of Israel, and I shall not forsake My people Israel."

ישלשים אלף איש: בחוישלחם לבנונה עשרת אלפים בחדש חליפות חדש יהיו בלבנוו שנים חדשים בביתו ואדנירם על-הַמַּס: כּטוַיָהֵי לְשָׁלֹמָה שבעים אַלָּף נשא סַבַּל ושמנים אַלף חצב בַּהר: לּלבר משׁרי הנצבים לשלמה אשר על־הַמְּלַאֹלָה שלשת אלפים ושלש מאות הרדים בעם העשים בַּמִלאַכה: לֹא וַיצו הַמַּלֶךְ וַיַּסָּעוֹ אֱבַנִים גִּדְלוֹת אֶבַנִים יַקרות לְיַפֶּד הַבַּיִת אַבְנֵי גַזִית: לבּ וַיִּפְסְלוֹ בּנֵי שׁלֹמה ובני חירום והגבלים ויַכינו העצים והאבנים לבנות הבית: ו אויהי בשמונים שַנַה וְאַרְבַּע מַאִוֹת שַׁנַה לצאת בני־ישראל מארץ־מצרים בשנה הרביעית בחדש זו הוא החדש השני למלך שלמה על־ ישראל ויבן הבית ליהוה: בוהבית אשר בנה המלך שלמה ליהוה ששים־אמה ארכו ועשרים בחבו ושלשים אמה קומתו: גוהאולם על־פְּנִי הַיכַל הַבַּית עשרים אמה ארכו על־פָּנִי רְחַב הַבַּיִת עָשֶׁר בַּאַמַה רחבו על־פני הבית: דוַיַעשׁ לַבַּיִת חַלּוֹנֵי שָקפִים אטמים: הוַיָּבוֹ עַל־לִיר הַבַּיִת יַצִיעַ [יצוע כּ׳] סביב את־ קירות הַבַּיִת סַבִּיב לַהֵיכַל וְלַדְּבֵיר וַיַּעשׁ צְלַעוֹת סביב: והיציע [היצוע כ׳] התחתנה חמש באמה רחבה והתיכנה שש באמה רחבה והשלישית שבע באמה רחבה כי מגרעות נהן לבית סביב חוצה לָבַלְתַּי אַחַז בָּקִירוֹת הַבַּיַת: יוָהַבַּיַת' בִּהַבַּנתוֹ אַבַן שַׁלֶמָה מַפַּע נָבָנָה וּמַקַבוּת וְהַגַּרָזֵן בֶּל־כָּלֵי בַרְזֵּל לְא־ נשמע בבית בהבנתו: הפתח הצלע התיכנה אל־ בַתָף הַבַּית הימנית ובלולים יעלו על־התיכנה ומן־ הַתִּיכנָה אֱל־הַשְּלְשֵים: טוַיָּבֶן אֱת־הַבַּיִת וַיְכַלֵּהוּ ַנַיָּסְפָּן אָת־הַבַּיִת גַבִּים ושַדְרָת בַּאַרַזִים: יוַיבן אַת־ הַיַּצִיעַ [היצוע כּ׳] על־כּל־הבּית חמש אמות קומתו <u>ַויאַחוֹ אַת־הַבּיַת בַּעַצי ארזים: יא ויהי דבר־יהוה אל־</u> שַלמָה לֵאמָר: יבּהַבַּּיִת הַוֹּה אֲשֶר־אַתַּה בֹנָה אָם־ הַלֵרְ בִּחִקּתַי וָאָת־מִשְׁפַּטִי הַעֲשֶׁה וָשַׁמַרָתּ אַת־כּל־ מִצְוֹתַי לָלֵכֶת בַּהָם וַהַקַמֹתֵי אָת־דְּבַרֵי אָתַּךְ אֲשֵׁר דָבָּרָתִּי אֶל־דַּוָד אַבֵּיך: יגושַבנַתִּי בּתוֹך בּני ישראל ולא אעזב את־עמי ישראל:

their temples and synagogues are things of beauty for which the people will be rewarded with God's protection and loving care. But if they fail to observe His commandments, then their shrines are meaningless and the nation will face its enemies alone, with results that history shows all too tragically.

#### → Haftaras Tetzaveh

The Book of Ezekiel began when the prophet was shown how the

Shechinah, the Presence of God, was withdrawing from the Temple, leaving it an empty shell and prone to imminent destruction by Babylon's army. But God removes His Presence from places, not from His people. Throughout Ezekiel's sad task of warning the nation of the consequences of its waywardness, God told him that Israel would remain His people, that He would share their exile, and that He would bring them home again. In the concluding chapters of the book, Ezekiel saw the vision, the architecture, the

# HAFTARAS TETZAVEH / הפטרת תצוה

יחוקאל מגייכו / Ezekiel 43:10-27

43 <sup>10</sup>You, Ben Adam! Tell the House of Israel of the Temple and let them be ashamed of their sins; and measure the design. <sup>11</sup> And if they are ashamed of all they did — the form of the Temple and its design; its exits and entrances with all its forms; all its decrees with all its forms; and all its regulations, make known to them and write down before their eyes, that they may remember all its form and all its decrees and perform them.

12 This is the teaching of the Temple: atop the mountain, its entire boundary all around is holy of holies; behold! this is the teaching of the Temple.

<sup>13</sup> These are the dimensions of the Altar in cubits, each "cubit" to be a cubit and a handbreadth; but the base is to be a cubit as is the cubit of the width; and the boundary upon its edge all around is half a cubit each, and this is the top of the Altar.
<sup>14</sup> Now from the base upon the ground up to the lower Azarah, two cubits with a width of one cubit; from the small Azarah up to the large Azarah, four cubits with a width of one cubit. <sup>15</sup> And the Har'el four cubits; and from the Ariel and above were four comers. <sup>16</sup> The Ariel is twelve cubits long by twelve cubits wide, squared toward its four comers. <sup>17</sup> The Azarah is fourteen cubits long by fourteen cubits wide toward its four quarters; and the boundary surrounding it is half a cubit, its base is a cubit all around, and its ramp is turned eastward.

<sup>18</sup> Then He said to me: "Ben Adam! Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: These are the decrees of the Altar on the day that it is made, so that olah-offerings may be brought upon it and blood may be dashed on it. <sup>19</sup> Give to the Kohanim, the Levites, who are the offspring of Zadok and who approach Me — the words of HASHEM/ELOHIM — to serve Me, a young bull as a sin-offering. <sup>20</sup> Take some of its blood and place it upon its four comers and upon the four comers of the Azarah and the boundary all around, and you shall purify it and atone for it. <sup>21</sup> You shall take this sin-offering bull and burn it at the end of the Temple, outside the Sanctuary. <sup>22</sup> And on the second day you shall bring an unblemished he-goat as a sin-offering; and they shall purify the Altar as they had purified it with the bull.

<sup>23</sup> "When you have completed the purification, you shall bring near an unblemished young bull and an unblemished ram from the flock. <sup>24</sup> Bring them near before HASHEM and let the Kohanim

מג יאתה בן־אדם הַגַּד את־בֵּית ישׂרָאֵל את־הבִּית ויבלמו מעונותיהם ומדדו את־תַכנית: יא ואם־נכלמו מבל אשר־עשו צורת הבית ותכונתו ומוצאיו ומובאיו וכל־צורתו ואת כל־חקתיו וכל־צורתו ובל-תורתו הודע אותם וכתב לעיניהם וישמהו את־ בל־צורתו ואת־כל־חקתיו ועשו אותם: יב ואת תורת הבית על־ראש הההר כל־גבלו סביב ו סביב קרש קרשים הנה־ואת תורת הבית: יגואלה מדות המזבח באמות אמה אמה וטפח וחיק האמה ואמה־רחב וגבולה אל-שפתה סביב זרת האחד וזה גב המזבח: ירומחיק האַרץ ער־הַעַזַרַה הַתַּחַתּוֹנַה שתים אמות ורחב אַמָּה אָחָת וּמֵהַעַזַרָּה הַקּטַנַּה עַר־ העזרה הגדולה ארבע אמות ורחב האמה: טונההראל אַרבע אַמות ומהאַראיל ולמעלה הקרנות אַרבע: טווהאַראיל שתים עשרה ארך בשתים עשרה רחב רבוע אל אַרבַעַת רבַעַיו: יוָהַעַוַרָּה אַרָבָּע עשָרָה אֹרֶךְ בָּאַרְבַּע עשִרָה רֹחַב אַל־אַרבּעַת רבַעיה והַגָּבוּל פַבִיב אוֹתָה חֵצִי הַאַפַּה והחיק לה אמה סביב ומעלתהו פנות קדים: יחוניאמר אַלַי בּוֹ־אַרָם כָּה אַמר אַדני יהוה אַלָה חקות המזבח ביום העשותו להעלות עליו' עולה ולורק עליו בם: ישונתתה אל־הַכְּהַנִים הַלוּים אשר ָהֶם מָזָּרֶע צַרוֹק הַקּרבִים אַלֵּי נָאָם אַדנַי יַהוָה לְשַׁרְתַנִי פַר בַּן־בַּקַר לְחַטָאת: כּוָלֵקַחָתַ מִדָּמוֹ וַנַּתַתַּה עַל־ אַרבּע קרנותיו ואַל־אַרבּע פּנות הַעַזַרָה ואַל־הַגבוּל סָבֵיב וַחְטֶאתַ אוֹתוֹ וָכְפַּרְתַהוּ: כּאוַלֵקַחָתַּ אָת הַפַּר הַחַטַאת וּשָׁרַפוֹ בִּמִפָּקַר הַבַּיִת מְחוּץ לַמִּקְרַשׁ: בבוביום הַשַּבִּי תַּקְרֵיב שְעֵיר־עָזִים תַּמִים לְחַשָּאת וְחַטָּאוֹ אֶת־הַמִּזְבַּׁחַ בַּאֲשֵׁר חַטָּאוֹ בַפַּר: כג בַּכַלּוֹתְרָ מַחַטֵא תַּקָרִיב' פַּר בַּן־בַּקר תמים ואיל מז־הצאן תַּמֶים: כּדְוָהָקָרָבָתַּם לְפָנֵי יהוָה וָהָשְלִיכוּ הַכַּהָנִים

dimensions, the laws of the Third Temple. Finally, he saw the vision of the Shechinah's return — the same Shechinah whose departure he had tearfully witnessed twenty years earlier.

The chapter of the *Haftarah* opens with that vision. It is punctuated with an admonition that the excesses and moral looseness of royalty should never again be permitted to encroach upon the sanctity of the Temple.

The Haftarah itself begins in the middle of the chapter, with Ezekiel's vision of the Altar, upon which the returning Children of Israel would bring the offerings that signify their unchanging closeness to God. The passage includes a descrip-

tion of the offerings that would "cleanse" the Altar, preparing it for its holy task. Thus, this passage is a fitting companion to Tetzaveh, with its instructions for the Tabernacle and the Kohanim, and the procedure of offerings that would consecrate them and the Altar.

For certain parts of the Altar, Ezekiel uses symbolic names that are not found elsewhere in Scripture: Harel, literally "mountain of God," refers to the Altar's upper four cubits; Ariel, literally "lion of God," to the site of the sacrificial fire atop the Altar; and Azarah, literally "courtyard," to the entire roof of the Altar, including the walkways at its sides for the Kohanim.

throw salt upon them and bring them up as an olah-offering to HASHEM. <sup>25</sup> For seven days you shall make a he-goat sin-offering for each day; and they shall prepare an unblemished young bull and a ram from the flock. <sup>26</sup> For seven days they shall make atonement for the Altar and purify it, and they shall inaugurate it.

<sup>27</sup> "When the days are over, it shall be that from the eighth day onward the Kohanim may prepare on the Altar your olah-offerings and your peace-offerings, and I shall grant you favor — the words of mu Lord HASHEM/ELOHIM."

עֲלֵיהֶם מְּלֵח וְהָצֵלָוּ אוֹתָם עֹלֶה לֵיהוְה: בּהשִּׁבְעַת יָמִים תַּצְשֶׁה שְׁעֵיר־חַטָּאת לַיִּוֹם וּפְּר בֶּן־בָּקָר וְאַיִּל מֵן־הַצְּאוֹ תְּמִימִים יַצְשְׁוֹ: בּוּ עִּלָה נִפְּר יָמִים יְכַפְּרוּ אֶת הַבְּיָנִם תַּשְׁמִינִים יַצְשְׁוֹ: בּוּ עִיכַלְּוֹ אֶת־הַנְּמִים וְנִבְּלְּוֹ יְבָיוֹם וּפְר בָּיִנִם עַל־הַמִּוֹבְׁהַ הַשְּׁמִינִם וְעָלְהִי יַבְשְׁמִינִם וְלָיְאָה יַצְשׁׁוֹ הַכְּהָנִים עַל־הַמִּוֹבְּהַ אָת־שֵּלְמֵיכֶם וְנָעְאַתִי אֶתְלֶם נְאָת־שֵּלְמֵיכֶם וְנָעְאַתִי אֶתְכֶּם נְאָת אַבני יהוה:

## HAFTARAS KI SISA / הפטרת כי תשא

I Kings 18:1-39 / מלכים א יח:א־לט Ashkenazim begin the Haftarah here.

18 If the happened after many days that the word of HASHEM came to Elijah, in the third year, saying, "Go, appear to Ahab: I shall send rain upon the face of the land."

<sup>2</sup> Elijah went to appear to Ahab, and the famine was severe in Samaria. <sup>3</sup> Ahab summoned Obadiah, who was in charge of the household — Obadiah feared God greatly. <sup>4</sup> When Jezebel had been cutting down the prophets of HASHEM, Obadiah took a hundred prophets and hid them, fifty to a cave, and sustained them with bread and water. <sup>5</sup> And Ahab said to Obadiah, "Go through the land to every spring of water and to all the streams; perhaps we may find grass and keep horses and mules alive, and we shall not be cut off without animals."

<sup>6</sup> They divided the land between themselves that they may traverse it; Ahab went alone in one direction and Obadiah went alone in another direction. <sup>7</sup> Obadiah was on the road and behold! Elijah was opposite him; he recognized him and fell on his face and said. "Is this you, my lord Elijah?"

<sup>8</sup> He said to him, "It is I. Tell your lord: Elijah is here!"

<sup>9</sup> He said, "What is my sin that you deliver your servant into Ahab's power, to put me to death? <sup>10</sup> As HASHEM, your God, lives, there is not a nation or kingdom where my lord has not sent to seek you, and they have responded, 'He is not here!' He had the kingdom or the nation swear that they could not find you. <sup>11</sup> And now you say, 'Go tell your lord that Elijah is here!' <sup>12</sup> As soon as I go from you, a spirit of HASHEM will carry you where I will not know, and I will have come to tell Ahab and he will not find you — and he will kill me! But your servant has feared HASHEM since my youth. <sup>13</sup> Surely my lord has been told what I did when Jezebel murdered the prophets of HASHEM, and I hid some of the prophets of HASHEM,

יח אויהי ימים רבים ודבר־יהוֹה הַיַה אַל־אַליַּהוּ בשנה השלישית לאמר לה הראה אל־אַחאב ואתנה מטר על־פני האדמה: בנילד אליהו להראות אל־אַחָאַב וְהַרַעַב חַזָּק בְּשָׁמִרָוֹן: גַ וַיָּקרַא אַחָאַב אָל־ עבריהו אשר על־הבית ועבדיהו היה ירא את־יהוה מאד: דויהי בהכרית איזבל את נביאי יהוה ויקח עבדיהו מאה נביאים ויחביאם חמשים איש במערה וכלכלם לחם ומים: הויאמר אחאב אל־עבריהו לך בארץ אל-כל-מעיני הַמַּים ואל כַּל־הַנְּחַלִים אוּלֵי ו נמצא חציר ונחיה סוס ופרד ולוא נכרית מהבהמה: ּונַיַחַלָּקוּ לַהַם אַת־הַאַרָץ לֵעַבַר־בַּהּ אַחָאָב הַלַּךְ בַּבֶרָךְ אֲחַר לְבַדִּוֹ וִעְבַרְיַהוּ הַלַּךְ בָּבֵרָךְ־אָחַר לְבַרְוֹ: יוַיָּהֵי עַבַרַיַּהוֹ בַּדָּרֶךְ וָהְנָה אֱלָיַהוּ לְקַרַאתוּ וַיַּכְּרֶהוֹ וַיָּאמֶר הַאַתַה זָה אַרנִי אַלְיַהוּ: חַנִּאמֶר הַאַתַה זָה אַרנִי אַלְיַהוּ: חַנִּאמֶר לו אַני לַךְ אָמִר לֵאדניך הַנָּה אַלְיַהוּ: טוַיִּאמֶר מָה ָּחָטָאתִי כֵּי־אַתָּה נתָן אֶת־עַבְדָּךָ בְּיַדְ אַחָאָב לֱהַמִּיתֵנִי: חין יהוה אלהיר אם־יש־גוי וממלכה אשר לא־י שלח אַרני שַם לבַקַשָּׁרְ ואַמִרוּ אַיוַ וְהִשְׁבֵּיעַ אֵת־ הממלכה ואת־הגוי כי לא ימצאבה: יא ועתה אתה אמר לַך אָמָר לַארנֵיך הָנָה אַלִּיָהוּ: יב וְהַיַּה אַנִי וּ אַלַר מַאִתַּרְ וִרוֹחַ יהוָה וֹ יִשְּאֲךְ עַל־אֲשֵׁר לִא־אַדַע וּבַאתִי לַהַגַּיִר לַאַחאַב וַלָּא יִמְצֵאָרְ וַהַרָגַנִי וַעַבְדָּךָ יַרָא אֵת־ יהוָה מִנְעָרֵי: יּ הַלְא־הָגֵּד לֵאדנִי אַת אֲשֶׁר־עַשִּׁיתִי בַּהַרָג אָיזָבֶל אַת נָבִיאֵי יהוה ואחבּא מנביאי יהוה

#### → Haftaras KI Sisa

Just as the Sidrah tells of the nation's doubt as to who was truly God's spokesman and the leader He designated for Israel, the Haftarah tells of another time of national confusion, when Israel wondered where to place its allegiance. King Ahab and Queen Jezebel ruled the Northern Kingdom, the Ten Tribes that had broken away from the rule of the Davidic dynasty. In a long line of wicked kings, Ahab was one of the worst, and his queen, a non-Jewish idol worshiper, ruthlessly killed every righteous prophet she could find, while filling her household with the false prophets of her Idols.

Ahab was a strong leader, who firmly implanted idolatry throughout his kingdom. His nemesis was Elijah, the great and courageous prophet who braved threats of death to carry the word of God to the people.

This narrative begins at the end of three years of devastating drought that had been decreed by Elijah. The furious Ahab had decreed the death penalty on Elijah, forcing the prophet into hiding. Ahab and his servant Obadiah were desperately searching for grass to keep the animals alive. (Inknown to Ahab, Obadiah was himself a prophet, who risked his life to save and support a hun-

a hundred men, fifty, fifty men to a cave, and I sustained them with bread and water. <sup>14</sup> And now you say to me, 'Go tell your lord Eliiah is here!' He will kill me!"

15 Elijah said, "As HASHEM, Master of Legions, lives, before Whom I have stood — today I will appear to him!"

<sup>16</sup> Obadiah went toward Ahab and told him, so Ahab went toward Elijah. <sup>17</sup> When Ahab saw Elijah, Ahab said to him, "Is that you, you troubler of Israel?"

<sup>18</sup> He said to him, "I have not troubled Israel, but you and your father's house, when you forsook the commandments of HASHEM and followed the Baal idols! <sup>19</sup> And now, send forth to gather all of Israel to me at Mount Carmel, and also the four hundred and fifty prophets of the Baal and the four hundred prophets of the Asheirah, who eat at Jezebel's table."

מֶאָה אִישׁ חֲמִשִּׁים חֲמִשִּׁים אִישׁ בַּמְעָרָה וְאֲכַלְּהָלָם אָתִרָּה אַרְבַּע מֵאוֹת אַרְבַּע־מֵאְוֹת וְחֲמִשִּׁים חֲמִשִּׁים אִישׁ בַּמְעָרָה וְאֲכַלְּהָלִּי הַנְּיִם אָרְבָּע לְּהְ אֲמִר לֵאְ אֲמִר לֵאִ אַלְיָהוּ חֵי יהוֹה צְּבָאוֹת אֲשֶׁר לְאְרֵבְע אַחְאָב נִינֶּגְר־לְוֹ נִינֶלְךְ אַחְאָב לְקְרֵאת אַחְאָב אָלִייוּ יוּ וַנִּיאֶר לְא עָבֹרְתִּה אַלִּיוּ חִי נִינֶּלְרְ אַחְאָב אַלִּיהוּ נַיְּאמֶר לְא עָבַרְתִּה אַלְיוּ הִיּנְם אָרְיּאָה אַלֵּיוּ יוּ וּנִיאֶר אַחְאָב אַלְיָהוּ נַיְּאמֶר לְא עָבַרְתִּה אַלְיוּ הִיּנְים אָרְבָּע אַלְיָהוּ נַיְאמֶר לְא עָבַרְתִּה אַלְיִהוּ הִיּנְים אָרְבָּע מַאְוֹת אַחְאָב נִינֶּבְר־לְּוֹ נִינֶלְךְ אַחְאָב לְקְּרָאת אַלְיָהוּ נַמְיִּא עָר־בְּעִל אַלְיָהוּ נַתְּלְּעָם עְּבְּיִתְ אַבְיִּה בְּעָעְרִה וְמָבְּעְ מֵאְוֹת אַחְיָּאָב לְּכִּעְ אַלְיָּה וְנְבִיאֵי הַאָּשֶׁרָה אַרְבָּע מֵאוֹת אַחְבָּל אָל אֶל-הַר הַבּּרְעֵמְל וְאֶת־נְבִּיאֵי הַבְּעַעְרָה וְנְבִיאֵי הַבְּעַעְרָה וְנְבִיאֵי הַאָּבְעַ מֵאוֹת אַחְלָּב אָלְבְּע מְאֹנִים הְמָיִם הְמָיִם הְמָיִם הְמָיִם הְמָיִם הְמָיִב מְּלְים אָתְבְּבְּע מֵאוֹת אַחְבָּל אָל אֶל-הַר הַבּּרְעֵמְל וְאָת־נְבִיאִי הַבְּעְלְים אִיוֹבֶּל מִּעְנִים הְמָיִם אָחָן אִיוֹבֶל: שִּלְבָּא הַיּבְּים אִיחָן אִיוֹבֶּל: שִּלְבִּיא שִׁלְחָן אִיוֹבֶל:

Sephardim begin the Haftarah here.

<sup>20</sup> Ahab sent among all the Children of Israel and he gathered the prophets to Mount Carmel. <sup>21</sup> Elijah approached all the people and said, "How long will you dance between two opinions? If HASHEM is the God, follow Him! And if the Baal, follow it!"

The people did not answer him a word.

<sup>22</sup> Elijah said to the people, "I have remained a prophet of HASHEM by myself, but the prophets of the Baal are four hundred and fifty men. <sup>23</sup> Let them give us two bulls; let them choose one bull for themselves, cut it, and put it on the wood, but not apply fire; and I will prepare one bull and place it on the wood, and I will not apply fire. <sup>24</sup> You shall call out in the name of your god and I shall call out in the Name of HASHEM, and whichever God responds with fire, He is God!"

All the people responded, "The proposal is good!"

<sup>25</sup> Elijah said to the prophets of the Baal, "Pick yourselves one bull and prepare it first, for you are the majority, and call out in the name of your god, but do not apply fire."

<sup>26</sup> They took the bull that he gave them and prepared it, and called out in the name of the Baal from the moming until noon, saying, "O Baal, answer us!" but there was neither sound nor response, and they danced by the altar that he made.

<sup>27</sup> At noontime, Elijah ridiculed them, and he said, "Cry out in a loud voice, for he is a god! Perhaps he is conversing, or pursuing [enemies], or relieving himself; perhaps he is asleep and he will awaken!"

<sup>28</sup> They called out with a loud voice and cut themselves with swords and knives, according to their custom, until blood spurted on them. <sup>29</sup> When the noon hour passed they prophesied until the time of the afternoon-offering — but there was neither sound, nor response, nor listener.

30 Elijah said to the entire people, "Draw near to me," and

בוישלח אחאב בכל-בני ישראל וַיַּקבּץ אַת־הַנְבִיאִים אַל־הַר הַכַּרְמֵל: כא וַיֹּגֵשׁ אַליַהוֹ אַל־כּל־הַעָם ויֹּאמר עד־מַתַּי אַתָּם פָּסָחִים על־שַתִּי הסעפּים אם־יהוה האלהים לכו אחריו ואם־הבעל לכו אחריו ולא־ ענו העם אתו דבר: כב ויאמר אַליַהוֹ אַל־הַעָם אַנִי נותרתי נביא ליהוה לבדי ונביאי הַבַּעַל אַרבַע־ מאות וחמשים איש: כג ויתנו־לנו שנים פרים ויבחרו להם הפר האחר וינתחהו וישימו על-העצים ואש לא ישימו ואני אעשה ו את־הפר האחר ונתתי על־ העצים ואש לא אשים: כר וקראתם בשם אל היכם ואני אקרא בשם־יהוה והיה האלהים אשר־יענה באש הוא האלהים וַיעַן כַּל־הַעַם וַיַּאמָרוּ טוב הַדְּבַר: בהוַיֹּאמֶר אֵלַיַּהוּ לְנָבִיאֵי הַבַּעַל בַּחַרוּ לַכֹם הפַר הַאַחַר נַעשוּ רַאשׁנָה כִּי אַתם הרבים וקראוּ בשם אַל הַיכָם וָאַשׁ לא תַשִּימוּ: כּוּ וַיִּקחוו את־הפר אשר־ ַנָתַן לָהֶם נַיֵּצְשוֹּ נַיָּקָרָאוּ בָשֵם־הַבְּבַעל מֶהַבּּקֵר ועד־ הַצָּהָרֵים לֵאמר הַבַּעַל עַנָנוּ וְאֵין קוֹל וְאֵין ענֵה וַיִּפְסְחוֹר עַל־הַמָּוַבָּחַ אָשֵר עַשַה: מוניהי בצהרים ויהתל בּהם אַליָהוּ וַיֹּאמֶר קראוּ בקול־גַּדוֹל כֵּי־אֵל הִים הוא כֵּי שִים וִכִי־שֵיג לוֹ וָכִי־דֵרֶךְ לוֹ אוּלֵי יַשֵׁן הָוּא וִיַבֶּץ: כחניקראו בַּקוֹל גַּרוֹל נִיתְגַרְרוֹ כַּמְשַפַּטִם בַּחַרְבוֹת וברמחים עד־שפרידם עליהם: כטויהי כעבר ַהַצָּהַרַיִם וַיִּתְנַבָּאוּ עַד לַעַלוֹת הַמַּנַחָה וְאֵין־קוֹל וֹאין־ ענה ואין קשב: לוויאמר אליהו לכל־העם גשו אלי

dred prophets of HASHEM. When Ahab and Obadiah set off in different directions, Elijah appeared to Obadiah, and ordered him to tell Ahab that Elijah was ready to face him.

The result was the momentous confrontation on Mount Carmel, where Elijah challenged all of Jezebel's charlatans to a test that would prove conclusively Who was God and what

was a fraud. The result was a miracle that convinced all the masses of Israel to shout in joyous unison, "HASHEM — He is the God!" These stirring words are proclaimed by Jewish congregations at the climax of the Yom Kippur service, for the goal of repentance — and, indeed, of Jewish life — is to achieve that recognition.

all the people drew near to him. He repaired the disassembled altar of HASHEM. <sup>31</sup> Elijah took twelve stones, corresponding to the number of the tribes of the children of Jacob, to whom the word of HASHEM came, saying, "Your name shall be Israel." <sup>32</sup> He built the stones into an altar in the Name of HASHEM, and he made a trench large enough to plant two se'ah of seed, around the altar. <sup>33</sup> He arranged the wood, cut up the bull, and put it on the wood. <sup>34</sup> He said, "Fill four jugs with water and pour them on the olah-offering and on the wood." Then he said, "Do it a second time!" and they did it a second time. He said, "Do it a third time!" and they did it a third time. <sup>35</sup> The water went all around the altar and the water even filled up the trench.

<sup>36</sup> At the time of the afternoon offering, Elijah the prophet approached and said, "HASHEM, God of Abraham, Isaac, and Israel, today it will become known that You God are with Israel and I am Your servant, and at Your word have I done all these things. <sup>37</sup> Answer me, HASHEM, answer me — and let this people know that You are HASHEM, the God, and You will turn their heart back."

<sup>38</sup>A fire of HASHEM descended and consumed the olah-offering and the wood, and the stones and the earth; and it licked the water in the trench. <sup>39</sup> The entire people saw and fell on their faces and said, "HASHEM — He is the God!" HASHEM — He is the God!"

ויגשוּ כל־העם אליו וירפּא את־מובח יהוה הַהַרוּס: לא ויקח אליהו שתים עשרה אבנים כמספר שבטי בני־יעקב אשר היה דבר־יהוה אַלַיוֹ לַאמֹר יִשְׁרָאֵל יהיה שמר: לבויבנה את־האבנים מזבח בשם יהוה ויעש תעלה כבית סאתים זרע סביב למובח: לגויערה את־העצים וינתח את־הַפַּר וישם על־ העצים: לדויאמר מלאו ארבעה כדים מים ויצקו על-העלה ועל-העצים ויאמר שנו וישנו ויאמר שלשו וישלשו: להוילכו המים סביב למזבח וגם את־התעלה מלא־מים: לו ויהי ובעלות המנחה ויגש אליהו הנביא ויאמר יהוה אלהי אברהם יצחק וישראל היום יודע כי־אַתַה אַלהִים כּישראַל ואני עבדה ובדברה (ובדבריה בין עשיתי את כל-הדברים האלה: לו ענני יהוה ענני וידעו העם הוה כי־אתה יהוה האלהים ואתה הַסְבֹּת אֶת־לְבָּם אַחַרַנִּית: לח ותפל אש־יהוה ותאכל את־העלה ואת־העצים ואַת־הַאַבַנִים וָאַת־הַעַפַר וָאֵת־הַמַּיִם אַשַר־בַּתּעלה לחכה: לטוירא כל-העם ויפלו על־פניהם ויאמרו יהוה הוא האלהים יהוה הוא האלהים:

# HAFTARAS VAYAKHEL / הפטרת ויקהל

מלכים א זייג־כו / Kings 7:13-26 מלכים א זייג־כו According to the Sephardic custom

7 <sup>13</sup> King Solomon sent and brought Hiram from Tyre — 14</sup> he was the son of a widow from the tribe of Naphtali, and his father, a resident of Tyre, was a coppersmith — he was filled with wisdom, insight, and knowledge to perform all work with copper, so he came to King Solomon and performed all his work.

<sup>15</sup> He fashioned the two pillars of copper; eighteen cubits the height of each pillar, and its circumference could be measured by a sixteen-cubit string — and so was the second pillar. <sup>16</sup> He made two crowns to place atop the two pillars, cast from copper; five cubits the height of one crown and five cubits the height of the second crown. <sup>17</sup> There were nettings of meshwork, braided, chainwork, for the crowns that were atop the pillars, seven for the one crown and seven for the second crown. <sup>18</sup> He made the pillars, and two rows [of pomegranates] all around on each netting, to cover the crowns that were on top with pomegranates; and he did the same for the second crown. <sup>19</sup> The crowns that were atop the pillars had the same rose-like design

זיג וַישׁלַח הַמַּלַך שׁלמה וַיַּקַח את־חירַם מצר: יַּר בַּוְ־ אשה אלמנה הוא ממטה נפתלי ואביו איש־צרי חרש נחשת וימלא את־הַחַכמה ואת־הַתְבוּנָה ואת־הדעת לעשות כל־מלאכה בנחשת ויבוא אל־ המלך שלמה ויעש את־כל־מלאכתו: טוויצר את־ שני העמודים נחשת שמנה עשרה אמה קומת הַעַמוּד הַאָחַד וחוּט שתים־עשרה אמה יסב את־ הַעַמִּוּד הַשַּׁנֵי: שּוּשִׁתֵּי כִתַרֹת עַשָּׁה לַתַת עַל־רָאשֵׁי הַעַמוּרֵים מַצַּק נַחשַת חַמַש אַמות קומת הכתרת הָאֶחָת וְחָמֵשׁ אַמּוֹת קוֹמָת הַכּתֶרֶת הַשָּׁנֵית: יוּ שְּבַבְּים מַעשה שָבַבָּה גָדַלִים מַעשה שַרשׁרות לַכּתרת אשר עַל־ראש הַעַמוּדים שבעה לכתרת האחת ושבעה לַכּתֵרֵת הַשַּׁנֵית: יח וַיַּעשׁ אֶת־הַעַמוּדִים ושַׁנִי טוּרִים ַסַבִּיב עַל־הַשִּבַבַה הַאֶחַת לְכַסִות אֶת־הַבְּתַרת אֱשֶר עַל־רָאשׁ הָרַמּנִים וְכֵן עַשַּׁה לַכּתַרֶת הַשְּנֵית: ייוּכְתָרת אַשֶּׁר עַל־ראש הַעַמוּדים מַעַשָּה שושַן

→ Haftaras Vayakhel

Both the Ashkenazic and the Sephardic Haftaros come from the same chapter in I Kings that tells of Solomon's construction of the First Temple. Here, too, contributions of generous and enthusias-

tic people were amassed, and skilled artisans participated in making the respective parts of the building and its various vessels and utensils. As described in this chapter, they were ornate and intricate; they were both more numerous and more luxurious than

as the Hall, for four cubits. <sup>20</sup> And the crowns on the two pillars extended also upward opposite the bulge that was at the side of the netting, and the two hundred pomegranates — in rows all around — were on the second crown.

<sup>21</sup> He set up the pillars for the Hall of the Sanctuary; he set up the right pillar and called its name Yachin, and he set up the left pillar and called its name Boaz. <sup>22</sup> On the top of the pillars was a rose-like design, so the work of the pillars was completed.

<sup>23</sup> He made the Sea of cast [metal], ten cubits from one edge to the other, circular all around; five cubits its height, and a thirty-cubit string encircled it all around. <sup>24</sup> Egg-like designs encircled it below its lip, surrounded it all around, ten for each cubit girdling the Sea all around; the eggs were in two rows, cast together with the casting [of the Sea]. <sup>25</sup> It stood on twelve oxen, three facing north, three facing west, three facing south, and three facing east; the Sea was on top of them, with their haunches inward. <sup>26</sup> Its thickness was a handbreadth and its lip was designed like the lip of a cup with a rose-blossom design; it contained two thousand basmeasures.

באולם ארבע אמות: כוכתרת על־שני העמודים גם-ממעל מלעמת הבטן אשר לעבר השבבה [שבכה כי] והרמונים מאתים טרים סביב על הכתרת השנית: כאויקם את־העמדים לאלם ההיכל ויקם את־העמוד הימני ויקרא את־שמו יכיז ויקם את־ העמוד השמאלי ויקרא את־שמו בעז: כב ועל ראש העמורים מעשה שושו וַתְּתָּם מְלֵאכֶת הַעַמּוּרֵים: בגויעש את־הים מוצק עשר בַּאַמַּה מִשְּׁפַּתוֹ עַד־ שפתו עגל ו סביב וחמש באמה קומתו וקו [וקוה כי] שלשים באמה יסב אתו סביב: כרופקעים מתחת לשפתו ו סביב סבבים אתו עשר באמה מקפים את־ הים סביב שני טורים הַפּקעים יַצַקים בֵּיצַקְתוֹ: בה עמד על־שני עשר בקר שלשה פנים ו צפונה ושלשה פנים ו יַּמָה ושלשה ו פנים נגבה ושלשה פנים מזרחה והים עליהם מלמעלה וכל־אחריהם ביתה: כו ועביו טֶפַח ושָפַתוֹ כָמֵעשֵה שָפַת־כַּוֹס פַּרַח שׁוֹשַׁן אַלפּים בּת יכיל:

I Kings 7:40-50 / מלכים א ז:מ־נ The Haftarah for Vavakhel according to the Ashkenazic custom.

7 <sup>40</sup> Hiram made the lavers, the shovels, and the blood basins; and Hiram finished doing all the work that he did for King Solomon for the House of HASHEM. <sup>41</sup> The two columns and the two globes of the capitals that were atop the columns; and the two netted ornamentations to cover the two globes of the capitals that were atop the columns; <sup>42</sup> and the four hundred pomegranates for the two netted ornamentations, two rows of pomegranates for each netted ornamentation to cover the two globes of the capitals that are on the upper surface of the columns; <sup>43</sup> and the ten pedestals, and the ten lavers upon the pedestals; <sup>44</sup> and the one pool, and the twelve oxen under the pool; <sup>45</sup> and the pots, the shovels, and the blood basins; all these vessels that Hiram made for King Solomon for the House of HASHEM were of burnished copper.

46 The king cast them in the Plain of the Jordan in firm clay, between Succoth and Zarathan. 47 Solomon left all the vessels [unweighed] because there were so very many; the weight of the copper was not calculated.

<sup>48</sup> Solomon made all the vessels that were in the House of HASHEM: The Golden Altar, and the Table — upon which was the bread — was of gold; <sup>49</sup> and the candelabra, five to the right and five to the left, before the Holy of Holies, were of refined gold; and the blossom, the lamps, and the tongs were of gold;

ז מויעש חירום את־הֹכּיּרוֹת ואת־היעים ואת־ המורקות ויכל חירם לעשות את־כַּל־הַמּלַאבָה אשר עשה למלך שלמה בית יהוה: מא עמודים שנים וָגַלָּת הַכְּתַרֵת אֲשֶׁר־עַל־רַאשׁ הַעַמּוּדִים שַׁתַּיִם והַשַּבְכוֹת שׁתִּים לכּסוֹת את־שַתִּי גּלּוֹת הכּתרת אַשֵּר עַל־רָאשׁ הַעַמּוּרֵים: מבּוָאַת־הַרמּנים ארבּע מאות לשתי השבכות שני־טורים רמנים לשבבה הַאֶּחֶת לְכַּסוֹת אֶת־שָׁתֵּי גַּלּוֹת הַכַּתַרֹת אַשַּר על־פּני הַעָּמוֹרֵים: מג וָאֵת־הַמְּכֹנִוֹת עֲשֶׁר וְאָת־הַכִּיֹרת עֲשַׂרַה עַל־הַמִּכֹנִוֹת: מּר וָאֵת־הַיַּם הַאֲחֲד וָאֵת־הַבַּקַר שְׁנֵים־ עַשַּׂר תַּחַת הַיֵּם: מהואת־הסירות ואת־היעים ואת־ הַמַּזַרְלְּוֹת ואת בּל־הבּלים האלה והאהל בן אשר עשה חיבם למלך שלמה בית יהוה נחשת ממרט: מּבְּכַבָּר הַיַּרְהַן יִצָּקָם הַמֵּלֵךְ בִּמַעַבֵה הָאֶרְמָה בֵּין סָכַּוֹת וּבֵין צַרָתַן: מו וַיַּנַּח שׁלֹמה את־כּל־הכּלים מֶרָב מִאָד מָאָד לָא נֶחָקַר מִשְׁקַל הַנָּחָשֵׁת: מח וַיַּעֲשׁ שלמה אֶת כַּל־הַכַּלִים אֲשֵׁר בֵּית יהוָה אֶת מְזְבַּח הַנָּהָב וִאֵת־הַשָּׁלְחָן אֲשֵר עַלֵיו לֶחֶם הַפַּנִים זַהַב: מטואת־הַמנרות חַמשׁ מיָמין וחַמשׁ משּמאל לפני הַבְּיִר זָהָב סָגִוּר וִהַפֵּרַח וִהַנֵּרָת וְהַמֶּלְקָחַיִם זָהָב:

those made for the Tabernacle in the Wilderness. Three parts of the Temple that are mentioned here are not found at all in the account of Exodus. The "Sea" [Yam] was actually a larger form of the Laver. The name Sea alludes to its very large size, which is given as a volume of 2,000 bas-measures. A bas is the volume of 432 average-sized eggs, so the Sea contained over 13,000 gallons.

<sup>50</sup> and the bowls, the musical instruments, the blood basins, the spoons, the firepans were of refined gold; and the hinges for the innermost chamber of the House, the Holy of Holies, for the doors of the Hall of the House were of gold. ֵּנְיָהַסְפּֿוֹת וְהַמְּזַמְּרְוֹת וְהַמִּזְרָקּוֹת וְהַכַּפְּוֹת וְהַמַּחְתִּוֹת זָהֵב סָגִוּר וְהַפּתוֹת לְרַלְתוֹת הַבָּיִת הַפְּנִימִי לְקּרֶש הַקַרְשִׁים לְרַלְתִי הַבַּיִת לַהֵיכָל זָהָב:

## HAFTARAS PEKUDEI / הפטרת פקודי

According to the Sephardic custom, the previous Haftarah (I Kings 7:40-50) is read. According to the Ashkenazic custom, the following Haftarah is read.

מלבים א ז:נא – ח:כא / Kings 7:51 – 8:21

7 51 When all the work that King Solomon did in the House of HASHEM was completed, Solomon brought what his father David had sanctified — the gold, silver, and utensils — [which] he placed in the treasuries of the House of HASHEM.

8 Then Solomon gathered together the elders of Israel, all the heads of the tribes, the leaders of the ancestral families of the Children of Israel, to King Solomon in Jerusalem, to bring up the Ark of the Covenant of HASHEM from the City of David, which is Zion. <sup>2</sup> All the men of Israel gathered to King Solomon in the Month of the Mighty Ones, for the Feast [of Succos], which is the seventh month.

<sup>3</sup> All the elders of Israel arrived and the Kohanim bore the Ark. <sup>4</sup> They brought up the Ark of HASHEM and the Tent of Meeting and all the sacred utensils that were in the Tent; the Kohanim and Levites brought them up. <sup>5</sup> King Solomon and the entire congregation of Israel that assembled with him accompanied him before the Ark; they were slaughtering flocks and cattle in such abundance that they could not be counted nor numbered.

6 The Kohanim brought the Ark of the Covenant of HASHEM to its place, to the Sanctuary of the House, to the Holy of Holies, beneath the wings of the Cherubim. <sup>7</sup> For the Cherubim spread their wings on the place of the Ark, and the Cherubim covered over the Ark and its staves from above. <sup>8</sup> The staves were extended so that the tips of the staves were perceptible from the Holy to the front of the Sanctuary, but they could not be seen on the outside; and there they remained to this day. <sup>9</sup> There was nothing in the Ark except the two stone Tablets that Moses put there in Horeb, where HASHEM sealed [a covenant] with the Children of Israel when they left the land of Equpt.

10 When the Kohanim left the Holy, the cloud filled the House of HASHEM. 11 The Kohanim were unable to stand and minister because of the cloud, for the glory of HASHEM filled the House of HASHEM.

<sup>12</sup> Then Solomon said, "HASHEM had said He would dwell in the thick cloud. <sup>13</sup> I have indeed built a dwelling place for You, an eternal foundation for Your habitation."

14 The king turned his face and blessed the entire congregation of Israel, as the entire congregation of Israel stood. ז אותשלם כּל-המלאבה אַשַר עַשַה הַמֵּלֵךְ שָׁלֹמָה בית יהוה ויבא שלמה את־קרשי ו דוד אביו את־ הפסף ואת־הזהב ואת־הכלים נתו באצרות בית יהוה: חא אז יקהל שלמה את־זקני ישראל את־כַּל־ ראשי המטות נשיאי האבות לבני ישראל אל־ המלר שלמה ירושלם להעלות את־ארון ברית־ יהוָה מֵעֵיר דָּוָר הֵיא צִיָּוֹן: בּ וַיִּלְהַלוֹּ אֵל־ הַמֵּלֵר שׁלֹמה בל־איש ישראל בירח האתנים בחג הוא החרש השביעי: גויבאו כל זקני ישראל וישאו הכהנים את־ האַרון: דּוַיַעַלוּ אַת־אַרון יהוה ואַת־אהַל מועד ואת־ כל-כלי הקדש אשר באהל ויעלו אתם הכהנים והלוים: הוהמלך שלמה וכל־עדת ישראל הנועדים עַלַיו אתו לפני הַאַרון מְזַבְּחִים צאן ובַקַר אָשֵר לא־ יספרו ולא ימנו מרב: ווַיַבאו הַכְּהַנִּים אַת־אַרון ברית־יהוה אל־מקומו אל־דביר הבית אל־קדש הַקְרַשִׁים אל־תַחַת כַּנְפִי הַכַּרוֹבִים: זְכִּי הַכַּרוּבִים פַּרְשִׁים כְּנַפַּיִם אֱל־מִקוֹם הַאַרוֹן וַיַּסְכּוּ הַכְּרְבֵּים עַל־ הארון ועל־בּדִיו מלמעלה: חויארכוּ הבּדִים ויראוּ רַאשֵׁי הַבַּדִּים מן־הַלָּרִשׁ עַל־פַּנִי הַדְּבַּיר ולא יַרַאוּ החוצה ויהיו שם עד היום הזה: טאין בארון רק שני לחות האבנים אשר הנח שם משה בחרב אשר ברת יהוה עם־בני ישראל בצאתם מארץ מצרים: ּוַיָּהַי בְּצָאת הַכְּהָנֵים מְן־הַקְּרֵשׁ וְהֵעַנַן מֲלֵא אֶת־בֵּית יהוה: אולא־יַכלו הַכָּהַנֵים לַעמד לְשַׁרֶת מִפְּנֵי הַעַנַן בִּי־מַלֵא כִבְּוֹד־יהוָה אֶת־בֵּית יהוָה: יב אַז אַמֵר שַלֹּמָה יהוה אַמַּר לִשִׁכוּן בַּעַרַפַל: יגבַנה בַנֵיתִי בֵּית וְבַל לֶךְ מָכְוֹן לְשִׁבְתָּךְ עִוֹלְמֵים: יוּ וַיַּפֶב הַמֵּלֶךְ אֶת־פַּנַיוּ וַיַּבַּרָךְ אֶת כַּל־קָהָל יִשְׁרָאֵל וְכַל־קָהַל יִשְׁרָאל עמד:

There were two huge, extravagantly decorated pillars at the entrance of the Temple, named Yachin and Boaz. The one at the right, Yachin, was on the side of the Menorah; thus its name, which denotes a firm foundation, proclaims that the basis of Jewish life is the glow of the Torah, which is symbolized by the Menorah. The one on the left, Boaz, was on the side of the Table with the showbread. Its name means "in Him is strength," and proclaims that the strength of prosperity, which is symbolized by the Table, emantes from Him, God Who alone holds sustenance in His hand.

→ Haftaras Pekudei

The completion of the Tabernacle in the Wilderness was paralleled by the completion of Solomon's Temple in Jerusalem. which is the subject of the Haftarah. The narrative is filled with references to the past, for it is central to our faith that we base our lives on the tradition in the tents of the Patriarchs, on the Torah revealed at Sinai, and on the customs that took root through the ages. Solomon begins by bringing into the Temple treasury the wealth that his father had accumulated for its construction and upkeep.

<sup>15</sup> He said, "Blessed are You, HASHEM, God of Israel, Who spoke with His mouth to my father David, and with His hand fulfilled it, saying: <sup>16</sup> 'From the day I took My people Israel from Egypt, I did not choose a city from among all the tribes of Israel to build a House where My Name would be, and I chose David to be over My people Israel. <sup>17</sup> And it was the heart's desire of my father David to build a House for the sake of HASHEM, the God of Israel.

18 "HASHEM said to my father David, 'Regarding your heart's desire to build a House for My sake, you did well to have it in your heart. 19 However, you shall not build the House, but your son who will emerge from your loins, he shall build the House for My sake. 20 HASHEM carried out the word that He declared, and I have succeeded my father David and I have sat on the throne of Israel as HASHEM had spoken, and I have built the House for the sake of HASHEM, the God of Israel. 21 And there I made a place for the Ark, which contains the covenant of HASHEM, that HASHEM sealed with our forefathers, when He took them out of the land of Equpt."

מוניאמֶר בָּרְוּךְ יהוֹה אֱלֹהִי יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר ֹהַבֵּר בְּפִיוֹ אֵתֶר בָּרָוּךְ יהוֹה אֱלֹהִי יִשְׁרָאֵל אֲשֶׁר בְּבָר בְּפִיוֹ אֵתֶר בְּבָר בְּבִּיוֹ אֵמֶץ בְּאִר: מִמֶּץ לֵאִרְבַ לְּא־בַּחַרְתִּי בְּעִיר מִכּּל שְׁבְטֵי יִשְׁרָאֵל לִבְנְוֹת בַּיִּת לְהְיִוֹת שְׁמֶי שֶׁם בְּלִית בְּבְּנוֹת בַּיִת לְשֵׁם יהוֹה אֱלֹהִי יִשְׁרָאֵל לִבְנְוֹת בַּיִת לְשָׁם יהוֹה אֱלֹהִי יִשְׁרָאֵל לִבְנְוֹת בְּיִת לְשָׁם יהוֹה אֶת־דְּבָּרוֹ אֲשֶׁר הִבְּיִת לְשָׁם יהוֹה אֶת־דְּבָּרוֹ אֲשֶׁר הַבְּנְוֹת בְּיִת לְשָׁם יהוֹה אֶת־דְּבָּרוֹ אֲשֶׁר הְבָּבְּרְ אֲשֶׁר הְבָּבְרוֹ אֲשֶׁר בְּנְיוֹת בְּיִת לְשָׁם יהוֹה אֶת־דְּבָּרוֹ אֲשֶׁר הְבָּרְ אֲשֶׁר הְבָּרוֹ אֲשֶׁר בְּנִית לְשָׁם יהוֹה אֶלְהַיִּי יִשְׁרָאֵל הְבְּבְּרוֹ אֲשֶׁר בְּבָר יהוֹה אֶלְהָי יִשְׁרָאֵל בּוֹלְם אֲשֶׁר בְּבָרוֹ אֲשֶׁר בְּבָרוֹ אֲשֶׁר בְּבָּר יהוֹה אֶלְהָי יִשְׁרָאֵל הְנִיך אָבִי לִנְקְבְּוֹת בְּיִת לְשָׁם יהוֹה אֶת־דְּבָּרוֹ אֲשֶׁר בְּבָּר יהוֹה אֱלֹהְי יִשְׁרָאֵל בּוֹל עִבְּיוֹת לְשָׁים יהוֹה אֶעְרָי בִּבְּי הִוֹיְ אָשֶׁר בְּבְרוֹ אְשְׁרְאֹל בְּעִים יהוֹה אֶעְרָב וּלְבְּנִוֹת בְּיִת לְשְׁרְבּיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְּי בְּנִית לְשָׁם יהוֹה אֵלְיץ בְּבְּבְיוֹ אְשֶׁר בָּבְרוֹ הְבְּבְיוֹ בְּבְּלוֹת בְּיִל יִבְּיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְיוֹת בְּבְעוֹת בְּבְּיוֹ בְּבְּיוֹת בְּיִבְית לְשָׁב בּוֹבְיוֹת בְּיוֹת בְּיוֹת עִם־אִבּים בְּבְּיוֹם בְּאָבְיוֹי בְּבְּיוֹת בְּיוֹת בְּיוֹת בְּיִים בְּבְּבְיוֹת בְּבְּיוֹת בְּיוֹת בְּבְבְּיוֹ בְּבְיוֹת בְּבְיוֹם בְּבְיוֹת בְּיִים בְּבְּיוֹם בְּעִים בְּבְּבְיוֹת בְּיִים בְּבְּיוֹת בְּיִים בְּיוֹת בְּבְית בְּבְיוֹת בְּבְיוֹת בְּיִים בְּבְּיוֹת בְּיוֹת בְּיִבְית בְּבְיוֹת בְּבְיוֹת בְּבְּיוֹת בְּבְיוֹת בְּבְית בְּבְּיוֹת בְּבְית בְּבְּבְיוֹת בְּבְיתוֹ בְּיוֹת בְּבְיוֹת בְּבְית בְּבְּיוֹת בְּבְית בְּבְּית בְּבְּבְיוֹת בְּבְית בְּבְיוֹת בְּבְית בְּבְּבְיוֹת בְּבְּיוֹם בְּבְּבְית בְּבְּית בְּבְיוֹת בְּבְית בְּבְּבְיוֹת בְּבְית בְּבְיוֹת בְּבְיוֹת בְּבְית בְּבְּבְיוֹת בְּבְּיוֹת בְּבְיוֹת בְּבְי

## HAFTARAS VAYIKRA / הפטרת ויכרא

וsaiah 43:21 − 44:23 / מד:כא − מד:כא

fashioned this people for Myself that it might declare My praise. <sup>22</sup> But you did not call to Me, O Jacob, for you grew weary of Me, O Israel. <sup>23</sup> You did not bring Me sheep for your olah-offerings, nor did you honor Me with your peace-offerings; I did not burden you with a meal-offering, nor did I weary you with frankincense. <sup>24</sup> You bought Me no cinnamon with silver, nor did you satisfy Me with the fat of your offerings — but you burdened Me with your sins, you wearied Me with your iniquities. <sup>25</sup> I, only I, arn the One Who wipes away your willful sins for My sake, and I shall not recall your sins. <sup>26</sup> Remind Me! — let us contest one another; tell your side first that you may be vindicated. <sup>27</sup> Your first patriarch erred, and your advocates betrayed Me. <sup>28</sup> So I have profaned the holy princes; I handed Jacob to devastation and Israel to rebukes.

44 And now, listen, Jacob My servant; and Israel whom I have chosen. <sup>2</sup> So says HASHEM Who made you and fashioned you from the womb — He will help you; fear not, My servant Jacob, and Jeshurun whom I have chosen. <sup>3</sup> Just as I pour water upon the thirsty land and streams upon the dry ground, so shall I pour My spirit upon your offspring and My blessing upon your children. <sup>4</sup> They will flourish among the grass like willows by streams of water. <sup>5</sup> This one will say: "I am HASHEM's," and the other one will call in the name of Jacob; one will sign his allegiance to HASHEM, and another will adopt the name Israel.

For, as he concludes, it was David who had initiated the concept of building this Temple and, though God had not permitted him to do so with his own hands, David had unselfishly made all the preparations that he could.

The procession to the new Temple included not only the Ark containing the Tablets of the Law — for without the Torah, what meaning has any Temple to the Jewish people? — but also the Tent of Meeting that was built in the Wilderness. Though It paled beside Solomon's ornate and magnificent Temple architecturally, the Temple was but the continuation of the Tabernacle.

מג כא עם־זוּ יצרתי לי תהלתי יספרו: כבולא־אתי קַראת יַעַקב בַּי־יַגַעָת בַּי ישָרָאֵל: כּג לָא־הֶבֵיאת לְיֹ שָה עַלתִירָ וּזְבַחֵירָ לָא כְבַּרְתַנִי לָא הַעֲבַרְתִּירָ במנחה ולא הוגעתיה בּלְבונַה: כּר לָא־קַנִּית לֵּי בַבֶּּכֶחְ קַנָּה וַחֲלֵב זְבָחֵיךָ לָא הָרוִיתַנִּי אַׁרְ הַעַבַרּהַנֹי בָּחַטאוֹתֶיךָ הְוֹגַעְתַנִי בַּעַוֹנֹתֵיךָ: כֹּה אַנֹבִי אַנבי הַוּא מחה פשעיר למעני וחשאתיר לא אופר: כי הופירני נְשַׁפְּטָה יַחַר סְפֵּר אַתָּה לְמַעַן תִּצְדֵּק: כּוּ אַבִּירָ הָרְאשָוֹן חָטָא וּמְלִיצִיךְ פַּשְעוּ בִי: כּח וַאַחַלֵּל שַׁרֵי ַלָרֵשׁ וָאַתִּנָה לַחֲרֵם יַעַלְב וִיִשְׁרַאֵל לְגִּדּוּפֵּים: מד אועתה שמע יַעקב עברי וישראל בַּחַרתִּי בְּוּ: ב כּה־אַמַר יהוה עשה ווצרה מבטן יעורה אַל־תּירַא ב עַבְרָי יַעֲלָב וֵישָׁרָוּן בָּחַרְתִּי בְוּ: גַבָּי אֱצַק־מַיִם עַל־ צַמֵּא וְנָוֹזְלֵים עַל־יַבַּשָה אַצַּק רוּחִי עַל־זַרעָׁך וּבַרְכַתי ַעַל־צֶאֱצָאֱיךּ: רוָצַמְחָוּ בָּבֵין חָצֵיר בַּעַרָבִים עַל־ יבלי־מים: הזה יאמר ליהוה אני ווה יקרא בשם־ יעקב ווה יכתב ידו ליהוה ובשם ישראל יכנה:

→§ Haftaras Vaylkra

To a Sidrah that gives the rules for dedication to HASHEM through offerings in His Temple, a Haftarah is appended that calls eloquently for Israel to devote itself to this calling. God fashioned israel to be His own people, so that it would declare His praise in word and deed, but, the prophet grieves, Israel did not live up to its mission. He challenges the nation to defend itself, but how can it? In place of the Almighty, the Creator and Protector of Israel, they cast their lot with idols that are their own handlwork.

God once again promises that those who heed Him will be

6 So said HASHEM, King of Israel and its Redeemer, HASHEM, Master of Legions: I am the first and I am the last, and aside from Me there is no God. <sup>7</sup> Who can declare that he, like Me, can proclaim and order events since I emplaced the people of antiquity? And let them tell us miracles that will yet come. <sup>8</sup> Be not afraid and be not terrified! Did I not let you hear and tell you of yore? And you are My witnesses — is there a god beside Me? There is no rock I do not know! <sup>9</sup> All who fashion statues are empty, and their treasures will not avail; they bear witness on themselves for they see not and know not, let their worshipers be shamed. <sup>10</sup> Who would fashion a god or a molten statue that has no purpose? <sup>11</sup> Behold! all who join it will be shamed, and the artisans — they are but human! Let them all gather and stand, they shall be frightened and shamed together.

<sup>12</sup> The ironsmith makes his tool and works with charcoal, and fashions [an idol] with hammers; he crafts it with all his strength, though he may be hungry and without strength, he drinks no water and grows faint. <sup>13</sup> The woodworker stretches a line and marks his shape with a chalk, he works on [an idol] with planes and marks it with a compass; he makes it like a human form, like human splendor, only to be deposited in a house. <sup>14</sup> He cuts himself cedar trees; he takes shade trees and oak trees and strengthens them with trees of the forest; he plants a fir tree and the rain makes it grow. <sup>15</sup> It will be fuel for man, he will take some of them and warm himself and even make a fire and bake bread — and he will even make of it a god and prostrate himself, he will make a graven image and worship it!

16 He burns half of it in the fire, with half he prepares meat to eat, roasting it and sating himself; he will even warm himself and say, "Ah, I have warmed myself, I enjoy the fire."
17 And with the rest he makes a god as his graven image; he will bow to it, prostrate himself and pray to it; he will say, "Save me, for you are my god!" 18 They do not know, they do not understand; a coating prevents their eyes from seeing and their hearts from comprehending. 19 He does not rebuke his heart; there is no wisdom or insight to say: "I burned half of it in the fire and I baked bread on its coals, I roasted meat and ate it — could I make an abomination of the rest, could I bow to the branch of a tree."

<sup>20</sup> His "shepherd" is but ashes, his mocking heart deceived him; he cannot even save himself, yet he does not say: "There is falsehood in my right hand."

<sup>21</sup> Remember this, O Jacob and Israel, for you are My servant — I fashioned you to be My servant — O Israel, do not forget Me!
<sup>22</sup> I will have wiped away your willful sins like a cloud and your errors like a wisp — return to Me, for I will have redeemed you.
<sup>23</sup> Sing glad song, O heaven, for what HASHEM has done; call out, O core of the earth; break out, O mountains, in glad song, O forest and every tree within it; for HASHEM will have redeemed Jacob, and He will glorify Himself in Israel.

ובה־אמר יהוה מלך־ישראל וגאלו יהוה צבאות אני ראשון ואני אחרון וּמְבַּלְעָדֵי אֵין אַלֹּהִים: וֹמִי־כמוֹנִי יקרא תַגִּידָהַ וְיַעְרָבַהַ לִּי מִשּׁוּמֵי עַם־ עולם ואתיות ואשר תבאנה יגירו למו:ח אַל־תפחַדוֹ ואל-תרהו הלא מאז השמעתיה והגדתי ואתם עדי היש אלוה מבּלערי ואין צור בַּל־יַרַעתִי: ט יצרי־פסל כלם תהו וחמוריהם בל־יועילו ועדיהם המה ונפד על המה בל־יראו וכל־ידעו למען יבשו: ימי־יצר אל ופסל נַסַרְ לְבַלְתֵּי הוֹעֵיל: יא הַן בַּל־ חבריו יבשו וחרשים המה מאדם יתקבצו כלם יעמרו יפחדו יבשו יחר: יב חרש ברזל' מעצר ופעל בפחם ובמקבות יצרהו וַיפָעַלַהוֹ בַּוְרוֹעַ כֹּחוֹ גַם־רַעַבֹּ ואין כֹּח לא־שָׁתַה מֵים וַיָּעַף: יג חֲרֵשׁ עַצִים נַטַה קּוֹ יתארהו בשרד יעשהו במקצעות ובמחוגה יתארהו ויעשהו כתבנית איש כתפארת אדם לשבת בית: ד לברת־לו אַרוֹים וַיַּקַח תַרוה ואַלוו ויאמץ־לו בַעצי־יַעַר נַטַע אָרַן וְגַשַם יְגַדַל: יוּ היַה לאַרַם בַּעַצַי־יַעַר נַטַע לבער ויקח מהם ויחם אף־ישיק ואפה לחם אף־ יפעל־אל וישתחו עשהו פסל ויסגד־למו: ס חציו שרף במו־אש על־חציו בשר יאכל יצלה צלי וַיִשְבַּע אַף־יַחם וַיאמֶר הַאָח חַמּוֹתֵי רַאַיתִי אָוּר: ייושאריתו לאל עשה לפסלו יסגד־לו ויסגד־לו ב׳ן וישתחו ויתפלל אליו ויאמר הצילני כי אלי אתה: לא יַדעוּ וָלא יַבִינוּ כִּי טַח מֵרְאוֹת עֵינַיהַם מֵהַשְּׁבִּיל וּי לבתם: סולא־ישיב אל־לבו ולא דעת ולא־תבונה לַאמר חַצְיוֹ שַרַפָּתִי במו־אֹשׁ וֹאַף אַפּיתי עַל־גּחַלַיוֹ לַחֵם אַצַלָה בַשַּר ואכל ויתרו לתועבה אעשה לבול עץ אסגוד: כרעה אפר לב הותל הטהו ולא־ יַצַיל אַת־נַפַשׁוֹ ולא יאמר הלוא שקר בּימיני: כא זַכַר־אַלַה יִעַלֹב וישראל פּי עבדי־אתה יצרתיד עַבַר־לִי אַתַה ישראל לא תנשני: בבמחיתי כעב פַשַעִיר וכענן חטאותיר שובה אלי כּי גאלתיר:כו רוּנוּ שַׁמִים כַּי־עַשַה יהוֹה הַרִיעוֹ תַחַתִּיוֹת אַרץ פַּצְחוּ הַרִים רַנָּה יַעַר וכל־עץ בּוּ כּי־גאל יהוה יעלב ובישראל יתפאר:

blessed, just as the thirsty land is nourished by Him. He is the first and the last; there is no god other than Him. Why, then, did the people put their trust in metal and wood, in idols made by the very same artisans who worship them? Derisively, the prophet describes the foolishness of smiths and carpenters who, though humgry and exhausted, labor unceasingly to craft "gods," in the incredible expectation that these products of their own hands will bring

them salvation. At length, the prophet tells of the fool who cuts down a tree, uses half of it to make a warming fire and roast his meal — and carves a god from the rest, a god he thinks will save him!

The Haftarah closes with the ringing assurance that God will wipe away Israel's sins, as His nation becomes His once more, and makes itself a vehicle of His glory.

## הפטרת צו / HAFTARAS TZAV

ירמיה ז:בא − ח:ג, ט:בב − בג / leremiah 7:21 − 8:3, 9:22-23 / ירמיה

7 <sup>21</sup> So said HASHEM, Master of Legions, God of Israel: Pile your olah-offerings upon your peace-offerings and eat flesh. <sup>22</sup> For I did not speak with your forefathers nor did I command them — on the day I took them out of the land of Egypt — concerning olah-offering or peace-offering. <sup>23</sup> Rather, I commanded them regarding only this matter, saying: "Hear My voice that I may be a God unto you and you will be a people unto Me; and you shall follow along the entire path in which I command you, so that it will go well for you."

<sup>24</sup> But they did not hear, they did not incline their ear, and they followed their own counsels and the fancies of their evil heart; they went backwards and not forward. <sup>25</sup> From the day your forefathers left the land of Egypt until this day, I sent them all My servants the prophets, every day I would send them early in the moming. <sup>26</sup> But they would not listen to Me, and they would not incline their ear; they stiffened their neck and became more evil than their forefathers.

<sup>27</sup> You will tell them all these things but they will not listen to you; you will call to them but they will not answer you.

<sup>28</sup> You shall tell them, "This is the nation that will not listen to the voice of HASHEM, its God, and will not accept rebuke; its faith is lost and cut off from their mouth."

<sup>29</sup> Tear out your hair and throw it away, proclaim lament from the heights; for HASHEM has despised and forsaken the generation of His wrath. <sup>30</sup> For the children of Judah have done what is evil in My eyes — the word of HASHEM — they have placed their abominations in the House upon which My Name was proclaimed, to contaminate it. <sup>31</sup> They have built the high altars of Topheth that are in the Valley of the Son of Hinnom, to burn their sons and daughters in the fire — which I have not commanded and have not contemplated!

32 Therefore, behold! days are coming — the word of HASHEM — when it will no longer be called the Topheth and the Valley of the Son of Hinnom, but the Valley of Murder; and they will bury in Topheth until there is no more room. 33 The carcass of this people will be food for the bird of the heaven and the animal of the earth, and none will frighten them away. 34 I will suspend from the cities of Judah and the streets of Jerusalem the sound of joy and the sound of gladness, the voice of the groom and the voice of the bride: for the land will become ruin.

ז באבה אמר יהוה צבאות אלהי ישראל עלותיכם ספו על־זבחיכם ואכלו בשר: בפ בני לא־דברתי את־ אבותיכם ולא צויתים ביום הוציאי [הוציא כי] אותם מארץ מצרים על דברי עולה וזבח: כגכי אם־את־הרבר הוה צויתי אותם לאמר שמעו בקולי והייתי לכם לאלהים ואתם תהיו־לי לעם והלכתם בכל הררך אשר אצוה אתכם למען ייטב לכם: בדולא שמעו ולא־הטו את־אזנם וילכו במעצות בשררות לבם הרע ויהיו לאחור ולא לפנים: בה למן־הַיּוֹם אַשֶּׁר יַצָאָוּ אַבְוֹתֵיכֶם מֶאֶרֶץ מִצְרַיִם ער היום הזה ואשלח אליכם את־כל־עברי הנביאים יום השכם ושלח: כוולוא שמעו אלי ולא הטו את־אזנם ויקשו את־ערפם הרעו מאבותם: מוֹרבּרת אַלֵּיהֵם אַת־כַּל־הַדְּבַרִים הַאָּלֶה וַלְא ישמעו אליה וקראת אליהם ולא יענוכה: כח ואמרת אליהם זה הגוי אשר לוא־שַמעו בַּקול יהוה אַלהַיו ולא לקחו מוסר אברה האמונה ונכרתה מפיהם: בט גַּזַי נַזְרֶךְ נָהַשְּלִיכִי וּשְאַי עַל־שָׁפַיֵם קִינַה כִּי מַאַס יהוֹה וַיָּשׁשׁ אַת־דּוֹר עָבַרְתוֹ: לּבַּי־עָשׁוּ בַנֵי־יַהוּדָה ַהַרע בָּעִינֵי נָאָם־יהוָה שַמוּ שָׁקוּצִיהֶם בַּבַּיָת אֲשֶׁר־ נָקָרָא־שָמַי עַלַיו לְטָמַאוֹ: לּאוֹבַנוֹ בַמוֹת התפת אשר בְּגֵיא בַן־הַנֹּם לְשַׁרְף אַת־בְּנֵיהַם וְאַת־בְּנַתִיהַם באש אשר לא צויתי ולא עלתה על־לבי: לב לכון הנה ימים בַּאִים נאם־יהוֹה ולא־יַאַמֹר עוד התפת וְגֵיא בַן־הָנֹם כֵּי אָם־גֵיא הַהַרְגַה וַקַבַרוּ בַתְפַת מאֵין מַקוֹם: לּגוֹהֶיתֵה נָבַלָּת הַעָם הַזָּה למַאבל לעוף הַשַּׁמֵים וּלְבַהַמֵּת הַאָּרֵץ וְאֵין מַחַרֵיר: לּרְוָהִשְּבַּתִּי וּ מֶעָרֵי יָהוּדֶה וּמַחָצוֹת יָרוּשֲלֶם קוֹל ששון וקוֹל שִׁמְחָה קוֹל חַתָּן וָקוֹל כַּלֵה כִּי לְחַרבָּה תַּהֵיה הַאָרץ:

ան Parashas Tzav

In conjunction with the Sidrah that discusses the inauguration of the Tabernacle and Kohanim, and provides additional laws pertaining to many of the sacrifices, we read this Haftarah, which provides perspective on the role of the offerings and the Tabernacle. Jeremiah was one of the prophets who was given the unenviable task of warning the people that their sinful behavior would lead to destruction and exile. In the verses preceding the beginning of the Haftarah, the prophet decried the people's arrogant attitude that nothing could happen to them because the Temple would protect them. Would God permit His own Temple to be destroyed? God answers yes! The Haftarah explains why.

The Jewish people had corrupted the purpose of the Temple. As

the opening verse suggests, since their offerings lacked sincerity, there was no point in bringing them. Why bring burnt-offerings upon the Altar if the people who brought them were not dedicating themselves to the personal "altar" of Divine service? They may as well eat that flesh together with the flesh of the peace-offerings that are eaten at joyous feasts. Jeremiah goes on to chastise the people for the generations of disgraceful behavior that led to such desecrations as that of the altar of Topheth, upon which the idol worshipers burned their own sons and daughters. They were called Topheth after nn, the drum, upon which the priest beat lustily to drown out the shrieks of the poor children screaming in pain.

Thus, the Haftarah complements the Sidrah: Indeed, the offerings should be brought and the Tabernacle dedicated — but the

8 ¹ At that time — the word of HASHEM — they will remove the bones of the kings of Judah, the bones of its ministers, the bones of the priests, the bones of the prophets, and the bones of Jerusalem's inhabitants from their graves. ² They will spread them out in the sun and the moon and all the heavenly legions, which the people loved and which they worshiped and followed, and which they sought out and to which they prostrated themselves; [the bones] will not be gathered together nor buried — they will be dung upon the face of the earth. ³ Death will be preferable to life for the remnant of those who survive from this evil family, who survive in all the places where I have driven them — the word of HASHEM, Master of Legions.

9 <sup>22</sup> So says HASHEM; Let a wise man not glory in his wisdom, nor let the strong one glory in his strength, nor let a wealthy one glory in his wealth. <sup>23</sup> Only in this may one who glories glorify himself: in discerning and knowing Me, for I am HASHEM, Who performs kindness, judgment, and righteousness in the world; for these are what I desire — the word of HASHEM!

ח » בָּעַת הַהָּיא נְאֻם־יהוֹה יוֹצִיאוּ [יייציאו כּ׳] אֶת־עַצְמִוֹת מַלְּכִי־יְהּוֹרָה וְאָת־עַצְמִוֹת שֻׂרָיוֹ וְאֶת־עַצְמִוֹת תַּלְּכִי־יְהּוֹרָה וְאָת־עַצְמִוֹת שֻׂרָיוֹ וְאֶת־עַצְמִוֹת יִוֹשְׁבֵּי־ וְאָת וּעַצְמִוֹת יִוֹשְׁבֵּי־ וְאָת עַצְמִוֹת יִוֹשְׁבֵּי־ וְאָתַ עַצְמִוֹת יִוֹשְׁבֵּי־ וְאָשָׁר הַשְּׁמַוֹת יִוֹשְׁבֵּי־ צְבָרוּם וְאֲשֶׁר הָשְׁמַוֹת יִוֹשְׁבֵּי־ אֲשָׁר הַשְּׁמַיִם אֲשֶׁר הְּלְכָּוֹ וְאָשֶׁר הְשָׁמַוֹת הַנְּשְׁאָרִים מִן־ יִאָּה הַנְּעָה הַּוֹּאת בְּכָל־הַמְּקמִוֹת הַנִּשְׁאָרִים מִן־ יְאָשְׁר הְבָּחְתִּים שְׁם נְאָם יהוֹה צְּכָל־הַמְּקמִוֹת הַנִּשְׁאָרִים מִן־ הְּמְשְׁבָּחְר הָנְאָבְיִה הַּנְּאָאָרִים מִן־ הְמִּבְּלְ חָכָם בְּלְהַבְּלְּהְבְּיִלְה בְּכָלְיהַמְּפְמִוֹת הַנִּשְׁאָרִים מִן־ יְהָה אַל־יִתְהַלֵּל עָשֶׁיר בְּנֶשְׁרְוֹ: כּוּ כִּי אִם־בְּוֹאת בְּבָלְרְתִוֹ אַל־יִתְהַלֵּל עָשֶׁיר בְּעָשְׁרְוֹ: כּוּ כִּי אִם־בְּוֹאת בְּבָל הַמְּבְל הַשְּבָל הָשְבָּל וְיָבְע אוֹתְיַבְּל וְצְשִׁר הִבְּעְשְׁרְוֹ: כּוּ כִּי אִם־בְּוֹאת בְּבָל הַמְּתְבַל הַמְּתְהַלֵּל עָשֶּיר בְּעָשְׁרְוֹ: כּוּ כִּי אִם־בְּוֹאת בְּבָל הַמְּתְבַל הַמְּתְהַלֵּל הַשְּבָל וְיְרָע אוֹתְיֹבְ בְּעְשְׁרְוֹ: כּוּ כִּי אִם־בְּלְּתְ הַבְּלָל הַמְּתְבַל לְ עָשֶׁיר בְּעָשְׁרְוֹ: כּוּ כְּיִי אִם בְּבְּוֹת הַמְּעָם הִיבְּבְּל לְּמְשְׁרְוֹ: כּוּ בְּעָשְׁרְוֹ: כּוּ בְּיִי אִם בְּוֹלֹת הַמְּתָּבְל הַמְּתְבַל לְ עָשֶׁיר בְּצְעְשְׁרְוֹ: כּוּ בְּעָּבְיתוֹ נְאָם הִיבּוֹל הַמְּעְבָּם הְצְּדָבָה בְּאָבְיץ בְּיִר בְאַלָּה הַמְּבְּל וֹבְּבְּלָב הְבְּבָּל וְבְּבְּתְבְּל וְבְּבְּתְבְּבְּבְּתְיבְים בְּבְּתְיוֹים בְּיִיתְים בְּיִבְּיִים בְּבְּעְבְּיתְים בְּבְּתְּתְּבְּעְבְים בְּבְּיִבְּים בְּבָּת בְּבְּתְבְּבְּיתְים בְּבְּעְבְּבָּים בְּעָבְים בְּבְּבְּבְיבְּיִבְּיִבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּבָּת בְּבְּבְּיתְּים בְּבְּתְּבְּלְּבְּיוֹים בְּיִיתְּיְם בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיִיתְּיְם בְּבְּיִיתְּבְּבְּיבְּיוֹת בְּיוֹים בְּבְּיְתְּיֹם בְּבְּיְתְּיְם בְּבְּבְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיתְּיִם בְּיִבְּיְּים בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּיוֹת בְּבְּבְּבְּבְּיִבְּל וֹיבְיבְּבְּים בְּיוֹבְיּבְיוֹבְּבְּים בְּבְּבְּבְּיוֹת בְּבְּבְּבְּ

## הפטרת שמיני / HAFTARAS SHEMINI

שמואל ב ו:א − זיין / Samuel 6:1 − 7:17 שמואל ב

avid once again gathered every chosen one in Israel, thirty thousand. <sup>2</sup> David rose up and went, with the entire people that was with him, from Baalei-Judah to bring up from there the Ark of God upon which is called the Name: the Name of Hashem — Master of Legions, Who is enthroned upon the Cherubim — is upon it. <sup>3</sup> They placed the Ark of God upon a new wagon and bore it from the house of Abinadab that was in Gibeah, and Uzzah and Ahio the sons of Abinadab guided the new wagon. <sup>4</sup> They bore it from the house of Abinadab that was in Gibeah, with the Ark of God, and Ahio walked in front of the Ark. <sup>5</sup> David and the entire House of Israel were rejoicing before HASHEM with all the cypress-wood instruments, with harps, lyres, and drums, with timbrels and cumbals.

<sup>6</sup> They came to the threshing-floor of Nahon — and Uzzah reached out to the Ark of God and grasped it, for the oxen had shifted it. <sup>7</sup> The anger of HASHEM flared up against Uzzah and God struck him there for the error; Uzzah died there by the Ark of God.

<sup>8</sup> David was upset because of the breach with which HASHEM had broken forth against Uzzah; he called that place Breach of Uzzah to this very day. <sup>9</sup> David feared HASHEM on that day, and he said: "How can the Ark of HASHEM come to me?" <sup>10</sup> David refused to remove the Ark of HASHEM to himself to the City of David; and David diverted it to the house of Obed-edom the Gittite.

11 The Ark remained in the house of Obed-edom the Gittite

ו אויסף עוד דוד את־כּל־בּחוּר בּישׂרָאַל שַׁלשִׁים אלף: בויקם ו וילך דוד וכל־העם אשר אתו מבעלי יהורה להעלות משם את ארון האלהים אשר־נקרא שֹׁם שׁם יהוה צבאות ישב הַכּרבים עַלַיו: גוַיַּרְכַּבוּ את־ארון האלהים אל־עגלה חַרשַׁה וַיִּשַאָהוּ מַבַּית אַבִינַדָב אַשַר בַּגָּבָעָה וְעָזָא וְאַחִיוֹ בְּנֵי אַבִינַדָב נְהַגִּים אַת־הַעַגַלַה חַרַשַה: רַנִישַאָהוּ מַבֵּית אַבִינַדַב אַשַר בַּגַבְעָה עם אַרוֹן הַאַלֹּהִים וְאַחַיוֹ הֹלֶךְ לְפַנֵי הַאַרוֹן: הודוד ו וכל-בית ישראל משחקים לפני יהוה בכל עַצֵי בְרוֹשֶׁים וּבְכִנֹרְוֹת וּבְנָבַלִּים וּבִתפִּים וּבִמְנַעַנעים ּוָבְצַלְצַלֵּים: וַנַיבָאוּ עַר־גָּרָן נַכָּון נַיִּשְלֵּח עַזַּה אֱל־ אַרוֹן הַאַלהִים נָיֹאחֶז בֹּוֹ כִּי שַמְטָוּ הַבַּקֵר: וְנַיַחֶר־אַף יהוה בְּעַזָּה וַיַּבָּהוּ שַׁם האלהים על-השל וימת שׁם עם אַרוֹן הַאַלהִים: חוַיַחר לדוֹד עַל אשׁר פּרץ יהוה פַרץ בָעוָה וַיָּקָרָא לַמַקוֹם הַהוּא פַּרץ עוֹה עד היום הַנָּה: טְנַיָּרָא דָנָד אָת־יהוָה בַּיִּוֹם הַהַּוֹּא נַיֹּאמֶר אַיך יָבוֹא אַלֵי אַרון יהוָה: ּוֹלָא־אַבַה דַוֹּד לְהַסֵיר אַלֵיו אַת־אַרון יהוה על־עיר דוד ויטהו דוד בית עבד־ אַרָם הַגָּתֵי: יא נַיַּשַב אַרון יהוה בֵּית עבר אדם הַגִּתי

people should never forget that these are tools for the service of God, not meaningless, insincere rituals.

Since we do not end a *Haftarah* on a tragic note, the final two verses are taken from a later chapter and appended to the verse of chastisement. In an inspiring manner, they reinforce the message of the Tabernacle's true purpose.

→ Haftaras Shemini

Just as the Sidrah tells of the service that was required to turn the Tabernacle into a sacred abode fitting to house the Tablets and serve as the resting place of God's Presence, the Haftarah tells how King David and the people brought the Ark to Jerusalem, after twenty years during which it had no permanent home, and had

for three months, and HASHEM blessed Obed-edom and his entire household. <sup>12</sup> It was related to King David, saying: "HASHEM has blessed the house of Obed-edom and all that is his because of the Ark of God." So David went and he brought up the Ark of God from the house of Obed-edom to the City of David, with gladness. <sup>13</sup> Whenever the bearers of the Ark of HASHEM walked six paces, he slaughtered an ox and a fatted ox. <sup>14</sup> David danced with all his strength before HASHEM, and David was girdled in a linen tunic. <sup>15</sup> David and the entire House of Israel brought up the Ark of HASHEM with loud joyous sound and the sound of the shofar.

<sup>16</sup> When the Ark of HASHEM arrived at the City of David, Michal daughter of Saul looked out the window and saw King David leaping and dancing before HASHEM, and she was contemptuous of him in her heart.

17 They brought the Ark of HASHEM and set it up in its place, in the tent that David had pitched for it; and David brought up olah-offerings before HASHEM, and peace-offerings. 18 When David had finished bringing up the olah-offering and the peace-offering, he blessed the people with the Name of HASHEM, Master of Legions. 19 He distributed to all the people, to all the multitude of Israel, to man and woman alike, a loaf of bread, a portion of beef, and a container of wine; then the entire people, everyone, went to his home.

שלשה חדשים ויברר יהוה את־עבר אדם ואת־כל־ ביתוֹ: יבוֹיגֹד למלך דוד לאמר ברר יהוה את־בית עבד אדם ואת־כל־אשר־לו בעבור אַרון האַלהים וילה דור ויעל את־אַרון הָאַלהִים מְבֵּית עבר אַבם עיר דוד בשמחה: יגויהי כי צעדו נשאי אַרון־יהוה ששה צערים ויובח שור ומריא: יד ודור מכרכר בכל־ עז לפני יהוה ודור חגור אפור בר: טו ודור וכל-בית ישראל מעלים את ארון יהוה בתרועה ובקול שופר: טווהיה ארון יהוה בא עיר דור ומיבל בת־שאול נשקפה ו בעד החלון ותרא את־המלה דוד מפוו ומכרפר לפני יהוה ותבו לו בּלְבַה: יי וַיַבְאוּ אֶת־אָרוֹן יהוה ויצגו אתו במקומו בתור האהל אשר נטה-לו דור ויעל דור עלות לפני יהוה ושלמים: יח ויכל דור מהעלות העולה והשלמים ויברר את־העם בשם יהוה צבאות: יש וַיַחַלֶּק לְכַל־הַעָּם לְכַל־הַמְוֹן יִשְרַאֵל למאיש וער־אשה לאיש חלת לחם אחת ואשפר אחר ואשישה אחת וילר כל-העם איש לביתו:

Sephardim conclude the Haftarah here.

<sup>20</sup> David returned to bless his household. Michal daughter of Saul went out to meet David and she said, "How honored was the king of Israel today, who exposed himself today in the eyes of his servants' maidservants, as one of the boors might expose himself!"

<sup>21</sup> David answered Michal, "Before HASHEM Who chose me over your father and over his entire household to appoint me as ruler over the people of HASHEM, of Israel — before HASHEM did I rejoice. <sup>22</sup> Had I held myself even more lightly than this and had I been lowly in my own eyes — and with the maidservants of whom you spoke, among them will I be honored!"

<sup>23</sup> Michal daughter of Saul had no child, until the day of her death.

בּוַיָּשֶׁב דָּוֶד לְבָרֶךְ אֶת־בֵּיתְוֹ וַתֵּצֵא מִיכֵל בַּת־שָאוּל לְקְרֵאת דָּוֹּד וַתִּאמֶר מַה־נְּכְבַּד הַיּוֹם מֱלֶךְ יִשְׁרָאֵל אָשֶׁר נְגְלֶה הַיּוֹם לְעִינֵי אַמְהְוֹת עְבָּלִיו בְּהָגָּלְוֹת אֲשָׁר נִגְלֶה הַיּוֹם לְעִינֵי אַמְהְוֹת עְבָּלִיו בְּהָגָּלְוֹת נְגְלָה אָחֵר הָּוֶבְקִים: בּאנַיְאמֶר דָּוֹד אָל־מִיכַל לְפְנִי יהוֹה אֲשֶׁר בָּחַר־בִּי מֵאָבִיךְ וִמְּבֶּלִימְיִבְל לְשְחַקְּתָי לְצְנִי יהוֹה עַל־יִשְׁרָאֵל וְשְחַקְתָי שָׁבֶּל לְשְׁחַקְתָי עוֹד מִוֹּאת וְהָיִיתִי שָׁבֶּל לְשְבַּרָה: בְּנִּלְלְתִי עוֹד מִוֹּאת וְהָיִיתִי שָׁבֶּל לִא־הָיָה לָהִילְהַ עָבָּן עַרְיִוֹם מוֹתָה: בּנִּוֹלְמִיכַל בַּת־שָׁאוּל לא־הָיָה לָה בָּלָה עַרְ עַרְיִם מוֹתָה: בּנִּוֹלְמִיכַל בַּת־שָׁאוֹל לא־הָיָה לָה בָּלְה עַרְ זִים מוֹתָה:

sojourned with the family of Abinadab of Gibeah. Now David prepared a tent for it in Jerusalem, and, with honor and celebration, escorted it there.

Then, in another parallel to the Sidrah — the tragedy of death dampened the joy. The Ark was being transported on a wagon, in contradiction to the Torah's prescribed procedure that it be borne on the shoulders of Levites. As the procession traveled toward Jerusalem, the Ark's weight shifted, and it appeared to be in danger of falling — but the Ark cannot fall, because, in the phrase of the Sages, "the Ark carries its bearers." (Izzah, a son of Abinadab, rushed to support the Ark, and he died on the spot. Like the sudden death of Nadab and Abihu in the Sidrah, (Izzah's punishment was a sanctification of the Name because it demonstrated the awesomeness of the Ark's holiness.

Fearing that the Ark presented a danger to its environs or that he was not worthy to be its host, David stopped the procession and had the Ark placed with a Levite named Obed-edom. Far from being a danger, however, the Ark proved to be a blessing to its new host, so David had it brought to Jerusalem with pomp and celebration, with sanctity and devotion. No one celebrated more than the king himself, dancing with abandon in a public display of bound-

less joy that the Ark was coming "home." But Queen Michal was not pleased. To her, it was unseemly for the king to engage in such "undignified" behavior as to dance in front of the "common" women of Israel, and she chastised him for it. Sharply, he replied that it was a privilege rather than a disgrace to show one's respect for the Ark. For demeaning David's joyous behavior Michal did not live to raise her child; she died in childbirth (Sanhedrin 21a).

David's devotion did not stop there. He was troubled by the comparison between the comfort in which he lived and the simple tent in which the Ark was housed, and he expressed his desire to build a permanent Temple. Commendable though this was, God told the prophet Nathan to convey to David that not he, but his successor, would build the Temple, and God assured David that his royal line would endure forever. Indeed, in our prayers, we often refer to Messiah as David, because he will be the future embodiment of Israel's greatest king. Moreover, though David was not permitted to build the Temple, he amassed the materials for it, so that everything was ready for Solomon when he began the sacred task that had eluded his father. For that reason, the Holy Temple was called David's Temple (see *Psalms* 30:1).

7 When the king dwelled in his home and HASHEM had given him rest from his enemies all around, 2 the king said to Nathan the prophet, "See now, I dwell in a house of cedarwood while the Ark of God dwells within the curtain!"

3 Nathan said to the king, "Whatever is in your heart, go and do, for HASHEM is with you."

<sup>4</sup> That night the word of HASHEM came to Nathan, sauing: 5 "Go and say to My servant, to David, 'So says HASHEM. will you build a house for Mu dwelling? 6 For I have not dwelt in a house from the day I brought the Children of Israel up from Egupt to this day, and I have moved about in a tent and a tabemacle. 7 Wherever I moved about among all the Children of Israel, did I sau a word to one of the leaders of Israel. whom I have appointed to shepherd Mu people Israel, sauing: "Why have you not built Me a house of cedarwood?" '8 And now, so shall you say to My servant David, 'So says HASHEM, Master of Legions, I have taken you from the sheepfold. from following the flock, to become ruler over My people. over Israel. 9 And I was with you wherever you went. I cut down all your enemies before you, and I gave you great renown, like the renown of the great men who are in the world. 10 I dedicated a place for My people, for Israel; I planted him there and he dwelt in his place so that he shall tremble no more: iniquitous people will no more afflict him as before. 11 From the day that I appointed judges over My people Israel and gave you rest from all your enemies, and HASHEM told you that HASHEM will make a dunastu for you, 12 When your days are completed and you lay with your forefathers. I shall establish after you your offspring who will issue from your loins, and I shall establish his kingdom. 13 He shall build a house for Mu sake, and I shall establish the throne of his kingdom forever. 14 I shall be a Father unto him and he shall be a son unto Me; therefore, when he sins. I shall chastise him with the rod of men and with afflictions of human beings. 15 But My kindness will not be removed from him as I removed it from Saul, whom I removed from before you. 16 The security of your house and your kingdom will be forever before you; your throne will be established forever.'"

<sup>17</sup> In accordance with all these words and this entire vision, so Nathan spoke to David.

זא ויהי פירישב המלה בביתו ניהוה הניחולו מסביב מבל־איביו: בֹּוַיֹּאמֹר הַמֹּלֹר אֶל־נֹתוֹ הנביא ראה נא אנכי יושב בבית ארזים וארון האלהים ישב בתוך היריעה גויאמר נתן אל־המלך כל אשר בּלְבַבָּךְ לֵּךְ עשה כי יהוה עמר: - וַיָהֵי בַּלַיַלָה הַהָּוֹא וַיִהִי דְּבַר־ יהוֹה אֹל־נָתָן לאמר:ה לַרָּ ואַמַרתּ אַל־עַברי אַל־דּוֹד כה אמר יהוה האתה תבנה־לי בית לשבתי: בי לא יַשֶּׁבְתִּיֹ בְּבַיִּת ״לְמֹיּוֹם הַעַלוֹתִי את־בּני ישראל' ממצרים ועד היום הזה ואהיה מתהלר באהל ובמשבו: זבכל אשר־התהלכתי בכל־בני ישראל הדבר דברתי את־אחד שבטי ישראל אשר צויתי לרעות את־עמי את־ישראל לאמר למה לא־ בניתם לי בית ארזים: חוועתה כהרתאמר לעבדי לדוֹר כה אמר יהוה צבאות אני לקחתיה מן־הנוה מאחר הצאן להיות נגיד על־עמי על־ישראל: טואהיה עמר בכל אשר הלכת ואכרתה את־כל־ איביר מפניר ועשתי לר שם גדול כשם הגדלים אשר בארץ: יושמתי ממום לעמי לישראל ונטעתיו ושבן תחתיו ולא ירגו עוד ולא־יסיפו בני־עולה לענותו באשר בראשונה: יא ולמן־היום אשר צויתי שפטים עַל־עַמֵּי יִשְרַאֶל וָהַנִיחִתִי לְהָ מִכַּל־אִיבִיהְ והגִיד לֹהְ יהוה בִּי־בַיִת יַעֲשָה־לָךְ יהוה: יבּבֵי וֹ יִמְלְאוּ יַמִיךְ ושַבַבַתַּ אָת־אַבתִּיךּ וַהַקִּימתֵי אַת־זַרעַרְ אָחַרָּיךּ אַשֵּׁר יצא ממעיר והכינתי את־ממלכתו:יג הוא יבנה־בית לשמי וְבַנְנָתֵי אֶת־בַּסָא מַמלַבתו עַד־עולם: יר אני אָהַיָה־לָּוֹ לָאָב וָהָוֹא יָהָיָה־לָּי לָבֵן אֲשֶׁר בָּהַעֲוֹתוֹ והַכַחָתִיוֹ בַּשֶּבֵט אַנַשִּׁים ובנגעי בַּנִי אַדָם: טו וחַסְדּי לָא־יַסִוּר מִמֵּנוּ בַּאֲשֵׁר הַסָרֹתִי מֵעֶם שַאוּל אֲשֵׁר הַסְרָתִי מִלְפָנֵיך: סוֹ וְנֵאֲמֵן בֵּיתָךְ וּמֵמְלַבְתְּךָ עַד־עוֹלֶם לפַנֵיך כֵּסְאֵרְ יָהָיֶה נַכָּון עַד־עולם: יוּכָּכל הַדְבַרִים הַאֶלֶה וּכִכל הַחַנֵּיון הַזָּה כַּן דבּר נַתן אל־דור:

### HAFTARAS TAZRIA / הפטרת תזריע

מלכים ב ר:מב – ה:יט / 5:19 – 11 Kings 4:42

4 42 And a man came from Baal-shalishah and he brought to the man of God food from the first reaping: twenty loaves of barley bread, and young ears of grain in their chaff: ָד מבּ וְאִישׁ בָּא מִבְּעַל שָׁלִּשָּה וַיָּבֵאֿ לְאִישׁ הָאֶלהִים לֶחֶם בִּכּוּרִים עשְׁרִים־לֶחֶם שְׁעֹרִים וְבַרְמֶל בְּצִקְלֹגְוּ

#### ⊌6 Haftaras Tazria

As the Haſtarah for this Sidrah, which deals almost exclusively with the laws of tzaraas, we read the story of how the prophet Elisha glorified God's Name by curing the tzaraas of Naaman, a foreign general. There is more here than simply a matter of juxtaposing similar topics. As stated in the notes to the Sidrah, tzaraas is a Heavenly punishment for selfish and anti-social behavior.

There are several stories in Scripture, including the brief one that introduces this *Haftarah*, that tell us about Elisha's concern with healing the suffering and filling the needs of the helpless and the afflicted. Thus, he was the antithesis of the sort of person whose selfishness earns him the isolation imposed by *tzaraas*. Therefore, the *Haftarah* begins not with the miracle of healing illness, but with the more meaningful miracle of providing needed nourishment

IFlishal said. "Give it to the people and let them eat."

43 His servant said, "How can I place this in front of a hundred men?"

So he said, "Give the people and let them eat, for so said HASHEM, They will eat and leave over." 44 So he placed it before them; they are and left over, as HASHEM had said.

5 1 Naaman, general of the army of the king of Aram, was an eminent person in his master's presence and highly honored, for through him had HASHEM given victory to Aram; the man was a great warrior — a metzora. <sup>2</sup> Aram had gone out in raiding parties and had captured a young girl from the Land of Israel; and she served Naaman's wife. <sup>3</sup> She said to her mistress, "My master's prayers should be directed to the prophet who is in Samaria: then he will heal him from his tzaraas."

<sup>4</sup> So [Naaman] went and told his master, saying, "Such-andsuch spoke the girl from the Land of Israel." <sup>5</sup> The king of Aram said, "Go to him, and I will send a letter to the king of Israel." He went and took with him ten talents of silver, six thousand gold coins, and ten changes of clothes.

<sup>6</sup> He brought to the king of Israel the letter which said, "And now, when this letter comes to you, behold I have sent my servant Naaman to you, that you shall heal him from his traraas."

<sup>7</sup> When |Jehoram| the king of Israel read the letter, he tore his clothes and said, "Am I God that I can kill and give life, that this person sends to me to heal a man of his tzaraas? Know now and see that he seeks a pretext against me!"

<sup>8</sup> When Elisha, the man of God, heard that the king of Israel had torn his clothes, he sent to the king, saying, "Why did you tear your clothes? Let him come to me now and he will know that there is a prophet in Israel!"

<sup>9</sup> Naaman came with his horses and chanot and stood at the entrance of Elisha's house. <sup>10</sup> Elisha sent him a messenger, saying, "Go and bathe seven times in the Jordan, and your normal flesh will come back and you will become cleansed."

11 Naaman was enraged and he left; he said, "Behold, I thought that he would come out to me, stand up and call out in the Name of HASHEM, his God, and lift his hands to the Omnipresent One — and the metzora would be healed! 12 Are not Amanah and Pharpar, the rivers of Damascus, better than all the waters of Israel? I will bathe in them and become cleansed!" Then he turned and left in a furu.

<sup>13</sup> But his servants approached and spoke to him, saying, "My father, had the prophet told you to do a difficult thing, would you not have done it? — surely since he has told you only 'bathe and become cleansed.'"

<sup>14</sup> So he descended and immersed himself seven times in the Jordan, as the word of the man of God; and his flesh was transformed to the flesh of a young boy, and he became cleansed. <sup>15</sup> He returned to the man of God, he and his entire retirue; he came and stood before him and said, "Behold, now I know that there is no God in the whole world, except in Israel;

ויאמר תן לעם ויאבלו: מג וַיֹּאמֵר משַׁרְתוֹ מַה אָתוֹ וֹה לפני מאה איש ויאמר תו לעם ויאכלו כי כה אַמֵּר יהוה אכול והותר: מרניתן לפניהם ויאכלו ניותרו פרבר יהוה: האונעמו שר־צבא מלר־אַרם היה איש גדול לפני אדניו ונשא פנים כי־בו נתן־יהוה תשועה לארם והאיש היה גבור חיל מצרע: בוארם יצאו גדורים וישבו מארץ ישראל נערה קטנה וַתְּהַי לְפַנֵי אשת נעמן: גותאמר אל־גברתה אַחַלֵּי אַדנִי לְפַנֵי הנביא אשר בשמרון אז יאסף אתו מצרעתו: דוַיבא וַיָּגָּד לֵאדנַיו לָאמר כַּוֹאת וְכַוֹאת ֹדְבַּרָה הַנַּעַרֹה אשר מארץ ישראל: הויאמר מלך־ארם לך בא ואשלחה ספר אל-מלה ישראל וילה וַיַּקַח בַּיַרוֹ עַשַר בַּבַּרֵי־ כסף וששת אלפים זהב ועשר חליפות בגדים:ו וַיַּבֵא הספר אל-מלר ישראל לאמר ועתה כבוא הספר הזה אליר הנה שלחתי אליר את־נעמן עברי וַאָסַפָּתוּ מַצַּרַעַתוּ: זּ וַיָּהִי כָּקּראַ מֵלֶךְ־יִשְׁרָאֵל אֶת־ הספר ויקרע בגריו ויאמר האלהים אני להמית ולהחיות כי זה שלח אלי לאסף איש מצרעתו כי אר־דעו־נא וראו כי־מתאנה הוא לי: ח ויהי כשמע ו אלישע איש־האלהים כּי־קרע מלר־ישראל את־ בגדיו וישלח אל־המלך לאמר למה קרעת בגדיך יַבא־נָא אַלֵּי וִידָע כִּי יֵשׁ נַבִיא בִּישַׂרָאַל: ט וַיַּבא נַעַמַן בסוסו וברכבו ויעמר פתח־הבית לאלישע: יוישלח אַלַיו אַלישָע מלאך לאמר הלוֹךְ ורחצת שבע־ פּעַמִים בַּיַרְבֶּן וְיַשָּב בִּשֶּׁרְהָּ לְהָ וּטְהַר: יא וַיִּקְצָף נַעְמַן וַיַּלֶרְ וַיּאמֶרָ הָנָּה אַמֶּרתִי אַלֵי ו יַצַא יצוא ועמר וָקַרָא בְּשֵׁם־יהוָה אֱלֹהַיוֹ וְהַנֵּיף יַדֵּוֹ אֱל־הַמַּקוֹם ופרפר [אבנה כ׳] ופרפר אמנה [אבנה כ׳] ופרפר נהרות דמשק מכל מימי ישראל הלא־ארחץ בהם וְטַהַרִתִּי וַיָּפֵן וַיָּלֶךְ בְּחֶמָה:יג וַיָּגָּשָׁוּ עַבַדִיוֹ וַיִּדְבָּרוּ אֵלֵיוֹ וַיָּאמִרוּ אַבִּי דַּבַּר גַּרוּל הַנָּביא דַּבַּר אַלִיךָּ הַלוּא תַעשה וַאַף כִּי־אָמַר אָלֵיךּ רְחַץ וּטְהַר:יוּ וַיַּרֵד וַיָּטְבָּל בַּיַרַדֶּן שֲבַע פָּעָמִים כִּדָבָר אַישׁ הָאֱלֹהֵים וַיַּשַׁב בְּשַׁרוֹ בְּבָשֵּׁר נַעַר קַטָן וַיָּטְהָר: טונַיַּשַב אַל־אִישׁ האלהים הָוֹא וָכֶל־מַחֵנָהוּ וַיָּבֹאֹ וַיַּעָמִר לְפַנֵיוֹ וַיֹּאמֵר הֹנַה־נַא יַבַעַתַּיֹ כֵּי אֵין אַלהִים בכל־הארץ כּי אם־בּישראל

for hungry servants of God. This is a fitting preface to the healing of Naaman. Elisha made it clear that he sought neither money nor honor for his miraculous powers; his desire was only to bring glory to the Name of God.

Aram had hegemony over *Eretz Yisrael*, and both its king and his commander-in-chief treated Jews contemptuously. Elisha proved

to them that there is a prophet in Israel, and that life and health are in the hands of the God of Israel. At the end, the humbled Naaman begged for permission to take some of Israel's earth back home with him, so that he could use it in his personal altar. Henceforth his devotion would be directed only to the one true God.

and now please accept a tribute from your servant."

<sup>16</sup> But he answered, "By the life of HASHEM before Whom I have stood, I will not accept." He imposed upon him to accept, but he refused.

<sup>17</sup> Naaman said, "May there at least be given to your servant two mule-loads of earth — for your servant will never again offer a burnt-offering or a peace-offering to other gods, only to HASHEM. <sup>18</sup> And may HASHEM forgive your servant for this matter: When my master comes to the temple of Rimmon to prostrate himself there, he leans on my arm, so I must bow in the temple of Rimmon — may HASHEM forgive your servant for this thing."

19 He said to him, "Go to peace." He traveled a stretch of land

from him.

וְעַתָּה קַח־גַּא בְּרָבָה מֵאָת עַבְדֶּךְ: יי נַיּאמֶר חַי־יהוָה אֲשֶׁר־עַמְּדְתִּי לְּפָנֵיו אִם־אֶקֶח נַיִּפְצַר־בִּוֹ לָקַחַת נִיּמָאֵן: יי נַיֹּאמֶר נַעָמָן נָלֹא יְתַן־גֵּא לְעַבְדְּךְ מַשָּׁא עֶמֶד־בְּּרָדִים אֲחָרִים כָּי אִם־לֵיהוָה: יי לַדְּבֵר הַנֶּה יִסְלַח יהוֹה לְעַבְּדֶּךְ בְּבְנוֹא אֲדֹנִי נְהִשְׁתְחָוֹיִתִי לְּהַשְׁתְ לְהִשְׁתְחֲוֹת שָׁמָה וְהָוֹא וֹ נִשְׁעֵן עַל־יָדִי וְהְשְׁמְחַוֹיִתִי בֵּית רִמוֹן בְּהִשְׁתְחַוֹיָתִי בִּית רִמוֹן יִסְלַח־[נא בתיב ולא בֵּית רְמוֹן בְּהַבְּרָב הַזְּה: יִיטַנִיאמֶר לְוֹ לֵךְ לְשַׁלְוֹם נַנּלֶּךְ מֵאַתִּוֹ בָּבְרָת אָבֶץ:

## HAFTARAS METZORA / הפטרת מצורע

מלכים ב ז:ג־ב / Kings 7:3-20

7 Four men, metzoraim, were outside the gate; each one said to his friend, "Why are we sitting here until we die? 4 If we propose to come to the city, there is a famine in the city and we will die there, and if we remain here we will die; let us now go and throw ourselves upon the camp of Aram; if they let us live, we will live; and if they put us to death, we will die."

<sup>5</sup> They stood up at evening to come to the Aramean camp and they amived at the edge of the Aramean camp, and behold!—not a man was there.

<sup>6</sup> HASHEM had caused the Aramean camp to hear the sound of chariot and the sound of horse, the sound of a great army; and they said one to another, "Behold! — the King of Israel has hired the Hittite kings and the Egyptian kings to come upon us!" <sup>7</sup> So they stood up and fled into the evening; they abandoned their tents, their horses, and their donkeys — the camp just as it was — and they fled for their lives.

<sup>8</sup> These metzoraim arrived at the edge of the camp; they came to a tent and ate and drank. From it they carried away silver, gold, and garments, and went and hid them; then they returned and went to another tent, carried away from there, and went and hid it.

<sup>9</sup> One said to his fellow, "We are not acting properly — today is a day of good news, yet we remain silent! If we wait until the light of dawn we will be adjudged as sinners. Now come, let us go and report to the king's palace!"

10 They arrived and called out to the gatekeepers of the city and declared to them, saying, "We came to the Aramean camp and behold! — not a man or a human sound is there, only the horses are tethered and the donkeys are tethered, and the tents are as they were." 11 The gatekeepers announced it;

זֹגוָאַרְבַּעַה אָנַשֵים הַיִּוּ מִצְרַעִים פֵּתַח הַשִּער וַיִּאמִרוֹ איש אל־רעהו מָה אַנַחָנוֹ יִשְׁבֵים פָּה עַד־מַתנוּ:ר אָם־ אַמַּרנוֹ נַבוֹא הַעִּיר וָהַרַעַב בַּעִיר וַמַתנוּ שַׁם ואם־ ישבנו פה ומתנו ועתה לכו ונפלה אל־מחנה אבם אם־יחינו נחיה ואם־ימיתנו ומתנו: הויקמו בנשף לבוא אל-מחנה ארם ויבאו עד־קצה מחנה ארם והנה אין־שם איש: ואדני השמיע ואת־מחנה ארם קול רבב קול סום קול חיל גדול ויאמרו איש אל־ אחיו הנה שבר עַלֵּינוֹ מֶלֶךְ יִשְׂרָאֵל אֵת מַלְבֵי הַחְתָּים ואת־מַלְכֵי מצָרַיָם לָבוֹא עַלֵינוּ:יוֹנַיקוּמוֹ וַיָּנוּסוּ בַנְּשֵׁף ויעזבו את־אַהַליהם ואַת־סִוּסֵיהֶם וְאָת־חַמְרֵיהֶם המחנה כאשר היא וינסו אל־נַפשַם: חוַיבאוּ הַמִצְרַעִים הָאֶלֶה עַר־קָצֵה הַמֶּחֵנֶה נַיַבֹאוּ אֶל־אָהֵל אָחַר ניָאכָלוּ נִישָׁתוּ נִישָאוּ מִשַּׁם כַּסָף וַזַהַב' וּבְגַּרִים וילכו ויטמנו וישבו ויבאו אל־אהל אחר וישאו משם וַיַּלְבוּ וַיַּטְמֵנוּ: ט וַיֹּאמָרוּ אִישׁ אלֹ־רעהוּ לא־כן ו אנחנוּ עשִׁים הַיִּוֹם הַזֶּה יִוֹם־בַּשֹׁרָה הוֹא וַאַנַחָנוּ מַחְשִׁים וְחַכַּינוֹ עַד־אוֹר הַבַּקֵר וּמְצַאַנוֹ עַווֹן וְעַתַה לְכוּ וְנַבֹּאַה וָנָגִירָה בֵּית הַמּלֹרְ: יוַיבֹאוּ ויִקראוּ אל־שער העיר וַיַּגִידוֹ לַהֶם לָאמֹר בַּאנוֹ אַל־מַחַנַה אַרַם והנה אין־ שָׁם אָישׁ וָקוֹל אָדָם כַּי אָם־הַסָּוֹס אַסוּר וָהַחַמוֹר אַסור וְאָהַלִּים כַּאַשֵּׁר הַמַּה: יאניַקרַא הַשְּעַרִים

#### ه Haftaras Metzora

Like the Haftarah of Tazria, this one tells a story about metzoraim, people with tzaraas. But unlike Naaman of the previous Haftarah, the metzoraim in this incident were Jewish and performed a great service for their nation. This story, like that which is the Haftarah of Tazria, deals with Aram, the persecutor of the Jews, and a miracle performed by Elisha.

Possibly a deeper intention in the choice of this chapter is that it shows how the *metzoraim* initially displayed the sort of selfish-

ness that resulted in their punishment, but then proceeded to put the people's needs ahead of their own — even though their change of heart was motivated partly by fear.

Under King Jehoram, one of the long series of sinful kings of the Ten Tribes, King Ben-haddad of Aram mounted a siege of Samaria, which resulted in a calamitous famine and inflated prices for the little food that could be had. So tragic was the famine that mothers were killing and eating their own children. The prophet Elisha had told Jehoram that a miracle would occur the next day

and it was related inside the king's palace.

12 The king arose in the night and said to his servants, "I will tell you now what Aram has done to us; they knew that we are famished, so they left the camp to conceal themselves in the field, thinking, "When they leave the city we will capture them alive, and then enter the city."

13 One of his servants spoke up and said, "Let them take five of the remaining horses that are still here — they are like the entire multitude of Israel that still survives within, which are like the entire multitude of Israel that has perished — let us send them and we will see."

14 They took two horsemen and the king sent them after the Aramean camp, saying, "Go and see." 15 They followed them until the Jordan and behold! — the whole way was filled with garments and gear that Aram had thrown away in their haste; the messengers returned and told the king.

<sup>16</sup> The people went out and plundered the Aramean camp; a se'ah of fine flour cost a shekel and two se'ah of barley cost a shekel — like the word of HASHEM.

<sup>17</sup> In charge of the gate, the king appointed the official on whose arm he leaned; the people trampled him in the gateway and he died, as the man of God had spoken, as he had spoken when the king descended to him. <sup>18</sup> And it happened just as the man of God had spoken to the king, saying, "Two se'ah of barley will cost a shekel and a se'ah of fine flour will cost a shekel at this time tomorrow in the gate of Samaria."

<sup>19</sup> And that official had answered the man of God and said, "Behold! — if HASHEM were to make windows in the sky, could such a thing happen?"

And he said, "You will see it with your own eyes, but you will not eat from it!"

<sup>20</sup> And so it happened to him: the people trampled him in the gate and he died.

ויגירו בית המלה פנימה: יב ויקם המלה לילה ויאמר אל־עבריו אַגיִדה־נַא לַכֹם אַת אַשר־עַשוּ לַנוּ אַרם ידעו בי־רעבים אנחנו ויצאו מו־המחנה להחבה בשרה ובהשרה בין לאמר כיייצאו מויהעיר ונתפשם חיים ואל־העיר נבא: יגויעו אחד מעבריו ויאמר ויקחורנא חמשה מורהסוסים הנשארים אשר נשארו בה הנם ככל המון [ההמון כ] ישראל אשר נשארו בה הנם כבל המון ישראל אשר תמו ונשלחה ונראה: ידויקחו שני רכב סוסים וישלח המלך אחרי מחנה־ארם לאמר לכו וראו: שוילכו אחריהם עד הירדו והנה כל הדרך מלאה בגדים וכלים אשר־השליכו ארם בחפום [בהחפום כי] וישבו המלאכים ויגדו למלר: טו ויצא העם ויבוו את מחנה ארם ויהי סאה־סלת בשקל וסאתים שעבים בשקל כרבר יהוה: יוהמלר הפקיד את־השליש אשר נשעו על־ידו על־הַשַּער וַיִּרְמְסֶהוּ הַעֲם בַּשַּעַר וַיַּמת בַּאַשֶר דְּבֵּר אִישׁ הַאַלֹהִים אַשׁר דַבַּר בּרִדת המלה אליו: יחויהי כּרבּר איש האלהים אַל־הַמֵּלַהְ לאמר סאתים שערים בשקל וסאה־סלת בשקל יהיה בעת מחר בשער שמרון: יי ווּען הַשַּׁלִישׁ אַת־ איש האלהים ויאמר והנה יהוה עשה אַרבּות בַּשַּמִים היהיה כדבר הזה ויאמר הנד ראה בעיניד ומשם לא תאכל:כויהי־לו כו וירמסו אתו העם בשער וימת:

### HAFTARAS ACHAREI / הפטרת אחרי

We give this reading as the Haftarah of Acharei based on the ruling of Rama (Orach Chaim 428:8), with which most authorities concur. The version found in most Chumashim, that this is the Haftarah of Kedoshim, is in error. Although the general rule is that when two Sidros are read together, the Haftarah is that of the second one, the Sidros of Acharei and Kedoshim are exceptions. When Acharei and Kedoshim are combined, the Haftarah of Acharei is read. Similarly, when Acharei falls on the day before Rosh Chodesh or on Shabbos Hagadol, which have special Haftarah of Acharei is read on the Sabbath of Kedoshim. See Mishnah Berurah, 428:26.

According to the Sephardic custom, the Haftarah of Acharei can be found below as the Ashkenazic Haftarah of Kedoshim (Ezekiel 22:1-16).

According to the Ashkenazic custom, the following Haftarah is read.

Amos 9:7-15 / עמוס ט:ז־טו

9 <sup>7</sup> Are you not to Me like the children of Ethiopians, O Children of Israel? — the words of HASHEM — have I not brought up Israel from the land of Egypt, the Philistines from Caphtor, and Aram from Kir? <sup>8</sup> Behold! — the eyes of my Lord

ָט זְהֶלְוֹא כִבְנֵי בֻשִׁיִּים אַתֶּם לֶי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל נְאֶם־ יהֹוָה הֲלְוֹא אֶת־יִשְׁרָאֵל הָעֱלֵיתִי מֵאֶכֶץ מִצְלַיִם וּפְלִשְׁתִּיִּם מִבַּפְתָּוֹר וָאֲרָם מִקֵּיר: חִהְנֵּה עִינֵי וּ אֲדֹנֵי

and food would be so plentiful that it would be bought at unbelievably low prices. One of the king's courtiers ridiculed Elisha, saying that even God could not make such a thing happen. Elisha responded sharply that the heretic himself would see the prophecy come true, but would not benefit from it. One can well imagine that the impudent courtier found the new prophecy to be as implausible as the old, but the *Haftarah* tells how the prophecy was fulfilled. In the process, the nation was saved by Divine intervention from the mortal threat of Ben-haddad's siege.

Jehoram's faithlessness and defeatism is illustrated by his response to the first news that the siege was over. His instinctive

reaction was not that God had helped His people, but that Benhaddad had set a trap. Only when one of his servants argued that the situation was hopeless anyway — his people were either dead or doomed to die — was the timid king willing to risk two horsemen to investigate the reported salvation.

#### ⊌6 Haftaras Acharei

God took the prophet Amos from his flock and sent him to chastise the Northern Kingdom of Israel. In particular he criticized them for persecuting the poor and helpless and for indulging themselves in the pursuit of luxuries. In keeping with the final

HASHEM/ELOHIM are upon the sinful monarchy, and I will waste it from upon the face of the earth; but I will not utterly destroy the House of Jacob — the words of HASHEM. 9 For behold I command! I shall shake the House of Israel among all the nations as one shakes [grain] in a sieve, and no pebble shall fall to the ground. 10 By the sword will all the sinners of My people die, those who say, "The evil will not approach and overtake us!"

<sup>11</sup> On that day I will erect David's fallen booth; I will repair their breaches and erect his ruins, and I will rebuild it as in days of old.
<sup>12</sup> So that they will conquer the remnant of Edom and all the nations, for My Name is upon them — the words of HASHEM Who brings this about.

<sup>13</sup> Behold — days are coming — the words of HASHEM — when the plower will encounter the reaper, and he who treads upon the grapes will meet the one who brings the seeds; the mountains will drip with wine and the hills will melt [with fat]. <sup>14</sup> I shall bring back the captivity of My people Israel, and they will rebuild desolate cities; they will return and plant vineyards and drink their wine; they will make gardens and eat their fruit. <sup>15</sup> I shall implant them upon their Land; they will not be uprooted again from upon their Land that I have given them, says HASHEM, your God.

יהוה בממלכה החטאה והשמדתי אתה מעל פני האדמה אפס בי לא השמיר אשמיר את־בית יעלב נאם־יהוה: ספי־הנה אנכי מצוה והנעותי בכל־ הגוים את־בית ישראל בַאַשֵּר יְנוֹעַ בַּכְבַרָה וָלָא־ יפול צרור ארץ: בַחַרב יַמותוּ כָּל חַטַאַי עַמֵי האמרים לא־תגיש ותקדים בַּעַדִינוּ הַרַעַה: יא בַּיִּוֹם ההוא אקים את־סכת דויד הנפלת וגדרתי את־ פרציהו והרסתיו אקים ובניתיה כימי עולם: יב למען יירשו את־שארית אדום וכל־הַגּוֹיִם אַשֶּׁר־נָקָרַא שמי עליהם נאם־יהוה עשה ואת: יג הנה ימים באים נאם יהוה ונגש חורש בקצר ודרך ענבים במשך הזרע והטיפו ההרים עסיס וכַל־הגבעות תתמוגגנה: יד ושבתי את־שבות עמי ישראל ובנו ערים נשמות וישבו ונטעו כרמים ושתו את־יינם ועשו גנות ואכלו את־פּריהם: טוּ וּנָטַעְתִּים עַל־אַדְמַתַם ולֹא יַנַּתְשׁוּ עוֹד מעל אדמתם אשר נתתי להם אמר יהוה אלהיה:

## HAFTARAS KEDOSHIM / הפטרת קרושים

According to the Sephardic custom, the following Haftarah is read for Acharei.

According to the Ashkenazic custom, it is read for Kedoshim.

יחוקאל בב:א־טו / Ezekiel 22:1-16

22 The word of HASHEM came to me saying: 2 Now you Ben Adam, will you rebuke, will you rebuke the city of bloodshed and let her know all her abominations? 3 And sau: "Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: O city, shedding blood in her midst to hasten her time, and which fashioned idols within herself for contamination. 4 Through your blood that you shed uou became quilty and through your idols that you fashioned you became contaminated; thus you brought your days near and reached the limit of your years; therefore have I made you a shame to the nations, and a mockery for all the lands. 5 Those who are near and those who are far will mock you: 'Contaminated of name! Great of confusion!" 6 Behold! the princes of Israel, every man was in you for his own power, for the sake of bloodshed. 7 Father and mother have they slighted within you; toward the stranger they have acted oppressively in your midst; orphan and widow have they wronged within you. 8 My sanctities have you spurned; My Sabbaths have you desecrated.

בב אוַיְהִי דְבַר־יהוָה אַלִי לַאמְר: בּוְאַתָּה בֶּן־אָדָּם 
הַתִּשְׁפָּט הָתִשְׁפָּט אֶת־עִיר הַהָּמִים וְהְוֹדֵעְתָּה אֵת כָּל־
הַתִּשְׁפָּט הַתִּשְׁפָּט אֶת־עִיר הַהָּמִים וְהְוֹדֵעְתָּה אֵת כָּל־
הַתְּשְׁפָּט הַתִּשְׁפָּט אֶת־עִיר הַהָּמִים וְהְוֹדֵעְתָּה עִיר שׁפַּכֶּת
הַפְּתוֹבָה לָבְוֹא עַתָּה וְעֲשְׁתֵה גִלּוֹלֵים עָלֶיהְ לְטַמְאֵה וּבְּגלּוֹלִיף אֲשָׁמְתְּ וּבְגלּוֹלִייְר שְׁפָּרְ־עָשִׁר־עָשִׁית טָמֵאת וַתַּקְּרִיבִי יָמֵיְרְ וַתְּבָּלְּט עְר־
שְׁנוֹתָיְךְ עַל־בַּן נְתַתְּיךְ חֶרְפָּה לַגוּיִם וְקַלָּטָה לְכָל־
הְאַנֹתְיִי הַשָּׁמְ בְּתוֹבֵרְ יִתְּשִׁיִּעִי יִשְׂרָאָּע עָר־
הַבְּלוֹ לְנִי תְשִׁית וְמָמְרְיבִי יָמָיְרְ וְתָּבְּלְּטְה לְכָל־
הְאַנֹי לְוֹרְעִוֹ הֵיִיּ בָּךְ לְמָעֵן שְׁפָּרְ־הָם: וּאָב וְאַבָּא עִרּ
הְשִּׁמִ לְּיִרְ עָשִׁי בְּנְשִׁית וְמְהָּרְּלָּתְיִי בְּעְשִׁיק בְּתוֹבֵּךְ יָתְוֹם וְאַלְמָנָה הַבָּלִי הָּלְנִיי בָּוְיִי בְּיִבְּי בְּתְיֹבֵרְ יִתְּיִי הְאַיְיִי הְּבָּעִיי הָּבָּעִי בְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי וְשִׁית וְאַלְמָנְה בְּתוֹבֵרְ יְתְּוֹם וְאַלְּמָנְי הָּבְּעִי בְּתִּבְּר יְתְּיִם וְאַלְּמָנְוּ הְּבָּיי בְּתְיֹבְר יִיִּי בְּבְיִי הָּבְיוֹ הְעִיי בְּיִי בְּנִיי בְּעִישִׁים בְּתִיבְר יִתְּים וְאַלְמְנָה בְּיִי בְּנִיי בְּנִייִ בְּיִיי בָּנְיִים בְּיִבְּי הָּבְיּבְי וְבְּיִי בְּיִבְיי וְבָּבְיּים וְבְּלְּיִם וְבְּבָּים בְּעִישְׁרְ בְּשְׁתִּי בְּיִבְי יִבְּיוֹ בְּנְעִים בְּשִׁים בְּשִּבְּי בְּנִיי בְּנִישְׁי בְּיִיי בְּיִי בְּיִי בְּיִיי בְּאִר בְּיִיי בְּיִייִי בְּנִיים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִיי בְּלִיבְייִי בְּיִי בְּיִבְּיִיי הְבָּבְייִים בְּיִבְּיִי בְּיִייִי בְּיִבְּיִיי בְּבְּיִייִי בְּיִיים בְּעִיבְייִי בְּיִבְּיִי בְּבְיּבְיּים בְּיִייִים בְּבְייִיים בְּבְּיִיים בְּעִבְּיים בְּיִבְייִים בְּעִיבְּיים בְּיִיים בְּיִבְּייִיים בְּיִבְייִים בְּיִיים בְּעִיבְייִים בְּבְיּיים בְּיִייִים בְּיִבְּייִים בְּיִיים בְּיִייִים בְּיִייְיתְיּבְיּים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִבְיּעְיִים בְּיִייְיִים בְּיִיוּבְייִים בְּיִייְיִייְיִיּיִייְיִים בְּבְּיִיים בְּיִייִים בְּיִייִייְיִיים בְּיִייְיְּבְּייִים בְּיִייִייִייְיִייִים בְּיִייִייִייִייְיִייִייִים בְּיִבְּיִים בְּיִייִייִייְיִים בְּיִיּיְיִיְ

theme of the Sidrah, the Haftarah stresses that sinfulness results in expulsion from the Land.

In this Haftarah, the prophet tells the sinful nation that their transgressions have made them strangers to God, and, if so, there is no reason why He should not punish them in accord with their misdeeds. That He once took them out of Egypt should have made them His loyal servants, but they act no better than do the Philistines and Arameans, who were redeemed from subjugations of their own. Nevertheless, God promises that it is only the corrupt monarchy, the aristocracy, that He will destroy, not the nation as a whole. He uses the simile of a sieve, which releases only kernels of grain, but holds back the useless pebbles. So, too, the good people of Israel will suffer only dispersion, but — unlike the "peb-

bles" among them - will not be lost.

As is customary in even the harshest prophecies. Amos concludes with stirring words of consolation as he paints a picture of a re-established Davidic dynasty, which he calls "David's fallen booth," and a prosperity so dazzling that people will not even be finished with the harvest when it is already time to plow for the new season.

#### → Haftaras Kedoshim

The Sidrah presents two images that seem to be diametrically opposed, but which are in reality two sides of the same coin. It begins with the sublime picture of Israel's mission to strive for holiness, and the charge that all actions and relationships, from

<sup>9</sup> Talebearers were among you, in order to shed blood; upon the mountains they ate among you; evil plans did they lay in your midst. <sup>10</sup> A father's nakedness he uncovered within you; they afflicted menstruant women within you. <sup>11</sup> A man would commit abomination against his neighbor's wife; a man would defile his daughter-in-law with lewdness; a man would afflict his sister, his father's daughter, within you. <sup>12</sup> They took bribery within you, in order to shed blood; interest and increase have you taken, and enriched your friends with loot; but Me you have forgotten — the words of my Lord HASHEM/ELOHIM.

13 "Now behold! I have pounded My hand because of your robbery that you have committed, and because of your bloodshed that was in your midst. 14 Can your heart endure, can your hands be strong in the days when I shall deal with you? I,

HASHEM, have spoken and done.

<sup>15</sup> "Then I shall scatter you among the nations and disperse you among the lands and remove all your contamination from you. <sup>16</sup> Then you shall be caused to re-inherit yourself in the sight of the nations, and you shall know that I am HASHEM."

Haftarah of Kedoshim according to the Sephardic and Italian custom.

According to this custom, it is also read when the two Sidros Acharei and Kedoshim are combined.

Ezekiel 20:2-20 / יחזקאל כיב־כ

20 <sup>2</sup> Then the word of HASHEM came to me saying: <sup>3</sup> Ben Adam, speak to the Elders of Israel and say to them: "Thus spoke my Lord HASHEM/ELOHIM: Is it to seek of Me that you come? As I live, I will not make Myself accessible to you — the words of my Lord HASHEM/ELOHIM."

<sup>4</sup> Would you rebuke them, would you rebuke, Ben Adam? Inform them of the abominations of their fathers, <sup>5</sup> and say to them: "So said my Lord HASHEM/ELOHIM: On the day I chose Israel, when I swore to the seed of Jacob's family and made Myself known to them in Egypt, then I swore to them saying, 'I am HASHEM your God.' <sup>6</sup> On that day I swore to them to take them out from the land of Egypt, to a land that I had sought out for them, flowing with milk and honey, a splendor for all the lands. <sup>7</sup> And I said to them: 'Every man, cast away the detestable idols of his eyes and do not defile yourselves with the idols of Egypt, I am HASHEM, your God.'

<sup>8</sup> "But they rebelled against Me and did not want to listen to Me; not a man cast out the detestable idols of their eyes, and they did not forsake the idols of Egypt; so I intended to pour My fury upon them, to spend My anger upon them, in the midst of the land of Egypt. <sup>9</sup> But I acted for the sake of My Name, that it not be desecrated in the eyes of the nations amid which they are; and in whose sight I had made Myself known to them to remove them

ב בויהי דבר־יהוה אלי לאמר: גבן־אַרָם דַבַּר אַת־ זקני ישראל ואמרת אלהם כה אמר אדני יהוה הלדרש אתי אתם באים חי־אני אם־אדרש לכם נאם אדני יהוה: - הַתשַפּט אֹתֵם הַתְשַפּוֹט בַּן־אַדֵם אַת־תועבת אַבותם הודיעם: הואַמַרתַ אַלִּיהֶם כָּה־ אַמַר אַדנַי יַהוָהַ בִּיוֹם בַּחַרִי בִיִשְׁרַאֵל וַאָשַא יַדִּי לְזֶׁרַע בית יעלב ואודע להם בארץ מצרים ואשא ידי להם לאמר אַני יהוה אַלהַיכם: וַבַּיוֹם הַהוֹא נַשַאתִי יַדִי לַהֶּם לְהַוֹצִיאַם מָאֶרֶץ מִצְרַיִם אֱל־אֶׁרֶץ אֲשֶׁר־תַּרָתִּי לַהֶּם וַבַת חַלֶב וּדְבָש צָבי הִיא לְכַל־הַאָרְצִוֹת: וַאִּמֵר אַלֶהֶם אִישׁ שִׁקּוּצֵי עִינֵיוֹ הַשְּׁלִיכוּ וּבְגְלּוּלֵי מִצְרֵים אַל־תַּטַמַאוּ אָנִי יהוה אַלְהִיכַם: חוַיַּמְרוּ־בִּי וַלָּא אַבוּ לשמע אַלַי אִיש אָת־שִקּוּצֵי עֵינֵיהֶם לָא הַשְּלִּיכוּ ואת־גַּלוּלֵי מִצְרֵים לָא עַזָבוּ וַאמֵר לְשַׁפַּרְ חַמַתִי עַלִיהֶם לְכַלִּוֹת אַפִּי בַּהֶם בְּתוֹךְ אֶרֶץ מִצְרֵים: טְוָאַעשׂ לְמַעַן שְמִי לְבַלְתִי הָחֵל לְעִינֵי הַגּוֹיִם אָשֶׁר־הַמָּה

טאנשי רכיל הַיוּ בַךְ לִמֵעו שְפַּרְ־דָּם וְאֵל־הֵהָרִיםׂ

אבלו בר זמה עשו בתובף: ערות־אב גלה־בר

טמאת הנדה ענו־בַר: יאואיש ו אַת־אשת רעהו

עשה תועבה ואיש אַת־כַּלַתו טְמֵּא בוֹמַה ואַישׁ

את־אחתו בת־אַביו ענַה־בַר: יב שחד לַקּחוּ־בַר

למען שפר־דָם נָשֶׁר וְתַרְבָּית לָלֻחַתִּ וַתְּבַצְעִי רֵעִירְ

בעשק ואתי שכחת נאם אדני יהוה: יגוהנה הביתי

בפי אל־בצער אשר עשית ועל־דַמֶּך אָשֶר הַיִּוּ

בתוכר: יד היעמד לבַּרְ אָם־תַחַזַקנַה יַדְיִרְ לַיַמִים

אשר אני עשה אותר אַני יהוה דְבַּרְתִּי וְעַשִּׁיתִי:

ט והפיצותי אותר בגוים וזריתיר בארצות והתמתי

טמאתה ממה:טו ונחלת בה לעיני גוים וידעת כי־אני

business to agriculture, be regulated in accordance with God's will. The Sidrah concludes with a litany of the grossest form of human behavior, including incest, bestiality, and child sacrifice. But the two images are connected. The Evil Inclination was created to test man's best instincts by enticing him to evil. It does not focus on weak people, because they are always but a step away from sin. Rather, the Evil Inclination focuses on the best and the holiest. The Sidrah teaches us that Israel at the peak of its sanctity must never take its holiness for granted, because over its shoulder the Evil inclination is always lurking, ready to drag it down to the level of the basest sins.

In the Haftarah, Ezekiel chastises his people in one of the

sharpest denunciations in all of Scripture. The Holy City's people had indeed succumbed. They had become cruel, unfeeling, and animalized. They had fallen from the holiness of the beginning of *Kedoshim* to the horrors of its end. Jerusalem could have been great, but the people had degraded it. Because the Evil Inclination had triumphed, the Land was about to vomit out its Jews in the time of Ezekiel as it had vomited out its Canaanites in the time of Joshua.

בתוכם אשר נודעתי אליהם לעיניהם להוציאם

The Haftarah closes with a ray of hope. In its Land, Israel had refused to know its Maker; but in the throes of exile it would. When that happens — may it be soon in our days — we will once again be worthy of God's Torah, His Land, and His Holy City.

from the land of Egypt. <sup>10</sup> And I took them out of the land of Egypt and brought them to the Wilderness; <sup>11</sup> and I gave them My decrees and made known to them My ordinances through which a man will live if he performs them. <sup>12</sup> And also My Sabbaths have I given them to be a sign between Me and them; to know that I am HASHEM Who sanctifies them.

<sup>13</sup> "But the House of Israel rebelled against Me in the Wilderness; they did not walk in My decrees and they spurned My ordinances through which a man will live if he performs them, and they desecrated My Sabbaths exceedingly; so I intended to pour My fury upon them in the Wilderness — to make an end of them.

14 "But I acted for the sake of My Name, that it should not be desecrated in the eyes of the nations, in whose sight I had taken them out. 15 And also I swore to them in the Wilderness not to bring them to the Land that I had given, flowing with milk and honey; it is a splendor for all the lands. 16 For they spurned My ordinances and did not walk in My decrees; they desecrated My Sabbaths because their heart goes after their idols. 17 Yet My eye pitted them rather than destroy them, and I did not put an end to them in the Wilderness. 18 But I said to their children in the Wilderness: Do not walk in the decrees of your fathers, do not observe their ordinances, and do not defile yourselves with their idols. 19 I am HASHEM your God: Walk in My decrees, observe My ordinances and perform them. 20 Sanctify My Sabbaths and they will be a sign between Me and you, to know that I am HASHEM, your God."

מארץ מצרים: יואוציאם מאַרץ מצרים ואבאם אל־ המדבר: אואתן לַהָם אַת־חָקוֹתֵי וְאַת־מִשְׁפָּטֵי הודעתי אותם אשר יעשה אותם האָדֶם וַחֵי בַּהָם: ירוגם את־שבתותי נתתי להם להיות לאות ביני וביניהם לדעת כי אני יהוה מקדשם: יג וַיַמַרוּ־בִּי בַית־ ישראל במדבר בחקותי לא־הלכו ואת־משפטי מאסו אשר יעשה אתם האדם וחי בהם ואת שבתתי חללו מאד ואמר לשפר חמתי עליהם במדבר לכלותם: דואעשה למען שמי לבלתי החל לעיני הגוים אשר הוצאתים לעיניהם: שוגם־אַנִי נַשַאתי ידי להם במדבר לבלתי הביא אותם אל-הארץ אשר־נתתי זבת חלב ודבש צבי היא לכל־הַאַרְצוֹת: טויען במשפטי מאסו ואת־חקותי לא־הלכו בהם ואת־שבתותי חללו כי אחרי גלוליהם לבם הלך: יותחס עיני עליהם משחתם ולא־עשיתי אותם כלה במדבר: יח ואמר אל-בניהם במדבר בחוקי אבותיכם אל-תלכו ואת־משפטיהם אל-תשמרו ובגלוליהם אל־תטמאו:יט אני יהוה אלהיכם בחקותי לכו ואת־ משפטי שמרו ועשו אותם: כואת־שבתותי קדשו והיו לאות ביני וביניבם לַדְעַת כִּי אַנִי יהוה אַלְהַיבֵם:

## HAFTARAS EMOR / הפטרת אמור

יחזקאל מר:טו־לא / Ezekiel 44:15-31

44 <sup>15</sup> But the Levite-Kohanim — descendants of Zadok who safeguarded the charge of My Sanctuary when the Children of Israel strayed from Me — let them draw near to Me to serve Me, let them stand before Me to offer Me fat and blood — the words of my Lord HASHEM/ELOHIM. <sup>16</sup> They shall come to My Sanctuary, and they shall approach My table to serve Me, and they shall safeguard My charge.

<sup>17</sup> Now when they come to the gates of the Inner Courtyard they are to wear linen clothes; let no wool be upon them when they serve in the gates of the Inner Courtyard and within. <sup>18</sup> Linen turbans shall be on their heads and linen breeches shall be on their loins; let them not gird themselves where one perspires. <sup>19</sup> Now when they leave for the Outer Courtyard, to the Outer Courtyard to the people, let them remove the clothes in which they minister and leave them in the holy chambers; let them don other garments and let them not mingle with people

מד שוְהַבְּהַנִּים הְלְוִיִם בְּנֵי צָדּוֹק אֲשֶׁר שֵׁמְרֹּנ אֶת־ מִּשְׁמֶרִת מִקְדָּשִׁי בִּתְעוֹת בְּנֵי־יִשְׁרָאַל מִעְלֵי הַמְּה מִשְׁמֶרָת מְקְדָּשִׁי בִּתְעוֹת בְּנֵי־יִשְׁרָאַל מִעְלֵי הַמְּה מִקְּדָשִׁי בִּתְנִי וְעֲמְדִּוֹ לְפָנֵי לְהַקְּרִיב לִי חַלֶּב וָדָּם יִקְרָבוּ אֵל־שְׁלְחָנֵי לְשֵּרְתַנִי וְשֵּמְרִוּ אֶת־מִשְׁמַרְתִּי וְהָמָה יְבָאוּ אֶל־מְקְּדָשִׁי וְהַמָּה יִקְבְּוֹ אָל־שְׁלְחָנֵי לְשֵּרְתַנִי הְשְּמְרִוּ אָת־מִשְׁמַרְתִּי בְּעְרִי הְשְׁמְרִ בְּלִי אְת־מִשְׁמַרְתִּי בְּעְרִי הְשְׁעָרִי הְּשְׁתִּים יִמְיִנְ בְּשְׁרִתִּ בְּבִּיֹעִם לְאַבְי הַחְצִּרְ הַחְיצוֹנָה אֶל־הְעָב לְּא בְּעְרִי בְּיִּשְׁתִוּ אָת־בְּנְבְיִי הְשְׁרְתִּנִי הְּיִבְּיְ הְיִבְּיִם לְּאִבּיי בְּשְׁתִּים בְּלְשְׁרָת בְּבְיִים לְּאַבְי הְחָצִר הַחְיצוֹנָה אֶל־הְעָב בְּיִבְיִם אָּחִיבּנְהְ הְּבְּבְיִהְה אֶלִי־הְעָם בְּלְשְׁרָת וְנִהְיִים אָחִיבּנְבְיהְ אֶּעִירְה בְּבְּיִים אָחִיבְיִם אָחִיבּים וְלָאִיים וְלְבָּשׁר בְּנְרִים אֲחָרִים וְלָבְשׁוּ אִת־בְּנְבְיִם אָחָרִים וְלְבָּשׁר בְּבְּבִיים אָחָרִים וּלִבְיים וּלְבִיים וּלִבְים בְּלִים בְּלִּשְׁרְתִּנִים בְּלְיִים אָחִיבִים וְלָּבְשׁוּ בְּנְרִים אָחִיבִים הְלִּמְים וּלְבִים בְּבִיים אָחִיבִים וּלִבּים וּלְבִים בְּיִבְים אָחִבּים וּלְבִּים בְּבִיים אָחִבּים וּלְבִים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּבִים וְהַנִּיחוּ אַחְרִבּים אָחִבּים וּבְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִיים אָחִבּים וּבְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּחִיבּים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבְים בְּבְּבִים בְּבִים בְּבְּים בְּבְּים בְּבִּים בְּים בְּבִּים בְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּיבְים בְּבִים בְּבִּים בְּבְּבְים בְּיִים בְּבְים בְּבְּיִים בְּים בְּבִּים בְּבְּים בְּבִים בְּים בְּבִּים בְּיִים בְּבְּים בְּבְּים בְּבִּים בְּיִים בְּים בְּבְּים בְּיִים בְּים בְּבִים בְּבִּים בְּבְּים בְּבְיים בְּבְיים בְּיִים בְּבְיים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּיִים בְּבְּי

#### 

The first section of the Sidrah deals with the laws of Kohanim, and it is complemented by a Haftarah in which the prophet Ezekiel gives the laws that will apply to the Kohanim in Messianic times, after the building of the Third Temple. The commentators note that several of the laws pronounced by Ezekiel contradict laws of the Torah, a clear contradiction of the principle that the command-

ments of the Torah are eternal and immutable. There are two ways of dealing with this difficulty, both of which are discussed in the ArtScroll commentary to *Ezekiel* (pp. 695-7). by Rabbi Moshe Eisemann.

To the verses that seem to be at variance with the established *Halachah*, *Rashi's* commentary to the chapter offers only Midrashic comments. Apparently, this is one of the passages which. like

in their clothes. 20 Their heads they may not shear nor a wild growth may they permit; they shall keep their heads trimmed. 21 They shall not drink wine — any Kohen — when they enter the Inner Courtuard. 22 Widow or divorcee they may not take themselves for wives, only virgins from the offspring of the House of Israel: but a widow who shall only be widowed, some Kohanim mau take. 23 They shall instruct My people concerning the differences between holy and ordinary; let them inform them of the difference between contaminated and clean, 24 Concerning a grievance let them stand in judgment, and according to Mu laws are they to adjudicate it: my teachings and decrees regarding Mu appointed times are they to protect; and Mu Sabbaths are they to sanctify. 25 To a human corpse they are not to come to become contaminated, except for a father and mother, son and daughter, brother, and sister who had never been married to a man, they may become contaminated, 26 After his cleansing. let them count seven days for him, 27 Now on the day of his entry into the Sanctuaru, to the Inner Courtuard, to minister in the Sanctuary, let him bring his sin-offering — the words of my Lord HASHEM/ELOHIM.

<sup>28</sup> And it shall be a heritage for them; I am their heritage; give them no ancestral possession in Israel; I am their ancestral possession. <sup>29</sup> They shall eat the meal-offering, the sin-offering, and the guill-offering; any cherem-vow in Israel shall be for them. <sup>30</sup> All the choice first fruits of every kind and all terumah of any kind — of all your terumah gifts — shall go to the Kohanim; the first yield of your dough shall you give to the Kohen, to make a blessing rest upon your home. <sup>31</sup> Any carcass or torn animal of fowl or livestock, the Kohanim may not eat.

בבגדיהם: בוראשם לא יגלחו ופרע לא ישלחו בסום יכסמו את־ראשיהם: כא ויין לא־ישתו כַּל־כּהו בבואם אַל־הַחַצר הַפּנימית: בבואַלמנה וגרושה לא-יקחו להם לנשים כי אם-בתולת מורע בית ישראל והאלמנה אשר תחיה אלמנה מכהן יקחו: בגואת־עמי יורו בין קדש לחל ובין־טמא לטהור יודיעם: בדועל ליב המה יעמדו למשפט [לשפט כ] במשפטי ישפטהו [ושפטהו כ-] ואת־תורתי ואת־ חקתי בכל-מועדי ישמרו ואת־שבתותי יקדשו: בה ואל-מת אדם לא יבוא לטמאה כי אם-לאב ולאם ולבו ולבת לאח ולאחות אשר־לא־הַיְתָה לְאִישׁ ישמאו: כון אַחַרי טַהַרַתוֹ שבעת יַמִים יספּרוּ־לוֹ: בו וביום באו אל-הקדש אל-החצר הפנימית לשרת בּקָּדש יקריב חַטָּאתו נָאָם אַדנַי יַהוָה: כּח וָהֵיתָה לַהֶם לנחלה אני נחלתם ואחזה לא־תַתַנוּ לַהַם בִּישַׁרַאֵּל אני אחזתם: בט המנחה והחשאת והאשם המה יאכלום וכל־חרם בישראל להם יהיה: לוראשית בל-בבורי כל וכל-תרומת כל מכל תרומתיבם לכהנים יהיה וראשית עריסותיכם תתנו לכהו לְהַנִיחַ בְּרָבָה אֶל־בִּיתַרְ: לֹא כַּל־נְבַלָה וּטְרַפַּה מוּ־ העוף ומו־הבהמה לא יאכלו הכהנים:

## הפטרת בהר / HAFTARAS BEHAR

ורמיה לב:ו־כז / Jeremiah 32:6-27

32 <sup>6</sup> Jeremiah said: The word of HASHEM came to me, saying:

7 "Behold! — Hanamel, son of Shallum your uncle, is coming to you to say: 'Buy for yourself my field that is in Anasoth, for the right of redemption is yours.'"

<sup>8</sup> Hanamel, my cousin, came to me as HASHEM had spoken, to the courtyard of the prison, and he said to me, "Buy for yourself my field in Anasoth, that is in the territory of Benjamin, for yours is the right of inheritance and yours is the redemption; buy it for yourself." And I knew that it was the word of HASHEM.

<sup>9</sup> So I bought the field that was in Anasoth from Hanamel, my cousin; and I weighed out the silver for him: seven shekalim and ten

לב יניאמר יִרְמְיֶהוּ הָיִה דְבַר־יחוָה אֵלֵי לֵאמְר: יְהְנְּה הַנְמְאֵל בֶּן־שַּלְם דְּדְרְּ בָּא אֵלֶיךְ לֵאמְר קְנָה לְּךְּ אֶת־ שְׁדִּי אֲשֶׁר בְּעְנָתוֹת כִּי לְבָּ מִשְׁפַּט הַּנְּאֻלָּה לְקְנוֹת: הַנַּמְשָׁרָה נִיְאמֶר אַלֵּי קְנָה 'נָא אֶת־שָׁרִי אֲשֶׁר־בְּעָנָתוֹת הַנְּאָלֶה קְנִה־לֶךְ נְאֵדַע כִּי דְבַר־יחוָה הְּוֹא: יּנְאֶקְנֶה אָשֶר וּ בְּאֶרֶץ בִּנְיָמִין כִּי־לְךְּ מִשְׁפַט הַיִּרְשֵׁה וּלְךָּ הַגְּאָלֶה קְנֵה־לֶךְ וְאֵדַע כִּי דְבַר־יחוָה הְוֹא: יּנְאֶקְנֶה הָאֶשְׁלֵּה־לוֹ אַת־הַבְּסֶף שִׁבְעָה שַׁקַלֵים וַעַשְּרָה וָאֶשְׁקֵלָה־לוֹ אַת־הַבְּסֶף שִׁבְעָה שַׁקַלֵים וַעַשְּרָה

the Book of Chronicles, was not intended to be understood in its simple meaning, since that would contradict what we know to be the true Halachah. Rather, this chapter was meant as a vehicle for the drash or the exegetical interpretations that underlie the verses. The Messianic era is shrouded in mystery; therefore, the simple meaning of this passage must remain hidden from us until, in the words of R' Yochanan in Menachos 45a, the prophet Elijah will come and reveal it to us.

Radak has a different approach. Never in his commentary does he suggest that any commandment will be nullified. Rather, he holds that the drastically heightened spiritual level of Messianic times will be reflected in elevated standards of observance.

#### -4 Haftaras Behar

As the companion reading to a Sidrah that discusses the sale and redemption of land, the Haftarah is the story of God's message of hope to Jeremiah, at a time when all seemed to be lost. It was the period of the Babylonian siege of Jerusalem, and Jeremiah was in prison because he had prophesied what the people refused to hear—that their sins and stubborn refusal to repent was bringing upon them destruction and exile. In the midst of Jeremiah's imprisonment came God's command that he was to redeem a family property. Even the prophet found it hard to understand why he should redeem land that was about to be conquered by the enemy, but God informed him that no tragedy is so great or downfall so

selaim. <sup>10</sup> I wrote out the deed, sealed it, and appointed witnesses; and I weighed out the silver on the scales. <sup>11</sup> I look the bill of sale, the sealed one made according to the ordinances and the decrees, and the unsealed one. <sup>12</sup> I gave the bill of sale to Baruch son of Neriah son of Mahseiah before the eyes of Hanamel my uncle's son] and before the eyes of the witnesses who signed the bill of sale, before the eyes of all the Jews who were sitting in the courtyard of the prison.

13 I instructed Baruch before their eyes, saying: 14 "So said HASHEM, Master of Legions, God of Israel: 'Take these documents, this bill of sale, the sealed one and this unsealed document, and place them in an earthenware vessel so that they will last for many days.' 15 For so said HASHEM, Master of Legions, God of Israel: 'Houses, fields, and vineyards will yet be bought in this land.'"

16 I prayed to HASHEM, after giving the bill of sale to Baruch. son of Neriah, sauina: 17 "Alas, mu Lord, HASHEM/ELOHIM, behold! — You made the heaven and the earth with Your great strength and Your outstretched arm; nothing is hidden from You: 18 Who does kindness to thousands (of generations). and repaus the sin of parents in the bosom of the children after them: the great and strong God. His Name is HASHEM. Master of Legions: 19 great of counsel and mighty of deed. Whose eyes are cognizant of all the ways of humankind, to give each man according to his ways and the fruit of his deeds: 20 Who placed signs and wonders in the land of Egypt that are known until this day, and upon Israel as upon man, and You made Yourself a reputation like this very day. <sup>21</sup> And You took Your people Israel out of the land of Egypt, with signs and wonders, with a strong hand, an outstretched arm, and with great awe. 22 And You gave them this land that You swore to their forefathers to give them, a land flowing with milk and honey. 23 They came and conquered it, but they did not listen to Your voice and did not follow Your teaching: everything that You commanded them to do they did not do, so You caused all this evil to befall them, 24 Behold! — upon mounds of earth they came to the city to capture it, and the city was handed over to the Chaldeans who are attacking it, in the face of the sword, the famine, and the pestilence: what You declared has happened — and You see it! 25 Yet You said to me, my Lord HASHEM/ELOHIM, 'Buy for yourself a field with silver, and appoint witnesses — but the city has been handed over to the Chaldeans!" "

<sup>26</sup> Then the word of HASHEM came to Jeremiah, saying: <sup>27</sup> "Behold! — I am HASHEM, the God of all flesh; is anything hidden from Me?"

הבסת: ואכתב בספר ואחתם ואעד עדים ואשקל הכסף במאזנים: אואקח את־ספר המקנה את־ החתום המצוה והַחַקּים וַאַת־הָגַּלוּי: יבּוַאַתָּוֹ את־ החתר המכנה אל-ברור בו-נריה בו-מחסיה לעיני חומאל דדי ולעיני העדים הכתבים בספר המקנה הישבים לעיני בל-היהודים יגואצוה את־ברור לעיניהם לאמר: ירכה־אמר יהוה צבאות אלהי ישראל לקוח את־הַספַרים האַלה את ספר המקנה הוָה ואת הַחַתוּם ואֶת סֵפֶּר הגלוי הזה ונתתם בכלי־חרש למעו יעמדו ימים רבים: טו כי כה אמר יהוה צבאות אלהי ישראל עוד יקנו בתים ושרות וכרמים בַאַרץ הַזָּאת: יוּ וַאַתפַּלל אל־יהוה אחרי תתי את־ספר הַמַּקְנָה אַל־בַּרוּרְ בו־נריה לאמר: יו אהה אדני יהוה הנה ו אתה עשית אַת־הַשַּׁמַים ואָת־הַאַבץ בִּכְּחַרּ הַגַּרוֹל וּבוֹרעַרַּ הנטויה לא־יפלא ממך כַּל־דַבַר: יחעשה חֶסֵר לַאַלַפִּים וּמְשַׁלֶם עון אַבות אַל־חֵיק בניהם אחריהם האל הגדול הגבור יהוה צבאות שמו: יט גדל העצה ורב העליליה אשר־עיניה פקחות על-כּל-דרכי בני אדם לתת לאיש כדרכיו וכפרי מַעַלַלֵיו: בּ אָשֶר־שַּׁמִתַּ אתות וּמִפָּתִים בָּאָרֵץ מִצְרַיִם ער היום הזה ובישראל ובאדם ותעשה לה שם בַּיִּוֹם הַזָּה: כּאַנַתֹצֵא אֶת־עַמַּךָּ אֶת־יִשְׁרַאֵל מֵאֶרֵץ מַצְרֵים בָּאתות ובִמוּפָתִים ובָיֵד חַזַקה ובָאַזְרוּעַ נטויה ובמורא גדול: כב ותתן להם את־הארץ הואת אַשר־נִשַבַּעַתַּ לַאַבוֹתַם לַתַת לַהַם אַרַץ זָבַת חַלַב ודבש: כגווַבאו ווַרשו אתה ולא־שַמעו בקולה וֹבָתוֹרֶתַרָּ [ובתרותר כּ] לִא־הַלֶּכוּ אַתָּ כַּל־אַשַּׁר צויתה להם לעשות לא עשו ותקרא אתם את בַּל־הַרֶעָה הַוָּאת: כּר הַנָּה הַסְּלְלוֹת בַּאוּ הַעִירֹ לַלַכְרַהַ וָהַעֵיר נָתַנָּה בְּיֵד הַכַּשִׁרִים הַנּלחַמים עליה מִפְּנֵי הַחֲרֶב וְהָרָעָב וְהַדֶּבֶר וַאֲשֵׁר דְּבֵּרְתַּ הַיָה וְהִנְּרָ אַרנָי יֵהוֹה קּנֵה־ ראָה: כהוָאַתָּה אָמֵרתַ אֵלֵי ַהַשַּׂבֵה בַּבֵּסֶף וָהַעֵר עַדֵים וָהַעֵיר הַכַּשׁהַים: כּוֹנֵיהִי הַבַּר־יהוֹה אֱל־יִרְמִיָהוּ כו הנה אני יהוה אלהי כל־בשר הממני יפלא ַדַבַר:

complete that it is beyond God's power to change it to hope and rebirth. Indeed, this *Haftarah* contains a procedure for the acquisition of property which the Taimud interprets as the standard for asserting ownership. It was by no means a symbolic purchase with

no permanent meaning; Israel's history is not ended by conquest, destruction, and exile. Its destiny is merely delayed, but its mission and the Divine assurance of ultimate survival and success remain intact, always.

## HAFTARAS BECHUKOSAI / הפטרת בחקתי

/remiah 16:19 - 17:14 / ירמיה טז:יט - יו:יד

16 19 ASHEM — my Strength, my Stronghold and my Refuge in the day of travail — to You nations will come from the ends of the earth, and say: "Our ancestors inherited only falsehood, futility that has no purpose. 20 Can a man make a god for himself? — they are not gods!"

21 Therefore, behold I inform them upon this occasion, I shall let them know of My hand and My strength; and they shall know that My Name is HASHEM.

17 The sin of Judah is inscribed with an iron quill, with a diamond-like fingernail; engraved into the slate of their heart and the corners of your altars. <sup>2</sup> As they remember their children, so [they remember] their altars and their idol-trees beside luxuriant trees upon lofty hills. <sup>3</sup> O worshipers on mountains, in the field: your wealth, all your treasures, shall I make into booty, because of your high altars made in sin throughout your boundaries. <sup>4</sup> You will be forced to withdraw from the heritage that I have given you, and I will put you to work for your enemies in a land that you know not; for you have ignited a fire in My nostrils, it will burn forever.

<sup>5</sup> So says HASHEM: "Accursed is the man who trusts in people and makes mortals his strength, and turns his heart away from HASHEM. <sup>6</sup> He will be like a lone tree in the wilderness and will not see when goodness comes; he will dwell in the arid desert, in a sulfurous, uninhabited land. <sup>7</sup> Blessed is the man who trusts in HASHEM, then HASHEM will be his security. <sup>8</sup> He will be like a tree that is planted near water, which will spread its roots alongside brooks and will not see when heat comes, whose foliage will be ever fresh, who will not worry in years of drought and will never stop producing fruit.

9 "The heart is most deceitful of all and it is fragile; who can know it? 10 I, HASHEM, plumb the heart and test the mind; to give to man according to his ways, like the fruit of his deeds.
11 Like a bird chirpingly attracting those it did not beget is one who amasses wealth without justice; in half his days it will desert him. and at his end he will be a decenerate."

<sup>12</sup> Like the Throne of Glory, exalted from the beginning, is the place of our Sanctuary. <sup>13</sup> The hope of Israel is HASHEM, all who forsake You will be sharned — "Those who forsake Me will be inscribed for earthly depths" — for they have forsaken HASHEM, the Source of living waters. <sup>14</sup> Heal me, HASHEM, and I will be healed; save me, and I will be saved — for You are my praise.

טז יט יהוה עזי ומעזי ומנוסי ביום צרה אַלֵּיך גוֹיָם יבאו מאפסי־ארץ ויאמרו אר־שקר נחלו אבותינו הבל ואין־בם מועיל: כהיעשה־לו אַרַם אֱלֹהֵים והמה לא אלהים: כאלכן הנני מודיעם בַּפַּעם הואת אוריעם את־יַרי ואַת־גַּבוּרַתִּי וְיַרְעוּ כֵּי־שְׁמֵי יהוה: יו א חטאת יהורה כתובה בעט ברול בצפרן שמיר חרושה על-לוח לבם ולקרנות מזבחותיבם: בבובר בניהם מזבחותם ואשריהם על עץ רענן על גבעות הגבהות: גהררי בשרה חילה כל-אוצרותיה לבו אתן במתיה בחשאת בכל-גבוליה: רושמטתה ובד מנחלתד אשר נתתי לד והעבדתיה את־איביה בארץ אשר לא־יַדעת כּי־אַש קַרַחַתָּם באפי ער־עולם תוקר: הכה ו אַמַר יהוה אַרור הגבר אשר יבטח בַאַרַם ושם בַּשַר זָרעוֹ וּמְזָ־ יהוה יַסוּר לְבָּוֹ: וְוָהַיָּהֹ כָּעַרְעַר בַּעַרְבָׁה וַלָּא יִרְאָה פּי־יבוֹא טוֹב וַשַּׁבֵן חַרֵרִים בַּמִּדְבַּר אֲרֵץ מְלֵחָה וִלְא תשב: ובַרוּך הַגָּבֶר אַשר יְבְטָח בֵּיהוָה וְהַיָּה יהוָה מִבְטַחוֹ: חוָהַיַּה בְּעֵץ וֹ שַׁתוּל עַל־מִים ועַל־יוּבל יִשַלַח שַרַשַּׁיו וַלֹא יִרְאָה [יראֹ כּ׳] בּי־יַבֹא חֹם והַיה עַלַהוּ רַעַנון וּבִשְנַת בַּצֹּרַת לא יִרְאַג וַלֹא יַמִישׁ מֵעֲשִוֹת פַּרִי: יּ עַקָב הַלֶב מִכְּל וָאַנָשׁ הָוֹא מי יַדַענוּ: אַנִי יהוה חקר לב בחן כליות וָלַתֶת לָאִישׁ בַּדְרַבֶּיו [כדרכו כ׳] בַּפְרֵי מִעְלַלִיו: יאקרא דַגַר' וִלָּא יַלַד עשה עשר וַלָּא בִמְשָׁפַּט בַּחַצֵי יַמֵיוֹ [ימוֹ כּי] יַעזבנוּ וּבאחריתוֹ יהיה נבל: יב כַּסֵא כָבוד מָרָוֹם מֵרְאשׁוֹן מִקוֹם מִקְדַשְׁנוּ: יג מִקְוָה יִשְרַאֶל יהוֹה כַּל־עִזְבֵיך יָבְשוּ וָסוּרֵי [יסורי ב׳] בַּאָרֵץ יַבַּתֶבוּ בֵּי עַזְבוּ מַקוֹר מים־חיים את־יהוה: יר רפאני יהוה וארפא הושיעני ואושעה כּי תהלתי

#### ه Haftaras Bechukosai

As the prophet of the Destruction, Jeremiah's message was much like that of the Sidrah: If the Jewish people are devoted to the Torah, they will enjoy respect, prosperity, and blessing. If they forsake the Torah, they will suffer contempt, poverty, and curse. The prophet begins with a scathing description of how deeply ingrained is the national sin of idolatry and the coupling of a lack of faith in God with an absolute faith in frail man. The latter part of the message is indeed timeless. For, Jeremiah warns, these

illusions will all be in vain; any good that comes of them will be fleeting and end in humiliation and tracedy.

Like even the fiercest prophecies, however, this one ends in words of hope and consolation, as does the frightful admonition of our *Sidrah*. No matter how dark the present and how ominous the imminent future, God does not forsake Israel forever, nor does Israel cut its bond to God. The covenant of the Partriachs remains intact; hope and healing will yet come, for Hashem is our salvation and praise.

## HAFTARAS BAMIDBAR / הפטרת במדבר

Hosea 2:1-22 / המשט היארה

2 The number of the Children of Israel shall be like the sand of the sea, which can neither be measured nor counted; and it shall be that instead of it being said about them "You are not My people," it shall be said of them, "the children of the living God." <sup>2</sup> The Children of Judah and the Children of Israel shall be assembled together, and they shall appoint for themselves a single leader and ascend from the land — great is the day of Jezreel. <sup>3</sup> Say to your brothers, "My People!" and to your sisters, "Object of Mercu!"

<sup>4</sup>Bear a grievance against your mother, bear a grievance, for she is not my wife and I am not her husband; let her remove her harlotry from before her face and her adulteries from between her breasts. <sup>5</sup> Lest I strip her bare and stand her up as on the day she was born; and I shall set her like a wilderness and place her like a parched land, and I will kill her with thirst. <sup>6</sup> I shall not have mercy on her children, for they are children of harlotry. <sup>7</sup> For their mother has been promiscuous; she who conceived them has shamed herself, for she said, "I shall go after my lovers, those who provide my bread and my water, my wool and my flax, my oil and my drink."

<sup>8</sup> Therefore, behold! — I shall hedge your way with thorns and build up its fence, so that she will not find her paths, 9 She will pursue her lovers, but she shall not reach them; she will seek them, but she shall not find them; then she will sau, "I shall go and return to mu first Husband, for it was better for me then than now." 10 She did not realize that it was I Who gave her the grain. and the wine, and the oil, and that I lavished silver upon her, and gold; but they used it for the Baal, 11 Therefore I shall return and take My grain in its time and My wine in its season, and I shall remove Mu wool and flax for covering her nakedness. 12 Now I shall reveal her degradation before the eyes of her lovers, and no man shall save her from Mu hand. 13 I shall make an end of her rejoicing, her celebration, her New Moon, and her Sabbath, and her every Festival. 14 I shall lay waste her vine and her fig tree, of which she said, "They are my fee that my lovers gave me": I shall make them a forest, and the beast of the field shall devour them. 15 I shall visit upon her the day of the Baal-idols when she burned incense to them, and when she adorned herself with her earrings and her jewelry and went after her lovers; and she forgot Me the words of HASHEM.

<sup>16</sup> Therefore, behold! — I shall seduce her and lead her to the wilderness, and speak to her heart. <sup>17</sup> I shall give her vineyards

ב אוהוה מספר בני־ישראל כחול הים אשר לא־ ימד ולא יספר והיה במקום אשר־יאמר להם לא־ עמי אתם יאמר להם בני אל־חיי בונקבצו בני־ יהורה ובני־ישראל יחדו ושמו להם ראש אחד ועלו מן-הארץ כי גדול יום יזרעאל: גאמרו לאחיכם עמי ולאחותיכם רחמה: דריבו באמכם ריבו פי־היא לא אשתי ואנכי לא אישה ותסר זנוניה מפניה ונאפופיה מבין שריה: הפן־אפשיטנה ערמה והצגתיה כיום הולדה ושמתיה כמדבר ושַתַּהַ כַּאַרַץ צַיָּה וַהַמְתִּיהַ בצמא: וואת־בניה לא אַרַחֶם כַּי־בְנֵי זְנוּגֵים הָמָה: יפי זנתה אמם הבישה הורתם כי אמרה אַלכַה אחרי מאהבי נתני לחמי ומימי צמרי ופשתי שמני ושקויי: חלבן הַנְנִי־שַׁךְ אַת־דַּרְבֵּךְ בַּסִירֵים וְגַּדַרְתִּי את־גררה ונתיבותיה לא תמצא: טורדפה את־ מאהביה ולא תשיג אתם ובקשתם ולא תמצא ואַמְרָה אַלְבָה וְאַשׁוּבָה אֵל־אִישִׁי הַראשׁון כִּי טוב לי אז מעתה: יוהיא לא יַדעה בּי אַנכִי נַתַתִּי לַה הדגן והתירוש והיצהר ובסף הרביתי לה וזהב עשו לבעל: יאלכן אשוב ולקחתי דגני בעתו ותירושי במועדו והצלתי צמרי ופשתי לכסות את־ערותה: יב ועַתַה אַגַלָה אַת־נַבְלַתָה לְעִינִי מִאַהבַיהַוְאֵישׁ לְא־ יצילנה מירי: יגוהשבתי כל־משושה חגה חדשה ושבתה וכל מועדה: ידוהשמתי גפנה ותאנתה אַשֶּׁר אַמִּלָה אָתַנָה הָּמָּה לִּי אֲשֶׁר נַתַנוּ־לֵי מִאָהָבֵי ושַמתּים ליער ואַכלתם חיַת השרה: טוופקרתי עַלֵּיהַ אַת־יִמֵּי הַבְּעַלִּים אַשֵּׁר תַּקטיר להם ותער נוֹמָה וֹחַלִּיתָה וַתַּלֶּךְ אֲחַרֵי מְאָהַבֵּיהַ וָאֹתִי שַכְחַה נאם־יהוה: מּלַכוֹ הַנָּה אַנכִי מִפַּמֵּיהָ וְהְלַכְתִּיהָ הַמִּרָבָּר וַרָבַּרָתִּי עַל־לְבָּה: יּוְנֵבְּתַתִי לֵה אַת־בַּרַמִּיהַ

#### ան Haftaras Bamidbar

The Talmud (*Pesachim* 87a) gives the background of this prophecy. God told Hosea that Israel had sinned, to which the prophet replied, "All the world is Yours. [If they are unworthy] exchange them for another nation."

 born, named לא צמי, Lo·ammi, Not My People, for the Jews had forfeited their claim to chosenness. Then, after the three children were born, God ordered Hosea to send his family away. Hosea pleaded that he could not part with the children!

God then said: "Your wife is a harlot whose children may not even be yours but the products of adultery, yet you say that you cannot abandon them. Israel is the offspring of Abraham, Isaac, and Jacob — how dare you say I should exchange it for another nation!"

Understanding the depth of his sin in speaking ill of Israel, Hosea blessed them with this prophesy. He began by likening their numbers to the uncountable sands of the sea — and this is the connection to our *Sidrah*, which deals with the large numbers of the nation.

Hosea goes on to speak of Israel in the parable of the harlot, his

from there and the desolate valley will be a portal of hope; and she will call out there as in the days of her youth and as on the day of her ascent from the land of Equpt.

18 It shall be on that day — the words of HASHEM — you will call [Me] "my Husband," and you will no longer call Me "my Master." 19 I shall remove the names of the Baal-idols from her mouth, and they shall no longer be mentioned by their name. 20 I shall seal for them a covenant on that day with the beast of the field, and with the bird of the sky and the creeping creature of the earth; bow, and sword, and war shall I destroy from the land, and I shall let them lie securely.

<sup>21</sup> I shall marry you to Me forever; I shall marry you to Me with righteousness, and with justice, and with kindness, and with mercy. <sup>22</sup> I shall marry you to Me with fidelity; and you shall know HASHEM.

מְשֶׁם וְאֶת־עֵמֶק עָכָּוֹר לְפֶתַח תִּקְנֶה וְעֵנְתָה שָּׁמָהֹ בִּיוֹם־הַהוּא נְאֶם־יהוֹה תִּקְרְאָי אִישֵׁי וְלָא־תִקְרְאִי־ לֵי עוֹד בַּעְלִי: ייּ וְהָיָוֹם עְלוֹתָה מֵאֶרֶץ־מִצְרָיִם: ייּ וְהָנֶה מַפֶּיהָ וְלָא־יִזְּכְרִוּ עוֹד בִּשְׁמֵם: כּוְכֵּרַתִּי לָהֶם בְּרִית בַּיִּוֹם הַהֹּוּא עִם־חַיַּת הַשָּׁרֶה וְעִם־עְוֹף הַשְּׁמִים הָאֶרֶץ וְהִשְׁכַּבְתִּים לָבֶטַח: כּאוְאֵרַשְׁתִּיך לִי לְעוֹלֶם הָאֶרֶץ וְהִשְׁכַּבְתִּים לָבֶטַח: כּאוְאַרַשְׁתִיך לִי לְעוֹלֶם וְאָרַשְׁתִּיךְ לִי בְּצֶרֶק וּבְמִשְׁפָּט וּבְחָסֶר וּבְרַחֲמִים: בּנְאַרַשְׁתִּיךְ לִי בָּאֵמוֹנָה וְיָרַעַתְּ אֶת־יהוֹה:

### HAFTARAS NASSO / הפטרת נשא

שופטים יג:ב־כה / Judges 13:2-25

13 <sup>2</sup> There was a certain man of Zorah, of the Danite family, whose name was Manoah; his wife was barren and had not given birth. <sup>3</sup> An angel of God appeared to the woman and said to her, "Behold now! — you are barren and have not given birth, but you shall conceive and give birth to a son. <sup>4</sup> And now, be careful not to drink wine or intoxicant, and not to eat anything prohibited [to a nazirite]. <sup>5</sup> For you shall conceive and give birth to a son; a razor shall not come upon his head for the lad shall be a nazirite of God from the womb, and he will begin to save Israel from the hand of the Philistines."

<sup>6</sup> The woman came and told her husband, saying: "A man of God came to me, and his appearance was like the appearance of an angel of God — very awesome! I did not ask him where he was from and he did not tell me his name. <sup>7</sup> He said to me, 'Behold! you shall conceive and give birth to a son; and now, do not drink wine or intoxicant, and do not eat anything prohibited [to a nazirite], for the lad shall be a nazirite of God from the womb until the day of his death.'"

<sup>6</sup> Manoah prayed to HASHEM and said, "Please, my Lord, may the man of God whom You sent come now again to us and teach us what we should do to the lad who will be bom."

<sup>9</sup> God heeded the call of Manoah and the angel of God came again to the woman when she was sitting in the field, but Manoah her husband was not with her. <sup>10</sup> The woman hastened יג בויהי איש אחר מצרעה ממשפחת הדני ושמו מנוח ואשתו עקרה ולא ילדה: גוירא מלאר־יהוה אל־האשה ויאמר אַלִּיהַ הְנַה־נַא אַתִּ־עַקָּרָה וְלְא ילרת והרית וילדת בן: דועתה השמרי נא ואל־ תשתי יין ושבר ואל־תאכלי כל־טמא: הכי הנה הרה וילַרת בון ומורה לא־יַעלה על־ראשו בּי־נויר אַלהים יהיה הנער מו־הבטן והוא יחל להושיע את־ישראל מיד פלשתים: וותבא האשה ותאמר לאישה לאמר איש האלהים בא אלי ומראהו כמראה מלאך האלהים נורא מאד ולא שאלתיהו אי־מזה הוא ואת־שמו לא־הגיד לי: זויאמר לי הנה הרה וילדת בַן ועַתַּה אַל־תִשְׁתֵיוֹיַיִן ושֶׁבֶּר וְאַל־תִאַכְלִי כָּל־טָמאָה בִּי־נָזִיר אֱלֹהִים יִהִיָה הַנַּעַר מִן־הַבְּטֵן עַד־יִוֹם מוֹתְוֹ: תְנֵּעַתַּר מַנֵּוֹחַ אֵל־יהוָה וַיֹּאמֵר בֵּי אַרוֹנַי אֵישׁ הַאַלהַים אָשַׁר שַלֶּחַתַּ יַבוא נַא עור אַלינו ויורנו מה־ נַעשה לַנַער הַיוּלֵר: יּנִישְמֵע הַאֵלהִים בַּקוּל מַנוּחַ וַיָּבַא מַלְאַך הָאַלֹהִים עור אל־האשה והיא יושבת בַשַּׁרָה ומנוח אישה אין עמה: יותמהר האשה

disloyal wife. He tells Israel that it can yet claim God's love, and the names of its children will be changed from their negative connotations to Ammi, My People, and Ruhama, Object of Mercy. From terrifying predictions of Israel's degradation if they continue their disloyal ways of harlotry, the prophet shifts to inspiring prophecies of Israel's future security and spiritual greatness. The Haftarah ends with the stirring promise that God will take Israel to Himself in love, righteousness, and faith — for all time.

#### → Haftaras Nasso

The obvious relationship of the *Haftarah* to the *Sidrah* is that Samson was to be a nazirite, and the *Sidrah* contains the laws of the nazirite. It is possible, however, to find a further significance. As explained in the notes to 6:2, someone who witnesses immorality

should seek to come closer to God, and a vow to become a nazirite is a means of doing so. At the time the story told in the Haltarah took place, the Jewish people had been sinful and God allowed them to fall under Philistine domination for forty years. After such a long period of suffering, the time had come for Divine mercy through the agency of a righteous leader. As the parents of the future savior, God chose a righteous but simple couple from the tribe of Dan, hardly the most distinguished of the tribes. Manoah, who was to be the father of Samson, was a simple and ordinary man; as the Sages teach and as the narrative implies, his wife was superior to him. Thus, in contrast to the sotah, the wayward wife described in the Torah reading, the righteous but barren wife of Manoah brought triumph to her downtrodden people. An angel commanded her to prepare for the birth of her child even before

and ran and told her husband; she said to him, "Behold! — the man who came to me that day appeared to me."

11 Manoah stood up and went after his wife; he came to the man and said to him, "Are you the man who spoke to the woman?"

He said, "I am,"

12 Manoah said, "Now — your words shall come true; what should be the conduct of the lad and his behavior?"

13 The angel of God said to Manoah, "Of everything that I spoke to the woman let her beware. 14 Of anything that comes from the grapevine she shall not eat; wine or intoxicant she shall not drink; and anything prohibited [to a nazirite] she shall not eat — evenuthing that I commanded her she shall observe."

15 Manoah said to the angel of HASHEM, "Please let us detain uou, and we shall prepare for uou a kid of the goats."

16 The angel of HASHEM said to Manoah, "If you detain me, I shall not eat from your food, but if you would bring up an elevation-offering, bring it up to HASHEM," — for Manoah did not know that he was an angel of HASHEM.

17 Manoah said to the angel of HASHEM, "What is your name, so that when your words come about we may honor you?"

18 The angel of HASHEM said to him, "Why is it that you ask for mu name? It is hidden."

<sup>19</sup> Manoah took the kid of the goats and the meal-offering and brought them up on the rock to HASHEM; and he [the angel] performed a miracle as Manoah and his wife watched. <sup>20</sup> It happened that as the flame rose up from atop the altar toward the heavens, the angel of HASHEM went up in the flame of the altar; Manoah and his wife were watching and they fell upon their faces to the ground.

<sup>21</sup> The angel of HASHEM did not continue anymore to appear to Manoah and his wife; then Manoah realized that he was an angel of HASHEM. <sup>22</sup> So Manoah said to his wife, "We shall surely die, for we have seen a Godly angel!"

<sup>23</sup> His wife said to him, "Had HASHEM wanted to put us to death He would not have accepted from our hand an elevation-offering and a meal-offering, nor would He have shown us all this, nor would He let us hear such news at this time."

<sup>24</sup> The woman gave birth to a son, and she called his name Samson; the lad grew and НАЅНЕМ blessed him. <sup>25</sup> The spirit of НАЅНЕМ began to resound in the camp of Dan, between Zorah and Eshtaol.

ותרץ ותגד לאישה ותאמר אליו הנה נראה אלי האיש אשר־בא ביום אלי: יא ויקם וילר מנוח אחרי אשחו ויבא אל־האיש ויאמר לו האתה האיש אשר - דברת אל האשה ויאמר אני: יב ויאמר מנוח עתה יבא דבריף מה יהיה משפט הגער ומעשהו: יגויאמר מלאה יהוה אל-מנוח מכל אשר־אמרתי אל-האשה תשמר: יר מכל אשר־יצא מגפו הייו לא תאבל וייו ושבר אל-תשת ובל-טמאה אל-תאבל כל אשר־צויתיהַ תשמר: טוניאמר מנוח אל־מלאַר יהוה נעצרה־נָא אותר ונַעשה לפניר גרי עזים: טוויאמר מלאר יהוה אל-מנוח אם־תעצרני לא־ אכל בלחמה ואם־תעשה עלה ליהוה תעלנה כי לא־ידע מנוח פי־מלאר יהוה הוא: ייניאמר מנוח אל-מלאר יהוה מי שמר בי־יבא דברה [דבריר כ] וכברנור: יחויאמר לו מלאר יהוה למה זה תשאל לשמי והוא־פלאי: יטוַיַּקָּח מַנוֹחַ אַת־גָּרֵי הַעְזִים ואת־הַמִּנְחָה וַיַּעַל עַל־הַצוּר לִיהוה וֹמִפּלֹא לעשׁות ומנוח ואשתו ראים: בויהי בעלות הלהב מעל המובח השמימה ויעל מלאר־יהוה בלהב המובח ומנוח ואשתו ראים ויפלו על־פניהם ארצה: בא ולא־יָסַף עוד מַלְאַך יהוה לְהֵרַאה אֵל־מַנוֹחַ ואֵל־ אשתו אַז יַרע מַנוֹחַ כִּי־מַלְאַך יהוה הוא: כּבּ וַיַּאמֵר מנוח אל־אשתו מות נמות כי אלהים ראינו: כג ותאמר לו אשתו לו חפץ יהוה להמיתנו לא־לַקַח מידנו עלה ומנחה ולא הראנו את־כל־אלה וכעת לא השמיענו בַּוֹאת: כּר וַתֵּלֶר הָאשָׁה בַּן וַתִּקָרַא אַת־ שמו שמשון ויגדל הַנַּער ויברבהו יהוה: בהוַתַּחַל רוח יהוה לפעמו בּמַחֶנה־דֶן בֵּין צַרעה ובֵין אַשְּתַאָל:

# HAFTARAS BEHA'ALOSCHA / הפטרת בהעלותך

זכריה ב:יד – ד:ז / Zechariah 2:14 – 4:7

2 <sup>14</sup> Sing and be glad, O daughter of Zion, for behold! — I come and I will dwell among you — the words of HASHEM.

<sup>15</sup> Many nations will attach themselves to HASHEM on that day, and they shall become a people unto Me, but I will dwell among you — then you will realize that HASHEM, Master of Legions,

ב ידּ דָנִּי וְשִּׁמְחָי בַּת־צִיּוֹן כִּי הָנְנִי־בֶא וְשֵׁכַנְתִּי בְתוֹבֵךְ נָאֶם־יהוָה: מּ וְנָלְוֹוֹ גוֹיִם רַבָּים אֶל־יהוה בַּיִּוֹם הַהֹּוּא וְהָיוֹ לֵי לְעָם וְשֵׁכַנְתִי בְתוֹבֵׁךְ וְיָדַעַתְ בִּי־יהוָה צְּבָאוֹת

she conceived, a commandment that is reminiscent of a famous chassidic tale: Young parents asked a *tzaddik* for guidance on how to raise their newborn infant. He told them that they were a year too late; the process of child-rearing involves *parent*-rearing, as well, for only by seeking self-perfection can parents and teachers do justice for their children.

#### ⊌ Haftaras Beha'aloscha

The Sidrah opens with a discussion of the daily Menorah lighting

in the Tabernacle and the Temple. The *Haftarah* speaks of the vision of a Menorah and an angel's prophetic interpretation of that vision.

The Kohen Gadol was Joshua, the leader of the nation was Zerubbabel, scion of the Davidic dynasty, and the prophet who conveyed this vision was Zechariah. The prophet begins by looking ahead to the times when all the world will acknowledge Israel's primacy as God's chosen people under the leadership of the tribe

has sent me to you. <sup>16</sup> HASHEM shall take Judah as a heritage to Himself for His portion upon the Holy Land, and He shall choose Jerusalem again. <sup>17</sup> Be silent, all flesh, before HASHEM, for He is aroused from His holy habitation!

3 He showed me Joshua the Kohen Gadol standing before an angel of HASHEM, and the Satan standing at his right to accuse him. <sup>2</sup> And HASHEM said to the Satan, "HASHEM shall denounce you, O Satan, and HASHEM Who chooses Jerusalem shall denounce you again; this is indeed a firebrand rescued from the flames." <sup>3</sup> Joshua was dressed in soiled garments as he stood before the angel. <sup>4</sup> [The angel] spoke up and said to those standing before him, saying, "Remove the soiled garments from upon him." Then he said to him, "See, I have removed your iniquity from upon you and had you clothed in fresh garments."

<sup>5</sup> Then I said, "Let them place a pure turban on his head"; and they placed the pure turban on his head and they dressed him in garments; and the angel of HASHEM remained standing.

<sup>6</sup> Then the angel of HASHEM warned Joshua, saying, <sup>7</sup> "So said HASHEM, Master of Legions: If you walk in My ways and safeguard My charge, then you shall administer My Temple and safeguard My courtyards, and I shall permit you movement among these immobile [angels]. <sup>8</sup> Listen now, O Joshua the Kohen Gadol — you and your fellows sitting before you, for they are miracle workers — for behold I bring My servant, the flourishing one. <sup>9</sup> For behold! — the stone that I have placed before Joshua, seven eyes toward one stone; behold I am engraving its adornment, the words of HASHEM, Master of Legions, and I have removed the sin of that land in one day. <sup>10</sup> On that day, the words of HASHEM, Master of Legions, each man will invite his fellow beneath the vine and beneath the fig tree."

4 'The angel who spoke with me returned and woke me, as a man is awakened from his sleep. <sup>2</sup> He said to me, "What do you see?"

I said, "I see, and behold! — there is a Menorah made entirely of gold with its bowl on its top, and its seven lamps are upon it and there are seven tubes to each of the lamps that are on its top. 
<sup>3</sup> And two olive trees are near it, one to the right of the bowl and one to its left."

<sup>4</sup> And I spoke up and said to the angel that was speaking to me, saying, "What are these, my lord?"

<sup>5</sup> The angel who was speaking to me spoke up and said to me, "Do you not know what they are?"

I said, "No, my lord."

of Judah, the tribe of David.

Then the prophet turns to Joshua, who was victim of the same sin that plagued much of the nation in the wake of the Babylonian Exile: His sons had married gentile women and Joshua had failed to chastise them. In his vision, Zechariah sees the Satan condemning Joshua for this lapse, which was symbolized by the soiled garments he was wearing. But God defends Joshua on the grounds that he is a firebrand rescued from the flames; he was immersed in the flames of the exile's physical and spiritual destruction, and as such cannot be condemned for the past. The angel garbs him in the pure vestments and the turban of the high priesthood — but warns him that henceforth he must obey the commandments. Only then can he be assured that his heirs will succeed him as

שלחני אליה: טונחל יהוה את־יהודה חללו על אדמת הקדש ובחר עוד בירושלם: יי הס כל־בשר מפני יהוה כי נעור ממעון קדשו: גאויראני את־ יהושט הבהו הגדול עמד לפני מלאר יהוה והשטו עמד על־ימינו לשטנו: בויאמר יהוה אַל־הַשַּטַׁן יגער יהוה בּרָ הַשְּטוּ ויגער יהוה בָּרְ הַבּחֵר בירושלם הלוא זה אוד מצל מאש: גויהושע היה לבוש בגדים צואים ועמד לפני הַמֵּלֹאַר: רְנַיַעוֹ ויאמר אל העמדים לפניו לאמר הסירו הבגדים הצאים מעליו ויאמר אליו ראה העברתי מעליר עונה והלבש אתה מחלצות: הואמר ישימו צניף טהור על־ראשו וישימו הצניף הטהור על־ראשו וילבשהו בגדים ומלאר יהוה עמר: ווַיַּעַר מַלְאַר יהוה ביהושע לאמר: וכה־אַמֵּר יהוה צְבָאות אָם־ בדרכי תלה ואם את־משמרתי תשמר וגם־אחה תדיו את־בּיתי וגם תשמר את־חצרי ונַתַתּי לך מהלבים בין העמרים הַאָּלָה: חַשְׁמַע־נַא יהושָע ו הכהן הגַרול אַתַה ורעיר הַיִשְבִים לְפַנִיך כֵּי־אַנְשֵי מופת הַמַּה כִּי־הָנְנִי מַבֵּיא אָת־עַבְהֵּי צַמַח: פּכִּי ו הנה האבן אשר נתתי לפני יהושע על־אבן אחת שָׁבְעֵה עֵינֵים הֶנְנֵי מִפָּתֵח פִּתְּחָה נָאָם יהוָה צְבַאות וּמַשַּׁתֵּי אַת־עַוֹן הַאַרֵץ־הָהִיא בִּיוֹם אָחַר: יבַּיוֹם ההוא נאם יהוה צבאות תקראו איש לרעהו אל־ תַחַת גפון ואַל־תַחַת תָאֵנָה: ד א וַיָּשָׁב הַמַּלְאָך הַדּבֵר בַּי וַיַעִירֶנִי בָּאָישׁ אֲשֶׁר־יַעוֹר מִשְׁנַתְוֹ: בּוַיָּאמֶר אֵלֵי מָה אַתַה ראָה וָאמֶר [ויאמר כ׳] רַאיתי וָהָנָה מנורת זהב כלה וגלה על־ראשה ושבעה נרתיה עַלֵּיהַ שַבַעָה וַשַבְעַה מִוצַלְוֹת לַנַרוֹת אַשר על־ ראשה: גושנים זיתים עליה אחר מימין הגלה ואחר עַל־שִּמֹאלַה: - וַאַען וַאמַר אֵל־הַמַּלאַר הַדּבֵר בֵּי לאמר מה אלה אדני: הניען המלאר הדבר בי ניאמר אַלַי הַלָּוֹא יַדַעַתַ מַה־המה אלה ואמר לא אדני:

Kohen Gadol. And only then can he be assured constant progress among the angels, who are *immobile*, in the sense that they can do only what God commands them, but cannot choose and grow, as man can. Joshua's comrades — Hananiah, Mishael, and Azariah—will join him in welcoming Zerubbabel, *the flourishing one*, and in seeing the cornerstone of the Temple, which, figuratively, has all eyes upon it and is adorned with beautiful carvings.

Finally, Zechariah is shown a Menorah, complete with a bowl containing oil, tubes bringing oil to its seven lamps, and even two olive trees to provide a continuous supply of fuel. This symbolizes that all man's need are provided by God — man, however, must have the eyes to see it. Impassable mountains become hospitable plains if God so wills.

<sup>6</sup> He spoke up and said to me, saying, "This is the word of HASHEM to Zerubbabel, saying, 'Not through armies and not through might, but through My spirit,' says HASHEM, Master of Legions. <sup>7</sup> Who are you, O great mountain — before Zerubbabel [you shall become] a plain! He shall bring forth the main stone to shouts of, 'Beauty, beauty to it!' "

וניַצן ניָאמֶר אֵלֵי לֵאמֹר זֶה דְּבַר־יהוֹה אֶל־וְרֶבָּבֶל לֵאמֶר לְא בְּחַיִל ְלְא בְּכֹחַ כִּי אִם־בְּרוּחִי אָמֵר יהוָה צְבָאוֹת: ימִי־אַמָה הַר־הַגָּדְוֹל לִפְנִי זְרָבָּבֶל לְמִישֶׁר וָהוֹצִיא אֵת־הָאֵבֶן הָראשָׁה תְּשָׁאוֹת חָן וֹחָן לֵה:

## הפטרת שלח / HAFTARAS SHELACH

Joshua 2:1-24 / יהושע ב:א־כר

2 Joshua son of Nun dispatched from Shittim two men, spies, secretly saying, "Go observe the Land and Jericho." So they traveled and came to the house of a woman innkeeper whose name was Rahab, and they slept there.

<sup>2</sup> It was told to the king of Jericho saying, "Behold! — men have come here tonight from the Children of Israel to search out the land."

<sup>3</sup> The king of Jericho then sent to Rahab, saying, "Bring out the men who have come to you, who have entered your house, for they have come to search out the entire land."

<sup>4</sup> The woman had taken the two men and had hidden them; so she said, "True, the men did come to me, but I did not know from where they were. <sup>5</sup> When the [city] gate was to close at dark, the men left; I do not know where the men went; chase after them quickly for you can overtake them." <sup>6</sup> But she had brought them up to the roof and had hidden them in the stalks of flax that she had arranged on the roof. <sup>7</sup> So the men chased after them in the direction of the Jordan to the fords; they closed the gate soon after the pursuers had gone out after them.

<sup>8</sup> They had not yet gone to sleep when she came up to them on the roof. <sup>9</sup> And she said to the men, "I know that HASHEM has given you the Land, and that your terror has fallen upon us, and that all the inhabitants of the Land have melted because of you. <sup>10</sup> For we have heard how HASHEM dried up the water of the Sea of Reeds before you when you came out of Egypt, and what you did to the two Amorite kings across the Jordan — to Sihon and to Og — whom you utterly destroyed. <sup>11</sup> When we heard, our hearts melted —

ב אוישלח יהושע בּו־נוּן מן־הַשְּשׁים שְנַיִם אָנַשִים מרגלים חרש לאמר לכו ראו את־הארץ ואת־יריחו וילבו ויבאו בית אשה זונה ושמה רחב וישבבו־ שמה: בויאמר למלך יריחו לאמר הנה אַנשים באו הנה הלילה מבני ישראל לחפר את־הארץ: גנישלח מלר יריחו אל־רחב לאמר הוציאי האנשים הבאים אַלִירְ אשר־בּאוּ לביתר כּי לַחַפּר אַת־כַּל־הַאַרֵץ באו: רותקח האשה את־שני האנשים וַתִּצְפָּנִוֹ ותאמר כו באו אלי האנשים ולא ידעתי מאין המה: הויהי השער לסגור בַּחֹשֶׁרְ וָהַאֲנַשִּים יַצְאוּ לִא ידעתי אנה הלכו האנשים רדפו מהר אַחַרִיהַם כַּי תשיגום: ווהיא העלתם הגגה ותטמנם בפשתי העץ הערכות לה על־הַגַּג: זוהַאַנַשִּׁים רַדְפָּו אַחַרִיהָם דְּרֶךְ היַרדָּן עַל הַמַּעבָּרות וָהַשַּעַר סַגַּרוּ אַחַרָּי כָּאַשֵּר יַצאוּ הַרדפים אַחַריהם: חוַהַמָּה טַרֶם יַשְׁבַּבוּן וַהַיא עלתה עליהם על־הַגַּג: טוַתֹּאמֶר אֶל־הַאָנַשִּׁים יַדַעתִּי כּי־נַתַן יהוָה לָכֵם אַת־הַאַרֵץ וְכִי־נַפְּלֵה אַימַתכם עַלִינוּ וַכִּי נַמַגוּ כַּל־ישַבֵי הַאַרץ מִפּנִיכַם: פי שמענו את אשר־הוביש יהוה את־מי ים־. סוף מפּנִיבֶּם בַּצָאתַבָם ממצרים ואַשֵּר עשׁיתֹם לְשַׁנֵי מַלֹבִי האמרי אשר בעבר הירדן לסיחן וּלְעוֹג אַשֵּׁר הַחַרְמתּם אותם: יאונשמע וימס לבבנו

#### → Haftaras Shelach

The Sidrah of Shelach relates how, before the Jews were about to ascend to Eretz Yisrael, Moses acquiesced to the people's request that he send a reconnaissance mission to gather information about the Land. This mission miscarried, resulting in one of the most disastrous episodes in Jewish history; because the nation believed the scouts' slanderous report concerning the Land's conditions, God decreed that most of the nation would die in the Wilderness.

If the Jewish people had not dispatched a mission to survey the Land, God would have permitted them to enter Eretz Yisrael without meeting resistance and without requiring weapons. It is therefore important to understand why the Jews deserved the punishment of having to plan military strategies in order to gain their inheritance. What sin had been committed by dispatching these scouts?

The instructions that Moses gave the scouts before their mission

reveal the nation's motive in requesting the operation: He directed them to ascertain whether the Land's inhabitants were strong or weak, numerous or few, and to determine the physical layout of their encampments. Since the Israelites erroneously believed that acquisition of the Land would be dependent upon military efforts, they viewed the amassing of strategic information as a necessity. By acting according to this fundamental misconception. Israel indicated that it had lost sight of its manifest destiny.

To the degree that one trusts in God's help, one receives it. Had the nation recognized this, their faith in Divine Providence would have been strengthened, and they would have realized that their conquest was not dependent on military planning and prowess, and that there was no need for spies and military reconnaissance. Because the Jews failed to rely on Divine intervention, they were subject to a diminution of Divine Guidance, resulting in the obligation to participate actively in securing their inheritance. As a result, Israel had to shoulder its weapons and gird its loins.

no spirit is left in man because of you, for HASHEM, your God, He is God in the heavens above and on the earth below. <sup>12</sup> And now, please swear to me by HASHEM — since I have done kindness with you — that you too will do kindness with my father's house and give me an authentic countersign. <sup>13</sup> Keep alive my father, and my mother, and my brothers, and my sisters, and all that they have, and rescue our souls from death."

<sup>14</sup> The men said to her, "Our soul is in your place to die, if you do not reveal this discussion of ours; then it will be when HASHEM gives us the Land, we will deal with you in kindness and truth."

<sup>15</sup> And she lowered them by the rope through the window, for her house was in a wall of the fortification and in the fortification she lived. <sup>16</sup> She said to them, "Go to the mountain lest your pursuers meet you; hide there for a threeday period until the pursuers return; then you may go on your way."

<sup>17</sup> The men said to her, "We shall be clean from this oath of yours which you made us swear. <sup>18</sup> Behold! — when we come into the Land this scarlet cord shall you bind in the window from which you lowered us; and your father, and your mother, and your brothers, and all your father's household shall you gather to you in the house. <sup>19</sup> Then it will be that anyone who leaves the doors of your house for the outside, his blood guilt shall be upon his own head; we will be clean; but anyone who will be with you inside the house, his blood guilt shall be on our head, if a hand is upon him. <sup>20</sup> And if you will tell of this discussion of ours, we will be clean from your oath that you have made us swear."

<sup>21</sup> She said, "Like your words, so it is," and she sent them away, and they went; and she tied the scarlet cord to the window.

<sup>22</sup> And they went, and they came to the mountain and stayed there for a three-day period, until the pursuers returned; the pursuers sought along the entire way but they did not find.

<sup>23</sup> The two men returned and descended from the mountain; they crossed over [the Jordan] and came to Joshua son of Nun and told him all that happened to them. <sup>24</sup> They said to Joshua, "For HASHEM has given all the Land into our hands; also, all the inhabitants of the Land have melted before us."

ולא־למה עוד רוח באיש מפניכם כי יהוה אל היכם הוא אלהים בשמים ממעל ועל־הארץ מתחת: יר ועתה השבעו־נא לי ביהוה כי־עשיתי עמכם חסר ועשיתם גם־אתם עם־בית אבי חסד ונתתם לי אות אמת: גוהחיתם את־אבי ואת־אַמִּי ואת־אַחַי ואת בל־אשר להם ואת־אחותי כו ואת כל־אשר להם והצלתם את־נפשתינו ממות: יר ויאמרו לה האַנַשִּׁים נפשנו תחתיכם למות אם לא תגידו את־דברנו זה והיה בתת־יהוה לַנוֹ אַת־הַאַרֵץ וְעַשִּינוּ עָמַרְ חֲסֵר ואמת: שותורדם בחבל בעד החלון כי ביתה בקיר החומה ובחומה היא יושבת: מו ותאמר להם ההרה לכוּ פּוְ־יִפָּגַעוּ בַבֶם הַרֹדְפִים וְנַחְבַּתֵם שַׁמַה שׁלֹשׁת ימים עד שוב הרדפים ואחר תַלכוּ לְדֵרַכָּכָם: יויאמרו אליהַ הַאַנַשִּים נִקָיָם אַנַּחָנוּ מִשְּבַעַתֵּךְ הַזָּה. אשר השבעתנו: יח הָנָה אָנַחָנוּ בַאָים בַּאַרֵץ אַת־ תקות חוט השני הזה תקשרי בחלון אשר הורדתנו בו ואת־אביה ואת־אמה ואת־אַחַיה ואת כַּל־בִּית אביר תאספי אליך הביתה: יט והַיַּה כּל אַשְר־יַצֵא מדַלְתֵׁי בַיתַרְ ו הַחַוּצָה דַמוֹ בָראשו וַאָנַחָנוּ נִקָיֵם וְכַּל אשר יהיה אתר בבית דמו בראשנו אם־יד תהיה־בּו: ַכואָם־תַּגִידִי אָת־דָּבַרנוּ זָה וְהַיֵינוּ נָקַיָּם מִשְּׁבַעַתַךְ אַשַר הַשַּבַּעַתַנו: כּאַנַתֹאמָר כַּדְבַרַיכַם כַּן־הוא וַתשַלחם וַיּלכוּ וַתִּקשׁר אַת־תַקוֹת הַשַּׁנִי בַּחַלְוֹן: בכנילכו ניבאו ההרה נישבו שם שלשת ימים עד־ שַבוּ הַרֹּדְפֵים וַיַבַקשוּ הַרֹּדְפֵים בְּכַל־הַהַּרֶךְ וְלְא מַצַאוּ: כּג וַיָּשָׁבוּ שָנֵי הָאָנַשִּים וַיַּרְדִוּ מֵהַהַר וַיַּעַבְרוֹ וַיַּבֹאוּ אֱל־יִהוּשֶעַ בּן־נָוּן וַיָּסַפָּרוּ־לוּ אֱת כַּל־ הַמצאות אותם: כרויאמרו אל־יהושע כּי־נתן יהוה בַיַדנוּ אַת־כַּל־הַאַרץ וגם־נמגוּ כּל־ישבי הארץ מפַנינו:

Since Joshua was one of the scouts dispatched by Moses to reconnoiter the Land, he was keenly aware of that first mission's calamitous consequence. Nevertheless, approximately thirty-nine years later, he implemented a similar plan to gain information about the Land. This week's *Haftarah* describes the second reconnaissance mission.

Joshua's issuance of a reconnaissance mission was enacted in a spirit completely different from the first mission. He intended both to rectify Israel's past error and to inculcate the Jews with the proper attitude toward entering the Land — an attitude of trust in God. By ordering the spies into the Land, he intended only to ascertain whether the proper moment had arrived for Israel's march. [Although God commanded Joshua to cross the Jordan, He did not specify a time.] Joshua reasoned that if the Land's inhabitants feared Israel, it would be a sign that Divine Providence

was ready for Israel's entry to the Land. To learn this, the spies traveled to Rahab's house. Since travelers from all parts of the Land passed through her inn, she was continually aware of the national mood. When she announced that the hearts of the people had melted upon hearing of the miracles God performed for Israel when they left Egypt and of their victories over the powerful nations of Sihon and Og, the spies could report with confidence that the time had come to initiate their attack.

Joshua's gesture of dispatching the reconnaissance mission demonstrated to Israel that the outcome of their attempt to conquer the Land was a function of Divine Providence. Their bearing of arms and mounting of military campaigns would be only token gestures of participation in the fulfillment of their national destiny: since God had still remained in their midst, they would not require brute physical strength to be victorious.

## HAFTARAS KORACH / הפטרת קרח

עמואל א יאייד – יבוכב / 12:22 – 13:14 Samuel אייד

11 <sup>14</sup> Then Samuel said to the people, "Come and let us go to the Gilgal, and let us renew the kingdom there."

<sup>15</sup> So all the people went to the Gilgal: There they made Saul king before HASHEM in the Gilgal; and there they slaughtered feast peace-offerings before HASHEM; and there Saul, as well as all the men of Israel, rejoiced exceedingly.

12 ¹ Then Samuel said to all of Israel, "Behold! I have hearkened to your voice, to everything that you have said to me, and I have crowned a king over you. ² And now, behold! — the king walks before you, but I have aged and become gray; and, my sons, here they are with you; and as for me, I have walked before you from my youth until this day. ³ Here I am; testify about me in the presence of HASHEM and in the presence of His anointed: Whose ox have I taken? — or whose donkey have I taken? — or whom have I robbed? — whom have I coerced? — or from whose hand have I taken redemption-money that I close my eyes to him? — and I shall retum [it] to you."

<sup>4</sup> And they said, "You have not robbed us, and you have not coerced us, nor have you taken anything from anyone's hand."

<sup>5</sup> So he said to them, "HASHEM is a witness about you, and His anointed is a witness this day, that you have not found anything in my hand. . . "

And He said, "[I am] a witness!"

6 And Samuel said to the people, "... HASHEM Who worked through Moses and Aaron, and Who brought your forefathers up from the land of Egupt, 7 And now, stand yourselves erect, and I shall be judged with you before HASHEM with regard to all the righteous deeds that He has done with you and with your forefathers. 8 When Jacob had come to Egypt and your forefathers cried out to HASHEM, HASHEM sent Moses and Aaron, and they brought your forefathers out of Egypt, and settled them in this place. 9 But they forgot HASHEM, their God, Who [in turn] gave them over into the hand of Sisera, general of the army of Hazor, and into the hand of the Philistines, and into the hand of the king of Moab, and they did battle with them. 10 Then they cried out to HASHEM, and said, 'We have sinned! For we have forsaken HASHEM and we have worshiped the Baal idols and the Ashtaroth idols: but now, rescue us from the hand of our enemy. and we will worship You.'11 So HASHEM sent Jerubbaal (Gideon) and Bedan (Samson) and Jephthah and Samuel, and He rescued you from the hand of your enemies from all around, so that you dwelt in safety. 12 And when you saw that Nahash, king of the children of Ammon, came upon you, you said to me, 'No!

יא ידויאמר שמואל אל־העם לכו ונלכה הגלגל ונחדש שם המלוכה: טווילכו כל העם הגלגל וימלכו שם את-שאול לפני יהוה בגלגל ויובחו-שם זבחים שלמים לפני יהוה וישמח שם שאול וכל-אנשי ישראל עד־מאד: יב אויאמר שמואל אל־כל־ ישראל הנה שמעתי בקלכם לכל אשר־אַמַרתם לי ואמליר עליכם מלַר: בּוַעַתַּה הַנֵּה הַמֵּלֶךְ ו מִתְהַלֵּךְ לפניכם ואני זקנתי ושבתי ובני הנם אתכם ואני התהלכתי לפניכם מנערי עד־היום הזה: ג הנני ענו בינגד יהוה ונגד משיחו את־שור ומי לקחתי וחמור מי לקחתי ואת־מי עשקתי את־מי רצותי ומיַד־מִי לקחתי כפר ואעלים עיני בו ואשיב לַכֵם: דְנִיאמְרוּ לא עשקתנו ולא רצותנו ולא־לקחת מיד־איש מאומה: הויאמר אליהם עד יהוה בכם ועד משיחו היום הוה כי לא מצאתם בידי מאומה ויאמר עד: וויאמר שמואל אל-העם יהוה אשר עשה את־משה ואת־אהרן ואשר העלה את־אבותיכם מארץ מצרים: ועתה התיצבו ואשפטה אתכם לפני יהוה את כל־ צדקות יהוה אשרועשה אתכם ואתואבתיכם: ה בַּאַשֶר־בָּא יַעַקב מִצְרַיִם וַיִּזְעַקוּ אַבְתִיכֵם אֵל־יהוֹה וישלח יהוה את־משה ואת־אהרן ויוציאו את־ אַבתיכם ממצרים נישיבום במקום הזה: טוישכחו את־יהוה אלהיהם וימכר אתם ביד סיסרא שר־ צבא חצור וביד־פלשתים וביד מלך מואב וילחמו בָם: ינַיִזעָקוּ אֶל־יהוה נַיָּאמָר חַטָאנוּ כֵּי עַזְבְנוּ אָת־ יהוֹה וַנַּעַבְר אֶת־הַבְּעַלֵים וְאֵת־הַעַשְׁתַרוֹת וְעַתַּה הַצִּילֵנוּ מַיַּד אִיבִינוּ ונַעַבַדְרַ: יאַנִישלח יהוה את־ יָרַבַּעַל וָאֶת־בָּדַן וָאֶת־יִפַתַּח וָאַת־שָמוּאַל וַיַּצֵל אַתבֶּם מַיַּד אָיִבֶּיבֶם מַסָבִיב וַתַּשָבוּ בֵּטַח: יב וַתְּרָאוּ בַּי נָחָש מֵלֶךְ בְּנֵי־עַמון בָּא עַלִיכָם ותאמרו לי לא כי־

#### → Haftaras Korach

Korah's rebellion against Moses was sparked by his vision of a nation in which every man would be a king unto himself. Moses understood that such a situation would quickly deteriorate into anarchy. An authority must rule or lead the individuals — great though each may be in his own right — and forge them into a cohesive unit capable of fulfilling its national destiny.

And that authority must be the Torah, for the Torah is the word of God. Therefore, unlike other nations, Israel would not need a king, an absolute monarch. Rather, they would be guided by a Torah scholar — usually a prophet — who would be assisted by

a system of courts headed by the Sanhedrin.

Ironically, it was Korah's descendant Samuel who, some four centuries later, championed Moses' understanding of the national leader's function. God had thus far always provided the nation with an outstanding leader — either a prophet or a judge — and He would continue to do so. An independent monarch had no place in Samuel's schema. Every Jew is subject to the Divine Law as inscribed in the Torah and interpreted by the authorities of the generation. Nevertheless, when the nation demanded a king to rule over it "like all the other nations," Samuel, with the consent of God, appointed Saul to the monarchy. However, the prophet emphasized time and again how the king of Israel would differ

For a king shall reign over us!' but HASHEM, your God, is your King

13 "And now, behold! — the king whom you have chosen, whom you have requested; and, behold! — HASHEM has set a king over you. 14 If you will fear HASHEM, and worship Him, and hearken to His voice, and you will not rebel against the word of HASHEM, but you and the king who reigns over you will follow after HASHEM, your God . . . 15 But if you will not hearken to the voice of HASHEM, and you will rebel against the word of HASHEM, then HASHEM's hand will be against you and against your fathers. 16 Even now, stand yourselves erect and see this great thing that HASHEM will do before your eyes. 17 Is not the harvest of the wheat today? — yet I shall call to HASHEM and He will set forth thunder and rain, then you shall recognize and see that great is your wickedness that you have perpetrated before the eyes of HASHEM, to request for yourselves a king."

<sup>18</sup> Then Samuel called to HASHEM, and HASHEM set forth thunder and rain on that day; and all the people greatly feared HASHEM and Samuel. <sup>19</sup> All the people said to Samuel, "Pray on behalf of your servants to HASHEM, your God, that we not die; for we have added wickedness upon all of our sins, to request for ourselves a king."

<sup>20</sup> So Samuel said to the people, "Fear not; [though] you have done all this wickedness, nevertheless, do not turn away from following after HASHEM, but serve HASHEM with all your heart. <sup>21</sup> And you shall not turn away to follow after the futility which cannot avail and cannot rescue, for they are futile. <sup>22</sup> For HASHEM shall not cast off his people for the sake of His great Name; for HASHEM has sworn to make you for a people unto Him."

מלה ימלה עלינו ויהוה אלהיכם מַלכּבֵם: יגועתה הנה המלר אשר בחרתם אשר שאלתם והנה נתן יהוה עליכם מלך: יו אם־תיראו את־יהוה ועבדתם אתו ושמעתם בקולו ולא תמרו את־פי יהוה והיתם גם־אתם וגם־הַמֶּלֶךְ אַשֶר־מַלַּךְ עַלֵּיכַם אַחַר יהוה אלהיבם: טוואם־לא תשמעו בקול יהוה ומריתם את־פי יהוה והיתה יד־יהוה בכם וכאבותיכם: טו גם־ עתה התיצבו וראו את-הרבר הגדול הזה אשר יהוה עשה לעיניכם: יו הַלוֹא קצִירֹ־חַטִּים הַיוֹם אַקּרֵא אל־ יהוה ויתן קלות ומטר ודעו וראו כי־בעתכם רבה אשר עשיתם בעיני יהוה לשאול לכם מלר: יח ויקרא שמואל אל־יהוה ויתן יהוה קלת ומטר ביום ההוא ויירא כל-העם מאד את־יהוה ואת־שמואל: יט ויאמרו כל-העם אל-שמואל התפלל בעד־עבדיף אל־יהוה אלהיה ואל־נמות כּי־יספנו על־כּל־ חַטאַתַינוֹ רַעָה לִשְאָל לַנוּ מֵלֶר: כּ ויֹאמר שמואַל אל־ העם אל תיראו אתם עשיתם את כל הרעה הואת אר אל־תסורו מאחרי יהוה ועבדתם את־יהוה בכל לבבכם: כאולא תסורו כי ו אחרי התהו אשר לא־יועילו ולא יצילו בי־תהו המה: כב בי לא־יטש יהוה את־עפור פעבור שמו הגדול כי הואיל יהוה לעשות אתכם לו לעם:

## HAFTARAS CHUKAS / הפטרת חקת

When the Sidros of Chukas and Balak are read on the same Sabbath, this Haftarah is omitted, and the Haftarah of Balak is read.

| Judges 11:1-33 | שופטים יא:א־לג |

11 <sup>1</sup> Jephthah the Gileadite was a mighty man of valor, and he was the son of a concubine, and Gilead begot Jephthah. <sup>2</sup> And Gilead's wife bore him sons, and when the wife's sons grew up they drove Jephthah away and said to him, "You shall not inherit in our father's house, for you are the son of another woman."

יא אוְיִפְתָּח הַגּלְעָרִי הָיָה גָּבְּוֹר חַׁיִל וְהָוּא בֶּן־אִשְׁה זוֹנֶה נִיּוֹלֶר גִּלְעָר אֶת־יִפְתָּח: בוַמַּלֶר אֵשֶׁת־גִּלְעֵר לְוֹ בָּגֵים וַיִּגְרְלוּ בְנֵי־הָאִשָּׁה וַיְגַרְשִׁוּ אֶת־יִפְתָּח וַיָּאמְרוּ לוֹ לְא־תִנְחַל בְּבֵית־אָבִינוּ כֵּי בֶּן־אִשֶּׁה אַחֶרֶת אָתָה:

from the kings of other nations: Their kings ruled by whim and fancy, Israel's would be subservient to the Torah; their kings placed their self-aggrandizement above the national interest, Israel's king was charged with upholding and safeguarding the nation's righteousness, and with guiding Israel as the bearer of God's — not the king's — majesty.

#### → Haftaras Chukas

Moses had sent emissaries to the Amorite king Sihon seeking permission for the Israelites to pass through his territory on their way to Canaan. When Sihon not only refused, but also came forth with his full armies to attack Israel, God made short shrift of Sihon's forces, destroying them to a man. Israel then assumed possession of his land. The Sidrah, in the course of its narrative, teaches that these lands had originally belonged to Moab, but had been conquered and taken over by the Amorites. Thus, even though Israel had been enjoined from doing battle with Moab, it

was nevertheless able to possess Moab's erstwhile land.

Centuries later, the king of Ammon sought to recapture from Israel the land that had once been the heritage of Ammon's kinsman Moab. In one of history's earliest recorded diplomatic exchanges, Jephthah refuted Ammon's claims to the land and offered that nation a chance to withdraw graciously its demands and its armies. Then, when his warnings went unheeded. Jephthah invoked the Divine intervention that delivered Ammon into his hand.

#### \* \* \*

Another connection between the Sidrah and the Haftarah is the underscoring of the inscrutability of God's ways. Neither His decrees, as exemplified by that of the Red Cow, nor his workings of history, such as Jephthah's elevation to chiefdom despite his humble and ignoble beginnings, are comprehensible to the human intellect.

<sup>3</sup> So Jephthah fled because of his brothers and settled in the land of Tob; empty-handed men gathered themselves about Jephthah and ventured forth with him.

After a period of time, the children of Ammon made war with Israel. And it happened when the children of Ammon made war with Israel that the Gileadite elders went to fetch Jephthah from the land of Tob. They said to Jephthah, Go forth and become our chief and we will do battle with the children of Ammon.

<sup>7</sup> But Jephthah said to the Gileadite elders, "Was it not you who hated me and who drove me away from my father's house? — so why have you come to me now when you are in distress?"

<sup>8</sup> The Gileadite elders said to Jephthah, "For this have we now returned to you, that you go with us and we will do battle with the children of Ammon, and that you shall become a leader unto us, unto all the inhabitants of Gilead."

<sup>9</sup> So Jephthah said to the Gileadite elders, "If you return me to do battle with the children of Ammon and HASHEM delivers them before me, I will become your leader."

<sup>10</sup> The Gileadite leaders said to Jephthah, "HASHEM shall be witness between us if it is not according to your word that we do." <sup>11</sup> So Jephthah went with the Gileadite elders, and the people set him as a leader and a chief over them; then Jephthah spoke all his words before HASHEM in Mizpah.

12 Jephthah sent emissaries to the king of the children of Ammon saying, "What is unto you and unto me that you have come to me to make war in mu land?"

<sup>13</sup> The king of the children of Ammon said to Jephthah's emissaries, "Because Israel took my land when it ascended from Egypt, from Arnon until the Jabbok until the Jordan, so now return them in peace."

<sup>14</sup> And Jephthah once again sent emissaries to the king of the children of Ammon.

15 He said to him, "Thus said Jephthah: Israel did not take the land of Moab and the land of the children of Ammon, 16 For when Israel ascended from Egypt, Israel went in the wilderness until the Sea of Reeds and they arrived at Kadesh. 17 Israel sent emissaries to the king of Edom saying, 'Let me please pass through your land,' but the king of Edom did not listen; and also to the king of Moab did [Israel] send, but he was [also] not willing; so Israel sojourned in Kadesh. 18 It went through the wilderness, and went around the land of Edom and the land of Moab and came to the eastern side of the land of Moab where they encamped across the Arnon; but they did not enter the border of Moab, for Arnon is the border of Moab. 19 Then Israel sent emissaries to Sihon king of the Amorite, king of Heshbon, and Israel said to him, 'Let us please pass through your land until my place.' 20 But Sihon did not trust Israel to pass through his border, rather Sihon assembled all his people and they encamped in Jahaz; and he made war against Israel. 21 Then HASHEM, God of Israel, delivered Sihon and all his people into the hand of Israel, and He struck them; and Israel took possession of the entire land of the Amorite, the inhabitant of that land.

<sup>22</sup> They took possession of the entire border of the Amorite, from Arnon to the Jabbok, and from the wilderness

ויברח יפתח' מפני אחיו וישב בארץ טוב ויַתְלַקְטָוּ אל־יפתח אנשים ריקים ווצאו עמו: דווהי מימים וילחמו בני־עמון עם־ישראל: הויהי באשר־נלחמו בני־עמון עם־ישראל נילכו זקני גלער לקחת את־ יפתח מארץ טוב: וויאמרו ליפתח לבה והייתה לנו לקצין ונלחמה בבני עמון: יניאמר יפתח לזקני נלעד הלא אתם שנאתם אותי ותגרשוני מבית אבי ומדוע באתם אלי עתה כאשר צר לכם: הוואמרו זהני גלעד אל-יפתח לכז עתה שבנו אליד והלכת עַמֵּנוּ וְנַלְחַמְתַּ בִּבְנֵי עַמְּוֹן וְהָיֵיתַ לֵּנוֹ לִרֹאשׁ לכל ישבי גלער: טויאמר יפתח אל־זקני גלער אם־ משיבים אתם אותי להלחם בבני עמון ונתן יהוה אותם לפני אנכי אהיה לכם לראש: יויאמרו זקני־ גלעד אל־יפתח יהוה יהיה שמע בינותינו אם־לא כדברה כּוֹ נִעשה: יאוַילה יְפְתַח עם־וִקנֵי גִּלְעַר וישימו העם אותו עליהם לראש ולקצין וידבר יפתח את־כּל־דבַרִיו לְפָנֵי יהוָה בַּמִּצְפֵּה: יב וַיִּשְׁלֵח יָפָתַח מַלְאַבִים אַל־מֵלֶךְ בְּנֵי־עַמְּוֹן לֶאמָר מַה־לֵי ולר כּי־באת אלי להלחם בַּאַרצִי: יגוַיּאמר מֶלַרְ בני־עמון אל־מלאבי יפתח בי־לַלָּח יְשַׁרָאַל אָת־ אַרצִי בַּעַלוֹתוֹ מִמְצְרֵיִם מֵאַרְנוֹן ועַד־הַיַּבְּק ועַד־ הירדן ועתה השיבה אתהן בשלום: ידויוסף עוד יָפָתַח וַיִּשְׁלַח מַלָּאַבִּים אָל־מֵלֶךְ בְּנֵי עַמָּון: טוּ וַיָּאמֶר לוֹ כָּה אַמֵר יִפְתַח לִא־לַקַח יִשְׁרָאֵל אַת־אָרֶץ מוֹאַב ואת־ארץ בני עמון: טופי בעלותם ממצרים וילק ישראל במדבר עד־ים־סוף ויבא קרשה: יווישלח ישראל מַלאַבֶּים ו אַל־מֶּלֶךְ אֲדֹוֹם ו לֵאמֹר אַעַבְּרָה־ נא באַרצָר ולא שַמע מלך אַדום וגַם אַל־מלך מואַב שַלַח וַלָּא אַבַה וַיִּשֶב יִשְרָאַל בַּקַרְש: יח וַיַּלֹךְ בַּמִּרבַּר ַנַיַּסָב אָת־אָרֶץ אָדוֹם נאַת־אָרֶץ מוֹאָב נַיַבא ממַזרָח־ שַּׁמֶשׁ לָאֶרֶץ מוֹאָב וַיַּחַנוּן בְּעַבֶּר אַרנוּן וַלֹא־בַּאוֹּ בָּגָבוּל מוֹאָב כֵּי אַרְנִוֹן גָבוּל מוֹאַב: יש וַיִּשְׁלַח יִשְּׁרָאַל' מַלְאַבִים אֵל־סִיחוֹן מֵלֶךְ־הַאָמֹרִי מֵלֶךְ חֲשְבְּוֹן וַיָּאמֵר לוֹ יִשְׁרָאֵל נַעְבָּרָה־נַא בָאַרְצְךָּ עַר־מְקוֹמֵי: ַכולא־הָאֱמִין סִיחָון אֶת־יִשְרָאֵל עַבְר בְּגַבְלוּ וַיַּאָסָף כּוֹלֹא־הָאֱמִין סִיחָון אֶת־יִשְׁרָאֵל יסִיחוֹן אַת־כַּל־עַמּוֹ וַיַּחַנוּ בִּיַהְצַה וַיַּלַחֵם עִם־ ישראל את־סיחון ישראל את־סיחון וָאַת־כַּל־עַמֵּו בִּיַד יִשְרָאַל וַיַּכּוּם וַיִּירִשׁ ישראל את בּל־אַרץ הַאַמֹרִי יוֹשֵב הָאָרֵץ הַהָּיא: כּב וַיִּירְשׁוּ אָת בָּל־גְּבִוּל הָאֵמרֵי מֵאַרְנוֹן ועַד־הַיַּבֹּק וּמִן־הַמַּדְבֵּר

to the Jordan. <sup>23</sup> And now HASHEM, God of Israel, has driven out the Amorite from before His people Israel, and you would possess it? <sup>24</sup> Do you not take into your possession that which your god Chemosh bequeaths to you? — that may you possess; but all that HASHEM our God drives out from before us, we shall take possession of it. <sup>25</sup> And now, are you much better than Balak son of Zippor, king of Moab? — did he ever strive against Israel? — Did he ever do battle with them? <sup>26</sup> When Israel dwelled in Heshbon and its villages and in Aroer and its villages and in all the cities that are alongside Arnon for three hundred years, why did you not recover them during that time? <sup>27</sup> I have not sinned against you; but you do me wrong to make war against me; may HASHEM the Judge judge today between the children of Israel and the children of Ammon."

<sup>28</sup> But the king of the children of Ammon did not listen to the words of Jephthah that he had sent to him.

<sup>29</sup> A spirit of HASHEM was upon Jephthah: He passed through Gilead and through Manasseh, and he passed through Mizpeh of Gilead, and from Mizpeh of Gilead he passed through [to] the children of Ammon. <sup>30</sup> Then Jephthah declared a vow unto HASHEM, and he said, "If You will indeed deliver the children of Ammon into my hand, <sup>31</sup> then it will be that whatever emerges, what will emerge from the doors of my house to greet me when I return in peace from the children of Ammon, it shall be unto HASHEM, and I will offer it up as an elevation-offering."

<sup>32</sup> Then Jephthah passed through to the children of Ammon to do battle against them, and HASHEM delivered them into his hand. <sup>33</sup> And he struck them from Aroer until you come to Minnith, twenty cities, until the Plain of Cheramim, a very great slaughter; and the children of Ammon were subdued before the Children of Israel.

ועד־היַרהַן: כגועתַה יהוה ו אלהי ישראל הוריש את־האמרי מפני עמו ישראל ואתה תירשנו: <sub>בד</sub> הַלֹא אָת אָשֵר יוֹרִישַׁרָ כִּמוֹשׁ אֵל הִיךּ אוֹתוֹ תִירַשׁ ואת בל-אשר הוריש יהוה אלהינו מפנינו אותו נירש: בה ועתה הטוב טוב אתה מבלק בו־צפור מלה מואב הרב כב עם־ישראל אם־נלחם נלחם בם: בו בשבת ישראל בחשבון ובבנותיה ובערעור יבבנותיה ובכל-הערים אשר על-ידי אַרנון שלש מאות שנה ומדוע לא־הצלתם בעת ההיא: כּוּ וַאַנֹכִי לא־חטאתי לַך ואַתַּה עשה אַתֵּי רַעָה לְהַלֶּחֶם בֵּי ישפט יהוה השפט היום בין בני ישראל ובין בני עמון: בחולא שמע מלה בני עמון אל־דברי יפתח אשר שלח אליו: כט ותהי על־יפתח רוח יהוה ויעבר את־הגלער ואת־מנשה ויעבר את־מצפה גלער וממצפה גלער עבר בני עמון: לויבר יפתח נדר לַיהוָה וַיֹּאמֶר אָם־נַתוֹן תְּתַּן אֵת־בַּנֵי עַמִּוֹן בַּיַדִי: לאוהנה היוצא אַשר יצא מדלתי ביתי לקראתי בשובי בשלום מבני עמון והיה ליהוה והעליתיהו עולה: לבויעבר יפתח אל־בני עמון להלחם בם ויתנם יהוה בּידוֹ: לגויבֿם מערוער ועד־בּוֹאַרְ מנֿית עשרים עיר ועד אבל כרמים מכה גדולה מאד ויכנעו בני עמון מפני בני ישראל:

# HAFTARAS BALAK / הפטרת בלק

מיכה ה:ו – ו:ח / Micah 5:6 – 6:8

5 <sup>6</sup> And the remnant of Jacob shall be in the midst of many peoples — like dew from HASHEM, like raindrops upon grass, that hopes not for a man and anticipates not the soul of a man. <sup>7</sup> And the remnant of Jacob shall be among the nations, in the midst of many peoples — like a lion among the forest animals, like a lion cub among the flocks of sheep, which, if it passes through, tramples and sunders, and there is no rescuer. <sup>8</sup> Your hand shall be raised over your adversaries, and all your enemies shall be cut down.

<sup>9</sup> And it shall be on that day — the word of HASHEM — I will cut down your horses from your midst, and I will cause your chariots to be lost; <sup>10</sup> and I will cut down the cities of your land; and I will raze all your strongholds; <sup>11</sup> and I will cut out wizardry from your hand; and soothsayers there will not be for you; <sup>12</sup> and I will cut down your graven idols and your pillars from your midst; and you shall never again prostrate yourself to your handiwork; <sup>13</sup> and I will uproot your idol-trees from your midst: and I will destroy your cities:

ה וְוָהָיֶה וֹ שְאֵרִית יֵעֵלְב בְּלֶּרֶבֹ עַמְּים רַבִּּים בְּטַלֹ מֵאַת יהוֹה בִּרְבִיבִים עֲלֵי־עֲשֶׁב אֲשֶׁר לִא־יִקְנָּהְ בְּגוֹיִם בְּלֶּרֶב עַמְים רַבִּים בְּאַרְיֵה בְּבַהְמְוֹת יַעַר בַּגוֹיִם בְּלֶּרֶב עַמְים רַבִּים בְּאַרְיֵה בְּבַהְמְוֹת יַעַר יִבְּרֵתוּ פִּלְּרֶב עַמְים רַבִּים בְּאַרְיֵה בְּבַהְמְוֹת יַעַר יִבְּרֵתוּ פִיְּהָבְּיְהִי מִרְבָּבְרוּ וְכָל־אִיְבֶּיְהְ סוּסֶיךְ מִפְּרְבֶּּךְ וְהַאֲבַרְתִּי מִרְבְּבתִיךְ: יְּהִבְּרַתִּי עָרֵי אַרְצֵּךְ וְמְאַרְנָיִם לָא יִהְיוּ־לֵּךְ: יבּוְהַבְּרַתִּי כְשָׁפִים מִיּבֶרְ וְמְעִוּנְנֵים לָא יִהְיּוּ־לֵּךְ: יבּוְהַבְּרַתִּי כְּשָׁפִים וֹמֵצְבוֹתָיךְ מִפְּרְבֵּךְ וְלְא־תִשְׁמַחְוֹנֵה עָוֹד לְמַצְשֵׁה יַבֵּיך: יִּנְנָתַשְׁתִּי אָשִׁירֵיִר מְפָּרְבֵּךְ וְהָשְׁמַרְתִּי עְרֵיךְ: יַּבְּנְהַשְּׁמַרְתִּי עְרֵיךָּ: יַבְיָר: יִּנְנָתַשְׁתִּי אָשִׁירֵיִר מְפָּרְבֵּךְ וְלָא־תִשְׁמַחְוֹנֶה עָוֹד לְמַצְשֵׁה

#### ◆ § Haftaras Balak

This prophecy of Micah recalls some of the ways in which God protected the newly emerged nation during its forty-year Wilderness sojourn.

Among the incidents mentioned by the prophet are Balak's plot to have Balaam curse Israel, and Balaam's advice to use lewdness as the bait to lure Israel into idolatry. Thus it is an apt Haftarah for the Sidrah of Balak.

14 in anger and fury will I inflict vengeance upon the nations that do not listen.

6 Listen now to what HASHEM says: "Arise! Contend with the mountains, and let the hills hear your voice. 2 Listen, O mountains, to HASHEM's argument, and the mighty ones, the foundations of the earth; for HASHEM has an argument against His people, and He shall contend with Israel. 3 O My people, what have I done to you? How have I wearied you? Testify against Me. 4 When I brought you up from the land of Egypt and redeemed you from the house of slavery, I sent before you Moses, Aaron, and Miriam. 5 O My people, remember now what Balak king of Moab plotted and what Balaam son of Beor answered him; [despite the sin of the spies dispatched] from the Shittim, [I nevertheless split the Jordan for you when I brought you] to the Gilgal; that you may know the righteous acts of HASHEM."

<sup>6</sup> With what shall I approach HASHEM, shall I humble myself before God of the heavens? — shall I approach Him with burnt-offerings, with calves in their first year? <sup>7</sup> Will HASHEM find favor in thousands of rams, in tens of thousands of streams of oil? — shall I give over my firstbom [to atone for] my transgression, the fruit of my womb [for] the sin of my soul? <sup>8</sup> He has told you, O man, what is good, and what HASHEM seeks from you: only the performance of justice, the love of kindness, and walking humbly

with your God.

ירועשיתי באף ובחמה נקם את־הגוים אשר לא שמעו: ו אשמעו־נא את אשר־יהוה אמר קום הגבעות ותשמענה את־ההרים רשמעו הרים את־ריב יהוה והאתנים מסבי אבץ בי ריב ליהוה עם־עמו ועם־ישראל געמי מה־עשיתי לָךְ וּמַה הֵלָאַתִיךְ עַנַה בֵּי: רְבֵּי העלתיה מארץ מצרים ומבית עבדים פּדִיתִיקּ ואשלח לפניר את־משה אהרן ומרים: העמי זכר־נֵא מַה־יַעַץ בַּלַק מַלֶּךְ מוֹאַב וּמַה־ענה אתו בלעם בו־בעור מו־השטים עד־הגלגל למעו דעת צדקות יהוה: ובמה אקדם יהוה אכּף לאלהי מרום האקדמנו בעולות בעגלים בני שַנַה: י הירצה יהוה באלפי אילים ברבבות נחלי-שמן האתו בכורי פשעי פרי בטני חַטַאת נַפַשִׁי: ההַגַּיד לה אדם מהיטוב ומהייהוה דורש ממר כי אםי עשות משפט ואהבת חסר והַצְנַעַ לֵכָת עִם־

### הפטרת פינחס / HAFTARAS PINCHAS

During most years, Parashas Pinchas is read after the Seventeenth of Tammuz. In those years, the two Parashiyos Mattos and Masei are read on the Sabbath after Parashas Pinchas. The Haftarah of Parashas Pinchas is then omitted, and the Haftarah of Parashas Mattos (p. 1192) is read in its place. In those years when Parashas Pinchas is read before the Seventeenth of Tammuz, the following Haftarah is read.

מלכים א יח:מו – יט:כא / Kings 18:46 – 19:21

18 46 And the hand of HASHEM was upon Elijah, so he girded his loins and ran before Ahab until the approach to Jezreel.

19 Then Ahab told Jezebel all that Elijah had done and all that he had slain — all the [false] prophets — with the sword.

<sup>2</sup> Jezebel sent an emissary to Elijah saying, "Thus may the gods do [to me] and thus may they increase [upon me], unless at this time tomorrow I shall set your soul as the soul of one of them."

<sup>3</sup> When he saw [the danger], he arose and went for his life; he came to Beer-sheba, which belongs to Judah, and left his servant there. <sup>4</sup> But as for himself, he went a day's journey into the wildemess; he came [there], sat under a rosem-bush, and requested for his soul to die; and he said, "It is enough! — now, HASHEM, take my soul, for l am not better than my forefathers."

<sup>5</sup> Then he lay down and slept under a rosem-bush, and,

יַּחְ מּוְנִיר־יהוֹה הָיְתָה אֶל־אֵלִיָּהוּ נִיְשַׁנֵּס מְתְנֵיוּ נֵיְלָץ לִּפְנִי אַחְאָב עַר־בְּאֲבָה יִוְרְעֵאלָה: יִּט א נַיַּגַּר עַחְאָב לְאִיוֶּבֶל אֵת כָּל־אֲשֵׁר עָשָׁה אֵלִיָּהוּ וְאֵת בָּל־אֲשֵׁר עָשָׁה אֵלִיָּהוּ וְאֵת בָּל־אֲשֵׁר עָשָׁה אֵלִיָּהוּ וְאֵת בָּל־אָשֶׁר עָשָׁה אֵלִיָּהוּ וְאֵת בָּל־הַנְּבִיאִים בָּחְרֵב: בּנִתִּשְׁלַח אֵינֶבֶל מַלְּהָר כָּה־יִנְעְשְׁוּן אֵיֹבֶל מַלְּהָר כִּה־יִנְעְשְׁוּן בָּפְשׁר נִיָּבֹא בְּאֵר שֶׁבַע אֲשֵׁר לְיהוּנְדְה וַיַּבָּח אֶת־נַפְשׁוֹ נַיָּבֹא בְּאֵר שֶׁבַע אֲשֵׁר לְיהוּנְדְה וַיַּבָּח אֶת־נַפְשׁוֹ נַיָּבֹא בְּאֵר שֶׁבַע אֲשֵׁר לְיהוּנְדָה וַיַּבָּח אֶת־נַפְשׁוֹ נַיָּבְשׁ אַחַר רְתָם אָחָר [אחת כּּ] נַיִּשְׁאַל אֶת־נַפְשׁוֹ נַיָּבֹא בְּאֵר וֹיִבְּקְה וֹרְבּה מִחְר [אחת כּּ] נַיִּשְׁאַל אֶת־נַפְשׁוֹ לָּמָח וֹלְנִים וְיִיּשְׁאַל אֶת־נַפְשׁוֹ לָּתְחַת רֹתָם אָחָר וֹהְנִהּה אָתְר וְבִּנְה שִּׁבְּי מִיִּשְׁתְּחַת רֹתָם אָחָר וְהִנְּה וְיִישְׁוֹ תְּחַת רֹתָם אָחָר וְהִנְּה יִּיִּשְׁ אַנְר וְיִּשְׁבִּי מֵאֶבּרַתִי: הְנִישְׁבְּל בְּיִישְׁן תְּחַת רֹתָם אָחָר וְהִנְּה וֹיִּישְׁתְּר וֹיִישְׁתְּל הָּנִייִם אָחָר וְהִנְּה בִּיִישְׁאַל אֶר וּיִישְׁבִּי מֵאֶברַתִיי: הְנִישְׁבְּל בְּיִישְׁן תְּחַת רֹתָם אִחָר וְהִנְּה וֹיִישְׁתִּים בְּתִים אָּתְר וֹיִישְׁבִּל בְּיִישְׁתְּים בְּתִּים אָחָר וְהִנְּה בִיּיִים אָּתְר וֹיִישְׁבְּים מְאָבוֹי בְּיִים אָחָר וְהִנְּה בִּיִים בְּיִישְׁתְּים בְּתִים אָּחִים בְּחִים בְּיִישְׁבְּיִים מִאָברְתִיי הִּנִישְׁב בְּיִישְׁבְּיִי מֵּאברָתִיי הִּנִישְׁבְּיִי מֵּאברְנִייִים בְּיִישׁבְּב בְּיִישְׁבְּיִים בְּיִישְׁבְּיִים אָּיִים בְּיִישְׁבְּיִים בְּיִים בְּיִישְׁבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִם בְּיִישְׁב בַּיִייִשְׁשְׁב בִּינִישְׁבְיִים בְּיִים בְּיִישְׁבּים בְּיִישְׁבְּיִים בְּיִים בְּיִישְׁבְּיִים בְּיִייִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים אִיבְיוּתְיּיִם בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְּיִי בִּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִי בִּיִּיּיִים אְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִי בִּייִים אְּיִבְּיִי בְּיִיּשְׁבְּיִייִים הְּיִים בְּיִים אְּיִּבְּיִיתְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיּיִים בְּיִים בְּיִיּיִים בְּיִים

#### Haftaras Pinchas به

The Midrashim cite at least three opinions regarding the tribal descent of Elijah the prophet. He is described as a Gadite, or a Benjaminite, or a Kohen. Additionally, various sources identify Elijah as Phinehas, either as being one and the same person [both lived extremely long lives (Ralbag)], or as the embodiment of the principles for which Phineas was blessed with "My covenant of peace" (Numbers 25:12). In either case, it seems

clear that the nexus between the Sidrah and the Haftarah is the shared trait of zealotry in safeguarding the nation's loyalty to its God. Whether it was Phinehas who bravely went after an Israelite prince and a Moabite princess or Elijah who took on King Ahab and his wicked wife Jezebel, each was unstinting and unflinching in protecting the nation from the inroads that idolatry had been making into the Israelite camp and from the consequence of that idolatry's treachery.

behold this! — an angel touched him and said to him, "Arise! Fat!"

- <sup>6</sup> So he looked, and, behold! near his head, a coal-baked cake and a container of water; he ate and drank, then he went back and lau down.
- <sup>7</sup> The angel of HASHEM returned to him a second time, touched him and said, "Arise! Eat! for the road will be long for you."
- <sup>8</sup>So he arose, and ate and drank; then he went, on the strength of that meal, forty days and forty nights, until the Mountain of God, [until] Horeb. <sup>9</sup>He came there to the cave and spent the night there; and, behold! the word of HASHEM came to him and said to him, "Why are you here, Elijah?"
- <sup>10</sup> And he said, "I have been exceedingly zealous for HASHEM, God of Legions, for the Children of Israel have abandoned Your covenant; they have razed Your Altars; they have killed Your prophets with the sword, so that I alone have remained, and they seek my soul to take it."
- 11 And He said, "Go forth and stand on the mountain before HASHEM; and, behold! HASHEM is passing, and a great, powerful wind is smashing mountains and breaking rocks before HASHEM but not in the wind is HASHEM; and after the wind an earthquake but not in the earthquake is HASHEM; 12 and after the earthquake a fire but not in the fire is HASHEM; and after the fire a still. thin sound."
- <sup>13</sup> And it happened when Elijah heard, he bound his face in his mantle, went out, and stood by the cave's entrance; and, behold! a voice came unto him and it said, "Why are you here, Elijah?"
- <sup>14</sup> And he said, "I have been exceedingly zealous for HASHEM, God of Legions, for the Children of Israel have abandoned Your covenant; they have razed Your Altars; they have killed Your prophets with the sword, so that I alone have remained, and they seek my soul, to take it."
- <sup>15</sup> Then HASHEM said to him, "Go, return to your way, to the Wildemess of Darnascus; and when you arrive, you shall anoint Hazael as king over Aram.
- <sup>16</sup> And Jehu son of Nimshi shall you anoint as king over Israel; and Elisha son of Shaphat from the Plain of Meholah shall you anoint as prophet in your stead. <sup>17</sup> And it shall happen that whoever escapes the sword of Hazael, Jehu will kill; and whoever escapes the sword of Jehu, Elisha will kill. <sup>18</sup> But I will allow to remain in Israel seven thousand, all the knees that did not kneel to the Baal-idol and every mouth that did not kiss it."
- <sup>19</sup> Then he went from there and found Elisha son of Shaphat while he was plowing, twelve span [of oxen] before him and he with the twelfth; so Elijah passed across to him and cast his mantle upon him.
- <sup>20</sup> And he left the oxen and ran after Elijah and said, "Let me kiss, please, my father and my mother, then I shall go after you." But he said to him, "Go, retum, for what have I done to you?"
- <sup>21</sup> So he turned back from following him; and he took the span of oxen and slaughtered it; with the implements of the oxen he cooked the meat and gave it to the people, and they ate; then he rose and went after Elijah and ministered unto him.

זה מלאה נגע בו ויאמר לו קום אכול: וויבט והנה מראשתיו עגת רצפים וצַפַּחַת מֵיִם וַיָּאכַל רישת וישב וישכב: זונשב מלאר יהוה ו שנית ויגע־ בו ויאמר קום אכל כי רב ממה הדרה: חויקם ויאכל וישתה וילר בכח ו האכילה ההיא ארבעים יום וארבעים לילה עד הר האלהים חרב: טויבא־ שם אל-המערה וַיַּלָן שַׁם וְהַנָּה דְבַר־יהוה אַלַיו ויאמר לו מה-לה פה אליהו: יויאמר קנא קנאתי לַיהוה ו אַלהֵי צָבַאות כִּי־עַזְבוּ בָרֵיתָךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל את־מובּחתיה הַרָּסוּ וָאֵת־נִבִיאֵיהְ הַרְגוּ בְחַרֵב ואותר אַני לְבַדִּי וַיִבַקשוּ אֶת־נַפְשֵׁי לְקַחְתַה: יאולאמר צא ועמדת בהר לפני יהוה והנה יהוה עבר ורום גדולה וחוק מפרל הרים ומשבר סלעים לפני יהוה לא ברום יהוה ואחר הרוח לעש לא ברעש יהוה: יבואחר הרעש אש לא באש יהוה ואַחַר הַאֵשׁ קוֹל רַמַמַה רַקַה: יג וַיִּהֵי וֹ כִּשְׁמְעַ אֱלְיָּהוּ וילט פּניוֹ בּאַדְרחוֹ וַיִּצְא וַיַּעמר פּתח המערה והנה אליו לול ניאמר מהילה פה אליהו: ידויאמר קַנֹא קנָאתי לֵיהוה ו אַלהי צבאות כּי־עזבו בריתר בְּנֵי יִשְׁרָאֵל אֶת־מִוֹבָּחֹתֵיךְ הַרְׁסוּ וְאַת־נָבִיאִיךְ הַרגוּ בחרב ואותר אני לבדי ויבקשו את־נפשי לקחתה: טוויאמר יהוה אליו לה שוב לדרכה מדברה רַפָּשֶׁק וּבָאת וּמַשַּחַתַּ אֶת־חַזַאֵל לְמֵלֶךְ עַל־אַרַם: שואַת יַהָּוּא בַן־נִמִשִּׁי תַמְשַׁח לְמֵלֶךְ עַל־יִשְרָאֵל וָאֶת־אָלִישָׁע בַּן־שַׁפַט מַאַבַל מְחוֹלֵה תּמשׁח לְנָבֶיא תַּחָתֵּיך: יּוְהַלָּה הַנָּמַלֵט מְחַרֶב חַזָאַל יַמית יַמֵית יהוא מחרב והנמלט יחוֹהָשָׁאַרְתֵּי בִּישָׁרָאֵל שָבַעַת אַלַפִים כּל־הבּרבּים אַשֵּׁר לא־בַרעוֹ לַבַּעָל וְבַּל־הַפָּה אַשֵּׁר לִא־נַשֵּק לְּוֹ: יֹּט וַיָּלֶךְ מְשַּׁם וַיִּמְצֵא את־אלישע בּו־שׁפּטֹ והוא חרש שנים־עשר צמרים לפניו והוא בשנים הֶעָשֶר נַיַּעַבָּר אֱלִיָּהוֹּ אֱלֵיו נַיַּשְׁלֵךְ אַדַּרַתּוֹ אַליו: ַניַעַזָב אֶת־הַבָּקַר וַיַּרַץ אַחַרי אליהוּ ויאמר בּנַיַעַזָב אַשַּקָה־נָאֹ לִאָבִי וּלִאִמִּי וָאֵלְכַה אַחַרֵיךְ וַיָּאמֵר לוֹ לֵךְ שׁוּב כִּי מֶה־עָשִיתִי לֶךְ: כֹּא נַיָּשָׁב מֵאָחַרַיוּ וַיָּקַח אֶת־צֶמֶר הַבָּקָר וַיִּזְבָּחָהוּ וּבִכְלֵי הַבַּקַר בְּשָּׁלֵם הַבָּשָׁר נִיתֵן לָעָם נִיאבֵלוּ נַיָּקָם נַיַלֶּךְ אַחֲרֵי אֵלְיָהוּ וישרתהו:

### הפטרת מטות / HAFTARAS MATTOS

1 The words of Jeremiah son of Hilkiah, of the Kohanim who were in Anathoth in the land of Benjamin. <sup>2</sup> With whom the word of HASHEM was during the days of Josiah son of Amon king of Judah, in the thirteenth year of his reign. <sup>3</sup> And he was [prophet] in the days of Jehoiakim son of Josiah king of Judah, until the eleventh year of Zedekiah son of Josiah king of Judah, until the exile of Jerusalern in the fifth month.

<sup>4</sup> And the word of HASHEM was upon me, saying, <sup>5</sup> "When I had not yet formed you in the belly, I [already] recognized you; and when you had not yet come forth from the womb, I sanctified you; a prophet to the nations have I made you."

6 And I said, "Aha! My Lord HASHEM/ELOHIM, behold! — I

know not how to speak, for I am [but] a lad."

<sup>7</sup> Then HASHEM said to me, "Do not say, 'I am [but] a lad, 'rather to wherever I send you shall you go, and whatever I command you shall you speak. <sup>8</sup> Fear not before them, for I am with you, to rescue you — the word of HASHEM."

<sup>9</sup> And HASHEM sent forth His hand and made it touch my mouth; and HASHEM said to me, "Behold! I have placed My words in your mouth. <sup>10</sup> See, I have appointed you this day over the nations and over the kingdoms, to uproot and to smash and to destroy and to raze; to build and to plant."

11 And the word of HASHEM was upon me, saying, "What do you see, Jeremiah?"

And I said, "An almond-wood staff do I see."

12 And HASHEM said to me, "You have seen well, for I shall hasten regarding My word, to fulfill it."

13 Then the word of HASHEM was upon me a second time, sauing, "What do you see?"

And I said, "A boiling pot do I see; and its bubbling is from the northern side."

14 And HASHEM said to me, "From the north shall the evil loose itself upon all the inhabitants of the Land. 15 For, behold!

— I will call all the families of the kingdoms of the North — the word of HASHEM — and they shall come and each of them shall place his throne at the entranceway of the gates of Jerusalem, and against all its walls, and against all the cities of Judah. 16 Then I will speak My judgments against them for all their evil; for they have forsaken Me, and they have censed to the gods of others, and they have prostrated themselves to their handiwork. 17 But as for you, you shall gird your loins and arise and speak to them all that I shall command you; do not tremble

א אַדְבָרֵי יִרְמָיָהוּ בֵּן־חִלְקַיָּהוּ מִן־הַכְּהַנִים אַשׁר בענתות בארץ בנימן: ב אשר היה דבר־יהוה אליו בימי יאשיהו בן־אמון מלך יהודה בשלש־עשרה שנה למלכו: גויהי בימי יהויקים בו־יאשיהו מלה יהורה ער-תם עשתי-עשרה שנה לצרקיהו בן יאשיהו מלך יהודה עד גלות ירושלם בחדש החמישי: דויהי דבר־יהוה אַלִי לאמר: הבּטרם אצרה ואצורר כ׳ן בבטן ידעתיה ובטרם תצא מרחם הקרשתיה נביא לגוים נתתיה: יואמר אהה אדני יהוה הנה לא־ידעתי דבר פי־נער אנכי: זויאמר יהוה אלי אַל־תאמר נַער אַנְכִי בִּי עַל־בַּל־אֵשֵר אשלחה תלה ואת כל־אשר אצור תדבר: חאל־ תירא מפניהם כי־אחר אני להצלר נאם־יהוה: טוישלח יהוה את־יַרו ויַגַע עַל־פֵּי וַיִּאמֶר יהוה אַלֵּי הנה נתתי דברי בפיף: יראה הפקדתיה ו היום הזה על-הגוים ועל-הממלכות לנתוש ולנתוץ ולהאביד ולהרום לבנות ולנטוע: יא ויהי דבר־יהוה אַלֵי לַאמֹר מה־אַתָּה ראָה יִרְמִיָהוּ וָאמֶר מַקֵּל שַׁקָּד אַנִי ראָה: יב וַיָּאמֶר יהוָה אָלֵי הֵיטַבְתַּ לְרְאוֹת בֵּי־שׁקַּד אַנֵי עַל־ דברי לעשתו: יג ויהי דבר־יהוה ו אַלֵי שנית לאמר מָה אַתָה ראָה וָאמִר סֵיר נַפֹּוחַ אַנִי ראָה וּפַנִיו מפּני צַפָּונַה: יר נַיאמֶר יהוה אָלֵי מצַפון תַפַּתַח הַרַעַה עַל בַּל־יִשְבֵי הַאַרֵץ: טּ כִּי וֹ הָנְנֵי קֹרָא לְכַל־מִשְׁפַּחֵוֹת מַמִלְכָות צַפִּונָה נָאִם־יהוה וֹבַאוּ ונתנוּ איש כּסאוֹ פַתחוֹ שֵערֵי יִרוּשַלַם ועל כּל־חומתיה סביב ועל בַּל־עַרֵי יְהוֹדֶה: מוֹ וְדַבַּרְתֵּי מִשְׁפַּטֵי אוֹתֵם עַל כַּל־ רַעַתָם אַשֵּר עַזַבוני וַיִקַטָרוֹ לֵאלהַים אַחַרִים וַיִּשְׁתַּחַווּ לְמַעֲשֵׁי יִדִיהָם: יּוּ וְאַתַּה' תַּאָזַר מַתְנֵיךּ וַקַמְתַּ וָדַבַּרַתַּ אֲלֵיהָם אַת כַּל־אַשֶּׁר אנכי אצור אל־תחת

#### → Haftaras Mattos

The Haftarah of each of the first forty-one Sidros is related to one or more points touched upon in its Sidrah. After the Destruction of the Second Temple, however, the Sages ordained that the Haftaros read on the three Sabbaths between the Seventeenth of Tammuz and the Ninth of Av be drawn from the prophecies that forewarned the nation of the First Temple's Destruction. For it was on the Seventeenth of Tammuz that the enemies of Israel breached Jerusalem's walls and on the Ninth of Av that each of the two Temples was burnt to the ground.

These three Haftaros are called collectively the אָחְלֶּח רְפֶּרְעָנוּתְא three of affliction. They are the opening chapters of Jeremiah and

Isaiah, and each threatens the dire consequences that would be visited upon Israel in response to its sinfulness: "From the north shall the evil loose itself upon the inhabitants of the Land" (Jeremiah 1:14); "Your evil shall castigate you; your waywardness shall chasten you..." (ibid. 2:19); and "Your country desolate, your cities burned with fire, your land — before you, strangers consume it; it is desolate as if overturned by floodwaters" (Isaiah 1:7).

Nevertheless, each of these Haftaros of gloom ends on a note of hope and inspiration: "Thus said HASHEM: I remember for your sake the kindness of your youth, the love of your bridal days, your following after Me in the wildemess, in a land not sown. Israel is sacred unto Hashem..." (Jeremiah 2:2-3); "Will you not from this time call

before them lest I cause you dismay before them. <sup>18</sup> And as for Me, behold! — I have set you today as a fortified city and as an iron pillar and as copper walls over the entire land; against the kings of Judah, against her princes, against her Kohanim, and against the people of the Land. <sup>19</sup> And they will do battle against you, but they shall not prevail over you, for with you am I — the word of HASHEM — to rescue you."

2 And the word of HASHEM was upon me, saying, 2 "Go and proclaim in the ears of Jerusalem saying, 'Thus said HASHEM: I remember for your sake the kindness of your youth, the love of your bridal days, your following after Me in the wildemess, in a land not sown.' I strael is sacred unto HASHEM, the first of His grain; all who devour him shall bear guilt, evil shall come upon them — the word of HASHEM."

מְּפְּנֵיהֶׁם פֶּן־אֲחִתְּךָ לִפְנֵיהֶם: יח וַאֲנִי הִנֵּה נְתַתִּיךְ הַיּוֹם לְעִיר מִבְצָר וּלְעַמִּוּר בַּרְזֵל וּלְחֹמִוֹת נְחִשֶׁת עַל־בָּרְדָּעִר מִבְצָר וּלְעַמִּוּר בַּרְזֵל וּלְחֹמִוֹת נְחִשֶׁת עַל־הָאֶרֶץ: יִּיןְנְלְחֲמִוּ אֵלֶיךְ וֹלְעִם לְשֹׁרִי לְכְהַנֵּיָה וּלְעַם הָאָרֵץ: ייִ וְנִלְחֲמִוּ אֵלֶיךְ וְלִא־יְוּבְלוּ לֻּךְ בִּי־אִתְּךָ אֲנֵי לְאַבִּר בְּאָבֶר יְהוֹה אֲלֵיך כָּה אָמֵר יהוֹה בַּלְּלְתְיִךְ לָא זְרוּעָה: גִּקְדֶשׁ יִשְּׂרָאֵל לֵיהוֹה חָבָּת בְּלוּלְתִיְךְ לֶּא זְרוּעָה: גִקְדֶשׁ יִשְׂרָאֵל לֵיהוֹה הַבְּא בְּלִיתְ וְיִאְשָׁמוּ רָעָה חָבְא לֵיהוֹה בַּמִּית בְּלִּיְתְּה בָּל-אִבְלֵיו יֶאְשָׁמוּ רָעָה חָבָא אַבִּר הְאָבְיר בְּאָבְר בְּאָבְר בִּאָרְיה בָּל-אִבְלֵיו יֶאְשָׁמוּ רָעָה חָבְא אַבְר אַלִּה וְאַב אַלִּר בְּיִה בְּעִה וְּבִּיה וְּבִּיִּים בְּאָבְר בְּאָבְיר בְּאָבְר בְּאָבְר בְּאָבְר בְּאָבְיוּ יִאְשָׁמוּ רָעָה חָבְּא אַבְּר בִּאָר אַבְּיִים בְּעִר בְּיִבְּיִם בְּעִיּה בָּלִיתְר מִבְּיִם בְּעִיבְיה בְּעָב בִּיוֹם בְּאַב בְּיִבְיִם בְּעִבּית בְּיִבְּם בְּאֹב יִיהוֹה אָבְיִים בְּיִבְּיִּים בְּבִּים בְּעִיבְייִם בְּעִיבְיוֹם בְּעִיבְיִם בְּיִבְּיִים בְּבְּיִם בְּעִיבְיים בְּלִים בְּבִּים בְּעִיבְייִם בְּבִים בְּבְּיבְים בְּיוּתְיִּם בְּעִיבְיוּ בְּיִיבְּים בְּעִיבְיוּ בְּיִיבְּים בְּיוּבְים בְּבְּיִבְּים בְּעִבּים בְּעִיבְייִם בְּיִבְים בְּיִיבְיִים בְּיִיבְיוּ בְּיִבְּיִים בְּבְּיִים בְּעִיבְייִים בְּיִיבְיִים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּעִיבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִיבְיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיִים בְּיִבְיוֹים בְּיִים בְּיבְיִים בְּיבְיִים בְּיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיים בְּיִיבְיוּים בְּיִיבְיוֹים בְּיִים בְּיבְיים בְּיִים בְּיבְיים בְּיִים בְּיוּים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְייִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיִים בְּיִים בְּיִיבְייוּים בְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִיבְיִים בְּיִבְייִים בְּיִיבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְיִים בְּיִיבְיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיבְייִים בְּיִיבְיִים בְּיִיבְיִים בְּיִיבְיִים בְּיִיבְייִים בְּי

### הפטרת מסעי / HAFTARAS MASEI

ירמיה ב:ד־כח: ג:ד: ד:א־ב / leremiah 2:4-28; 3:4; 4:1-2

When Rosh Chodesh Av falls on Shabbos, some congregations read the Haftarah for Shabbas Rosh Chodesh, page 1208,

24 Hear the word of HASHEM, O House of Jacob and all families of the House of Israel. 5 Thus said HASHEM, "What did your forefathers find in Me that is a wrong, that they distanced themselves from me and went after nothingness, and have turned into nothingness? 6 But they did not say, "Where is HASHEM, Who brought us up from the land of Egypt, Who led us in the Wilderness, in a land of plain and pit, in a land of waste and the shadow of death, in a land through which no man has passed and where no man has settled."

<sup>7</sup> Yet I brought you to a fruitful Land, to eat its fruit and its goodness; but when you came, you contaminated My Land, and made My heritage into an abomination. <sup>6</sup> The Kohanim did not say, "Where is HASHEM?"; — even those charged with teaching the Torah did not know Me; the shepherd-kings rebelled against Me; and the prophets prophesied in the name of the Baal-idols; and they went after that which cannot avail.

9 Therefore I will again contend with you — the word of HASHEM — and with your children's children will I contend. 10 Traverse the isles of the Kittites and see, send forth unto Kedar and consider deeply, and see whether there has occurred such as this. 11 Has a nation exchanged its gods — though they be not gods; yet My people has exchanged its Glory for that which cannot avail. 12 Mourn, O heavens, over this; rage forth in storm, send forth great devastation — the word of HASHEM. 13 For My people has perpetrated two evils: Me have they forsaken, the Source of living waters; to dig for themselves cisterns, broken cisterns that cannot hold water.

14 Is Israel a slave? Is he born to a housemaid? Why has he

ב - שמעו דבר־יהוה בית יעקב וכל־משפחות בית ישראל: הכה ו אמר יהוה מה־מצאו אבותיכם בּי עול פי רחקו מעלי וילכו אחרי ההבל ויהבלו: וולא אָמָרוֹ אַיַה יהוֹה הַמַּעַלָה אֹתַנוּ מאַרץ מצרים המוליר אתנו במרבר בארץ ערבה ושוחה בארץ ציה וצלמות בארץ לא־עבר בה איש ולא־ישב אַרם שם: וואביא אתכם אל־ארץ הַכַּרמֹל לאכל פּריַה וטובה ותבאו ותטמאו את־אַרצִי ונַחַלַתִי שַמתַם לתועבה: חהכהנים לא אמרו איה יהוה ותפשי התורה לא ידעוני והרעים פשעו בי והנביאים נבאו בבַעל ואַחַרי לא־יועלוּ הַלַכוּ: ט לַכַּן עד אַריב אָתָּכֵם נָאָם־יהוָה וָאָת־בָּנֵי בָנֵיכֵם אַרֵיב: יְבֵּי עָבְרֿוּ אַיַּי כַתְּיִים וּרָאוּ וְקַבֵּר שְׁלְחוּ וְהַתְבַּוֹנְנֵוּ מָאָד וּרְאוּ הן היתה כואת: אההימיר גוי אלהים והמה לא אַל הִים וַעַמִּי הַמִיר כָּבוֹדוֹ בַּלוֹא יוֹעיל: יב שמוּ שמים על־וֹאת ושַערו חַרבו מאָר נאָם־יהוה: יג כֵּי־שָׁתַּים רַעות עַשָּה עַמֵּי אֹתִי עַזָבוּ מָקור ו מֵיִם חַיִּים לַחַצְב להם בארות בארת נשברים אשר לא־יַכְלוּ הַמֵּים: יי העבר ישראל אם יליד בית הוא מהוע היה

to Me, 'My Father! Master of my youth are You'?" (ibid. 3-4); and, "Zion shall be redeemed with justice, and her returnees with righteousness" (!saiah 1:27).

#### ⊌ Haftaras Masel

Jeremiah's theme in this passage is Israel's disloyalty to the God Who saved them from slavery, gave them a Torah and a Land and the values upon which to build lives suffused with accomplishment and greatness. God gave Israel springs flowing with vibrantly flowing teachings, but Israel turned away from them and dug itself cisterns to catch the stagnant water of allen

bellefs; and even those cisterns were broken and unable to contain their filthy contents, because the dogmas for which Israel exchanged its eternal Torah are themselves always being modified and rejected in favor of other bellefs that do not fulfill their adherents, either. God cries out in anguish through the throat of Jeremiah, "For My people have perpetrated two evils: [1] Me they have forsaken, the Source of living waters; [2] to dig for themselves cisterns, broken cisterns that cannot hold water." The Sages say that God lamented, "If they had forsaken only Me, but had kept the Torah, its spiritual light would have influenced them to return to the path of righteousness." But they

become prey? <sup>15</sup> Young lions have roared at him, they have given out their voice; they have laid his land a waste, devastated his cities, without inhabitant. <sup>16</sup> Even the people of Noph and Tahpanhes smash your skull. <sup>17</sup> Is this not what you do to yourself; by forsaking HASHEM, your God, when He leads you on the way?

18 And now, what is there for you on the road to Egypt — to drink the water of Shihor? And what is there for you on the road to Assyria — to drink the water of the [Euphrates] River? 19 Your evil shall castigate you; your waywardness shall chasten you; know and see that evil and bitter is your forsaking of HASHEM, your God, and that awe of Me was not upon you — the word of

my Lord, HASHEM/ELOHIM, Master of Legions.

<sup>20</sup> For from of old have I broken your yoke, I have removed your reins, and you said, 'I will not transgress!' — yet upon every lofty hill, and under every vigorous tree, you wander like a harlot. <sup>21</sup> I had planted you a noble vine, full of true seed; how, then, have you transformed yourself before Me into a degenerate alien vine? <sup>22</sup> Even were you to wash yourself with natron and use much soap upon yourself, your iniquity is as the mark of a stain before Me — the word of mu Lord. HASHEM/ELOHIM.

23 How can you say, 'I have not become contaminated; after the Baal-idols have I not gone?' See your way in the Valley (of Peorl: know what you have done Ito this dayl. like a fleet dromedary bound in her ways. 24 Like a wild-donkey well acquainted with the wilderness, that in the passion of her soul inhales the wind: IwhenI her lust loverwhelms herl, who can reform her? Those who seek her should not wearu themselves for in her [final] month [of pregnancy] they will find her. 25 [The prophets told you that by remaining faithful you would withhold your foot from barefooted [exile], and your throat from thirst; but you said, 'I do not care! No! For I have loved strangers and after them will I go.' 26 As the shame of a thief when he is discovered, so has the House of Israel been shamed - theu, their kings, their princes, and their lidolatrousl priests and their Ifalsel prophets, 27 They say to the wood, 'You are my father,' and to the stone, 'You gave birth to us;' for they have turned unto Me their back and not their face: uet in the time of their distress. they will say, 'Arise and save us!' 28 So where are your gods that you made for yourself? Let them arise, if they can save you in the time of your distress; for as the number of your cities was [the number of] your gods, O Judah."

לבז: שעליו ישאגו כפרים נתנו קולם וישיתו ארצו לשמה עריו נצתו [נצתה כ׳] מבּלֵי ישַב: ית גם־בני־נף ותחפנחס [ותחפנס כ ] ירעור קדקר: חהלוא־ואת תעשה־לַרְ עַזְבַרְ אַת־יהוה אַלהיר בעת מולכה בַּדַרָה: יחוֹעַתַּה מַה־לַּךְ לְדַרַהְ מִצְרַיִם לשתות מי שחור ומה לַךְ לְדֵרַךְ אַשׁוּר לִשׁתוֹת מי נהר: ישתיסרה רעתה ומשבותיה תוכחה ודעי וּראי פי־רע ומר עזבר את־יהוה אַלהַיָּר וַלָּא פחדתי אליר נאם־אדני יהוה צבאות: כבי מעולם שברתי עלה נתקתי מוסרותיה ותאמרי לא אעבור ואעבוד כן פי על־כּל־גבעה גבהה ותַחַת כַּל־עץ רענו את צעה זנה: כאואנכי נטעתיר שורס כלה זרע אמת ואיר נהפכת לי סורי הגפן נכריה: בב פי אם־תכבסי בנתר ותרביילה ברית נכתם עונר לפַנַי נאם אַדני יַהוָה: כּגאיר תאמרי לא נטמאתי אַחַרִי הַבְּעַלִים לא הַלַּכְתִי ראַי דַרבַּרְ בגיא דעי מה עשית בכרה קלה משרכת דרכיה: כר פרה ו למד מדבר באות נפשה [נפשו כי] שאפה רוח תאנתה מי ישיבנה כל־מבקשיה לא ייעפו בחרשה ימצאונה: כה מנעי בגלה מיחף וגרונה [ונורנך כי] מצמאה ותאמרי נואש לוא כי־אהבתי זרים ואחריהם אלה: כופבשת גנב' פי ימצא כן הבישו בית ישראל המה מלכיהם שריהם וכהניהם ונביאיהם: כו אמרים לעץ אבי אתה וַלָאַבָן אַתּ יַלְדָתַּנוּ [ילדתני כּ] בֵּי־פַנוּ אַלַי ערף ולא פנים ובעת רעתם יאמרו קומה והושיענו: בחוַאַיָה אַלהִיך אַשַר עשית לַך ילוּמוּ אם־יושיעוּך בַּעַת רַעַתָּךְ בַּי מִסְפַּר עַרִיךְ הַיִּוּ אַלֹהֵיךְ יְהוּדֵה:

Some congregations conclude the Haftarah here. Ashkenazim recite one more verse (3:4):

3 ¼Will you not from this time call to Me, "My Father! Master of גּ רְהַלְּוֹא מֵעַׂתָה קָרָאת [קראתי כ<sup>,</sup>] לֶי אָבֶי אַלְּוּף נְעֻרַי my youth are You?"

Sephardim recite two more verses (4:1-2):

4 \ If you will return, O Israel — the word of HASHEM — to Me shall you return; and if you will remove your abominations from before Me and you will not stray; \(^2\) but you will swear, "As HASHEM lives!" in truth, in justice, and in righteousness, then shall the nations bless themselves in Him, and in Him shall they praise themselves.

ד א אִם־תָּשׁׁוּב יִשְּׂרָאֵל וּ נְאָם־יהוָה אַלֵּי תָשָׁוּב וְאִם־ תָּסְיר שִׁקּוּצֵיךְ מִפָּנֵי וְלָא תָנִוּד: בּוְנִשְׁבַּעְתַ חַי־יהוֹה בַּאֲמֶת בְּמִשְׁפֵּט וּבִצְרָקָה וְהִתְבַּרְכוּ בָּוֹ גּוֹיֶם וּכָּו יַתְהַלֵּלוּ:

When Rosh Chodesh Av falls on Shabbos, some congregations add the first and last verses of the Haftarah for Shabbas Rosh Chodesh, page 1214.

did not. They traded the Torah for false beliefs, and so denied themselves the cure for their malady. What remained? Let your

gods save you, if they can, Jeremiah challenged. They could not. The destruction and exile ensued.

## HAFTARAS DEVARIM / הפטרת דברים

Isaiah 1:1-27 / ישעיה א:א־בו

The vision of Isaiah son of Amoz, which he saw conceming Judah and Jerusalem, in the days of Uzziah. Jotham, Ahaz and Hezekiah, kings of Judah; 2 Hear, O heavens. and give ear. O earth, for HASHEM has spoken: Children have I raised and exalted, but they have rebelled against Me. 3 An ox knows his owner, and a donkey his master's trough: Israel does not know. Mu people does not perceive. 4 Woe! O sinful nation, people weighed down by injuity, offspring of evil. destructive children: they have forsaken HASHEM, they have angered the Holu One of Israel, they have turned away backward. 5 For what would you be smitten, when you still continue waywardly, each head with sickness, each heart in pain? 6 From the foot's sole to the head, nothing in it is whole: sword slash. contusion, and festering wound; they have not medicated, and they have not bandaged, and it was not softened with oil. 7 Your country is desolate, your cities are burned with fire, your land before you strangers consume it: it is desolate as if overturned bu strangers, 8 The daughter of Zion shall be left like a [deserted] watchman's booth in a vineyard, like a shed in a gourd garden. like a city under siege. 9 Had not HASHEM, Master of Legions, left us a trace of a remnant, we would have been like Sodom, we would have resembled Gomorrah.

10 Hear the word of HASHEM, O chiefs of Sodom; give ear to the Torah of our God. O people of Gomorrah, 11 Why do I need your numerous sacrifices? — says HASHEM — I am satiated with elevation-offerings of rams and the choicest of fattened animals: and the blood of bulls and sheep and he-goats I do not desire. 12 When you come to appear before Me — who sought this from your hand, to trample My courtyards? 13 You shall not continue to bring a worthless meal-offering — incense of abomination is it unto Me; [New] Moon and Sabbath, calling of convocation, I cannot abide mendacity with assemblage, 14 Your New! Moons and your appointed festivals, My soul hates; they have become a burden upon Me Ithatl I am weary of bearing. 15 And when you spread your hands (in prayer), I will hide My eyes from you; even if you were to increase prayer, I do not hear; your hands are full of blood. 16 Wash yourselves, purify yourselves, remove the evil of your doings from before My eyes; desist from doing evil. 17 Learn to do good, seek justice, strengthen the victim, do justice for the orphan, take up the cause of the widow.

<sup>18</sup> Go forth, now, let us reason together — says HASHEM — if your sins will be like scarlet, they will whiten like snow, if they have reddened like crimson, they will become as wool. <sup>19</sup> If you will be willing and you will obey, you shall eat the goodness

א א חזון ישעיהו בו־אַמוץ אַשֵר חוֹה על־יהורה וירושלם בימי עזיהו יותם אחז יחוקיהו מַלְכֵי יהורה: בשמעו שמים והאזיני ארץ כי יהוה דבר בנים גדלתי ורוממתי והם פשעו בי: גידע שור קנהו וחמור אבוס בעליו ישראל לא ידע עמי לא התבונו: דהוי ו גוי חטא עם כבד עון זרע מרעים בנים משחיתים עזבו את־יהוה נאצו את־קרוש ישראל נורו אחור: העל מה תכו עוד תוסיפו סרה בַּל־רִאשׁ לַחֲלִי וְכַל־לָבַב דְּנֵי: וֹ מִכַּחִ־רֵגֵל וְעַר־רֹאשׁ אין־בו מתם פַּצַע וחַבּוּרָה ומַכָּה טריַה לא־וֹרוֹ ולא חבשו ולא רבבה בשמו: זארצבם שממה עריבם שרפות אש אדמתכם לנגדכם זרים אכלים אתה ושממה כּמַהפָּכַת זַרִים: חונותרה בַת־ציון כִּסְכַה בכרם כמלונה במקשה כעיר נצורה: טלולי יהוה צָבַאות הותיר לֵנוּ שַׁרִיר כִּמִעֵט כִּסִרם הַיִּינוּ לַעַמֹרַה המינו: ישמעו דבר־יהוה קציני סדם האזינו תורת אלהינו עם עמרה: יאלמה לי רביובחיכם יאמר יהוה שבעתי עלות אילים וחלב מריאים ודם פרים וֹכְבָשֵׁים וְעַתּוּדְים לְא חַפַּצְתִּי: יבּבִי תַבֹאוּ לֵרַאוֹת פַנֵי מִי־בַקָשׁ וַאת מַיָּרְבֵם רְמִס חֲצְרֵי: יג לֹא תוֹסִיפוּ הַבִּיא מָנָחַת־שַּׁוֹא קָטָרֶת תַּוֹעֲבַה הָיא לֵי חְרֵשׁ ושבת קרא מקרא לא־אוּכֵל אָוֵן וַעַצַרָה: יר חַרשִיכֵם ומועריכם שַנאַה נַפִּשִׁי הַיוֹ עַלֵי לַטְרַח נלאיתי נשא: טו ובפרשבם בפיבם אעלים עיני מבם גָם כּי־תַרבּוּ תפלה אינני שמע ידיכם דמים מלאוּ: יו רַחַצוֹ הָזַבּׁוּ הַסֵירוּ רַעָּ מַעַלְלֵיכֵם מַנַגַר עִינַי חָדְלִוּ הָרֶעַ: יוּ לִמְדָוּ הֵיטֵב דְּרָשַׁוּ מִשְׁפֵּט אֲשָׁרוּ חַמְוֹץ שִׁפְטוּ יתום ריבו אלמנה: יח לכו־נא ונוכחה יאמר יהוה אָם־יַהִיוֹ חַטַאָיבָם כַּשַׁנִים כַּשַּׁלֵג יַלְבִּינוּ אַם־יַאִּדִּימוּ בַתוֹלֵע בַצַמַר יַהָיוּ: יט אם־תאבו ושמעתם טוב

#### → Haftaras Devarim

This Haftarah, the final one of the "three of affliction," is always read on the Sabbath that precedes Tishah B'Av. As R' Mendel Hirsch points out, the prophet does not lament because the Beis HaMikdash was destroyed; rather, he laments over the underlying causes of that destruction. And this annual lesson serves to focus the national mourning of Tishah B'Av not to the past but to the present. It is not enough to bemoan the great loss suffered by our people with the Destruction of our Land, our Holy City, and our Holy Temple. We must use our mourning as a way of initiating an examination of our present-day feelings, thoughts and deeds. What have we done to eliminate the attitudes and practices that thousands of years ago sent our ancestors into exile — not once,

but twice? How have we improved our approach to the Divine Service as a way of life, a life devoted to duty rather than a substitute for it? Are our verbal offerings, like the animal-offerings described by the prophet, merely perfunctorily performed rituals, never internalized, never spoken from the heart, just from the lips and outward? And, as R' Hirsch puts it, "Is our Jewish contemporary present already so deeply imbued with the Jewish spirit, so filled with the Jewish way of thinking, with knowledge of Judaism, with knowledge of the all-comprising and deep contents of the Torah that it could form a worthy environment for a Temple of God to be erected in our midst? Does not the gulf between Israel and its God yawn perhaps wider than ever?"

of the land. <sup>20</sup> But if you will refuse and rebel, you shall be devoured by the sword — for the mouth of HASHEM has spoken.

21 How has she become a harlot! — faithful city that was full of justice, in which righteousness was wont to lodge, but now murderers. <sup>22</sup> Your silver has become dross, your heady wine mixed with water. <sup>23</sup> Your princes are wayward and associates of thieves; the whole of them loves bribery and pursue [illegal] payments; for the orphan they do not do justice, the cause of the widow does not come unto them.

<sup>24</sup> Therefore — the word of the Lord, HASHEM, Master of Legions, Mighty One of Israel — O, how I will ease Myself of My adversaries, and how I will avenge Myself of My enemies. <sup>25</sup> I will return My hand upon you, and refine as with lye your dross, and I will remove all your base metal. <sup>26</sup> Then I will return your judges as in earliest times, and your counselors as at first, after that you shall be called City of Righteousness, Faithful City. <sup>27</sup> Zion shall be redeemed with justice, and her returnees with righteousness.

בַּצְרֵקָה: בַּצְרֵקָה: בִּוֹאִם־הִּיִּמְשָׁבָּי הִּפְּיֵתָה לְּזוֹנָה קִּרְיָה נַאֲפָנִה יִשְׁבָּי בְּצְרָקְה הַּבְּרִי: בּא אַיכָה הַיְּתָה לְזוֹנָה קִרְיָה נַאֲפָנִה מִאְיֹנָב: בּא אַיכָה הַיְּתָה לְזוֹנָה קִרְיָה נַאֲפָנִה מָאָיִנְב: בּוּ אָשְׁיַבָּה שְׁפְּטִיּךְ בָּפְּרִי יִשְׂרָאֻלְיהוֹ בִּנְלִין בָּה וְעָתַה מְרַצְּחִים: בּבּ שְּׁכֵּר יִשְׂרָאֻלְיהָם מִצְּרֵים מָצְרֵי בְּאָבְית אֲבֶיר יִשְׂרָאֻלְיהָם: בּר לָּכַּן נְאֻם מְצְרֵי וְחָבְּיוֹ בָּאְשְׁיכָה יְדִי עָלֵיִהְ וְאָצְרְף בַּבְּרִי וְשְׁרָאֵל וְהוֹי אָנָחִם מִצְּרֵי בְּעְבְּים בְּאָרְ בָּרִי יִשְׂרָאֻלְיה בִּי עָבְּלוֹ נְאָם מְצְרֵים בְּאָר יִשְׂרָא אֲלֵיהֶם: בּר לָּכֵּן נְאָם מְצְרֵי בְּחְיִבְּים כְּלְזֹּן בְּמִשְׁפֵּט וִרִילִים בְּאָבְיוֹ בָּה וְעָתָה לְּאֹרִיְלָם: בּוֹ עָשְׁרָּים יִבְּלָן נְאָם בְּאָר יִיוֹן בְּמִשְׁפֵּט וּתְּבָּיִה בְּאָבְיוֹ בָּה וְעָתָה לְּוֹלְבָּה מְּבְּיִם בְּלָּוֹ בְּמִישְׁפֵּט וּתְּבִּים בְּלְּעָנְה לִאְרִיכְּוֹם בְּבְיִם בְּלִינְ בָּה וְעָתָה לְּיִבְּים בְּלְבְיִּם בְּאָבְיוֹן בָּה וְעָתְה יִיבְּוֹם יִינִם יְתְּבְּל מְּרָי, בִּישְׁבְּט בְּבְים בְּלְיְנָה בְּבְּנִים בְּלִילְיוֹ בָּה וְעָתְה בִּישְׁבָּט וְבִים בְּלְבְעָר בִּיְם בְּבְישְׁבְּט בְּבִים בְּלְיוֹ בָּה וְעִתְּה בִּיוֹם בְּרִים בְּבְים בְּיִי בְּישְׁבָּט בְּיִבְים בְּבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְיִים בְּבִים בְּיִים בְּבִים בְּיִים בְּבִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִם בְּיִים בְּיִם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִם בְּיִם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּישְׁבְּים בִּיְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיוּים בְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִי

## HAFTARAS VA'ESCHANAN / הפטרת ואתחנן

וsaiah 40:1-26 / ישעיה מ:א־כו

40 ¹ Comfort, comfort My people — says your God. ² Speak to the heart of Jerusalem and proclaim to her that her time [of exile] has been fulfilled, that her iniquity has been conciliated, for she has received from the hand of HASHEM double for all her sins.

<sup>3</sup> A voice calls in the wilderness, "Clear the way of HASHEM; make a straight road in the plain, a highway for our God. <sup>4</sup> Every valley shall be raised, and every mountain and hill shall be made low, the crooked shall become straight and the rugged a level low land. <sup>5</sup> Revealed shall be the glory of HASHEM, and all flesh as one shall see that the mouth of HASHEM has spoken."

<sup>6</sup> The Voice says, "Proclaim!" and he says, "What shall I proclaim?" — "All flesh is grass, and all its kindness like the flower of the field. <sup>7</sup> The grass shall wither, the flower shall fade, for the breath of HASHEM has blown upon it; in truth, the people is grass. <sup>8</sup> The grass shall wither, the flower shall fade, but the word of our God shall stand forever."

<sup>9</sup> Get yourself upon a high mountain, O herald unto Zion; raise your voice in power, O herald unto Jerusalem, raise [it], fear not, say to the cities of Judah, "Behold, your God!" <sup>10</sup> Behold! My Lord, HASHEM/ELOHIM, shall come with strength, and His arm will rule for Him; behold! His recompense is with Him, and His wage is before Him, <sup>11</sup> like a shepherd would graze his flock, would gather lambs in his arm and carry [thern] in his bosom, would lead the nurslings.

12 Who has measured the waters in His fist, and meted out the Heavens with the span, and counted in large volume the dust of

מ אנחמו נחמו עמי יאמר אלהיכם: בדברו על־ לב ירושלם וקראו אַלֵּיהַ כֵּי מֵלְאַה צָבַאָּה כֵּי נָרַצַה עונה כי לַקְחַה מִיַר יהוֹה כִּפְלֵיִם בְּכַל־חַטּאתֵיהַ: גקול קורא במדבר פנו דרך יהוה ישרו בערבה מסלה לאלהינו: רַכַּל־גַיא' יְנַשָּׁא וְכַל־הַר וְגַבְעַה ישַפַּלוּ וָהַיָה הַעַקב לְמִישׁור וְהַרְכַסֵים לְבִקּעַה: הונגלה כבוד יהוה וראו כל־בָּשָׁר יַחְדָּו כָּי פִּי יהוה דבר: ו קול אמר קרא ואמר מה אקרא כל־ הבשר חציר וכל־חַסְרוֹ כִּצִיץ הַשָּׁרֵה: זיָבֵשׁ חַצִיר נָבֵל צִיץ כִּי רִוּחַ יהוה נַשְבַה בּוֹ אַבַן חַצִיר הַעָם: חיַבש חציר נבל ציץ ודבר אלהינו יקום לעולם: על הַר־גַבָהַ עַלִי־לַךְ מִבְשֵּׁרֵת צִיוֹן הַרִימִי בַבַּתַ קוֹלֶךְ מִבַשֻּׁרֶת יִרְוּשָׁלֵם הַרִּימִי אַל־תִּירָאִי אַמָרי לָעָרֵי יְהוּרָה הָנָה אַלְהֵיכֵם: יְהַנָּה אַרנַי יַהוָה בְּחַזֶּק יַבוֹא וזרעו משלה לו הנה שכרוֹ אָתו ופָעַלַתו לְפַנֵיו: יא כַּרעָה עַדרו יַרְעָה בּזרעוֹ יקבץ טלאים ובחיקו ישא עלות ינהל: יב מי־מדר בְשַעַלוֹ מִים וַשַּמִים בַזרת תכן וכל בשלש עפר

#### → Haftaras Va'eschanan

The Haftaros of the seven Sabbaths between Tishah B'Av and Rosh Hashanah are called אַחָטְּרָע דְנְיִם, the seven of consolation. They contain prophecies that offered the people comfort and hope after the Destruction of the First Temple. They are all taken from the later chapters of Isaiah, whose prophecies were "half affliction, half consolation." As with the three Haftaros of affliction, the seven of consolation are not related to the weekly Sidrah.

Interestingly, two of these Haftaros (those of Ki Setzei and Re'eh) have already been read earlier in the year as the Haftarah of Noach.

The Midrash (*Pesikta Rabbasi* 30:30) states that God will appoint Abraham as His emissary to comfort Jerusalem. But Jerusalem will not be comforted. God will then send Isaac, but with the same results. Jacob and Moses will fare no better. Seeing that Jerusalem refuses to be comforted by its Patriarchs, God will then approach to comfort the city.

This Midrash is hinted at in the opening verses of the first four of the Haftaros of consolation: "Comfort, comfort My people," says your God (to Abraham, Isaac, Jacob and Moses]. "Speak to the heart of Jerusalem...."

But Zion said, "HASHEM has forsaken me; that's why He has not

the earth, and weighed mountains in a scale and hills in a balance? <sup>13</sup> Who has meted out the spirit of HASHEM? Who is His man of counsel that he might let Him know? <sup>14</sup> With whom did He seek counsel and give him insight, and teach him in the path of justice, and teach him knowledge, and the way of understanding let him know? <sup>15</sup> Behold! the nations are like a bitter drop from a bucket, and as the dust on the balance are they considered; behold! the islands are like castaway dust. <sup>16</sup> And the Lebanon is not sufficient kindling; and its beasts are not sufficient for burnt-offerings.

17 All the nations are as nothing before Him, as nothingness and emptiness are they considered by Him. 18 To whom can you liken God? And what likeness can you arrange for Him? 19 The graven image, the artisan's casting, that the fooldismith overlaid with gold and the IsilverIsmith with silver chains? 20 The pauper sets aside, he chooses wood that will not rot; he seeks for himself a wise artisan, to prepare an idol that cannot move, 21 Do you not know? Have you not heard? Has it not been told to you from the first? Have you not understood (Who fashioned) the foundations of the earth? 22 It is He Who sits on the circumference of the earth. and (Who views) its inhabitants as locusts: He Who spreads the heavens like a thin curtain, and stretches them like a tent to dwell linl. 23 He Who gives over officers for nought; judges of land He made like emptiness; 24 even as if they were not planted, even as if they were not sown, even as if their stock was not rooted in the ground: and also should He blow on them, they would dry up. and a stormwind would carry them away like stubble.

25 And to whom can you liken Me? And [to whom] shall I be

equal? — says the Holy One.

<sup>26</sup> Raise your eyes on high and see Who created these: He brings forth their legions by number; He calls them all by name; because of His abundant might and powerful strength, there is not missing even one.

הארץ ושקל בּפּלס הרים וגבעות במאזנים: יגמי־תַכַּן אָת־רוּחַ יהוה וְאִישׁ עַצַתוֹ יִוֹדִיעֵנוּ: ידאת־מי נועץ ויבינהו וילמדהו בארח משפט וילמדהו דעת ודרך תבונות יודיענו: טו הן גוים כמר מדלי וכשחק מאזנים נחשבו הו איים כדק יטול: ים וּלְבַנוֹן אֵין דֵי בַּעָר וֹחַיַתוֹ אֵין דֵי עוֹלַה: ייבּל־ הגוים כאין נגדו מאפס ותהו נחשבו־לו: יחואל־מי תרמיוז אל ומה־דמות תערכו־לו: יט הַפַּסָל נַסַר חַבְשׁ וִצְרָף בַּזָּהָב יִרָקּעֵנוּ וּרִתְקוֹת בֵּסֵף צוֹרֵף: בהמסכן תַרוּמָה עַץ לָא־יִרְקַב יִבְחַר חַרֵש חָכָם יבקש־לו להכיו פסל לא ימוט: כא הלוא תדעו הלוא תשמעו הלוא הגד מראש לכם הלוא הבינותם מוסדות האַרץ: כב הַיּשֶׁב עַל־חוֹג הַאַרץ וישביה כחגבים הנוטה כדק שמים וימתחם כַּאהַל לשבת: בג הנותן רוונים לאין שפטי ארץ כַּתְּהוּ עשה: כר אַף בַּל־נִטַעוּ אַף בַּל־וֹרֵעוּ אַף בַּל־שרש בארץ גזעם וגם נשף בהם ויבשו וסערה בַּקשׁ תשאם: כהואל־מי תדמיוני ואשוה יאמר קרוש: נו שַאַוּ־מַרוֹם עֵינֵיכֶם וּרָאוּ מֵי־בַרַא אֵׁלֶה הַמּוֹצִיא בַמַספַר צָבַאָם לְכַלַם בָּשֵׁם יָקָרָא מֶרָב אונִים וָאַמֵּיץ בח איש לא נערר:

# HAFTARAS EIKEV / הפטרת עקב

ישעיה מטויד – נאוג / Isaiah 49:14 – 51:3

49 <sup>14</sup> And Zion said, "HASHEM has forsaken me; my Lord has forgotten me." <sup>15</sup> Can a woman forget her nursling, withdraw from feeling compassion for the child of her womb? Even were these to forget, yet I will not forget you. <sup>16</sup> Behold! I have engraved you on [My] palms; yow [ruined] walls are before Me continuously. <sup>17</sup> Your children shall hasten [to repent], but your spoilers and your destroyers must depart from you. <sup>18</sup> Raise yow eyes about you and see, all of them assemble, they come to you; [I swear] as I live — the word of HASHEM — that you shall clothe yourself with them all as with jewelry, and adom yourself with them as a bride. <sup>19</sup> For your ruins and your desolations

מט ידנתּאמֶר צִיּזֹן עֲזָבַנִי יהֹוֶה נֵארֹנֵי שְׁבֵחָנִיךּ יוּ הַתִּשְׁבַּחְ אָשָׁה עִּילָה מֵרַחָם בֶּן עַל־כַּפַּיִם חַלְּתִיךְ הַמְחַרִּבַיִּךְ מִמֶּךְ יֵצֵאוּ:יחּ שְׁאִי־סָבִיב עִינַיִּךְ וְרְאִי כָּלֶם הַמְחַרִּבַיִּךְ מִמֶּךְ יֵצֵאוּ:יחּ שְׁאִי־סָבִיב עֵינַיִּךְ וְרְאִי כָּלֶם הַמְחַרִּבַיִּךְ מִמֶּךְ יֵצֵאוּ:יחּ שְׁאִי־סָבִיב עֵינַיִּךְ וְרְאִי כָּלֶם הַמְחַרִיבַיִּךְ מִמֶּךְ יֵצְאוּ:יחּ שְׁאִי־סָבִיב עֵינַיִּךְ וְרְאִי כָּלֶם הַמְחַרִּיבַיְּרְ מִמֶּךְ יֵצְאוּ:יחּ שְׁאִי־סִבְּים בָּנֵּיִיךְ הַמְּבְיִים בַּפַּלֵּח: יִיכֶּי חָהוֹח כִּי כָּלָם בַּעַרִים בַּפַּלֵּח: יִיכֶּי חָהוֹח כִּי כְּלָם בְּעַרְיִי הַלְבָּשִׁי וְתְקִשְּׁתְיִם בַּפַּלֵּח: יִיכְּי חָהוֹח בְּיבּים בְּעִּרִים בַּבְּלָים בְּעַרִים בַּבְּים בַּעְרִים בּבּבּים בּיוֹב בְּיוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִּם בְּיִּבְּיִם בְּיִּבְּיִים בְּבָּיִּם בְּיִבְּיִם בְּיִּבְּיִם בְּיִבְּיִּם בְּבָּיִם בְּיִבְּיִים בְּבָּבְיִּים בְּבָּבְיִם בְּבָּבְיִם בְּבָּבְיִים בְּבָּבְיִים בְּבָּבְיִּים בְּבְּבְּיִם בְּיִּבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּאַבְּיִם בְּחָנָּה וְבָּבְּיִם בְּבָּיִם בְּיִּבְּים בְּבָּבְּיִים בְּבָּבְּים בִּבְּיִים בְּבָּבְּים בְּבָּים בְּבָּים בְּיִּבְּים בְּבָּבְים בְּבִּיִּבְּים בְּיִבְּבְּים בְּבָּים בְּבְּיִם בְּבִּבְּים בְּבִּים בְּבִּיבְּיִים בְּבָּבְּים בְּבָּים בְּבְּבְּיִים בְּבִּבְּיִים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִּים בְּבָּים בְּיִבְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִּיִּים בְּבָּיִים בְּיִים בְּבָּבְּיִים בְּבִּים בְּיִבְּיִים בְּיִּבְּיִים בְּיִּבְיִים בְּיִבְּיִים בְּבָּבְּיִים בְּבָּבְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּבָּיוֹי בְּיִים בְּבְּבְיוֹי בִּיּבְּיוּים בְּבָּבְּיִייִּים בְּבִייִּבְּיִים בְּבְּבְּיוּי בְּיִּבְּבְּיוּים בְּבָּבְּיוֹים בְּבָּבְּיוּבְיּיוּבְיּבְּיוּ בְּיִים בְּבְּיוּייבּיים בְּבְּיבְייִּבְּייִי בְּבְּיוּבְיוּבְּיוּבְּיִּבְּרְיִיבְּיוּיים בְּבּבָּבְיוּי בִּיוּי בְּיבְּיִיבְּיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיבְייִיים בּבּבּבְּים בּיבּבּיים בּיבּבְּיבְיים בְּבְּבְיוּבְיבִּיוּבְיוּבְיוּבְיבְּיבְּיבְּיבְּיבְּיבִּיבְּיבְּיִים בְּבְּיִבְּיבְּבְּיבְּיבְּבְּיבְּיבְּבְּרְבִיוּבְיבְּבְיבְּיבְּבְּיבְּבְּיבְּבְּבְיבְ

come to comfort me" (Haftarah of Eikev)"

And God replied, "O afflicted, storm-tossed, [you are] unconsoled ...." (Haftarah of Re'eh). Then, "It is I, I am He Who comforts you" (Haftarah of Shoftim).

#### ♣ Haftaras Eikev

This Haftarah is from the chapter in Isalah that includes the much-quoted phrase "light to the nations," the privileged position for which God chose Israel and made it His emissary to humanity. But the Jews were to fall from their spiritual pinnacle and would be exiled among the nations, where they would wonder if all was lost and whether their destiny had been discarded in the waste bin of history. Our Haftarah begins with Zion's lament that the exile proves that God has abandoned her, that the covenant of Sinai has

been abrogated. To this, God responds lovingly and movingly that Zion and Jerusalem will yet adorn themselves with their scattered children. God goes on to say that exile alone does not break the bond between Him and Israel. Where is your document of divorce? Where is the bill of sale attesting that He sold you to some creditor? Isaiah, speaking as the eternal Jew, says that he does not feel despair despite the blows and humiliations, for he knows that God will not let him be destroyed, and that the redemption will yet come. So he pleads with his fellow Jews — his neighbors and those who would not be born for millennia — to remember that they are the children of Abraham and Sarah, and that God will comfort them. The Haftarah ends with one of the great lyrical verses in Scripture, and assurance that the wasteland will turn to Eden and dirge to joyous song.

and your spoiled land shall now become cramped with inhabitants, and those who would swallow you up shall be at a far distance. <sup>20</sup> The children of your bereavement shall yet say in your ears, "The place is tight for me; make room for me that I may sit." <sup>21</sup> Then you will say in your heart, "Who has begotten me these? For I have been bereaved of children and alone, exiled and wandering. And who has reared these? Behold! I was left by myself; these, where have they been?"

<sup>22</sup> For thus said my Lord, HASHEM/ELOHIM: Behold! I will raise My hand toward the nations, and to the peoples will I hoist my banner, and they shall bring your sons in their arms, and your daughters shall be carried on [their] shoulder. <sup>23</sup> Kings will be your nurturers and their princesses your nurses; with faces to the ground they will prostrate themselves to you; the dust of your feet will they lick; and you shall know that I am HASHEM, that those who hope to Me shall not be ashamed.

<sup>24</sup> [You ask,] "Can prey be taken back from a strong one; can the righteous captive escape?" <sup>25</sup> But thus said HASHEM: Even the captive of the strong can be taken back, and the prey of the mighty can escape; I, Myself, will take up your cause, and I, Myself, will save your children. <sup>26</sup> And I will feed your oppressors their own flesh, and as with sweet wine shall they become drunk; then all flesh shall know that I am HASHEM, your Savior and your Redeemer, the Mighty One of Israel.

50 ¹ Thus said HASHEM: Where is your mother's divorce document with which I sent her away? Or which of My creditors is it to whom I have sold you? Behold! it is for your iniquities that you have been sold, and for your rebellious transgressions that your mother has been sent away. ² Why is it that [although] I have come, there is no man? [Why is it] that [although] I have called, there is no answer? Is My hand too very short for redemption? Is there no strength in Me to rescue? Behold! by My rebuke I dry up the sea, I set rivers as a desert, their fish-life putrefies for lack of water, and it dies of thirst. ³ I clothe the heavens in black, and make sackcloth their garment.

<sup>4</sup> My Lord, HASHEM/ELOHIM, has given me a tongue for students, to know, to set a time for one thirsty for the word [of HASHEM]; He arouses [me] — every morning — He arouses [My] ear for me to hear like the students. <sup>5</sup> My Lord, HASHEM/ELOHIM, has opened [my] ear for me, and as for me, I did not rebel, I did not turn away backwards. <sup>6</sup> My body I gave to the smiters, and my cheeks to the pluckers; my face I did not hide from humiliations and spit. <sup>7</sup> For my Lord, HASHEM/ELOHIM, helps me, therefore I was not humiliated; therefore I set my face like flint and I knew that I would not be ashamed. <sup>8</sup> My champion is near; whosoever would contend with me, let us stand together; let whosoever is my plaintiff approach me.

<sup>9</sup> Behold! my Lord, HASHEM/ELOHIM, shall help me; who will condemn me? Behold! they shall all become wom out like a garment; a moth shall devour them.

10 Who among you fears HASHEM, listening to the voice of His servant? Though he may have walked in darkness with no light for himself, let him trust in the Name of HASHEM, and lean upon his God. 11 Behold! all of you [others] are igniters of fire, girdled with fireworks; go away in the flame of your fire, and in the fireworks you have kindled; from My hand has this come upon you, that you should lie down in sorrow.

51 Listen to me, O pursuers of righteousness, seekers of HASHEM; look to the rock from which you were hewn, and to the hollow of the pit from which you were dug. <sup>2</sup> Look to

וארץ הַרסתרְ כִּי עַתּה תצרי מיושב ורחסוּ מבַלעיר: כעוד יאמרוּ באַזנַיר בְנֵי שכּלֵיר צַר־לי המקום גשה־לִי וָאַשַבָה: כא וַאַמַרתּ בּלַבַבַּר מֵי יַלַד־ לי את־אלה ואני שכולה וגלמורה גלה ו וסורה ואלה מי גדל הן אני נשארתי לבדי אלה איפה הם: בב כה־אַמַר אַדני יַהוֹה הְנָה אַשַא אַל־גוים יַדִי ואל־ עמים ארים נסָי וָהָבִיאוּ בַנַּיִרְ בִּחֹצֵן וּבִנֹתַיִּךְ עַל־ בתח תנשאנה: כג והיו מלכים אמניר ושרותיהם מיניקתיר אפים ארץ ישתחוו לר ועפר רגליר ילחכו וידעת כי־אני יהוה אַשַר לא־יַבשוּ קוַי: כד היקח מגבור מַלְקוֹחַ וָאָם־שָׁבֵי צַדֵּיק יִמְלַט: בהבייבה ו אמר יהוה גם־שבי גבור יקח ומלקוח עריץ ימלט ואת־יריבר אַנכי אַריב ואַת־בַּנֵיָך אַנכי אושיע: בו והאכלתי את־מוניר את־בְּשַׂרָם וְבַעְסֵיס דמם ישברון וידעו כַל־בַּשַּׁר בִּי אַנֵי יהוה מושִׁיעַר וְגָאַלֶךְ אַבָיר יַעַקב: נ א כָה ו אָמֵר יהוֹה אַי זַוֹה ספר בּריתוּת אַמַכָם אֲשַׁר שַׁלַּחָתִּיהַ אוֹ מִי מִנּוֹשֵׁי אֲשַׁר־ מכרתי אתכם לו הן בַּעוֹנֹתֵיכַם נִמְבַּרָתַּם וּבְפַשַעִיבָם שָלְחַה אָמָבַם: בַּמַרוֹעַ בַּאתִי וָאַין אִיש קַבַּאתיֹּ וְאַין עוֹנָה הַקַצור קַצְרָה יָדִי מִפְּדוּת וְאִם־ אין־בִּי כחַ לְהַצִּיל הַן בְּגַעַרָתִי אַחַרִיב יָם אַשִּים נָהַרוֹת מִדְבָּר תִּבָאֵשׁ דְגַתַם מַאֵין מַיִם וְתַמָת בַּצָּמֵא: י אַלְבַּישׁ שַׁמַיִם קַדְרוּת וְשֵׁק אֲשִׂים כַּסוּתַם: ר אַרנַי יַהוֹה נַתַן לִי לִשְׁוֹן לְמוּדִים לַדַעַת לַעוּת אַת־יַעַף דַבַר יַעִיר ו בַּבּקַר בַבּקר יַעיר לי און לשמע בַּלְמוּדֵים: האַדנֵי יַהוֹה פַתח־לֵי אוון ואַנכִי לא מַרֶיתִי אֲחַוֹר לָא נְסוּגַתִי: וּגַוִי נַתַתִּי לְמַכּּים וּלחַיי לִמִרטֵים פַּנַיֹּ לָא הָסְתַּרְתִּי מִכְּלְמֵוֹת וַרְק: וּ וַארנֵי יַדוֹרה יַעַזֵר־לִּי עַל־בַּן לא נְבַלַמתִי על־בַּן שמתי פני בַּחַלַמישׁ וַאַדע פּי־לא אבוש: חקרוב מצדיקי מי־ יָרֵיב אָתֵּי נַעַמְדָה יַחַד מִי־בַעַל משַפַּטי יגשׁ אלי: ֶּשְׁהָנֵי יַהֹּוָה יַעַזַר־לִּי מִי־הָּוּא יַרָשִׁיעַנִי הַן בְּלֵּם בַבַּגַד יִבְלוּ עֲשׁ יִאַכְלֵם: ימֵי בַבַם יֵרָא יהוֹה שמע בָּקוֹל עַבָּדִוֹ אֲשֵׁר ו הַלֵּךְ חַשַּׁבִים וְאִין נֹגה לוֹ יבטח בְּשַׁם יהוֹה וְיָשָׁעַן בַּאלהַיו: יא הַן כִּלְכַם קרְחַי אָשׁ מִאַזַּרֵי זִיקוֹת לְכִוּ וֹ בָּאָוּר אֲשָׁבַּׁם וּבְזִיקוֹת בָּעַרְתָּם מִיָּדִי הָיִתָה־זָאת לַכַּם לְמֵעַצַבַה תִּשְׁבַבוּן: נא א שִׁמְעָוּ אַלֵי רִדְפַי צָדַק מִבַקשַׁי יהוָה הַבִּיטוּ אֱל־ צור הַצַּבְתֵּם וְאַל־מַקַבַת בור נְקַרתַם: ב הַבְּיטוּ אַל־

Abraham your forefather and to Sarah who bore you, for when he was yet one alone did I summon him and bless him and make him many. <sup>3</sup> For HASHEM shall comfort Zion, He shall comfort all her ruins, He shall make her wilderness like Eden and her wasteland like a garden of HASHEM; joy and gladness shall be found there, thanksgiving and the sound of music.

אַבְרָהֵם אֲבִיכֶּם וְאֶל־שָׁרָה תְּחִוּלֶלְכֵּם כִּי־אֶחֵר קְרָאתִׁיוֹ וַאֲבָרְבָהוּ וְאַרְבֵּהוּ גִּכֶּי־נִחַם יהוֹה צִיוֹן נִחַם כָּל־חָרְבֹתִּיהָ וַיָּשֶׁם מִרְכָּרָהּ כְּעֵׁדֶן וְעַרְבָתָהּ כְּגַּן־ יהוה שַשִּוֹן וִשִּמְחַה יִמֵּצֵא בָׁה תּוֹדָה וְקוֹל זִמְרָה:

### HAFTARAS RE'EH / הפטרת ראה

Isaiah 54:11 - 55:5 / ישעיה נדייא - נה:ה

When Rosh Chodesh Elul falls on Shabbos, some congregations read the Haftarah for Shabbas Rosh Chodesh, page 1208.

54 11 afflicted, storm-tossed, unconsoled one, behold! I shall lay your floor stones upon pearls and make your foundation of sapphires. 12 I shall make your sun windows of rubies and your gates of garnets, and your entire boundary of precious stones, 13 All your children will be students of HASHEM, and abundant will be your children's peace. 14 Establish yourself through righteousness, distance yourself from oppression for you need not fear it, and from panic for it will not come near you. 15 Behold! One need fear indeed if he has nothing from Me: whoever aggressively opposes you will fall because of you. 16 Behold! I have created the smith who blows on a charcoal flame and withdraws a tool for his labor, and I have created the destroyer to ruin. 17 Any weapon sharpened against you shall not succeed, and any tongue that shall rise against you in judgment you shall condemn; this is the heritage of the servant of HASHEM. and their righteousness is from Me, the words of HASHEM.

55 <sup>1</sup> Ho, everyone who is thirsty, go to the water, even one who has no money; go buy and eat, go and buy without money and without barter, wine and milk. <sup>2</sup> Why do you weigh out money for that which is not bread and [fruit of] your toil for that which does not satisfy? Listen well to Me and eat what is good, and let your soul delight in abundance. <sup>3</sup> Incline your ear and come to Me, listen and your soul will rejuvenate; I shall seal an eternal covenant with you, the enduring kindnesses [promised] David. <sup>4</sup> Behold! I have appointed him a witness to the regimes, a prince and a commander to the regimes. <sup>5</sup> Behold! a nation that you did not know will you call, and a nation that knew you not will run to you, for the sake of HASHEM, your God, the Holy One of Israel, for He has glorified you!

נד אַ עניה סערה לא נחמה הנה אַנכי מַרְבִּיץ בַּפּוּךְ אבניר ויסדתיר בּספירים: יבּ ושַמְתֵּי בַּרָכֹד שְמְשׁתַיִּך ושעריך לאַבני אָקַרָּח וְכַל־גָּבוּלֶךְ לְאַבנִי־חֶפֶץ: יגוכל-בניר למודי יהוה ורב שלום בניף: יד בּצְרַקָה תבונני רחקי מעשק בי־לא תיראי וממחתה בי לא־ תקרב אליף: טו הן גור יגור אַפָּס מַאוֹתִי מִי־גַר אָתַּךְ עַלַיִר יפּול: טוּ הָנָה [הן כּ] אַנכִי בַּרֵאתִי חַרַשׁ נפַּׁחַ באש פחם ומוציא כלי למעשהו ואנכי בראתי משחית לחבל: יו כל־כלי יוצר עליך לא יצלח וכל־ לשוו תקום־אתר למשפט תרשיעי ואת נחלת עברי יהוה וצדקתם מאתי נאם־יהוה: נה א הוי כל־צמא לבו לַמִּים וֹאַשֵּׁר אִין־לוֹ כַּסף לְכוּ שַבְּרוֹ וַאַכֹּלוּ וּלְכוּ שברו בּלוא־בַסף וּבְלוֹא מְחֵיר יֵין וְחָלֶב: בּלֶפָה תשַקלו־בַּסֶף בַּלוֹא־לַחֶם וִיגִיעַבַם בַּלוֹא לְשַבַעה שמעו שמוע אלי ואכלו־טוב ותתענג בדשן נפשכם: ג הטו אַזנכם ולכו אַלֵּי שַמעו ותחי נַפְשַׁכם ואַכרתה לַכֶּם בָּרֵית עוּלֶם חַסְרֵי דַוֹר הַנַּאַמַנִים: - הַן עַר לָאוּמֶים נָתַתָּיו נָגִיד וּמִצַוָּה לָאַמֶּים: הַ הָן גִּוֹי לָא־תֶדַע תקרא וגוי לא־ידעור אליר ירוצו למען יהוה אלהיר ולקדוש ישראל כּי פארה:

When Rosh Chodesh Elul falls on Sunday and Monday, some congregations add the first and last verses of the Haftarah for Shabbas Erev Rosh Chodesh, page 1214. When Rosh Chodesh Elul falls on Shabbas and Sunday, some congregations add the first and last verses of the Haftaros for Shabbas Rosh Chodesh and Shabbas Erev Rosh Chodesh, page 1214.

### הפטרת שופטים / HAFTARAS SHOFTIM

ישעיה נא:יב – נב:יב / Isaiah 51:12 – 52:12

51 <sup>12</sup> It is I, I am He Who comforts you; who are you that you should be afraid of a man who shall die and of the son of man who shall be set as grass? <sup>13</sup> And you have forgotten HASHEM, your Maker, Who spread out the heavens and Who set the base of the earth; yet you are continually in terror, the whole day, of the oppressor's fury as if he were preparing to destroy; where then

נא יבּ אָנֹכְי אָנֹכֶי הָוּא מְנַחֶמְכֶם מִי־אָהְ וַתִּירְאִלּ מֵאֱנִוֹשׁ יָמִוּת וּמִבֶּן־אָדֶם חָצִיר יִנָּתַן: יגוַתִּשְׁבַּׁח יהוְה עשֶׁךְ נוֹעֲה שָׁמַּיִם וְיִסֶר אָרֶץ וַתְּפַחֵׁר תָּמִיר כָּל-הַיּוֹם מִפְּנֵי חָמַת הַמִּצִיק בַּאֲשֶׁר כּוֹגֵן לְהַשְׁחֵית וְאַיָּה מִפְּנֵי חָמַת הַמִּצִיק בַּאֲשֶׁר כּוֹגֵן לְהַשְׁחֵית וְאַיֶּה

#### → Haftaras Re'eh

In a lyrical prophecy of Messianic times, Isaiah speaks of a world where the currency will be righteousness, where the defense will be faith in God, and where sustenance will be bought with obedience to the word of God. The leader of Israel will be the offspring of David, and the nations of the world will flock to him and his nation — because all will recognize that God has glorified Israel.

### → Haftaras Shoftim

The prophet alternates between vivid descriptions of suffering and lyrical evocations of joy and fulfillment for this is a microcosm of Israel's history: no matter how dire the situation, hope is always at hand. Indeed, it is a principle of Israel's faith that Messiah can come at any moment, and if so, while pondering the causes of exile and pain, we must always remember that God declares to

shall be the oppressor's fury? <sup>14</sup> The wanderer shall be soon released, and shall not die in the pit, nor shall his bread be lacking. <sup>15</sup> And I am HASHEM, your God, Who stirs up the sea and its waves rage — HASHEM, Master of Legions, is His Name. <sup>16</sup> And I have placed My words in your mouth, and with the shade of My hand have I covered you, to implant the heavens and to set a base for the earth and to say unto Zion, "You are My people!"

17 Awaken yourself! Awaken yourself! Arise, O Jerusalem, you who have drunk from the hand of HASHEM the cup of His fury, the phial of the cup of stupefaction have you drunk, have you drained.

18 There is no guide for her among all the children she has borne; there is no one holding her hand among all the children she has reared. 

19 Two [are the calamities] that have befallen you; who will bewail you? The plunder and the breakage, the hunger and the sword; with whom shall I comfort you?

20 Your children have are full with HASHEM's fury, with your God's rebuke.

21 Therefore, listen now to this. O afflicted one, drunk, but not with wine.

<sup>22</sup> Thus said your Lord, HASHEM, and your God Who will contend for His people: Behold! I have taken from your hand the cup of stupefaction, the phial of the cup of My fury; no longer shall you drink from it again. <sup>23</sup> But I will put it into the hand of your tormentors, who have said to you, "Prostrate yourself, that we may step over you," who set your body as the ground and as the street for wayfarers.

52 Wake up! Wake up! Don your strength, O Zion, don the garments of your splendor, O Jerusalern, the Holy City, for no longer shall there enter into you any uncircumcised or contaminated person. <sup>2</sup> Shake the dust from yourself, arise, enthrone yourself, O Jerusalern; undo the straps on your neck, O captive daughter of Zion.

<sup>3</sup> For thus said HASHEM: Without price were you sold, so you shall not be redeemed with money.

<sup>4</sup> For thus said my Lord, HASHEM/ELOHIM: Egypt! My people went down at first to sojourn there, and Assyria oppressed them without cause. <sup>5</sup> And now, what do I have here — the word of HASHEM — that My people was purchased without price; those who rule over him praise themselves — the word of HASHEM — and continuously, all day, My Name is blasphemed. <sup>6</sup> Therefore, My people shall know My Name — therefore, on that day — for I am the One Who speaks. here I am!

<sup>7</sup> How beautiful ascending the mountains are the footsteps of the herald making heard, "Peace!" heralding, "Good!" making heard, "Salvation!" saying unto Zion, "Your God has reigned!" <sup>8</sup> The voice of your lookouts, they have raised a voice, together shall they sing glad song, for every eye shall see when HASHEM returns to Jerusalem. <sup>9</sup> Burst forth in joy, sing glad song together, O ruins of Jerusalem, for HASHEM shall comfort His people; He has redeemed Jerusalem. <sup>10</sup> HASHEM has bared His holy arm to the eyes of the nations, and all ends of the earth shall see the salvation of our God.

11 Turn away! Turn away! Go forth from there! A contaminated person shall you not touch! Go forth from within it! Cleanse yourselves, O bearers of the vessels of HASHEM. 12 But it is not in haste that you shall go forth; nor shall you go in flight; for HASHEM shall go before you, and the God of Israel shall be your rear guard.

חמת המציק: דמהר צעה לְהַפַּתַחַ וַלְא־יַמִּוּת לשחת ולא יחסר לחמו: מואנכי יהוה אלהיה רגע הים ויהמו גליו יהוה צבאות שמו: חוַאשם דברי בפיה ובצל ידי כסיתיה לנטע שמים וליסר אַרץ ולאמר לציון עמי אתה: חהתעוררי התעוררי קומי ירושלם אשר שתית מיד יהוה את־כוס חמתו את־ קבעת פוס התרעלה שתית מצית: חאין־מנהל לה מבל-בנים ילדה ואין מחויק בַּיַדֶּה מִבַּל-בַּנִים גַּדֵּלָה: שתים הנה לראתיה מי ינוד לה השר והשבר תרעב והחרב מי אַנַחַמַך: כּ בַּנִיךְ עַלְפוּ שַכְבַוּ בִּרְאשׁ כל-חוצות כתוא מכמר המלאים חמת־יהוה גערת אלהיר: בא לבו שמעי־נא זאת עניה ושכרת ולא מייו: כב כה־אמר ארניך יהוֹה וַאלֹהַיִרְ יַרִיב עַמֹּוֹ הָנַה לקחתי מידה את־פוס התרעלה את־קבעת פוס חמתי לא־תוסיפי לשתותה עוד: בושמתיה ביד מוֹגֵיך אַשַּר־אַמִרוּ לְנַפִּשַׁךְ שִׁחִי וְנַעַבְרָה וַתִּשִׁימִי בארץ גוֹר וכחוץ לעברים: נב א עורי עורי לבשי עזר ציון לבשי ו בגדי תפארתר ירושלם עיר הקדש כי לא יוסיף יבא־בר עוד ערל וטמא: ב התנערי מעפר קומי שבי ירושלם התפתחי (התפתחו כ) מוסרי צָנָארֹרְ שׁבַיָּה בַּת־צִיּון: גַכִּי־כֹה אַמֵּר יהוֹה חְנָם נמפרתם ולא בכסף תגאלו: רפי כה אמר אדני יהוה מצרים ירד־עַמִּי בָרָאשׁנָה לַגוּר שֵׁם וְאַשִּוּר בָּאַפַּס עשקו: הועתה מה־לי־פה נאם־יהוה כי־לקח עמי חַנָּם מִשְׁלֵו יְהַילִּילוֹ נָאָם־יהוֹה וַתַמִיד כָּל־הַיוֹם שְׁמֵי מָנּאַץ: וּלַכַן יַדַע עַמִּי שָׁמִי לַכַן בַּיוֹם הַהֹּוּא כִּי־אַנִי־ הוא הַמַּרַבַּר הָנַנִי: זְ מָה־נַאוֹוּ עַל־הַהַרִים רַגלי מבשׁר משמיע שלום מבשר טוב משמיע ישועה אמר לציון מַלַרְ אַל הַירָ: ח קוֹל צפיר נשאוּ קוֹל יחדו ירננוּ כי עין בּעַין יִרָאוּ בִּשוּב יהוָה צִיָּוֹן: ס פַּצַחוּ רַנָּנוּ יַחַדֵּו חַרבוֹת יָרושַלֶם כַּי־נָחָם יהוה עַמּוֹ גַאַל יִרוּשַׁלַם: י חַשַף יהוה אַת־זְרוֹעַ קַרְשׁוֹ לְעַינֵי כַּל־הַגוֹיִם ורָאוֹ כַּל־אפסי־ אָרץ אָת ישועת אַלהינו: אסורו סורו צאו משם טַמַא אַל־תַגַעוּ צָאוּ מִתּוֹכָה הַבַּרוּ נְשָאֵי כָּלֵי יהוָה: יב כִּי לָא בְחַפַּזֹון תַצָאוּ וּבמנוּסָה לא תלכח כי־הלך לפניכם יהוה ומאספכם אלהי ישראל:

us constantly, "It is I, I am He Who comforts you." The day will yet come when Israel will hear God calling out joyously to Jerusalem. "Wake up! Wake up! Don your strength, O Zion, don the garments of your splendor, O Jerusalem..." Exile is most painful when there is no tomorrow, but not when we take to heart that God remembers

us and longs for our return. Prophecies such as these have firmed Jews when their enemies tried to break them. Israel's national existence has always been brightened by the knowledge that God is close at hand, longing for us to let Him bring the herald to proclaim. "Peace!" "Good!" "Salvation!"

### HAFTARAS KI SEITZEI / הפטרת כי תצא

ושענה נדיא־נ / 1-10 / אינה נדיא

54 1 Sing out, O barren one, who has not given birth, break out into glad song and be jubilant. O one who had no labor pains, for the children of the desolate [Jerusalem] outnum. ber the children of the inhabited [citu] — said HASHEM. 2 Broaden the place of your tent and stretch out the curtains of your dwellings, stint not; lengthen your cords and strengthen your neas, 3 For southward and northward you shall spread out might. ilu uour offspring will inherit nations, and they will settle desolate cites. 4 Fear not, for you will not be shamed, do not feel humiliated for you will not be mortified; for you will forget the shame of your youth, and the mortification of your widowhood you will remember no more. 5 For your Master is your Maker — HASHEM, Master of Legions is His Name: your Redeemer is the Holy One of Israel - God of all the world shall He be called. 6 For like a wife who had been forsaken and of melancholu spirit will HASHEM have called uou, and like a wife of one's youth who had become despised said your God. 7 For but a brief moment have I forsaken you. and with abundant mercu shall I gather you in. 8 With a slight wrath have I concealed Mu countenance from you for a moment, but with eternal kindness shall I show you mercy, said your Redeemer. HASHEM.

<sup>9</sup> For like the waters of Noah shall this be to Me: as I have sworn never again to pass the waters of Noah over the earth, so have I swom not to be wrathful with you or rebuke you. <sup>10</sup> For the mountains may be moved and the hills may falter, but My kindness shall not be removed from you and My covenant of peace shall not falter — says the One Who shows you mercy, HASHEM. נד ארני עקרה לא ילדה פצחי רנה וצהלי לא־חלה פיירבים בניישוממה מבני בעולה אמר יהוה: בהרחיבי ו מקום אַהַלֶּךְ וַיִרִיעוֹת מִשְׁבְּנוֹתֵיְךְ יַשְׁוֹ אֵל־ תחשבי האריבי מיתריך ויתדתיך חוקי: גבי־ימין ושמאול תפרצי וזרער גוים יירש וערים נשמות יושיבו: דאל־תִירָאִי כִּי־לֹא תַבושׁי ואַל־תַבַּלִמי כִּי־ לא תחפירי כי בשת עלומיר תשבחי וחרפת אלמנותיר לא תוברי־עור: הבי בעליר עשיף יהוה צבאות שמו וגאלר קרוש ישראל אלהי כל הארץ יקרא: ובּי־כָאשָה עַזוֹבָה וַעַצוּבַת רְוֹחַ קַרַאַר יהוה ואשת נעורים כּי תמאס אַמֵּר אֵלהַיְר: וּבָּרגַע קטן עזבתיה וברחמים גרולים אקבצה: הבשצף קצף הסתרתי פני רגע ממר ובחסד עולם דחמתיה אַמַר גאלר יהוה: עכי־מי נֹחַ וֹאת לִי אַשֵּׁר נִשְבַּעתִי מַעַבר מי־נח עוד על־הַאַרץ כון נשבעתי מקצף עליר ומגער־בּה: יפי ההרים ימושו והגבעות תמוטינה וחַסְדִּי מֵאָתֶרְ לָא־יַמוֹשׁ וברית שלומי לא תמוט אמר מרחמר יהוה:

If Rosh Chodesh Elul had fallen on Parashas Re'eh, congregations that read the *Haftarah* for *Shabbas Rosh Chodesh* instead of מְנָהָם סֹעְרָה onclude the *Haftarah* for Parashas Ki Seitzei with עָנָהָה סַעְרָה (page 1199).

### הפטרת כי תבוא / HAFTARAS KI SAVO

ושעיה ס:א־כב / Isaiah 60:1-22

60¹ A rise! Shine! For your light has arrived, and the glory of HASHEM has shined upon you. <sup>2</sup> For, behold! Darkness shall cover the earth, and dense cloud the kingdoms; but upon you shall shine HASHEM, and His glory shall be seen upon you. <sup>3</sup> Nations will go by your light, and kings by the brightness of your shine. <sup>4</sup> Lift your eyes about you and see, all of them assemble, they come to you; your sons from afar shall come, and your daughters shall be rurtured alongside [royalty]. <sup>5</sup> Then you shall see and be radiant, anxious and expansive shall be your heart, for the affluence of the west shall be turned over to you, and the wealth of nations shall come to you. <sup>6</sup> An abundance of

ם אַקּוּמִי אָוֹרִי כִּי־בָּא אוֹבֶךְּ וּכְּכָּוֹד יהוָה עֻלַיִּךְ זָבָח:
בּכִּי־הַגֵּה הַחִּשֶׁרְ יְכַּסֶּה־אֶבֶץ וַעֲרָפֶּל לְאָמֶים וְעַלֵּיִּךְ
יִּוְבָח יהוֹה וּכְבוֹדְוֹ עֻלַיִּךְ יֵרְאָה: גּוְהָלְכִּוּ גוֹיֵם לְאוֹבֵךְ
וּמְלָכִים לְנָצַה זַרְחַךְּ: רְשְׁאִי טָבִיב עֵינַיִּךְ וֹרְאִי כָּלֶם
וּמְלָכִים לְנָצַה זַרְחַךְּ: רְשְׁאִי טָבִיב עֵינַיִּךְ וֹרְאִי כָּלֶם
וּמְלָכִים לְנָצַה זַרְחַרְּ: רְשְׁאִי טָבִיב עֵינַיִּךְ וֹרְאִי כָּלֶם
וּמְלָבְרָ בִּאוֹבֵרְ בִּמִייִרְ וּפְּלֵבְר בִּירִי וּשְׁבְּעַר בִּירִי וּבְּבַּרְ בִּירִי וּבְּבְּבְּר בִּירִי וּבְּבְּבְר בִּיר בְּבִּר בִּיי בְּאוּ לָבְּ: וּשִׁפְעַׁת

#### → Haftaras Ki Seitzei

The prophet addresses Jerusalem, the mournful city that was twice left bereft of its children, that sits like a barren woman watching her neighbors fawn over their broods, while for her there is only the agony of knowing that she will never experience the joy of creation and growth. To Mother Jerusalem who is tempted to shrink within her loneliness, God says that she should expand her homes and boundaries more and more, for they will be too small to accommodate the hordes of children who will gather to bring her unexpected comfort and gratification. She will be like a wife temporarily banished, only to be recalled again by a loving husband. The grief was painful while it lasted, but in retrospect, it would seem like a brief moment of discomfort fleetingly intruding on a long and fruitful life. God's love may be veiled, the prophet declares, but it is sturdier and more enduring than hills and mountains.

#### Haftaras Ki Savo المع

As the last of the seven Haftaros of comfort nears, the prophecies of the future grow more grandiose and ecstatic. Again, Isaiah announces to Jerusalem that the glory of God is imminent, and calls upon her to lift her eyes, as it were, and gaze at her children returning to her, and in their wake, nations of the world, streaming to pay homage to her. Little by little, the nations of the world come to know that in Zion there is God, and in God there is truth and fulfillment, and that Israel is His messenger to the world. The discomforts of the past will be transformed to the realized hopes of the future, like copper turning to gold and iron to silver. The climax of the prophecy is that this will be the final redemption: "Never again shall your sun set, nor shall your moon be withdrawn; for HASHEM shall be unto you an eternal light, and ended shall be your days of mourning." May this promise come true soon, for Jerusalem and its children.

camels will envelop you, dromedaries of Midian and Ephah; all those of Sheba shall come, gold and frankincense shall theu bear, and the praises of HASHEM shall they proclaim, 7 All the flocks of Kedar shall be gathered unto you, the rams of Nebajoth shall minister to you: they shall be brought up with favor upon My Altar, and the House of My glory will I glorify. 8 Who are these? Like a cloud they fly, like pigeons to their cote-windows! 9 For unto Me shall the island-dwellers gather, and the ships of Tarshish [as] in earlier times, to bring your children from afar, their gold and silver with them, for the sake of HASHEM, your God, and for the Holy One of Israel, for He has glorified you. 10 Then the sons of strangers shall build your city-walls and their kings shall minister to you; though I struck you in My indignation, in Mu favor have I been compassionate to you, 11 And your gates shall be opened continuously, day and night, they shall not be closed, to bring to you the wealth of nations, and their kings under escort. 12 For the nation and the kingdom that will not serve you shall be lost, and the nations utterly destroyed. 13 The glory of the Lebanon [forest] shall come to you - cypress, fir and box tree, together — to alorify the site of My Sanctuary, and the site of My footstool will I honor, 14 They shall ao unto uou in bent submission, those children of your oppressors: and they shall prostrate themselves at the soles of your feet, all those who slandered you; and they shall call you "the City of HASHEM, Zion, Ithe City off the Holy One of Israel." 15 In place of your having been forsaken and hated with no wayfarer. I shall establish you as an eternal pride, a joy for each succeeding generation. 16 You shall nurse from the milk of the nations, from the breast of kings shall you nurse; then you shall know that I. HASHEM, am your Savior and your Redeemer, the Mightu One of Jacob. 17 In place of the copper I will bring gold: and in place of the iron I will bring silver; and in place of the wood. copper; and in place of the stones, iron; I will set your appointed officials for peacefulness and your overlords for righteousness. 18 No longer shall violence be heard in your land, [nor] plunder and breakage in your borders; but you shall call [God's] salvation your [protective] walls, and [His] praise your gateways. 19 You shall no longer have need of the sun for light of day, nor for brightness the moon to illuminate for you: rather HASHEM shall be unto you an eternal light, and your God for your glory. 20 Never again shall your sun set, nor shall your moon be withdrawn; for HASHEM shall be unto you an eternal light, and ended shall be the days of your mourning. 21 And your people, they are all righteous; forever shall they inherit the Land; a branch of Mu planting, My handiwork, for Me to glory in. 22 The smallest shall increase a thousandfold, and the least into a mighty nation: I am HASHEM, in its time I will hasten it.

נמלים תכסה בכרי מדיו ועיפה כלם משבא יבאו זהב ולבונה ישאו ותהלות יהוה יבשרו: זכבל־צאו קרר יקבצו לר אילי נביות ישרתונר יעלו על־רצון מזבחי ובית תפארתי אפאר: חמי־אֵלֵה כַעַב תעופינה וכיונים אל־ארבתיהם: טבי־לי ו איים יקור ואניות תרשיש בראשנה להביא בַנַיְרְ מֵרְחוֹק כַּסְפַּם וזהבם אתם לשם יהוה אלהיר ולקרוש ישראל כי פארה: יובנו בני־נכר חמתיה ומלכיהם ישרתונה כי בקצפי הכיתיה וברצוני החמתיה: יאופתחו שעריה תָּמֵיד יומֵם וָלַיִּלָה לְא יִּסָגֵרוּ לְהַבֵּיא אֵלֵיר חֵיל גּוֹים ומלכיהם נהוגים: יב כִּי־הַגּוֹי וְהַמַּמִלַכַה אֲשֵׁר לא־ יעבדור יאבדו והגוים חרב יחרבו: יגפבוד הּלְבַנוֹן אליר יבוא ברוש תרהר ותאשור יחהו לפאר מקום מקדשי ומקום רגלי אַבַבר: יר והַלְבוּ אַלֵיך שחוֹת בַּנֵי מעניר והשתחוו על־כַּפות רגליר כַּל־מנאציר וקראו לר עיר יהוה ציון קרוש ישראל: טו תַחַת הַיוֹתַך עַזוּבַה ושנוּאָה וָאֵין עוֹבֵר וְשַׁמִתִּיךְ לְגְאִוֹן עולם משוש דור ודור: טווינקת חלב גוים ושר מלכים תינקי וידעת כי־אני יהוה מושיער וגאלף אַבִיר יֵעַקב: ייַתַחת הַנָּחֹשֶׁת אַבִיא זַהַב וֹתַחַת הַבַּרוַל אַבִיא בְסֵף וְתָחַת הַעֵצִים נְחֹשֶׁת וְתַחַת הַאַבַנִים בַּרוַל וְשַׁמְתֵּי פִקְרַתֶּךְ שַׁלוֹם וְנְגָשֵיךְ צְרָקָה: חלא־ישַׁמַע עוד חַמַס בָּאַרְצֵׁךְ שְׁר נָשֵבֶר בִּגְבוּלֵיִךְ וַקַרָאת יִשוּעָה חומתיך וּשְעַרִיך תַּהְלֵּה: יט לא־יֵהְיֵה־ לר עוד השמש לאור יומם ולנגה הירח לא־יאיר לך וְהָיָה־לֶּךְ יהוה לְאִוֹר עוֹלֶם וַאלֹהַיִּךְ לִתְפַאַרתּרְּ בלא־יבוא עוד שמשר וירחר לא יאסף בי יהוה יָהְיֵה־לַּרְ לָאור עולֶם וְשֵלְמֵוֹ יְמֵי אָבְלַרְ: כּאוּעַמֵּרְ בַּלֶם צַדִּילִים לְעוֹלָם יִירְשׁוּ אָרֵץ נֵצֵר מַשַּעֵי [מטעו כ׳] מַעשה יַדֵי לְהַתְפַּאַר: כב הַקַּטוֹן יַהִיָה לַאָּלף וְהַצַעִיר לְגִוֹי עַצִוֹם אָנַי יהוָה בְּעַתַה אַחִישׁנַה:

### HAFTARAS NITZAVIM / הפטרת נצבים

Isaiah 61:10 - 63:9 / ישעיה סא:י

61 10 will rejoice intensely with HASHEM, my soul shall exult with my God, for He has dressed me in the raiment of salvation, in a robe of righteousness has He cloaked me, like a bridegroom who dons priestly glory, like a bride who bedecks herself in her jewelry. 11 For as the earth brings forth her growth,

סא ישְוֹשׁ אָשִׁישׁ בֵּיהוֹה חָגֵל נַפְשִׁיּ בֵּאלהַׁי כָּה הַלְּבִּישַׁנִיּ בְּגְרֵי־יֶּשַׁע מְעַיל צְרָקָה יְעָטֻנִי בֶּחָתוֹ יְכַהֲן פְּאֵר וְכַבַּלָּה תַּעְרֵּה כֵלֵיהִ:יא כִּי כָאָנֹרץ תּוֹצִיא צְמִחָּה

### 🏎 Haftaras Nitzavim

The seventh and last of the Haltaros of consolation speaks of the ecstatic time of redemption and also of the years of exile and its final throes. God says, "For Zion's sake, I will not be silent,"

which *Targum Yonasan* renders as a warning that as long as Israel is dispersed, there will never be tranquility in the world. History bears this out just as it will bear out the rest of the prophecy. Its closing passage describes God metaphorically as a Warrior

and as a garden causes its sowings to grow, so shall my Lord, HASHEM/ELOHIM, cause righteousness and praise to grow in the face of all the nations.

62 1 Tor Zion's sake. I will not be silent, and for Jerusalem's sake. I will not be still, until her righteousness shall go forth like bright light, and her salvation shall flame like a torch. <sup>2</sup> And nations shall perceive your righteousness, and all kings your honor; and you shall be called a new name, which the mouth of HASHEM shall articulate, 3 Then you shall be a crown of splendor in the hand of HASHEM:, and a roual headdress in the palm of your God. 4 It shall no longer be said of you. "Forsaken one." and of your land shall no longer be said. "Desolate place." for you shall be called "Mu-desire-is-in-her." and your land "Settled." for HASHEM's desire is in you and your land shall be settled. 5 As a young man espouses a maiden, so shall your children settle in your and like the bridegroom's rejoicing over his bride, so shall your God rejoice over you, 6 Upon your walls. O Jerusalem, have I assigned quardians; all the day and all the night, continuously, they shall never be silent: O reminders of HASHEM, let uourselves not rest. 7 And give not any rest, until He establishes, and until He sets Jerusalem as a praise in the Land. <sup>8</sup> HASHEM swore by His right hand and by His powerful arm; I will not give your grain any longer as food for your enemies: and alien sons shall not drink your wine for which you have exerted yourself. 9 For those who have harvested it shall eat it and praise HASHEM, and those who have gathered it in shall drink it in Mu holu courtuards.

<sup>10</sup> Go through, go through the gates; clean the people's way; beat down, beat down the highway, clear it of stone; raise a banner over the peoples. <sup>11</sup> Behold! HASHEM has made heard unto the end of the earth: Say unto the daughter Zion, "Behold! Your salvation has come; behold! His recompense is with Him, and His wage is before Him."

12 And they shall call them, "The holy people, the redeemed of HASHEM"; and you shall be called, "Sought after; city not forsaken."

63 Who is this that comes from Edom, sullied of garment from Bozrah? It is this One Who was majestic in His raiment, Who was girded with His abundant strength? — "It is I Who speaks in righteousness, abundantly able to save." 2 Why the red stain on Your raiment? And Your garments — as one who treads in the wine vat! 3 "A wine press have I trod by Myself, and from the nations not a man was with Me; I trod on them in My anger and trampled them in My wrath, their lifeblood spurted out on My garments, and I soiled My raiment. 4 For the day of vengeance is in My heart and the year of My redemption has come. 5 I looked, but there was no supporter; so My arm saved for Me, and My wrath supported Me. 6 I trampled peoples in My anger, and stupefied them with My wrath, and threw their lifeblood to the ground."

<sup>7</sup> The kindness of HASHEM will I mention, the praises of HASHEM, in accordance with all that HASHEM has bestowed upon us, and the abundant goodness to the House of Israel, which He bestowed upon them in His compassion and in His abundant kindness. <sup>8</sup> For He said, "Yet they are My people, children who

וֹבגנּה זרוּעיה תצמיח כּן וֹ אַרנַי יָהוֹה יַצְמֵיחַ צְרַקַהֹ ותהלה נגר כל־הגוים: סב א למען ציון לא אחשה ולמען ירושלם לא אשקוט עד־יצא כַנֹגָה צִרְקָה וישועתה כלפיד יבער: בוראו גוים צדקה וכל־ מלכים כבודר וקרא לה שם חדש אשר פי יהוה יקבנו: גוהיית עטרת תפארת ביד־יהוה וצניף [וצנוף בין מלוכה בַּכַף־אַלהַיִּה: דּלאַ־יִאַמּר לַּךּ עוֹד עזובה ולארצה לא־יאמר עוד שממה כי לה יקהא חָפָצִי־בָּה וּלְאַרְצֵךְ בִּעוּלֵה כִּי־חַפֵּץ יהוה בַּׁךְ וִאַרְצֵךְ תבעל: הכי־יבעל בחור בתולה יבעלור בניר ומשוש חתו על בלה ישיש עליר אל היר: ועל־ חומתיר ירושלם הפקרתי שמרים כל-היום וכל-הלילה תַמִיד לא יַחֲשׁוּ הַמַּזְכִּירִים אֶת־יהוֹה אַל־ דמי לכם: זואל־תתנו רמי לו עד־יכונן ועד־ישים את־ירושלם תחלה בארץ: הנשבע יהוה בימינו ובורוע עוו אם־אַתוֹ אַת־דגַנֹר עוד מאַכל לאיביר ואם־ישתו בני־נכר תירושה אשר יַגַעַת בּוֹ: טבּי מאספיו יאכלהו והללו את־יהוה ומקבציו ישתהו בַּחַצְרוֹת קַרְשִׁי: יעברוּ עברוּ בַּשערים פַּנוּ דרר הַעם סלו סלו הַמְּסְלֵה סָקּלוּ מֵאֶבֶן הַרִימוּ גַס עַל־ העמים: יא הנה יהוה השמיע אל־קצה הארץ אמרו לבת־ציון הנה ישער בא הנה שכרו אחו ופעלחו לְפַנֵיו: יב וָקָרָאוּ לַהָם עַם־הַקּרֵשׁ גָאוּלֵי יהוָה וְלַךְּ יָקֶרָא דְרוּשֶׁה עִיר לֹא נֵעֲזַבַה: סג אמי־זַה ו בּא מאַרום חַמוץ בָּגַרִים מבַּצַרָה זה הַרור בַּלְבוּשׁוּ צעה בְּרָב כֹּחֶוֹ אֲנֶי מְדַבֵּר בִּצְדָקָה רָב לְהוֹשִׁיעַ: במַדּוֹעַ אָדָם לִלְבוּשֶׁךְ וּבְגָּדֵיךְ כִּדֹרֵךְ בָּגַת: ג פּוּרֵה ו דַּרֵכְתִי לבַרָּי ומעמים אין־איש אתי ואַדרכם באפֿי ואַרמסם בַּחַמַתִי וְיֵז נִצְחַם עַל־בָּגַרֵי וְכַל־מלבּוּשׁי אָגָאַלְתִי: רְבֵּי יָוֹם נַקָּם בְּלְבֵּי וֹשְׁנַת גָּאוֹלֵי בַּאָה: ואַבִּיט ואֵין עוֹר וָאָשְׁתּוֹמֵם וָאֵין סוֹמֵךְ וַתְּוֹשַׁע -לִי זַרעִי נַחַמַתַי הַיא סְמַכַתַנִי: וַוַאַבוּס עמּים בָּאַפִּי וָאַשַּׁכָּרֵם בַּחַמְתִי וְאוֹרִיד לַאַרץ נְצָחַם: ּי חַסְבֵּי יהוָה וּ אַזְבִּיר ׁ תִּהְלָּוֹת יהוֹה בְּעַל בִּל אֲשֵׁר־ גְּמָלֶנוּ יהוָה וְרֶב־טוּב לְבֵית ישְרָאֵל אֲשֶר־גָמֵלֶם בְּרַחַמֵּיו וֹכָרָב חַסָּדֵיו: חַנִּיֹאמֶר ֹ אַך־עַמֵּי הֵׁמַה בַּנִים

coming from battle, his garments splattered with the blood of Edom the offspring of Esau, ancestor of the Roman Empire, which brought about the current exile. The Haftarah ends with the inspiring words that God joins Israel in its exile in all their troubles He was troubled so that Jews knew always that they were

never truly abandoned; God was watching and preventing the assassins from carrying out their intentions. If one corner of Israel's exile became unbearable, God was preparing the way for the next stage in the journey to the Messianic Era, always sharing Israel's travails.

will not be false," and He was unto them a Savior. 9 In all their troubles, He was troubled, and an angel from before Him saved them; with His love and with His compassion He redeemed them; He lifted them and bore them all the days of the world.

לָא יְשַׁקֵּרוּ נַיְהִי לָהֶם לְמוּשִׁיעַ: טּבְּכָל־צֵרָתָם וּ לְוּ [לֹא כּ] צֶׁר וּמַלְאַךְ פָּנָיוֹ הְוּשִׁיעָם בְּאַהֶּבָתִוֹ וּבְחֶמְלָתִוּ הָוּא גָאָלֶם וַיִּנַשְּׁלֵם וַיְנַשְּׁאָם כָּל־יְמֵי עוֹלֶם:

# HAFTARAS VAYEILECH / הפטרת וילך

The following Haftarah is read on the Sabbath that falls between Rosh Hashanah and Yom Kippur. Some years the Sidrah of that week is Vayeilech, but most years it is Haazinu. When the two Sidros Netzavim and Vayeilech are read together, the Haftarah of Nitzavim (p. 1202) is read, and the following Haftarah is read for Haazinu. Customs vary regarding how many of the following paragraphs are read and in what order. [Some few congregations omit all of the following and read the Haftarah that is read on fast days at Minchah (see p. 1233).]

Hosea 14:2-10; loel 2:11-27; Micah 7:18-20 / מיבה זויחיב מיבה יואל בויאיבז: מיבה זויחיב

14 <sup>2</sup> Return, O Israel, to HASHEM, your God, for you have stumbled through your iniquity. <sup>3</sup> Take words with you and return to HASHEM; say to Him, "Forgive every sin and accept goodness, and let our lips substitute for bulls. <sup>4</sup> Assyria cannot help us, we will not ride the horse, nor will we ever again call our handiwork 'our god' — only in You will the orphan find compassion."

<sup>5</sup> I shall heal their rebelliousness, I shall love them willingly, for My wrath will be withdrawn from them. <sup>6</sup> I shall be like the dew to Israel, it will blossom like the rose and strike its roots like the [forest of] Lebanon. <sup>7</sup> Its tender branches will spread, and its glory will be like an olive tree; its aroma will be like the Lebanon. <sup>8</sup> Tranquil will be those who sit in its shade, they will refresh themselves like grain and blossom like the grapevine, their reputation will be like the wine of Lebanon. <sup>9</sup> Ephraim [will say], "What more need have I for idols?" I will respond and look to him. I am like an ever-fresh cypress, from Me shall your fruit be found.

10 Whoever is wise will understand these, a discerning person will know them, for the ways of HASHEM are just — the righteous will walk in them, but sinners will stumble on them.

2 <sup>11</sup> And HASHEM gave forth His voice [in prophetic warning] before [sending forth] His army, for His camp is very great, for mighty is He that executes His word, for great is the day of HASHEM and exceedingly awesome; who can endure it? <sup>12</sup> Yet even now — the word of HASHEM — return to Me with all your heart, and with fasting, and with weeping, and with lament; <sup>13</sup> and rend your heart and not your clothing, and return to HASHEM, your God, for He is gracious and compassionate, slow to anger and abundant of kindness, and He reconsiders regarding the evil. <sup>14</sup> Whoever knows [that he has strayed] shall return and reconsider [his past], and it shall leave behind it a blessing, a meal-offering and a libation to HASHEM, your God.

<sup>15</sup> Blow a shofar in Zion: consecrate a fast; call an assembly; gather the people; ready the congregation; assemble the elders; gather the infants and the nurslings; let each bridegroom go forth from his chamber and each bride from her bridal canopy. <sup>17</sup> Between the Hall and the Altar shall the Kohanim, the ministers of HASHEM, weep, and they shall say, "Have pity, O HASHEM, upon Your people and do not make Your heritage into shame for the nations to use as an example; why should they say among the peoples, "Where is your God?" <sup>18</sup> [Then, when you will have repented,] HASHEM will have been zealous regarding His land and will have taken pity on His people. <sup>19</sup> Then HASHEM will have answered

יד בְשׁוּכָה יִשְׂרָאֵל עֻד יהוָה אֱלֹהֶיךְ כִּי כָשַׁלְתָּ בַּעֲוֹנֶךְ: יְקְהוֹ עִמָּכֶם דְּכָּרִים וְשִׁוּבוּ אֶל־יהֹרָה אָמְרְּוּ אָלֶיוֹ כָּל־תִּשָּׁא עָוֹן וְקַח־טוֹב וּנְשַׁלְמָה פָּרִים וְשִׁנְּנוּ יִבְּעִרנוּ יִאֲשָׁוֹ עַלְּכִים וְשִׁוּבוּ אֶלִ־יהֹרָה אִמְרִּבּ שְׁפָּתֵינוּ: יְאַשְּׁוֹר וֹלְא יִוֹשִׁיעֵנוּ עַל־סוּס לְא נְרְכָּב יְלָא־נְאמֵר עֵוֹד אֱלְהֵינוּ לְמַעֲשֵׁה יָדִינוּ אֲשֶׁר־בְּּבְּ שָׁרָשֵיוֹ בַּלְּבְנִוֹן: יְאֶרְכֵּי יְוֹנְקוֹתְיוֹ וִיהִי כַּיַּיְת הוֹדְוֹ וְתִיחַ אָפָי מְמֶנוּ: וּאֶרְכֵּוֹ יְשְׁבְי בְצִלּוֹ יְתִיּוֹ נִיהִי כַּיַּיְת הוֹדְוֹ וְתִיִם אָרָי בַּלְּבְנִוֹן: יִּאֶרְכִּוֹ יְשְׁבִי בְצִלּוֹ יְמָהָי עָוֹד לֵעֲצַבְּים אְנְיִ יְבְיִם יְתִוֹם יְתִוֹם יְהָשְׁרָבוֹ יִשְׁבְי בְצִלּוֹ יְנִיהִי כַּיַּיְת הוֹדְוֹ וְתִיִּי עְנְיתִי וַאֲשׁוֹרְנוּ אֲנִי כִּבְרוֹשׁ רַצְעַנֹן מְמֶנֵי פֶּרְיְהָ נְנִים בְּיִבְּיִי עְוֹד לֵעְצַבְּים בְּנִיּעִ יִמְי חָכָּם וְנִבְן אֵנֶּי בְּבִלוֹן יִבְּיִעְ עָוֹד לֵעְצַבְּים בְּלָּבְיִוֹן בְּבָּיִים בְּיִלְיִי עָוֹד לַצְצַבְּים בְּנִים בְּבִּים בְּנִים בְּבִּילוּ נִינְיִי עָוֹד לַצְצַבְּים בְּנִים בְּיִבְייִם בְּלְבִיוֹן בִּנְיִים בְּבִּים בְּנִים בְּבִּים בְּנִים בְּשִׁרִים בְּבְעָבְיִוֹים בִּיִּבְים בְּיִּבְיִים בְּבִּבְים בְּבִּים בְּיִבְים בְּנִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִנִּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּבִּשְׁנִים וְבִּשְׁעִים וְבָּשְׁעִים וְבָּשְׁנִים בְּיִים בְּיִבְּים בִּיּבְים בְּמִּנִים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִים בְּיִבּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִבְּים בְּעִבְּיִם בְּיִים בְּיִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִבּים בְּיִּבְים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיבִּים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּבְיוֹים בְּיִים בְּיִבְּיוֹים בְּיִבְיוֹים בְּיבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּיוֹם בְּיִבְּים בְּיִבְּעִים בְּיִבְיוֹם בְּיבְּבְּים בְּבְּעִים בְּיִבְּיוֹים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְיוֹים בְּיִבְּיִבְּיוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִי

ב יא נִיהוֹה נָתֵן קּוֹלוֹ לִפְנֵי חֵילוֹ כְּי רֵב מְאדׁ מַחֲנֵהוּ בִּי עַצְּוֹם עשֵׁה דְּבָרְוֹ לִפְנֵי חֵילוֹ כִּי רֵב מְאדׁ מַחֲנֵהוּ וְנִירָא מְאַד בִּי עַבְּי וּבְּבָנִי וּבְמְסְפֵּד: יג ְּנְקְרְעִוּ לְבַבְּכֶם וּבְצָיִם וּבְבְּכִי וּבְמְסְפֵּד: יג ְנְקּרְעִוּ לְבַבְּכֶם וּבְצִים וּבְבְּכִי וּבְמְסְפֵּד: יג ְנְקָרְעִוּ לְבַבְּכֶם לְּיִדִּיכֶם וּבְצִים וּבְבְּכִי וּבְמְסְפֵּד: יג וְקִרְעִוּ לְבַבְּכֶם וּבְצִים וּבְבְּכִי וּבְמְסְפֵּד: יג וְקִרְעִוּ לְבַבְּכֶם לְיחִיבְ מְּשְׁרִי בְּבְּבָים וְהַשְּאֵיר אַחֲרָיוֹ בְּרָבָה יִי מִיחָבוּ מִיּחְבִּיוֹ מִיְבְּבָּים וְהִשְּאֵיר אַחֲרָיוֹ בְּרָבָה יִי מִיתְּנִוֹ מְנְבְּבְים וְהִשְּאֵיר אַחֲרָיוֹ בְּרָבָה יִי מִיתְּוֹ מִנְבְּבְים וְנְנְקָם עִּלְּבְיִים וְנִבְּבָים וְהָשְּאֵיר אַחְרָיוֹ בְּרָבָּה מְחָבְּרִי וְנִקְם וְבְּבְּבְּיִם וְהִשְּאֵיר אַחְרָיוֹ בְּרָבָה לְבְּבִיּתְ מְבְּבְּיִם וְהִשְּאֵיר אַחְרָיוֹ בְּבָבְּבְּים וְנִיבְּבָּי שְׁרָיִנִים מְשְׁרְתֵי יהוֹה וְיִאְמְרוּ חִוּקְבִים וְהִשְּאֵיר אַחְרִיוֹ בְּבָּבְיּם וְבִּשְּבְיוֹ בְּיִבְּנִים וְהְשְׁבְּים וְיִנְבְּבִי שְׁרָבִי וְבְבָּבְים וְיִנְבְבָּים וְהִשְּבְיוֹ בְּיִבְּיִם וְיִבְּבָּים וְהִישְׁתְּרְ בְּבְיִים אִסְפוּ וְבְבַבְּבְים וְיִיבְבָּים וְבְּבְּבְיִים וְתְּבְבָּים וְבְּשְׁבְּים וְהָשְׁבְּים וְיִנְבְבָּים אַסְפּוּ וְנְנְבְּבְּבְי וְתְנִייִם וְשְּבְיוֹם בְּמְבְיִים וְתְּבְבָּי וְבְבּבְבְּבִיים וְבְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבִיים וְבְּבְבְּיוֹם בְּבְּבִּיים וּבְבְּבִיי בּבְּבְּיִים אָיִבְּיוֹ בְּבְּבִיי בְּבְּבִיי בְּבְּיוֹ בְּבְּיִים בְּיבִיים וְבְּבִיי בְּבְיּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיּיִים וְבְּבִיי בְּבִייוֹים וְבְבְּבִיי בְּבְיבִיי בְּיבּבְיי בְּבְבְיוֹ בְּבְיוֹב בְּבְיִי בְּבְיבִיי בְּבְיוֹים וְנְיבְּבְי בְבְּבִיי בְּבְבּיי בְּבְיוֹם בְּבְיבִי בְּבְיוֹבְיוֹם וְנְבְּבִיי בְּבְבּיי בְּבְבּיי בְּבְבּיי בְּבְבּיי בְבְבּיי בְּבִּבְיי בְּבְבּיי בְּבִיי בְּבְבְיי בְּבְּבִיי בְּבְבְיים בְּבְּבְיי בְּבְבּיוֹ בְּבְייוֹי בְּבְיוֹבְיוּבְיי בְּבְּבְיוֹם וּבְּבְיוֹם וְבְּבִיי בְּבְבּבּיוֹ בּיוּבְיוֹב בְּבְּבּיים בְּבּבּיי בּבּבְיוֹם וּבְבְבּיוֹם בְּבְּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְּבּיי בְּבְבּיי וּבְבְבּיים בְּבְּיוֹם בְּב

#### → Haftaras Vayellech

 tance, and שְּבֶת שִּׁבְּת, the Sabbath of Return [after the first word of the Haftarah].

The three sections of this Haftarah are from the Books of Hosea, Joel and Micah, three of the twelve short books that comprise the Book of תְּבִי נְשֶׁר [Trei Asar], The Twelve [Prophets]. Generally

and will have said to His people: Behold! I send you the grain and the wine and the oil, and you shall be satiated with it; I will not make uou again as a shame among the nations. 20 And (the plague of) the northerner will I distance from you, and oust it into a land and and desolate, its face toward the eastern sea, and its end toward the western sea; and its foulness shall ascend, and its stench shall ascend, for it has done great levill, 21 Fear not, O ground, be happy and he jouous, for HASHEM has done great Igoodl, 22 Fear not, O animals of the field, for the pastures of the wilderness are cloaked in grass, for each tree bears its fruit, fig-tree and vine have given forth their assets. 23 O children of Zion, be happy and be joyous with HASHEM, your God, for He has given you a mentor to righteousness: and He has caused the early rains and the late rains to descend for you in the first (month). 24 The threshing-floors shall be full with grain, and the vats will resound with [the sound of flowing] wine and oil. 25 I will repay you for Ithe crops of the years that Ithe various tupes of locust -1 the arbeh, the uelek, the hasil, and the gazam consumed. Mu great army that I have sent against you. 26 And you shall eat — eating and being satiated — and you shall praise the Name of HASHEM, your God, Who has done wondrously with you: and My people shall never be put to shame. 27 Then you shall know that I am in the midst of Israel, and that I am HASHEM. uour God, and there is no other; and Mu people shall never be put to shame

7 <sup>18</sup> Who, O God, is like You, Who pardons iniquity and overlooks transgression for the remnant of His heritage? Who has not retained His wrath eternally, for He desires kindness! <sup>19</sup> He will again be merciful to us; He will suppress our iniquities. And cast into the depths of the sea all their sins. <sup>20</sup> Grant truth to Jacob, kindness to Abraham, as You swore to our forefathers from ancient times.

ויאמר לעמו הנני שלח לכם את־הדגו והתירוש והיצהר ושבעתם אתו ולא־אַתו אתכם עוד חרפה בגוים: בואת־הצפוני ארחיה מעליכם והדחתיו אל־ ארץ ציה ושממה את פניו אל הים הקרמני וספו אל הים האחרון ועלה באשו ותעל צחנתו כי הגדיל לעשות: כא אל־תיראי אדמה גילי ושמחי כי־הגדיל יהוה לעשות: כב אל-תיראו בַהמות שַבִּי כַּי בַשְאוּ נאות מדבר כי־עץ נשא פריו תאנה וגפן נתנו חילם: בג ובני ציון גילו ושמחו ביהוה אלהיכם כי־נתו לכם את־המורה לצדקה ויורד לכם גשם מורה ומלקוש בראשון: כר ומלאו הגרנות בר והשיקו היקבים תירוש ויצהר: כהושלמתי לכם את־השנים אשר אכל הארבה הילק והחסיל והגזם חילי הגרול אשר שלחתי בכם: כו ואכלתם אכול ושבוע והללתם את־ שם יהוה אלהיכם אשר־עשה עמכם להפליא ולא־ יבשו עמי לעולם: נונידעתם כי בקרב ישראל אָני ואני יהוה אלהיכם ואין עור ולא־יבשו עמי לעולם: זֹיח מי־אַל בַּמוֹךְ נַשֵּא עַוֹן ועבר עַל־פָּשַע לִשְאַרִית נחלתו לא־החזיק לעד אַפֿו כִּי־חַפַץ חַסֶר הָוּא: יט ישוב ירחמנו יכבש עונתינו ותשליר במצלות ים כַּל־חַטאתַם: בתתן אָמֶת לְיַעָלְב חֲסֶר לְאַבְרָהָם אשר־נשבעת לאבתינו מימי קדם:

### HAFTARAS HAAZINU / הפטרת האזינו

When Haazinu is read on the Sabbath between Rosh Hashanah and Yom Kippur, the Haftarah of Vayeilech (Shabbos Shuvah) is read. When Haazinu is read after Yom Kippur, the following Haftarah is read.

שמואל ב כב:א־מא / II Samuel 22:1-41

22 David spoke to HASHEM the words of this song on the day that HASHEM delivered him from the hand of all his enemies and from the hand of Saul. 2 He said: HASHEM is my Rock, my Fortress, and my Rescuer. 3 God, my Rock, I take refuge in Him; my Shield and the Hom of my Salvation, my Stronghold and my Refuge, my Savior Who saves me from violence. 4 With praises I call unto HASHEM, and I am saved from my enemies. 5 For the pains of death encircled me, and torrents of godless men would frighten me. 6 The pains of the grave surrounded me, the snares of death confronted me.

בב אנִיְדָבֵּר דָּוִרֹ לֵיהוֹה אֶת־דִּבְרֵי הַשִּׁירֵה הַגָּאַתּל:
בְּיוֹם הַצִּיל יהוֹה אֹתְוֹ מִבְּף כָּל־אִיְבָיוֹ וּמִבְּף שָאִוּל:
בּנִיאמֵר יהוָה סַלְעִי וּמְבַּף כָּל־אִיְבָיוֹ וּמִבְּף שָאִוּל:
בּנִיאמֵר יהוָה סַלְעִי וּמְצַדְּתָי וּמְפַלְטִי־לִי: גאֱלֹהַי
צוּרָי אֶחֶטֶה־בִּוֹ מָגִנִּי וְקֶבֶרְוֹ יִשְׁעִי מִשְׁנַבִּי וּמְנִּוּסִי מְשְׁנַבִּי וּמְנִינִי: דְּמְהֻלֶּל אֶקְרֵא יהוָה
זִמְאִיְבֵי אִנְשֵעַ: הַכִּי אָפָפֻנִי מִשְׁבְּרִי־מֵנֶת נְחֲלֵי בְּלִיֻעַל
יְבַעְתֻנִי: וּחֶבְלֵי שְאוֹל סַבֻּנִי קּדְּמֻנִי מְקְשֵּי־מָנֶת:
יְבַעְתֻנִי: וּחֶבְלֵי שְאוֹל סַבְּנִי קּדְּמֻנִי מְקְשֵּי־מָנֶת:

speaking, each *Haftarah* may be read from only one of the Books of the Prophets. *Trei Asar*, however is an exception. All its components, though spoken and recorded by different prophets, during different eras, form one Book.

Although customs regarding the length and order of this Haftarah vary, the first section, taken from the original nine verses of Hosea are read universally. In a loving call to repentance, the prophet declares that although Israel has sinned grievously, its essence remains good and pure. It is not hopelessly evil; it has merely stumbled into sin. The potential for repentance always remains, and God is always ready to accept it and forgive.

→ Haftaras Haazinu

Popularly known as אירת הידי the Song of David, this Haftarah has the distinction of being one of the few chapters in Scriptures that is recorded twice: Il Samuel chapter 22, and Psalms chapter 18. Abarbanel, in his commentary to Samuel, is of the opinion that David originally composed this song in his youth when he was still deeply enmeshed in his many problems and misfortunes. He created it to be an all-inclusive psalm that would relate to every woe which could possibly occur in his life. Throughout his long life David kept this psalm at hand, reciting it on every occasion of personal salvation.

The original version appears in Samuel. The version in Psalms,

7 In mu distress I would call upon HASHEM, and to my God I would call — from His abode He would hear mu voice, mu cru in His ears, 8 And the earth quaked and roared, the foundations of the heaven shook: they trembled when His wrath flared, 9 Smoke rose up in His nostrils, a devouring fire from His mouth, flaming coals burst forth from Him. 10 He bent down the heavens and descended, with thick darkness beneath His feet, 11 He mounted a cherub and flew. He swooped on the wings of the wind. 12 He made darkness His shelter all around Him - the darkness of water, the clouds of heaven, 13 From out of the brilliance that is before Him burned fieru coals, 14And HASHEM thundered in the heavens, the Most High cried out, 15 He sent forth His arrows and scattered them, lightning and He frenzied them. 16 The channels of water became visible, the foundations of the earth were laid bare but he rebuke of HASHEM, buthe breath of His nostrils, 17 He sent from on high and took me. He drew me out of deep waters. 16 He saved me from mu mightu foe, and from mu enemies for they overpowered me. 19 They confronted me on the day of my misfortune, but HASHEM was mu support, 20 He brought me out into broad spaces. He released me for He desires me. 21 HASHEM recompensed me according to mu righteousness: He repaid me according to the cleanliness of my hands. 22 For I have kept the ways of HASHEM, and I have not departed wickedly from my God. 23 For all His judgments are before me, and I shall not remove muself from His statutes. 24 I was perfectly innocent with Him, and I was vigilant against mu sin, 25 HASHEM repaid me according to mu righteousness, according to mu cleanliness before His eyes. 26 With the devout You act devoutly, with the wholehearted strong you act wholeheartedly. 27 With the pure You act purely, with the crooked You act perversely, 28 You save the humble people, and Your eyes are upon the haughty to lower them, 29 For You, HASHEM, are my lamp, and HASHEM will illuminate my darkness. 30 For with you I smash a troop, and with my God I leap a wall. 31 The God! — His way is perfect; the promise of HASHEM is flawless. He is a shield for all who take refuge in Him. 32 For who is God except for HASHEM, and who is a Rock except for our God? 33 The God Who is mu strong Fortress, and Who let my way be perfect. 34 Who straightened my feet like the hind, and stood me on my heights. 35 Who trained my hands for battle. so that an iron bow could be bent by my arms. 36 You have given me Your shield of salvation, and Your humility made me great. 37 You have widened my stride beneath me, and mu ankles have not faltered. 38 I pursued my foes and overtook them, and returned not until they were destroyed. 39 I destroyed them, struck them down and they did not rise. and they fell beneath my feet. 40 You girded me with strength for battle, You bring my adversaries to their knees beneath me. 41 And my enemies — You gave me [their] back; my antagonists and I cut them down. 42 They turned, but there was no savior; to HASHEM, but He answered them not. 43 I pulverized them like dust of the earth, like the mud of the streets I thinned them and I poured them out. 44 You rescued me from the strife of my people; You preserved me to be head of nations, a people I did not know serves me. 45 Foreigners dissemble to me: when their ear hears of me they are obedient to me. 46 Foreigners

יבצר-לי אקרא יהוֹה ואל־אַלהַי אָקרא וַיִּשְׁמֵע. מהיכלו קולי ושועתי באוניו: חויתגעש [ותגעש כ׳] ותרעש האַרץ מוסדות השמים ירגזו ויתגעשו כּי־ חרה לו: עעלה עשו באפו ואש מפיו תאבל גחלים בערו ממנו: יויט שמים וירד וערפל תחת רגליו: יא וירפב על־פרוב ויעף וירא על־בּנפֵי־רוּח: יכ וַיַּשֶׁת חשר סביבתיו סכות חשרת־מים עבי שחקים: יג מנגה נגדו בערו גחלי־אש: יד יַרעם מון־שַמֵּיִם יהוה ועליון יתן קולו: טווישלח חצים ויפיצם ברק ויהם [ויהמם כי]: טו ויראוֹ אָפַקִי יַם יְנֵּלוֹ מִסְדוֹת תֶבֵל בְּגַעָרַת יהוה מנשמת רוח אפו: יו ישלח ממרום יקחני ימשני ממים רבים: יח יצילני מאיבי עז משנאי כי אַמְצוּ ממַנִי: יט יַקַרְמָנִי בִּיוֹם אֵידֵי וַיִהֵי יהוָה מִשְׁעָן לְי: כּ וַיֹּצֵא למרחב אתי יחלצני כי־חפץ בי: כאיגמלני יהוה בּצְדְקָתֵי בִּבְר יַדֵי יָשִיב לֵי: כּכְבִי שַמַרתִי דַּרֹבֵי יהוֹה ולא רשעתי מאלהי: כג כֵּי כַל־מִשְׁפַּטֵוֹ לְנֵגְדֵי וְחִקְתֵיוֹ לא־אַסוּר מִמַנַה: כּרנאָהיָה תַמִים לוֹ נַאֶשְׁתַּמְרָה מעוני: כה וישב יהוה לי כצדקתי כברי לנגד עיניו: כו עם־חַסִיד תַתְחַסָּד עם־גָּבַּוֹר תַמִים תַּתַּמָם: כו עם־ נבר תחבר ועם־עקש תחפל: כח ואת־עם עני תושיע ועיניך על־רַמִים תַּשְׁפֵּיל: כט כֵּי־אַתַּה נִירֵי יהוָה ויהוה יגיה חשבי: לכי בכה ארוץ גדוד באלהי אַדַלֶּג־שָוֹר: לא הַאֶל תַּמִים דַּרַכָּוֹ אָמְרַת יהוה צְרוּפַׂה מגן הוא לכל החסים בו: לכבי מי־אל מבלעדי יהוה ומי צור מבלעדי אלהינו: לג האל מעוזי חיל ויתר תַּמֶים דַּרְבֶּי [דרכו כּ: לד מִשַׁוָה רַגְלֵי [רגליו כּ:] בַּאַיַלְוֹת ועל־בַּמתִי יַעִמִידֵנִי: להמלַמֵּד יַדֵי לַמְלְחָמָה וְנְחֲת קשת נחושה זרעתי: אונתתו לי מגן ישער וענתר תַּרְבֵּנִי: מּתַּרְחִיב צֵעֲדֵי תַּחָתֵנִי וְלָא מֵעֲדִוּ קַרְסְלֵי: לח אֶרְדְּפָה אִיבֵי וַאֲשְׁמִידֵם וְלָא אֲשׁוֹב עֶד־כַּלֹתָם: לטוָאַכַלֶּם וָאָמַחָצָם וִלָּא יִקוֹמִוּן וַיִּפְּלְוֹ תַחַת רַגַּלֵי: מנתורני חיל למלחמה תבריע קמי תחתני: מא ואיבי תַּתָּה לֵי עָרָף מְשַׁנָאַי וְאַצְמִיתֵם: מב יִשְׁעַוּ וְאֵין משִׁיעַ אַל־יהוה ולא עַנַם: מגּ וָאֵשְחַקֵם כַּעַפַר־אָרֶץ כִּטִיט־ חוצות אַדַקָם אַרַקַעָם: מד וַתִּפַלְטָנִי מֵרִיבֵי עַמִי תְשָׁמִרֵנִי לְרֹאשׁ גּוֹיִם עַם לְא־יָדַעָתִי יַעַבְדְנִי: מהּ בְּנֵי נבר יתבחשו לי לשמוע אזן ישמעו לי: מובני נכר

emended at the end of David's life, differs from the original in a number of minor variations enumerated in *Soferim* 18. That second version is not a triumphant song of personal victory. Rather, it is a record of David's personal feelings which he gave to Israel as a gift — for them to use as a prayer and as a

consolation in times of distress. He who seeks to meditate in solitude, he who seeks private communion with his Maker, he who seeks to pour out his anguished soul in fervent prayer — all of these will find in it the precise words with which to express the depths of their feelings.

are withered, and they are terrified even within their strong enclosures. 47 HASHEM lives, and blessed is my Rock: and exalted is God. Rock of mu salvation. 48 The God Who grants me pengeance, and brings peoples down beneath me. 49 You bring me forth from mu enemies, and raise me above mu adversaries. from a man of violence You rescue me, 50 Therefore, I will thank You, HASHEM, among the nations, and sing to Your Name, 51 He is a tower of salvations to His king, and does kindness to His anointed one to David and to his descendants forever.

יבלו ויחגרו ממסגרותם: מוחי־יהוה וברוך צורי וירם אלהי צור ישעי: מח האל הנתו נסמת לי ומריד עמים תחתני: מטומוציאי מאיבי ומקמי תרוממני מאיש חמסים תצילני: נעל־כן אורך יהוה בגוים וּלְשַמְרָ אָזַמֵּר: נא מִגְרָוֹל [מגריל כּ] ישועות מַלכּוֹ ועשה חסד למשיחו לרוד ולורעו עד עולם:

### HAFTARAS SHABBAS EREV ROSH CHODESH / הפטרת שבת ערב ראש חודש

שמואל א בייח־מב / Samuel 20:18-42 שמואל א

20 18 I onathan said to [David], "Tomorrow is the New Moon, and you will be missed because your seat will be empty. 19 For three days you are to go far down and come to the place where you hid on the day of the deed, and remain near the marker stone. 20 I will shoot three arrows in that direction as if I were shooting at a target, 21 Behold! - I will then send the lad, 'Go, find the arrows,' If I call out to the lad, 'Behold! the arrows are on this side of you!' then you should take them and return, for it is well with you and there is no concern, as HASHEM lives. 22 But if I say this to the boy. 'Behold! — the аттоws are beyond you!' then go, for HASHEM will have sent you away. 23 This matter of which we have spoken. I and you. behold! — HASHEM remains (witness) between me and you

24 David concealed himself in the field. It was the New Moon and the king sat at the feast to eat. 25 The king sat on his seat as usual, on the seat by the wall; and Jonathan stood up so that Abner could sit at Saul's side, and David's seat was empty. 26 Saul said nothing on that day, for he thought, "It is a coincidence, he must be impure, for he has not been cleansed."

<sup>27</sup> It was the day after the New Moon, the second day, and David's place was empty: Saul said to Jonathan, his son. "Why did the son of Jesse not come to the feast yesterday or todau?"

28 Jonathan answered Saul, "David asked me for permission to go Bethlehem. <sup>29</sup> He said. 'Please send me awau, for we have a family feast in the city, and he, my brother, ordered me Ito come]; so now, if I have found favor in your eyes, excuse me, please, and let me see my brothers.' Therefore, he has not come to the king's table."

30 Saul's anger flared up at Jonathan, and he said to him, "Son

ב יחויאמר־לו יהונתן מחר חדש ונפקדת בי יפקד מושבר: יטושלשת תרד מאד ובאת אל המלום אשר־נסתרת שם ביום המעשה וישבת אצל האבן האזל: כואני שלשת החצים צדה אורה לשלח־לי למטרה: כאוהנה אשלח את־הַנֹער לה מצא את־ החצים אם־אַמר אֹמֶר לַנְעַר הָנָה הַחָצִים ו מִמְּךְ והנה קחנו ובאה פי־שלום לך ואין דבר חי־יהוה: כבואם־כה אמר לעלם הנה החצים ממר והלאה לה פי שלחה יהוה: כג והַדַבַּר אַשֵּר הַבַּרנוּ אַנִי וַאַתַּה הָנַה יהוה בּיני ובינה ער־עוֹלם: כּר וַיִּסְתר הַוַר בַּשַּׁרָה וַיַהִי החרש וישב המלה אל- נעל- כ׳ן הלחם לאכול: בה וַיִּשָׁב 'הַמֶּלֶךְ עַלֹּ־מוֹשַׁבוֹ בִּפַעָם וֹבְּפַעַם אֵלֹ־מוֹשַׁבֹּ הַקָּיר וַיַּקָם יְהָוּנַתְוֹ וַיַשֶב אַבְנֵר מצַר שאול ויפּקר מקום דוד: כו ולא־דבר שאול מאומה ביום ההוא כי אַמַר' מַקָּרָה הוא בָּלְתַּי טָהור הוא כִּי־לָא טַהור: כז ויהי ממחרת החדש השני ויפקר מקום דוד ויאמר שאול אל־יהונתן בנו מדוע לא־בא בן־ישי גם־ תַמוֹל גַם־הַיִּוֹם אַל־הַלַּחֵם: כחניען יהונתן אַת־ שַאול נשאל נשאל דור מעמדי ער־בית לחם: בט וַיֹּאמֶר שַלַחָני נֹא כּי זבח משפּחה לנוּ בּעִיר והוּא צנַה־לִי אַחִי וְעַתָּה אִם־מַצֵאתִי חֵן בִּעִינִיךְ אִמֵּלְטָה נָא וְאֵרָאָה אֵת־אֲחָי עַל־כֵּן לֹא־בָא אֵל־שַׁלְחַן הַמֵּלֶה: לוַיַּחַר־אַף שַאוּל בּיהונתו ויאמר לו בּן־

### 

The Sages teach that any love which is pure and not founded on selfishness will last forever. "And [which love] did not depend on a specific cause? — The love of David and Jonathan" (Avos 5:19). Our Haftarah is the story that best demonstrates the nature of this quintessential friendship.

No two people were more natural rivals than David and Jonathan. Jonathan was the crown prince, the natural successor to his father Saul as king of Israel. And he was a man of great stature, beloved by the people, and righteous as well - he would have been a source of pride to the nation. David was the rival, the interloper who had been anointed by Samuel to take away the throne that should have been Jonathan's. And King Saul was incensed, overcome by a hatred that had brought him to attempt to do away with David. Yet David and Jonathan were dear friends. In the story of the Haftarah, Jonathan ignores his selfish interests — even his father's fury — and devises a plan to warn David of danger and, as the narrative shows, to save his life.

In a sense, the Haftarah was chosen for the day before Rosh Chodesh because of the mere coincidence that the conversation that begins it took place the day before Rosh Chodesh. It may be, however, that there is a deeper reason.

The New Moon alludes to the history of Israel and the Davidic dynasty. The moon grows to fullness over a period of fifteen days and then declines for the next fifteen until it disappears. So, too, there were fifteen generations from Abraham to Solomon, while the Jewish people grew spiritually and physically. Then

of a pervertedly rebellious woman, do I not know that you prefer the son of Jesse, for your own shame and the shame of your mother's nakedness! <sup>31</sup> For all the days that the son of Jesse is alive on the earth, you and your kingdom will not be secure! And now send and bring him to me, for he is deserving of death."

32 Jonathan answered his father Saul and he said to him, "Why should he die; what has he done?"

33 Saul hurled his spear at him to strike him; so Jonathan realized that it was decided by his father to kill David. 34 Jonathan arose from the table in a burning anger; he did not partake of food on that second day of the month, for he was saddened over David because his father had humiliated him.

35 It happened in the morning that Jonathan went out to the field for the meeting with David, and a young lad was with him. 36 He said to his lad, "Run — please find the arrows that I shoot." The lad ran, and he shot the arrow to make it go further. 37 The lad arrived at the place of the arrow that Jonathan had shot, and Jonathan called out after the lad, and he said, "Is not the arrow beyond you?"

<sup>38</sup> And Jonathan called out after the lad, "Quickly, hurry, do not stand still!" The lad gathered the arrows and came to his master. <sup>39</sup> The lad knew nothing, only Jonathan and David understood the matter. <sup>40</sup> Jonathan gave his equipment to his lad and said to him. "Go bring it to the citu."

<sup>41</sup> The lad went and David stood up from near the south [side of the stone], and he fell on his face to the ground and prostrated himself three times. They kissed one another and they wept with one another, until David [wept] greatly.

<sup>42</sup> Jonathan said to David, "To to peace. What the two of us have swom in the Name of HASHEM — saying, 'HASHEM shall be between me and you, and between my children and your children' — shall be forever!"

נטות המרדות הלוא ידעתי כי־בחר אַתה לבו־ישי לבשתר ולבשת ערות אמר: לאכי כל־הימים אשר בּוֹ־ישׁי חִי על־האדמה לא תַבּוֹן אַתַּה וּמַלְכוּתֵךְ ועתה שלח וקח אתו אלי כי בן־מות הוא: לבניען יהונתו את־שאול אביו ויאמר אליו למה יומת מה עשה: לגוויטל שאול את־החנית עליו להכתו ניבע יהונתו בי־כלה היא מעם אביו להמית את־דֵּוֶד: לרויקם יהונתו מעם השלחו בחרי־אף ולא־אבל ביום־החדש השני לחם כי נעצב אל־דוד כי הכלמו אביו: להויהי בַבּּקר וַיַצַא יְהוֹנַתַן הַשַּׁרָה לְמוֹעֵר דְּוֶר ונער קטו עמו: לוויאמר לנערו רץ מצא־נא אָת־ החצים אשר אַנכי מורה הַנַעַר רַץ והוא־יַרָה הַחָצִי להעברו: מויבא הנער עד־מקום הַחֶצִי אֲשֵׁר יַרָה יהונתן ויקרא יהונתו אחרי הנער ניאמר הלוא החצי ממה והלאה: לחויקרא יהונתן אחרי הנער מהרה חושה אַל־תַעמר וַיַלַקט נַעַר יְהוֹנַתוֹ אֶת־הַחִצִּים [החצי כי] ויבא אל־ארניו: לטוהנער לא־יַדע מאומה אָרְ יָהָוֹנַתַן יִדָּוִֹד יַדְעָוּ אֵת־הַדְּבָר: מְנַיִּתֵן יִהְוֹנַתָן אֵת־ בליו אל־הנער אשר־לו ויאמר לו לר הביא העיר: מא הנער בא ודוד קם מאצל הנגב ויפל לאפיו ארצה וַיָּשָׁתַחוּ שַׁלְשׁ פָּעָמֵים וַיִּשָּׁקוּ וֹ אֵישׁ אָת־רֶעָהוּ וַיָּכְכּוּ איש את־רעהו עד־דוד הגדיל: מב וַיאמר יַהונַתוּ לַדָּוֶד לֵךְ לְשַׁלָוֹם אֲשֶׁרָּ נְשָׁבַּענוּ שָׁנִינוּ אֲנַחַנוּ בְּשֵׁם יהוה לאמר יהוה יהיה ו ביני ובינה ובין זרעי ובין זרעה עד־עוֹלם:

### HAFTARAS SHABBAS ROSH CHODESH / הפטרת שבת ראש חודש

The Maftir reading for Rosh Chodesh may be found on page 890 (Numbers 28:9-15).

וsaiah 66:1-24 / ישעיה סו:א־כר

66 'So said HASHEM, the heaven is My throne and the earth is My footstool; what House could you build for Me, and what could be My resting place? <sup>2</sup> My hand made all these and thus they came into being, the words of HASHEM — but it is to this that I look: to the poor and broken-spirited person who is zealous regarding My Word.

סו אַבָּה אָמֵר יהוֹה הַשָּׁמִים כִּסְאִׁי וְהָאָרֶץ הַּרְם רַגְּלֵי אֵי־זָה בַּיִת אֲשֶׁר הִּלְנוּ־לִי וְאֵי־זָה מָקְוֹם מְנִּוּחָתִי: בּוְאֶת־כָּל־אֵלֶה יָדִי עָשָּׁתָה וַיִּהְיִוּ כָל־אֵלֶה נְאָם־יהוְה וְאֶל־זֵה אַבִּיט אֶל־עָנִי וּנְבַה־רֹּוּחַ וְחָרֶד עַל־דְּבָרִי:

began the decline, until, fifteen generations later, the monarchy came to an end, with the destruction of the Temple and the Babylonian Exile. But the heavens do not remain dark; the moon reappears. So, too, there will be a time of redemption, and the Davidic family will reign again. This is why the monthly Kiddush Levanah/Sanctification of the Moon includes the verse David, King of Israel, is alive and enduring.

It is prophetic that Jonathan's plan to save David begins with the words "Tomorrow is the New Moon." Indeed, there is a New Moon for David. And his New Moon is the rebirth of the nation, as well.

#### → Shabbas Rosh Chodesh

This chapter is the last one in the stirring Book of Isaiah. It was

chosen as the *Haftarah* of the Sabbath Rosh Chodesh because its penultimate verse (which is repeated after the chapter is concluded) speaks of the homage that will be paid to God on every Sabbath and Rosh Chodesh.

The chapter gives hope and comfort to the Jewish people, as Isaiah foresees the ultimate downfall of the nations that will do battle against one another and against Israel in the climactic War of Gog and Magog, the war that will precede the final redemption. Isaiah speaks of the defeat of the nations and the universal recognition of the greatness of God and His people. But there are stern lessons for Israel, as well.

The chapter begins by declaring that all the world is but God's throne and His footstool. Can anyone think that the Jewish people

3 He who slaughters an ox is as if he slaus a man; he who offers a sheep is as if he breaks a dog's neck; he who brings up a mealoffenna is as if he offers a swine's blood; one who brings a frankingense remembrance is as if he brings a gift of extortion: they have even chosen their ways, and their souls have desired their abominations.

41 too, will choose to mock them and what they dread I will bring upon them — because I have called, but no one responded: I have spoken, but they did not hear; they did what is evil in Mu eyes and what I did not desire they chose.

5 Listen to the Word of HASHEM, those who are zealous regard. ing His Word: your brethren who hate you and distance themselves from you say, "HASHEM is glorified because of my reputation" - but we shall see your gladness and they will be shamed. 6 A tumultuous sound comes from the city, a sound from the Sanctuary, the sound of HASHEM dealing retribution to His enemies. 7 When she has not uet felt her labor, she will have given birth! When the pain has not yet come to her, she will have delivered a son! 8 Who has heard such a thing? Who has seen its like? Has a land gone through its labor in one day? Has a nation been born at one time, as Zion went through labor and gave birth to her children? 9 Shall I bring [a woman] to the birthstool and not have her give birth? saus HASHEM. Shall I. Who causes birth, hold it back? saus your God.

10 Be glad with Jerusalem and rejoice in her, all who love her: exult with her exultation, all who moumed for her: 11 so that you may nurse and be sated from the breast of her consolations: so that you may suck and delight from the glow of her glory. 12 For so said HASHEM, Behold! — I shall direct peace to her like a river, and the honor of nations like a surging stream and you shall suckle: you will be carried on a shoulder and dandled on knees. 13 Like a man whose mother consoled him, so will I console you. and in Jerusalem will you be consoled. 14 You shall see and your heart will exult, and your bones will flourish like grass; the hand of HASHEM will be known to His servants, and He will be angry with His enemies. 15 For behold! — HASHEM will arrive in fire and His chariots like the whirlwind, to requite His anger with wrath, and His rebuke with flaming fire. 16 For with fire HASHEM will judge, and with His sword against all flesh; many will be those slain bu HASHEM.

17 Those who prepare and purify themselves (to storm) the gardens go one after another to the midst [of the fray]; together will be consumed those who eat the flesh of swine, of abominable creatures and rodents — the words of HASHEM. 18 I fam aware of their deeds and their thoughts; [the time] has come to gather in all the nations and tongues; they shall come and see My glory.

19 I shall put a sign upon them and send some as survivors to

שוחים השור מפה־איש זובח השה עורף כלב מעלה מנחה הם־חזיר מזכיר לבנה מבחה און גם־ המה בחרו בדרכיהם ובשקוציהם נפשם חפצה: רגם־אני אכחר בַּתַעלולִיהֵם ומִגורתם אַביא לַהֵם יען קראתי ואין עונה דברתי ולא שַמעוּ וַיַּעשוּ הַרַע בעיני ובאשר לא־חפצתי בַּחַרו: ה שִׁמְעוֹ דְּבַר־יהוֹה החררים אל רברו אמרו אחיכם שנאיכם מנדיכם למעז שמי יכבר יהוה ונראה בשמחתכם והם יבשו: ו קול שאון מעיר קול מהיכל קול יהוה משלם גמול לאיביו: זבטרם תחיל ילדה בטרם יבוא חבל לה והמליטה זבר: חמי־שַמע בּוֹאת מי רַאַה בָּאֵלֶה היוחל אַרץ בַּיום אַחַר אַם־יוַלַר גוי פַעם אַחַת כּי־ חלה גם־ילדה ציון את־בניה: טהַאַנִי אַשְבִּיר וַלא אוליד יאמר יהוה אם־אני המוליד ועצרתי אמר אלהיה: ישמחו את־ירושלם וגילו בה כַּל־אָהַבִיהַ שישו אתה משוש כל-המתאבלים עליה: יא למען תינקו ושבעתם משר תַנַחמֵיהַ לְמַעַן תַּמְצוּ והתענגתם מזיז כבורה: יבכי־כה ו אַמַר יהוֹה הַנְנֵי נוטה־אֶבֶּיהַ כְּנַהַר שַלום וכְנַחֵל שוטף כבור גוים וינקתם על־צר תנשאו ועל־בּרבים תשעשעו: יג כּאִישׁ אַשַר אַמּוֹ תַּנַחַמֵנוּ כַּן אַנֹכִי אַנַחַמְכַׁם ושש יר וראיתם תנחמו: ועצמותיכם כַּדַשָּׁא תפַרַחנה ונורעה יַר־יהוה אָת־עַבַרִיו וָזַעָם אָת־אַיָבַיו: אוּבַּי־הָנֵה יהוה בַּאַש יַבוא וָכַסוּפָה מַרַכָּבֹתַיו לְהַשֵּׁיב בּחַמה אפוּ וָגַעַרָתוֹ בָּלַהָבֶי־אֵשׁ: מּ כֵּי בָאֵשׁ יהוָה נָשַׁבָּט וּבְחַרְבָּוֹ אַת־כַּל־בַּשַר וָרָבִּוּ חַלְלֵי יהוָה: יי הַמְּתְקַרְשִׁים וָהַמַּטַהַרִּים אַל־הַגַּנוֹת אחר אחת [אחר כּ׳] בּתוֹרְ אָכַלֵי בַּשַר הַחַזִּיר וָהַשֶּקץ וְהַעַכְבֵּר יַחָדֵו יַסְפוּ נָאָם־ יהוה: יחואנכי מעשיהם ומחשבתיהם באה לקבץ אַת־כַּל־הַגּוֹיֵם וָהַלְשׁנִוֹת וּבַאוּ וְרָאָוּ אֵת־כָּבוֹרֵי: יי ושַמַתִּי בַהָּם אות וִשְלַחָתִי מַהָם ו בּּלֵיטָים אַל־

can build a Temple that will encompass His Glory? Surely the purpose of the Temple is not to honor God - Who is above any honor we can render Him — but to serve as our vehicle to elevate ourselves. People who seek to appease God with insincere, meaningless service are considered like those who kill and maim people, and who offer unclean animals and contaminated blood upon His Altar. And they do so consciously, having chosen this form of blasphemous service. God will respond in kind, punishing those who ill serve Him. But that will not be the end. Those who are loval to God will be acknowledged and rewarded in a miraculous manner. The rebirth of Israel will be as astounding as that of a nation being born in a single day, without even labor pains. If God decides to give new life to His people, can it be otherwise?

Thus, all who have been loyal to Jerusalem and mourned her will rejoice with her. Blessings will flow to them in torrents, but their enemies will suffer ignominious defeat, as God pours out His wrath upon them. The survivors will bring word of His greatness to the furthest corners of the world, and in the process they will bring back the straggling Jews who seemed to have been irretrievably lost in the long, hard exile.

Then all will come to the rebuilt Temple — the eternal Temple to prostrate themselves in devout and loyal service to God. History will have reached its goal and those who were loyal to God will be vindicated.

the nations: Tarshish, Pul and, Lud, the bow-drawers, Tubal, and Yavan; the distant islands, who have not heard of My fame and not seen My glory, and they will declare My glory among the nations. <sup>20</sup> They will bring all your brethren from all the nations as an offering to HASHEM, on horses, on chariot, on covered wagons, on mules, and with joyful dances upon My holy mountain, Jerusalem, said HASHEM; just as the Children of Israel bring their offering in a pure vessel to the House of HASHEM. <sup>21</sup> From them, too, will I take to be Kohanim and Levites, said HASHEM.

<sup>22</sup> For just as the new heavens and the new earth that I will make will endure before Me — the words of HASHEM — so will your offspring and your name endure. <sup>23</sup> And it shall be that, from New Moon to New Moon, and from Sabbath to Sabbath, all flesh shall come to prostrate themselves before Me, said HASHEM.

<sup>24</sup> They shall go out and see the corpses of those who rebel against Me, for their worms will not die and their fire will not go out, and they shall be a disgrace for all flesh.

And it shall be that, from New Moon to New Moon, and from Sabbath to Sabbath, all flesh shall come to prostrate themselves before Me, said HASHEM.

When the second day Rosh Chodesh falls on Sunday, some congregations add the first and last verses of the Haftarah for Shabbas Erev Rosh Chodesh:

Jonathan said to [David], "Tomorrow is the New Moon, and you will be missed because your seat will be empty." Jonathan said to David, "Go to peace. What the two of us have swom in the Name of HASHEM—saying, 'HASHEM shall be between me and you, and between my children and your children'— shall be forever!"

הַגּוֹיָם תַּרְשִׁישׁ פִּוּל וְלֶּוֹד מִשְׁכֵי כֻשֶׁתְ תּוּבֵל וְיָנֶן הָאִיִּם הַגְּיִם תַּרְשִׁישׁ פִּוּל וְלֶּוֹד מִשְׁכֵי כֻשֶּׁמְעִי וְלְא־רָאִוּ אֶת־בְּבוּלִי וְהָגִּידוּ אֶת־בְּבוּלִי וְהָגִּידוּ אֶת־בְּבוּלִי בַּגוֹיִם: כּוְהַבִּיאוּ אֶת־בְּבּוּלִי בַּגוֹיִם: כּוְהַבִּיאוּ אֶת־בָּלֵּל וּבְצַבִּים וּבַפְּרָדִים וּבַבְּרְבִּרוֹת עַל הַר קְדְשֵׁי יְרִוּשָׁלֻם אָמָר יהוֹה בּפּוּסִים וּבַבְּרָדִים וּבַבְּרְבִּרוֹת עַל הַר קְדְשִׁי יְרִוּשָׁלַם אָמָר יהוֹה בּבּיֹי בְּאָשֶׁר יָבְּיָשׁ אָמֵר יהוֹה בּבּיְיִם וּבַבְּרְבִים לְּפָנֵי נְאָבֵי אָמֵר יְהִוֹה בְּעָשְׁי יִבְוֹיִם אָמֵר יְהְוֹבְּעְשְׁר בְּיִתְי וְלְּבָּבְי וְאָשֶׁר בְּיִּשְׁר הַשְּׁמְיִם בְּפִּשְׁר בְּעִבְי וְהָאָבֶץ הַחְבְּשְׁה בְּבְיִי וְאָשֶׁר אֲמֵר יִהוֹה בָּן יַעָמְר הְהָבִּי וְיְבְּאָתְים בְּיִים אָמָר יהוֹה: בְּן יִצְמְר בְּיִבְּי וְהְבָּבְי וְהָבְּיִם לְּפָנֵי אָמֵר יהוֹה: בְּן יִנְאְשָׁר לְהִשְׁתְּשְׁרִבְ הַבְּיִי וְהְבָּבְי וְהְבִּי וְהְבִּיְ וְהְצִּים לִּבְּיְרִי הְהָבִּי בְיִים לְפָנֵי אָמֵר יהוֹה: בְּן יִנְאְשָׁר לְבָּנִי הְשְׁרִי בְּבְּיִי הְשְׁרִי בְּבְּשְׁר בְּיִיתְ הְבְּבְּיתְי יְבְוֹא כָּלְי בְּשָׁר לִיהְשְׁתְּשְׁר לְבָּנִי אָמְר יהוֹה: בְּיִבְי תְוֹלְשְׁתְּוֹים בְּבְּיִי הְשְׁבְּוֹים בְּבְּיִים לְבְּבִי אָמֵר יהוֹה: בְּיוֹים לְבָּנְי הְשְׁבְּוֹים בְּבְּיִים בְּיִבְיִי הְבְּיִבּי בְּבְּיִים בְּבְּיִים לְבְּבִי אָמֵר יהוֹה: בְּיִבְייִי הְוֹבְּי בְּיִבְיים הְנִבְייִי שְׁבְּבִּי הְיִבּים בְּבְּיִים בְּבְּבְּיוֹים לְבְּיִים בְּבְּיִים לְבְּיִים בְּבְּבְייִי הְבִּיים בְּבְּבְייִם וְבְּבְּבְייִי הְנְהִים לְבְּבִיי הְיִבּיוֹם בְּבְּבְייִם הְבִּיְים בְּבְּיִבְּיוֹם בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּבְיוֹים בְּיִים לְבְּבִיי אָשְׁבְּיוֹים בְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְיי הְבְּבּיי הְיִבּיים בְּבְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְּבְייִבְּיתְ הְבְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים הְבִּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְּיוּתְבְייִבְּיְיְבְּבְייִים בְּבְּבְייִים הְבְּבְּיְיִים בְּבְּיִים בְּבְּבְייִים הְּבְּבְּיתְיְבְּבְּבְּיים בְּבְּבְייִים הְּבְּבְייִים הְּבְּבְייִים הְּבְּבְּיתְיּבְּיִים בְּבְּבְייִים הְּבְּבְּבְייִים הְּבְּבְייִים הְּבְּבְייִים הְּבְּבְייִים

נִיּאמֶר־לָוֹ יְהוֹנָתָן מָחֶר חֶדֶשׁ וְנֹפְּקְרָתָּ כִּי יִפָּקֵר מִוּשְׁבֶּף: וַיְּאמֶר יְהוֹנָתָן לְדָוָר לֵךְ לְשָׁלָוֹם אֲשֶׁרֹ נִשְׁבַּעְנוּ שְׁנֵינוּ אֲנַׁחְנוּ בְּשֵׁם יהוה לֵאמֹר יהוֹה יִהְיָה וֹבִּינִי וּבִינָּר וּבִין זַרְעָי וּבֵין זַרְעָךָ עַר־עוֹלֵם:

# HAFTARAS SHABBAS CHANUKAH (I) / (א) הפטרת שבת חנוכה

זכריה ב:יד – ד:ז / Zechariah 2:14 – 4:7

2 <sup>14</sup> Sing and be glad, O daughter of Zion, for behold! — I come and I will dwell among you — the words of HASHEM.

<sup>15</sup> Many nations will attach themselves to HASHEM on that day, and they shall become a people unto Me, but I will dwell among you — then you will realize that HASHEM, Master of Legions, has sent me to you. <sup>16</sup> HASHEM shall take Judah as a heritage to Himself for His portion upon the Holy Land, and He shall choose Jerusalem again. <sup>17</sup> Be silent, all flesh, before HASHEM, for He is aroused from His holy habitation!

3 1 He showed me Joshua the Kohen Gadol standing before an angel of HASHEM, and the Satan standing at his right to accuse him. <sup>2</sup> And HASHEM said to the Satan, "HASHEM shall denounce you, O Satan, and HASHEM Who chooses Jerusalem shall denounce you [again]; this is indeed a firebrand rescued from the flames." <sup>3</sup> Joshua was dressed in soiled garments as he stood before the angel. <sup>4</sup> [The angel] spoke up בּידּרָנִי וְשִׁמְחָי בַּתּרצִיּוֹן כִּי הָנְנִירַבָּא וְשֻׁבַנְתִּי בְתוֹבֶּךְ
וְאָם־יהוֹה: מּ וְנִלְּוֹוֹ גֹוֹיִם רַבְּים אֶל־יהוֹה בַּיִּוֹם הַהֹּוֹּא
וְהָיוּ לֵי לְעָם וְשָׁבַנְתִּי בְתוֹבֵּךְ וְיָדַעַתְּ כִּי־יהוֹה צַּיִּוֹם הַהֹּוֹּא
שְׁלָחַנִי אֵלֵיךְ: מּ וְנָלַחֵׁל יהוָה אֶת־יְהוּרָה חֶלְּלוֹ עֻל
אַרְמֵת הַלָּדֶשׁ וּבָחַר עוֹר בִּירְוֹשָׁלֵם: יּ הַס בְּל־בָּשָׁר
מִפְּנִי יהֹוֶה כִּי נַעְוֹר מִמְעוֹן קָּרְשְׁוֹ: גֹּא וַיַּרְאֵנִי אֶת־
יְהוֹשְׁעַ הַכּהַן הַנָּדוֹל עמֵר לְפְנֵי מַלְאַךְ יהוֹה הָבְּלְ
יִהוֹשְׁעַ הַכּהַן הַנָּדוֹל עמֵר לִפְנֵי מַלְאַךְ יהוֹה אֶל־הַשְּטָוֹן
יִגְעַר יהוֹה בְּלְּ הַשְּטָׁן וְיִגְעַר יהוֹה בְּלְ הַבּחֵר יִנְיהוֹשְׁלֵן
בִּירִשְׁלָם הְלְוֹא זָהַ אִוֹּר מִצְּל מֵאָשׁ: גִיְיהוֹשֻׁעַ הָיָה 
בְּרִים צוֹאִים וְעִמֵּר לִפְנִי הִפּלֹאה: דְוִיעוֹ

#### → Shabbas Chanukah (I)

The Haftarah of Chanukah is read even if Rosh Chodesh falls on the same Sabbath.

On the Sabbath of Chanukah, the Haftarah speaks of an earlier Chanukah, when the Menorah of the Second Temple was inaugurated. The Kohen Gadol was Joshua; the leader of the nation was Zerubbabel, scion of the Davidic dynasty; and the prophet who conveyed this vision was Zecchariah. The prophet begins by looking ahead to the times when all the world will acknowledge Israel's primacy as God's chosen people under the leadership of the tribe of Judah, the tribe of David.

Then the prophet turns to Joshua, who was victim of the same sin that plagued much of the nation in the wake of the Babylonian

Exile: His sons had married gentile women and Joshua had failed to chastise them. In his vision, Zechariah sees the Satan condemning Joshua for this lapse, which was symbolized by the soiled garments he was wearing. But God defends Joshua on the grounds that he is a firebrand rescued from the flames; he was immersed in the flames of the exile's physical and spiritual destruction, and as such cannot be condemned for the past. The angel garbs him in the pure vestments and turban of the high priesthood — but warns him that henceforth he must obey the commandments. Only then can he be assured that his heirs will succeed him as Kohen Gadol. And only then can he be assured constant progress among the angels, who are immobile, in the sense that they can do only what God commands them, but can not choose and grow, as man can.

and said to those standing before him, saying, "Remove the soiled garments from upon him." Then he said to him, "See, I have removed your iniquity from upon you and had you clothed in fresh garments."

<sup>5</sup> Then I said, "Let them place a pure turban on his head"; and they placed the pure turban on his head and they dressed him in garments; and the angel of HASHEM remained standing.

6 Then the angel of HASHEM warned Joshua, saying, 7 "So said HASHEM, Master of Legions: If you walk in My ways and safeguard My charge, then you shall administer My Temple and safeguard My courtyards, and I shall permit you movement among these immobile [angels]. B Listen now, O Joshua the Kohen Gadol — you and your fellows sitting before you, for they are miracle workers — for behold! bring My servant, the flourishing one. 9 For behold! — the stone that I have placed before Joshua, seven eyes toward one stone; behold I am engraving its adomment, the words of HASHEM, Master of Legions, and I have removed the sin of that land in one day. 10 On that day, the words of HASHEM, Master of Legions, each man will invite his fellow beneath the vine and beneath the fig tree."

4 The angel who spoke with me returned and woke me, as a man is awakened from his sleep. <sup>2</sup> He said to me, "What do you see?"

I said, "I see, and behold! — there is a Menorah made entirely of gold with its bowl on its top, and its seven lamps are upon it and there are seven tubes to each of the lamps that are on its top.

3 And two olive trees are near it, one to the right of the bowl and one to its left."

<sup>4</sup> And I spoke up and said to the angel that was speaking to me, saying, "What are these, my lord?"

5 The angel who was speaking to me spoke up and said to me, "Do you not know what they are?"

I said. "No. mu lord."

<sup>6</sup> He spoke up and said to me, saying, "This is the word of HASHEM to Zerubbabel, saying, 'Not through armies and not through might, but through My spirit,' says HASHEM, Master of Legions. <sup>7</sup> Who are you, O great mountain — before Zerubbabel [you shall become] a plain! He shall bring forth the main stone to shouts of, 'Beauty, beauty to it!'"

ויאמר אל־העמדים לפניו לאמר הסירו הבגדים הצאים מעליו ויאמר אליו ראה העברתי מעליה עונה והלבש אתה מחלצות: הואמר ישימו צניף מהור על-ראשו וישימו הצניף הטהור על-ראשו וילבשהו בגרים ומלאה יהוה עמד: וויעד מלאה יהוה ביהושע לאמר: וכה־אמר יהוה צבאות אם־ בדרכי תלה ואם את־משמרתי תשמר וגם־אַתַה תדין את־ביתי וגם תשמר את־חַצַרֵי ונַתַתִּי לְּךְ מהלכים בין העמרים האלה: חשמע־נא יהושע ו הכהן הגַרול אַתַה ורעיר הישבים לפניר בי־אַנשֵי מופת המה כּי־הָנְנִי מָבֵיא אֶת־עַבְהֵי צֵמַח: סְכֵּי וֹ הְנָה האבן אשר נתתי לפני יהושע על־אבן אחת שבעה עינים הנני מפתח פתחה נאם יהוה צבאות ומשתי את־עון האַרץ־הַהיא בּיום אחַד: יבּיום ההוא נאם יהוה צבאות תקראו איש לרעהו אל־תַחַת גַּפֶּן וְאֵל־ תחת תאנה: ד אוַישב הַמַּלְאַרְ הַדּבֵר בִּי וַיִעִירָיִי באיש אשר־יַעור משַנַתוֹ: בוַיַּאמֵר אֶלֵי מַה אַתַה ראָה וַאמַר [ויאמר כּ ] רַאֶיתִי וֹ וָהָנָה מִנוּרַת זַהָב כְּלַה וגלה על־ראשה ושבעה נרמיה עליה שבעה ושבעה מוצלות לנרות אשר על־ראשה: גושנים זיתים עליה אחד מימין הגלה ואחד על שמאלה: רואַען ואמר אל־הַמַּלאַר הַרבר בי לאמר מה אַלָּה אַדנִי: הַּנַּיַּעַן הַפַּלָאַך הַדּבֵר בִּיֹ נַיָּאמֶר אָלַי הַלְוֹא יַדַעָתַ מַה־הַמָּה אֵלֶה וַאמֵר לָא אַדנִי: וּוַיַּעַן וַיָּאמֵר אַלֵּי לֵאמר זֶה דָבַר־יהוֹה אַל־זַרבַבַל לַאמר לָא בחיל ולא בכח כי אם כרוחי אַמֶּר יהוה צְבַאות: ימי־אַתַּה הַר־הַגַּרֵוֹל לְפָנֵי זְרַבָּבֵל לְמִישִׁר וְהוֹצִיא אָת־הַאֶבֶן הַראשָׁה תִשְאוֹת חַן וֹ חַן לֵה:

When Shabbos, Rosh Chodesh, and Chanukah coincide, some congregations add the first and last verses of the Haftaros for Shabbas Rosh Chodesh and for Shabbas Erey Rosh Chodesh:

So said HASHEM, the heaven is My throne and the earth is My footstool; what House could you build for Me, and what could be My resting place? And it shall be that, from New Moon to New Moon, and from Sabbath to Sabbath, all flesh shall come to prostrate themselves before Me, said HASHEM.

Jonathan said to [David], "Tomorrow is the New Moon, and you will be missed because your seat will be empty. Jonathan said to David, "Go to peace. What the two of us have swom in the Name of HASHEM—saying, 'HASHEM shall be between me and you, and between my children and your children — shall be forever!"

ַכּה אָמֶר יהוֹה הַשְּׁמִים בִּסְאִׁי וְהָאֶרֶץ הַדְּם רַגְּלֵי אֵי־זֶה בַּיִּתֹ אֲשֶׁר תִּבְנוּ־לִּי וְאֵי־זֵה מָקָוֹם מְנִּוּחָתִי: וְהָנָּה מִדִּי־חֹדֶשׁ בְּחָרְשׁׁוּ וּמִדֵּי שַׁבָּת בְּשַּבֹּתְוֹ יָבְוּא כָל־בָּשֶׁר לְהִשְׁתַּחֲ(ת לְפָנֵי אָמֵר יהוְה: וַיְאמֶר־לִוֹ יְהוּנָתָן מָחֵר חֻדֶשׁ וְנֹפְקַרְתָּ כִּי יִפְּקָר מִושְׁבֶּך: וַיְאמֶר יְהוּנָתֵן לְדָנִר לֵךְ לְשָׁלֵוֹם אֲשֶׁר נִשְׁבַּעְנוּ שְׁנֵינוּ אֲנַחְנוּ בְּעֵּם יהוה לֵאמֹר יהוֹה יָהֻיֶהוּ בֵּינִי וּבִינָּוּ וּבִין וֹרְעֵרָ צִּבִין וֹרְעָרָ עַרִּבּיוֹ בְּעַבְּ

Joshua's comrades — Chananiah, Mishael, and Azariah — will join him in welcoming Zerubbabel, the flourishing one, and in seeing the cornerstone of the Temple, which, figuratively, has all eyes upon it and is adorned with beautiful carvings.

Finally, Zechariah is shown a Menorah, complete with a bowl containing oil, tubes bringing oil to its seven lamps, and even two olive trees to provide a continuous supply of fuel. This symbolizes

that all man's needs are provided by God — man, however, must have the eyes to see it. Impassable mountains become hospitable plains if God so wills.

A fitting message for Chanukah, not only because of the Menorah, but because Chanukah, too, shows that a small band of righteous warriors, putting their faith in God, overcame one of the world's superpowers and brought purity back to the Temple.

# HAFTARAS SHABBAS CHANUKAH (II) / (בטרת שבת חנוכה (ב)

מלרים א ז:מ־ג / 1 Kines 7:40-50

7 <sup>40</sup> Hiram made the lawers, the shovels, and the blood basins; and Hiram finished doing all the work that he did for King Solomon for the House of HASHEM. <sup>41</sup> The two columns and the two globes of the capitals that were atop the columns; and the two netted ornamentations to cover the two globes of the capitals that were atop the columns; <sup>42</sup> and the four hundred pomegranates for the two netted ornamentations, two rows of pomegranates for each netted ornamentation to cover the two globes of the capitals that are on the upper surface of the columns; <sup>43</sup> and the ten pedestals, and the ten lavers upon the pedestals; <sup>44</sup> and the one pool, and the twelve oxen under the pool; <sup>45</sup> and the pots, the shovels, and the blood basins; all these vessels that Hiram made for King Solomon for the House of HASHEM were of burnished copper.

<sup>46</sup> The king cast them in the Plain of the Jordan in firm clay, between Succoth and Zarthan. <sup>47</sup> Solomon left all the vessels [unweighed] because there were so very many; the weight of the copper was not calculated.

<sup>48</sup> Solomon made all the vessels that were in the House of HASHEM: the Golden Altar, and the Table — upon which was the Panim bread — was of gold; <sup>49</sup> and the candelabra, five to the right and five to the left, before the Holy of Holies, were of refined gold; and the blossom, the lamps, and the tongs were of gold; <sup>50</sup> and the bowls, the musical instruments, the blood basins, the spoons, the firepans were of refined gold; and the hinges for the innermost chamber of the House, the Holy of Holies, for the doors of the Hall of the House were of gold.

ז מויעש חירום את־הֹכּירוֹת ואת־היעים ואת־ המזרקות ויכל חירם לעשות את־כּל־הַמַּלַאכה אשר עשה למלר שלמה בית יהוה: מא עמדים שנים וגלת הכתרת אשר על ראש העמודים שתים והשבכות שתים לכסות את־שתי גלות הכתרת אשר על־ראש העמודים: מבואת־הַרמנים אַרבַּע מאות לשתי השבכות שני־טורים רמנים לשבבה האחת לכפות את־שתי גלות הכתרת אשר על־פני העמודים: מגואת־הַמַּכנות עשר ואת־הַכִּירת עשרה על-המכנות: מר ואת-הים האחד ואת-הַבַּקַר שְׁנֵים־ עשר תחת הים: מה ואת־הסירות ואת־היעים ואת־ המורקות ואת כַּל־הַכּלים הַאֵּלָה [האהל כּן אשר עשה חירם לַמֵּלֶרְ שלמה בֵּית יהוה נחשת ממרט: מובכפר הירדן יצקם המלך במעבה האדמה בין סכּות וּבֵין צַרתַן: מו וַיַּנַח שַׁלֹמה אַת־כַּל־הַכַּלִים מרב מאד מאד לא נחקר משקל הנחשת: מח ניעש שלמה את כל־הכלים אשר בית יהוה את מובח הזהב ואת־ השׁלחון אשר עליו לחם הַפַּנִים זָהַב: מּט וָאַת־הַּמְנֹרוֹת חמש מימין וחמש משמאל לפני הדביר זהב סגור והפרח והנרת והמלקחים וַהַב: וּ וֹהַספות וַהַמוַמְרות והמורקות והכפות והמחתות והב סגור והפתות לדלתות הבית הפנימי לקדש הקדשים לדלתי הבית

# HAFTARAS PARASHAS SHEKALIM / הפטרת פרשת שקלים

The Maftir reading for Parashas Shekalim may be found on page 484 (Exodus 30:11-16).

מלכים ב יא:יז – יב:יז / 12:17 – 11:17 addition

Sephardim begin the Haftarah here.

11 <sup>17</sup> Jehoiada sealed the covenant between HASHEM and the king and people, to be a people of HASHEM; and between the king and the people. <sup>18</sup> All the people of the land came to the temple of Baal and tore it down, thoroughly smashed its

יא יּנִיּכְרֹת יְהוֹיָדָּע אֶת־הַבְּּרִית בֵּין יהוה וּבִין הַשֶּּלֶּהְ וּבִין הָעָם לְהְיָוֹת לְעָם לֵיהוָה וּבִין הַשֶּּלֶךְ וּבִין הָעָם: יוּנַיָּכָאוּ כָּל־עַם הָאָרֵץ בֵּית־הַבַּעַל וַיְּתִּצְהוּ אָת־

### → Shabbas Chanukah (II)

This Haftarah is the same as that of Vayakhel, which discusses the construction of the Tabernacle; thus it is appropriate for Chanukah, as well, when the Temple was rededicated. Much of the Haftarah describes the Temple vessels that were made by King Hiram of Tyre, a friend and collaborator of King Solomon. The Second Temple as a whole is often ascribed to King Cyrus, for he merited the privilege of giving permission for its construction, and even of contributing significant resources toward the work. In contrast, the desecration of the Temple prior to the miracle of Chanukah was ordered by King Antiochus. This shows the contrast between the ideal state and the perverted one that has caused so much grief since the dawn of Jewish history. Israel was charged with the task of being a magnet to the nations, drawing them

toward a recognition of God's majesty and service. Hiram and Cyrus saw and responded. Antiochus did not. When Israel is worthy, it is instrumental in leading society toward this state. Indeed, in the aftermath of Chanukah, when the family of Hasmoneans inspired the Jewish people to risk their lives to renew the glory and purity of the Temple, the result was that the Jewish commonwealth expanded, in size, wealth, and spiritual influence.

### → Parashas Skekalim

The special Torah reading of the day — in addition to the limitation it sets on how Jews may be counted — contains a further moral lesson. A Jew measures his worth, his standing in the nation, by having a share in the maintenance of the Temple and the service that takes place there. The Haftarah shows how this theme

altars and images, and killed Mattan, priest of the Baal, in front of the altars; and the Kohen appointed guards over the House of HASHEM. <sup>19</sup> He took the chiefs of the hundreds, the leaders, the runners, and all the people of the land, and they escorted the king down from the House of HASHEM. They came by way of the gate of the runners to the royal palace and he sat on the royal throne.

<sup>20</sup> The entire people of the land rejoiced and the city was tranquil; and they put Athaliah to death by the sword in the king's house.

Ashkenazim begin the Haftarah here.

12 <sup>1</sup> Jehoash was seven years old at his coronation. <sup>2</sup> In the seventh year of Jehu's reign Jehoash became king and he reigned for forty years in Jerusalem; his mother's name was Zibiah of Beer Sheba. <sup>3</sup> Jehoash did what was proper in the eyes of HASHEM all the days that Jehoiada the Kohen taught him. <sup>4</sup> Only the high altars did he not remove; the people continued to slaughter and burn incense on the high altars.

<sup>5</sup> Jehoash said to the Kohanim, "All the money for the holy things that is brought to the House of HASHEM — the money of those who pass through [the annual half-shekel contribution], every man's money for his personal valuation — any money that a man's heart may move him to bring to the House of HASHEM, felt every one of the Kohanim accept, each from his acquaintance, and let them fortify the repair of the House, wherever repair is found to be needed."

<sup>7</sup> It was in the twenty-third year of King Jehoash that the Kohanim did not fortify the repair of the House. <sup>8</sup> King Jehoash summoned Jehoiada the Kohen and the Kohanim and said to them, "Why are you not fortifying the repair of the House? From now on, do not accept money from your acquaintances, rather give it for the repair of the House."

<sup>9</sup> The Kohanim agreed not to accept money from the people and not to [personally] fortify the repair of the House.

10 Jehoiada the Kohen took a chest, bored a hole in its lid and placed it at the right side of the Altar as one comes into the House of HASHEM, and the Kohanim who were overseers of the threshold put into it all the money brought to the House of HASHEM.

11 When they saw that much money had accumulated in the chest, the royal scribe and Kohen Gadol came up, and they bagged and counted the money that was found in the House of HASHEM.

12 They gave the counted money into the charge of the workmen who were appointed to the House of HASHEM, and they expended it for the carpenters and the builders who worked in the House of HASHEM, 13 and to the masons and the stonecutters, to purchase lumber and cut stone to fortify the repair of the House, and for everything that was spent to fortify the House.

14 But

מִזְבְּחֹתָוּ וְאֶת־צְּלָמָיוֹ שִבְּרִוּ הֵיטֵׁב וְאֵת מַתָּן כּהֲן הַבַּעַל הָרְגוּ לִפְנִי הַמִּזְבְּחִוֹת וַיֵּשֶׁם הַכּהַן פְּקָּהָת עַל־ הָרָצִים וְאָת וֹכָּל־עַם הָאָרֶץ וַיּרִידוּ אֶת־הַכֶּלְרִי וְאֶת יהוֹה וַיָּבָוֹאוּ דֶּרֶךְ־שַעַר הָרָצִים בִּית הַמֶּלֶךְ וַיָּשֶׁב עַל־ כִּפָא הַמְּלָבִים: כּוַיִּשְׁמַח כָּל־עַם־הָאָרֶץ וְהָעִיר שָׁקָטָה וְאֶת־עְתַלְּנָהוּ הַמִּיתוּ בַחֶרֶב בֵּית הַמֶּלֶךְ [מלך כּי]:

יב אבון שַבֶע שַנִים יְהוֹאַשׁ בּמלכו: בּבּשנת־שבע ליהוא מַלַר יהואש ואַרבַעים שַנָה מַלַר בִּירושַבֶם ושם אמו צביה מבאר שבע: גוויעש יהואש הישר בעיני יהוה כל־ימיו אשר הורהו יהוידע הכהן: - בק הבמות לא־סרו עוד העם מזבחים ומקטרים בַּבַּמִוֹת: הויאמר יהואש אַל־הַכְּהַנִים כּלּ כָּסֵף הַקַּרַשִּׁים אַשֶּׁר יובא בית־יהוה כסף עובר איש כסף נפשות ערכו בַּלֹ-בַּסֶף אַשֶּׁר יַעֲלֶה עַל לֶב־אִישׁ לְהַבֵּיא בַּית יהוָה: ּיקחוּ לַהֶם הַכַּהַנִּים אַישׁ מָאַת מַכַּרוֹ וָהָם יִחַזְקוּ אַת־ ברק הבית לכל אשר־ימצא שם בַּרְק: זְנִיהִי בְּשְנֵת עשרים ושַלַשׁ שַנָה לַמֵּלֶר יְהוֹאֵשׁ לֹא־חִזְקוּ הַכְּהַנִים אֶת־בֶּדֶק הַבָּיִת: חַנִיּקרָא הַמֵּלֵה יְהוֹאַשׁ לִיהוידע הכהו ולכהנים ניאמר אלהם מדוע אינכם מחזקים אֶת־בַּרֶק הַבַּיָת וָעַתָּה אַל־תַּקְחוּ־כַּסֶף מָאַת מַבַּרֵיכָם בֶּי־לְבַדֶק הַבַּיִת תִתְנָהוּ: טוַיָּאָתוּ הַכְּהַנִים לְבַלְתֵי קַחַת־בָּסֶף מֶאַת הַעָּם וּלְבַלְתַּי חַזָּק אַת־בַּדֵק הַבַּיַת: יוַיַּקֶּח יָהָוֹיַבַע הַכּהָן אַרון אַחַר וַיַּקב חַר בְּדַלְתוּ וַיַּתוּ אתוֹ אֶצֵל הַמִּוְבֶּחַ מִיַּמִין [בימין כּ׳] בְּבוּא־אִישׁ בֵּית יהוֹה וָנַתְנוּ־שֻׁמַה הַכָּהָנִים שָׁמָרֵי הַפַּׁף אֵת־כַּל־הַכֵּסֵף הַמּוּבָא בֵית־יהוָה: יא וַיִהִי כִּרְאוֹתָם כִּי־רֶב הַבֶּּסֵף בָּאָרָוֹן וַיַּעַל ספֵר הַמֶּלֶךְ וְהַכַּהָן הַגַּרוֹל וַיַּצְרוֹּ ַנִימָנוֹ אֶת־הַבֶּסֶף הַנִּמָצָא בֵית־יהוָה: יב וְנַתְנוֹ אָת־ הַבֶּסֶף הַמְתַבָּן עַל־יִדֵי עשַי הַמַּלַאבָה הַמּפְקַדִים [הפקרים כי] בֵּית יהוָה וַיִּוֹצִיאָהוּ לְחַרַשׁי הַעץׂ ולַבּנִים הַעשִים בַּית יהוָה: יגוַלַגְּרָרִים וּלְחָצְבֵי הַאֶבון וַלְּקָנָוֹת עַצִים וַאַבְנֵי מַחַצֵּב לְחַזֵּק אֵת־בֶּדֶק בֶּית־יהוָה וּלְכַל אֲשֶׁר־יָצֵא עַל־הַבַּיִת לְחַזָּקָה: יּר אַבְּ

was an extension of a great spiritual and political revolution in the Kingdom of Judah.

Queen Athalia, a vicious and wicked woman worthy of her accursed parents Ahab and Jezebel, assassinated every member of her family, so that she could rule the Kingdom of Judah, whose late king she had married. Only one grandson, Jehoash was saved, spirited away by the righteous Kohen Gadol Jeholada.

When Jehoash was seven years old his savior and mentor introduced him to the nation, which embraced him enthusiastically. As long as Jehoiada was alive, the young king remained righteous and brought about profound improvement in the life of his people.

Among his great achievements was to restore the dignity and beauty of the Temple, by instituting a system of collecting funds for its upkeep. After the failure of an ill-conceived and improper plan that, in effect turned the Kohanim into traveling appeal-makers for the Temple, the king began a new system — the people would show their love and loyalty by bringing contributions. A sorry era had ended. A bright new one had begun.

silver jugs, musical instruments, basins, trumpets, or any gold or silver utensils were not made with the money that was brought to the House of HASHEM. <sup>15</sup> Rather they would give it to the workmen, and with it they would fortify the House of HASHEM. <sup>16</sup> They did not make an accounting with the men into whose charge they gave the money to expend for the workmen, for they acted with integrity.

<sup>17</sup>The [leftover] money for guilt- or sin-offerings was not brought to the House of HASHEM; it was left with the Kohanim.

When Rosh Chodesh Adar falls on Shabbos, some congregations add the first and last verses of the Haftarah for Shabbas Rosh Chodesh:

So said HASHEM, the heaven is My throne and the earth is My footstool; what House could you build for Me, and what could be My resting place? And it shall be that, from New Moon to New Moon, and from Sabbath to Sabbath, all flesh shall come to prostrate themselves before Me. said HASHEM.

When Rosh Chodesh Adar falls on Sunday, some congregations add the first and last verses of the Haftarah for Shabbas Erey Rosh Chodesh:

Jonathan said to [David], "Tomorrow is the New Moon, and you will be missed because your seat will be empty." Jonathan said to David, "Go to peace. What the two of us have swom in the Name of HASHEM — saying, 'HASHEM shall be between me and you, and between mu children and your children' — shall be forever!"

לא יַעֲשֶׁה בֵּית יהוֹה סְפָּוֹת בֶּטֶף מְוַמְּרָוֹת מִזְרָקּוֹת הַצְצְרוֹת בָּל־בְּלִי זָהָב וּבְלִי־בָטֶף מִן־הַבָּטֶף הַמּוּבָא הָתְנָּוֹ אֶת־הַבָּטֶף עַל־יָרָם לְחֵת לְעשֵׁי הַמְּלָאבָה יִחְנָהוּ וְחִזְּקּוֹ־בִּוֹ יִתְנָוֹ אֶת־הַבָּּטֶף עַל־יָרָם לְחֵת לְעשֵׁי הַמְּלָאבָה בִּאְנָשִׁים אֲשֶׁר בָאֵמֶנָה הַם עשִׁים: יּיבֶּטֶף אָשָׁם וְבֵּטֶף חַשָּאוֹת לְא בַאֶמֶנָה הַם עשִׁים: יּיבֶּטֶף אָשָׁם וְבֵּטֶף חַשָּאוֹת לְא בַאֶמֶנָה הַם עשִים: יִיבֶּטֶף אָשָׁם וְבֵּטֶף חַשָּאוֹת לְא

פּה אָמֵר יהוֹה הַשָּׁמֵים בּסְאִי וְהָאֶרֶץ הַדְּם רַגְּלֵי אַי־זָה בַּיִּת בָּה אָמֵר יהוֹה הַשָּׁמֵים בּסְאִי וְהָאֶרֶץ הַדְּם רַגְּלֵי אִי־זָה בַּיִּת אֲשֵר תִּבְנוּ־לִי וְאַי־זָה מָקוֹם מְנִוּחָתִי: וְהָיָה מִדִּי־חֹדֶשׁ אָמֵר יהוָה:

ַתָּאמֶר־לָּוֹ יְהִוּנָתָן לְּדָוֶד לֶךְּ לְשָׁלָוֹם אֲשֶׁר נִשְׁבְּעְנוּ שְׁנִינּוּ אֲנַחְנּ נִיְאמֶר יְהִוּנָתָן לְדָוֶד לֶךְ לְשָׁלִוֹם אֲשֶׁר נִשְׁבְּעְנוּ שְׁנִינּוּ אֲנַחְנּוּ בְּשֵׁם יהוה לֵאמֹר יהוֹה יָהְיֶהוֹ בִּינִי וּבִינְּהְ וּבִין זַרְעַי וּבִין זַרְעָר וּבִין זַרְעָר עד-עולם:

### HAFTARAS PARASHAS ZACHOR / הפטרת פרשת זכור

The Maftir reading for Parashas Zachor may be found on page 1066 (Deuteronomy 25:17-19).

שמואל א טו:א־לד / Samuel 15:1-34 שמואל א

According to most authorities the first verse is omitted and the Haftarah begins with verse 2.

15 (¹ Samuel said to Saul: "HASHEM sent me to anoint you as king over His people, over Israel, so now hear the sound of HASHEM's words.)

<sup>2</sup> "So said HASHEM, Master of Legions: I remembered what Amalek did to Israel, [the ambush] he emplaced against him on the way, as he went up from Egypt. <sup>3</sup> Now go and strike down Amalek and destroy everything he has, have no pity on him; kill man and woman alike, infant and suckling alike, ox and sheep alike, camel and donkey alike."

<sup>4</sup> Saul had all the people summoned and he counted them through lambs: two hundred thousand infantry, and the men of Judah were ten thousand. <sup>5</sup> Saul came up to the city of Amalek, and he made war in the valley. <sup>6</sup> Saul said to the Kenites, "Go, withdraw, descend from among the Amalekites lest I destroy you with them; for you performed kindness with all the Children of Israel when they went up from Egypt." The Kenites withdrew from among Amalek.

<sup>7</sup> Saul struck down Amalek from Havilah to the approach to

טו (אַנַיְאמֶר שְׁמוּאֵל אֶל־שָׁאוּל אֹתִי שָׁלֵח יהוּהֹ לְמְשַׁהַךְּ לְמֶלֶךְ עַל-עַמִּו עַל־יִשְׁרָאֵל וְעַתָּה שְׁמַע לְקְוּל דִּבְרֵי יהוְה:) בּכָּה אָמֵר יהוְה צְּבָאוֹת פָּלְּדְתִּי אֲת אָשֶׁר־עָשָׁה עֲמָלֵק לְישְׂרָאֵל אֲשֶׁר־שָׁם לוֹ בַּדֶּרֶךְ בַּעֲלֹתוֹ מִמִּצְרָיִם: געַתָּה לֵּךְ וְהִבִּיתָה אֶת־עַמֶלֵק מָאִישׁ עַד־אִשָּׁה מֵעוֹלֵל וְעַד־יוֹנֵק מִשְּׁוֹר וְעַד־שֶׁה מִאָּישׁ עַד־אִשָּׁה מֵעוֹלֵל וְעַד־יוֹנֵק מִשְּׁוֹר וְעַד־שֶׁה מַנִּפְקְבֵם בַּפְּלָאִים מָאתִים אֶלֶף רַגְּלֵי וְעֲשֶׂרָת אֲלָפֶים מָתוֹךְ עָמֵלֵקִי פָּן־אִסְפְּךְ עִמֹּוֹ וְאָתָּה עָשְׁיתָה תַּמְלְרָי בְּנָבְי וְשְׁרָאֵל בַּעְרֹתְם מִמְצְרִים וַיָּסַר קִינְי עִם־כָּל־בְּנְי יִשְׂרָאֵל בַּעְלוֹתָם מִמְצְרִים וַיָּסַר קִינְי מְתוֹךְ עָמֵלֵקִי כָּן אִסְפְּךְ עִמֹּוֹ וְאַתָּה עָשְׁיתָה הָשָׁיתָה הַיּאָר מִינִרְ בַּנְּתוֹרְ מִשְׁיתָה הַאָּיל אַת־עמלק מחוילה בּוֹאַר מְתִּוֹרְ בַּמְלֵּיוֹן בְּבַּרְ שִׁאוּל את־עמלק מחוילה בּוֹאַר מְתִּוֹרְ מִשְׁילִה בַּוֹיִרְ שִׁאוּל את־עמלק מחוילה בּוֹאָר

#### ◆ Parashas Zachor

On the Sabbath before Purim two Torah scrolls are taken from the Ark. From the first, the regular *Sidrah* is read. The second is used for the *Maftir*, and the reading is the commandment to remember (zachor) the villainy of Amalek.

The original Amalek was a grandson of Esau, and it was he who carried on his grandfather's legacy of hatred of the Jewish people. Only weeks after the Exodus from Egypt, Amalek made the first sneak attack against Israel. This ambush became the paradigm of

treachery, especially since the land of the Amalekites was not part of *Eretz Yisrael*, so that Amalek was motivated not by fear, but by hatred. God informed Israel that there would be an eternal state of war between Him and Amalek, because Amalek's battle was primarily against the cause of holiness, not against the nation that God chose to be its standard-bearer. And God commanded Israel to remember what that renegade nation did, and to destroy the Amalekites so completely that they would not even be remembered.

Shur, which faces Egypt. <sup>8</sup> He captured Agag, the king of Amalek, alive, and the entire people he destroyed by the sword. <sup>9</sup> Saul and the people took pity on Agag; on the best of the sheep and cattle, the fatted buils and the fatted sheep; and on all that was good; and they did not destroy them; only what was despicable and deteriorated did they destroy.

<sup>10</sup> The word of HASHEM came to Samuel, saying, <sup>11</sup> "I have regretted that I made Saul king, for he has turned away from Me and has not fulfilled My word!" It aggrieved Samuel and he cried out to HASHEM the entire night.

12 Samuel woke up early in the morning to meet Saul. It was told to Samuel, saying: "Saul came to the Carmel and behold! — he set up an altar and then he turned around and descended to the Gilaal."

<sup>13</sup> Samuel came to Saul. Saul said to him, "Blessed are you to HASHEM, I have fulfilled the word of HASHEM." <sup>14</sup> Samuel said, "And what is this sound of the sheep in my ears and the sound of the cattle that I hear?"

<sup>15</sup> Saul said, "I have brought them from the Amalekites, for the people took pity on the best of the sheep and cattle in order to slaughter them to HASHEM, your God, but we have destroyed the remainder."

<sup>16</sup> Samuel said to Saul, "Wait. I shall tell you what HASHEM spoke to me last night." He said to him, "Speak."

17 Samuel said, "Is this not so? — Though you are small in your own eyes, you are the head of the tribes of Israel; and HASHEM has anointed you to be king over Israel. 18 HASHEM sent you on the way, and He said, 'Go and destroy the sinners, the Amalekites, and wage war with them until you have exterminated them.' 19 Why did you not obey the voice of HASHEM? You rushed to the loot, and you did what was evil in the eyes of HASHEM."

<sup>20</sup> Saul said to Samuel, "But I heeded the voice of HASHEM and I walked the path on which HASHEM sent me! I brought Agag, king of Amalek, and I destroyed Amalek! <sup>21</sup> The people took the sheep and the cattle from the loot, the best of what was to be destroyed, in order to bring offerings to HASHEM, your God, in Gilgal."

<sup>22</sup> Samuel said, "Does HASHEM take delight in elevation-offerings and feast-offerings as in obedience to the voice of HASHEM? Behold! — obedience is better than a choice offering, attentiveness than the fat of rams. <sup>23</sup> For rebelliousness is like the sin of sorcery, and verbosity is like the iniquity of idolatry; because you have rejected the word of God, He has rejected you as king!"

<sup>24</sup> Saul said to Samuel, "I have sinned since I have trans-

שור אשר על־פּני מצרים: חויתפּש את־אַגג מַלַרְּ־ עמלק חי ואת־כַּל־הַעם החרים לפי־חרב: טויחמל שאול והעם על־אגג ועל־מיטב הצאו והבלר והַמִּשְנִים וְעַל־הַכַּרִים וְעַל־כַּל־הַטּוֹב וּלֹא אַבוּ החרימם וכל-המלאכה נמבזה ונמס אתה החרימו: יויהי דבר יהוה אל-שמואל לאמר: יאנחמתי כי־ המלכתי את־שאול למלר כי־שב מאחרי ואת־ דברי לא הקים ויחר לשמואל ויזעק אל־יהוה כל־ הלילה: יבוישכם שמואל לקראת שאול בבקר ויגר לשמואל לאמר בא־שאול הַכַּרמלה והנה מציב לו יד ויסב ויעבר וירד הגלגל: יגויבא שמואל אל־ שאול ויאמר לו שאול ברוך אַתַה לֵיהוֹה הַקִּימתִי את־דבר יהוה: ירויאמר שמואל ומה קול־הצאן הַזָּה בָּאַזְנֵי וְקוֹל הַבַּלֵּר אֲשֵׁר אַנֹבִי שׁמֵעַ: יוּ נְיֹּאמֶר שאול מעמלקי הביאום אשר חמל העם על־ מיטב הצאן והבקר למען זבח ליהוה אלהיר ואת־ היותר החרמנו: טוניאמר שמואל אל־שאול הרף ואַגירה לר אַת אַשֶּׁר דַּבֵּר יהוה אַלֵי הַלַּילָה וַיִּאמֶר [ויאמרו כּ] לוֹ דבר: יוויאמר שמואל הלוא אם־קטן אַתַּה בַּעִינִיךָ רַאשׁ שָבָטֵי יִשְׂרָאֵל אַתַּה וַיִּמְשַׁחַךָּ יהוה למלר על־ישראל:יח וַיִּשׁלַחַר יהוה בַּדָרַרְ וַיֹּאמֶר לֵךְ וָהָחֶרָמְתַּה אָת־הַחֲשָאִים אַת־עַמֶלֶק וְנָלְחַמְתַּ בֹּוֹ ער־בַּלוֹתַם אתם: שולַמַה לא־שַמעת בַּקול יהוה וַהַעט אַל־הַשַּלֶּל וָהַעש הַרַע בְּעִינֵי יהוָה: בּוַיֹּאמֵר שאול אל־שמואל אשר שמעתי בקול יהוה ואלה בַּהַרֶךְ אַשָּׁר־שַׁלַחַנִי יהוָה וַאַבִּיא אַת־אַגַג'מַלֶּךְ עַמַלֵּק ואת־עמלק החרמתי: כאניקח העם מהשלל צאן ובַקר רַאשִית הַחָרָם לוֹבַּחַ לֵיהוה אַלהֵיךְ בַּגּלגַל: בבויאמר שמואל החפץ ליהוה בעלות וזבחים בשמע בקול יהוה הנה שמע מזבח טוב להקשיב מֶחֱלֵב אֵילֵים: בּגֹבֶּי חֲטָאת־לֶּסֶם מֶׁרִי וָאָוָן וּתְרָפִים הַפָּצֵר יַּעָן מַאַסְתַּ אֶת־דָבֵר יהוֹה וַיִּמְאַסְדָּ מִמֶּלְדְּ: ברולאמר שאול אל־שמואל חטאתי בי־עברתי

The passage containing that commandment is read annually to fulfill the *mitzvah* to remember, and the time chosen for that reading is the Sabbath before Purim, because Haman was an Amalekite — a descendant of the King Agag of our *Haltarah* — and the miracle of Purim was a deliverance from Amalek. Similarly, the enemies whom the Jews fought and killed after the miracle of Purim, as reported in the Book of *Esther*, were all Amalekites.

It is noteworthy that one of the beneficiaries of King Saul's misplaced compassion was Agag, the ancestor of Haman. The

Sages teach that Agag's wife conceived after the war during which Saul should have killed him, but did not — and that is how Haman came into being centuries later and came to threaten the very existence of the Jewish people. Those who question how the God of mercy could order the execution of "blameless" people should take note: Saul's pity on Agag led to the near extermination of Israel by Haman. In the more distant future, the Roman Empire, archfoe of Israel, carried on the task of Esau, its ancestor. Was it indeed merciful to spare the Amalekites whose progeny were the cause of so much bloodshed?

gressed the word of HASHEM and your word, for I have feared the people and I obeyed their voice. <sup>25</sup> And now, please forgive my sin and return with me, and I will prostrate muself to HASHEM."

<sup>26</sup> Samuel said to Saul, "I will not return with you for you have rejected the word of HASHEM and HASHEM has rejected you from being king over Israel!"

<sup>27</sup> Samuel turned away to leave, and [Saul] grabbed the hem of his tunic, and it tore. <sup>28</sup> Samuel said to him, "HASHEM has tom the kingship of Israel away from you today, and has given it to your fellow who is better than you. <sup>29</sup> Moreover, the Eternal One of Israel does not lie and does not relent, for He is not a human that He should relent."

<sup>30</sup> He said, "I have sinned. Now, please honor me in the presence of the elders of my people and in the presence of Israel; return with me, and I shall prostrate myself to HASHEM, your God."

<sup>31</sup> Samuel returned after Saul and Saul prostrated himself before HASHEM.

<sup>32</sup> Samuel said, "Bring to me Agag, king of Amalek." Agag went to him in chains; Agag said, "Truly, the bitterness of death has passed."

<sup>33</sup> Samuel said, "Just as your sword made women childless so shall your mother be childless among the women!" And Samuel split Agag before HASHEM in Gilgal. <sup>34</sup> Samuel went to Ramah; and Saul went up to his home at Gibeah of Saul.

את־פּי־יהוה ואת־דבריה כּי יַרְאתי את־העם ואשמע בקולם: כה ועתה שא נא את־חטאתי ושוב עמי ואשתחוה ליהוה: כו ויאמר שמואל אל־שאול לא אשוב עמר כי מאסתה את־דבר יהוה וימאסר יהוה מהיות מלך על ישראל:כו ויסב שמואל ללכת ויחוק בכנף־מעילו ויקרע: כחויאמר אליו שמואל הרע יהוה את-ממלכות ישראל מעליר היום ונתנה לרעה הטוב ממר: כטוגם נצח ישראל לא ישקר ולא ינחם בילא ארם הוא להנחם:לויאמר חטאתי עתה בַבַּרָנִי נא נגר־זקני עמי ונגר ישראל ושוב עמי והשתחויתי ליהוה אלהיר: לא וַיַשַב שמואל אחרי שאול וישתחו שאול ליהוה: לב ויאמר שמואל הגישו אלי את־אַגג מלך עמלק וילך אַליו אַגג מערנת ויאמר אַגג אכן סר מר־המות: לגויאמר שמואל באשר שכלה נשים חרבה בו־תשבל מנשים אמה וישסף שמואל את־ אגג לפני יהוה בגלגל: לרוילר שמואל הרמתה ושאול עלה אל־ביתו גבעת שאול:

### הפטרת פרשת פרה / HAFTARAS PARASHAS PARAH

The Maftir reading for Parashas Parah may be found on page 838 (Numbers 19:1-22).

Ezekiel 36:16-38 / יחזקאל לו:טו־לח

36 <sup>16</sup> The word of HASHEM came to me, saying: <sup>17</sup> Ben Adam, the House of Israel dwell on their land and contaminate it, by their way and by their actions. Like the contamination of a menstruous woman was their way before Me. <sup>18</sup> So I poured My anger upon them because of the blood that they poured upon the earth — and they defiled it with their idols — <sup>19</sup> so I scattered them among the nations and they were dispersed among the lands. According to their ways and their doings did I judge them; <sup>20</sup> and they came to the nations to which they came, and they desecrated My holy Name when it was said of them, "These are HASHEM's people, but they departed His land"; <sup>21</sup> but I pitied My holy Name that the House of Israel desecrated among the nations to which they came.

<sup>22</sup> Therefore say to the House of Israel: "Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: Not for your sake do I act, O House of Israel, but for My holy Name that you have desecrated among the nations to which you came. <sup>23</sup> And I will sanctify My great Name that was desecrated among the nations, that

לו יוֹנְיְהִי דְבַר־יהוֹה אֵלֵי לֵאמְר: יוֹבֶּן־אָרָם בֵּית יִשְׁרָאֵל יְשְׁכִים עַל־אַרְמָתָׁם וַיְטַמְּאוּ אוֹתָה בְּדַרְבֶּם יוּ וֵאֶשְׁפְּּךְ חֲמָתִי עֲלֵיהֶם עַל־הַדָּם אֲשֶׁר־שָׁפְּכָּוּ עַל־הַגָּעְלִילוֹתָם שְׁפְּטְתִים: כּנִיְבוֹא הָאֶרֶץ וּבְּגלִּוֹלֵיהֶם טִמְאִנּהָ: יים וֵאָפִיץ אֹתָם בַּגוֹיִם הָאֶרֶץ וּבְּגלִּוֹלֵיהֶם טִמְאִנּהָ: יים וֵאָפִיץ אֹתָם בַּגוֹיִם אֶל־הַגוֹיִם אֲשֶׁר־בָּאוּ שֶׁם וַיְחַלְּלוּ אֶת־שֵׁם קָּדְשֵׁי אֲשֶׁר־בָּאוּ שֶׁם וַיְחַלְּלוּ אֶת־שָׁם קָּדְשֵׁי אֲשֶׁר הַּיְּאַ וֹּתְלֵּלְ הַנֵּאַרְצְוֹ יָצְאוּ: כֹּא נֵאַחְמְל עַל־שֵׁם קָּדְשִׁי אֲשֶׁר חִלְּלְהוֹּ בֵּית יִשְׂרָאֵל כְּה אָמֵר אֲשֶׁר בְּאתָם שָׁם: בֵּגוֹיְם אֲשֶׁר־בָּאתֶם שָׁם: כּגוֹיָם אֲשֶׁר־בָּאתָם שָׁם: יְהוֹה לְא לְמַעְנְכֶם אֲנָי עשֶׁה בֵּית יִשְּרָאֵל כָּה אָמַר בָּאתֶם שָׁם: כּגוְקְדַשְׁי אֶת־שְׁמְי הַגָּלִוֹל הַמְחָלֶל בַּגוֹיִם אֲשֶׁר־בָּאתֶם שָׁם:

### →8 Parashas Parah

On the Sabbath after Purim, two Torah Scrolls are removed from the Ark. The Sidrah of the week is read from the first, and from the second, the chapter of Parah Adurnah, the Red Cow, is read. It gives the procedure through which people can purify themselves from the contamination caused by a human corpse. The reading of this chapter was instituted for this time of the year because Jews were required to purify themselves before coming to Jerusalem for the pilgrimage festival of Passover.

The Haftarah read on the Sabbath of Parashas Parah contains the verse, And I shall sprinkle pure water upon you, that you be cleansed. From all your contamination and from all your filth I will cleanse you (Ezekiel 36:25). There are other parallels in the Haftarah between the concepts of sin represented by contamination, and atonement represented by purity. This idea is discussed in the commentary to the ArtScroll Ezekiel (pp.534-5), as follows:

Freedom of will in moral matters is the first and irreplaceable condition for living one's life on the higher plane demanded by the Torah. Belief in man's freedom of action, however, is endangered by the fact that man cannot avoid death and that he is subject to the superficial limitations imposed by the forces of

uou desecrated among them. Then the nations shall know that I am HASHEM — the words of mu Lord HASHEM/ELOHIM - when I become sanctified through you in their sight: 24 and I shall take you from the nations and gather you in from all the countries, and I shall bring you to your Land: 25 and I shall sprinkle pure water upon you, that you be cleansed. From all your contamination and from all your filth I will cleanse uou: 26 and I shall give you a new heart, and a new spirit shall I put within you; I shall remove the heart of stone from your flesh and give you a heart of flesh: 27 and My spirit shall I put within you, and I shall cause you to go by My decrees and quard Mu laws and perform them: 28 and you shall dwell in the land that I gave your fathers; and you shall be to Me a people and I shall be your God: 29 and I shall save you from all uour contaminations, and I shall summon the grain and increase it, and I shall not place famine upon you; 30 and I shall increase the fruit of the tree and the produce of the field so that you no longer accept the shame of hunger among the nations. 31 Then nou will remember your evil ways and your doings that were not good, and you shall loathe yourselves in your own sight because of your sins and your abominations. 32 Not for your sake do I act — the words of mu Lord HASHEM/ELOHIM — let it be known to you. Be ashamed and humiliated because of your waus. O House of Israel.

33 Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: On the day when I cleanse you from all your sins, and cause the cities to be inhabited and the ruins to be built, 34 and the desolated land to be tilled instead of being desolate in the eyes of every passerby; 35 then they shall say, "This very land that was desolate has become a Garden of Eden; and the cities that were destroyed and were desolate and ruined shall be fortified — inhabited!" 36 And the nations that will remain around you will know that I am HASHEM. I will have rebuilt the ruins, replanted the wasteland. I, HASHEM, have spoken and acted.

חללתם בתוכם וידעו הגוים פי־אני יהוה נאם אדני יהוה בהקדשי בכם לעיניהם: כרולקחתי אתכם מן־ הגוים וקבצתי אתכם מכַּל־הַאַרְצוֹת וָהָבָאתִי אַתְבֶם עליכם מים אל-אדמתכם: כה וזרקתי וטהרתם מכל טמאותיכם ומכַל־גַּלוּלֵיכָם אֲטַהֵר אתכם: כונתתי לכם לב חדש ורוח חדשה אתן בקרבכם והסרתי את־לב האבו מבשרכם ונתתי לכם לב בשר: מואת־רוחי אתן בקרבכם ועשיתי את אשר־בחקי תלכו ומשפטי תשמרו ועשיתם: בחוישבתם בארץ אשר נתתי לאבתיכם והייתם לי לעם ואנבי אהיה לכם לאלהים: כט והושעתי אתכם מבל טמאותיכם וקראתי אל־הַרַגוֹ והַרבּיתי אתו ולא־אתו עליכם רעב: זוהרביתי את־פרי הַעץ ותנובת השרה למען אשר לא תקחו עוד חרפת בגוים: לאוזכרתם את־דרכיכם ומעלליכם אשר לא־טובים ונקטתם על עונתיכם ועל תועבתיכם: לבלא למענכם אַנִי־ עשה נאם אדני יהוה יודע לכם בושו והכלמו מדרכיכם בית ישראל: לגכה אמר אדני יהוה ביום טהרי אתכם מכל עונותיכם והושבתי את־ הערים ונבנו החרבות: לדוהארץ הנשמה תעבר תַחַת אַשַר הַיִּתָה שָׁמַמָה לְעִינֵי כַּל־עובר: להּ וָאַמְרוֹ הנשמה הארץ הלזו והנהרסות בצורות ישבו: החרבות והנשמות לו ויַדעו הַגּוֹיִם אָשֵׁר יִשַּאָרוֹ סביבותיכם כּי וֹ אַני יהוֹה בַּנִיתִי הַנַּהַרְסוֹת נַטַעַתִּי הַנְּשַׁמֵּה אַנִי יהוה דְבַּרְתִּי ועשיתי:

Sephardim conclude the Haftarah here. Ashkenazim continue.

<sup>37</sup> Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: Furthermore I will make Myself accessible to the House of Israel to act for them. I shall increase them — the men — like sheep. <sup>36</sup> Like the sheep for Divine service, like the sheep of Jerusalem on her festivals, so shall the destroyed cities be filled by sheep-men — and they shall know that I am HASHEM.

ַּה אָמַר אָדנֵי יֲהֹוֹה עוֹד וָאת אִדָּרֵשׁ לְבֵּית־יִשְׂרָאֵל לַצְשְׁוֹת לָהֶם אַרְבֶּה אֹתָם כַּצְּאו אָדֵם: יּהּכְּצְאו קָרָשִׁים כְּצְאו יְרְוּשָׁלֵם בְּמְוֹעֲדֶׁיהָ כֵּן תִּהְיֶינָה הֶעָרִים הֶחֲרֵבוֹת מְלֵאֻוֹת צְאוֹ אָדֶם וְיֵרְעִוּ כִּי־אָנִי יהוה:

nature. This belief is particularly shaken by the sight of a dead human being. If the whole human being has succumbed to death, been overpowered by physical forces — if man, like all other organic beings, cannot escape the spell of an overpowering force — then there is no room for the moral "you shall" next to the physical "you must." Moral freedom of will would then be an illusion, and the Divine law of morality with its demand for total free-willed devotion to the illuminating, purifying fire of its sanctuary would be incomprehensible (*R' Hirsch, Numbers* 19:22).

Thus, sin is related not only to death, but also to contamination, which is closely associated with death. Because the sinner is shackled by his desires, he loses spiritual control of his actions. He is swept along by the physical lusts that have overpowered his spiritual self. Thus, the most meaningful part of his life, the spiritual, has been killed. For this reason, when God forgives man's sin and grants him a new heart and a new spirit, He is imbuing him with purity, the state of mind in which man is the sole master of his actions. A living (and therefore a pure) person uses his body as he wills; it is his tool to use as he sees fit. The regenerate sinner, upon returning to the state of purity, joins once more the state of the living — and the free (Chazon HaMikra).

### HAFTARAS PARASHAS HACHODESH / הפטרת פרשת החודש

The Maftir reading for Parashas HaChodesh may be found on page 348 (Exodus 12:1-20).

יחוקאל מה:טו – מו:יח / Ezekiel 45:16 – 46:18

Most communities begin the Haftarah here. However, some Sephardic communities begin with 45:18.

**45** <sup>16</sup> The entire population of the land must join in this terumah with the prince of Israel.

<sup>17</sup> The prince's responsibility shall be the burnt-offerings, the meal-offerings and the libations on the festive days, the New Moons, and the Sabbaths — all festivals — of the House of Israel. He shall make the sin-offering, the meal-offering, the burnt-offering, and the peace-offering to atone for the House of Israel.

18 Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: In the first month on the first of the month you shall take a young bull without blemish. and you shall cleanse the Sanctuary. 19 And the Kohen shall take some of the blood of the sin-offering and apply it to the doorposts of the House and on the four corners of the Altar's Courtyard and on the doorposts of the gate of the Inner Courtyard. 20 And so shall you do for a week in the month - from [contamination caused by an unwitting or ignorant person shall you cleanse the House, 21 In the first month on the fourteenth day of the month. you shall have the Pesach, a festival of seven days; matzos shall be eaten. 22 The prince shall make on that day, for himself and for the entire population, a bull for a sin-offering. 23 During the first seven days of the festival he shall bring an elevation-offering for HASHEM: seven bulls and seven rams without a blemish daily for seven days, and, as a sin-offering, a goat daily; 24 and, as a mealoffering, an ephah for the bull and an ephah for the ram is he to bring; and a hin of oil for each ephah. 25 In the seventh month on the fifteenth day of the month, on the festival, let him bring the same for the seven days. Like the sin-offering, like the elevationoffering, like the meal-offering and like the oil

46 ¹ Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: The gate of the Inner Courtyard that faces eastward shall be closed during the six days of labor, but on the Sabbath day it shall be opened, and on the day of the New Moon it shall be opened. ² Then the prince shall enter by way of the hall of the gate from the outside and stand by the doorpost of the gate by which the Kohanim bring his elevation-offerings and his peace-offerings. He shall then prostrate himself at the threshold of the gate and depart, and the gate shall not be closed until the evening. ³ And the people of the land shall prostrate themselves at the entrance of that gate — on Sabbaths and on New Moons — before HASHEM.

<sup>4</sup> This is the elevation-offering that the prince shall bring to HASHEM: on the Sabbath day, six sheep without blemish and a ram without blemish; <sup>5</sup> with a meal-offering of one ephah for the ram; and for the sheep, a meal-offering according to what his hand can give, and a hin of oil for each ephah. <sup>6</sup> And on the New Moon, a bull from the herd without blemish, and six sheep

מה שבל העם הארץ יהיו אל התרומה הואת לנשיא בישראל: יועל־הנשיא יהיה העולות והמנחה והנסר בחגים ובחדשים ובשבתות בכל-מועדי בית ישראל הוא־יעשה אַת־הַחַשַאת ואַת־ המנחה ואת-העולה ואת-השלמים לכפר בעד בית־ישֶׁרָאַל:יח כָּה־אַמַרֿ אַדנַי יַהוֹהֿ בַּראשון בָּאַחַד לחדש תקח פריבויבקר תַמִים וְחִשַּאתַ אַת־ המקרש: שולקח הכהן מדם החשאת ונתן אל־ מזוות הבית ואל־ארבע פנות העורה למובח ועל־ מזוות שער החצר הפנימית: בוכן תעשה בשבעה בחרש מאיש שנה ומפתי וכפרתם את־הַבַּיִת: באבראשון בארבעה עשר יום לחדש יהיה לכם הפסח חג שבעות ימים מצות יאבל: בנועשה הנשיא ביום ההוא בעדו ובעד כל־עם הארץ פר חטאת: כגושבעת ימי־החג יעשה עולה ליהוה שבעת פַּרים ושבעת אילים תמימם ליום שבעת הַנְמֵים וְחַשַּׁאת שִּׁעִיר עָזֵים לַיִּוֹם: כדּ וּמִנְחַה איפה לפר ואיפה לאיל יעשה ושמו היו לאיפה: בּה בַּשַּביעי בַּחַמשַה עשר יום לַחַבשׁ בַּחַג יַעשַה בַאַלֵּה שִבְעַת הַיַּמֵים בַּחֲטָאת בַּעלֵה וְבַמְּנַחֲה וֹבַשַּׁמַן: מוֹ אּכֹּה־אַמַרֹ אַדֹנֵי יַהוֹהַ שַּׁעַר הַחַצַר הַפָּנִימִית הַפּנָה קַדִּים יָהָיַה סָגור שַשֵּת יְמֵי הַמַּעשֵה וֹבִיוֹם הַשַּׁבַּת' יפָּתֶח וּביוֹם החדשׁ יפּתח: בוּבא הַנַשִּׁיא דַּרַךְּ אוּלם השער מחוץ ועמד על־מזוּזת הַשַּּעַר וְעַשִּוּ הַבְּהַנִּים אַת־עוֹלַתוֹ וְאָת־שַׁלַמְיו וָהִשְׁתַחַנָה עַל־מִפְתַן הַשָּעַר וַיַצֵא וְהַשַּעַר לָא־יִסְגֵר עַר־הָעָרֵב: גוָהְשְׁתַּחַוּוּ עַם־הַאַּרֵץ פַּתַח הַשַּעַר הַהוֹא בַּשַּבַתוֹת וּבחרשים לפני יהוה: רוהעלה אַשַּׁר־יַקַרָב הַנַּשִּיא לֵיהוָה בִּיָוֹם הַשַּׁבַּת שְשַׁה כָבַשַּׁים תִּמִימֶם וְאַיָל תַּמֵים: הּוּמִנְחַה אַיפַה לַאַיִל וַלַכְּבַשִּׁים מִנְחָה מַתַּת יַדוֹ ושַׁמן הין וּוֹבִיוֹם הַחֹבֵשׁ פַּר בַּן־בָּקָר תִמִימֶם וַשַּׁשַׁת בִּבָשַים

### ⊌ Parashas HaChodesh

On the Sabbath before Rosh Chodesh Nissan, or on Rosh Chodesh if it falls on the Sabbath, two Torah Scrolls are removed from the Ark. From the first, the Sidrah of the week is read, and from the second, the Maftir, in this case, the passage giving the commandments associated with the very first Rosh Chodesh Nis-

san in Egypt.

The first day of Nissan was and always remains a historic day for the Jewish nation. It was the day when the people received their first commandment as a nation: Sanctify the New Moon. This ritual has a profound spiritual and historic significance. It is noteworthy that it was one of three commandments that the Syrian-

and a ram; they shall be without blemish. <sup>7</sup> An ephah for the bull and an ephah for the ram is he to make as the meal-offering; and for the sheep according to his means. And one hin of oil for an ephah.

8 Now when the prince enters, by way of the hall of the gate is he to enter, and bu the same way is he to leave, 9 But when the people of the land come before HASHEM, on the appointed days. whoever enters by way of the northern gate to worship is to leave by may of the southern gate, and whoever enters by way of the southern gate is to leave by way of the northern gate. He should not withdraw by way of the gate through which he entered. rather he is to leave by way of the opposite one. 10 And as for the prince among them, as they shall enter is he to enter, and as they leave is he to leave. 11 And on the festivals and the appointed times, the meal-offering shall be an ephah for the bull and an ephah for the ram. And for the sheep, according to what his hand can give, and a hin of oil for each ephah. 12 Now when the prince offers a free will-offering - an elevation-offering or a peace-offering as a free will-offering to HASHEM — then one should open for him the gate facing eastward. He shall make his elevation-offering and his peace offerings as he does on the Sabbath day: then he shall depart, and one is to close the gate after his departure.

<sup>13</sup> A sheep in its first year without blemish are you to make as a daily elevation-offering for HASHEM. Every morning are you to make it. <sup>14</sup> You shall bring a meal-offering with it every morning — one-sixth of an ephah and one-third of a hin of oil with which to mix the flour; a meal-offering to HASHEM — an eternal decree, continually. <sup>15</sup> And they shall make the sheep and the meal-offering and the oil every morning as a continual offering.

Sephardim conclude the Haftarah here. Ashkenazim continue.

<sup>16</sup> So says my Lord HASHEM/ELOHIM: If the prince makes a gift to one of his sons — since it is his heritage that will belong to his sons — it is their holding by inheritance. <sup>17</sup> But if he makes a gift from his inheritance to one of his subjects, it shall remain his until the year of freedom, then it shall revert to the prince; his inheritance must by all means pass to his sons. <sup>18</sup> So that the prince shall not take from the inheritance of the people to rob them of their holdings. From his own property is he to endow his sons in order that My people be not scattered, each man from his holding.

here. Ashkenazim continue.

סוּ כְּה־אָמֵּר אֲדֹנֵי יֵהוֹּה כִּי־יִּתֵּׁן הַנָּשִׁיא מַחָּנָה לְאָישׁ
מְּבָּנִיו נְחֲלָתוֹ הָיִא לְבָנֵיו תִּהְיֵה אֲחְזָתָם הָיא בְּנַחֲלָה:
יוּ וְכִי־יִּתֵּׁן מַתָּנָּה מִנַּחֲלָתוֹ לְאַחַר מֵעֲבָלָיו וְהָיְתָה לּוֹ
עַר־שְׁנַת הַדְּלוֹר וְשָבֵת לַנָּשִׂיא מִנַּחֲלֵת הָעָׁם לְהְוֹנֹתָם
תְּהְיֵה: יחּ וְלְא־יִלֵּח הַנָּשִׂיא מִנַּחֲלֵת הָעָם לְהְוֹנֹתָם
מַאֲחָזָתוֹ יַנְחָל אֶת־בָּנֵיו לְמַעַן אֲשֶׁר לְא־
יַפְצוֹ עַמִּי אִישׁ מֵאַחָזָתוֹ:

ואיל תמימם יהיו: ואיפה לפר ואיפה לאיל יעשה

לאיפה: חובבוא הנשיא דרך אולם השער יבוא

יצא דרך־שער נגב והַבּאֹ הַרֶּר־שַער נגב יצא

דרה־שער צפונה לא ישוב דרה השער אשר־בא

בו בי נכחו יצא [יצאו כי]: יוהַנַשיא בּתוֹכֶם בְּבוֹאֲם

יבוא ובצאתם יצאו: יאובחגים ובמועדים תהיה

המנחה איפה לַפַּר ואיפה לַאַיל ולכבשים מתת

יַרוֹ וְשֵׁמֵן הַין לֵאֵיפֵה: יבּ וְכִי־יַעֲשֵה הַנַּשִׁיא נַדַבְּה

עולה או־שלמים נדבה ליהוה ופתח לו את־

השער הפנה קרים ועשה את־עלתו ואת־שַלַמִיו

באשר יעשה בּיוֹם הַשַּׁבַּת וַיַצַא וָסָגַר אָת־הַשַּׁעַר

אחרי צאתו: יגולבש בו־שנתו תמים תעשה

עולה ליום ליהוה בַּבַּקֵר בַּבַּקר תַעשה אתו:

ידומנחה תעשה עליו בבקר בבקר ששית האיפה

ושמו שלישית ההיו לרס את־הַּסּלַת מנְחַה'

ליהוה חקות עולם תמיר: טויעשו [ועשו כי] אַת־

הכבש ואת־הַמַּנְחָה וָאַת־הַשַּׁמֵן בַּבּקַר בַּבּקַר עוֹלַת

תשיג ידו

עם־הארץ

מנחה ולכבשים כאשר

ובדרפו יצא: טובבוא

תַמִיד:

When Rosh Chodesh Nissan falls on Sunday, some congregations add the first and last verses of the *Haftarah* for *Shabbas* Erev Rosh Chodesh, see page 1214.

When Rosh Chodesh Nissan falls on *Shabbos*, some congregations add the first and last verses of the *Haftarah* for *Shabbas* Rosh Chodesh, page 1214.

Greeks, in the time before the Chanukah miracle, attempted to nullify by force. The other two were Sabbath observance and circumcision. Clearly, therefore, Israel's enemies understood that the sanctification of the New Moon was basic to the existence of Israel as a nation of Torah.

Commentators explain that, by virtue of this cornmandment, God gave the Jewish people mastery over time. From that moment onward, the calendar with its cycle of festivals could exist only when the Sages of Israel declared the new month. This signifies more than control over the reckoning of time, the dating of legal documents, and all the banalities to which man is subject in his everyday life. It represents the potential for renewal. The Jew-

ish people is symbolized by the moon because, although the moon wanes, it waxes as well. It stands for hope, for the confidence that there is a future as well as a past. This vibrancy assures that any conquest of the Jewish people can never be more than temporary. Israel may seem to disappear from the panorama of history — but so does the moon. The moon returns — and Israel, by means of the power vested in it by the Torah, sanctifies the new month. So, too, the nation constantly renews its vigor, constantly defles the laws of history that insist it should have long since become extinct, constantly demonstrates its ability to make itself the vehicle for the prophecies of redemption and a greater spiritual world.

# HAFTARAS SHABBAS HAGADOL / הפטרת שבת הגדול

There are various customs regarding the *Haftarah* of *Shabbas HaGadol*. According to many authorities it is read only if Erev Pesach falls on the Sabbath (see *Ba'er Heitev* 430:1). The custom of the Vilna Gaon was to read it on all days except Erev Pesach. Most communities read it on the Sabbath before Pesach, regardless of the date.

מלאכי גדיבד / Malachi 3:4-24

3 <sup>4</sup> Then the offering of Judah and Jerusalem will be pleasing to HASHEM, as in days of old and in former years. <sup>5</sup> I shall approach you for judgment, and I will be an urgent witness against the sorcerers, the adulterers, those who swear falsely, those who withhold the wage of laborer, widow, and orphan, who pervert the judgment of the stranger, and do not fear Me—so saus HASHEM, Master of Legions.

<sup>6</sup> For I, Hashem, have not changed; and you, O children of Jacob, have not ceased to be. <sup>7</sup> From the days of your forefathers you strayed from My decrees and did not observe them — return to Me and I will return to you, says Hashem, Master of Legions. Yet you say: "For what should we repent?" <sup>8</sup> Should a man rob God, as you rob Me? Yet you say: "How have we robbed You?" — through the tithe and the priestly gift! <sup>9</sup> You are afflicted with a curse, yet Me you still rob, the entire nation.

<sup>10</sup> Bring the entire tithe to the storehouse and let there be food in My House — and test Me now thereby, says HASHEM, Master of Legions, if I will not open for you the windows of heaven and pour down for you blessing beyond your capacity. <sup>11</sup> I shall frighten away the devouring [locust] and it will not destroy the fruit of the land, and the vine of the field will not lose its fruit, says HASHEM, Master of Legions. <sup>12</sup> All the nations will praise you, for you will be a desirable land, says HASHEM, Master of Legions.

13 You have spoken harshly against Me, says HASHEM, yet you say: "How have we spoken against You?" 14 You said: "To serve God is useless, and what did we gain for keeping His charge or for walking submissively before HASHEM, Master of Legions? 15 So now we praise wanton sinners, those who did evil were even built up, they have even tested God and been spared."

<sup>16</sup> Then those who fear HASHEM spoke to one another, and HASHEM listened and heard; it was inscribed before Him in a book of remembrance of those who fear HASHEM and meditate upon His Name. <sup>17</sup> They shall remain Mine as a treasure — says HASHEM, Master of Legions — of the days when I make [judgment] — and I shall have compassion on them, as a man has compassion on his son who serves him. <sup>18</sup> Then you will return and see the difference between the righteous and the wicked,

ג רוערבה ליהוה מנחת יהודה וירושלם כימי עולם וּבשנים קדמניות: ה וקרבתי אליכם למשפט והייתי ו עד ממהר במכשפים ובמנאפים ובַנְשַבַּעִים לַשֵּקר ובעשקי שבר־שביר אלמנה ויתום ומטי־גר ולא יראוני אמר יהוה צבאות: וכי אַנִי יהוה לא שַנִיתִי ואתם בני־יעקב לא כליתם: ז למימי אבתיבם סרתם מחקי ולא שמרתם שובו אַלִי ואַשובה אַלִיכָם אמר יהוה צבאות ואַמַרתַם בַּמַה נַשִּוב: חַהַיִקְבָּע אַרַם אלהים כי אתם לבעים אתי ואמרתם במה קבענור המעשר והתרומה: טבּמאַרה אַתַּם נַאַרִים ואתי אתם לבעים הגוי כלו: י הביאוּ את־כַּל־הַמַּעשׁר אַל־ בית האוצר ויהי טֶרֶף בביתי וּבַחַנוּני נַא בּוֹאת אמר יהוה צבאות אם לא אַפְתַח לַכָם אַת אַרבּות הַשָּׁמֵים וַהַרִיקתִי לָכָם בִּרַכַה עַד־בַּלִי־דֵי: יא וְגַעַרתִי לכם באבל ולא־ישחת לכם את־פרי האדמה ולא־ תַשַּבָּל לַכַם הַגַּפַן בַּשַּׁרָה אַמֵר יהוָה צָבַאָות: יב וָאָשָׁרָוּ אַתֶּכָם כַּל־הַגוֹיֵם כִּי־תַהָיִוּ אַתַּם אֲרֵץ חֵׁפֵץ אַמֵר יהוה צבאות: יו חזקו עלי דבריכם אַמֵּר יהוה וַאַמְרַתַּם מה־נדברנו עליף: ד אמרתם שוא עבד אלהים ומה־ בַּצַע בִּי שַׁמַרנוּ מִשְׁמֵרתוּ וְכִי הַלְּכִנוּ קַרְרְנִּית מִפְּנֵי יהוה צָבַאות: טוּ וְעַתַּה אַנַחָנוּ מַאַשְׁרִים זַדִים גַּם־נָבָנוּ עשי רשַעָה גַם בַּחַנוּ אַלהים וַיּמַלַטוּ: יּס אַז נדבּרוּ יראי יהוה איש אל־רעהו ויקשב יהוה וישמע ויכַתב ספר זכרון לפניו ליראי יהוה ולחשבי שמו: יוְהַיוּ לִי אַמֵר יהוה צְבַאוֹת לַיּוֹם אַשֵּׁר אַנִי עשַה סָגַלָּה וָחַמֶּלְתִּי עַלִיהַם בַּאַשֵּר יַחִמל אִישׁ עַל-בּנוֹ הַעבר אתו: יחושבתם וראיתם בין צדיק לרשע

### → Haftaras Shabbas HaGadol

The Sabbath before Pesach is called Shabbas HaGadol, the Great Sabbath, because in Egypt it was the day when the Jewish people took the sheep that they would bring as their pesach-offerings. Each family tied its sheep to a bedpost and informed the infuriated Egyptians that the sheep, an Egyptian deity, would become an offering to HASHEM. The Egyptians were powerless to react, but the Jews did not know that. They acted as they did because Moses told them to — and because they trusted God and His prophet. Thus, the Sabbath before the first redemption was a day when the Jews showed faith and were rewarded with God's protection.

The *Haftarah* comes from the very last chapter in the Prophets. It, too, urges the people to trust in God and in the legacy of Moses.

It includes the farnous challenge that God makes to people who are afraid to give charity because it will impoverish them. Bring Me your tithes, God says, and test Me now thereby . . . if I will not open for you the windows of heaven and pour down for you blessing beyond your capacity. An auspicious time of the year for such an assurance, because it is before Pesach that it is so imperative for Jews to extend generous help to their brethren.

The Haftarah ends with the stirring call to remember the teachings of Moses — because God will soon send us His prophet Elijah to herald the great and awesome day of HASHEN. Redemption is not a matter of remembrance; it is always imminent, always awaiting us if we but merit its coming. May it come speedily in our days. amen.

between one who serves God and one who does not serve Him.

19 For behold! the day is coming, burning like an oven; all the wanton ones and all the evildoers will be stubble and the coming day will set them ablaze, says HASHEM, Master of Legions, it will leave them no root or branch.

20 But for you that revere My Name, a sun of righteousness will shine forth, with healing on its wings; and you shall go forth and prosper like fatted calves.

21 You will trample the wicked, for they will be like dust under the soles of your feet, on the day that I prepare, says HASHEM, Master of Legions.

<sup>22</sup> Remember the teaching of Moses, My servant, which I commanded him at Horeb for all Israel, decrees and ordinances.
<sup>23</sup> Behold! I send you Elijah the prophet, before the great and awesome day of HASHEM.
<sup>24</sup> He shall restore the heart of fathers to children and the heart of children to their fathers, lest I come and strike the land with destruction.

Behold! I send you Elijah the prophet, before the great and awesome day of HASHEM.

בֵּין עבֵר אֱלֹהִים לַאֲשֶׁר לָא עֲכָרְוֹיִּט כִּי־הַנֵּה הַיוֹם בָּא בּעֵר בַּתַנִּוּר וְהָיֹּוּ כָּל־זִרִים וְכָל־עשֵׁה רִשְׁעָה לֵשׁ יְלְהַט אֹתָם הַיִּוֹם הַבָּא אָמַר יהוֹה צְּכָאוֹת אֲשֶׁר לֹא־ יַעֲלָב לָהֶם שְׁרֶשׁ וְעַנֵף: בּוְזֵרְחָה לָכֶם יִרְאֵי שְׁמִּי שֵׁמֶשׁ צְרָלֵּה וּמַרְפֵּא בִּכְנָפֵיהָ וְיצָאתֵם וּפִשְׁתֶּם בְּעָגְלֵי מַרְבֵּלְ: מִוֹרָת משֶׁה רְשָׁנִי בִּיּוֹה אָפֶר הַחַת בַּפְּוֹת לַכֶּם אָת אֵלְיָה הַנָּבְיא לִפְנִי בַּוֹא יִוֹם יהוֹה הַנָּרְוֹת לֶלֶכֶם אָת אֵלְיָה הַנָּבְיא לִפְנִי בַּוֹא יִוֹם יהוֹה הַנָּרְוֹל אבּוֹתם פַּן־אַבוֹא וָהְכֵּיתִי אַת־הַאָּרֵץ חֲרָם:

הְנֵّה אֲנֹבִי שׁלֵח לֶבֶׁם אֻת אֵלְיֵּה הַנָּבֶיא לְפְנִי בּוֹא יִוֹם יהוֹה הַנָּרִוֹל וִהַנוֹרָא:

### HAFTARAS PESACH — FIRST DAY / הפטרת פסח – יום אי

The Torah reading for the First Day of Pesach may be found on page 354 (Exodus 12:21-51), and the maftir on page 892 (Numbers 28:16-25).

Joshua 3:5-7; 5:2-15; 6:1, 27 / יהושע גיהרו; היברטו; ויא, בו

3 <sup>5</sup> And Joshua said to the people, "Prepare yourselves, for tomorrow HASHEM will do wonders in your midst." 
<sup>6</sup> And Joshua said to the Kohanim, "Carry the Ark of the Covenant and advance to the head of the people." And they carried the Ark of the Covenant, and they went to the head of the people.

<sup>7</sup>And HASHEM said to Joshua, "This day I will inaugurate your greatness in the sight of all Israel that they may know that as I was with Moses, so will I be with you."

5 <sup>2</sup> At that time HASHEM said to Joshua, "Make sharp knives and return and circumcise the Children of Israel a second time." <sup>3</sup> And Joshua made sharp knives and circumcised the Children of Israel at the Mount of Aralos.

<sup>4</sup> This is the reason why Joshua circumcised: the entire nation that left Egypt — the males, all the men of battle — had died in the wildemess on the way during their exodus from Egypt. <sup>5</sup> All the people that left were circumcised, but all the people that were bom in the wildemess on the way during their exodus from Egypt were not circumcised. <sup>6</sup> Because forty years the Children of Israel journeyed in the wildemess until the death of all the nation — the men of battle — who left Egypt and did not hearken to the voice of HASHEM, about whom HASHEM had swom that He would not

ג הויאמר יהושע אל־העם התקדשו כי מחר יעשה יהוה בַּקרבָבם נַפְלַאות: ו וַיָּאמֶר יְהוּשְׁעַ אֵל־הַבְּהַנִים ֹלָאמֹר שַאוּ אֱת־אֱרון הַבָּרִית וְעְבַרָוּ לְפָנֵי הַעֲם וַיִּשְאוּ אָת־אַרוֹן הַבְּרִית וַיֵּלְכִוּ לִפְנֵי הַעָם: זְנַיָּאמֶר יהוה אל־יהושע היום הוה אחל גדלה בעיני כַּל־ישראַל אשר ידעון בּי בּאשר הייתי עם־משה אהיה עמּך: ה בּבַעת הַהָּיא אַמֵּר יהוה אַל־יִהוּשְׁעַ עַשַּה לְּךָּ חרבות צרים ושוב מל את־בני־ישראל שנית: ג וַיַּעשֹּ־לָוֹ יִהוֹשָעַ חֲרבוֹת צָרִים וַיַּמַל אָת־בָּנַי ישָרָאֵל אֵל־גָּבְעַת הָעַרָלְוֹת: -וֹוֶה הַרָּבָר אֲשֵר־מַל יהושע כל-העם היצא ממצרים הזכרים כל ו אנשי הַמִּלְחַמָּה מֵתוּ בַמִּרָבַּר בַּדְּרֵך בִּצְאתָם מִמִּצְרֵיִם: הַבֶּי־מֶלָים הַיֹּוֹ בָּל־הַעָם הַיִּצְאֵים וַבַּל־הַעָּם הַיִּלֹדִים בַּמַּדְבֵּר בַּדֵּרָךְ בַּצָאתֵם מִמַּצְרַים לא־מלו: ובי ו אַרבַּעים שַנַה הלכוּ בני־ישראל במדבר עד־הם כַּל־הַגֹּוֹי אַנְשֵׁי הַמִּלְחַמָה הַיִּצְאִים מִמְצְרַיִם אֲשֵׁר לא־שמעו בקול יהוה אשר נשבע יהוה להם לבלתי

→ Haftarah for the First Day of Pesach

The narrative of the Haftarah parallels strikingly that of the Torah reading. In both cases, a long period of time had gone by during which the people had not been able to circumcise their young, and consequently they were not eligible to bring the pesach-offering. Joshua arranged for the entire nation to be circumcised in a massive demonstration of devotion to God and His covenant. After the offering was brought and the festival observed, Joshua turned his attention to the conquest of Jericho. The commandments of pesach and circumcision once again provided the

necessary merits for a great new chapter in Jewish history.

During the years in the Wilderness, the people were not circumcised because the rigors of travel would have made it dangerous for newly circumcised infants, and because the climate in the Wilderness was not conducive to a proper recovery.

Pharaoh's astrologers foretold that the Jews would encounter blood in the Wilderness, so the Egyptians taunted them that God was taking them to the Wilderness to annihilate them. Now it became obvious that this blood vision referred to the blood of circumcision, Israel's covenant with God. Thus, the circumcision

show them the Land which HASHEM had sworn to their forefathers to give us, a land flowing with milk and honey. <sup>7</sup> But their children He raised in their stead — those Joshua circumcised since they were uncircumcised because they did not circumcise them on the way. <sup>8</sup> It was when all the nation had finished being circumcised, they remained in their place in the camp until they recuperated.

<sup>9</sup> And HASHEM said to Joshua, "Today I have removed the reproach of Egypt from upon you." He called the name of that place Gilgal until this day. <sup>10</sup> And the Children of Israel encamped at Gilgal and made the pesach-offering on the fourteenth day of the month at evening in the plains of Jericho. <sup>11</sup> They ate from the aged grain of the Land on the day after the pesach-offering, matzos and roasted grain, on this very day. <sup>12</sup> When the manna was depleted the following day, they ate from the aged grain of the Land. The Children of Israel did not have manna anymore; they ate from the grain of the Land of Canaan that year.

<sup>13</sup> It was when Joshua was in Jericho that he lifted up his eyes and saw, and behold! A man was standing opposite him with his sword drawn in his hand. Joshua went to him and said to him, "Are you for us or for our enemies?"

14 And he said, "No, I am the commander of the Host of HASHEM; now I have come."

Joshua fell before him to the ground and prostrated himself and said to him, "What does my lord say to his servant?"

<sup>15</sup> And the commander of HASHEM's Host said to Joshua, "Remove your shoe from your foot, for the place upon which you stand is holy." And Joshua did so.

6 Jericho had closed its gates and was barred because of the Children of Israel; no one could leave or enter.

 $^{27}$  And HASHEM was with Joshua, and his renown traversed the land.

הראותם את־הארץ אשר נשבע יהוה לַאַבוֹתַם לתת לנו ארץ זבת חלב ודבש: זואת־בּנֵיהֶם הַקִּים תחתם אתם מל יהושע בי־ערלים היו בי לא־מלו אותם בדרה: ח ויהי באשר תמו כל הגוי להמול וישבו תחתם במחנה עד חיותם: טויאמר יהוה אל־ יהושע היום גלותי את־חרפת מצרים מעליבם ויקרא שם המקום ההוא גלגל עד היום הזה: יוַיֶּחַנְוּ בני־ישראל בגלגל ויעשו את־הַפַּסח בָּאַרְבַּעַה עשר יום לַחַרָשׁ בַּערב בַּערבות יריחו: יאויאכלו מעבור האַרץ ממחרת הפסח מצות וקלוי בעצם היום הזה: יב וישבת המן ממחרת באכלם מעבור הארץ ולא־היה עוד לבני ישראל מו ניאכלו מתבואת ארץ כּנַען בַּשַּנָה הָהָיא: יגוַיִהָי בָּהִיוֹת יהושע ביריחו וישא עיניו וירא והנה־איש עמר לנגדו וחרבו שלופה בירו וילך יהושע אליו ויאמר לו הלנו אתה אם־לצרינו: יד וַיֹּאמֵר וֹ לֹא כִּי אַנִי שַר־ צבא־יהוה עתה באתי ויפל יהושע אל־פַנִיו אַרצַה וישתחו ויאמר לו מה אדני מדבר אל־עבדו: טו ויאמר שר־צבא יהוה אל־יַהוּשְׁעַ שַל־נַעַלְךּ מֵעַל רגלר כי המקום אשר אתה עמד עליו קדש הוא ויעש יהושע כּן: ו אויריחוֹ סגרת ומסגרת מפּני בּנִי יִשְׂרָאֵל אֵין יוֹצֵא וָאֵין בַּא: כּז נַיָּהֵי יהוָה אֶת־יִהוֹשְׁעַ וַיָהִי שַׁמַעוֹ בַּכַל־הַאַרֵץ:

## HAFTARAS PESACH — SECOND DAY / הפטרת פסח – יום ב׳

The Torah reading for the Second Day of Pesach may be found on page 680 (Leviticus 22:26-23:44), and the maftir on page 892 (Numbers 28:16-25).

### Kings 23:1-9; 21-25 | מלכים ב כג:א־ט; כא־כד

23 <sup>1</sup> The king sent and all the elders of Judah and Jerusalem gathered before him. <sup>2</sup> The king went up to the House of HASHEM, and all the men of Judah and the inhabitants of Jerusalem were with him, and the Kohanim and the prophets and all the people, from young to old; he read in their ears all the words of the Book of the Covenant that had been found in the House of HASHEM.

<sup>3</sup> The king stood on the platform and sealed a covenant before HASHEM: to follow HASHEM and to observe His commandments, His testimonies, and His decrees with a complete heart and a complete soul, to establish the words of this covenant that בג אַנִיּשְׁלֵח הַמֶּלֶךְ נַיְּאַסְפָּוּ אֵלֶיוּ כָּל־זִקְנֵּי יְהוּדָה וִירְוּשָׁלֵם: בּנִיּעַל הַמֵּלֶךְ בִּית־יהוֹה וְכָל־אִישׁ יְהוּדָה וְכָל־יִשְׁבֵּׁי יְרִוּשָׁלֵּם אָתוֹ וְהַבְּהָנִים וְהַוְּבִיאִים וְכָל־ הָאָם לְמַקָּטְן וְעַד־נָּדְוֹל וַיִּקְרֵא בְאָוְנִיהֶּם אֶת־כָּל־ דְּבְרֵי סֵפֶּר הַבְּלִית הֻנִּמְאַא בְּבֵית יהוֹה: גוַיְּעֲמְד הַמֶּלֶךְ עַל־הָעַמוּד וַיִּכְרָת אֶת־הַבְּרָית ו לִפְנֵי יהוֹה לָלֶכֶת אַחַר יהוה וְלִשְׁמֹר מִצְוֹתִיו וְאֶת־עֵדְוֹתְיו וְאֶת־בְּרָית הַוֹּאת בְּכָל־לֵב וּבְכָל־לֵבֶּשׁ לְהָלִים אֶת־דְּבְרֵי הַבְּרֵית הַוֹּאת

"removed the reproach of Egypt" from upon them.

#### → Haftarah for the Second Day of Pesach

The incident recorded in this *Haftarah* took place in the waning days of the First Temple era. It was a time when hope for a rejuvenation of the Jewish spirit seemed to be lost and when there was no way to avoid the impending destruction and exile. And then,

an inspiring transformation took place, one that the Haftarah describes as unprecedented.

The son of the great and righteous King Hezekiah was the diametrical opposite of his noble father. King Manassah was an idolater who zealously sought to uproot the service of Hashem from the Jewish people and replace it with the vilest forms of idol worship. In his long reign he virtually succeeded and when his

were written in this book — and the entire people accepted the covenant.

4 The king instructed Hilkiahu the Kohen Gadol, the Kohanim of the second rank, and the gate keepers to remove from the Temple of HASHEM all the vessels that had been made for the Baal, the Asherah, and all the heavenly hosts: they burned them outside of Jerusalem on the plains of Kidron, and they carried their ashes to Bethel. 5 He dismissed the priests whom the kings of Judah had appointed to burn offerings on the high places in the cities of Judah and the surroundings of Jerusalem, and also those who burned incense to the Baal, the sun, the moon, the constellations, and to all the heavenly hosts. 6 He removed the Asherah from the House of HASHEM to the Kidron valley outside Jerusalem; he burned it and pounded it to dust, and he threw its dust upon the grave of the lidolworshipinal common people. 7 He smashed the rooms of the idolaters that were in the House of HASHEM, where the women used to weave draperies for the Asherah.

8 He brought all the Kohanim from the cities of Judah and he defiled the high places where the priests used to burn offerings, from Geba to Beer-sheba, and he smashed the high places at the gates that were at the entrance of the gate of Joshua, the governor of the city, which were at a man's left at the gate of the city. 9 But the priests of the high places were not permitted to ascend upon the Altar of HASHEM in Jerusalem, they were only permitted to eat matzos among their brethren.

<sup>21</sup> The king commanded the entire nation, saying: "Bring the pesach-offering to HASHEM, your God, as it is written in this Book of the Covenant." 22 For such a pesach-offering had not been offered since the days of the Judges who judged Israel. and all the days of the kings of Israel and the kings of Judah. <sup>23</sup> But in the eighteenth year of King Josiah this pesach was offered to HASHEM in Jerusalem. 24 Also Josiah removed the sorcery-objects of Ov. Yid'oni, and the teraphim, the filth-idols. and the abominations that had been seen in the land of Judah and Jerusalem, in order to establish the words of the Torah that were written in the Book that Hilkiahu the Kohen found in the House of HASHEM.

25 Before him there had never been a king who returned to HASHEM with all his heart, with all his soul, and with all his resources, according to the entire Torah of Moses, and after him, no one arose like him.

grandson Josiah succeeded to the throne as an eight year old, his education was so carefully controlled by the minions of the idols that he was not even aware that there was a Jewish Torah! Then, the Kohen Gadol Hilkiah found the Torah Scroll of Moses that had been hidden in the Temple to protect it from the destructive zeal of Manassah's cohorts. The king, then twenty-six, heard and asked to see it. It was read to him and caused a profound spiritual transformation. He repented and took the nation with him. He removed the idols and their priests, blew a fresh and wholesome spirlt into a people grown decadent. The capstone of his return to the Torah

הרחבים על-הספר הזה ויעמד כל-העם בַּבַּרִית: רויצו המלה את־חלקיהו הַכּהָן הַגַּרול ואת־כָּהָנִי המשנה ואת-שמרי הסף להוציא מהיכל יהוה את בל-הבלים העשוים לבעל ולאשרה ולכל צבא השמים וישרפם מחוץ לירושלם בשדמות קדרון ונשא את־עפרם בית־אל: הוהשבית את־הַכְּמַרִים אשר נתנו מלכי יהודה ויקטר בַבמות בערי יהודה ומסבי ירושלם ואת־המקטרים לבעל לשמש ולירח ולמזלות ולכל צבא השמים: וויצא את־ האשרה מבית יהוה מחוץ לירושלם אל-נחל קדרון וישרף אתה בַּנַחַל קַרַרון וַיַּרֵק לְעַפָּר וַיַּשְׁלֵךְ את־עפרה על־קבר בני העם: זויתץ את־בתי הַקְּרָשִׁים אָשֵר בָּבֵית יהוָה אַשֵּר הַנַּשִׁים אָרְגוֹת שֵׁם לאשרה: חוַיַבַא אֶת־כַּל־הכּהַנִים יהורה ויטמא את־הַבַּמות אַשֵּר הכהנים מגבע עד־בָּאֶר שֲבַע וְנַתַץ אֶת־בַּמוֹת ַדַשָּערים אַשֵּר־פָּתַח שַעַר יָהושָׁעַ שַר־הַעִיר אַשר־ על־שמאול איש בשער העיר: טאַר לא יַעַלוּ כְּהַנֵּי הבמות אל-מובח יהוה בירושלם בי אם־אַכְלוּ מצות בתוך אחיהם: כאויצו הַמְּלַךְ אַת־כַּל־הַעַם לאמר עשו פסח ליהוה אלהיכם כַּכַּתוּב עַל סֵפֵר הַבָּרֵית הַזָּה: כּכ כַּי לָא נַעֲשַה כֹפַּסח הוֹּה מימוֹ השפטים אשר שפטו את־ישראל וכל ימי מלכי ישראל ומלכי יהודה: כג פי אם־בשמנה עשרה שנה למלך יאשיהו נעשה הפסח הזה ליהוה בירושלם: כדוגם את־האבות ואת־הידענים ואת־התרפים ואת־הַגּללים ואת כּל־הַשַּקצִים אשר נראוּ בּארַץ יהורה ובירושַלַם בָּעֵר יָאשַיַהוּ לְּמַּעַן הַקָּים אֶת־ דַּבָרֵי הַתּוֹרָה הַכַּתַבִּים עַל־הַסְּפַר חלקיהו הַכּהֵן בֵּית יהוָה: כּהוֹכַמֹּהוֹ לִא־הַיַּה לְפַנִּיו מֹלֵךְ אַשַׁר־שַב אֵל־יהוה בְּכַל־לְבַכָּו וּבְכַל־נַפְשׁוֹ ובכל־מאדו ככל תורת משה ואחריו לא־קם בַּמַהוּ:

was a joyous and sincere celebration of Pesach, which was highlighted by the pesach-offering in Jerusalem.

Aside from its relevance to the festival because of its story of the pesach-offering, the Haftarah has another message that is appropriate to this time of the year. Both the first Pesach and the Pesach of Josiah represent times of renewal. In the time of Moses, Israel became a nation. In the time of Josiah, it renewed the soul of its nationhood. And if that could be done once, we can be confident that it will indeed be done again with the coming of the final redemption.

# HAFTARAS PESACH — SHABBAS CHOL HAMOED / הפטרת פסח – שבת חול המועד

The Torah reading for Shabbas Chol HaMoed Pesach may be found on page 504 (Exodus 33:12-34:26) and the maftir on page 892 (Numbers 28:19-25).

Ezekiel 37:1-14 / יחוקאל לז:א־יד

37 <sup>1</sup> The hand of HASHEM was upon me; it took me out, by the spirit of HASHEM, and set me down in the valley, which was full of bones. <sup>2</sup> He led me around and around them, and behold! — they were very abundant upon the surface of the valley, and behold! — they were very dry. <sup>3</sup> Then He said to me, "Ben Adam, can these bones live?" And I said, "My Lord HASHEM/ELOHIM, You know."

<sup>4</sup>He said to me, "Prophesy over these bones and say to them: 'O dry bones, hear the words of HASHEM. <sup>5</sup> Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM to these bones: Behold! — I bring spirit into you and you shall live. <sup>6</sup> I shall put sinews upon you and bring flesh upon you and draw skin over you. Then I shall put spirit into you and you shall live; and you shall know that I am HASHEM.'"

<sup>7</sup> And I prophesied as I had been commanded, and there was a noise while I prophesied, and behold! — a rattling and the bones drew near, bone to matching bone. <sup>8</sup> Then I looked and behold! — sinews were upon them and flesh had come up and skin had been drawn over them; but the spirit was not in them. <sup>9</sup> Then He said to me, "Prophesy to the spirit, prophesy, Ben Adam, and say to the spirit, Thus says my Lord HASHEM/ ELOHIM: From the four directions come, O spirit, and blow into these slain ones that they may live."

<sup>10</sup> I prophesied as I had been commanded; the spirit entered them and they lived and they stood upon their feet — a very, very vast multitude.

11 And he said to me, "Ben Adam, these bones — they are the whole family of Israel; behold! — they say, 'Our bones have dried and our hope is lost. We are doomed.' 12 Therefore, prophesy and say to them, Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: Behold! — I open your graves and I raise you from your graves, O My people, and I shall bring you to the Land of Israel. 13 Then you shall know that I am HASHEM, when I open your graves and when I raise you from your graves, O My people. 14 I shall put My spirit into you and you shall live, and I shall set you on your soil, and you shall know that I, HASHEM, have spoken and done — the words of HASHEM."

לד א היתה עלי יד־יהוה ויוצאני ברוח יהוח ויניחני בתור הַבַּקעה וְהָיא מִלְאַה עַצַמוֹת: בּוְהַעַבִירַנִי עליהם סביב ו סביב והנה רבות מאד על־פני הבקעה והנה יבשות מאד: נויאמר אלי בו־אדם התחיינה העצמות האלה ואמר אַרני יַהוה אַתַה ידעת: דויאמר אלי הנבא על־העצמות האלה ואמרת אליהם העצמות היבשות שמעו דבר־יהוה: הכה אמר ארני יהוה לעצמות האלה הנה אני מביא בכם רוּח וחייתם: ווַנַתַתִּי עַלֵיכֶם גִּירִים וַהַעַלַתִי עליכם בשר וקרמתי עליכם עור ונתתי בכם רוח וחייתם וידעתם כּי־אַני יהוָה: זוַנְבַּאתִי כַּאַשַׁר צְנֵיתִי ויהי־סול כהנבאי והנה־רעש ותקרבו עצמות עצם אַל־עַצְמָוֹ: חוָרַאִיתִי וְהָנֵּה עַלֵיהַם גּדים וּבַשַּׁר עלה ויקרם עליהם עור מלמעלה ורוח אין בַּהַם: טוַיאמַר אלי הנבא אל־הַרוּחַ הַנָבַא בַן־אַבָּם ואַמַרתַּ אַל־ הַרוּחַ כָּה־אַמַר ו אַרנַי יַהוֹה מַאַרְבָּע רוּחות בּאי ָהַרוֹחַ וּפָחַי בַּהַרוּגִים הָאֵלֶה וְיַחִיוּ: יוָהְנָבַּאתִי בַּאֲשֵׁר צְנָנִי וַתַּבוֹא בָהָם הָרוֹחַ וַיַּחִיוֹ וַיַּעַמִרוֹ עַל־רַגליהם חיל גדול מאד מאד: יאויאמר אלי בן־אדם העצמות האלה כל-בית ישראל המה הנה אמרים יַבְשָׁוּ עַצְמוֹתֵינוּ ואָבְדָה תִקְנַתַנוּ נְגְוַרְנוּ לֵנוּ: יבּ לֶכַן הַנָּבָא וַאֲמֶרַתָּ אַלַיהַם כַּה־אַמֶר אַדנֵי יַהוָה הַנָּה אַנִּי פֹתח את־קכרותיכם והעליתי אתכם מקברותיכם עַמֵּי וָהַבָּאתִי אָתִבָם אַל־אַדמַת יְשַׂרָאַל: יגוַיִדעתַם בַּי־אַנִי יהוָה בָּפָתִחִי אַת־קָבְרָוֹתֵיכָם וּבְהַעַלוֹתִי אַתָּכֵם מִקּבָרוֹתֵיכֵם עַמֵּי: דּ וָנַתַתִּי רוּחֵי בַכַם וַחַיִיתַם וָהַנַּחַתִּי אַתַכם עַל־אַדמתכם וידעתֿם כּי אני יהוה יהוָה: וְעַשִּׁיתִי נָאַם־יהוָה:

### HAFTARAS PESACH — SEVENTH DAY / הפטרת פסח

The Torah reading for the Seventh Day of Pesach may be found on page 366 (Exodus 13:17-15:26) and the maftir on page 892 (Numbers 28:19-25).

שמואל ב בב:א־נא / Samuel 22:1-51 שמואל

22 David spoke to HASHEM the words of this song on the day that HASHEM delivered him from the hand of all his enemies and from the hand of Saul.

כב »נִיָּדַבֵּר דָּוִד לֵיהוֹה אֶת־דִּבְרֵי הַשִּׁירֵה הַזָּאת בִּיוֹם הַצִּיל יהוָה אֹתָו מִבַּף כָּל־אִיְבָיו וּמִבַּף שָאָוּל:

### → Haftarah for Shabbas Chol HaMoed Pesach

This Haftarah is the story of Ezekiel's revival of the "dry bones" that lay lifeless in a valley. Although there is one opinion in the Talmud (Sanhedrin 92b) that this was a parable that Ezekiel was shown in a prophetic vision, the general thrust of the Talmud (ibid.) and several Midrashim is that the miracle actually took

place. The commentators give various reasons why it was chosen for a *Haftarah* during Pesach:

— The bones were those of 200,000 members of the tribe of Ephraim who left Egypt prematurely under the leadership of a false messiah. They were slain by the Philistines. Thus, their resurrection was a culmination of the Pesach exodus (Rashi).

<sup>2</sup> He said: HASHEM is mu Rock, mu Fortress, and mu Rescuer. 3 God, my Rock, I take refuge in Him; my Shield and the Hom of mu Salvation, mu Stronghold and mu Refuge, mu Savior Who saves me from violence. 4 With praises I call unto HASHEM, and I am saved from mu enemies. 5 For the pains of death encircled me, and torrents of godless men would frighten me. 6 The pains of the grave surrounded me, the snares of death confronted me. 7 In mu distress I would call upon HASHEM, and to mu God I would call — from His abode He would hear mu voice, mu cru in His ears, 8 And the earth quaked and roared, the foundations of the heaven shook: they trembled when His wrath flared. 9 Smoke rose up in His nostrils, a devouring fire from His mouth, flaming coals burst forth from Him. 10 He bent down the heavens and descended, with thick darkness beneath His feet, 11 He mounted a cherub and flew. He swooped on the wings of the wind. 12 He made darkness His shelter all around Him — the darkness of water, the clouds of heaven, 13 From out of the brilliance that is before Him burned fieru coals. 14 And HASHEM thundered in the heavens, the Most High cried out, 15 He sent forth His arrows and scattered them, lightning and He frenzied them, 16 The channels of water became visible, the foundations of the earth were laid bare bu the rebuke of HASHEM, bu the breath of His nostrils, 17 He sent from on high and took me. He drew me out of deep waters. 18 He saved me from my mighty foe, and from my enemies for they overpowered me. 19 They confronted me on the day of my misfortune, but HASHEM was mu support, 20 He brought me out into broad spaces. He released me for He desires me. 21 HASHEM recompensed me according to mu righteousness: He repaid me according to the cleanliness of my hands. 22 For I have kept the ways of HASHEM, and I have not departed wickedly from my God. 23 For all His judgments are before me, and I shall not remove myself from His statutes. 24 I was perfectly innocent with Him, and I was vigilant against mu sin. 25 HASHEM repaid me according to mu righteousness, according to mu cleanliness before His eyes. 26 With the devout You act devoutly, with the wholehearted strong you act wholeheartedly. 27 With the pure You act purely, with the crooked You act perversely, 28 You save the humble people, and Your eyes are upon the haughty to lower them. 29 For You, HASHEM, are my lamp, and HASHEM will illuminate my darkness. 30 For with you I smash a troop, and with my God I leap a wall. 31 The God! — His way is perfect; the promise of HASHEM is flawless. He is a shield for all who take refuge in Him. 32 For who is God except for HASHEM, and who is a Rock except for our God? 33 The God Who is my strong Fortress, and Who let my way be perfect. 34 Who straightened my feet like the hind, and stood me on my heights. 35 Who trained my hands for battle, so that an iron bow could be bent by my arms. 36 You have given me Your shield of salvation.

בויאמר יהוה סלעי ומצדתי ומפלטי־לי: גאלהי צורי אַחַסָה־בּו מגני וקרן ישעי משגבּי ומנוסי משעי מחמס תשעני: רמהלל אקרא יהוה ומאיבי אושע: הכי אפפני משברי־מות נחלי בליעל יבעתני: חבלי שאול סבני קדמני מקשי־מות: יבצר-לי אקרא יהוה ואל־אלהי אקרא וישמע מהיכלו קולי ושועתי באזניו: חויתגעש [ותגעש כ] ותרעש הארץ מוסדות השמים ירגזו ויתגעשו בי־חרה לו: טעלה עשו באפו ואש מפיו תאכל גחלים בערו ממנו: יויט שמים וירד וערפל תחת רגליו: יאוירפב על־פרוב ויעף וירא על־פַנפִי־רוח: יבוישת חשר סביבתיו סכות חשרת מים עבי שחקים: יג מנגה נגדו בערו גחלי־אש: יר יַרְעָם מְן־ שמים יהוה ועליון יתן קולו: טו וישלח חצים ויפיצם ברק ויהם [ויהמם כ]: טו ויראו אפקי ים יגלו מסדות תבל בגערת יהוה מנשמת רוח אפו: יישלח ממַרום יַקַחָנִי יַמְשֵנִי ממֵים רַבִּים: יח יַצִילני מאיבי עז משנאי כי אמצו ממני: יו יקדמני ביום אידי ויהי יהוה משען לי: כויצא לַמֶּרְחַב אֹתֵי יְחַלְצֵנִי כִּי־חַפַּץ בֵּי: כֹא יָגְמָלֵנִי יהוָה בִּצְרָקְתֵי כִּבָר יַדֵי יַשִׁיב לֵי: כֹּב בַּי שַׁמַרַתִּי דַּרָבֵי יהוָה וַלָּא רַשַּׁעַתִּי מַאֱלֹהַי: כּגכּי ַבַל־מִשָּׁפָּטָו לְנֵגְדֵּי וְחִקּתַיו לְא־אַסוּר ממנה: כר וַאָהָיָה תַמִּים לִוֹ וַאֲשְׁתַּמְּרָה מֵעוֹנִי: כה וַיַּשֶׁב יהוָה לי כצדקתי כברי לנגד עיניו: ci עם־חסיד תתחסד עם־גַּבּוֹר תַּמִים תַּתְּמֵם: מּז עִם־נַבַר תַתַּבַר וִעִם־עַקּשׁ תתפל: בחואת־עם עני תושיע ועיניה על־רמים יהוה ויהוה תַשַּפֵּיל: כּט כַּי־אַתַּה נֵירֵי חַשְבֵּי: לַכַּי בָבָה אַרוּץ גְּדָוֹד בָּאלהַי אַדַלְג־שוֹר: לא הַאֵל תַּמִים הַרָבִּוֹ אָמָרֵת יהוה צְרוּפָה מַגַן הוא לכל החסים בו: לבכי מי־אל מבלעדי יהוה ומי צור מבּלעדי אַלהינו: לג האל מעוזי חיל ויתר תַמִים דַרָבֵי [דרכו כ:]: לד משונה רַגַלַי [רגליו כ:] בַאַיַלות ועל־בַּמתַי יַעִמידֵנִי: לה מִלַמֵּד יָדַי לַמּלְחָמָה וְנָחַת קַשֶּת־נָחושָה וָרִעתַי: אּוַתְתַּן־לֵי מַגַּן ישָעַר

<sup>—</sup> There is a tradition that הַחַּמָת הָּתְּהַה, the Resuscitation of the Dead, will take place on Pesach, so that this early occurrence of the same miracle is appropriate for the festival (R' Hai Gaon).

<sup>—</sup> The reason God performed this miracle through Ezekiel was to give strength and encouragement to Israel, which had just endured a bitter exile and the destruction of its Temple. By seeing how the dry bones came to life, the people would realize that they, too, should not lose hope for their eventual redemption and "new life" (Kuzari).

<sup>→</sup> Haftarah for the Seventh Day of Pesach

The Haftarah is David's song of gratitude to Hashem for a lifetime of kindness and salvation, during which God rescued him from a constant succession of conspiracy, danger, and attempts on his life. Thus it is a fitting complement to the song that Moses and the Children of Israel sang at the Splitting of the Sea.

Popularly known as ייְרִיקְרוּ, the Song of David, this Haftarah has the distinction of being one of the few chapters in Scriptures that is recorded twice: Il Samuel chapter 22, and Psalms chapter 18.

and Your humility made me great. 37 You have widened mu stride beneath me, and my ankles have not faltered, 38 I pursued mu foes and overtook them, and returned not until they were destroyed. 39 I destroyed them, struck them down and they did not rise, and they fell beneath my feet, 40 You girded me with strength for battle. You bring my adversaries to their knees beneath me. 41 And mu enemies — You gave me [their] back; mu antagonists and I cut them down. 42 They turned, but there was no savior: to HASHEM, but He answered them not, 43 I pulverized them like dust of the earth, like the mud of the streets I thinned them and I poured them out, 44 You rescued me from the strife of mu people: You preserved me to be head of nations, a people I did not know serves me. 45 Foreigners dissemble to me; when their ear hears of me they are obedient to me. 46 Foreigners are withered, and they are terrified even within their strong enclosures. 47 HASHEM lives, and blessed is my Rock; and exalted is God, Rock of my salvation, 48 The God Who grants me vengeance, and brings peoples down beneath me. 49 You bring me forth from my enemies, and raise me above my adversaries. from a man of violence You rescue me. 50 Therefore, I will thank You, HASHEM, among the nations, and sing to Your Name. 51 He is a tower of salvations to His king, and does kindness to His anointed one, to David and to his descendants forever.

וְעֵנְתְךָ תַּרְבֵּנִי: לּיתַּרְחִיב צֵעֲדָי תַּחְתֵּנִי וְלָא מֶעֲרָוּ קַרְסֻלֵּי: לּי אֶרְדְּבָּה אִיְבַי וְאַשְׁמִידֵם וְלָא אָשִׁיב עַר־ בְּלֹתֵם: לּי וְאֲכַלֵּם וָאֶמְחָאָם וְלָא יְקִּמִין וַיִּפְּלִּוּ תַּיִּרִיעַ מֹא וְאִיְבַׁי תַּתְּוֹרָנִי חָיִל לַמִּלְחָמֶה תַּכְרִיעַ קָמֵי תַּחִּנִי: מֹא וְאִיְבֹי תַתָּוֹרָנִי חָיִל לַמִּלְחָמֶה תַּכְרִיעַ קָמֵי תַּחִים: מּב יִשְׁעָנִי וְאֵין מֹשֵׁיעַ אֶל־יהוֹה וְלָא עָנָם: מּג וְאֶשְׁחָכֵם בַּעֲפַר־ בְּלְרִי: מּה בְּנִי נָבֶר יִבְּלוּ וְיַחְגְּלִי עָמֶטְ וְמִשְׁרָוּ מִיּ וֹּחָתְּלִּי אָוֹן יִשְׁמְרּ בְּלְרִי: מּה בְּנִי נַבֶּר יִתְבַּחֲשׁוּ־לֵי לִשְׁמְוֹע אָזֶן יִשְׁמְעוּ הַבְּרִי: מּה בְּנִי נַבֶּר יִבְּלוּ וְיַחְגִּלְ לְמְשׁיחָוֹ עִם לְאִינִי מִח הָאֵּל הַנֹּתַוּ הַלְּרִי: מּה בְּנִי נַבֶּר יִבְּלוּ וְיַחְבְּי אָמִים תַּחְתָּנִי: מִי וֹמְשְׁמְרֵּ אַזֶּי עִיּבְּי הַלְּרִיךְ בִּילִי וֹמְיִים וּלְשִׁמְרָ אֲחָבִי תַּחָּתְ לִּי וְּמִיּמְרָ בְּמָּים תַחְתְּנִי: מִי וֹמְשְׁמְוֹע אָזֶן יִשְׁמְעוּ הְלִינִי מִוּ בְּנִי וְנִיֶּרָם בְּנִים הְשְׁמְנִי בִּעְיִי בְּלִי מְיִים הָּחְתְּנִי: מִי וּמְשְׁמְרִי בְּעָיים הַחְתְּנִיי: מִי וּמְיּעְיִים בְּלִייִי בְּבְּיי בְּיִם בְּעִיבְי בִּעְיִי בְּבְּיי בִּי בְּנִי בְּבְיי בְּלִיי בְּבְּי בְּמִיים הַחְתְּבָי: מִי מִּבְּיְיבִי בְּעִיים הְּחָבְּיתְי בְּיִבְּנִיי בִּילְרִי בְּבִּיים בְּיִיבְיי בְּיִים וְּלְשִׁמְרְ בְּיִבְּיוֹי בִּי בְּבְּיִי בְּיִים וְּעִשְׁהְרָ בְּיִבְּעִיים בְּבִייוֹי מִּי בְּבָּי בִּי בְּבִיי בִּי בְּבְייִי בְּבְייִי בְּבְּיִי בְּבָּר יִבְּבְייִם בְּעִישְׁיחוֹ לִינְעְיִי בְּבָּי בְּיִי בְּבְיר בִּיְיִים בְּבְּבִיי: מִי הְּבְּיִים בְּיִים בְּבְּיִי בְּיִי בְּבְיי בְּעִיים בְּיִים בְּיִבְייִי מָּבְּבִייוּ בְּיִי בְּבְיי בִּיתְּיים בְּעִיּים בְּיבְּיוּ בְּיִים בְּבְּיִי בְּעִיים בְּבְּיִים בְּבְיוֹי בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְייִי בְּבְיי בְּיִי בְּבְיי בְּיִי בְּבְיי בְּיִי בְּבְיי בְּיִים בְּיִיים בְּבְּיבְייִי בְּבְיי בְיבְיי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְיוֹי בְּיִייִי בְּיִי בְּעִייִי בְּיִיוֹי בְּבְּבְייוֹי בְּיִיְיִי בְּבִּייים בְּיִיבְייִי בְּבְייִי בְּבְייִי בְּבְיוֹי בְּבִייְים בְּבְּב

# HAFTARAS PESACH — LAST DAY / הפטרת פסח – יום אחרון

The Torah reading for the Last Day of Pesach may be found on page 1018 (Deuteronomy 15:19-16:17) [on the Sabbath: page 1012 (Deuteronomy 14:22-16:17)], and the maftir on page 892 (Numbers 28:19-25).

ישעיה י:לב – יב:ו / Isaiah 10:32 – 12:6

10 <sup>32</sup> Y et today he will stand in Nob; he will wave his hand [contemptuously] toward the mountain of the daughter of Zion, the hill of Jerusalem. <sup>33</sup> Behold! — the Lord, HASHEM, Master of Legions will lop off the branches with an ax; then the lofty ones will be severed and the proud ones humbled. <sup>34</sup> Forest thickets will be hewn by iron, and the Lebanon will fall through a mighty one.

11 A staff will grow from the stump of Jesse, and a shoot will sprout from his roots. <sup>2</sup> And a spirit of HASHEM will rest upon him: a spirit of wisdom and understanding, a spirit of counsel and strength, a spirit of knowledge and fear of HASHEM. <sup>3</sup> He will be censed with fear of HASHEM; he will not judge by what his eyes see nor will he decide by what his ears hear. <sup>4</sup> He will judge the destitute with righteousness, and decide with fairness for the humble of the earth; he will strike the earth with the staff of his mouth, and with the breath of his mouth he will slay the wicked. <sup>5</sup> Righteousness will be the girdle round his loins,

י לבעור הַיָּוֹם בְּנִב לֵעֲמֶד יְנִפֵּף יָדוֹ הַר בַּת־ [בית־ בּיּ]
צִיּוֹן גִּבְעַת יְרִיּשָׁלֵיִם: לּיִהְנֵּה הָאָדוֹן יהוְה צְּבָאוֹת
מְסָצֵף פָּאָרָה בְּמַצַרְצֵה וְרָמֵי הַקּוֹמָה נְּרָעִים מְשָׁרָשִׁי וּנְבֶּף סְבְּבֵי הַיָּעַר בַּבַּרְזֵל וְהַלְּבָנִוֹן
וְהַגְּבֹהִים יִשְּׁפָלוּ: לּדּ וְנַקֵּף סְבְּבֵי הַיָּעַר בַּבַּרְזֵל וְהַלְּבָנִוֹן
בְּאַרִיח יִפְּוֹל: יא אוְיָצֵא חְטֶר מִגְּזַע יִשְׁי וְנֵצֶר בִּבּרְזֵל וְהַלְּבָנִוֹן
וּבְּילִה רְנִחַ עַצָּה וּגְבוּרָה רְנִחַ הַעָּת וְיִרְאַת יהוְה:
וּבְילָה רְנִח עַצָּה וּגְבוּרָה וְלָא־לְמַרְאֵה עֵינִיוֹ יִשְׁפֹּוּט
וְלָא־לְמַרְאֵה עֵינִיוֹ יִשְׁפּוּט וְלָא־לְמַרְאֵה עֵינִיוֹ יִשְׁפֹּוּי וְנִבְיּת יְהַנָּה וְלָא־לְמַרְאֵה עֵינִיוֹ יִשְׁפּוּט וְלָּים בְּמִיבְיִם בְּמִישְׁוֹר לְעַנְּנִי־אָבֶץ וְהַבָּה־אֶׁרֶץ בְּקּבָּים בְּעָּבֶט פִּיוּ

Abarbanel, in his commentary to Samuel, is of the opinion that David originally composed this song in his youth when he was still deeply enmeshed in his many problems and misfortunes. He created it to be an all-inclusive psalm that would relate to every woe which could possibly occur in his life. Throughout his long life David kept this psalm at hand, reciting it on every occasion of personal salvation.

The original version appears in Samuel. The version in Psalms, emended at the end of Davld's life, differs from the original in a number of minor variations enumerated in Soferim 18. That second version is not a triumphant song of personal victory.

Rather, David made a gift to Israel of his personal feelings as a prayer and a consolation in times of distress. He who seeks to meditate in solitude, he who seeks private communion with his Maker, he who seeks to pour out his anguished soul in fervent prayer — all of these will find in it the precise words with which to express the depths of their feelings.

### → Haftarah for the Last Day of Pesach

For the close of the festival that marks Israel's first redemption, a Haftarah was selected that gives lyrical allusions to another great salvation that took place during Pesach, and to the final

and faith will be the girdle of his waist.

6 A wolf will dwell with a sheep and a leopard will lie down with a kid; and a calf, a lion and a fatling together, with a young child leading them. 7 A cow and a bear will graze, and their young will lie down together; and a lion will eat hay like a cattle. 8 A suckling will play by the hole of a viper; and a newly weaned child will stretch his hand toward an adder's lair. 9 They will neither injure nor destroy in all of My sacred mount; for the earth will be as filled with knowledge of HASHEM, as the water covering the seabed. 10 On that day the root of Jesse that remained standing will be a banner for the peoples, nations will seek him, and his resting place will be glorious.

<sup>11</sup> And it will be on that day, my Lord will again show His strength to acquire the remnant of His people that will have remained, from Assyria and from Egypt and from Pathros and from Cush and from Elam and from Shinar and from Hamas and from the islands of the sea. <sup>12</sup> He will raise a banner for the nations and assemble the castaways of Israel; and the dispersed ones of Judah will He gather in from the four comers of the earth.

13 The jealousy of Ephraim will leave and the oppressors of Judah will be cut off; Ephraim will not be jealous of Judah, and Judah will not harass Ephraim. 14 They will fly to the Philistine boundary to the west, together they will plunder the residents of the east; their hands will be extended over Edom and Moab, and their discipline over the children of Ammon. 15 HASHEM will dry up the tongue of the Sea of Egypt, and He will raise His hand over the River [Euphrates] with the power of His breath; He will break it into seven streams and lead them across with [dry] shoes. 16 There will be a road for the remnant of His people that will be left from Assyria, as there was for Israel on the day it went up from the land of Egypt.

12 ¹ You will say on that day, "I thank You, HASHEM, for You were angry with me, but You removed Your wrath and comforted me. ² Behold! — God is my salvation, I shall trust and not fear; for God is my might and my praise — HASHEM — and He was a salvation for me. ³ You can draw water with joy from the springs of salvation." ⁴ And you will say on that day, "Give thanks to HASHEM, declare His Name, make His acts known among the peoples; remind one another, for His Name is powerful. ⁵ Make music for HASHEM for He has established grandeur, make this known throughout the world." ⁶ Exult and sing for joy, O inhabitant of Zion, for the Holy One of Israel has done greatly among you.

יהאמונה אזור חַלַצֵיו: ווְגַר וְאֵב' עִם־בַּבשׁ וְנַמֵּר עִם־ גדי ירבץ ועגל וכפיר ומריא יַחַלַּו ונַעַר קַטוֹ נֹהַג בם: זופרה ודב תרעינה יחהו ירבצו ילדיהו ואריה ּבּבקר יאכַל־תבן: הוְשׁעַשַע יונק עַל־חר פַּתוּ ועל מאורת צפעוני גַמול יַדוֹ הַדֵה: טַלָּא־יַרְעוֹ וַלָּא־ יַשְחֵיתוּ בָּכָל־הַר קַדִשִּי כִּי־מֵלְאַה הַאַבץ דַּעַה את־יהוה כמים לים מכסים: יוהיה ביום ההוא שרש ישי אשר עמד לנס עמים אליו גוים ידרשו והיתה מנחתו כבור: יאוהיה ו ביום ההוא יוסיף אַרנַי ו שֵנִית' יַדׁוֹ לְקָנוֹת אֵת־שָׁאַר עַמִּוֹ אֲשָׁר־יִשַּׁאֵרֶ מאשור וממצרים ומפתרוס ומכוש ומעילם ומשנער ומחמת ומאיי הים: יב ונשא נס לגוים ואסף נדחי ישראל ונפצות יהודה יקבץ מארבע כנפות הארץ: יגוסבה קנאת אפבים וצרבי יהודה יכבתו אפרים לא־יַקנַא אַת־יִהוּדָה וַיהוּדָה לא־יַצַר אַת־ אפרים: יד ועפו בכתף פלשתים ימה יחדו יבזו את־ בני קדם אדום ומואב משלוח ידם ובני עמון מַשַּׁמַעַתַּם: שּׁ וְהַחֶרִים יהוֹה אַת לשוֹן יִם־מצרים וָהַנֵיף יַדֵּוֹ עַל־הַנַּהַר בַּעִים רוּחוֹ וְהַבָּהוֹּ לְשְבְעֵה נחלים והדריה בנעלים: מונהיתה מסלה לשאר עמו אַשֶׁר יִשָּאַר מֵאַשִּוּר בָּאָשֵר הַיִּתָה לִיִשְׁרַאֵּל בַּיִוֹם עַלתוֹ מָאָרֶץ מִצְרַיָם: יב אוָאַמַרתַּ בַּיִּוֹם הַהוֹא אוֹדְרָּ יהוֹה כֵּי אַנֵפָתַ כִּי יַשְׁב אַפְּךָ וָתְנַחֲמֵנִי: בּהָנֵּה אֱל יִשִּׁוּעַתִי אַבָטַח וַלָּא אָפָחַד כֵּי־עַזִּי וַזְמַרֵּת יַהּ יהוֹה וַיָהִי־לֵי לֵישוּעָה: גוּשְאַבְתָּם־מַיָם בְּשַשוֹן מְמֵּעִינֵי הַיִשוּעָה: דְוַאֲמַרְתֵּם בַּיִּוֹם הָהוֹא הוֹדִוּ לֵיהוה קראוּ בשמו הודיעו בעמים עלילתיו הופירו פי נשגב שַׁמָוֹ: הַ זַמָּרוּ יהוֹה כֵּי גָאוּת עַשַּה מוּדַעת זאת בַּכַל־ הַאָרֵץ: וּצַהֶּלֵי וַרְנִי יוֹשֶׁבָת צִיּוֹן כֵּי־גַדוֹל בְּקַרְבֵּךְ קרוש ישראל:

salvation — the coming of Messiah.

The *Haftarah* begins with the arrogant boast of the all-victorious Sennacherib of Assyria, who was swiftly conquering *Eretz Yisrael* and was on his way to an easy conquest of Jerusalem. But instead of victory, the brazen conqueror and his entire army were cut down in a single night by the angel of God.

These two verses are followed by one of Scripture's most stirring prophecies of the End of Days. The ravages of the exile will have decimated the Davidic dynasty — but the stump of Jesse will remain, and from it will grow a monarch worthy of his glorious ancestors, a monarch who will once more reflect the spirit and wisdom of Jewish holiness. He will usher in the new era

of history when peace will rule the world, when mortal enemies will dwell together and predators will no more molest the weak and defenseless. God will gather in His children from the ends of the earth. The once hostile factions of Judah and Ephraim will unite in brotherhood and reconquer all of *Eretz Yisrael* from the adversaries who denied them their land.

Finally, the Jews emerging from exile will recognize the underlying meaning of history. They will be grateful not only for deliverance and blessing, but even for the tribulations of exile, because they will understand that suffering was part of the series of events leading to the bliss of redemption and spiritual triumph.

## HAFTARAS SHAVUOS — FIRST DAY / יום א' – הפטרת שבועות

The Torah reading for the First Day of Shavuos may be found on page 400 (Exodus 19:1-20:23), and the maftir on page 892 (Numbers 28:26-31).

Ezekiel 1:1-28; 3:12 / יחזקאל א:א־בח: גייב

1 It happened in the thirtieth year in the fourth [month] on the fifth of the month, as I was among the exile by the River Kevar; the heavens opened and I saw visions of God.

<sup>2</sup> On the fifth of the month, it was the fifth year of the exile of King Jehoiachin. <sup>3</sup> The word of HASHEM had come to Yechezkel the son of Buzi, the Kohen, in the land of the Chaldeans by the River Kevar; and the hand of HASHEM was upon him there.

4 Then I looked and behold! A stormy wind was coming from the north, a great cloud with flashing fire and a brilliance surrounding it, and from its midst came a semblance of Chashmal from the midst of the fire, 5 and from its midst a semblance of four Chayos. This was their appearance: they had the semblance of a man, 6 and four faces for each, and four winas for each of them. 7 Their legs were a straight leg, and the sole of their feet was like the sole of a rounded foot, and theu alittered like burnished bronze, 8 And human hands were under their wings on each of their four sides, and their faces and wings were alike on the four of them. 9 Joined to one another were their wings. They did not turn to one another as theu moved; each went straight ahead. 10 As for the semblance of their faces: the face of a man and the face of a lion to the right of the four, the face of an ox to the left of the four and the face of an eagle to the four. 11 And as for their faces: their wings extended upward; for each face two joined for each and two covered their bodies. 12 Each one went straight ahead, toward wherever there was the spirit to go — they went; they turned not as they went. 13 And as for the appearance of the Chayos: their appearance was like fiery coals, burning like the appearance of torches; it manifested itself among the Chayos. There was a brilliance to the fire, and from the fire went forth lightning. 14 And the Chayos ran to and fro like the appearance of Bazak, 15 When I saw the Chayos — behold! one Ofan was on the surface near the Chayos by its four faces. 16 The appearance of the Ofanim and their deeds were like Tarshish with the same semblance for the four; and their appearance and their deeds were like an Ofan within an Ofan. 17 Toward א אויהי ו בשלשים שנה ברביעי בחמשה לחדש ואני בתור־הגולה על־נהר־כבר נפתחו השמים ואראה מראות אלהים: בבחמשה לחדש היא השנה החמישית לגלות המלך יויבין: ג היה היה דבר־יהוה אַל־יִחַזְלָאל בַּן־בּוּזֵי הַכּהַן בָּאַרֵץ כַּשְׁדֵּים עַל־נָהַר־ בר ותהי עליו שם ידיהוה: דוארא והנה רום סְעַרֶּה בַּאָה מִן־הַצְּפוֹן עַנֵן גַּדול וְאָש מִתְלַלְּחַת ונגה לו סביב ומתוכה כעין החשמל מתוך האש: הומתובה דמות אַרבַע חַיות ווה מַראַיהו דמות אַדם להנה: ווארבעה פנים לאחת וארבע כנפים לאחת להם: זורגליהם רגל ישרה וכף רגליהם כבף רגל עגל ונצצים כַּעִין נַחשַת קַלַל: חוידי [וידו כּ׳] אַדם מתחת כנפיהם על ארבעת רבעיהם ופניהם וכנפיהם לארבעתם: סחברת אשה אל־אחותה כנפיהם לא־יסבו בלכתן איש אל־עבר פניו ילכו: יודמות פניהם פני אדם ופני אריה אל-הימיו לאַרבַעתַם וּפני־שור מהַשמאול לארבעתו ופני־ נשר לארבעתו: יא ופניהם וכנפיהם פרדות מלמעלה לאיש שתים חברות איש ושתים מכסות את גויתיהנה: יב ואיש אל־עבר פניו ילכו אל אשר יהיה־ שַׁמַה הַרוּחַ לַלֶּכֶת יֶלֶכוּ לָא יְסֵבוּ בְּלֶכְתַן: יגוּדְמוּת הַחַיות מַראַיהָם כָּגַחַלֵי־אָש בַּערות כַּמַראַה הַלַפְּרִים הָיא מתהַלֶּכֶת בַּין הְחַיות ונגה לַאשׁ ומן־ הַאָשׁ יוֹצֵא בָרֶק: ירִ וְהָחַיִּוֹת רָצְוֹא וַשְׁוֹב כְּמַרְאָה הַבַּזַק: שּ וַאָרֵא הַחַיִּוֹת וְהַנָּהָ אוֹפַּן אָחַר בַּאַרֵץ אַצֵל הַחַיִּוֹת לְאַרְבַּעַת פָּנֵיו: טוּ מָרְאָה הַאוּפַנֵּים וּמֵעשִיהָם בַּעִין תַרשִׁיש וּדְמָוּת אֲחֲד לְאַרְבַּעַתַּן וּמַראַיהם ּוֹמֶעֲשֵׁיהֶם בַּאָשֵר יָהִיָה הָאוֹפֵן בִּתוֹךְ הָאוֹפֵן: ייּעַל־

#### 46 Haftarah for the First Day of Shavuos

At the Revelation at Sinai, of which we have just read in the Torah, every Jew reached the level of prophecy, meaning that he heard the voice of God as He gave the first two commandments directly to the entire nation. That was a zenith of Jewish history; the Haftarah, on the other hand, leads to a nadir. As the Book of Ezekiel begins, the nation is about to be cast into exile in Babylon, and its Temple destroyed. Even in the midst of this impending tragedy, however, Ezekiel is shown a vision whose grandeur and spirituality are such that when the Tanna Rabbi Elazar ben Arach expounded upon it, a fire descended from heaven, singeing all the trees in the field, and the trees began to sing a song of jubilation (Chagigah 14b). This vision is known in Talmudic literature as Ma'aseh Halmerkavah, or the Work of the Chariot. The concept of chariot refers to a bearer of God's holiness. The Patriarchs, too

were His chariot, because they made it possible for His Presence to have a habitat on earth. Thus, as Ezekiel is shown the Heavenly realm of angels and Godliness, he is simultaneously given the message that even in exile Israel can remain the host to His Presence.

The Haftarah begins in the thirtieth year, meaning thirty years from the time that a Torah Scroll was discovered and read to the righteous King Josiah (Il Kings 23; see notes to Haftarah of the Second Day Pesach). That event caused an upheaval in the land. The king had all the idols removed and led an unprecedented repentance movement that did away with much of the idolatry and waywardness that had marked the previous fifty-seven years. The upheaval was not permanent and the Destruction was about to come, but the dating of Ezekiel's prophecy from Josiah's greatest achievement shows that its positive effects had not completely

their four sides, wherever they went they could go; they did not turn as they went. 18 And they had backs, and they were tall and fearsome, and their backs were full of eyes surrounding the four of them. 19 As the Chauos move, the Ofanim move bu them: and as the Chauos were lifted from upon the surface, the Ofanim were lifted. 20 Wherever the spirit chose to go they went, there the spirit chose to go: the Ofanim were lifted opposite them, for the spirit of the Chauah was in the Ofanim. 21 When theu moved, they moved; and when they halted, they halted. And when they were lifted from upon the surface, the Ofanim were lifted opposite them, for the spirit of the Chayah was in the Ofanim, 22 And as for the semblance of the expanse above the heads of the Chaugh, it resembled awesome ice spread out upon their heads from above. 23 Beneath the expanse their wings were even, one with the other: for each Ifacel, two covered them, and for each two covered them - their bodies. 24 Then I heard the sound of their winas like the sound of great waters, like the sound of Shaddai as they moved, the sound of the words like the sound of a great company; when they halt they release their wings. 25 So there was a sound from above the expanse that was upon their heads; when they halt they release their wings. 26 Above the expanse that was upon their heads was like the appearance of sapphire stone in the likeness of a throne: and upon the likeness of the throne was a likeness like the appearance of a man upon it from above. 27 I saw a semblance of Chashmal like the appearance of fire within it all around from the appearance of his loins and upward; and from the appearance of his loins and downward I saw as if the appearance of fire, and it had brilliance all around. 28 Like the appearance of the rainbow that shall be upon the cloud on a rainu day, so was the appear. ance of the brilliance all around. That was the appearance of the semblance of the glory of HASHEM! When I saw this. I threw muself upon my face and I heard a voice speaking.

3 12 And a wind lifted me up; and I heard behind me the sound of a great noise: Blessed be HASHEM from His place.

אַרבַעַת רַבְעִיהָן בּלֵכִתם יַלֵכוּ לא ישבּוּ בּלכתז: יח וגביהן וגבה להם ויראה להם וגבתם מלאת עינים סביב לארבעתו: יטובלכת החיות ילכו האופנים אצלם ובהנשא החיות מעל האַרץ ינשאו האופנים: בּעָל אַשַּר יַהַיָה־שַׁם הַרוֹחַ לַלֶּכֶת יֵלֶכוּ שַׁמַּה הַרוּחַ ללכת והאופנים ינשאו לעמתם כי רוח החיה באופנים: כא בלכתם ילכו ובעמדם יעמדו ובהנשאם מעל הארץ ינשאו האופנים לעמתם כי רוח החיה באופנים: בבודמות על־ראשי החיה רקיע בעין הקרח הנורא נטוי על־רַאשִיהַם מִלְמֵעלָה: כגּוֹתַחַת הרקיע כנפיהם ישרות אשה אל־אַחותה לאיש שתים מכסות להנה ולאיש שתים מכסות להנה את גויתיהם: כד ואשמע את־קול כנפיהם כקול מים רבים כקול שדי בלכחם קול המלה בקול מחנה בעמדם תרפינה בנפיהן: בהניהי־קול מעל לרקיע אַשר עַל־ראשָם בִּעָמָרָם תְרַפֵּינָה כַנְפֵיהֵן: כּוּ וֹמִמַּעַל לַרֶּלִיעָ אֲשֶׁר עַל־רֹאשָׁם כִּמַרְאֵה אָבֵן־סָפֵּיר דְּמִוּת כפא ועל רמות הכסא רמות במראה אַבם עליו מלמעלה: בו וארא ו כעין חשמל כמראה־אש בית לה סביב ממראה מתניו ולמעלה וממראה מתניו ולמטה ראיתי כמראה אש ונגה לו סביב: כח כמראה הקשת אשר יהיה בענו ביום הגשם כן מראה הנגה סביב הוא מראה דמות כבוד־יהוה ואראה ואפל על־פַּנִי וַאֲשָׁמֵע קוֹל מִרַבֵּר: ג יב וַתִּשְּׁאֵנִי רוֹחַ וַאֲשָׁמֵע אַחַרִי קוֹל רַעַשׁ גַּרוֹל בַּרוֹרְ כָּבוֹד־יהוֹה מִמְקוֹמוֹ:

# HAFTARAS SHAVUOS — SECOND DAY / יום ב'

The Torah reading for the Second Day of Shavuos may be found on page 1018 (Deuteronomy 15:19-16:17) [on the Sabbath: page 1012 (Deuteronomy 14:22-16:17)], and the maftir on page 892 (Numbers 28:26-31).

Habakkuk 2:20 – 3:19 / חבקוק ב:כ־ג:יט

2 20 ASHEM is in His holy Temple; let all the world be silent before Him. 3 1A prayer of the prophet Habakkuk, for erroneous utterances.

ב ַניהוָה בְּהֵיבֶל קָרְשֻׁוֹ הַס מִפָּנֵיו כָּל־הָאָרֶץ: ג א תְפַלֶּה לַחֲבַקּוּק הַנָּבֵיא עַל שִׁגִּינְוֹת:

dissipated. Ezekiel was already in Babylon when he saw his vision, but holiness was still resident within the Jewish people — and that was the import of the prophecy: The people were not to abandon the hope that was given them at Sinai and which was given concrete form in the Temple and its service.

Thus this is a fitting companion piece to the reading of the Revelation. We may seem to be very far from Sinai, just as Ezekiel's people on the way to Babylon were far from Zion. But we can still glimpse visions of holiness, and that is conclusive testimony that we have not lost our connection with sanctity; therefore, we have always retained the hope, throughout the exile, that every day of darkness brings closer the dawn of the Messianic era.

Because of the spiritual depth and significance of this passage, the Sages did not permit it to be taught publicly; even privately it was taught only individually to the most highly qualified people. For that reason, the commentators have refrained from treating it

in depth. The reader is directed to the ArtScroll *Ezekiel*, by Rabbi Moshe Eisemann, for insights and comments.

### → Haftarah for the Second Day of Shavuos

Habakkuk had been given a vision of the impending exile of the Jewish people, and he responded with a moving and eloquent prayer that God show mercy to His people. The prophet pleads that even amid [His] rage, God should remember to be merciful. He begins by poetically evoking the glorious years when God showed His love for Israel by leading them into Eretz Yisrael. Echoing Moses' final blessing (Deuteronomy 33:2), Habakkuk tells how God came from the south [i.e., Esau's kingdom of Seir] and Mount Paran to display His brilliance to Israel and cow its enemies. Although He responded to Israel's later sinfulness by looking approvingly upon the attacks of Cushan Rishasayim, God's general tone was to protect the Jews from their enemies, as when Gideon

In most communities, איניב פּתְּגָּם, Yetziv Pisgarn, a song of praise, is inserted into the Haftarah at this point. It is replete with mystical connotations in praise of the Giver and students of the Torah.

The initial letters of the verses are an acrostic of the author's name, אַמָּרְבּ בָּן מָאִיר לָיִי, Yaakov ben Meir Levi.

רין:

רין:

ריו:

רין:

רין:

רין:

ריו:

רין:

רין:

רין:

Certain is our praise of God that is but a sign and sample of that uttered by myriad myriads of angels.

I shall call out His praise among the numbered tribes that are inscribed in the four rows [of the Kohen Gadol's breastplate].

Before Him, among the water of Paradise, flows and goes a fieru stream.

On a snowy mountain is a blinding light, and bolts of flaming fire. He created and sees what is shrouded in darkness.

because light's essence dwells with Him.

He sees from afar without hindrance,

with hidden things revealed to Him.

I seek permission from Him first, and afterwards from people; Those who know the Law, and Mishnah, Tosefta, Sifra, and Sifri. The King Who lives eternally,

may He shield the people that prays to Him.

Say to them: "May they be like the sand and as uncountable as dust. May their valleys be covered with crops as white as sheep; may their cellars flow with wine."

Grant their wish, and may their faces glow with a brilliance like the light of dawn.

Give me strength and lift Your eye to see the enemy who denies You. Let them be like straw mixed in with brick,

let them be mute as a stone with humiliation.

God presented [the Torah] to [Moses] the epitome of humility — so let us extend Him gracious praise.

<sup>2</sup> HASHEM, I have heard Your news [of impending exile] and I was afraid; O HASHEM, during those years, keep Your accomplishment alive; during those years, make it known: amid rage — remember to be merciful.

<sup>3</sup> God came from the south, and the Holy One came from Mount Paran; His glory covered the heavens and His praise filled the earth. <sup>4</sup> Its glow was like the light [of day], from His hand came pride [to Israel]; and His hidden strength was there [in the Ark]. <sup>5</sup> Before it went a plague, and fiery flashes went forth as it advanced. <sup>6</sup> It came to a halt and measured portions of the Land; it gazed and caused nations to flee; the etemal mountains exploded; the ancient hills were laid low: for the waus of the world are His.

<sup>7</sup> Because of iniquity I looked [approvingly] upon the tents of Cushan — but the tapestries of the land of Midian were agitated. 
<sup>8</sup> Was HASHEM angry with the rivers, was Your wrath with the rivers, or Your fury upon the sea? Rather You rode upon Your horses, Your chariots of salvation! 
<sup>9</sup> Your bow was bared because of the oath regarding the tribes, an enduring word, so the earth split into rivers. 
<sup>10</sup> Mountains saw You and shuddered, and a stream of water flowed; the depth raised its voice, His uplifted hands were exalted. 
<sup>11</sup> The sun and the moon stood still in their habitat; [Israel] would travel by the light of Your arrows, by the glow of Your flashing spear. 
<sup>12</sup> Angrily You trod the earth, wrathfully You threshed nations. 
<sup>13</sup> You went forth for the salvation of Your people; for the salvation of Your anointed one, You trampled a head from the wicked one's house, baring the foundation until the neck, Selah.

יְצִיב פְּתְנָם, לְאָת וּדְנָם, בְּרָבּוֹ רַבְּבָן עִי עֲנֵי אֲנָא, בְּמִנְיָנָא, דְּפַסְלִין אַרְבְּעָה טוּ בֻּדְמְוֹהִי, לְגוֹ מְוֹהִי, נְגִיד וּנְפִיק נְהַר דְּנוּ בְּטוּר תַּלְנָּא, נְהוֹר שְׁרָנָּא, וְזִימִין דְּנוּר וּבְעוּ בְּטוּר תַּלְנָּא, מָה בַּחֲשׁוֹכָא, וְעִמֵּיה שֵׁרְיָן נְהוֹ בְּעִית מִנֵּיה, יַת הָרְמוֹנֵה, וּבַתְרְוֹהִי עֲדֵי גוּבְ עָבֶלְר חַיָּא, לְעַלְּמַיָּא, יְמַנֵּן עָם לְהוֹן מְשֵׁחֲ מֶלֶךְ חַיָּא, לְעַלְּמַיָּא, יְמַגּן עָם לְהוֹן מְשַׁחֲ בְּעִיתֹ מְנֵיה וְ, בְּחָלָא יְהוֹן, וְלָא יִתְמְנוּן הִיךְּ עַפְּ לְי הַב תְּקוֹף, וְעֵינָךְ זְּקוֹף, חֲמִי עָרֶךְ דְּכָּךְ כַּפְּ לְי הַב תְּקוֹף, וְעִינָךְ זְקוֹף, יְטִוּפוּן נַעֲלְהִי חַמְּ לְי הַב תְּקוֹף, וְעִינָךְ זְקוֹף, יְטוּפוּן נַעֲלְהִי חַמְּ

ב יהוֹה שמעתי שמעק יראתי יהוֹה פַּעַלְךְ בָּקָרֵב שַׁנִים חַיֵּיהוֹ בָּקָרֶב שַנִים תוֹדֵיעַ בִּרגוֹ רַחֲם תִּוְכָּוֹר: ג אַלוה מתּימו יַבוא וקרוש מהר־פַּארו סלה כַּסָה שַׁמַּיִם הורו ותָהָלֶתוּ מַלְאָה הָאָרֵץ: דּ וָנֹגָה בָּאור תַהָנֶה קַרְנַיָם מְיַּדָוֹ לְוֹ וְשָׁם חֶבְיוֹן עְזָה: הּ לְפַנֵיו יֵלֶךְ דבר ויצא רשף לרגליו: ו עמד I וימדד ארץ ראה וַיַּתֶר גוֹיָם וַיַּתְפַּצְצוֹ הַרְרִי־עַר שַחוּ גבעות עולם הַליכוֹת עוֹלם לוֹ: ז תחת און ראיתי אהלי כושו יִרגִּוֹוּן יִרִיעָוֹת אֶרֵץ מִדְיָן: ח הַבְנָהַרִים חַרֵה יהוֹה אֶם בַּנָהַרִים אַפָּרָ אָם־בַּיָם עַבְרַתַךְ כֵּי תַרַכָּב' עַל־סוּטֵירְ מַרַכָּבֹתֵיךָ יִשׁוּעָה: ט עַרְיֵה תֵעוֹר קַשְּׁתֶּךְ שָׁבְעוֹת מַטְוֹת אָמֵר סֵלָה נָהָרְוֹת תִּבַקַע־אָרֵץ: י רַאָוּךְ יַחִילוֹ הַרִּים זֶרֶם מֵיִם עַבֵּר נַתַן תַהוֹם קולו רום יַדיהו נשא: אַשֶּׁמֶשׁ יָרֶחַ עָמַר זְבֶלָה לְאַוֹר חַצֵּיך יְהַלֶּבוּ לְנְגַה בַרַק חַנִיתַך: יב בָּזַעַם תִּצְעַד־אָרֵץ בְּאַף תָּדְוּשׁ גוֹיֶם: יג יַצַאת לישע עַמַּך לישע את־משיחר מחצת יג יַצַאת לישע ראש מבית רַשַּע עַרות יְסוֹד עַד־צַואר

smashed the army of Midian. Habakkuk goes on to allude to the miracles of splitting seas, backed-up rivers, and flattened mountains. These did not happen because God was angry with the rivers, but because He loved Israel. And because of this love, He rained His fury upon the nations that persecuted His chosen ones.

But after all these glad tidings of old, Habakkuk shudders at the prophecy of the future that he had been given. Israel would return

to its land, but confront a war-ravaged country, laid waste by the War of Gog and Magog. Field, orchard, and livestock would be desolate, and Israel, which is likened to a fig tree, would not be ready to cope with these conditions.

Nevertheless, Habakkuk concludes, he will be exultant, because his trust will be in God, confident that the love of mercy of old will return, enabling the nation to overcome all adversities.

14 With their own staffs You pierced the head of his outspread troops who came storming to scatter me; their exultation fended! like that of the one who came in secrecu to devour the afflicted Llewish nation! 15 With Your steed-like Iclouds!, You trampled them in the sea, with mountains of abundant water.

16 I heard and my innards shuddered: my lips vibrated at the sound: rot came into my bones and I shuddered wherever I was: I would come to my resting place on a day of travail, arriving upon an invading nation. 17 For the fig will not have blossomed and there will be no fruit on the vines, the produce of the olive tree will have withered, and the fields will not have made food; the sheep will be cut off from the corral and there will be no cattle in the stall.

18 But I shall exult in HASHEM. I shall rejoice in the God of mu salvation. 19 My Lord, HASHEM/ELOHIM, is my armu: He shall make mu legs like the harts' and make me walk upon mu high places -

for the Conductor of mu sweet sonas.

יד נקבת במטיו ראש פרוו יסערו להפיצני עליצתם במו־לאכל עני במסתר: טו דרכת בים סוסיף חמר מים רבים: טו שמעתי | ותרגז בטני לקול צללו שפתי יבוא רקב בעצמי ותחתי ארגו אשר אנוח ליום צרה לעלות לעם יגודנו: יו פירתאנה לא־ תפַרָח וָאָין יבוּל בַּגַפַנים כּחשׁ מעשה־זֹית ושרמות לא־עשה אכל גזר ממכלה צאן ואין בקר ברפתים: יח ואני ביהוה אַעַלּוֹזָה אַגִּילַה בַּאלהֵי יִשׁעֵי: יט יהוה אדני חילי וישם רגלי באילות ועל במותי ידרבני למנצח בנגינותי:

### HAFTARAS TISHAH B'AV — SHACHARIS / הפטרת תשעה באב – שחרית

The Torah reading for Shacharis of Tishah B'Av may be found on page 962 (Deuteronomy 4:25-40).

ורמיה ח:יג − ט:בג / 1.23 eremiah 8:13 − 9:23 ירמיה

shall utterly destroy them, the words of HASHEM, there will be no grapes on the grapevine and no dates on the date palm, the leaf will wither, and what I have given them will pass away, 14 "Why do we remain here? Let us gather and come to fortified cities, there to be silent: for HASHEM, our God, has silenced us and given us poisonous water, for we have sinned to HASHEM. 15 We are hoping for peace, but there is no good; for a time of healing, but behold! there is terror."

16 From Dan was heard the snorting of his steeds, at the sound of his mighty ones' footsteps the whole land quaked; they came and devoured the land and its fullness, the city and its inhabitants. 17 For behold! — I shall incite against you snakes, serpents, that cannot be charmed, and they shall bite you - the words of HASHEM. <sup>18</sup> I seek strength against sorrow, but my heart is sick within me. 19 Behold! the voice of Mu people's daughter from distant lands: "Is HASHEM not in Zion, is its king not within it?" Why have they angered Me with their graven idols, with their alien vanities?

<sup>20</sup> "The harvest has passed, the summer has ended, but we were not saved."

<sup>21</sup> Over the collapse of my people's daughter have I been shattered; I am blackened, desolation has gripped me. 22 Is there no balm in Gilead, is there no healer there? Why has no recovery come to my people's daughter? 23 If only someone would turn my head to water and my eye to a spring of tears.

ח יג אסף אסיפם נאם־יהוה אין ענבים בַּגַּפּן ואין תאנים בתאנה והעלה נבל ואתן להם יעברום: יר על־מה אנחנו ישבים האספו ונבוא אל־ערי המבצר ונדמה־שם כי יהוה אלהינו הדמנו וישקנו מי־ראש כי חטאנו ליהוה: טו קוה לשלום ואין טוב לעת מַרפַּה וָהָנָה בַעַתָה: יוּ מַדֵּן נְשָׁמַע נַחְרֵת סוסיו מקול מצהלות אביריו רעשה כל-הארץ ויבואו ויאכלו ארץ ומלואה עיר וישבי בה: יו כּיֹ הנני משלח בַּבֶם נחשים צפענים אשר אין־לַהם לַחַשׁ וִנְשָּׁכָּוּ אָתָכָם נָאָם־יהוָה: יַּח מַבְלֵיגִיתִי עַלֵי יַגִּוֹן עלי לבי דוי: יט הנה־קול שועת בת־עמי מארץ מַרַחַלָּים הַיהוה אֵין בָּציון אם־מַלכָּה אִין בַּה מִדּוֹע הבעסוני בּפְּסֶלִיהַם בַּהַבְלֵי נַבַר: ב עבר קציר בַּלַה קיץ ואַנַחנו לוא נושענו: כא על־שַבר בַּת־עַמִי הַשְּבֵּרָתִּי קַרַרְתִּי שַׁמֵּה הַחַזַקתני: כב הַצֵרי אֵין בָּגַלְעָר אָם־רפָא אֵין שָם כִּי מַדּוֹעַ לָא עַלְתָה אַרכַת בת־עמי: כג מי־יתו ראשי מים ועיני מקור דמעה

These themes are appropriate to Shavuos. God revealed Himself and His goals to Israel, and in order to achieve those goals and help His nation fulfill their Divinely ordained mission. He showed His dominion over nature, easing Israel's way and removing any impediments, human or natural. In the future, after exile and frustration, it will seem impossible to capture the dream once more. But the prophet ends his words with the exultant expression of confidence that God's word will be fulfilled; His is the army, and hope lies in Him.

#### Haftarah for Shacharis of Tishah B'Av

Unlike the Torah reading of Tishah B'Av, which is primarily hopeful, the Haftarah is an almost unrelieved dirge. Indeed, it is read with the sad cantillation of Eichah until the last two verses,

which, with their brief depiction of what is worthwhile and praiseworthy in human beings, points the way toward ultimate salvation. Jeremiah, the prophet of the Destruction and the author of Eichah, directed this harsh prophecy at his wayward brethren in the vain hope that it would stir them to repent.

The Haftarah begins with a picture of the terror that the people felt. Their towns and farms were desolate and they fled to the cities, but there, too, they found no refuge. Foolishly and vainly they asked, Is HASHEM not in Zion, is its king not within it?; as if the God Whom they had spurned and the king who had been shorn of his power could help them.

Then Jeremiah speaks of his personal despair at the degradation of his people. He is blackened. There is no balm to soothe his hurt. He wishes his eyes had enough tears for him to express his then I would cry all day and night for the slain of my daughter's neople!

9 If only someone would make for me in the desert an inn for guests, then I would forsake my people and leave them; for they are all adulterers, a band of traitors. <sup>2</sup> "They bend their tongue with falsehood like a bow, not for good faith have they grown strong in the land, for they progress from evil to evil, but Me they did not know" — the words of HASHEM. <sup>3</sup> "Every man beware of his fellow, and do not trust any kin; for every kinsman acts perversely, and every fellow mongers stander. <sup>4</sup> Every man mocks his fellow and they do not speak the truth; they train their tongue in speaking falsehood, striving to be iniquitous. <sup>5</sup> Your dwelling is amid deceit, through deceit they refuse to know Me" — the words of HASHEM.

<sup>6</sup> Therefore, so says HASHEM, Master of Legions, "Behold! I shall smelt them and test them — for what then can I do for My people's daughter? <sup>7</sup> Their tongue is a drawn arrow, speaking deceit; with his tongue one speaks peace, but in his heart he lays his ambush. <sup>8</sup> Shall I not punish them for these?" — the words of HASHEM — "For a nation like this, shall My soul not take vengeance?"

9 "For the mountains I shall raise a wailing and lament, and for the pasture of the wilderness a dirge, for they will have become desolate without a passerby and they will not have heard the sound of flocks; from the bird of heaven to cattle they have wandered off and gone. <sup>10</sup> I shall make Jerusalem heaps of nubble, a lair of snakes; and the cities of Judah I shall turn to desolation without inhabitant."

11 Who is the wise man who will understand this, to whom the mouth of HASHEM speaks — let him relate it: "For what reason did the land perish, become parched like a desert, without passerby?"

<sup>12</sup> And HASHEM said, "Because they forsook My Torah that I put before them, and did not heed My voice nor follow it. <sup>13</sup> They followed the wantonness of their heart, and after the baal-idols, as their fathers taught them!"

<sup>14</sup> Therefore, so says HASHEM, Master of Legions, the God of Israel, "Behold! — I feed this people wormwood and give them poisonous water to drink. <sup>15</sup> I shall scatter them among the nations whom they did not know, neither they nor their fathers; I shall send the sword after them until I destroy them!"

<sup>16</sup> So said HASHEM, Master of Legions, "Contemplate, summon the dirge-women and let them come, and send for the wise women and let them come."

<sup>17</sup> Let them hurry and raise up a lament for us, let our eyes run with tears and our pupils flow with water. <sup>18</sup> For the sound of lament would be heard in Zion: "How we have been plundered, how greatly we are shamed, for we have left the land, for our dwellings have cast us out! <sup>19</sup> Hearken, O women, to the word of HASHEM and let your ears absorb the word of his mouth, and teach a lament to your daughters, and each woman

ואבבה יומם ולילה את חללי בת־עמי: טא מי־יתנני במדבר מלון ארחים ואעזבה את־עמי ואלכה מאתם כי כלם מנאפים עצרת בגדים: ב וידרכו את־ לשונם קשתם שקר ולא לאמונה גברו בארץ כי מרעה אל־רעה ו יצאו ואתי לא־יַדעו נאם־יהוה: ג איש מרעהו השמרו ועל־כל־אח אל־תבטחו כי כל־אח עקוב יעקב וכל־רע רכיל יהלף: דואיש ברעהו יהתלו ואמת לא ידברו למדו לשונם דבר־ שקר העוה נלאו: ה שבתף בתוך מרמה במרמה מאנו דעת־אותי נאם־יהוה: וּ לַכַּן כָּה אַמַר יהוה צבאות הנני צורפם ובחנתים כי־איר אעשה מפני בת־עמי: זחץ שחוט [שוחט כי] לשונם מרמה דבר בּפִיו שַלוֹם אַת־רַעָהוּ יִדְבָּר וּבְקַרְבָּוֹ יַשִּׁים אַרְבָּוֹ: הַעַל־אַלָּה לָא־אָפָקר־בַּם נָאָם־יהוָה אָם בְּגוֹי הַ הַ אשר־כּוֹה לא תתנקם נַפְשֵי: ט עַל־הָהַרִים אַשַא בכי ונהי ועל-נאות מדבר קינה כי נצתו מבלי-איש עבר ולא שמעו קול מקנה מעוף השמים ועד־בהמה נדדו הַלֶבוּ: יּ וָנַתַתֵּי אֶת־יִרוּשַׁלֵם לְנַלֵּים מְעוֹן תַּנֵּים וְאֶת־ עַרַי יָהוַדָה אַתַּן שַמַמָה מבַּלִי יוֹשַב: יא מי־הַאישׁ הַחַכַם וַיַבַן אַת־וֹאת וַאַשֶּׁר דְבַּר פַּי־יהוה אַלַיו ויַגַּדְה על־מה אבדה הארץ נצתה כמדבר מבלי עבר: יב ויאמר יהוה על־עַזבַם אַת־תְּוֹרָתִי אֲשֵׁר נָתַתִּי לפניהם ולא־שמעו בקולי ולא־הלכו בה: יג וילכו אַחַרי שררות לבָּם ואַחָרי הַבְּעַלִים אַשר למדום אַבותַם: יד לַכָּן כָּה־אַמֵּר יהוָה צָבַאוֹת אֵלהֵי ישַׁרָאֵׁל הָנְנֵי מֵאֶבִילֵם אֶת־הָעָם הַזָּה לֵעַנָה וִהְשָׁקִיתִים מֵי־ ראש: טו וַהֶפֶּיצוֹתִים בַּגוֹיִם אֲשֶׁר לֹא יַדְעוֹ המַה ואַבותם ושׁלַחתִי אַחַרִיהֵם אַת־הַחֶּרֶב עַד כַּלוֹתִי אותם: טו כה אַמַר יהוה צבאות התבוננו וקראו לֶמְקוֹנְנְוֹת וֹתְבוֹאֵינָה וְאֵל־הָחֶבַמְוֹת שְלְחוֹ וֹתַבוֹאנַה: יי וּתִמַבֶּרנָה וִתְשֵּׁנָה עַלֵּינוּ נָהִי וְתַרֵדְנַה עִינֵינוּ דִּמַעַׁה וְעַפְעַפֵּינוּ יִזְלוּ־מָיִם: יח כִּי קוֹל נְהֵי נִשְׁמֵע מציוּן אֵירְ שְׁדַּרָנוּ בְּשִׁנוּ מִארֹ בֵּי־עַזַבְנוּ אֲרֵץ בֵּי הְשָׁלֵיכוּ וְתַקַּח אָזְנָכֶם דִבַר־פֵּיו וְלַמֵּדְנַה בִנְתֵיכֶם נָהִי וָאִשַּה

heartbreak. On the other hand, when he views their grievous sins, he wishes there were an inn in an isolated desert where he could escape from them. They are immoral and traitorous to God. Their tongues are like bows shooting arrows of falsehood and slander. Consequently, God must smelt them and test them, in the hope that through punishment and suffering they will repent. So the punishment comes, and It is harsh indeed — but the behavior of the nation leaves God no alternative.

"Why did it happen?" the prophet asks. Because they forsook the Torah, upon which the Sages comment that God declares, "I wish they had forsaken Me, but not forsaken My Torah, because its spiritual glow would have turned them back to the good." This has remained a lesson for all time: The Torah is Israel's ultimate hope for restoration to its former position of glory.

The Haftarah concludes with another timeless guide to the road

a dirge to her friend. <sup>20</sup> For death has ascended through our windows, it has come into our palaces to cut down infants from the marketplace, young men from the streets."

<sup>21</sup> Speak thus — the words of HASHEM — "Human corpses will fall like dung on the open field and like a sheaf behind the harvester, but none shall gather them up."

<sup>22</sup> So says HASHEM, "Let not the wise man laud himself with his wisdom, and let not the strong man laud himself with his strength, and let not the rich man laud himself with his wealth.
<sup>23</sup> Only with this may one laud himself — discernment in knowing Me, for I am HASHEM Who does kindness, justice, and righteousness in the land, for in these is My desire," the words of HASHEM.

רְעוּתָה קִינָה: כּ בִּי־עֻלָּה מְּנֶת בְּחַלּוֹנֵינוּ בָּא בְּאַרְמְנוֹתֵינוּ לְהַכְּרִית עוֹלֶל מִחֹוּץ בְּחוּרָים מֵרְחֹבְוֹת: כֹּא דַּבֵּר כַּה נְאָם־יהוֹה וְנֵפְלָה נִבְלֵת הָאָדָׁם בְּּדָמֶן עַל־ פְּנֵי הַשָּׁרֵה וּכְעָמִיר מֵאֲ חֲרֵי הַקּוֹצֵר וְאִין מְאַפֵּף:כּנ בְּה וֹ אָמַר יהוֹה אַל־יִתְהַלֵּל חָכָם בְּחָכְמְתֹוֹ וְאַל־יִתְהַלֵּל הַבְּבוֹר בִּגְבִוּרְתְוֹ אַל־יִתְהַלֵּל עָשִׁיר בְּעָשְׁרוֹ: כֹּג כְּי אִם־בְּוֹאת יִתְהַלֵּל הַמְּתְהַלֵּל הַשְּבֵּל וְיָדְעַ אוֹתוֹ בָּי אֲנְי יהוֹה עָשֶׁה חֲסֶר מִשְׁבָּט וּצְדָקָה בָּאָרֶץ בִּי־בְאֵלֶּה חָפֵצְתִי נָאֶם־יהוָה:

## HAFTARAS TAANIS TZIBBUR -- MINCHAH / הפטרת תענית צבור - מנחה

The Torah reading for a Taanis Tzibbur may be found on page 496 (Exodus 32:11-14; 34:1-10).

ושעיה נה:ר־נו:ח / Isaiah 55:6-56:8

55 <sup>6</sup> Seek HASHEM when He can be found; call Him when He is near. 7 Let the wicked one forsake his way and the iniquitous man his thoughts; and let him return to HASHEM and He will show him mercu, to our God for He will be abundantlu forgiving. 8 For My thoughts are not your thoughts, and your waus are not Mu waus, the words of HASHEM, 9 As high as the heavens over the earth, so are My ways higher than your ways. and My thoughts than your thoughts. 10 For just as the rain and snow descend from heaven and will not return there, unless it waters the earth and causes it to produce and sprout, and gives seed to the sower and food to the eater; 11 so shall be My word that emanates from Mu mouth, it shall not return to Me unfulfilled unless it will have accomplished what I desired and brought success where I sent it. 12 For in gladness shall you go out and in peace shall you arrive, the mountains and hills will break out in glad song before you, and all the trees of the field will clap hands. 13 In place of the thombush, a cypress will rise; and in place of the nettle, a murtle will rise. This will be a monument to HASHEM, an etemal sign never to be cut down.

56 So said HASHEM: Observe justice and perform righteousness, for My salvation is at hand to come and My righteousness to be revealed. Praiseworthy is the man who does this and the son of man who grasps it lightly: Whoever guards the Sabbath against desecration and guards his hand against doing any evil.

<sup>3</sup> Let not the alien, who has joined himself to HASHEM, say:

נהו דרשו יהוה בַּהָמֵצְאַוֹ קַרָאָהוֹ בַּהָיוֹתְוֹ קַרוֹב: זְיֵעַזְב רשע דרכו ואיש און מחשבתיו וישב אל־יהוה וירחמהו ואל־אלהינו בי־יַרבּה לְסַלְוֹחַ: חבּי לא מחשבותי מחשבותיכם ולא דרכיכם דרכי נאם יהוה: מכּי־גַבָּהוּ שַׁמַיִם מַאָרֵץ כֵּן גַבָּהוּ דְרַכַי מדרכיכם ומחשבתי ממחשבתיכם: יבֿי כּאשר ירד הגשם והשלג מו-השמים ושמה לא ישוב כי אם-הרוה את-הארץ והולידה והצמיחה ונתן זרע לזרע וַלַחֶם לַאבֶל: יא בַּן יָהָיָה דְבַרִי אֲשֶׁר יָצֵא מִפִּי לָא־ ישוב אַלֵּי רִיקָם כִּי אם־עַשָּה אָת־אַשַר חַפְּצָתִי והצליח אשר שלחתיו: יבכי־בשמחה תצאו וֹבְשַׁלוֹם תַּוַבַלוּן הֶהָרִים וְהַגָּבַעוֹת יִפְּצְחָוּ לְפְנֵיבֶם רְנָּה וְכַל־עָצֵי הַשַּׁרָה יִמְחָאוֹ־בַף: יגַתַּחַת הַנַּעַצוּץ יַעֻלֵה בַרוש וַתַחַת הַסָּרְפֵּד יַעַלֵה הַדֶס וְהַיַה לֵיהוה לשם לאות עולם לא יכרת: נו א כה אמר יהוה שמרו משפט וַעשו צַדָקָה כֵּי־קרובַה יְשַוּעַתִי לַבוֹא וַצַדְקַתִי לָהְגַּלִות: בּאַשָּׁרֵי אֵנושׁ יֵעֲשָׁה־וֹאת וּבֶן־אַרָם יַחֲזֵיק בַה שמר שַבַּת מַחַלְלוֹ ושמר יַרוֹ מַעשׁות בַּל־ רֵע: גוַאַל־יאמַר בּן־הנּבֹר הַנּלוה אל־יהוה לאמר

map of life. Let people never seek their glory in transient and inconsequential matters such as ordinary wisdom, strength and wealth. Only knowledge of God is worthwhile — and if that is someone's priority, then even his wisdom, strength, and wealth are praiseworthy, because they have become his tools in the service of God.

## 46 Haftarah for Minchah of a Taanis Tzibbur

Fast days represent a call to repentance and the Torah reading is the encouraging message that God is always ready — indeed, anxious — to accept our prayers. The *Haltarah* is an eloquent expression of that theme. It begins by urging us to seek God where He can be found and when He is near. The commentators explain

that these times are before He brings punishment upon us, for then He longs for us to repent and thereby remove the root of His anger; and they are also times when we are ready to seek Him with all our hearts.

God declares that we should not project our own base, human frailties onto our perceptions of Him. God is merciful. He guarantees us that everyone who is sincere and ready to serve Him whole-heartedly has a place at His table. Even those who are barren — literally or figuratively — will blossom if they join themselves to Him. The aliens who leave their origins to become Jews are no longer aliens. To the contrary, they will be the forerunners of the masses who will flock to the truth when the time of redemption finally arrives.

"HASHEM shall utterly separate me from His people"; and let not the barren one say: "Behold I am a shriveled tree." <sup>4</sup> For so says HASHEM to the barren ones who observe My Sabbaths and choose what I desire, and grasp My covenant tightly. <sup>5</sup> In My House and within My walls I shall give them a place and renown, better than sons and daughters; eternal renown shall I give them, never to be cut down; <sup>6</sup> and the aliens who join HASHEM to serve Him and to love the Name of HASHEM to become His servants, whoever guards the Sabbath against desecration and grasps My covenant tightly — <sup>7</sup> I shall bring them to My holy mountain, and I shall gladden them in My house of prayer, their elevation-offerings and their feast-offerings will find favor on My Altar, for My House shall be a house of prayer for all the peoples.

<sup>8</sup> The words of my Lord, HASHEM/ELOHIM, Who gathers in the dispersed of Israel, "I shall gather to him even more than those already gathered."

תַּבְבֵּל יַבְּדִּילָנִי יהוָה מֵעֵל עַמֶּוֹ וְאַל־יאמֵר הַפַּרִיס הַן אֲצֶי עֵץ יָבָשׁ: -בִּי־כָה וֹ אָמֵר יהוֹה לַפָּרִיסִים אֲשֶׁר יִשְׁמְרוֹ יְבָּבִי וְּבָּבִירְ וּבְּבֵּל יְבִּיבְרוֹ יִהוֹה לַפָּרִיסִים אֲשֶׁר יִשְׁמְרוֹ יְבְּבְיִי יְבְּבִיתְי וּבְּבִיתִי וּבְּבְיִתִי וּבְּבְיִתִי וּבְּבְיִתִי וּבְּבְיִתְי וּבְּבִיתִי וּבְּבְיִתִי וּבְּבְיִתִי וּבְּבִיתִי וּבְּבִיתִי וּבְּבְיִתִי וְבְּבִיתִי וּבְּבִיתִי וּבְּבְיִתְי שְּבָּר לְאִיִּבְּבִּיתִי שְּבָּר לְאִיבְּבָרִי שְּם טְּוֹב בְּבְיִתְי וְנְבְבְיִים עַלְּ־הִנְּבְּיְבְיִם בְּלְּצְיִם עַלְּיִם עַלְּיוֹם עַלְ־יִהוֹה לְשָׁרְתוֹ וּלְוֹ אֲשֶׁרְלוֹ וּמְחֲחִוּיִקִים בְּבְיתִי וּבְּבְיִיתִיי: וּנַבְּבְיאוֹתִים בְּל־שְׁמֵר קְּרְאָוֹן עַל־מִוְּבְּחַ בְּבִיתְ בְּבִיתִי וּבְּבְיאוֹתִים בְּבִיתְי וְבְּבְיאוֹתִים בְּבִיתְי וְבְּבְיאוֹתִים בְּלְּלוֹ וְמְחָחְוֹיִקִים בְּבְּיתִי וּבְּבְיאוֹתִיים בְּלִי הְנִבְּיתְי וְלְּבְּבִיאוֹת שְׁבָּר לְנִיים בְּלִים בְּבְּיתִי וּבְּבְיאוֹתִיהֵם בְּלִים בְּלְבִיתִי וּבְבְיאוֹתִיים בְּל־הָעָמִים הְּלְבִיתְי וּבְּבְיאוֹתִיהְם בְּלְּלִי הְלָּבְיִיתְיי וּבְּבְיאוֹתִיהְם בְּלְּלִי הְבָּבְיאוֹתְיים בְּלְ-הָּנְבְּיאוֹתְיים בְּלּבְיבִיתְי וּבְּבְיאוֹיִים בְּלּבְיבִייתִי בְּלְבִיתְי וּבְּבְיאוֹתִיהְם בְּלְּבִיתְי בְּבִּיתְי וּבְּבְּבִייתִי וּבְּבְיאוֹי וְשְׁבָּבְיים בּּבְּבִייתִי בְּבְּיאוֹתְייִבְּבְייִים בְּלֹי הְנְבְּבִייתִי בְּבְּיאוֹיתְיי בִּוֹלְנִיים בְּלִייתְייִים בְּלִיתְייִים בְּלִיתְייִים בְּלִיתְייִים בְּלְבִיים בְּבְּבִייתִי בְּבְּייִבְייִי בְּבִּבְייוּ בְּבִיים בְּבְּיים בְּבְּייבִיים בְּלְבִיים בְּבְּייבְייִים בְּלְיבִיים בְּלְּבִיים בְּעִבְיים בְּבְייִבְייִם בְּלְיבִיתְייִים בְּלִבְיִים בְּלִים בְּבְּבִיים בְּבְייִבְּיִים בְּבְּיִבְיים בְּבְּיים בְּבְּייִים בְּלְבִיים בְּבְּייבְייִים בְּבְיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְיים בְּבְּיים בְּיִבְיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּיוּבְייִים בְּלְייִים בְּבְּיים בְּבְיים בְּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְּבִיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְיים בְּבּיים בְּבְּבִיים בְּבְּבִיים בְּבְיּבְיים בְּבְּבִיים בְּבְּבִיים בְּבְּבִיים בְּבְּבִיים בְּבְי

## HAFTARAS ROSH HASHANAH — FIRST DAY / 'הפטרת ראש השנה – יום א'

The Torah reading for Rosh Hashanah may be found on page 94 (Genesis 21:1-34) and the maftir on page 894 (Numbers 29:1-6).

| Samuel 1:1-2:10 | שמואל א איא־ביי | Vanuel 1:1-2:10 |

1 There was a certain man from Ramasa'im Zofim, from the mountain of Ephraim, whose name was Elkanah, son of Yerocham, son of Elihu, son of Tohu, son of Zuf, a distinguished person. The had two wives, the name of one being Hannah and the name of the second being Peninah; Peninah had children, but Hannah had no children.

<sup>3</sup> This man would ascend from his city every year to prostrate himself and to bring offerings to HASHEM, Master of Legions, in Shiloh; and there the two sons of Eli, Chofni and Phineas, were Kohanim to HASHEM.

<sup>4</sup> And it would be on that day that Elkanah would bring offerings, he would give portions to Peninah, his wife, and to all her sons and daughters. <sup>5</sup> But to Hannah he would give one most attractive portion; for he loved Hannah, though HASHEM had closed her womb. <sup>6</sup> Her Ival would provoke her again and again in order to anger her, for HASHEM had closed her womb. <sup>7</sup> So he would do year in and year out; and so whenever she would go up to the house of HASHEM, she would provoke her; and she would cru and not eat.

<sup>8</sup> Elkanah, her husband, said to her, "Hannah, why do you cry and why do you not eat? Why are you brokenhearted? Am I not better to you than ten children?"

<sup>9</sup> Hannah stood up after eating in Shiloh and after drinking; and Eli the Kohen was sitting on the chair, near the doorpost of the Sanctuary of HASHEM. <sup>10</sup> She was of embittered soul; and she prayed to HASHEM and wept continuouslu.

<sup>11</sup> She made a vow and said, "HASHEM, Master of Legions, if You take note of the suffering of Your maidservant, and You remember and do not forget Your maidservant, and give Your maidservant a male offspring, then I shall give him to HASHEM all the days of his life, and a razor will not come upon his head."

<sup>12</sup> And it was as she continued to pray before HASHEM, that Eli observed her mouth. <sup>13</sup> Hannah — she was speaking from the heart, only her lips moved but her voice was not heard; and

א אויהי איש אחר מן־הרמתים צופים מהר אפרים ושמו "אלקנה בו־ירחם בו־אליהוא בו־תחו בו־צוף אפרתי: בולו שתי נשים שם אחת חנה ושם השנית פננה ויהי לפננה ילדים ולחנה אין ילדים: גועלה הַאִישׁ הַהוּא מֵעִירוֹ מִיָּמִים יַמִּימָה לְהָשְׁתַּחַוֹת וְלְוַבֶּחַ ליהוה צבאות בשלה ושם שני בני־עלי חפני ופנחס כהנים לַיהוה: - וַיַהִי הַיּוֹם וַיִּוְבֵּח אֵלְקָנֵה ונָתַון לפִנְנֵה אשתו ולכל־בַּנִיהַ ובנותיה מנות: הולחַנַּה יַתּן מַנַה אַחָת אַפַּיִם כִּי אֵת־חַנַּה' אַהֶב וַיהוָה סַגַר רַחִמָה: וובעסתה צרתה גם־בעס בעבור הרעמה בי־סגר יהוה בַּעַר רַחָמָה: זּוָבֶן יַעֲשֶׁה שַׁנַה בַשַּנַה מַדֵּי עַלתַה בבית יהוה כו תכעסנה ותבכה ולא תאכל: חולאמר לַה אֵלקנה אִישָׁה חַנָּה לַמָה תַבְּכִּי וַלַּמָה לא תאכלי ולמה ירע לבבר הלוא אנכי טוב לר מעשרה בנים: יוַתַקָם חַנָּה אַחַרִי אַכַלָה בְשַׁלָה וְאַחַרִי שַׁתָה וְעַלִי הַבּהֵן ישֵב על־הַבּּפֶא על־מוווֶת היכַל יהוה: יוהיא מרת נפש ותתפלל על־יהוה ובכה תבכה: אותדר נֶרֶר וַתֹּאמֶר יהוֹה צְבַאוֹת אָם־רָאה תַרְאָה וּ בַּעַנִי אַמַתַּר וּוַכַרְמַנִי וַלָּא־תִשְבַּח אַת־אַמַתַּר וְנַתַתֵּה לַאֲמֶתְךָּ זָרַע אֲנָשִים וּנְתַתִּיוֹ לֵיהוה כַּל־יִמֵי חַיַּיוֹ ומורה לא־יַעלה על־ראשו: יבוהיה כי הרבתה לָהַתְפַּלֵל לִפְנֵי יהוה וְעַלֵי שמר אֶת־פִּיהַ: יג וְחַנַּה הִיא מְדַבֶּרֶת עַל־לְבָּה ַרָק שְפַתֵּיהַ נַעות וְקוֹלָה לֹא ישַמע

- Haftarah for the First Day of Rosh Hashanah

A Haftarah's subject usually is similar to that of the Torah reading or is related to the theme of the day. The present Haftarah has both virtues. The Torah reading tells how Sarah was remembered with a child after a lifetime of barrenness; the Haftarah tells of

Hannah who was similarly blessed with a son who was to become one of Israel's foremost prophets. Additionally, the story of Hannah demonstrates that sincere prayer can bring Divine compassion that overcomes all adversity, a theme that is at the essence of Rosh Hashanah. Also, as the Talmud (Megillah 31a) teaches, Eli considered her a drunkard. 14 And Eli said to her, "How long will you act drunkeniu? Remove your wine from yourself!"

<sup>15</sup> Hannah answered and said, "No my lord, I am a woman of aggrieved spirit, I have drunk neither wine nor aged wine; and I have poured out my soul before HASHEM. <sup>16</sup> Do not deem your maidservant to be a wicked woman — for out of much grievance and anger have I spoken until now."

17 Eli answered and said, "Go to peace. The God of Israel will grant the request you have made of Him."

<sup>18</sup> She said, "May your maidservant find favor in your eyes." Then the woman went on her way and she ate and she no longer had the same look on her face.

19 They rose up early in the moming and prostrated themselves before HASHEM, then they returned and came to their home to Ramah; Elkanah knew Hannah his wife and HASHEM remembered her. 20 And it was with the passage of the period of days, that Hannah had conceived and given birth to a son; she named him Samuel for Ishe said.] "I requested him from HASHEM."

21 The man Elkanah ascended with his entire household to bring offerings to HASHEM, the annual offering and his vow. <sup>22</sup> But Hannah did not ascend, as she told her husband, "Until the child is weaned, then I will bring him; we shall appear before HASHEM and he shall settle there forever."

<sup>23</sup> Elkanah her husband said to her, "Do what is good in your eyes; remain until you wean him — but may HASHEM fulfill His word." The woman remained and nursed her son until she weaned him.

<sup>24</sup> He ascended with her when she weaned him, with three bulls, one ephah of flour, and a flask of wine, and she brought him to the house of HASHEM in Shiloh; though the child was still tender.
<sup>25</sup> They slaughtered the bull; and brought the child to Eli.

<sup>26</sup> She said, "I beg you, my lord, by your life, my lord; I am the woman who was standing with you here to pray to НАЅНЕМ. <sup>27</sup> For this child did I pray; HАЅНЕМ granted me my request that I asked of Him. <sup>28</sup> Furthermore, I have lent him to НАЅНЕМ — all the days that he will survive he is lent to НАЅНЕМ," then he prostrated himself to НАЅНЕМ.

2 Hannah prayed and said: My heart exulted in HASHEM, my pride was raised through HASHEM, my mouth opened wide against my antagonists, for I rejoiced in Your salvation.

<sup>2</sup> There is none as holy as HASHEM, for there is none beside You, and there is no Rock like our God.

<sup>3</sup> Do not abound in speaking arrogance upon arrogance, let not haughtiness come from your mouth; for HASHEM is the God ויחשבה עלי לשכרה: ידויאמר אליה עלי עד־מתי תשתַברין הַסִירי אַת־יֵינַר מַעַלִיר: טונַתַען חַנָּה ותאמר לא אדני אשה קשת־רוח אנכי ויין ושבר לא שתיתי ואשפר את־נפשי לפני יהוה: טו אל־תתו את־ אמתה לפני בת־בּליעל בי־מרב שיחי ובעסי הבּרתי ער־הנה: יו ויען עלי ויאמר לכי לשלום ואלהי ישראל יתן את־שַלַתר אַשַר שַאַלת מעמו: יח וַתֹּאמר תמצא שפחתר חו בעיניר וחלר האשה לדרבה ותאבל ופניה לא־היו־לה עור: ישנישבמו בבקר נישתחוו לפני יהוה וישבו ויבאו אל־ביתם הרמתה וידע אלקנה את־חנה אשתו ויופרה יהוה: בויהי לתקפות הימים ותהר חנה ותלד בן ותקרא את־שמו שמואל פי מיהוה שאַלְתֵיו: כא וַיַעל הָאַישׁ אֵלְקְנֵה וְכָל־בֵּיתוֹ לובח ליהוה את־זבח הימים ואת־נדרו: כב וחנה לא עלתה כי־אמרה לאישה עד יגמל הַנַּער וַהַביאתיו ונראה את־פני יהוה וישב שם עד־עולם: כג ויאמר לה אלקנה אישה עשי השוב בעיניר שבי עד־גמלר אתו אר יקם יהוה את־דברו ותשב האשה ותינק את־בנה ער־גמלה אתו: כדותעלהו עמה כאשר גמלתו בפרים של שה ואיפה אַחַת לַמַח וְנַבֶּל יַיִן וַתְּבְאָהוּ בית־יהוה שלו והַנַּעַר נַעַר: כּהוַיִּשְׁחַטָּוֹ אֶת־הַפֵּר ויביאו את־הנער אל־עלי: בוותאמר בי אַדני חי נפשר אַרני אַני הַאָשָׁה הַנַצְבַת עַמְּכַה בּוֹה לַהְתַפַּלל אל־יהוה: כו אל־הנער הזה התפללתי ויתן יהוה לי את־שאלתי אשר שאלתי מעמו: כחוגם אנכי השאלתהו ליהוה כל הימים אשר היה הוא שאול לֵיהוָה וַיִּשְׁתַחוּ שָם לֵיהוָה: ב אוַתִתְפַּלֵל חַנַה וַתאמֶר עַלֵץ לִבִּי בֵּיהוֹה רַמַה קַרְנֵי בֵּיהוָה רַחַב פִּי עַל־ אוֹיבַי כִּי שַׂמַחתִי בִּישִׁוּעָתֵרָ: בּאֵין־קַרוֹשׁ כַּיהוה כּי־ אַין בָּלְתֵּךְ וָאֵין צוּר בָּאלֹהֵינוּ: גאַל־תַּרְבָּוּ תַדְבָּרוֹ גָבֹהָה גָבֹהָה יָצָא עַתַק מַפִּיבֶם כִּי אַל דְּעוֹת יהוֹה

the Divine score. But man seldom sees this harmony. He is troubled by questions of faith, resentment over his neighbor's success, and failure to see how events lead toward coherent fulfillment of a Divine scheme. When — on those very rare occasions — people perceive God's plan taking shape, they sing. This is why Moses and the Children of Israel sang after the Splitting of the Sea. In a lightning flash of perception, they achieved an understanding of centuries of events. This understanding of creation's harmony found flesh-and-blood expression in the harmony of song.

Hannah's song, too, is a demonstration of a human being's inspired perception of the sublime. All her years of torment and woe were revealed as the preparation for a joyous event that not only transformed her life but, through her newborn Samuel, the entire course of Jewish history. This inspiring message is a major theme of Rosh Hashanah.

Sarah and Hannah were both remembered on Rosh Hashanah.

The last ten verses of the Haftarah comprise the Song of Hannah which is considered by Targum (Shir HaShirim 1:1) as one of the ten songs that encompass the history of the world. The first nine are found in Scriptures and the last will be sung by the Children of the Exile when they are redeemed from their exile ... (Isaiah 30:29). The fact that Hannah's song has so historic a place in the world's spiritual history compels us to conclude that the "songs" of which Targum speaks are not simply inspired poetry or even prayer. In the Scriptural sense, איר, song, represents the concept that people understand the harmony of creation. Nature is always "singing," because, from the tiniest microorganism to the mightiest galaxy, everything acts and interacts as God intended it to. This is song. It is the most awesome symphony conceivable, because it consists of an infinite number of players uniting in playing

of thoughts, and deeds are counted by Him.

- <sup>4</sup> The bow of the mighty is broken, while the foundering are girded with strength.
- <sup>5</sup> The saled are hired out for bread while the hungry ones cease to be so, while the barren woman bears seven, the one with many children becomes bereft.
  - 6 HASHEM brings death and gives life, lowers to the pit and elevates.
- 7 HASHEM impoverishes and makes rich, He humbles and He exalts.
- <sup>8</sup> He raises the needy from the dust, from the trash heaps He lifts the destitute, to seat them with nobles and make them inherit a seat of honor for HASHEM's are the pillars of the earth, and upon them He sets the world.
- <sup>9</sup> He guards the feet of His devout ones, but the wicked are stilled in darkness; for not through strength does man prevail.
- 10 O HASHEM may those that contend with Him be shattered, against each of them let the heavens thunder; may HASHEM judge to the ends of the earth, may He give power to His king and raise the pride of His anointed.

וְלוֹ [וּלֹא בּ] נַתְּבָּנָוֹ עֲלֹלְוֹת: רְ ֻלֶּשֶׁת גַּבֹּרָים חַתִּים וְנְכְשָׁלִים אַוְרוּ חֲיִל: הּ שְׁבֵעִים בַּלֶּחֶם נְשְׂבָּרוּ וּרְעֵבִים חָתִּים מַלְּים אַוְרוּ חֲיִל: הּ שְׁבָעִים בַּלֶּחְם נְעֲלָּים אַמְלֵלָה: יְיחָה מִמְית וּמְחַיֵּה מוֹרִיד שְׁאוֹל וַיָּעֵל: ז יהוָה מוֹרִישׁ וּמְעֲשִׁיר מִשְׁפֶּיל אַף־מְרוֹמֵם: חּ מִלִּים מִעָּפָּר מְּלִבְים לָאַף־מְרוֹמֵם: חּ מִלִּים מִעָּפָּר בְּיִרִים וּמְעַבָּיוֹ לְהוֹשְׁיב עִם־נְּיִיבִים וְכִפַּא בְּלֹּוֹ לְהוֹשְׁיב עִם־נְּיִיבִים וְכִפָּא בָּלִּוֹ לְהוֹשְׁיב עִם־נְּיִיבִים וְכִפָּא בְּלֹּוֹ לְבְּלֵב בִּי לֵיהוֹה מְצְבֵּי שֶׁרָים בַּחְשֶׁךְ וְיָשָׁמִים מֵּבְלּי בְּבַּלְית יִבְּיִם הְיִבְּיִי בְּיִבְּיִים וְתַבְּלִי בְּבְּיִי הְיִבְּים יִחְתִּוּ מְרִבְּיִם וְתַבְּלִי בְּבְּיִם הַתְּבָּלוֹ וְיָבֶם הַבְּלִי וְרָשַׁמִים בְּחְשֶׁךְ וְנְבְּבְּעִים בָּלָּא בְּיִבְיִם חָתִּים בַּבְּלָּי וְיָבֶם הַבְּיִים בְּבְּיִם מְעָבְיִם בְּבְּלִי וְיִבְּם בְּבְיִם וְתְּבִּים מִבְּלִים בְּבְיִם וּתְּבִּים וְתְבָּבְּי בְּבְיִם וְתְבִּים מִּבְּלִי בְּבְים וְנִבְּשְׁת וְנִיתְּן בִּשְׁתְּיִבְּי הְיִבְּשְׁתִים בִּבְּים הְשָׁבְים בְּבְּים הְשָבְים בְּבְּלָם הְיִבְּבְּים הָיִבְיוֹם הַבְּיִבְּים הָּבְּיִבְּים הָיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְּבָּים בְּבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְּים הְיִבְיִים הָּבְּיִבְּי הְיִיתְוּת בְּיִבְּים הְיִיתְוּ בְּיִבְּים הְיוֹבְים הַחְנִים בְּבְּים הְיִבְיוֹ אַבְּפְים־י־אָבֶרְץ וְיִתְּוֹן בְּנְבְים הְיוֹבְים הַוּבּים מִעְבִים הְיִבּים הְיִיבְּים הַבְּבְים הְיִבּים הְיִבְּים הָּבְּים הְיִבּים הַּבְּים בְּיבִּים הְיִבּים הְיִבּים בְּיִבְּבְּים בְּבְּים הְיִים בְּיִבְים הְיִבְּיִים הְיִיבְּים הְיִבּבּים הְיִבּים הְיִבְּים בְּיִים הְיִבּים בְּיִים הְיִבּים הְּבְּים בְּבְּים הְיִבְּים בְּיִים הְיבְּים הְיִים הְּבְּים בְּיִבְּים הְיבִּים הְּיבְּים בְּיִים הְּבְּים הְיִבְּים הְיבִּים הְיבְּים הְיִים הְיבְּים הְיִים הְיבְּים הְיִּיְבְם בְּיִים הְיִבְּים בְּיבְּים הְיִבְּים הְיִים הְיבְּים הְּבְּבְּים בְּיִבְּים הְּבְּבְים הְּיִבְּבְּים הְּבְּבְּים בְּיִבְּים הְיִבְּים הְיִיבְּים הְּבְּים הְּבְּים הְּבְּבְּים הְיִבְּבְּים הְּיבְּבְים הְיִּבְּבּים הְּיִבְּבְים הְיִּב

## הפטרת ראש השנה – יום ב׳ / HAFTARAS ROSH HASHANAH — SECOND DAY

The Torah reading for the Second Day of Rosh Hashanah may be found on page 100 (Genesis 22:1-4), and the maftir on page 894 (Numbers 29:1-6).

| Jeremiah 31:1-19 | ירמיה לא:א־יט |

31 So said HASHEM: It has found favor in the wilderness, this people that survived the sword; as I lead Israel to its tranquility. From a far HASHEM appears to me [saying]: "I have loved you with an eternal love, therefore I have extended kindness to you. I shall yet rebuild you and you will be rebuilt as the maiden of Israel; you will yet adom yourself with drums and go forth in the dance of celebrants. You will yet plant vineyards in the mountains of Samaria; the planters will plant and redeem. For there will be a day when the watchman will call out on Mount Ephraim, 'Arise — let us ascend to Zion, to HASHEM, our God.'"

<sup>6</sup> For so said HASHEM: To Jacob — sing with gladness, exult on the peaks of the nations; make heard, laud, and say, "O HASHEM, save Your people, the remnant of Israel." <sup>7</sup> Behold, I will bring them from the northern land and gather them from the ends of the earth, among them will be the blind and the lame, pregnant and birthing mothers together; a great congregation will return here. <sup>8</sup> With weeping they will come and through supplications I will bring them, I will guide them by streams of water, on a direct path on which they will not stumble; for I have been like a father to Israel, and Ephraim will have been My firstborn.

<sup>9</sup> Hear the word of HASHEM, O nations and relate it in distant islands, and say, "The One Who scattered Israel, He shall gather them in, and guard them as a shepherd does his flock."

לא אַ כֹּה אמר יהוֹה מצא חוֹ בּמּרבּר עם שרידי חַרב הַלוֹךְ לַהַרְגִיעוֹ יִשְׂרָאֵל: בּ מֶרָחוֹק יהוָה נִרְאָה לֵי ואהבת עולם אהבתיך על־כן משכתיך חסד: ג עור אָבַנְרְ וַנָבַנִית בַּתוּלֵת יִשְׂרָאֵל עוד תַּעְדִּי תַפַּיִרְ וַיַצַאת במחול משחקים: ד עוד תּשַעי כַרַמִים בַּהַרִי שמרון נטעו נטעים וחללו: הכי יש־יום קראו נצרים בהר אפרים קומו ונעלה ציון אל־יהוה אלהינו: ו כִּי־כה ו אמר יהוה רנו ליעקב שמחה וצהלו בראש הגוים הַשָּׁמִיעוּ הַלָּלוּ וָאִמְרוּ הוֹשֵע יהוה אָת־עַמְּךְ אָת שארית ישראל: ז הנני מביא אותם מארץ צפון וַקְבַּצְתִּים מַיַּרְבָּתִי־אַרץ בָּם עוּר וּפּסֶּח הרה וילדת יחדו קהל גרול ישובו הנה: ח בבכי יבאו ובתחנונים אובילם אוליכם אל-נחלי מים בדרך ישר לא יבשלו בה פי־הַיִּיִתִי לִישַרָאֵל לְאֵב וָאֶפְרֵיִם בְּכְרִי הָוּא: טשמעו דבר־יהוה גוים והגידו באיים ממרחק וְאָמָרוֹ מְזָרֶה יִשְרָאֵל יָקַבְּצֵנוּ וִשְׁמַרוֹ בִּרעָה עַדְרוּ:

#### Haftarah for the Second Day of Rosh Hashanah

This passage was chosen as the Haftarah for the second day of Rosh Hashanah because it contains God's promise to Jeremiah that the Jewish people would be redeemed and because it closes with one of the verses of הוברונות, Remembrances, that is recited as part of Mussaf Shemoneh Esrei. In addition it includes the very moving passage of Rachel weeping for her children.

In the simple interpretation of that verse, "Rachel" means the Ten Tribes, because their leading tribe, Ephraim, descended from Rachel.

Before the Redemption occurs, these tribes will weep bitterly over their prolonged and painful exile, because — whereas Judah and Benjamin returned to build the Second Temple — the Ten

Tribes remained in exile (Radak).

Rashi, however, cites a Midrash Aggadah which is an enduring source of inspiration for Israel: When King Manasseh of Judah set up an idol in the Temple, God made the decision that the Temple would be destroyed and the people exiled. The souls of the Patriarchs and Matriarchs pleaded with God to rescind His decree, but He rejected their pleas. Then Rachel came weeping before God. She said, "Surely Your mercy is greater than the mercy of a mortal human being! Nevertheless, look at the mercy I displayed. Jacob labored seven years only for the right to marry me. Still, when my father Laban substituted my sister Leah for me under the marriage canopy, not only did I remain silent, I even gave her the passwords Jacob and I had devised. Thus I allowed a rival to come into my

<sup>10</sup> For HASHEM will have redeemed Jacob and delivered him from a power mightier than he. <sup>11</sup> They shall come and sing joyously on the height of Zion, and they shall stream to HASHEM's goodness, by the grain, by the wine, and by the oil, and by the young sheep and cattle; then their soul shall be like a well-watered garden, and they shall no more agonize. <sup>12</sup> Then the maiden shall rejoice in the dance, and young boys and old men will join together; I shall transform their mourning to joy and I shall comfort them and gladden them in place of their grief. <sup>13</sup> I shall satisfy the desire of the Kohanim with fatness; and My people, they will be sated with My goodness — the words of HASHEM.

<sup>14</sup> So said HASHEM: A voice was heard on high — wailing, bitter weeping — Rachel weeps for her children, she refuses to be consoled for her children, for they are gone.

15 So said HASHEM: Restrain your voice from weeping and your eyes from tears; for there is a reward for your accomplishment — the words of HASHEM — and they shall return from the enemy's land. 16 There is hope for you ultimately — the words of HASHEM — and your children shall return to their border. 17 I have indeed heard Ephraim moaning, "You have chastised me and I have accepted chastisement; I was like an untrained calf; call me to return and I shall return, for You are HASHEM, my God. 18 For after repenting, Iregretted; and after being made to know, I slapped my thigh [in anguish]: I was outwardly ashamed and inwardly humiliated, for I bore the disgrace of my youth." 19 Is Ephraim My most precious son or a delightful child that whenever I speak of him I remember him more and more? Therefore My inner self yearns for him, I will surely take pity on him — the words of HASHEM.

י פי־פַרָה יהוָה אָת־יעקב וּגַאַלוֹ מיד חַזק ממנוּ: יא ובאו ורננו במרום־ציוו ונהרו אל־טוב יהוה על־ דגן ועל־תירש ועל־יצהר ועל־בני־צאן וּבַקַר והיתה נפשם כגו רוה ולא־יוסיפו לדאבה עוד: יב אז תשמח בתולה במחול ובחרים וזקנים יחדו והפכתי אבלם לששון ונחמתים ושמחתים מיגונם: יגורויתי נפש הכהנים דשן ועמי את־טובי ישבעו נאם־יהוה: ידכה ו אמר יהוה קול ברמה נשמע נהי בכי תמרורים רחל מבכה על-בַּנִיהַ מַאַנָה לְהַנַחֵם על-בניה כי איננו: טו כה ו אמר יהוה מנעי קולה מבכי ועיניך מדמעה כי יש שכר לפעלתר נאם־יהוה ושבו מארץ אויב: טו ויש־תקוה לאחריתה נאם־ יהוה ושבו בנים לגבולם: יו שמוע שמעתי אפרים מתנודד יסרתני ואוסר כעגל לא למד השיבני ואשובה פי אַתָה יהוה אלהי: יח פי־אחרי שובי נחמתי ואחרי הודעי ספקתי על־יַרך בשתי וגם־ נכלמתי כי נשאתי חרפת נעורי: יט הבן יקיר לי אפרים אם ילד שעשעים כי־מדי דברי בו זכר אוַבּרנו עוד על־בָּן הַמוּ מַעַי לוֹ רַחֵם אַרַחַמַנוּ נָאָם־ יהוה:

## HAFTARAS YOM KIPPUR — SHACHARIS / הפטרת יום כיפור

The Torah reading for Shacharis of Yom Kippur may be found on page 636 (Leviticus 16:1-34) and the maftir on page 894 (Numbers 29:7-11).

| Isaiah 57:14-58:14 / ישעיה נו:יד־נח:יד

57 14 He says, "Pave a road, pave a road! Lift up the obstacle from My people's path." 15 For so says the exalted and uplifted One, Who abides forever and Whose Name is holy, "I abide in exaltedness and holiness - but am with the contrite and lowly of spirit, to revive the spirit of the lowly and to revive the heart of the contrite. 16 For not forever will I contend nor will I be eternally wrathful; for the spirit that envelops them is from Me, and I have made the souls. 17 I became angry because of his sinful thievery, I struck him, I hid Myself and remained angry — because he continued waywardly in the path of his heart. 18 [But when] I see his ways I will heal him; I will quide him and recompense him and his mourners with consolations. 19 I create fruit of the lips: 'Peace, peace, for the far and near," says HASHEM, "and I shall heal him." 20 But the wicked are like the driven sea that cannot rest, and its waters throw up mire and mud. 21 "There is no peace," says my God to the wicked.

נז יי וְאָמֵר סְלּוּ־סָלּוּ פַּנוּ־דֻרֶךְ הָרִימוּ מִּבְשָׁוֹל מִדֶּרֶךְ שְׁמִי: מּ בִּי בֹה אָמֵר רָם וְנָשָׁא שׁבֵּן עַד וְקָּדְוֹשׁ אַשְׁבְּוֹן וְאֶתִר הָנִּשָׁא שׁבֵּן עַד וְקְּדְוֹשׁ אְשְׁבְּוֹן וְאֶתִר דָּבָּא וּשְׁפָלִים וּלְהַחֲיֻוֹת לֵב נִּדְבָּאִים: מּ בִּי לְּאַ לְעוֹלֶם אָרִיב וְלָא לָנֻצַח אָקְצִוֹף כִּי־רֹוּחַ מִּלְּפַנִי נְאַבְּיוֹנוֹ וְאֶתְרָבְּיִוֹ תְּצְבְּיוֹ וּנְשָׁמְוֹת אֲנִי עָשְׁיתִי: יוּ בַּעְלוֹ בִּצְעוֹ קַצְפְּתִי וְּאַבְּיִוֹי יִּי בּעְלוֹ בְּצְעוֹ קַצְּפְתִי וְאָקְצְףְנִיּלֶךְ שוֹבֶב בְּרֵרֶךְ לִבְּוֹ:יח דְּרָבִיוֹ וְאֲשֵׁלֵם נְחְמִים לְּוֹ וְאָשְׁבְּלֵיו: יוּ בּוֹרֶא נְוֹב שְׁפָּתְיִם שָׁלוֹם וּ שָׁלוֹם וּ שָׁלוֹם וּ שָׁלוֹם וּ שָׁלוֹם וְ שָׁלוֹם בְּרֵבְיִי בְּיָבְשְׁנִים בִּיְתְרִי: כּוְהַרְשָּעִים בְּבָּבְ בְּבָּבְיִיוּ בִּיְבְּבְּיִוֹי בִּיְבְּבְּיִוֹי בִּעְמִר יְהוֹה וֹרְפָּאתִיוּ: בּ וְהַרְשָּעִים בְּבָּבְ בַּבְּבְּיִי: כּיְ הַשְּבָּים לְּא יוּכָּל וַיִּנְרְשָׁנִים בִּיְבָּיִי בִּיְבְּיִבְּיִי בְּיִבְּבְּיִיוֹ בִּיְבְּבְיִיוֹי בִּיְבְּבְּיִי שְׁלוֹם וּ שָׁלוֹם וּ שָׁלוֹם וּ שָׁלִוֹם בְּיִבְּבְּיִבְים אָמִר יְהוֹה וְשְׁלִם אָבִר יִהוֹה וְשְׁבָּבְיוֹי: יִי בּוֹבְיִבְּעִי שְׁלִים אָבְירִי שִּבְּבְּיוֹי שִּבְּבְיוֹי: בּיְהָבְּבְיוֹב אָמְרִי בִּים בְּנְבְּים אָבְרִיוֹי בְּעְבְּבְיוֹב אָמְרִי בִּיבְּיִבְּים שְׁלוֹם וּ בִּיְבְּעְשְׁבִים בִּיְבְּבְייִי: בּי הַשְּבְּיוֹי שִׁילִים בְּיבּים בְּעָבְיוֹי בְּיִבְּיִים בְּעִבְּיוֹי בִּיְבְּשְׁיִים בּּבְּבְיוֹי בִּיִים בּּעִנְים בְּיִבְים בְּבְּבְייִים בּּבְייִים בּּבְּבְיים בּיִבְּיִים בּּבְּבְים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיים בְּיִבְיִים בְּבְּבְים בְּבְּבְיִים בּּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּבְּתִיוֹי בְּיִבְים בְּבְּבְיִים בְּבִּים בְּבְּבְיוֹי בִּיִים בְּבְּבְיוֹב בְּיִבְּיוֹב שְׁבִּבְיוֹי שִׁבְּים בְּבְּבְּעִים בְּבְּיבִיים בּבְּבְיבְיבְּבְּיוֹב בְּבְיבִּים בְּבְּבְיוֹב בְּבְּבְיבְיוֹי בְּבְּיוֹים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְיוֹבְיבְּים בְּיוֹבְיוֹם בְּבְבְיוֹבְיוֹבְיים בְּבְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְּבְיוֹבְיוֹים בְּיִבְּיִים בְּבְּבְּבְיוֹבְיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹם בְּבְּיוֹים בְּיִים בְּבְּבְּבְיבִּיוֹם בְּב

[future] household. You, O God, should do the same. Although Your children have brought a rival [i.e., Manasseh's idol] Into Your Temple, may You be silent."

God told her, "You have defended them well." As the next two verses continue, God promised Rachel that the exile would eventually end and the Jewish people be returned to their land. → Haftarah for Yom Kippur Shacharis

This selection from Isaiah was chosen as the Yom Kippur Haftarah because of its focus on the proper manner of repentance. The prophet harshly criticizes those who think that they can effect repentance and appease God by fasting and physical affliction that are devoid of inner conviction. Instead, he urges, true repentance involves extreme kindness to the needy and changing one's ways.

58 'Cry out vociferously, be not restrained; raise your voice like a shofar — proclaim to My people their willful sins, to the Family of Jacob their error. <sup>2</sup> They [pretend] to seek Me every day, and they [pretend to] desire knowledge of My ways; like a nation that acts righteously and has not forsaken the justice of its God; they inquire of Me about righteous laws, [as if] they desire the nearness of God. <sup>3</sup> [They ask] "Why did You not see when we fasted? We afflicted ourselves but You ignored it?"

4 [And God answers,] "Because on your fast day you sought out personal desires and you oppressed all whom you aggrieved! Because you fast with grievance and strife, and strike with a wicked fist: you do not fast as befits this day, to make your voice heard above. 5 Can such be the fast I choose, a day when man merely afflicts himself? Can it be bowing his head like a bulrush and making a mattress of sackcloth and ashes? Do you call this a fast and a day of favor to HASHEM? 6 Surely this is the fast I choose: open the bonds of wickedness, dissolve the groups that pervert [justice], let the oppressed go free and annul all perverted liusticel. 7 Surely you should divide your bread with the hungry. and bring the mouning poor to your home; when you see the naked coper him; and do not janore your kin," 8 Then your light will burst forth like the dawn and your healing will speedily sprout: then your righteous deed will precede you and the glory of HASHEM will gather you in, 9 Then you will call and HASHEM will respond, you will cru out and He will say, "Here I am!" - if you remove from your midst perversion, finger-pointing, and evil speech, 10 And if you offer your soul to the hungry and satisfy the afflicted soul: then your light will shine in the darkness, and the deepest aloom will be like the noon. 11 Then HASHEM will quide uou alwaus, sate your soul in times of drought, and strengthen your bones; and you will be like a well-watered garden and a spring whose waters never fail. 12 Age-old ruins will be rebuilt through you, you will erect generations old foundations; and they will call you, "repairer of the breach, restorer of paths for habitation."

13 If you restrain, because of the Sabbath, your feet; refrain from accomplishing your own needs on My holy day; if you proclaim the Sabbath "a delight," the holy one of HASHEM, "honored one," and you honor it by not engaging in your own ways, from seeking your needs or discussing the forbidden. 14 Then you shall be granted pleasure with HASHEM and I shall mount you astride the heights of the world; and I will provide you the heritage of your forefather Jacob — for the mouth of HASHEM has spoken.

נח א קרא בגרוז' אל־תחשה כשופר הרם קולה והגד לעמי פשעם ולבית יעקב חטאתם: בואותי יום יום יררשון ורעת דרכי יחפצון כגוי אשר־צדקה עשה ומשפט אל היו לא עוב ישאלוני משפטי־צדק קרבת אלהים יחפצון: גלמה צמנו ולא ראית ענינו נפשנו ולא תדע הו ביום צמכם תמצאו־חפץ וכל־עצביכם תנגשו: - הן לריב ומצה תצומו ולהכות באגרף רשע לא־תצומו כיום להשמיע במרום קולכם: ההכוה יהיה צום אבחרהו יום ענות אדם נפשו הַלַכֹּף כַּאַגמֹן ראשו ושק ואפר יציע הלזה תקרא־צום ויום רצון ליהוה: והלוא זה צום אבחרהו פַּתַּחַ חַרַצְבַּוֹת רַשַע התר אגדות מוטה ושלח רצוצים חפשים וכל-מוטה תנתקו: זהלוא פרס לרעב לחמר ועניים מרודים תביא בית פי־תראה ערם וכסיתו ומבשרה לא תתעלם: חאז יבקע כשחר אורף וארכתה מהרה תצמח והַלֶּךְ לִפַנִּיךְ צִרְלֶּךְ כָּבִוֹד יהוָה יַאַסְפֵּךְ: ט אַז תקרא ויהוה יענה תשוע ויאמר הנני אם־תסיר מתוכר מוטה שלח אַצָבַע וְדַבַּר־אַוַן: יּוַתְפֵּק לַרַעַב נַפָשֶׁר וְנֵפֶשׁ נַעַנָה תַשְׁבֵּיעַ וְזַרָח בַּחֹשָׁרְ אוֹרֶךְ וַאַפֵּלֶתְךָּ כַּצָּהָרָיִם: יאונָחַךְּ יהוהׁ תָּמִידֹ וִהְשְׁבֵּיעַ בַּצַחַצַחות נַפָּשֶׁרְ וַעַצְמֹתֵיךְ יַחֲלֵיץ וְהַיִּיתַ כָּגַן רֵוֹה וֹכְמוּצֵא מֵים אָשֵר לֹא־יְכַוְבוּ מִימֵיו: יבּוּבְנִוּ מִמְּרָ חַרְבָוֹת עוֹלֶם מִוֹסְדֵי דִוֹר־וַדְוֹר תַקוֹמֵם וַקְרֵא לְדְּ' גַּדֵּר פרץ משבב נתיבות לשבת: יגאם־תשיב משבת רַגַלֶּךְ עַשִּוֹת חֶפַצֵיךְ בִּיוֹם קַרְשֵׁי וַקַרָאתַ לְשַׁבַּת ענג לָקָרָוֹשׁ יהוה מָכַבָּר וָכַבַּרָתוֹ מֵעֲשַוֹת דְּרַבֵּיךְ מִמְצוֹא חָפָצָךְ וָדָבֶּר דַּבָּר: יַדְּ אָז תַּתְעַנָּגֹ עַל־יהוֹה וְהַרְכַּבְתִּיךְ עַל־בָּמֶוֹתֵי אָרֶץ וִהָאַכַּלְתִּׁיִרְ נַחֲלַת ֹעֵעָקֹב אַבִּיךְ כֵּי פֵּי יהוה דבר:

## HAFTARAS YOM KIPPUR — MINCHAH / מנחה – מנחה

The Torah reading for Minchah of Yom Kippur may be found on page 648, (Leviticus 18:1-30).

ספר יונה; מיכה ז:יח־כ / The Book of Jonah; Micah 7:18-20

1 And the Word of HASHEM came to Jonah son of Amittai saying, <sup>2</sup> "Arise! Go to Nineveh, that great city, and cry out to her, for their wickedness has ascended before Me." <sup>3</sup> But Jonah arose to flee to Tarshish from before HASHEM's Presence.

א אַנְיָהִיֹ רְּבַּר־יהוֹה אֶל־יוֹנֵה כֶּן־אֲמִתַּי לֵאמְר: בּ קוּם לֵךְ אֶל־נִינְנֵה הָעִיר הַגְּדוֹלָה וּקְרֵא עָלֶיהָ בִּי־עֵלְתָה לֶךְ אֶל־נִינְנֵה הָעִיר הַגְּדוֹלָה וּקְרֵא עָלֶיהָ בִּי־עֵלְתָה רָעָתָם לְפָנֵי: גַּיַּקָם יוֹנָה לִבְרָחַ תַּרְשִׁישָׁה מִלְפְנֵי יהֹוְה

The prophet exhorts us in God's name to pave a road of goodness and proper behavior, and to lift up the obstacle placed in our path by the Evil Inclination. For though God resides in infinite loftiness, He remains close to those who regret their sins. God created us and gave us life, therefore, He forgets His anger, no matter how justified, when we repent.

46 Haftarah for Minchah of Yom Kippur

The Book of Jonah, one of the books of חָרִיּ עָשְׁר, The Twelve Prophets, is particularly appopriate for the Yom Kippur Haltarah because: (a) The story of Jonah teaches that sincere repentance can reverse even the harshest Heavenly decree (Leoush); (b) the repentance of Nineveh's inhabitants is to serve as an exam-

He went down to Jaffo and found a Tarshish-bound ship; he paid its fare, and boarded it to travel with them to Tarshish from before HASHEM'S Presence.

<sup>4</sup> Then HASHEM cast a mighty wind toward the sea and it became such a mighty tempest in the sea that the ship threatened to be broken up. <sup>5</sup> The sailors became frightened and cried out each to his own god; they cast the ship's wares overboard to lighten it for them. But Jonah had descended to one of the ship's holds and had lain down and fallen fast asleep.

<sup>6</sup> The captain approached him, and said to him, "How can you sleep so soundly? Arise! Call to your God. Perhaps God will pay

us mind and we will not perish."

<sup>7</sup> Then they said to one another, "Come, let us cast lots that we may determine on whose account this calarnity is upon us." So they cast lots and the lot fell on Jonah.

<sup>6</sup> They said to him, "Tell us, now: in regard to whom has this calamity befallen us? What is your trade? And from where do you come? What is your land? And of what people are you?"

<sup>9</sup> He said to them, "I am an luri and HASHEM, the God of the Heavens, do I fear, Who made the sea and the dry land."

10 The men were seized with great fear and they asked him, "What is this that you have done?" For the men knew that it was from before HASHEM's Presence that he was fleeing, for he had so told them.

11 They said to him, "What must we do to you that the sea subside from upon us? — for the sea grows stormier."

<sup>12</sup> He said to them, "Pick me up and heave me into the sea and the sea will calm down for you, for I know that it is because of me that this terrible storm is upon you." <sup>13</sup> Nevertheless the men rowed hard to return to the shore, but they could not, because the sea was growing stormier upon them.

<sup>14</sup> Then they called out to HASHEM, and said, "O, please HASHEM, let us not now perish on account of this man's soul and do not reckon it to us as innocent blood, for You, HASHEM, as You wished so have You done." <sup>15</sup> And they picked up Jonah and heaved him into the sea, and the sea stopped its raging. Then the men feared HASHEM greatly and they offered a sacrifice to HASHEM and took vows.

2 Then HASHEM designated a large fish to swallow Jonah and Jonah remained in the fish's belly three days and three nights.

<sup>2</sup> Jonah prayed to HASHEM, his God, from the fish's belly. <sup>3</sup> He said, "I called, in my distress, to HASHEM, and He answered me; from the belly of the lower-world I cried out — You heard my voice. <sup>4</sup> You cast me into the depth, in the heart of the seas, the river whirled around me, all of Your breakers and waves swept over me. <sup>5</sup> Then I thought: 'I was driven from Your sight,' but — I will gaze again at Your Holy Temple! <sup>6</sup> Waters encompassed me to the soul, the deep whirled around me, weeds were tangled about my head. <sup>7</sup> To the bases of the mountains did I sink; the earth — its bar against me forever; yet, You lifted my life from the pit, HASHEM, my God. <sup>8</sup> While my soul was faint within me, I remembered HASHEM; my prayer came to You, to

וירד יפו וימצא אניה ו באה תרשיש ויתו שכרה וירד בה לבוא עמהם תרשישה מלפני יהוה: - ויהוה הטיל רוח־גדולה אל-הים ויהי סער־גדול בים והאניה ַחְשָׁבָה לְהָשָּבֶר: הַנַיִּיראַוֹ הַמַּלַחִים נַיִּזְעַקוֹ אַישׁ אַל־ אלהיו ויטלו את־הכלים אשר באניה אל־הים להקל מעליהם ויונה ירד אל־ירכתי הספינה וישכב וירדם: וויקרב אַלֵיוֹ רַב הַחבל ויאמר לו מה־לה נרדם קום קרא אל־אַלהַידָּ אוּלַי יַתעשת הַאַלהַים לנו ולא נאבר: זויאמרו איש אל־רעהו לכו ונפילה גורלות ונרעה בשלמי הרעה הואת לנו וַיַּפְּלוֹ גורלות ויפל הגורל על־יונה: חויאמרו אליו הגידה־ נא לנו באשר למי־הרעה הזאת לנו מה־מלאכתה וּמאין תּבוֹא מה ארצָׁרָ ואי־מזה עָם אַתַּה: טוַיּאמֵר אליהם עברי אנכי ואת־יהוה אל הי השמים אני ירא אשר־עשה את־הַיָּם ואת־הַיַּבַּשַה: יְנַיִּרְאוּ הַאָּנַשִים יראה גדולה ויאמרו אַלִיו מַה־זאת עשית כּי־יַדעוּ האנשים כי־מלפני יהוה הוא ברח כי הגיד להם: יא וַיָּאמָרוּ אָלַיוֹ מַה־נַעָשָה לַּךְ וִישְׁתַקְ הַיַּם מַעַלִינוּ כַּי הים הוֹלהַ וסער: יבויאמר אליהם שאוני והטילני אל־הַיַּם וישתק הים מעליכם כּי יודע אני כּי בשלי הַסער הַגַּרוֹל הַזָּה עַלַיכָם: יג וַיַּחַתּרוּ הַאַנַשִּׁים לַהַשִּׁיב אַל־הַיַּבַשַּׁה וַלֹא יַכַלוֹ כִּי הַיַּם הוֹלֵך וְסעַר עַלֵיהָם: יר וַיָּקָרְאוֹ אֱל־יהוֹה וַיַּאמְרוֹ אֲנֵה יהוה אֱל־נַא נִאברה בְּנָפֶשׁ הַאֵישׁ הַזָּה וָאַל־תִּתֵּן עַלֵינוּ דֵּם נַקִּיא כָּי־אַתַּה יהוֹה כַּאשׁר חַפצת עשית: או וישאו את־יונה ויטלהו אַל־הַיַּם וַיַּעַמִר הַיַּם מזַעפּו: טוּ וַיִּירָאוּ הָאַנַשׁים יראה גָרוֹלָה אֶת־יהוָה וַיַּזְבָּחוּ־וַבַח' לֵיהוֹה וַיַּדְרוּ נַדְרִים:

בֹּ א זִיְמֵן יהוֹה בָּג נָּרוֹל לִבְלְעַ אֶת־יוֹנֶה וַיְהִי יוֹנָה בִּמְעִי הַּדָּג שְׁלֹשָׁה יָמִים וּשְׁלֹשָׁה לֵילְוֹת: בְּוַיְתְפַּלֵל יוֹנָה אֶל־יהוֹה אֱלֹהֵיו מִמְעִי הַדָּגָה: גוַיאמֶר קָּרָאתִי מִצְרָה לֵּי אָל־יהוֹה וַיְּעֲנִי מִמְּטֵן שְׁאָוֹל שְׁנָעְתִי שָׁמַעְתָּ קּוֹלְי: רְוֹתַשְׁלִיבֵנִי מְצוּלָה בִּלְבַב יַמִּים וְנָהֶר יְסְבְּבֵנִי כָּל־ מִשְׁבָּרֶיר וְגַלֶיך עָלֵי עָבֵרוּ: הוַאֲנִי אָל־הִיכִל קָרְשְׁרִּ מְשְׁבָּרֶיר וְיָבֶיך אַךְ אוֹסִיף לְהַבִּיט אֶל־הֵיכַל קָרְשְׁךְּ מְנֵגֶר עִינֵיך אַךְ אוֹסִיף לְהַבִּיט אֶל־הֵיכַל קָרְשְׁךְּ מְנֵגֶר עִינֵיך אַרְ אֹרִים יְרִים יְלַרְתִּי הָאָרֶץ בְּרַתִּיה בַצְּרָי לְעוֹלֵם וַתְּעַל מִשְּׁחַת חַיָּי יהוֹה אֱלֹהָי: הְבְּהַתְּעַמֵּף עָלֵי נַפְשִׁי אֶת־יהוֹה וַבֶּרְתִּי וַתָּבְוֹא אֵלֶיךְ תְּפְלָתִי אֶל

ple to us to repent our sins (Shelah); and (c) the miraculous manner in which Jonah's flight was prevented shows that no one can escape from God (Abudraham). Because the lessons

of Yonah are so pivotal to the meaning of Yom Kippur, it is considered a special merit to be called to the Torah for this aliyah.

Your Holy Temple. <sup>9</sup> Guarding utter futilities, they forsake their kindness. <sup>10</sup> But as for me, with a voice of gratitude will I bring offerings to You; what I have vowed I will fulfill, for salvation is HASHEM'S."

11 Then HASHEM addressed the fish and it spewed Jonah out to the dry land.

3 1 And the Word of HASHEM came to Jonah a second time, saying, 2 "Arise! Go to Nineveh that great city, and cry out to her the proclamation which I tell you."

3 So Jonah rose up and went to Nineveh, in accordance with God's word; now Nineveh was an enormously large city, a threeday's journey. 4 Jonah commenced to enter the city the distance of one day's journey, then he proclaimed and said, "Forty days more and Nineveh shall be overturned!"

5 And the people of Nineveh had faith in God, so they proclaimed a fast and donned sackcloth, from their great to their

small.

<sup>6</sup> When the matter reached the king of Nineveh, he rose from his throne and removed his robe from upon himself; he covered himself with sackcloth and sat on ashes. <sup>7</sup> And he had it promulgated and declared throughout Nineveh, "By the counsel of the king and his nobles, the following: Man and beast, herd and flock, shall not taste anything; they shall neither graze nor drink water. <sup>8</sup> They are to cover themselves with sackcloth — both man and beast — and let them call out mightily to God; each person is to turn back from his evil way, and from the robbery which is in their hands. <sup>9</sup> He who knows — let him repent and God will be relentful; He will turn away from His burning wrath so that we perish not."

<sup>10</sup> And God saw their deeds, that they repented from their evil way; and God relented concerning the calamity He had said He

would bring upon them and did not act.

4 ¹ This displeased Jonah greatly and it grieved him. ² He prayed to HASHEM, and said, "Please HASHEM, was this not my contention when I was still on my own soil? I therefore had hastened to flee to Tarshish, for I knew that You are a gracious and compassionate God, slow to anger, abounding in kindness, and relentful of punishment. ³ So now HASHEM, please take my life from me, for better is my death than my life."

4 And HASHEM said, "Are you that deeply grieved?"

5 Jonah left the city and stationed himself at the east of the city; he made himself a booth there, and sat under it in the shade until he would see what would occur in the city.

<sup>6</sup> Then HASHEM/ELOHIM, God, designated a kikayon, which rose up above Jonah to form a shade over his head to relieve him from his discomfort; and Jonah rejoiced greatly over the kikayon.

<sup>7</sup> Then God designated a worm at the dawn of the morrow and it attacked the kiyayon so that it withered. <sup>8</sup> And it happened that when the sun rose God designated a stifling east wind; the sun beat upon Jonah's head and he became faint; he asked for death saying, "Better is my death than my life!"

<sup>9</sup> And God said to Jonah, "Are you so deeply grieved about the

cikayon?

And he said, "I am greatly grieved to the point of death."

NASHEM said, "You took pity on the kikayon for which you did not labor, nor did you make it grow; which materialized overnight and perished overnight. "I And I — shall I not take pity upon Nineveh that great city, in which there are more than one hundred and twenty thousand persons who do not know their right from their left, and many beasts [as well]?"

היבל קדשה: טמשמרים הבלי־שוא חסדם יעובו: יואני בקול תודה אזבחה לה אשר נדרתי אשלמה ישועתה ליהוה: יאויאמר יהוה לדג ויקא את־יונה אל-היבשה: גאויהי דבר־יהוה אל־יונה שנית לאמר: בקום לך אל-נינוה העיר הגדולה וקרא אַלֵּיה אֶת־ הקריאה אשר אנכי דבר אליף: גויקם יונה וילך אל־ נינוה כָּדְבַר יהוָה וְנֵינְוֹה הָיִתָה עִיר־גָּדוֹלַה לֵאלהים מהלך שלשת ימים: - ניחל יונה לבוא בעיר מהלך יום אחד ויקרא ויאמר עוד ארבעים יום ונינוה נהפכת: הויאמינו אנשי נינוה באלהים ויקראו־צום וילבשו שׁלֶּים מִגְרוֹלֶם וְעַד־קָטַנֵּם: וְוַיְגַע הַדַּבַר אָל־מֵלֶך נֵינְוֹה ויקם מכּסאו ויעבר אַדַרתו מעליו וַיַבַס שַׁק וַיַּשָב עַל־ האפר: זויזעק ויאמר בנינוה מטעם המלך וגדליו לאמר האַרָם והַבָּהַמָּה הַבַּקַר וְהַצַּאן אַל־יִטְעַמוּ מאומה אל־ירעו ומים אל־ישתו: חויתכסו שקים האדם והבהמה ויקראו אל־אלהים בחזקה וישבו איש מדַרכּוֹ הַרַעָּה וּמִן־הַחַמַס אֲשֵׁר בִּכַפֵּיהָם: טמֵי־ יודע ישוב ונחם האלהים ושב מחרון אַפּוּ וְלָא נאבֵר: יוירא האלהים את־מעשיהם כי־שבו מדרכם הרעה וַיַּנַחַם הַאַלהִים עַל־הַרָעַה אַשֶּר־דְבֵּר לַעֲשׁוֹת־לָהָם ולא עשה: ד אוַיָּרַע אַל־יוֹנָה רַעָה גָרוֹלֵה וַיָּחַר לְוֹ: בוַיתפַּלֵל אַל־יהוֹה וַיֹּאמֵר אַנָה יהוה הַלוֹא־זָה דְבַרִי עד־היותי על־אַדמַתי עַל־כֵּן קְדֵמְתִי לְבָרְחַ תַּרְשִׁישָה בי יַדַעתי כּי אַתַה אַל־חַנוּן ורַחוּם אַרך אפּים ורב־ חֶסֶר וִנְחָם עַל־הַרָעָה: גּוְעַתַּה יהוֹה קַח־נַא אַת־נַפְשִׁי מְמֵנִי כַּי טָוֹב מוֹתִי מֲחַיַּי: - וַיִּאמֶר יהוֹה הַהָּיטֵב חֲרָה לַרָ: הַנַיַצֵא יוֹנָה מוֹ־הָעִיר נַיֵּשֶׁב מְקַּרֶם לַעִיר נַיַּעֲשׁ לוֹ שם סבה וישב תַחַתִּיהַ בַּצֵּל עַד אֲשֵׁר יִרְאֶה מַה־יַהְיָה בַּעִיר: וְנִימֵן יהוָה־אֶּלהִּים קִיקִיון וַיַעַל וּ מַעַל לִיוֹנְה להיות צל על־ראשו להציל לו מרעתו וישמח יונה עַל־הַקּיקיון שִמְחָה גָדוֹלָה: זְנִימֵן הָאֵלְהִים תוּלְעַת בַּעַלְוֹת הַשַּׁחַר לַמַּחָרָת וַתַּךְ אֶת־הַקּיקַיוֹן וַיִּיבַשׁ: חַנִיהֵי וֹ כָּזָרַחַ הַשָּׁמֶשׁ נַיִּמָן אֱלֹהִים רְוֹחַ קַרִים חַרִישִׁית וַתַּךְ הַשָּׁמֵשׁ עַל־רָאשׁ יוֹנָה וַיִּתְעַלֵּף וַיִּשְׁאַל אֶת־נַפְשׁוֹ לָמוֹת וַיֹּאמֶר טוב מותִי מֶחַיַי: יּוַנָּאמֶר אַל הִים אֵל־ יוֹנָה הַהֵּיטֵב חַבָה־לָךָּ עַל־הַקּיקיוֹן וַיֹּאמֵר הַיטַב חַבְה־ לֵי עַד־מַוֵת: יוַיֹּאמֵר יהוֹה אַתַּה חֹסת על־הקיקיון אַשֵּר לא־עַמַלָּתָ בָּוֹ וָלָא גָרָלְתַוֹ שָבָּן־לַיְלָה הַיָה וּבְן־ לַיִּלָה אַבֵּד: יא וַאֵנִי לֹא אָחוּס עַל־נִינְוָה הָעִיר הַגְּדוֹלֶה אַשֶׁר יֵשׁ־בָּה הַרְבָּה מִשְׁתֵּים־עַשְׁרָה רְבֹּו אַרָם אַשֵּׁר לא־יַדע בֶּין־ימִינוֹ לְשַמֹאלוֹ וֹבהמה רבה:

Virtually all congregations conclude the Haftarah with the following verses (Micah 7:18-20):

7 <sup>18</sup> Who, O God, is like You, Who pardons iniquity, and overlooks transgressions for the remnant of His heritage? He has not retained His wrath eternally, for He desires kindness. <sup>19</sup> He will again be merciful to us; He will suppress our iniquities; and cast into the depths of the sea all their sins. <sup>20</sup> Grant truth to Jacob, kindness to Abraham, as You swore to our forefathers from ancient times.

ז יח מי־אָל בָּמוֹך נשֵא עָוֹן וְעבֶר עַל־פָּשַׁע לִשְאֵרָית נַחֲלֶתוּ לְא־הָחֲזִיק לָעַד אַפּׁוֹ בִּי־חָפֵץ חֶסֶד הְוּא: יִּי יָשְׁוּב יְרַחֲמֵנוּ יִכְבָּשׁ עָוְנֹתֻינוּ וְתַשְׁלֵיךְ בִּמְצֻלְּוֹת יָם בָּל-חַטּאתָם: בּתִּמֵן אֶמֶת לְיֵעֵלְב חֶסֶד לְאַבְּרָהָם אֶשֶר־נִשְׁבַּעָת לַאֲבֹתָינוּ מִימִי קֶדֶם:

## הפטרת סוכות – יום א' / HAFTARAS SUCCOS – FIRST DAY

The Torah reading for the First Day of Succos may be found on page 620, (Leviticus 22:26-23:44), and the maftir on page 894 (Numbers 29:12-16).

Zechariah 14:1-24 / זבריה יד:א־כּד

14 <sup>1</sup> Behold, God's awaited day is coming; and your spoils will be divided in your midst. <sup>2</sup> I shall gather all the nations to Jerusalem to wage war, the city will be conquered, the homes plundered and the women violated; half the city will go into exile, but the rest of the people will not be cut off from the city. <sup>3</sup> Then HASHEM will go out and wage war against those nations as on the day He warred, the day of battle.

<sup>4</sup> On that day His feet will stand astride the Mount of Olives, which faces Jerusalem on the east, and the Mount of Olives will split at its center, eastward and westward, making a huge ravine; half the mountain will move northward and half southward. <sup>5</sup> Then you will flee, for the ravine will extend to Atzal; you will flee as you fled from the earthquake in the days of King Uzziah of Judah; then HASHEM my God will come with all the angels to your aid. <sup>6</sup> And it will happen on that day that there will be neither clear light nor heavy darkness. <sup>7</sup> This will go on for a whole day — understood only by HASHEM — neither day nor night; but toward evening it will be perceived as light.

<sup>8</sup> It will be on that day that fresh water will flow from Jerusalem, half to the eastern sea and half backward to the west; in summer and winter the flow will continue. <sup>9</sup> HASHEM will be King over all the world — on that day HASHEM will be One and His Name will be One. <sup>10</sup> The entire area will be transformed to a plain, from the hill of Rimmon south of Jerusalem; the City will rise high, on its original site, from the Gate of Benjamin until the place of the First Gate to the Inner Gate, and from the Tower of Chananel to the royal wine cellar. <sup>11</sup> They will dwell within her and destruction shall be no more; Jerusalem shall dwell secure.

12 This will be the plague with which HASHEM will smite all the nations that rallied against Jerusalem: their flesh will rot while יד אהנה יום־בא ליהוה וחלק שללה בקרבה: בואספתי את־בַּל־ הַגוּיִם ו אַל־יִרושַלִּים למלחמה ונלפרה העיר ונשפו הבתים והנשים תשבבנה [תשגלנה כן ויצא חצי העיר בגולה ויתר העם לא יפרת מו־העיר: גויצא יהוה ונלחם בגוים ההם כיום הלחמו ביום קרב:ד ועמדו רגליו ביום־ההוא על־הר הזיתים אשר על־פני ירושלים מפרם ונבקע הר הזיתים מחציו' מזרחה וַיַּמָה גִיא גַרוּלָה מָאָר וּמֶש חצי ההר צפונה וחציו נגבה: הונסתם גיא־הרי כי־ יגיע גי־הרים אל־אצל ונסתם כאשר נסתם מפני הרעש בימי עזיה מלך־יהורה וכא יהוה אלהי כּל־ קרשים עמר: ווהיה ביום ההוא לא־יהיה אור יקרות וַקפַּאוֹן [יקפאון כּ]: זְוָהַיָה יִוֹם־אֲחֶׁר הָוֹא יְוָבַע לֵיהוֹה לאיוֹם וַלא־לֵילַה וְהַיָה לְעֵת־עַרֶב יֵהְיֵה־אָוֹר: ח וְהַיֵּה וֹ בַּיִּוֹם הַהֹּוֹא יֵצְאַוֹ מֵיִם־חַיִּים מירוּשַלים חצים אל־הים הקדמוני וחצים אל־הים האחרון בקיץ ובחרף יהיה: ט והיה יהוה למלך על-כּל-הארץ ביום הַהוֹא יָהָיָה יהוָה אָחָד וּשְׁמָוֹ אָחָד: יִיָּסוֹב כַּל־הַאָרֵץ בַּעַרַבַה מָגָבַע לַרְמוֹן נָגָב יְרוֹשַׁלִים וַרַאַמָה וַיַשְׁבַה ַתַחָתֵּיהַ לְמִשֵּעַר בִּנִימָן עַר־מִקּום שַעַר הַרִאשון עַר־ שַער הַפּנִים וּמִגָּדֵל חַנַנְאֵל עַד יִקבי הַמֵּלֶךְ: יא וַישבוּ בָה וַחֲרֶם לֹא יהיה־עוֹר וישבה ירושלים לבטח: יבוואת ו תַהָּיָה הַפַּגַּפָּה אֲשָׁר יָגַף יהוה אַת־כַּל־ הַעַמִּים אַשר צבאו על־ירושלים המקובשרו והוא

#### → Haftarah for the First Day of Succos

Prominent in the Haftarah subjects of Succos is the War of Gog and Magog, the cataclysmic series of battles that will result in the final Redemption and the Messianic era. The Haftarah of the first day and that of the Sabbath of Chol HaMoed deal with this war. According to Rashi, this topic is related to Succos because of the prophecy that those nations who would survive the wars would join Israel every year in celebrating the Succos festival.

Nimukei Yosel to Megillah quotes a tradition from R' Hai Gaon that the victory over Gog and Magog will take place in the month

In the name 113, Gog, one recognizes the word 13, roof, and thereby at once sees the contrast to succah, the weak, unstable covering of foliage. Actually, the whole history of mankind consists of this contrast. Just as people have the power to make [themselves] safe and secure against their earthly contemporaries by sturdy walls, so they delude themselves into thinking that they

of Tishrei - the month of Succos.

R' Hirsch (Numbers 29:13) discusses the inner connection between Gog and Magog and Succos. Following is a free rendition of his thesis:

they still stand erect, their eyes will rot in their sockets and their tongue will rot in their mouths. <sup>13</sup> On that day there will be a great confusion from HASHEM upon them; and when someone will seek to grasp his comrade's hand, he will overpower his comrade's hand. <sup>14</sup> Even Judah will be forced to attack Jerusalem; the wealth of all the surrounding nations will be gathered in a great abundance of gold, silver, and garments. <sup>15</sup> Similar will be the plague against the horses, mules, camels, donkeys, and all the animals that will be in those camps; like the above plague.

16 And it will happen that all who will be left from among all the nations that come upon Jerusalem; they will ascend every year to prostrate themselves before the King, HASHEM, Master of Legions, and to celebrate the festival of Succos. 17 And any of the families of the Land that will not ascend to Jerusalem to prostrate themselves to the King, HASHEM, Master of Legions: the rain will not fall upon them. 18 And if the family of Egypt will not ascend and will not come — and the lack of rain does not affect them — they will suffer the plague with which HASHEM will afflict the nations, because they will not have ascended to celebrate the festival of Succos. 19 This will be the punishment of Egypt and the punishment of all the nations that will not ascend to celebrate the festival of Succos.

<sup>20</sup> On that day the bells on the horses will make a sanctification of HASHEM; they will become cauldrons in the House of HASHEM, [as numerous] as the basins before the Altar. <sup>21</sup> Every cauldron in Jerusalem and Judah will be sanctified to HASHEM, Master of Legions — and all who bring offerings will come and take from them to cook in them; and traders will no longer be in the House of HASHEM on that dau.

עמד על־רַגַלָּיו ועינַיוֹ תִמְקנַה בחריהו וּלשונו תמק בפיהם: יג והיה ביום ההוא תַהִיַה מְהוּמֶת־יהוָה רַבָּה בהם והחזיקו איש יד רעהו ועלתה ידו על יד רעהו: יד וֹגֹם־יֹהוּרָה תַּלַחָם בִּירוּשַׁלַיִם וִאִּפַּף חֵיל כַּל־הַגוּיִם סביב זהב וכסף ובגדים לַרב מאר: ש וַכַּן תַהְיֵה מַגַּפַת הסוס הפרד הגמל והחמור וכל־הבהמה אשר יהיה במחנות ההמה כמגפה הואת: שוהיה כל-הנותר מבל-הגוים הבאים על-ירושלים ועלו מדי שנה בשנה להשתחות למלר יהוה צבאות ולחג את־חג הַסְבוּת: יו וְהַיַּה אַשֵּׁר לֹא־יַעְלֹה מאָת משפּחות הארץ אל־ירושלים להשתחות למלך יהוה צבאות ולא עליהם יהיה הַגַּשָׁם: יחוֹאָם־מִשַּׁפַּחַת מִצְרֵיִם לא תעלה ולא באה ולא עליהם תחיה המגפה אשר יגף יהוה את־הגוים אַשֵּר לא יַעַלוּ לַחג אַת־חַג הסכות: יט זאת תהיה חטאת מצרים וחטאת כל־ הגולם אשר לא יעלו לחג את־חג הסכות: כביום ההוא יהיה על־מצלות הפוס קרש ליהוה והיה הַסִּירוֹת בָּבֵית יהוֹה כַּמִּוֹרַקִים לפני הַמִּוֹבַח: כֹּא וֹהיֹה כל-סיר בירושלים וביהורה קרש ליהוה צבאות וּבַאוֹ כַּל־הַזֹּבְחִים וַלַקְחוּ מַהָם וּבְשָׁלוּ בַהָם וַלֹא־ יָהָיֶה כָנַעַנִי עַוֹר בְּבֵית־יהוה צָבַאוֹת בַּיּוֹם ההוא:

## הפטרת סוכות – יום ב' / HAFTARAS SUCCOS – SECOND DAY

The Torah reading for the Second Day of Succos may be found on page 620 (Leviticus 22:26-23:44), and the maftir on page 894 (Numbers 29:12-16).

### Kings 8:2-21 / מלכים א' ח:ב־כא

8<sup>2</sup> All the men of Israel gathered before King Solomon in the month of the mighty ones on the festival; the seventh month. <sup>3</sup> All the elders of Israel arrived; and the Kohanim bore the Ark. <sup>4</sup> They brought up the Ark of HASHEM, the Tabernacle of the Meeting, and all the holy vessels that were in the Tabernacle; the Kohanim and the Levites brought them up.

<sup>5</sup> King Solomon and the entire Congregation of Israel that assembled by him, to join him before the Ark; were offering sheep and cattle too abundant to be counted or enumerated. <sup>6</sup> The Kohanim brought the Ark of HASHEM's covenant to its place, to the Sanctuary of the Temple, to the Holy of Holies; beneath the

חבּנִיּפֶּׂהֲלֵּנִ אֶל־הַמֶּלֶּהְ שְׁלֹמֹהׁ כָּל־אִישׁיִשְׂרָאֵל בְּיֶרַח הָאָתָנִים בָּחָג הָּוֹּא הַחְרֶשׁ הַשְּׁבִיעִי: גַנַּבֹאוּ כָּל זְקְנֵּי יִשְׂרָאֵל נַיִּשְׁאָוּ הַבְּהֲנִים אֶת־הָאָרְוֹן: רְנַיְצְלוּ אֶת־אֲרְוֹ יהוה וְאֶת־אָהָל מוֹעֵר וְאֶת־כָּל־בְּלֵי הַקְּרֶשׁ אֲשֶׁר בְּאַהָל נַיַּצְלְּוֹ אֹתָם הַכְּהֲנִים וְהָלְוֹיָם: הְוְהַמֵּלֶךְ שְׁלֹמֹה וְכָל־צְרַת יִשְׁרָאֵל הַנִּוֹעָרִים עָלֶיו אִהְוֹ לִפְנִי הָאָרְוֹן מִרְב: וְנַיְבָאוּ הַבְּהָרָ אֲשֶׁר לְאִ־יִּפְפְּרְוּ וְלָא יִמְנָּוּ מִקוֹמֵוֹ אֵל־דְּבִיר הַבַּיִת אַל־קְדְשׁ הַקְּרַשִׁים אַל־תָחַת מִקוֹמֵוֹ אֵל־דְּבִיר הַבַּיִת אַל־קְדְשׁ הַקְּרַשִׁים אַל־תַחָת

can make themselves safe and secure against that which comes from above — against God and . . . His power to direct matters. They think that they can find security in the protection of their own might, take their fate in their own hands, and crown the building of human greatness with gabled roofs, rendering them independent of God.

[The war of Gog and Magog] is the battle of 11, roof, against 1710. succah, the fight of the roof-illusion of human greatness which never allows rest, against the succah-truth of cheerful confidence and serenity which comes of placing one's trust in God's protection.

R'Hirsch's exposition of the Gog-Magog relationship bases itself on the Hebrew grammatical rule that the prefix  $\mathbf{n}$ , mem, expresses the idea of projecting something. For example,  $\mathbf{n}$  is  $\mathit{light}$ :  $\mathbf{n}$ ,  $\mathbf{n}$ ,

Zechariah's prophecies came at a critical juncture in Israel's history. Seventeen years after King Cyrus had given permission for the Second Temple to be built, construction had stopped upon orders of King Ahasuerus and after the harassment and slanders

wings of the Cherubim. <sup>7</sup> For the Cherubim spread their wings toward the place of the Ark; and the Cherubim sheltered the Ark and its staves from above. <sup>8</sup> The staves extended so that the tips of the staves could be noticed from the Holy, facing the Sanctuary, but could not be seen from outside; and they were to remain there to this very day. <sup>9</sup> Nothing was in the Ark but the two stone tablets that Moses placed there in Horeb, when HASHEM covenanted with the Children of Israel when they left the land of Edupt.

10 When the Kohanim left the Sanctuary, the cloud filled the Temple of HASHEM. 11 The Kohanim could not stand and minister because of the cloud; for the glory of HASHEM filled the Temple of HASHEM.

<sup>12</sup> Then Solomon said, "HASHEM pledged to dwell in the thick cloud. <sup>13</sup> I have built You a habitation, an eternal foundation for Your dwelling."

<sup>14</sup> Then the King turned his face and blessed the entire Congregation of Israel; as the entire Congregation of Israel was standing. <sup>15</sup> He said: "Blessed is HASHEM, the God of Israel, Who spoke directly to my father David; and with His power fulfilled it, saying: <sup>16</sup> 'From the day when I took My people Israel out of Egypt, I did not choose a city from among the tribes of Israel in which to build a Temple where My Name would be; then I chose David to rule over My people Israel.'

17 "It was the desire of my father David to build a Temple for the sake of HASHEM, the God of Israel. 18 But HASHEM said to my father David, 'Because you have desired to build a Temple for My sake, you did well to have so desired. 19 But you shall not build the Temple — rather your son, who will emerge from your loins, he will build the Temple for My sake. 20 Now HASHEM has fulfilled the word that He spoke, and I have risen to succeed my father David, and I have sat on the throne of Israel as HASHEM spoke, and I have built the Temple for the sake of HASHEM the God of Israel.

21 "And I have designated there a place for the Ark which contains the covenant of HASHEM, which He made with our forefathers when He took them out of the land of Egypt."

בַּנְפֵי הַכִּרוּבִים: וכּי הַכּרוּבים פּרשים כּנפים אל־ מקום הארון ויספו הכרבים על־הארון ועל־בדיו מלמעלה: חויארכוּ הבּדים ויראוּ רַאשׁי הַבַּדִּים מְוַ־ הקרש על-פני הרביר ולא יראו החוצה ויהיו שם עד היום הזה: טאין בארון רק שני לחות האבנים אשר הנח שם משה בחרב אשר כַּרֵת יהוה עם־בַּנֵי ישראל בצאתם מארץ מצרים: יויהי בצאת הבהנים מו־הַקרש והַעַנון מַלא אַת־בַּית יהוה: יא ולא־יכלו הכהנים לעמד לשרת מפני הענן כי־מַלֵּא כְבוּד־ יהוה את־בּית יהוה: יב אַז אַמֵר שַׁלֹמָה יהוָה אַמַר לשבו בערפל: יגבנה בניתי בית ובל לה מכון לשבתה עולמים:תויַסב המלה את־פניו ויברה את כּל-קהל ישראל וכל-קהל ישראל עמד: טוניאמר בָּרוּךְ יהוה אַלהַי ישָׁרָאֵל אֲשֵׁרְ הַבֵּר בִּפִיו אַת דּוֹד אבי ובידו מלא לאמר: טו מן־היום אשר הוצאתי את־עמי את־ישראל ממצרים לא־בַחַרתִי בעיר מכל שבטי ישראל לבנות בית להיות שמי שם ואבחר בדוד להיות על־עמי ישראל: יויהי עם־לבב דוד אבי לבנות בית לשם יהוה אלהי ישראל: יח ניאמר יהוה אַל־דֵּוֹר אַבִּי יָעוֹ אָשֵר הַיָּה עם־לְבַבְּךְ לְבָנוֹת בַּיִת לשָמִי הַטִיבֹת כַּי הַיָה עם־לְבַבַר: יע רַק אַתַּה לא תבְנַה הבית כי אם־בנר היצא מחלציר הוא־יבנה הבית לשַמֵי: כ וַיַּקָם יהוֹה אֶת־דָּבָרוֹ אֱשֶׁר דְּבֵּר וַאֲלָם תַּחַתְּ דור אבי ואשב ו על-כּסא ישראל כּאשר דבר יהוה ואבנה הבית לשם יהוה אלהי ישראל: כא ואשם שם מַקוֹם לֵאַרוו אַשֵּר־שֵם בְּרֵית יהוָה אַשֵּר בַּרַת עם־ אַבתינו בָּהָוֹצִיאוֹ אֹתָם מַאָרֵץ מִצְרֵים:

## HAFTARAS SUCCOS — SHABBAS CHOL HAMOED / הפטרת סוכות – שבת חול המועד

The Torah reading for Shabbas Chol HaMoed Succos may be found on page 504 (Exodus 33:12-34:26), and the maftir on page 894 (Numbers 29:17-22).

יחזקאל לח:יח־לט:טז / Ezekiel 38:18-39:16

38 <sup>18</sup> It shall be on that day, on the day that Gog comes on the soil of Israel — the words of my Lord HASHEM/ELOHIM — My raging anger shall flare up. <sup>19</sup> For in My indignation and in My blazing wrath I have spoken. I take an oath that on that day

לח יח וְהָיֶה ו בַּיִּוֹם הַהֹּוּא בְּיוֹם בְּוֹא גוֹג' עַל־אַדְמָת יִשְׁרָאֵל נְאֶם אָדנֵי יֵהוֶֹה תַּעֲלֵה חֲמָתִּי בְּאַפִּי: יש וּבְקנִאָתִי בָאֵשׁ־עֶבְרָתִי דִּבְּרְתִּי אִם־לְא וֹ בַּיִוֹם הַהֹּוּא

of the gentile nations who surrounded Jerusalem. Morale was low and despair was prevalent in the bedraggled Jewish settlement. Then, God sent Zechariah to command the people, under their leaders Zerubavel and Joshua, to ignore their fears and resume construction of the Temple. God promised them success and, indeed, soon after that King Darius of Persia sanctioned the undertaking. In the chapter which is today's *Haftarah*, Zechariah prophecies that the cataclysmic War of Gog and Magog will climax with the final redemption and the acknowledgment by the nations that HASHEM alone is King and that Israel is His people. This realization will be celebrated on Succos— for which reason this prophecy was

chosen as the *Haltarah* for the first day of Succos. [For a discussion of the War of Gog and Magog, see ArtScroll ed. *Ezekiel*, ch. 38.]

46 Haftarah for the Second Day of Succos

King Solomon and the people dedicated the First Temple in an ecstatic fourteen-day celebration, the last seven days of which were the Succos festival. Thus, Israel's joy in the Temple coincided with Succos, the season of joy.

#### ◆§ Haftarah for Shabbos Chol HaMoed Succos

As noted in the notes to the *Haftarah* for the first day of Succos, this *Haftarah* was chosen because it deals with the war of Gog and

a great earthquake shall come upon the soil of Israel. <sup>20</sup> And there shall quake before Me the fish of the sea, the birds of the sky, the beasts of the field, all creeping things that move on the ground, and every human being on the face of the earth. Mountains shall be overthrown, cliffs shall topple, and every wall shall topple to the ground. <sup>21</sup> I will summon the sword against him to all My mountains — the words of my Lord HASHEM/ELOHIM. Every man's sword shall be against his brother. <sup>22</sup> I will punish him with pestilence and with blood; torrential rain, hailstones, and sulfurous fire upon him and his cohorts, and the many peoples that are with him. <sup>23</sup> Thus will I be exalted and sanctified, and I will become known in the eyes of many nations, and they shall know that I am HASHEM.

39 ¹ And you, Ben Adam, prophesy against Gog and say:
Thus says my Lord HASHEM/ELOHIM: See I am against
you Gog, prince, leader of Meshech and Tubal. ² I shall lead you
astray and seduce you, and I shall cause you to advance from
the farthest north and bring you to the mountains of Israel. ³ I will
strike your bow from your left hand, and I will cast down your
arrows from your right hand. ⁴ You shall fall upon Israel's mountains, you and all your cohorts and the nations that are with you;
I will present you as carrion for every winged bird and beast of
the field. ⁵ You will fall upon the open field, for I have spoken —
the words of my Lord HASHEM/ELOHIM.

<sup>6</sup> I will dispatch a fire against Magog and against those who dwell confidently in the islands, and they shall know that I am HASHEM. <sup>7</sup> I will make known My holy Name among My people Israel, and I will nevermore desecrate My holy Name, and the nations shall know that I am HASHEM, the holy One in Israel.

<sup>8</sup> Behold! it has come and happened — the words of my Lord HASHEM/ELOHIM; this is the day of which I have spoken. <sup>9</sup> Then the inhabitants of Israel's cities will go out and make fires and feed them with weapons, shield and buckles, with bow and with arrows, with hand-club and spear — and shall fuel fire with them for seven years. <sup>10</sup> They will not carry wood from the field, nor cut it from the forests, for with weapons they shall feed the fires. They will despoil those who despoiled them and plunder those who plunder them — the words of my Lord HASHEM/ELOHIM.

11 On that day I shall assign to Gog a burial site there in Israel—the valley of the travelers—and there they will bury Gog and all his horde, and call it the Valley of Gog's Horde. 12 The family of Israel will bury them for seven months, in order to cleanse the Land. 13 All the people of the Land will bury, and it will cause them renown; the day I manifest My Glory—the words of my Lord HASHEM/ELOHIM. 14 They will designate permanent officials passing through the Land, burying—with passersby—those that remain upon the open field in order to cleanse it; after seven months, they are to seek out. 15 As the passersby traverse the Land and see a human bone, then they shall build a marker near it, until the buriers bury it in the Valley of Gog's Horde. 16 There shall also be a city called Hamonah; thus will they cleanse the Land.

יהיה רעש גדול על אדמת ישראל: כורעשו מפני דגי הים ועוף השמים וחית הַשַּׁרָהוֹכָל־הַרְמֵשׁ הַרמֵשׁ עַלֹּ־ האדמה וכל האדם אשר על פני האדמה ונהרסו ההרים ונפלו המדרגות וכל־חומה לארץ תפול: כא וקראתי עליו לכל הרי חרב נאם אדני יהוה חרב איש באחין תהיה: ככ ונשפטתי אתו בדבר וברם וגשם שוטה ואבני אלגביש אש וגפרית אמטיר עליו ועל־ אגפיו ועל־עמים רבים אשר אחו: כגוהתגַדּלִתיֹ והתקדשתי ונודעתי לעיני גוים רבים וידעו בי־אַני יהוה: לט אואתה בן־אַדֶם הנָבֵא עַל־גוג ואַמְרחַ כּה אמר אַדני יַהוה הַנְנֵי אַלִיךְ גוֹג נְשִׁיא ראש משר ותבל: בושבבתיה וששאתיה והעליתיה מירכתי והבאותיה על-הבי ישראל: גוהביתי קשתה מיר שמאלה וחציה מיד ימינה אַפּיל: דעל־הַרִי ישַראַל תפול אַתַה וכל־אַגַפּיר ועמים אַשֵּר אָתַך לעיט צפור כּל־כּנף וחית השרה נתתיך לאַכַלַה: ה עַל־פָּנֵי הַשַּׂרָה תפול כי אַנִי דבַרתִי נַאָם אַדנַי יַהוֶה: וּוְשְׁלַחְתִּי־אֵשׁ ַבְּמֵגוֹגוֹבוּבִישָׁבֵי הַאָּיֵים לַבַטַח וְיַדְעוּ כֵּי־אָנַי יהוָה: ז וָאֶת־ שם קרשי אוריע בתוך עמי ישראל ולא־אַחֶל אַת־ שַׁם־קַרַשַּׁי עוֹד וַיָּדַעוּ הַגוֹיִם כֵּי־אַנַי יהוֹה קַרָוֹשׁ בישראל: חהנה באַה ונהיַתָה נאם אַדנַי יַהוה הוא הַיִּוֹם אַשֵּר הַבַּרַתִּי: טוַיַצָאוֹ יִשְבֵי וֹ עַרֵי יִשְׁרָאֵל וּבָעַרוּ וָהַשַּּׁיקוּ בָּנָשָׁק וּמָגַן וִצְנַה בָּקשָׁת וּבְחַצִּׁים וּבַמַּקֵּל יֵד וברמח ובערו בהם אש שבע שנים: יולא־ישאו עצים מו־הַשַּבָה וַלָּא יַחַטבוֹ מִן־הַיִּעַרִים כֵּי בַנֵּשֵק יְבַערוּ־ אַש ושַללו אַת־שַלליהם ובַוווֹ אַת־בּווַיהם נאם אַדני יַהוָה: יא וָהַיַה בַיִּוֹם הַהוֹא אָתַן לְגוֹג וֹ מַקוֹם־שָׁם לֶבֵר בִּישָׁרָאֶל גֵּי הַעְבָרִים קּרָמַת הַיַּם וַחַסֶּמֵת הֵיא אַת־ הַעְבָרִים וַקַבְרוּ שֵׁם את־גוֹג ואת־כּל־המוֹנה וקראוּ גיא הַמִּוֹן גִוֹג: יבּ וּקַבַרוּם בַּית יְשְׁרַאֵּל לְמַעַן טָהַר אַת־ הָאָרֶץ שִׁבְעָה חַדַשִּים: יגוָקַבְרוֹ כַּל־עַם הַאַבץ וְהַיַה ַלָהֵם לִשֵׁם ַיוֹם הַכַּבְּדִי נָאָם אַדנֵי יֵהוְה: יר וְאַנְשֵׁי תָמֵיד יַבְדִּילוֹ עְבְרֵים בָּאָרֵץ מִקַבְּרֵים אֵת־הַעְבִרִים אֵת־ הַנּוֹתַרֵים עַל־פָּנֵי הָאָרֵץ לְטֵהַרָה מִקְצֵה שִבְעָה־ ָחָרָשִים יַחָקָרוּ: טוּוְעַבְרוּ הַעְבָרִים בַּאַבץ וְרַאַה עֵצֵם אָדָם וּבָנָה אַצִלוּ צִיָּוּן עַד קַבְרָוּ אתוֹ הַמְקַבְּרִים אֱל־גֵיא הַמְוֹן גָּוֹג: טוּ וָגָם שָׁם־עֵיר הַמוֹנָה וְטָהָרוּ הַאַרֵץ:

Magog. The former Haftarah speaks briefly of an earthquake in Eretz Yisrael. This one describes it more fully. The Midrash (Tanchuma Bo 4) relates the several plagues of verse 22 to the punishments that God brought upon the Egyptians. Thus, the Sages compare Pharaoh's intentions with Gog's. In the infancy of

Israel, Pharaoh attempted to cripple the nation. At the end of time, Gog, in one last gigantic effort, tries to destroy the seemingly vulnerable nation. God responds to both by unleashing the forces of nature against them, proving that all power is in His hands.

## HAFTARAS SHEMINI ATZERES / הפטרת שמיני עצרת

The Torah reading for Shemini Atzeres may be found on page 1012, (Deuteronomy 14:22-16:17), and the maftir on page 896, (Numbers 29:35-30:1).

| Kings 8:54-9:1 / מלכים א ח:נר־ט:א

8 54 \ \ hen Solomon had finished praying to HASHEM this entire prayer and supplication, he stood up from having knealt on his knees with his hands spread out heavenward before the Altar of HASHEM, 55 He stood and blessed the entire congregation of Israel in a loud voice, sauing: 56 "Blessed is HASHEM Who has granted rest to His people Israel according to all that He has spoken; not one word has been defaulted from the entire gracious promise that He pronounced through His servant Moses. 57 May HASHEM, our God, be with us, as He was with our forefathers, may He not forsake us nor cast us off. 58 To turn our hearts to Him, to walk in all His waus and to observe His commandments, decrees, and statutes that He commanded our forefathers. 59 May these words of mine which I have supplicated before HASHEM, be near to HASHEM. our God, by day and by night; that He may provide the just due of His servant and the just due of His people Israel. each dau's need in its dau. 60 That all the peoples of the earth shall know that HASHEM is God — there is no other. 61 May your heart remain wholesome with HASHEM, our God, to follow His decrees and to observe His commandments as on this very dau."

<sup>62</sup> The King and all Israel with him were bringing an offering before HASHEM. <sup>63</sup> Solomon brought this peace-offering that he offered to HASHEM: twenty two thousand cattle and one hundred and twenty thousand sheep; and the King and all the Children of Israel dedicated the Temple of HASHEM.

64 On that day the King sanctified the interior of the Courtyard that was before the Temple of HASHEM, for there he performed the service of the burnt-offering, the meal-offering, and the fats of the peace-offering; for the Copper Altar that was before HASHEM was too small to contain the burnt-offering, the meal-offering, and the fats of the peace-offering.

65 At that time Solomon instituted the celebration — and all Israel was with him, a huge congregation, from the approach to Chamos until the Brook of Egypt — before HASHEM, our God, seven days and then seven days — totaling fourteen days. 66 On the eighth day, he released the people and they blessed the King; they went to their tents, joyous and good-hearted over all the good that HASHEM did for His servant David and His people Israel.

א זר ויהי ו בכלות שלמה להתפלל אל־יהוה את כל־ התפלה והתחנה הזאת קם מלפני מזבח יהוה מכרע על-ברביו וכפיו פרשות השמים: נה ויעמר ויברך את בל-כהל ישראל הול גדול לאמר: מ ברור יהוה אשר נתן מנוחה לעמו ישראל ככל אשר דבר לא־נפל דבר אחד מכל דברו הטוב אשר דבר ביד משה עבדו: מיהי יהוה אלהינו עמנו כאשר היה עם־ אבתינו אל-יעזבנו ואל-יטשנו: נח להטות לבבנו אליו ללכת בַּבֶּל־דְּרָבִיו וִלְשַמֹר מִצְוֹתִיו וְחַקַּיוֹ וִמְשַפּטיו אשר צוה את־אבתינו: נטויהיו דברי אלה אשר התחננתי לפני יהוה קרבים אל-יהוה אלהינו יומם ולילה לעשות ו משפט עבדו ומשפט עמו ישראל דבר־יום ביומו: ס למען דעת כל־עמי הארץ כי יהוה הוא האלהים אין עוד: סא והיה לבבכם שלם עם יהוה אלהינו ללכת בחקיו ולשמר מצותיו כיום הזה: פרוהמלך וכל ישראל עמו ובחים זבח לפני יהוה: סגניובח שלמה את זבח השלמים אשר זבח ליהוה בַּלָר עשרים ושנים אַלף וצאן מאָה ועשרים אַלף וַיַּחָנָכוֹ אֶת־בֵּית יהוֹה הַמֵּלֶךְ וְכַל־בְּנֵי יִשְׁרָאֵל: דּיִם בַּיּוֹם ההוא קרש המלך את תור החצר אשר לפני בית־ יהוֹה כִּי־עַשַּה שַׁם אַת־הַעֹלַה וָאַת־הַמְּנָחַה וָאַת חלבי השלמים כּי־מזבּח הנחשת' אשר לפני יהוה קטן מהכיל את־העלה ואת־המנחה ואת חלבי השלמים: ₪ וַיַּעַש שלמה בַעֵת־הַהַיא וֹ אֵת־הֵחַג וְכַל־ יִשְרָאֵל עִמּוֹ קָהָל גָּרוֹל מִלְבוֹא חֲמֵת וֹ עַר־נַחַל מצרים לפני יהוה אַלהינוּ שבעת ימים ושבעת ימים ארבעה עשר יום: סוביום השמיני שלח את־העם ויברכו את־המלר וילכו לאהליהם שמחים וטובי לב על כל-הטובה אשר עשה יהוה לרוד עבדו ולישראל עמו:

#### ⊌§ Haftarah for Shemini Atzeres

The Haftarah for the second day of Succos was the beginning of Solomon's dedication of the new Temple; this Haftarah is its conclusion. As noted there, the celebration extended throughout Succos. In today's Haftarah, Solomon gave his blessing to the people and finally, on the eighth day of Succos — Shemini Atzeres — he told the people that they were free to depart.

In a long and moving prayer, Solomon had asked God to maintain His Presence in the Temple and accept the prayers and offerings of all who would come there. Generally the difference between מַלְּיִם, prayer, and מְּיִחָה, supplication, is as follows: In prayer, one follows a standard formula, as in our regular prayers, and seeks to achieve a closeness to God by means of which he will be

blessed with his needs. Thus, in prayer we begin by praising Him, then list our requests, and close by praising Him. If someone is successful in achieving a degree of closeness to God, it is natural that his requests will be granted, because their achievement will provide him with the peace of mind and the means with which to further his service of God. Supplication, on the other hand, is a plea for gifts and grace that the supplicant cannot justify through any merits or good deeds of his own. In Solomon's prayer, for example, he asks God to grant his supplication on behalf of the Jewish people, indicating that his pleas could be granted only for the sake of the nation, not because he personally deserves it.

Solomon held up his hands to signify that just as his hands were empty at that moment, so, too, they had never taken anything

9 And thus it was that Solomon had finished building the Temple of HASHEM and the palace of the King, and everything that he had longed to make.

ָט אַנְיָהִיֹ כְּכַלְּוֹת שְׁלֹמֹה לִבְנָוֹת אֶת־בֵּית־יהוָה וְאֶת־ בַּית הַמֵּלֶךְ וְאֵת בָּל-חֲשֶׁק שְׁלֹמֹה אֲשֶׁר חָפַץ לְעַשְוֹת:

## הפטרת שמחת תורה / HAFTARAS SIMCHAS TORAH

The Torah reading for Simchas Torah may be found on page 1112, (Deuteronomy 33:1-34:12); on page 2, (Genesis 1:1-2:3), and the maftir on page 896 (Numbers 29:35-30:1).

Joshua 1:1-18 / יהושע א:א־יח

1  $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$ that HASHEM said to Joshua son of Nun. Moses' attendant, sauing, "Moses Mu servant has died, 2 Now, arise! Cross this Jordan, you and all this people, to the Land which I give to them, to the Children of Israel, 3 Every place upon which the sole of your foot will march I have given to you, as I have spoken to Moses, 4 From the desert and this Lebanon to the great river, the Euphrates River, all the land of the Hittites to the Mediterranean Sea westward will be your boundary. 5 No man will challenge uou all the days of your life. As I was with Moses so will I be with uou: I will not let you part from Me nor will I abandon you. 6 Strengthen yourself and persevere because you will cause this people to inherit the Land which I have sworn to their fathers to give to them. 7 O that you will strengthen yourself and persevere very much in order to observe, to do, according to all of the Torah that Moses Mu servant has commanded you. Do not deviate from it to the right or to the left, that you may succeed wherever you may go. 8 This Book of the Torah is not to leave your mouth. You shall contemplate it day and night in order to observe, to do, all that is written in it. For then you will make your ways successful, and then you will achieve understanding. 9 In truth I commanded you, 'Strengthen yourself and persevere.' Do not fear and do not lose resolve, because HASHEM, your God, is with you wherever you may go."

א אויָהי אַחַרֵי מוֹת משה עבד יהוה ויאמר יהוה אל־ יהושע בזינון משרת משה לאמר: במשה עבדי מת ועתה לום עבר את-הירדו הזה אתה וכל-העם הזה אל־האַרץ אָשֶר אַנכֵי נתו לָהָם לִבְנֵי יִשְרָאֵל: גַּכֵּל־ מַלְּוֹם אֲשֶׁר תִּדְרָךְ כַּף־רָגִלְכֵם בִּוֹ לָכֵם נְתַתִּיו בַּאֲשֵׁר דברתי אל-משה: דמהמדבר והלבנון הוה ועד-הנהר הגדול נהר־פַּרָת כל ארץ הַחֹתִים ועד־הים הגדול מבוא השמש יהיה גבולכם: הלא־יתיצב איש לפניה בַּל יִמֵי חַיֵּיך בַאֲשֶׁר הַיֵּיתִי עִם־מֹשֶׁה אֲהָיַה עִמַּרְ לִא ארפּר ולא אעזבַר: וַ חַזַּק וַאָמַץ כִּי אַתַּה תַנחיל אַת־ העם הוה את־הארץ אשר־נשבעתי לאבותם לתת להם: ז רק חוק ואמץ מאד לשמר לעשות ככל-התורה אשר צור משה עבדי אל־תסור ממנו ימין ושמאול לְמַעַן הַשְּבִּיל בָּבָל אֲשֵׁר הַלַהְ: הֹלֹא־ימוש ספר התורה הזה מפיר והגית בו יומם ולילה למען תשמר לעשות כַּכַל־הַכַּתוּב בוּ כִּי־אַז תַּצְלֵיחַ אֵת־דְּרַכֵּךְ ואַז תַשַּבִּיל: יי הַלָּוֹא צַוִּיתִיךָּ חוַק וַאַמַץ אַל־תַעַרץ ואל-תחת פי עמר יהוה אלהיר בכל אשר תלר:

Sephardim end the Haftarah here. Ashkenazim continue:

<sup>10</sup> And Joshua commanded the marshals of the people, saying, <sup>11</sup> "Circulate within the camp and command the people, saying, 'Prepare yourselves provisions because in another three days you will cross this Jordan to come to inherit the Land which HASHEM, your God, is giving you as an inheritance.'"

<sup>12</sup> And to the tribes of Reuben and Gad and part of the tribe of Manasseh Joshua had said, <sup>13</sup> "Remember that matter which Moses, servant of HASHEM, commanded you, saying, "HASHEM your God gives you rest, and He will give you this Land.' <sup>14</sup> Your wives, your children and your cattle will reside in the Land which Moses had given to you across the Jordan. Then you will

יוַיַצֵו יְהוֹשָׁעַ אֶת־שְּטְרֵי הָעָם לֵאמִר: יא עַבְרְוּ וּ בְּקֶרֶבּ הַמַּחֲנֶה וְצַוּּוֹ אֶת־הָעָם לֵאמֹר הָכִינוּ לָכֶם צֵרָה כִּּ בְּעִוֹרוֹשְׁלְשֶׁת יָמִים אַתֶּם עְבְרִים אֶת־הַיִּיְרְבָּן הַיָּה לָבוֹא לֶרְשְׁתְּה: יבּ וְלַרְאוּבִנִּי וְלַנְּלִי וְלַחֲצִי שֲבֶט הַמְנַשֵּׁה אָמַר לְרִשְׁתָה: יבּ וְלַרְאוּבִנִּי וְלַנְּלִי וְלַחֲצִי שֲבֶט הַמְנַשֵּׁה אָמַר לְרָשְׁתָּה: יבּ וְלַרְאוּבְנִי וְלַנְּלִי וְלַחֲבָי אֲשָׁר צְוָה אֶתְר בָּוָה אֶתְר יהוֹשְׁע לֵאמִר: ינוְכוֹר אֶת־הַדָּבְר אֲשֶׁר צְוָה אֶתְנַם משֵׁה בָעָבָר הַנִּירָה וְמְתָּנֶם מִשְׁה בָּעָבֵר הַנִּרְדֵּן וְאָתָה בַּעְנִים עַשְּבֹּר הַיִּרְדָן וְאָתָה בְּעָבִר הַנִּרְץ אָשֶׁר נְתָן לָבֶם מִשְׁה בְּעֵבֵר הַנִּרְדֵן וְאָתָה בִּעְנִים נְשְׁבֹּר בְּאָתָר אַנְבִּר הַנִּרְדֵן וְאָתָה בְּעָבִר הַנִּרְץ אַשֶּׁר לָבָם מִשְׁה בְּעָבֵר הַנִּרְדֵן וְאָתָה בְּעִבְּר הַנִּרְץ אָשֵׁר נְתָן לָכֵם מִשֵּׁה בְּעֵבֵר הַנָּרְדֵן וְאָתָה

from the funds or precious materials that had been assembled for the construction of the Temple (*Yerushalmi Berachos* 1:5). At that moment of national rejoicing Solomon demonstrated publicly that no accomplishment justifies negligence of honesty. People engaged in God's work must be able to account for every penny that has passed through their hands. Moses, too, upon completion of the Tabernacle, made a full accounting of all the funds and materials that had been collected under his supervision.

→ Haftarah for Simchas Torah

Having finished the year's Torah reading on Simchas Torah with an eight-verse description of the passing of Moses, we continue on to the Haftarah reading — the first chapter of the Prophets, which speaks of the succession of his disciple Joshua.

Transition is the prominent motif of the first chapter of the Book of *Joshua*. The scepter of Israel and the splendor of prophecy have passed from Moses to Joshua. This first chapter of

cross over, armed, before your brothers — all the mighty warriors — and you will help them, <sup>15</sup> until HASHEM gives your
brothers rest as He has given you, and they also take possession
of the Land which HASHEM, your God, gives them. Then you
may return to the Land of your inheritance and inherit it — that
which Moses, servant of HASHEM, gave you across the Jordan
on its eastern side."

16 And they answered Joshua saying, "All that you have commanded us we will do, and wherever you send us we will go. 17 As fully as we listened to Moses so shall we listen to you. O that HASHEM, your God, be with you as he had been with Moses! 16 Any man who will rebel against your utterance or will not listen to your words, in whatever you may command him — will be put to death. O may you strengthen yourself and persevere!"

תַּעֶבְרֹוּ חֲמֶשִׁים לְפְנֵי אֲחֵיכֶּם בֵּל גָּפּוֹרֵי חַּחַיּל וְעֻוֹרְשָׁם אוֹתָם: יוּ עֵד אֲשֶׁר־יִהְנִי חִיהֹוּה אֵלְחֵיכָם לָּצֶרְ יְּשָׁרְיּלָּנִי יִהֹוּה אֵלְחֵבּ: יוּ עֲבִּרֹי אֲשֶׁר־יִהֹוּה אֱלְחֵיכֶם לַּצֶרְ יְּשֶׁרְיִּלְיִח יהוּה אֱלְחִיכֶם לַתְּן לָתָם יּהַבְּל אֲשֶׁר־יִבְּיִתְם אוֹתָה אֲשֶׁר וּ נָתַן לָכֶם יוּיִרְשְׁתָם אוֹתָה אֲשֶׁר וּ נָתַן לָכֶם יוּיִבְּעַבְּיוּ אֶת־יְרְהוּשֻע לֵאמֶר בְּל אֲשֶׁר־צִּיִּיתְנוּ נֵעֲשֶׁה יוּיִבְעָנוּ אֶעְר־צִּיִּיתְנוּ נֵעֲשֶׁה יוּיְבְּעַבְּיוּ אֶעְר־בְּיִיתְנוּ נֵעֲשֶׁה יִּיְבְּיִּ אֲשֶׁר־יִמְתֵּה אֶעְר בְּיִבְּיִה לְכְל אֲשֶׁר־יִמְתָה אֱלְנוּ יִּמָּתְר בְּלְבִיךּ לְכְל אֲשֶׁר־יִמְבָה אֶת־בְּבְּיִה עָּבְיִרְ לְכְל אֲשֶׁר־יִמְבֵּה אֶת־בְּבְּיִה לְנִלְי אֲשֶׁר־יִמְבֵּה אֶת־בְּבְּיִה לְנִילְ אֲשֶׁר־יִמְבֵּה אֶת־בְּבְיִה לְכִּלְ אֲשֶׁר־יִמְבֵּה אֶת־בְּבְּיִה לְכָל אֲשֶׁר־יִמְבֵּה אֶת־בְּבְּבִיף לְכְל אֲשֶׁר־יִמְבֵּה אָת־בְּבְּיִה לְבְלָל אֲשֶׁר־יִמְבֵּה אָת־בְּבְיִה לְבְּלָּר אִשְׁרִי בְּיִבְּיִם בּשְׁה עִבְּיִר הְיָבְיִים יִבְּיִר לְבְלְים בְּשְׁרִים בְּבְּבִיים בְּבְּיִים בְּבִייף לְכְל אֲשֶׁר־יִמְבֵּבְיה אֶת־יִבְּבְּבִייף לְכְל אֲשֶׁר־יִמְבַּנְה אֶתְרִים בְּבְּיִים בְּבִּיים בְּבִייף לְכְל אֲשֶׁר־יִבְבְּבִיים בְּבִּים בְּבִיים בּיִּבְּיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבְּיִים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבְּבְּיִים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּשִׁר בִּייְה בְּבִייְשְׁתְּבְיִי בְּבִייִר לְכְלְל אֲשֶׁר־הְנִבְּיִבְיים בְּבִּית בִּבְּיים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִּיים בִּבְיים בִּבְּיים בִּבְּיבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּעִים בִּבְּים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בִּיבְיים בִּבְּיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִּיים בְּבִּבְיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּיבְיים בְּבּיים בְּבִייִים בְּבִּיבְיים בְּבְּבִּיים בְּבִיים בְּבִּיבְיים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִּיוּבְיים בְּבִּיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִּיבְיים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּילְים בְּבִיים בְּבִּייִבְּיּים בְּבְּיִים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִּיבְּיוּים בְּבְּיבְּיבְּיוּים בְּבְּבְיי בְּבָּבְי

the Prophets continues the Torah's chronicle of the Jewish people and their quest for the Holy Land. Indeed, because *Joshua* is the sequel to the Torah, this chapter was selected as the *Haftarah* reading for the annual completion of the synagogue Torah readings on Simchas Torah.

The text could not be more explicit in building this theme of transition. In addition to the verses (3, 4, 5, 9) which exactly parallel verses from *Deuteronomy*, the theme of transition is apparent from the chapter's hammering leitmotiv ypki pig, *Strengthen yourself and persevere*, which is urged upon Joshua three times by God and once by the tribes of Reuben, Gad and Manasseh. God's three exhortations are reminiscent of the three times Moses exhorted Joshua with the same words, to reallze his true potential (*Deuteronomy* 3:28; 31:7; 31:23).

But the connection between *Deuteronomy* and *Joshua* is more profound than the repeated use of similar words. In fact, the words themselves connote the essential thematic transition. *Arizal* notes that the numerical value of the word pin (115) is one-third the value of Moses ( $n\psi a = 345$ ). God's thrice-repeated command (pin) summoned Joshua to marshal all his spiritual resources in order to become like Moses, the nation's leader and prophet.

When Moses died, Israel lost the quintessential Leader and Prophet of all time, the one who brought God's Torah from the Heavenly spheres to man on earth. And it was Moses who was told directly by the Almighty of the spiritual course on which to lead Israel through the Wilderness. Who could replace him?

Joshua was particularly well-suited to fill Moses' national position. The Midrash (Bamidbar Rabbah 21) cites a verse to explain God's reason for choosing Joshua: He who guards the fig tree eats of its fruit (Proverbs 27:18). This citation implies that Joshua had proven his worthiness by displaying such a dedication to Torah that no avenue of service was beneath his dignity. Thus, it was Joshua who straightened the chairs in the house of study and tended to all the needs of his teacher Moses.

One who attempts to absorb the totality of Torah solely through study is limited by the powers of his insight. Joshua studied diligently, but he also supported Torah with a pure devotion which transcended intellectual finitude, for a burning soul knows no limits.

This is the Joshua whom God chose to convey His Word to the Jewish people. This is the Joshua whom the Jews accepted as their leader.

# חמש מגילות פּ≤ The Five Megillos

אסתר / Esther

שיר השירים / Shir HaShirim

רות / Ruth

איכה / Eichah/Lamentations

/ Koheles/Ecclesiastes

## BLESSINGS RECITED BEFORE READING MEGILLAS ESTHER

Before reading Megillas Esther on Purim [both at night and again in the morning], the reader recites the following three blessings. The congregation should answer Amen only [not און ברוך הוא וברוך שמו after each blessing, and have in mind that they thereby fulfill the obligation of reciting the blessings themselves. During the morning reading, they should also have in mind that the third blessing applies to the other mitzvos of Purim — shalach manos, gifts to the poor, and the festive Purim meal — as well as to the Megillah reading.

[These blessings are recited whether or not a minyan is present for the reading.]

Blessed are You, HASHEM, our God, King of the universe, Who has sanctified us with His commandments and has commanded us regarding the reading of the Megillah.

(Cong. - Amen.)

Blessed are You, HASHEM, our God, King of the universe, Who has wrought miracles for our forefathers, in those days at this season. (Cong. – Amen.)

Blessed are You, HASHEM, our God, King of the universe, Who has kept us alive, sustained us and brought us to this season. (Cong. – Amen.) אָתָה יהוה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם, אֲשֶׁר קְרְּשָׁנוּ בְּמִצְוֹתָיוּ, וְצְנֵנוּ עַל מִקְרַא מִגְלַה. (מוּל - אָמֵן.)

בָּרוּך אַתָּה יהוה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם, שֶׁעָשָׂה נִסִּים לַאֲבוֹתֵינוּ, בַּיָּמִים הָהֵם, בַּוְּמַן הַזֶּה. (פּע - אָמֵן.)

בָּרוּך אַתָּה יהוה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם, שֶׁהֶחֱיֵנוּ, וְקִיְּמֶנוּ, וְהִגִּיעֻנוּ לַיְּמֵן הַנָּה. (מוּע - אָמֵן.)

[The Megillah is read.]

## מנולת אסתר / MEGILLAS ESTHER

When the reader reaches each of the verses in bold type, he stops; the congregation recites the verse — aloud and in unision. Then the reader repeats it.

1 And it came to pass in the days of Ahasuerus - the Ahasuerus who reigned from Hodu to Cush over a hundred and twentu-seven provinces - 2 that in those daus. when King Ahasuerus sat on his roual throne which was in Shushan the Capital, 3 in the third year of his reign, he made a feast for all his officials and his servants: the armu of Persia and Media, the nobles and officials of the provinces being present: 4 when he displayed the riches of his glorious kingdom and the splendor of his excellent majesty for many days - a hundred and eighty days. 5 And when these days were fulfilled, the King made a week-long feast for all the people who were present in Shushan the Capital, great and small alike, in the court of the garden of the King's palace. 6 There were hangings of white. fine cotton, and blue wool, held with cords of fine linen and purple wool, upon silver rods and marble pillars; the couches of gold and silver were on a pavement of green and white, and shell and onux marble. 7 The drinks were served in golden goblets — no two goblets alike - and royal wine in abundance, according to the bounty of the King. 8 And the drinking was according to the law, without coercion, for so the King had ordered all the officers of his house that they should do according to every man's pleasure.

<sup>9</sup> Vashti the Queen also made a feast for the women in the royal house of King Ahasuerus. <sup>10</sup> On the seventh day, when the heart of the King was merry with wine, he ordered Mehuman, Bizzetha, Harbona, Bigtha and Abagtha, Zethar, and Carcas, the seven chamberlains who attended King Ahasuerus, <sup>11</sup> to bring Vashti the Queen before the King wearing the royal crown, to show off to the people and the officials her beauty; for she was beautiful to look upon. <sup>12</sup> But Queen Vashti refused to come at the King's commandment conveyed by the chamberlains; the King therefore became very incensed and his anger burned in him.

<sup>13</sup> Then the King conferred with the experts who knew the times (for such was the King's procedure [to turn] to all who knew law and judgment. <sup>14</sup> Those closest to him were Carshena, Shethar, Admatha, Tarshish, Meres, Marsena and Memuchan, the seven officers of Persia and Media, who had access to the King, and who sat first in the kingdom —) <sup>15</sup> as to what should be done, legally, to Queen Vashti for not obeying the bidding of King Ahasuerus conveyed by the chamberlains.

<sup>16</sup> Memuchan declared before the King and the officials: "It is not only the King whom Vashti the Queen has wronged,

א אויהי בימי אחשורוש הוא אחשורוש המלה מהדו ועד-בוש שבע ועשרים ומאה מדינה: בבימים ההם כשבת ו הַמֵּלֶךְ אָחֲשׁוֵרוֹשׁ עַל כַּסָא מַלְכוּתוֹ אַשִּׁר בשושו הבירה: גבשנת שלוש למלכו עשה משתה לכל-שריו ועבדיו חיל ו פרס ומדי הפרתמים ושרי המדינות לפניו: רבהראתו את־עשר כבוד מלכותו ואת־ילר תפארת גדולתו ימים רבים שמונים ומאת יום: הובמלואת ו הַיַּמִים הַאָּלֶה עֲשַׁה הַמֵּלֶךְ לְכַל־הַעֲם הנמצאים בשושן הבירה למגרול ועד קטן משתה שבעת ימים בַּחַצַר גַּנַת בִּיתַן הַמֵּלֶך: יחור ו בַּרְפַּס וּתְבֶּלֶת אַחוז בְּחַבְלֵי־בִוּץ וְאַרְגַּמָן עַל־גְּלָילֵי בֶּסֶף ועמורי שש מטות ו זהב ובסף על רצפת בהטינשש ודר וסחרת: והשקות בכלי זהב וכלים מבלים שונים ויין מַלְכָוּת רֶב כָּיַד הַמֵּלֶך: חוֹהַשְּׁתיַה כַדֵּת אֵין אנֵס כִּי־ בון ויפר המלך על כל־רב ביתו לעשות כרצון איש־ ט גם נשתי המלכה עשתה משתה נשים בית הַמַּלְכוֹת אָשֶׁר לַמַּלֶךְ אַחַשְׁוַרְוֹשׁ: יבּיוֹם הַשְּׁבִיעִי כָּטִוֹב לֵב־הַמֵּלֶךְ בַּיֵיוֹ אַמַּר לְמְהוּמֵון כִּזְּתָא חרבונא בגתא ואבגתא זתר וכרכס שבעת הפריסים ַהָמְשַׁרָתִים אָת־פָּנֵי הַמֵּלֶךְ אָחַשְׁנֵרִושׁ: יֹא יֹלְהַבְּיא אַת־ ושתי המלבה לפני המלך בכתר מלכות להראות העמים והשרים את־יפיה כי־טובת מראה היא: ירותמאו הַמַּלַכַּה וַשִּׁתִּי לַבוֹא בִּרְבַר הַמֶּלֶךְ אֲשֵׁר בַּיַר הַפַּרִיסִים וַיִּקְצָף הַמֵּלֶךְ מָאֹד וַחַמְתוּ בַּעַרַה יי וַיַּאמַר הַמַּּלַךְ לַחַכַמִים יִרעי הַעתּים כּי־כַּן דַבַר הַמֵּלֵךְ לִפְנֵי כַּל־יִרְעֵי דַת וַדְין: יי וְהַקָּרָב אֱלַיו בַּרִשַׁנָא שַׁתַר אַדִּמַתָא תַרִשִּׁישׁ מֵרֶס מַרְסָנָא מְמוּבֵן שָבַעַת שַרי ו פַרס ומדי ראי פּני המלך הישבים ראשנה בַּמַּלְכִוּת: שּבָּדַת מַה־לַעשׁוֹת בַּמַלְכָּה וְשְׁתֵּי עַל ו אַשַר לִא־עַשִּתָה אֶת־מָאָמַר הַמֵּלֶךְ אָחַשְׁוֵרוּשׁ שוניאמר ממוכן [מומכן כי] לְפַנֵי הַמֵּלֶךְ וָהַשַּׁרִים לָא עַל־הַמֵּלֶךְ לְבַרוֹ עַוְתָה וַשְּתֵּי

## ◆§ Megillas Esther / The Book of Esther

The miracle of Purim took place during what was surely the darkest period in Jewish history up to that time. The first Temple had been destroyed and the Land of Israel had been virtually denuded of its Jews. Permission had been granted to begin building the Second Temple — but then the work was halted by King Ahasuerus of Persia. And even while it was proceeding, only a very small number of Jews, barely 40,000, had the courage to return to *Eretz Yisrael*.

The nation was demoralized. Could it be that God no longer

considered Jews to be His people? Could it be that they had forfeited the prophecies of the Torah and prophets? Had the history of Israel been buried in the rubble of the Temple?

Into such a scene came a Haman with his plan to exterminate the Jewish people. And he had the full support of the mightiest king in the world!

The Book of *Esther* chronicles a new kind of miracle. The Name of God does not appear in it at all because God's Presence was hidden throughout. The story of Esther and Mordechai took place over a period of nine years, and it reads like a string of

but also all the officials and all the people in all the provinces of King Ahasuerus. 17 For this deed of the Queen will come to the attention of all women, making their husbands contemptible in their eyes, by saying: 'King Ahasyerus commanded Vashti the Queen to be brought before him but she did not come!' 18 And this day the princesses of Persia and Media who have heard of the Queen's deed will cite it to all the King's officials, and there will be much contempt and wrath. 19 If it pleases the King, let there go forth a roual edict from him, and let it be written into the laws of the Persians and the Medes, that it be not revoked, that Vashli never again appear before King Ahasuerus; and let the king confer her royal estate upon another who is better than she. 20 Then, when the King's decree which he shall proclaim shall be resounded throughout all his kingdom — great though it be — all the wives will show respect to their husbands, great and small alike."21 This proposal pleased the King and the officials, and the King did according to the word of Memuchan; 22 and he sent letters into all the King's provinces, to each province in its own script, and to each people in its own language, to the effect that every man should rule in his own home, and speak the language of his own people.

2 <sup>1</sup> After these things, when the wrath of King Ahasuerus subsided, he remembered Vashti, and what she had done, and what had been decreed against her. <sup>2</sup> Then the King's pages said: "Let there be sought for the King beautiful young maidens; <sup>3</sup> and let the King appoint commissioners in all the provinces of his kingdom, that they may gather together every beautiful young maiden to Shushan the Capital to the harem, under the charge of Hegai the King's chamberlain, guardian of the women; and let their cosmetics be given them. <sup>4</sup> Then, let the girl who pleases the King be queen instead of Vashti." This advice pleased the King, and he followed it.

<sup>5</sup> There was a Jewish man in Shushan the Capital whose name was Mordechai, son of Jair, son of Shimei, son of Kish, a Benjaminite, <sup>6</sup> who had been exiled from Jerusalem along with the exiles who had been exiled with Jehoniah, King of Judah, whom Nebuchadnezzar, King of Babylon, had exiled. <sup>7</sup> And he had reared Hadassah, that is, Esther, his uncle's daughter; since she had neither father nor mother. The girl was finely featured and beautiful, and when her father and mother had died, Mordechai adopted her as his daughter. <sup>8</sup> So it came to pass, when the King's bidding and decree were published, and when many young girls were being brought together to Shushan the Capital, under the charge of Hegai, that Esther was taken into the palace, under the charge of Hegai, guardian of the women. <sup>9</sup> The girl pleased him, and she obtained his kindness; he hurriedly prepared

המלפה פי על-כל-השרים ועל-כל-העמים אשר בכל-מרינות המלה אחשורוש: ייכי־יצא דבר־ המלכה על-כל-הנשים להבוות בעליהן בעיניהן באמרם המלך אחשורוש אמר להביא את־ושתי המלכה לפניו ולא־באה: חוהיום הזה תאמרנה ו שרות פרס ומדי אשר שמעו את־דבר המלכה לכל שרי המלך וכדי בזיון וקצף: יי אם־על־המלך טוב יצא דבר־מלכות מלפניו ויכתב בדתי פרס־ומדי ולא יעבור אשר לא־תבוא ושתי לפני המלך אחשורוש ומלכותה יתן המלך לרעותה הטובה ממנה: בונשמע פתגם המלך אשר־יעשה בכל־מלכותו כי רבה היא וכל-הנשים יתנו יקר לבעליהן למגדול ועד־ קטן: כאוייטב הדבר בעיני המלך והשרים ויַעש המלה כדבר ממוכז: כב וישלח ספרים אל-כל-מדינות המלך אל־מדינה ומדינה ככתבה ואל־עם ועם כלשונו להיות כל-איש שרר בביתו ומדבר כלשון ב אחר הדברים האלה כשר חמת המלך אחשורוש זכר את־ושתי ואת אשר־עשתה ואת אשר־נגור עליה: בויאמרו נערי־המלך משרתיו יבקשו למלך נערות בתולות טובות מראה: גויפקד המלך פקידים בכל-מדינות מלכותו ויקבצו את־בל-ַנַעַרָה־בָּתוּלֶהטוֹבָת מַראָה אֵל־שוּשַׁן הַבִּירַה אֵל־בָּית הַנַּשִּׁים אַל־יַר הָגָא סְרֵיס הַמֵּלֵךְ שׁמֵר הַנַּשִׁים וְנַתְוֹן ַתַּמָרֶקִיהַן: - וָהַנַּעַרָה אָשֶׁר תִּיטַב בְּעִינֵי הַמְּלֶךְ תִּמְלֹךְ ַתַּחַת וַשׁתִּי ויִיטב הדבר בעיני המלך ויַעשׂ כּן: ה**אישׁ** יהודי הַנָה בּשוּשֵׁן הַבּירָה וּשְׁמֵוֹ מָרְדְּבֵי בֵּן יָאִיר בֵּן־ שמעי בּן־קִישׁ אִישׁ יִמִינִי: וְאָשֵׁר הַגַּלָה מירוּשְׁלִים עם־הַגלַה אָשֵר הַגּלְתָה עם יְכַנְיַה מֱלֶךְ־יִהוּדָה אֲשֵׁר הֶגֶלָה נְבִוּכַרְנָאצָר מֵלֶרְ בַּבֵל: יְנֵיהִי אֹמֵן אֶת־הַרַּפַּׁה ָהָיא אֶסָתֶר בַּת־דּרוֹ כֵּי אֵין לַה אַב וַאַם והַנַערה יפת־ תאַר וְטובֶת מַרָאָה וּבְמות אַבִּיה וָאַמַּה לְקַחָה מַרְרָכֵי לו לבת: חויהי בהשמע דבר־המֹלֵך ורָתוֹ וּבְהַקּבֹץ נערות רַבּות אֵל־שושו הַבּירָה אֵל־יֵר הַגָּי וַתִּלָּקַח אָסְתֵּר אֶל־בֵּית הַמֶּלֶר אָל־יֵד הָגֵי שמר הַנַּשִׁים: ּ וַתִּיטָׂב הַנַּעָרָה בְעִינַיוֹ וַתְּשֵּׁא חָסֶר לְפַנַיוֹ ווֹיבה'ל את

fortuitous coincidences. Precisely that is its miracle and its message, because the Book of Esther taught the Jewish people that God always hovers near His people, even when He seems to have forsaken them, and it teaches that there are no coincidences in Jewish history. Isolated incidents always have a pattern, even when we do not have prophets and sages to decipher it for us.

As the Sages explain, one of the key elements in the almost fatal danger chronicled at the beginning of the Purim story was a

lack of Jewish unity and a refusal to accept the counsel of Mordechai, the national leader. The Book ends with acknowledgment of his greatness and the promulgation of a festival that calls for Jewish brotherhood through gifts and charity, and united festive gratitude to God.

Its messages are timeless — especially when Jews are insecure and without the inspiration of the Temple and God's revealed Presence.

her cosmetics and her allowance of delicacies to present her, along with the seven special maids from the palace, and he transferred her and her maidens to the best quarters in the harem. <sup>10</sup> Esther had not told of her people or her kindred, for Mordechai had instructed her not to tell. <sup>11</sup> Every day Mordechai used to walk about in front of the court of the harem to find out about Esther's well-being and what would become of her.

<sup>12</sup> Now when each girl's turn arrived to come to King Ahasuerus, after having been treated according to the manner prescribed for women for twelve months (for so was the prescribed length of their anointing accomplished: six months with oil of myrrh, and six months with perfumes and feminine cosmetics) — <sup>13</sup> thus the girl came to the King; she was given whatever she requested to accompany her from the harem to the palace. <sup>14</sup> In the evening she would come, and the next morning she would return to the second harem in the custody of Shaashgaz, the King's chamberlain, guardian of the concubines. She would never again go to the King unless the King desired her, and she was summoned by name.

15 Now when the turn came for Esther, daughter of Abihail the uncle of Mordechai (who had adopted her as his own daughter), to come to the King, she requested nothing beyond what Hegai the King's chamberlain, guardian of the women, had advised. Esther would captivate all who saw her. 16 Esther was taken to King Ahasuerus into his palace in the tenth month, which is the month of Teves, in the seventh year of his reign. 17 The King loved Esther more than all the women, and she won more of his grace and favor than all the other girls; so that he set the royal crown upon her head, and made her Queen in place of Vashti. 18 Then the King made a great banquet for all his officers and his servants — it was Esther's Banquet — and he proclaimed an amnesty for the provinces, and gave gifts worthy of the King.

<sup>19</sup> And when the maidens were gathered together the second time, and Mordechai sat at the King's gate, <sup>20</sup> (Esther still told nothing of her kindred or her people as Mordechai had instructed her; for Esther continued to obey Mordechai, just as when she was raised bu him.)

<sup>21</sup> In those days, while Mordechai was sitting at the King's gate, Bigthan and Teresh, two of the King's chamberlains of the guardians of the threshold, became angry and plotted to lay hands on King Ahasuerus. <sup>22</sup> The plot became known to Mordechai, who told it to Queen Esther, and Esther informed the King in Mordechai's name. <sup>23</sup> The matter was investigated and corroborated, and they were both hanged on a gallows. It was recorded in the book of chronicles in the King's presence.

3 1 A fter these things King Ahasuerus promoted Haman, the son of Hammedatha the Agagite, and advanced him; he set his seat above all the officers who were with him. 2 All the King's servants at the King's gate would bow down and prostrate themselves before Haman, for this is what the King had commanded concerning him. But Mordechai would not bow down nor prostrate himself. 3 So the King's servants at the King's

תמרוּקיה ואת־מנותיה לתת לה ואת שבע הנערות הראיות לתת-לה מבית המלך וישנה ואת־נערותיה לטוב בית הנשים: לא־הגידה אסתר את־עמה ואת־ מולדתה כי מרדכי צוה עליה אשר לא־תגיד: יאובכל-יום ויום מרדכי מתהלר לפני חצר בית־ הנשים לרעת את שלום אסתר ומה יעשה בה: יבובהגיע תר נערה ונערה לבוא ו אַל־הַמֵּלֶר אָחַשְׁוֵרושׁ מִקָּץ הַיּוֹת לַה בָּרַת הַנַשִׁים שנים עשר חרש כי כן ימלאו ימי מרוקיהן ששה חרשים בשמן המר וששה חרשים בַּבְּשַמִים וּבְתַמְרוּקִי הַנַּשִים: יגובוה הנערה באה אל־המלך את בל־אַשֶּׁר תּאמַר ינתן לה לבוא עמה מבית הנשים עד בית המלך: יד בערב ו היא באה ובבפקר היא שבה אל־בית הנשים שני אל-יד שעשגו סריס המלך שמר הפּילַגשִים לא־ תבוא עור אל-המלך כי אם-חפץ בה המלך ונקראה בשם: מובהגיע תר־אסתר בת־אביחיל ו דד מרדכי אשר לקח-לו לבת לבוא אל־הַמֶּלֶךְ לא בִקשה דַבַּר בּי אָם אָת־אַשֵּׁר יֹאמַר הָגַי סְרִיס־הַמֵּלֵךְ שׁמֵר הַנַּשִׁים בּּי ותהי אסתר נשאת חו בעיני כל־ראיה: יינתלקח אסתר אל-המלך אחשורוש אל-בית מלכותו בחדש העשירי הוא־חדש טבת בשנת־שבע למלכותו: יונאַהָב הַמַּלַךְ אַת־אַסְתֵּר מַבַּל־הַנַּשִׁים וַתְּשַא־חַן וחסד לפניו מכל-הבתולות וישם כתר-מלכות בָּרֹאשֶׁה וַיַּמַלִיכָה תַחַת וַשְׁתֵּי: יחוַיַּעש הַמֶּלֶךְ מִשְׁתָּה גרול לכל-שריו ועבריו את משתה אסתר והנחה לַמִּדִינוֹת עשׁה וַיָּתֵן מַשְּׁאֵת כִּיַד הַמֵּלֶך: ייּוּבְהַקַּבַץ בּתוּלוֹת שֵׁנֵית וּמַרַדְּכֵי יֹשֵב בְּשַׁעַר־הַמֵּלֵךְ: בּאֵין אַסמֶר מַגַּרָת מִוֹלַרְתָה וָאָת־עַמָּה בַּאָשֵר צָוָה עַלֵיהַ מַרַדְבַי וָאָת־מַאָמַר מַרַדְּכַי אָסְתֵר עשָׁה בַּאַשֵּר הַיִּתָה כא בּיַמים ההם וּמרדכי ישב באַמנה אתו: בְּשַעַר־הַמֵּלֶךְ קַצַף בְּגַתַו וַתְרֵשׁ שַנֵי־סַריסִי הַמָּלֶךְ משמרי הַפַּף נִיבַקשוֹ לִשְלָחַ יַּר בַּמֵּלֶךְ אָחַשְׁוַרְשׁ: בּ וַיִּנַרָע הַדָּבָר לְמָרדִּבַּי וַיַּגֵּר לְאֶסְתֵּר הַמַּלְבָּה וַתְּאמֶר בּיַנִינָר לְאֶסְתֵּר הַמַּלְבָּה וַתְּאמֶר אַסְתָּר לַמֵּלֵךְ בִּשֵׁם מַרִדְּכֵי: בּוֹנִיבְקֵשׁ הַדְּבַר נַיִּמַּצְא וַיָּתָלִוֹ שְנֵיהֵם עַל־עֵץ וַיָּכַּתֵב בְּסַפֵּר דְבָרֵי הַיַּמֵים לְפָנֵי ג × אַחַר ו הַרָּבַרִים הַאָּלֵה גָּדַל הַמֶּלֵךְ אַחַשְׁוַרוֹשׁ אַת־הַמַן בַּן־הַמְּדֵתָא הָאַגָגִי וַיִּנַשְּאָהוּ ַנַּיָשֶׁם אֱת־כִּסְאוֹ מֶעַּל כַּל־הַשַּׁרִים אֲשֵׁר אַתוּ: בּוַכַל־ עַבְרֵי הַמֶּלֶךְ אֲשֶׁר־בִּשָּעַר הַמֵּלֶךְ כִּרְעֵים וּמֶשְׁתַּחַוִים לְהָמֶן כִּי־בֵן צְנָה־לִּוֹ הַמֵּלֶךְ וֹמַרְרָבֵי לְא יְבָרֶע וְלְא ּיָשְׁתַּחֲוָה: גוַיֹּאמְרוּ עַבָּדֵי הַמֵּלֵךְ אֵשֶׁר־בִּשָּעַר הַמֵּלֵךְ

gate said to Mordechai, "Why do you disobey the King's command?" <sup>4</sup> Finally, when they said this to him day after day and he did not heed them, they told Haman, to see whether Mordechai's words would avail; for he had told them that he was a Jew. <sup>5</sup> When Haman, himself, saw that Mordechai did not bow down and prostrate himself before him, then Haman was filled with rage. <sup>6</sup> However, it seemed contemptible to him to lay hands on Mordechai alone, for they had made known to him the people of Mordechai. So Haman sought to destroy all the Jews who were throughout the entire kingdom of Ahasuerus — the people of Mordechai. <sup>7</sup> In the first month, which is the month of Nissan, in the twelfth year of King Ahasuerus, pur (that is, the lot) was cast in the presence of Haman from day to day, and from month to month, to the twelfth month, which is the month of Adar.

<sup>6</sup> Then Haman said to King Ahasuerus, "There is a certain people scattered abroad and dispersed among the peoples in all the provinces of your realm. Their laws are different from every other people's. They do not observe even the King's laws: therefore it is not befitting the King to tolerate them. 9 If it pleases the King. let it be recorded that they be destroyed; and I will pay ten thousand silver talents into the hands of those who perform the duties for deposit in the King's treasuries." 10 So the King took his signet ring from his hand, and gave it to Haman, the son of Hammedatha the Agagite, the enemy of the Jews. 11 Then the King said to Haman, "The silver is given to you, the people also, to do with as you see fit." 12 The King's secretaries were summoned on the thirteenth day of the first month, and everything was written exactly as Haman had dictated, to the King's satraps, to the governors of every province, and to the officials of every people; each province in its own script, and to each people in its own language; in King Ahasuerus' name it was written, and it was sealed with the King's signet ring. 13 Letters were sent by courier to all the King's provinces, to destroy, to slay, and to exterminate all Jews, young and old, children and women, in a single day, the thirteenth day of the twelfth month, which is the month of Adar. and to plunder their possessions. 14 The copies of the document were to be promulgated in every province, and be published to all peoples, that they should be ready for that day. 15 The couners went forth hurriedly by order of the King, and the edict was distributed in Shushan the Capital. The King and Haman sat down to drink, but the city of Shushan was bewildered.

4 1 Mordechai learned of all that had been done; and Mordechai tore his clothes and put on sackcloth with ashes. He went out into the midst of the city, and cried loudly and bitterly. <sup>2</sup> He came until the front of the King's gate for it was forbidden to enter the King's gate, clothed with sackcloth. <sup>3</sup> (In every province, wherever the King's command and his decree extended, there was great mourning among the Jews, with fasting, and weeping, and wailing; most of them lying in sackcloth and ashes.)

<sup>4</sup> And Esther's maids and chamberlains came and told her about it, and the Queen was greatly distressed; she sent garments to clothe Mordechai so that he might take off his

למרדבי מדוע אתה עובר את מצות המלד: דויהי באמרם ובאמרם כו אליו יום ויום ולא שמע אליהם ויגידו להמו לראות היעמדו דברי מרדכי כי־הגיד להם אשר־הוא יהודי: הוירא המו כי־אין מַרדּכִי כּרַע ומשתחוה לו וימלא המן חמה: וויבו בעיניו לשלח יר במרדכי לבדו כי־הגידו לו את־עם מרדכי ויבקש המו להשמיר את־כּל־הַיָּהוֹרִים אַשֶּׁר בְּכַל־מַלְכוֹת אחשורוש עם מרדכי: בחדש הראשון הוא־חדש נִיסָן בִּשְנַת שָתֵים עַשָּׁרֶה לַמֵּלֶךְ אֲחַשִּוֵרוֹש הַפֵּיל פּוּר הוא הגורל לפני המן מיום ו ליום ומחבש לחרש ווַיּאמֵר הַמַןׂ ⊓ שנים־עשר הוא־חדש אדר: למלה אחשורוש ישנו עם־אחד מפזר ומפרד בין העמים בכל מדינות מלכותר ודתיהם שנות מבל עם ואת־דַתִי הַמֶּלֶךְ אֵינַם עשים ולַמֵּלֶךְ אֵיז־שוה להניחם: ע אם־על־הַמֵּלַךְ טוב יבַּתָב לְאַבַּרָם וַעֲשֶׁרֶת אלפים בכר־כסף אשקול על־יודי עשי המלאבה להביא אל־גנזי הַמּלֶךְ: ּ וַיַּסֵר הַמֵּלֶךְ אֵת־טַבַּעָתַוּ מֵעַל יַרָו וַיַּתְּנָה לְהַמֵּן בֵּן־הַמְּדַתָא הָאַנגִי צבר הַיִּהוּבִים: אַניאמר הַמֶּלֶךְ לְהַמֶּן הַבַּסֶף נַתִּוּן לֵךְ וְהַעָּם לַעֲשְׁוֹת בִּוּ פטוב בעיניף: יכ ויקראו ספרי המלה בחדש הראשון בשלושה עשר יום בּוֹ וַיָּכַתֵב כֵּכַל־אַשֶר־צְנַה הַמַּן אֵל אַחַשַּרַרפּנִי־הַמְּלֶרְ וָאֵל־הַפַּחות אַשֵּר ו עַל־מִרִינַה ומדינה ואל־שַרֵי עם ועם מדינה ומדינה כּכְתַבַּה ועם ועם כלשונו בשם המלך אחשורש נכתב ונחתם בַּטַבַּעַת הַמֵּלֶךְ: יּוְנָשָׁלוֹחַ סְפַּרִים בְּיַר הַרַצִים אֵל־ בַּל־מִרינִות הַמֵּלֶךְ לְהַשְמִיר לֲהַרג וּלְאַבֵּר אֵת־כַּל־ ַהַּיָּהוּרָים מָנַּעַר וִעָר־זַלֵּן טַף וָנַשִּים בִּיוֹם אַחַׁר בָּשְלוּשַה עַשַׂר לִחְרַשׁ שִנֵים־עָשָׂר הוּא־חְרֶשׁ אֲדֶר וּשְּלֶלֶם לַבוו: יַרַ פַַּּתְשַגון הַכָּתַב לְהָנַתון דַת בָּכַל־מְדִינָה וּמְדִינָה גַּלִוּי לְכַל־הַעְמֵּים לֶהְיִוֹת עַתְדֵים לַיָּוֹם שהַרַצִּים יַצָאַוּ רָחוּפִים בִּרָבֵר הַמֶּלֶךְ וְהַדֵּת נְתְנֵה בְּשׁוֹשֵׁן הַבִּירָה וְהַמֶּלֶךְ וְהָמֶן יֵשְׁבוּ לִשְׁתוֹת וְהַעִיר ד אוּמָרִדְּכַּי יַדַע אֵת־כַּל־אַשׁר שושו נבובה: ָנַצַשָּׁה וַיִּקָרַע מָרדִּכַי אֵת־בְּגַדַיו וַיִּלְבֵּשׁ שָק וַאָפֵר וַיָּצֵא בְּתִוֹךְ הַעִּיר וַיִּזְעֵק זְעָקָה גִּדֹלֵה וּמַרָה: בּוַיַבוֹא עַד לְפָנֵי שַער־הַמֵּלֶךְ כִּי אֵין לַבָּוֹא אֵל־שַער הַמֵּלֶךְ בִּלְבוּשׁ שַׂק: גוּבָכֶל־מִדִינָה וּמִדִינָה מִקוֹם אֲשֵׁר דְּבַר־הַמֵּלֶךְ וָרָתוֹ מַגִּיעַ אֱבֶל גַרוֹל לַיִהוּרִים וצום ובְבֵי וִמְסְפֵּר שֵׁק וָאֵפֶר יָצֵע לֻרַבְּים: דּ וַתָּבוֹאנָה [ותבואינה בּ] נַעֵּרוֹת אֶסְתֵּר וְסָרִיסֵׁיהָ נַיַּגִּירוּ לָה וַתִּתְחַלְחֵל הַמַּּלְבַה מְאָד וַתִּשְלֵח בָּגָרִים לְהַלבִּישׁ אֵת־מַרִדְּכַי וּלְהַסֵיר

sackcloth, but he would not accept them.

5 Then Esther summoned Hathach, one of the King's chamberlains whom he had appointed to attend her, and ordered him to go to Mordechai, to learn what this was about and why. § So Hathach went out to Mordechai unto the city square, which was in front of the King's gate, ¹ and Mordechai told him of all that had happened to him, and all about the sum of money that Haman had promised to pay to the royal treasuries for the annihilation of the Jews. § He also gave him a copy of the text of the decree which was distributed in Shushan for their destruction — so that he might show it to Esther and inform her, bidding her to go to the King, to appeal to him, and to plead with him for her people.

<sup>9</sup> Hathach came and told Esther what Mordechai had said. <sup>10</sup> Then Esther told Hathach to return to Mordechai with this message: <sup>11</sup> "All the King's servants and the people of the King's provinces are well aware that if anyone, man or woman, approaches the King in the inner court without being summoned, there is but one law for him: that he be put to death; except for the person to whom the King shall extend the gold scepter so that he may live. Now I have not been summoned to come to the King for the past thirty days."

<sup>12</sup> They related Esther's words to Mordechai. <sup>13</sup> Then Mordechai said to reply to Esther, "Do not imagine that you will be able to escape in the King's palace any more than the rest of the Jews. <sup>14</sup> For if you persist in keeping silent at a time like this, relief and deliverance will come to the Jews from some other place, while you and your father's house will perish. And who knows whether it was just for such a time as this that you attained the royal position!"

<sup>15</sup> Then Esther said to reply to Mordechai: <sup>16</sup> "Go, assemble all the Jews to be found in Shushan, and fast for me. Do not eat or drink for three days, night or day; I, with my maids, will fast also. Then I will go in to the King though it's unlawful; and if I perish, I perish." <sup>17</sup> Mordechai then left and did exactly as Esther had commanded him.

5 1 Now it came to pass on the third day, Esther donned royalty and stood in the inner court of the King's palace facing the King's house while the King was sitting on his throne in the throne room facing the chamber's entrance. <sup>2</sup> When the King noticed Queen Esther standing in the court, she won his favor. The King extended to Esther the gold scepter that was in his hand, and Esther approached and touched the tip of the scepter.

3 The King said to her, "What is it for you, Queen Esther? And what is your petition? Even if it be half the kingdom, it shall be granted you." 4 Esther said, "If it please the King, let the King and Haman come today to the banquet that I have prepared for him." 5 Then the King commanded, "Tell Haman to hurry and fulfill Esther's wish." So the King and Haman came to the banquet that Esther had prepared.

<sup>6</sup> The King said to Esther during the wine feast, "What is your request? It shall be granted you. And what is your petition? Even if it be half the kingdom, it shall be fulfilled."
<sup>7</sup> So Esther answered and said, "My request and my petition: <sup>8</sup> If

שפו מעליו ולא סבל: הותקרא אסתר לַהתֹר מפריסי המלך אשר העמיד לפניה ותצוהו על מרדבי לדעת מה־זהועל־מה־זה: וניצא התר אַל־מרדכי אַל־רחוב העיר אשר לפני שער־הַמֵּלֹהְ: יוַיַּגַר־לוֹ מַרְהְכֵּי אָת כּל־אַשֶר קַרָהוּ וְאַת וֹ פַּרַשַׁת הַכַּסַף אַשׁר אמר המוֹ "לשפול על־גנזי המלך ביהורים [ביהודיים ב] לאברם: חואת־פתשגו כתב הרת אשר נהו בשושו להשמירם נתן לו להראות את־אַסתַר וּלְהַגִּיד לַה וּלְצַוּוֹת עַלֵּיהַ לַבוא אַל־הַמֵּלַרְ לְהַתחַנוֹ־לַוֹ וּלְבַקַשׁ מלפניו על־ עַמָּה: פּנַיָּבָוֹא הַתָּךְ נַיַּגַּד לְאַסְתַּר אַת דְּבַרֵי מרדכי: יותאמר אָסְתַר לַהָּתָרְ וַתְצַנָּהוּ אַל־מַרְדְּבֵי: יאַבַּל־ עברי המלך ועם מדינות המלך יודעים אשר כל־איש ואשה אַשֶּר־יַבוּא אֱל־הַמַּלַרְ אַל־הַחַצַּר הַפּנימית אשר לא־יִקּרֹא אַחַת דַתוֹ לְהַמִּית לְבַרַ מַאַשֶּׁר יִושִׁיט־ לו המלך את־שַרביט הוהב וחיה ואני לא נקראתי לבוא אל-המלך זה שלושים יום: יבויגידו למרדבי אָת דְּבָרֵי אָסָתַר: יּגוַיָּאמַר מַרְדְּכֵי לְהַשַּׁיב אַל־אַסתַר אל-תרמי בנפשר להמלט בית-המלך מכַּל־הַיָּהוּדֵים: תחרש תחרש בַּעַת הַזֹּאת רַנַח וְהַצְּלָה דּישׁי בַּעַת הַזֹּאת רַנַח וְהַצְּלָה יעמוד ליהודים ממקום אחר ואת ובית־אביר תאבדו ומי יודע אם־לעת כואת הגעת למלכות: יו ותאמר אסתר להשיב אַל־מַרדּבֵי: יוּלֶךְ בְּנוֹס אַת־בַּל־ היהורים הנמצאים בשושן וצומו עלי ואל־תאכלו ואל-תשתו שלשת ימים לילה ויום גם־אני ונערתי אַצוּם כֵּן וּבָבֵּן אַבִּוּא אֵל־הַמֶּלָךּ אֲשֵׁר לֹא־כַּדְת וְבֵאַשֵּׁר אַבַרְתִּי אַבַרְתִּי: יּוַיַּעַבְר מַרְדָּכֵי וַיַּעַשׁ כִּכָל אַשַׁר־ צַנָּתָה עַלֵיו אָסָתַר: ה אַנִיהַי וֹ בַּיָּוֹם הַשְּׁלִישִׁי וַתְּלְבַּשׁ אסתר מלכות ותעמר בחצר בית־המלר הפנימית נָבַח בֵּית הַמֵּלֵך וָהַמֶּלֶך יוֹשֶׁב עַל־כִּפַא מַלְכוּתוֹ בְּבַית הַמַּלְבוּת נְבָח פַּתָח הַבַּיִת: בּוַיִהִי בְּרָאוֹת הַמַּלַרְ אַת־ אַסְתֵּר הַמַּלְבָּה עמַבת בַּחַצֵּר נַשְאַה חָן בִּעִינַיו נַיּוֹשֵׁט הַמַּלַךְ לָאֵסְתַּר אָת־שַרְבִיט הַזָּהַב אַשַר בְּיַרו וַתִּקָרַב אַסְתַּר וַתְגַע בָּרָאשׁ הַשַּׁרָבֵיט: גוַיָּאמַר לַהֹּ הַמַּלַךְ מַה־ לֶךְ אֵסְתַּר הַמַּלְבָּה וּמַה־בַּקַשַּתַךְ עַר־חַצִי הַמַּלְכָוּת וְיַנַתֵן לַךְ: - וַתְּאמֶר אֵסְתַּר אִם־עַל־הַמֵּלֶךְ טִוֹב יַבוֹא הַמֵּלֶךְ וָהַמֵּן הַיּוֹם אַל־הַמִּשְׁתַּה אֲשַׁר־עַשִּׁיתִי לִוּ: ּוַיָּאמֵר הַמֶּלֶךְ מַהַרוּ אֶת־הַמֶּן לֵעשות אַת־דְּבֵר אֶסְתַּר נַיָּכָא הַמֶּלֶךְ וָהָמַן אֵל־הַמִּשְׁתַּה אַשַר־עַשְׁתַה אָסְתֵּר: וּנִיּאמֶר הַמֶּלֶךְ לְאָסְתַר בִּמִשְׁתַה הַיַּיִן מַה־ שְׁאַלָתַךּ וִינָּתֵן לֶךְ וּמַה־בַּקָשָׁתַךְ עַר־חַצִי הַמַּלְכָוּת ּוֹתַעָש: וּוַתַעַן אָסְתָר וַתאמֵר שָאֵלַתִי וּבַקַשַׁתֵי: האָם־

I have won the King's favor, and if it pleases the King to grant my request and to perform my petition — let the King and Haman come to the banquet that I shall prepare for them, and tomorrow I will do the King's bidding."

9 That day Haman went out jouful and exuberant. But when Haman noticed Mordechai in the King's gate and that he neither stood up nor stirred before him. Haman was infuriated with Mordechai. 10 Nevertheless, Haman restrained himself and went home. He sent for his friends and his wife, Zeresh, 11 and Haman recounted to them the glory of his wealth and of his many sons. and every instance where the King had promoted him and advanced him above the officials and roual servants. 12 Haman said. "Moreover, Queen Esther invited no one but muself to accompany the King to the banguet that she had prepared, and tomorrow, too, I am invited by her along with the King, 13 Yet all this means nothing to me so long as I see that Jew Mordechai sitting at the King's gate." 14 Then his wife. Zeresh, and all his friends said to him, "Let a gallows be made, fifty cubits high; and tomorrow morning speak to the King and have them hang Mordechai on it. Then, in good spirits, accompany the King to the banquet." This suggestion pleased Haman, and he had the gallows erected.

6 That night sleep eluded the King so he ordered that the record book, the chronicles, be brought and be read before the King. 2 There it was found recorded that Mordechai had denounced Bigthana and Teresh, two of the King's chamberlains of the quardians of the threshold, who had plotted to lay hands on King Ahasuerus. 3 "What honor or dignity has been conferred on Mordechai for this?" asked the King, "Nothing has been done for him," replied the King's pages. 4 The King said, "Who is in the court?" (Now Haman had just come into the outer court of the palace to speak to the King about hanging Mordechai on the gallows he had prepared for him.) 5 So the King's servants answered him, "It is Haman standing in the court." And the Kina said, "Let him enter." 6 When Haman came in the King said unto him, "What should be done for the man whom the King especially wants to honor?" (Now Haman reasoned to himself. "Whom would the King especially want to honor besides me?") <sup>7</sup> So Haman said to the King, "For the man whom the King especially wants to honor, a have them bring a royal robe that the King has worn and a horse that the King has ridden, one with a royal crown on his head. 9 Then let the robe and horse be entrusted to one of the King's most noble officers, and let them attire the man whom the King especially wants to honor, and parade him on horseback through the city square proclaiming before him, 'This is what is done for the man whom the King especially wants to honor.' " 10 Then the King said to Haman, "Hurry, then, get the robe and the horse as you have said and do all this for Mordechai the Jew, who sits at the King's gate. Do not omit a single detail that you have suggested!" 11 So Haman took the robe and the horse and attired Mordechai, and led him מצאחי חו בעיני המלה ואם־על־המלה טוב לתת את-שאלתי ולעשות את-בקשתי יבוא המלך והמן אל-המשתה אשר אעשה להם ומחר אעשה כדבר המלר: טויצא המן ביום ההוא שמח וטוב לב וכראות המו את־מרדכי בשער המלך ולא־קם ולא־זע ממנו וימלא המן על־מַרַרָּכי חמה: יוַיִּתְאַפַּק הַמַּן וַיַבוֹא אל־ ביתו וישלח ויבא את־אהביו ואת־זרש אשתו: יא ויספר להם המן את־כבוד עשרו ורב בַּנֵיו ואת בל־ אשר גדלו המלך ואת אשר נשאו על־השרים ועבדי המלר: בויאמר המו אף לא־הביאה אסתר המלכה עם-המלר אל-המשתה אשריעשתה כי אם-אותי וגם־למחר אַנִי קרוא־לַה עם־המלַר: ייוכל־זה איננו שוה לי בכל עת אשר אני ראה את־מרדבי היהודי יושב בשער המלך: יו ותאמר לו זרש אשתו וכל־אַהַבִּיוֹ יֵעשׁו־עִץ גַבהַ חָמְשֵּים אַמַה ובַבְּקֵר ו אמר למלך ויתלו את־מרדכי עליו ובא עם־המלך אל-המשתה שמח וייטב הרבר לפני המן ויעש ו אבלילה ההוא נדרה שנת המלך וויאמר להביא את־ספר הַזְּכַרנות רַבַרִי הַיַּמִים וַיֵּהִיוּ נקראים לפני המלך: בוימצא כתוב אשר הגיד מרדכי על־בִּגְתַנָּא וָתִרשׁ שִׁנִי סֵרִיםֵי הַמֵּלֵךְ מִשְּׁמְרֵי הַפַּף אשר בקשו לשלח יר במלך אחשורוש: יויאמר הַמַּלֶךְ מַה־נַעשָׁה יָקַר וֹגְרוּלֵה לְמַרְדָּכֵי עַל־זָה וַיֹּאמְרוּ נערי המלך משרתיו לא־נעשה עמו דבר: דויאמר המלך מי בחצר והמן בא לחצר בית־המלך החיצונה לאמר לַמֶּלֶךְ לִתְלוֹת אֶת־מַרְרָבֵי עַל־הַעֵץ אֲשֶר־ הַבֶּין לָוֹ: הַנַיֹּאמָרוֹ נַעֲרֵי הַמֶּלֶךְ אֲלַיוֹ הַנָּה הַמַּן עמֵר בַּחַצֵר וַיָּאמֶר הַמֵּלֶךְ יַבִּוֹא: וְנַיבוֹאֹ הַמַּן נַיָּאמֶר לוֹ הַמֶּלֶרְ מָה־לַעשות בַּאִיש אַשֶּׁר הַמֶּלֶרְ חַפַּץ בִּיקרוֹ וַיאמר הַמַּן בַּלְבוֹ לִמִי יַחִפּץ הַמֵּלֶךְ לֵעשות יָקָר יוֹתֶר ממֵנִי: וַנַיאמר הַמָן אֵל־הַמֵּלֶךְ אִישׁ אַשֵּׁר הַמֵּלֶךְ חַפֵּץ בִּיקָרָוֹ: חַיַבִּיאוּ לְבִוֹשׁ מַלְבוֹת אֲשֵׁר לֻבַשׁ־בַּוֹ הַמֵּלֶךְ וֹסוּס אַשֶּׁר רַכַב עַלַיוֹ הַמַּלַךְ וַאַשַּׁר נָתַן כַּתַר מַלְכוּת בראשו: פונתון הלבוש והסוס על־יַר־איש משרי הַמֶּלֶךְ הַפַּרַתְמִּים וְהַלְבִּישׁוֹ אַת־הַאִּישׁ אַשֵּׁר הַמֵּלֶךְ חָפֵץ בִּיקָרוֹ וָהַרְבִּיבָהוּ עַל־הַסוּס בִּרְחוֹב הַעִיר וַקַרְאוֹ לְפָנִיו בָּכָה יֵעשָה לָאִישׁ אַשֵּׁר הַמֵּלֶךְ חַפֵּץ בִּיקרו: ּוַיֹּאמֶר הַמֶּלֶךְ לְהַמַּן מֲהֶר קֵח אֵת־הַלְּבִוּשׁ וָאֵת־הַסּוּסׂ בָּאֲשֶׁר דְּבָּרָתָ וַעֲשָׁה־כֵּן לְמָרִיבֵי הַיִּהוֹדִי הַיּוֹשֶׁב בְּשַעַר המלר אַל־תַפַּל דַבַר מכָל אַשר דַבַּרתַ: אַנַיַקַח הָמָן את־הַלְבוּשׁ ואַת־הַסוֹס וַיַּלְבֵּשׁ אֵת־מַרְרָכֵי וַיַּרְכִּיבֶּהוֹ

through the city square proclaiming before him, "This is what is done for the man whom the King especially wants to honor."

12 Mordechai returned to the King's gate; but Haman hurted home, despondent and with his head covered. 13 Haman told his wife, Zeresh, and all his friends everything that had happened to him, and his advisers and his wife, Zeresh, said to him, "If Mordechai, before whom you have begun to fall, is of Jewish descent, you will not prevail against him, but will undoubtedly fall before him." 14 While they were still talking with him, the King's chamberlains arrived, and they hurried to bring Haman to the banquet which Esther had arranged.

7 So the King and Haman came to feast with Queen Esther.

2 The King asked Esther again on the second day at the wine feast, "What is your request, Queen Esther? It shall be granted you. And what is your petition? Even if it be up to half the kingdom, it shall be fulfilled." 3 So Queen Esther answered and said, "If I have won Your Majesty's favor and if it pleases the King, let my life be granted to me as my request and my people as my petition. 4 For we have been sold, I and my people, to be destroyed, slain, and exterminated. Had we been sold as slaves and servant-girls, I would have kept quiet, for the adversary is not worthy of the King's damage."

5 Thereupon. King Ahasuerus exclaimed and said to Queen Esther, "Who is it? Where is the one who dared to do this?" 6 And Esther said, "An adversary and an enemy! This wicked Haman!" Haman trembled in terror before the King and Queen. <sup>7</sup> The King rose in a rage from the wine feast and went into the palace garden while Haman remained to beg Queen Esther for his life, for he saw that the King's evil determination against him was final. 8 When the King returned from the palace garden to the banquet room, Haman was prostrated on the couch upon which Esther was: so the King exclaimed, "Would be actually assault the Queen while I'm in the house?" As soon as the King uttered this, they covered Harnan's face. 9 Then Harbonah, one of the chamberlains in attendance of the King, said, "Furthermore, the fifty-cubit-high gallows which Haman made for Mordechai — who spoke good for the King — is standing in Haman's house." And the King said, "Hang him on it," 10 So they hanged Haman on the gallows which he had prepared for Mordechai, and the King's anger abated.

8 That very day, King Ahasuerus gave the estate of Harnan, the enemy of the Jews, to Queen Esther. Mordechai presented himself to the King (for Esther had revealed his relationship to her). The King slipped off his signet ring, which he had removed from Harnan, and gave it to Mordechai; and Esther put Mordechai in charge of Harnan's estate.

<sup>3</sup> Esther yet again spoke to the King, collapsed at his feet, and cried and begged him to avert the evil intention of Haman the Agagite, and his scheme which he had plotted against the Jews. <sup>4</sup> The King extended the gold scepter to Esther, and Esther arose and stood before the King. <sup>5</sup> She said, "If it pleases the King, and if I have won his favor, and the proposal seems

ברחוב העיר ויקרא לפניו ככה יעשה לַאִישׁ אַשֵּׁר המלך חפץ ביקרו: יבוישב מרדבי אל־שער המלד והמו נרחף אל-ביתו אבל וחפוי ראש: יגויספר המו לזרש אשתו ולכל־אהביו את כל־אשר קרהו ויאמרו לו חבמיו וזרש אשתו אם מזרע היהודים מרדבי אשר החלות לנפל לפניו לא־תובל לו בי־נפול תפול לפניו: יד עודם מדברים עמו וסריסי המלה הגיעו ויבהלו להביא את־המן אל־המשתה אשר־עשתה אסתר: ז אויבא המלה והמן לשתות עם־אסתר המלכה: בולאמר המלך לאסתר גם בַּיִּוֹם הַשְּנִיּ במשתה היין מה־שאלתר אסתר המלבה ותנתן לר ומה־בּקשתר עד־חצי הַמַּלְכוּת וַתַעש: גוַהַען אָסְתֵּר המלכה ותאמר אם־מצאתי חן בעיניר המלר ואם־ על המלך טוב תנתן לי נפשי בשאלתי ועמי בבקשתי: רבי נמברנו אני ועמי להשמיד להרוג ולאבד ואלו לעברים ולשפחות נמברנו החרשתי בי אין הצר שוה הולאמר המלך אחשורוש ויאמר בנזק המלה: לאסתר המלכה מי הוא זה ואי־זה הוא אשר־מלאו לבּוֹ לַעשות בַּן: וְתָּאמֶר אָסְתֶּר אֵישׁ צָר וְאוֹיֶב הַמַן הַרע הַזָּה וַהַמוֹ נָבְעַת מִלְפַנֵי הַמֵּלֶךְ וָהַמַּלְבָּה: יוּהַמֵּלֶךְ קם בחמתו ממשתה היין אל־גנת הביתן והמן עמר לבקש על-נפשו מאסתר המלכה כי ראה כי־כלתה אַלִיוֹ הַרַעָה מָאָת הַמֶּלֶרָ: חוָהַמֶּלֶרְ שָב מְגַנַּת הַבְּיתְׁן אַל־בֵּית וֹ מִשְׁתֵּה הַיַּיוֹ וְהַמֵּן נֹפֵל עַל־הַמִּטֵּה אֲשֵׁר אָסְתֵּר עַלֵּיהָ וַיַּאמֶר הַמֵּלֶך הָנָב לְכִבְּוֹשׁ אֶת־הַמַּלְבֵּה עמי בַבַּיִת הַרָּבָר יָצָא מפִּי הַמֵּלַה ופְנֵי הַמַן חַפּוּ: יויאמר חרבונה אחד מו־הַפַּריסים לפני הַמַּלֶּךְ גַּם הַנֵּה־הָעֵץ אֲשֵׁר־עָשָׁה הָמָוֹ לְמַרְהַכַּי אֲשֵׁר הְבָּר־טְוֹב עַלֹּ־הַמֵּלֶךְ עמֶר בָּבֵית הָמַוֹן גַּבְהַ חַמְשֵּים אַמָּה וַיָּאמֶר הַמֵּלֵךְ תִּלֶהוּ עַלֵיוּ: יְנַיִּתְלוֹ אֵת־הַמֵּן עַל־הַעֵץ אֵשֵר־ הַכִּין לִמַרִדְּכֵי וַחַמַת הַמֵּלֶךְ שַבַּבָה: ח א ביום הַהוֹא נַתַּן הַמֵּלֵךְ אַחַשְׁוֵרוֹשׁ לְאֵסְתֵּר הַמַּלְבָּה אֵת־בֵּית הַמָן צֹרֶר הַיָּהוּדֵים [היהודיים - ] וּמַרַדְּכַי בַּא לְפַנִי הַמַּלְךְּ בּי־הַגִּירָה אֱסְתַּר מָה הוּא־לֶה: בְוַיַּסֵר הַמֵּלֶךְ אֶת־ טַבַּעִתוֹ אָשֵר הָעָבִיר מַהַמַוֹ ווַיִּתְנָה לְמַרַדְּבֵי וַתְּשָׁם אַסתַר אַת־מַרדּבֵי עַל־בֵּית הַמַן: וַתְּדַבֶּר לְפִנֵי הַמֶּלֶךְ וַתִּפָּל לְפָנֵי רַגַלֵיו וַתַבָּךְ וַתִּתְחַנֵּן־לוּ לָהַעָבִיר אֶת־רַעַת הַמַן הַאָנגי ואָת מַחשבתו אשר ָדָשָׁב עַל־הַיָּהוּדִים: - וַיָּוֹשָׁט הַמֶּלֶךְ לְאֵסְתֵּר אָת שַרְבָט ַהַנָהָב וַתַּקָם אֶסְתֶּר וָתַעַמָּד לְפָנֵי הַמֵּלֶר: הַ וַתְּאמֵר אָם־ עַל־הַמֶּלֵךְ טוֹב וִאִם־מָצָאתִי חֲן לְפָנָיו וְכָשֵׁר הַדָּבָרֹ

proper in the King's opinion, and I be pleasing to him, let a decree be written to countermand those dispatches devised by Haman, the son of Hammedatha the Agagite, which he wrote ordering the destruction of the Jews who are in all the King's provinces. <sup>6</sup> For how can I bear to witness the disaster which will befall my people! How can I bear to witness the destruction of my relatives!"

<sup>7</sup> Then King Ahasuerus said to Queen Esther and Mordechai the Jew. "Behold, I have given Haman's estate to Esther, and he has been hanged on the gallows because he plotted against the Jews. 8 You may write concerning the Jews whatever you desire, in the King's name, and seal it with the roual signet, for an edict which is written in the King's name and sealed with the roual signet may not be revoked." 9 So the King's secretaries were summoned at that time, on the twentu-third day of the third month, that is, the month of Sivan, and it was written exactly as Mordechai had dictated to the Jews and to the satraps, the governors and officials of the provinces from Hodu to Cush, a hundred and twenty-seven provinces, to each province in its own script, and each people in its own language. and to the Jews in their own script and language. 10 He wrote in the name of King Ahasuerus and sealed it with the King's signet. He sent letters by couriers on horseback, riders of swift mules bred of mares, 11 to the effect that the King had permitted the Jews of every single city to organize and defend themselves; to destroy, slay, and exterminate every armed force of any people or province that threaten them, along with their children and women, and to plunder their possessions. 12 on a single day in all the provinces of King Ahasuerus, namely, upon the thirteenth day of the twelfth month, that is, the month of Adar. 13 The contents of the document were to be promulaated in every province, and be published to all peoples so that the Jews should be ready on that day to avenge themselves on their enemies. 14 The couriers, riders of swift mules, went forth in urgent haste by order of the King, and the edict was distributed in Shushan the Capital.

<sup>15</sup> Mordechal left the King's presence clad in royal apparel of turquoise and white with a large gold crown and a robe of fine linen and purple; then the city of Shushan was cheerful and glad. <sup>16</sup> The Jews had light and gladness, and joy and honor. <sup>17</sup> Likewise, in every province, and in every city, wherever the King's command and his decree reached, the Jews had gladness and joy, a feast and a holiday. Moreover, many from among the people of the land professed themselves Jews, for the fear of the Jews had fallen upon them.

9 And so, on the thirteenth day of the twelfth month, which is the month of Adar, when the King's command and edict were about to be enforced — on the very day that the enemies of the Jews expected to gain the upper hand over them — and it was turned about: The Jews gained the upper hand over their adversaries; 2 the Jews organized themselves in their cities throughout all the provinces of King Ahasuerus,

לפני המלה וטובה אַני בַּעִינֵיו יָבַתֶּב לְהַשִּיב אֶת־ הספרים מחשבת המן בן המדתא האגגי אשר בּתַב לאבר את־היהורים אשר בְּכַל־מִדִינְוֹת הַמֵּלֵה: יבִּי איכבה אוכל וראיתי ברעה אשר־יִמְצַא אֶת־עָמֵי ואיככה אוכל וראיתי באבדן מולדתי: המלה אחשורש לאסתר המלבה ולמרדבי היהודי הַנָּה בֵית־הַמֵּן נַחַתִּי לְאָסָתֵּר וְאַתוֹ תַּלוֹ עַל־הַעַץ עַל אשר־שלח ידו ביהודים [ביהודיים כּן הּוֹאַתֶּם כִּתְבֹּוּ על-היהודים כטוב בעיניכם בשם המלך וחתמו בטבעת המלר כי־כתב אַשֶּר־נִכְתַב בַּשֵּׁם־הַמֶּלֶך ונחתום בטבעת המלה אין להשיב: יוויקראו ספרי־ המלר בעת ההיא בחדש השלישי הוא חדש סיוו בשלושה ועשרים בו וַיּבַּתַב בַּכַל־אַשֶר־צְוָה מַרְדְּבֵי אל-היהורים ואל הַאַחַשְרַרְפָנִים וְהַפַּחוֹת ׁ וְשָׁרֵי המדינות אשר ו מהדו ועד־כוש שבע ועשרים ומאה מדינה מדינה ומדינה כַּכְתַבַה וְעָם וַעָם כִּלְשׁנוֹ וְאֵל־ היהודים ככתבם וכלשונם: וויכתב בשם המלך אחשורש ויַחתם בַּטַבַּעַת הַמֵּלֵךְ וַיִּשְלַח סְפַּרִים בְּיַר הַרְצִים בַּסוּסִים רַכָבֵי הַרֶּכֵשׁ הָאַחְשְׁתְּרַנִּים בְּנֵי הרמכים: אשר נַתַו הַמַּלָך לַיָּהוּדִים ו אָשֵר ו בְּכַל־ עיר־ועיר להקהל ולעמר על־נפשם להשמיר ולהרג וּלְאַבֵּר אָת־כָּל־חֵיל עם ומִרינַה הַצַּרִים אתם טף וְנַשִּים וּשְלַלֶם לַבְּוז: יבּבְּיום אַחַׁר בְּכַל־מִדינות הַמֵּלֶךְ אֲחַשוֹרָושׁ בִּשׁלושָה עַשַּר לחבש שִנִים־עַשַּׁר הוא־חרש אַרַר: יגפַּתשַגון הַכְּתַב לְהַנַּתֵן דַת בְּכַל־ מִרִינֵה וּמִרִינֵה גָּלְוּי לְכַל־הַעַמֵּים וְלֵהִיּוֹת הַיִּהוּדֵים עתידים [היהודיים עתודים כּ] לַיּוֹם הַזָּה לְהַנַּקָם מאַיביהם: יי הַרַצִּים רַכְבֵי הַרְכֵשׁ הַאַחַשְתְּרַנִּים יַצְאַוּ מַבָהַלִּים וּרָחוּפִים בִּרַבַר הַמֵּלֵךְ וְהַדֵּת נִתְנֵה בִּשוּשַן טו ומרדכי יצא ו מלפני המלך בלבוש מַלְכוּת ֹתְּכֵלֶת וַחוּר וַעֲטֵרֵת זַהַבֹ גִּדוֹלֵה וִתַּכְרֵיהְ בּוּץ ואַרגַמֵן וַהַעֵיר שוּשַׁן צַהַלָה וְשַמֵּחַה: יוּ לַיְהוּדִּים הַיְתַה אוֹרָה וִשְּׁמְחָה וְשַׁשׁן וִיבֶר: יוּבְכַל־מִרינֵה וִמְרִינֵה וּבָבֶל־עַיר וַעִּיר מִקום אֱשֶׁר דְּבַר־הַמֵּלֵךְ וְדַתוֹ מַגִּיעַ שִמחָה וששון לַיָּהוּרִים מִשְתָה וְיָוֹם טָוֹב וְרָבְּים מַעַמֵּי הַאַרֵץ מַתִיַהַרִּים כִּי־נַפַל פַּחַר־הַיָּהוּדֵים עַלֵיהַם: ָט ؞וּבִשְנֵים עָשָׁר חִׁרֵש הוּא־חָרֵש אֲרָר בִּשְלוּשָׁה עַשֵּׁר יום בו אָשֶׁר הִגִּיע דְּבַר־הַמֵּלֶךְ וְדָתְוֹ לְהֵעְשִוֹת בַּיּוֹם אַשֶּׁר שִבְּרוּ אִיָבֵי הַיָּהוּדִים לְשַׁלְוֹט בַּהֶם וְנַהַפְּוֹךְ הוֹא אַשֶּׁר יִשְלִטָוּ הַיִּהוּרָים הַמָּה בְּשִׂנְאֵיהָם: בּנְקָהֵלוּ הַיָּהוּרִים בָּעָרֵיהֶם בְּכַל־מִרִינוֹת הַמֵּלֶךְ אֲחַשְׁוֵרוֹשׁ

to attack those who sought their hurt: and no one stood in their way, for fear of them had fallen upon all the peoples. 3 Moreover, all the provincial officials, satraps, and governors and those that conduct the King's affairs deferred to the Jews because the fear of Mordechai had fallen upon them. 4 For Mordechai was now preeminent in the roual palace and his fame was spreading throughout all the provinces, for the man Mordechai grew increasingly greater. 5 And the Jews struck at all their enemies with the sword, slaughtering, and annihilating: they treated their enemies as they pleased. 6 In Shushan the Capital, the Jews slew and annihilated five 7 includina hundred men. and Parshandatha and Dalphon 8 and Aspatha and Poratha and Adalia 9 and Aridatha Parmashta and Arisai and and Aridai Vaizatha 10 the ten sons of Haman, son of Hammedasa, the Jews' enemy; but they did not lay their hand on the spoils.

11 That same day the number of those killed in Shushan the Capital was reported to the King. 12 The King said to Queen Esther, "In Shushan the Capital the Jews have slain and annihilated five hundred men as well as the ten sons of Haman; what must they have done in the rest of the King's provinces! What is your request now? It shall be granted you. What is your petition further? It shall be fulfilled," 13 Esther replied, "If it pleases His Majestu, allow the Jews who are in Shushan to act tomorrow as they did today, and let Haman's ten sons be hanged on the gallows." 14 The King ordered that this be done. A decree was distributed in Shushan, and they hanged Haman's ten sons. 15 The Jews that were in Shushan assembled again on the fourteenth day of the month of Adar; and slew three hundred men in Shushan; but they did not lay their hand on the spoils.

<sup>16</sup> The rest of the Jews throughout the King's provinces organized and defended themselves gaining relief from their foes, slaying seventy-five thousand of their enemies — but they did not lay their hand on the spoils. <sup>17</sup> That was the thirteenth day of the month of Adar; and they gained relief on the fourteenth day, making it a day of feasting and gladness. <sup>18</sup> But the Jews that were in Shushan assembled on both the thirteenth and fourteenth, and they gained relief on the fifteenth, making it a day of feasting and gladness. <sup>19</sup> That is why Jewish villagers who live in unwalled towns celebrate the

לשלח יד במבקשי רעתם ואיש לא־עמד לפניהם בי־נפל פחדם על-כַל־הַעְמִים: גוְכַל־שַׂרֵי הַמְּדִינוֹת והאחשררפנים והפחות ועשי המלאכה אשר למלה מנשאים את־היהורים כּי־נַפַל פַּחַר־מַרַהְּבֵי עַלִיהַם: רבי־גרול מרדכי בבית המלך ושמעו הולך בכל־ המדינות כי־האיש מרדכי הולה היהורים בכל־איביהם מכת־חרב והרג ואברן ויעשו בשנאיהם כרצונם: וובשושן הבירה הרגו היהודים ואבר חמש מאות איש: ואת ו ואת ו פרשנהַתא ואת ו רלפון ונאַת וּ אספתא: ואָת ו פורתא ואתו טואת ו :ארידתא פרמשתא ואת ו ן את ו אריטי ואת ו ארדי , עשרת ניותא: בָּנִי הַמַן בֵּן־הַמְּדֵתָא צַרֵר הַיָּהוּדֵים הַרֵגוּ וּלַבְּוֹה לא שלחו את־ירם: אביום ההוא בא מספר ההרוגים בשושו הבירה לפני המלה: יבניאמר המלך לאסתר המלבה בשושן הבירה הרגו היהורים ואבר חמש מאות אִישׁ ואָת עשַרת בַּנִי־הַמַּן בִּשַאַר מַדִינות הַמֶּלֶךְ מֶה עָשָוּ וּמַה־שָּׁאֵלָתֵךְ וִינַּתֵן לַךְ וּמַה־בַּקַשְׁתַר עור ותעש: יינתאמר אסתר אם־על־הַמַּלַרְ טוב יַנַתוּ גם־מחר ליהורים אשר בשושן לעשות כרת היום ואת עשרת בני־המן יתלו על־העץ: יי ויאמר המלך לָהֶעשות בָּן וַתְּנַתון הַת בִּשוֹשֵו וָאֵת עשרת בַּנִי־הַמֵן תַּלוֹ: טוּ וַיִּקָהַלוֹ הַיָּהוּרִים [היהוריים כּ] אַשְר־בִּשׁוֹשַׁן גַם בִּיוֹם אַרבַעָה עַשַר לחָרֶש אַרֶר וַיַּהַרגוּ בשושו שָׁלְשׁ מֵאָוֹת אָישׁ וּבַבְּוָה לָא שֲלְחוּ אֶת־יַרֵם: ייושאר היהודים אשר במדינות המלך נקהלו ו ועַמִּד עַל־נַפִּשָּׁם וָנוֹחֵ מֵאיבֵיהַם והַרוֹג בַּשּנָאיהָם חַמִשָּׁה וִשְׁבִעִים אָלֶף וֹבַבְּנֵה לָא שֵׁלְחוּ אֶת־יַבַם: ּבְּיִוֹם־שָׁלֹשַה עַשֵּׁר לְחָרֶשׁ אֲרֶר וְנֹוֹחַ בְּאַרְבַּעָה עַשָּׁרֹ בֹּוֹ וִעָשָּׁה אֹתוֹ יוֹם מִשְׁתֵּה וְשְּׁמְחָה: יחּ וְהַיְּהוּרֵים [והיהודיים כּ] אֱשֶר־בְּשׁוּשֵׁן נְקָהֵלוֹ בְּשָלשָה עַשַּׁרֹ בֹּוֹ וֹבָאַרבָּעָה עַשֵּׁר בִּוֹ וְנוֹחַ בַּחֲמְשֵּׁה עַשַּׁר בוֹ וַעֲשֹּׁה אתו יום משתה ושמחה: שעל־בון היהורים הפּרוֹים [הפרוזים כּ] הַישְׁבִים בְּעָרֵי הַפְּרַזוֹת עשִׁים אֶת יום

fourteenth day of the month of Adar as an occasion of gladness and feasting, for holiday-making and for sending delicacies to one another.

<sup>20</sup> Mordechai recorded these events and sent letters to all the Jews throughout the provinces of King Ahasuerus, near and far, <sup>21</sup> charging them that they should observe annually the fourteenth and fifteenth day of Adar, <sup>22</sup> as the days on which the Jews gained relief from their enemies, and the month which had been transformed for them from one of sorrow to gladness, and from mourning to festivity. They were to observe them as days of feasting and gladness, and for sending delicacies to one another, and glfts to the poor. <sup>23</sup> The Jews undertook to continue the practice they had begun, just as Mordechai had prescribed to them.

<sup>24</sup> For Haman, the son of Hammedatha the Agagite, enemu of all the Jews, had plotted to destroy the Jews and had cast a pur (that is, the lot) to terrify and destroy them: 25 but when she appeared before the King, he commanded by means of letters that the wicked scheme, which [Haman] had devised against the Jews, should recoil on his own head: and theu hanged him and his sons on the gallows. 26 That is who then called these days "Purim" from the word "pur." Therefore. because of all that was written in this letter, and because of what they had experienced, and what has happened to them, <sup>27</sup> the Jews confirmed and undertook upon themselves, and their posterity, and upon all who might join them, to observe these two days, without fail, in the manner prescribed, and at the proper time each year, 28 Consequently, these days should be remembered and celebrated by every single generation. family, province, and city; and these days of Purim should never cease among the Jews, nor shall their remembrance perish from their descendants.

<sup>29</sup> Then Queen Esther, daughter of Abihail, and Mordechai the Jew, wrote with full authority to ratify this second letter of Purim. <sup>30</sup> Dispatches were sent to all the Jews, to the hundred and twenty-seven provinces of the kingdom of Ahasuerus — with words of peace and truth — <sup>31</sup> to establish these days of Purim on their proper dates just as Mordechai the Jew and Queen Esther had enjoined them, and as they had undertook upon themselves and their posterity the matter of the fasts and their lamentations. <sup>32</sup> Esther's ordinance validated these regulations for Purim; and it was recorded in the book.

10 <sup>1</sup> King Ahasuerus levied taxes on both the mainland and the islands. <sup>2</sup> All his mighty and powerful acts, and a full account of the greatness of Mordechai, whom the King had promoted, are recorded in the book of chronicles of the Kings of Media and Persia. <sup>3</sup> For Mordechal the Jew was viceroy to King Ahasuerus; he was a great man among the Jews, and found favor with the multitude of his brethren; he sought the good of his people and was concerned for the welfare of all his posterity.

ארבעה עשר לחדש אדר שמחה ומשתה ויום טוב ומשלוח מנות איש לרעהו: בויכתב מרדכי את־ הדברים האלה וישלח ספרים אל-כל-היהורים בּכַל־מִדִינוֹת הַמַּלָּה אַחַשוֹרוֹש הקרובים והרחוקים: כאלקים עליהם להיות עשים את יום ארבעה עשר לחדש אַרָר ואָת יום־חַמְשָה עַשָּר בָּו בכל־שנה ושנה: כבכימים אשר־נחו בהם היהודים מאויביהם והחדש אשר נהפה להם מיגון לשמחה ומאבל ליום טוב לעשות אותם ימי משתה ושמחה ומשלח מנות איש לרעהו ומתנות לאביונים: בנוקבל היהורים את אשר־החלו לעשות ואת אשר־פתב מרדכי אליהם: כּרכּי המו בּן־הַמּרַתָא האגגי צרר כל-היהודים חשב על-היהודים לאבדם והפל פור הוא הגורל להמם ולאבדם: כהובבאה לפני המלה אַמֵר עם־הַסְפֵר יַשׁוּב מַחֲשָבְתִּוּ הַרַעַה אשר-חשב על-היהודים על-ראשו ותלו אתו ואת־ בָּגֵיו עַל־הָעֵץ: מּעַל־בֵּן קַראוּ לַיַּמִים הַאֵּלָה פוּרים על-שם הפור על-כן על-כַל-דָבַרי הַאָגַרַת הַוֹּאת וּמַה־רָאוּ עַל־כָּבָה וּמַה הָגִיעַ אֲלֵיהַם: כּוּ קּיָמִוּ וִקְבַּל היהורים ו עליהם ו ועל־זרעם ועל כַּל־הַנַּלְוֵים עליהם ולא יעבור להיות עשים את־שני הימים האלה ככתבם וכזמנם בכל־שנה ושנה: בחוהימים הַאֶּלֵה נִזְכַּרִים וְנֵצַשִּׁים בְּכַל־דְּוֹר וַדֹּוֹר מִשְׁפַּחָהֹ וּמִשְׁפָּחָה מִדִינָה וּמִדִינָה וְעֵיר וַעֵּיר וִימֵּי הַפּוּרֵים האלה לא יעברו מתוך היהודים וזכרם לא־יַסוף בשותכתב אסתר הַמַּלְכֶּה בָת־אֲבִיחַיִל וּמָרִדְּכֵי הַיִּהוּדֵי ַתְּקָף לְקַיָּם אָת אָגַרֶת הַפְּרֵים הַוָּאת הַשְּׁנֵית: לוַיִשׁלַח סְפַּרִים אַל־כַּל־הַיָּהוּדִים אַל־שֶׁבַע וְעָשְׁרִים ומאה מדינה מלכות אחשורוש דברי שלום ואמת: לא לְקַנִּם אַת־יִמֵי הַפַּרִים הַאֶּלֶה בִּזְמַנֵּיהָם בָּאַשֶּר קַיָּם עַלֵיהָם מַרִדְּבֵי הַיָּהוּדִי וָאֶסְתֵּר הַמַּלְבָּה וְבֵאָשֵׁר קימוּ על־נַפְשֵׁם וְעַל־זַרעם דְבָרֵי הַצּוֹמוֹת וָזַעְקַתָם: לבּוּמַאַמַר אָסִתֵּר קּיָּם דִּבְדֵי הַפָּרֵים הָאֵלֶה וְנִכְתָּב י אוַנשם המלך אַחשורוש [אחשרש בּי] ו מַס עַל־הָאָרֶץ וָאָיַי הַיָּם: בּוְכַל־מַעֲשֵׂה [ תַקַפּוֹ וּגָבִוּרַתוֹ וּפַרַשַתֹּ גִּדְלַת מַרְדָּבַי אֲשֵׁר גִּדְּלְוּ הַמֵּלֶךְ הַלוֹא־הַם כָּתוּבִים על־סָפֵר דְבַרֵי הַיַּמִים לִמַלְבֵי מַדֵי וּפָרָס: גבֵּי וּ מַרְדָּבֵי הַיָּהוּדִי מִשְׁנֵה לַמֵּלֶהְ אַחַשְוֵרושׁ וְגָרוּל לַיִּהוּדִים וְרַצִּוּי לְרַב אֲחֵיו דְרָשׁ טוֹב לעמו ודבר שלום לכל-זרעו:

After the Megillah reading, each member of the congregation recites the following blessing.

[This blessing is not recited unless a minyan is present for the reading.]

Blessed are You, HASHEM, our God, King of the universe, (the God) Who takes up our grievance, judges our claim, avenges our wrong; Who brings just retribution upon all enemies of our soul and exacts vengeance for us from our foes. Blessed are You, HASHEM, Who exacts vengeance for His people Israel from all their foes, the God Who brings salvation.

בָּרוּךְ אַתָּהיהוה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלֶם, (הָאֵל) הָרָב אֶת רִיבֵנוּ, וְהַדָּן אֶת דִּינֵנוּ, וְהַנּוֹקֵם אֶת נָקְמָתֵנוּ, וְהַמְשַׁלֵם גְּמוּל לְכָל איְּבֵי נַפְשֵׁנוּ, וְהַנִּפְּרָע לָנוּ מִצָּרֵינוּ. בָּרוּךְ אַתָּה יהוה, הַנִּפְּרָע לְעַמּוֹ יִשְׂרָאֵל מִכָּל צָרִיהֶם, הָאֵל הַמּוֹשֶׁיעַ.

After the nighttime Megillah reading, the following two paragraphs are recited.

After the daytime reading, only the second paragraph is recited.

- w Who balked the counsel of the nations and annulled the designs of the cunning,
- When a wicked man stood up against us, a wantonly evil branch of Amalek's offspring.
- Haughty with his wealth he dug himself a grave, and his very greatness snared him in a trap.
- T Fancying to trap, he became entrapped; attempting to destroy, he was swiftly destroyed.
- n Haman showed his forebears' enmity, and aroused the brotherly hate of Esau on the children.
- He would not remember Saul's compassion, that through his pity of Agag the foe was born.
- The wicked one conspired to cut away the righteous, but the impure was trapped in the pure one's hands.
- Ti Kindness overcame the father's error, and the wicked one piled sin on sins.
- v In his heart he hid his cunning thoughts, and devoted himself to evildoing.
- He stretched his hand against God's holy ones, he spent his silver to destroy their memory.
- When Mordechai saw the wrath commence, and Haman's decrees be issued in Shushan.
- b He put on sackcloth and bound himself in mourning, decreed a fast and sat on ashes:
- "Who would arise to atone for error, to gain forgiveness for our ancestors' sins?"
- A blossom bloomed from a lulay branch behold! Hadassah stood up to arouse the sleeping.
- His servants hastened Haman, to serve him wine of serpent's poison.
- y He stood tall through his wealth and toppled through his evil he built the gallows on which he was hung.
- The earth's inhabitants opened their mouths, for Haman's lot became our Purim.
- The righteous man was saved from the wicked's hand; the foe was substituted for him.
- 7 They undertook to establish Purim, to rejoice in every single year.
- You noted the prayer of Mordechal and Esther; Haman and his sons You hung on the gallows.

**אֲשֶׁר הֵנִּיא** עֲצֵת גּוֹיִם, וַיֵּפֶר מַחְשְׁבוֹת עֲרוּמִים. בְּקוּם עָלֵינוּ אָדָם רָשָע, נֵצֶר זָדוֹן, מִזֶּרַע עֲמָלֵק. גָּאָה בְעַשְׁרוֹ, וְבֵרָה לוֹ בּוֹר, וּגְדֻלָּתוֹ יֵקְשָׁה לוֹ לֵכֶר. דִּמָּה בְנַפְשׁוֹ לִלְכֹּד, וְנִלְבַּד,

בַּקָשׁ לְהַשָּׁמִיד, וְנָשְׁמַד מִהְרָה.

ָּהָמָן הּוֹדֵיעַ אֵיבַת אֲבוֹתָיו, וְעוֹרֵר שִׁנְאַת אַחִים לַבֶּנִים.
יְּמִן הּוֹדֵיעַ אֵיבַת אֲבוֹתָיו, וְעוֹרֵר שִׁנְאַת אַחִים לַבֶּנִים.
יָּמִן הְשָׁע לְהַכְּרִית צַּדִּיק, וְנִלְפַּד טָמֵא, בִּידִי טָהוֹר.
תֶּסֶד גָּבָר עַל שַׁגְּנֵת אָב, וְרָשָׁע הּוֹסִיף חֵטְא עַל חֲטָאָיו.
יָּהוֹ שָׁלַח בִּקְרוּשֵׁי אָל, כַּסְפּוֹ נָתַן לְהַכְּרִית זְכָרָם.
בָּרְאוֹת מָרְדְּבֵי, כִּי יָצָא לֻבֶּצֶף, וְרָתֵי הָמָן נִתְּנוֹ בְשׁוּשָׁן.
לָבַשׁ שַׂק וְקשַׁר מִסְפֵּר, וְנָזֵר צוֹם, וַיִּשֶׁב עַל הָאֵפֶּר.
מִי זֶה יַצְמֹר לְבַפֵּר שְׁנָנָה,

ולמחל חשאת עון אבותינו.

גֵץ פֶּרַח מִלּוּלָב, הֵן הְדַסָּה עָמְּדָה לְעוֹרֵר יְשֵׁנִּים. סָרִיסֶיהָ הִבְּהִילוּ לְהָמָן, לְהַשְׁקוֹתוֹ יֵין חֲמַת תַּנִּינִים. עָמַד בְּעָשְׁרוֹ, וְנָפַל בְּרִשְׁעוֹ, עֲשָׁה לוֹ עֵץ, וְנִתְלָה עָלָיו. פיהם פתחוּ, כּל יושבי תבל,

כי פור המן נהפר לפורנו.

צַדִּיק נֶחֱלֵץ מִיַּר רָשָׁע, אוֹיֵב נִתַּן תַּחַת נַפְשוּ. קּזְּמוּ עֲלֵיהֶם, לַעֲשוֹת פּוּרִים, וְלִשְׁמְחַ בְּכָל שָׁנָה וְשָׁנָה. רָאִיתָ אֵת תִּפִּלַת מַרִדְּבֵי וָאֵסְתֵּר,

ָהָמָן וּבָנָיו עַל הָעֵץ תָּלִיתָ.

The following is recited after both Megillah readings.

w The rose of Jacob was cheerful and glad, when they jointly saw Mordechai robed in royal blue.

n You have been their eternal salvation, and their hope throughout generations.

To make known that all who hope in You will not be shamed; nor ever be humiliated, those taking refuge in You. Accursed be Haman who sought to destroy me, blessed be Mordechal the Yehudl. Accursed be Zeresh the wife of my terrorizer, blessed be Esther [who sacrificed] for me — and Charvonah, too, be remembered for good.

שׁוֹשׁנֵּת יַצְקב צָהֲלָה וְשָׁמֵחָה, בּּרְאוֹתָם יַחַד הְּבֵלֶּת מְּלְדָּכָּי. הְשׁוּעָתִם הָּיִתְ לָגְצַח, וְתִקְנָתָם בְּכֶּל בְּרֹ נָדוֹר. לְהוֹדִיע, שֶׁבֶּל קְנֵיךְ לֹא יַבְשׁוּ, וְלֹא יִבְּלְמוּ לָגַצַח בָּל הַחוֹסִים בָּךְ. אָרוּר הָמָן, אֲשֶׁר בִּקֵשׁ לְאַבְּּדִי, בָּרוּךְ מָרְדִּי, אֲשֶׁר בִּקִשׁ לְאַבְּּדִי, בְּרוּךְ מָרְרִּבְ תַּלְבִי, אַרוּרָה זֵבֶשׁ, אֲשֶׁת מַפְּחִידִי, בְּרוּךְ מָרוּרָה אֶסְתֵּר בַּעֵּדִי, וְגַם חַרְבוֹנָה זַכוּר לְטוֹב.

## שור השורום / SHIR HASHIRIM/SONG OF SONGS

(The translation presented here is allegorical, based on Rashi's Commentary.)

ה שחורה

ילססתי ברכבי פרעה

יי הַנַּךְ יַפַה רַעַיַתִּי

1 The song that excels all songs dedicated to God, Him to Whom peace belongs. <sup>2</sup> Communicate Your innermost wisdom to me again in loving closeness, for Your friendship is dearer than all earthly delights. <sup>3</sup> Like the scent of goodly oils is the spreading fame of Your great deeds; Your very name is Flowing Oil, therefore have nations loved You.

[ISRAEL IN EXILE TO GOD:] A Upon perceiving a mere hint that You wished to draw me, we rushed with perfect faith after You into the Wilderness. The King brought me into His cloud-pillared chamber; whatever our travail we shall always be glad and rejoice in Your Torah. We recall Your love more than earthly delights, unrestrainedly do they love You.

[ISRAEL TO THE NATIONS:] <sup>5</sup> Though I am black with sin, I am comely with virtue, O nations who are destined to ascend to Jerusalem; though sullied as the tents of Kedar, I will be immaculate as the draperies of Him to Whom peace belongs. <sup>6</sup> Do not view me with contempt despite my swarthiness, for it is but the sun which has glared upon me. The alien children of my mother were incensed with me and made me a keeper of the vineyards of idols, but the vineyard of my own true God I did not keep.

ISBALL TO GOD: 17 Tell me, You Whom my soul loves: Where will You graze Your flock? Where will You rest them under the fiercest sun of harshest Exile? Why shall I be like one veiled in mourning among the flocks of Your fellow shepherds?

[GOD RESPONDS TO ISRAEL:] <sup>8</sup> If you know not where to graze, O fairest of nations, follow the footsteps of the sheep — your forefathers who traced a straight, unswerving path after My Torah. Then you can graze your tender kids even among the dwellings of foreign shepherds. <sup>9</sup> With My mighty steeds who battled Pharaoh's riders I revealed that you are My beloved. <sup>10</sup> Your cheeks are lovely with rows of gems, your neck with necklaces — My gifts to you from the splitting sea, <sup>11</sup> by inducing Pharaoh to engage in pursuit, to add circlets of gold to your spangles of silver.

to add circlets of gold to your spangles of silver.

[ISRAEL ABOUT GOD:] <sup>12</sup> While the King was yet at Sinai my
malodorous deed gave forth its scent as my Golden Calf defiled the covenant. <sup>13</sup> But my Beloved responded with a bundle of myrh—
the fragrant atonement of erecting a Tabernacle where His Presence would dwell amid the Holy Ark's staves. <sup>14</sup> Like a cluster of henna
in En-gedi vineyards has my Beloved multiplied His forgiveness to me. <sup>15</sup> He said, <sup>1</sup> forgive you, My friend, for you are lovely in deed
and lovely in resolve. The righteous among you are loval as a dove.

[ISRAEL TO GOD:] 16 It is You Who are lovely, my Beloved, so pleasant that You pardoned my sin enabling our Temple to make me ever fresh. 17 The beams of our House are cedar, our panels are cypress.

2 I am but a rose of Sharon, even an ever-fresh rose of the valleys.
[GOD TO ISRAEL:] 2 Like the rose maintaining its beauty among the thoms, so is My faithful beloved among the nations.
[ISRAEL REMINISCES . . . . ] 3 Like the fruitful, fragrant apple tree among the barren trees of the forest, so is my Beloved among the gods.

→ Shir HaShirim / Song of Songs

Without question, King Solomon's Song of Songs, Shir HaShirim, is one of the most difficult books of Scripture — not because it is so hard to understand but because it is so easy to misunderstand. Not only is it a love song, it is a love song of uncommon passion. No other book seems to be so out of place among the twenty-four books of prophecy and sacred spirit. Nevertheless, one of the greatest and holiest of all the Sages of the Talmud, Rabbi Akiva, said, 'All of the songs [of Scripture] are holy, but Shir HaShirim is holy of holies.' How is a 'love song' holy?

This question is perplexing only if Shir HaShirim is taken literally, but neither the Sages nor the commentators take it so. The Song is an allegory. It is the duet of love between God and Israel. Its verses are so saturated with meaning that nearly every one of

the major commentators finds new themes in its beautiful but cryptic words. All agree, however, that the true and simple meaning of Shir HaShirim is the allegorical meaning. The literal meaning of the words is so far from their meaning that it is false.

א אשיר השירים אשר לשלמה: בישקני מנשיקות

פיהו בי-טובים דריה מייו: גלריח שמניה טובים שמן

תורק שמה על־כן עלמות אַהבוּה: -משבני אַחַריה

נרוצה הביאני המלך חדריו נגילה ונשמחה בה

אני ונאוה בנות ירושלים כאהלי קדר ביריעות

שלמה: אל-תראני שאני שחרחרת ששופתני

השמש בני אמי נחרו־בִי שַמני נטרה את־הַכַּרַמים

פרמי שלי לא נטרתי: הגידה לי שאהבה נפשי

אַיבַה תַרֶעָה אַיבָה תַּרְבָּיץ בַּצְהַרֵיִם שַלַּמַה אָהִיֵה

בַּעטִיה עַל עַרָרֵי חַבַרֵיף: חִאם־לֹא תַרְעִי לֵּךְ הַיַּפַה

בַּנַשִּים צֵאִי־לֶּךְ בִּעִקְבֵי הַצֹּאו וּרְעִי אֵת־גַּדִּיֹתִיהְ עֹל

הַבַּסף: יב עד־שַהַמֵּלֶךְ בַּמְסְבֹּוֹ נָרְדֵי נַתַן רֵיחָו: יג צְרוֹר

המרודודי לי בין שדי ילין: דאשכל הכפר ו דודי

הַנֶּךְ יַפָּה עֵינֵיךְ יוֹנֵים: שּהַנַּךְ יַפָּה דודי אף נעים

אַף־עַרשֵנוּ רֵעַנְנַה: יוּקרות בַּהֵינוּ אַרוֹים רַהיטנוּ

[רחיטנו כּ] בָּרוֹתִים: ב ×אָנִי חָבַצֵּלֵת הַשַּׁרוֹן שׁוֹשְׁנַת

הַעַמַקִּים: בּכִּשִּוֹשַׁנַה בֵּין הַחוֹחִים כֵּן רַעְיָתֶי בֵּין

נַעשה־לָּר

נוֹפירה דריה מייו מישרים אהבוה:

דְּמִיתִיךְ רַע<u>יַת</u>ִי: יְנַאווּ לְחַיַּיִרְ

בחרוזים: יאתורי זהב'

לי בַּכַרמִי עִין גַּדִי:

That is why ArtScroll's translation of Shir HaShirim is completely different from any other ArtScroll translation. We translate it according to Rashi's allegorical interpretation. As he writes in his own introduction:

Solomon foresaw through אָרוּהַ הַּקְּרָשׁ, the Holy Spirit, that Israel is destined to suffer a series of exiles and will lament, nostalgically recalling her former status as God's chosen beloved. She will say, 'I shall return to my first husband [i.e., to God] for it was better with me then than now' (Hoshea 2:9). The Children of Israel will recall His beneficence and 'the trespass which they trespassed' (Leviticus

Whom my soul loved. I sought Him, but I found Him not. <sup>3</sup> They found me, Moses and Aaron, the watchmen patrolling the city. 'You have seen Him Whom my soul loves — what has He said?' <sup>4</sup> Scarcely had I departed from them when, in the days of Joshua, I found Him Whom my soul loves. I grasped Him, determined that my deeds would never again cause me to lose hold of Him, until I brought His Presence to the Tabernacle of my mother and to the chamber of the one who conceived me. <sup>5</sup> I adjure you, O nations who are destined

In His shade I delighted and there I sat, and the fruit of His Torah was sweet to my palate. <sup>4</sup> He brought me to the chamber of Torah delights and clustered my encampments about Him in love. <sup>5</sup> I say to Him, 'Sustain me in exile with dainty cakes, spread fragrant apples about me to comfort my dispersion — for, bereft of Your Presence, I am sick with love.' <sup>6</sup> With memories of His loving support in the desert, of His left hand under my head, of His right hand enveloping me.

[TURNS TO THE NATIONS:] I adjure you, O nations who are destined to ascend to Jerusalem — for if you violate your oath you will become as defenseless as gazelles or hinds of the field — if you dare provoke God to hate me or disturb His love for me while He still desires it.

[THEN REMINISCES FURTHER:] <sup>8</sup> The voice of my Beloved! Behold — it came suddenly to redeem me, as if leaping over mountains, skipping over hills. <sup>9</sup> In His swiftness to redeem me, my Beloved is like a gazelle or a young hart. I thought I would be forever alone, but behold! He was standing behind our wall, observing through the windows, peering through the lattices.

10 When He redeemed me from Egypt, my Beloved called out and said to me, 'Arise My love, My fair one, and go forth. 11 For the winter of bondage has passed, the deluge of suffering is over and gone. 12 The righteous blossoms are seen in the land, the time of your song has arrived, and the voice of your guide is heard in the land. 13 The fig tree has formed its first small figs, ready for ascent to the Temple. The vines are in blossom, their fragrance declaring they are ready for libation. Arise, My love, My fair one, and go forth!

<sup>14</sup> At the sea, He said to me, 'O My dove, trapped at the sea as if in the clefts of the rock, the concealment of the terrace. Show Me your prayerful gaze, let Me hear your supplicating voice, for your voice is sweet and your countenance comely.' <sup>15</sup> Then He told the sea, 'Seize for us the Egyptian foxes, even the small foxes who spoiled Israel's vineyards while our vineyards had just begun to blossom.'

<sup>16</sup> My Beloved is mine, He fills all my needs and I seek from Him and none other. He grazes me in roselike bounty. <sup>17</sup> Until my sin blows His friendship away and sears me like the midday sun and His protection departs, my sin caused Him to turn away.

I say to him, 'My Beloved, You became like a gazelle or a young hart on the distant mountains.'

[ISRAEL TO THE NATIONS:] 3 1 As I lay on my bed in the night of my desert travail, I sought Him Whom

my soul loves. I sought Him but I found Him not, for He maintained
His aloofness. I resolved to arise then, and roam through the city, in the streets and squares; that through Moses I would seek Him

to ascend to Jerusalem — for if you violate your oath you will become as defenseless as gazelles or hinds of the field — if you dare provoke God to hate me or disturb His love for me while He still desires it.

26:40). And they will recall the goodness which He promised for the End of Days.

The prophets frequently likened the relationship between God and Israel to that of a loving husband angered by a straying wife who betrayed him. Solomon composed *Shir HaShirim* in the form of that same allegory. It is a passionate dialogue between the husband [God] who still loves his exiled wife [Israel], and a 'vertible widow of a living husband' (*Il Sarnuel* 20:3) who longs for her

בצלו חמדתי וישבתי ופריו מתוק לחבי: - הביאני אל-בית היין ודגלו עלי אַהַבַה: הַסַמְבוּנִי בַּאַשִׁישׁות רפרוני בתפוחים כי־חולת אַהַבה אַני: ישמאלו תחת לראשי וימינו תחבקני: השבעתי אתכם בנות ירושלם בצבאות או באילות השהה אם־תעירו ו חקול ואם־תעוררו את־האהבה עד שתחפץ: רורי הנה זה בא מדלג על ההרים מקפץ על-הגבעות: עדומה דורי לצבי או לעפר האַיַלִים הָנָה־ זה עומר אחר בתלנו משגיח מז־החלנות מציץ מו־ החרבים: ענה דורי ואמר לי קומי לה רעיתי יפתי ולכי-לה: יא פי-הנה הסתו עבר הגשם חלף הלה לו: יב הנצנים נראו בארץ עת הזמיר הגיע וקול התור נשמע בארצנו: ייהתאנה חנטה פגיה והגפנים ו סמדר נתנו ריח קומי לה [לכי כי] רעיתי יפתי ולכי־ ין יונתי בּחגני הַפַּלע בַּסָׁתֵר הַמַּרְרַגַּה הראיני את־מראיה השמיעיני את־קולה בּי־קוֹלה טו אַחווּ־לֵנוּ שַעלים שעלים שעלים ערב ומראיר נאוה: קטַנִים מַחַבָּלִים בָּרָמִים וֹבְרָמֵינוּ סְמַרֵר: יוּ דּוֹרֵי לִי ואני לו הרעה בשושנים: יועד שיפוח היום ונסו הצללים סב דמה לך רודי לצבי או לעפר האילים ג אעל־משכבי בּלילות בּקשׁתי אַת שָאַהַבַה נַפִּשִׁי בִּקָשָׁתִּיו וְלָא מְצַאתֵיו: בּאַלְּוֹמַה נַא וַאַסוּבְבַה בַעִיר בַשְׁוַקִים ובַרחבות אַבַקשָׁה אַת שאהבה נפשי בקשתיו ולא מצאתיו: גמצאוני ָהַשְּׁמָרִים הַסָּבְבֵים בַּעִיר אֲת שֵׁאֲהַבַה נַפִּשִׁי רָאִיתֵם: רְבָּמִעַט שֵעַבַרְתִּי מֵהֶם עַר שֵׁמַצָּאתִי אֵת שֵאָהָבָה. נַפִּשֵׁי אֲחַזְתִּיוֹ וָלָא אַרְפָּנוֹ עַר־שֶהַבֵּיאתִיוֹ אֵל־בֵּית אָמִי וָאֶל־חָבֶר הָוֹרָתֵי: הַהַשְבַּעַתִּי אַתְכֶּם בְּנוֹת יָרִוּשַלֵּם בָּצָבַאות אַוֹ בָּאַיָלות הַשַּׂרֵה אָם־תַּעֵירוּ וּ וַאָם־תִּעוֹרְרָוּ אֱת־הַאַהָבָה עַר שֶׁתִּחְפֵּץ: ומי

husband and seeks to endear herself to him once more, as she recalls her youthful love for him and admits her guilt.

God, too, is 'afflicted by her afflictions' (Isaiah 63:9), and He recalls the kindness of her youth, her beauty, and her skillful deeds for which He loved her [Israel] so. He proclaimed that He has 'not afflicted her capriciously' (Lamentations 3:33), nor is she cast away permanently. For she is still His 'wife' and He her 'husband,' and He will yet return to her.

6 You nations have asked, 'Who is this ascending from the desert, its way secured and smoothed by palmlike pillars of smoke. burning fragrant murth and frankincense, of all the perfumer's powders?' 7 Behold the resting place of Him to Whom peace belongs, with sixty muriads of Israel's mighty encircling it. 8 All of them gripping the sword of tradition, skilled in the battle of Torah. each with his sword ready at his side, lest he succumb in the nights of exile. 9 A Tabernacle for His presence has the King to Whom peace belongs made of the wood of Lebanon. 10 Its pillars He made of silver. His resting place was gold, its suspended curtain was purple wool, its midst was decked with implements bespeaking love by the daughters of Jerusalem. 11 Go forth and gaze. O daughters distinguished by loyalty to God, upon the King to Whom peace belongs adorned with the crown His nation made for Him, on the day His Law was given and He became one with Israel, and on the day His heart was gladdened by His Tabernacle's consecration.

[CODTO ISRAEL:] 4 1 Behold, you are lovely, My friend, behold you are lovely, your very appearance radiates dovelike constancy. The most common sons within your encampments are as dearly beloved as the children of Jacob in the goatlike procession descending the slopes of Mount Gilead. 2 Accountable in deed are your fiercest warriors like a well-numbered flock come up from the washing, all of them unblemished with no miscarriage of action in them.

<sup>3</sup> Like the scarlet thread, guarantor of Rahab's safety, is the sincerity of your lips, and your word is unfeigned. As many as a pomegranate's seeds are the merits of your unworthiest within your modest veil. <sup>4</sup> As stately as the Tower of David is the site of your Sanhedrin built as a model to enulate, with a thousand shields of Torah armor hung upon it, all the disciple-filled quivers of the mighty. <sup>5</sup> Moses and Aaron, your two sustainers, are like two fawns, twins of the gazelle, who graze their sheep in roselike bounty.

<sup>6</sup> Until My sunny benevolence was withdrawn from Shiloh and the protective shadows were dispersed by your sin. I will go to Mount Monah and the hill of frankincense — <sup>7</sup> where you will be completely fair, My beloved, and no blemish will be in you.

<sup>8</sup> With Me will you be exiled from the Temple, O bride, with Me from the Temple until you return; then to contemplate the fruits of your faith from its earliest beginnings from your first arrival at the summits of Senir and of Hermon, the lands of mighty Sihon and Og, as impregnable as dens of lions, and as mountains of leopards.

<sup>9</sup> You captured My heart, My sister, O bride; you captured My heart with but one of your virtues, with but one of the precepts that adom you like beads of a necklace resplendent. <sup>10</sup> How fair was your love in so many settings, My sister, O bride; so superior is your love to wine and your spreading fame to all perfumes.

11 The sweetness of Torah drops from your lips, like honey and

milk it lies under your tongue; your very garments are scented with precepts like the scent of Lebanon. <sup>12</sup> As chaste as a garden locked, My sister, O bride; a spring locked up, a fountain sealed. <sup>13</sup> Your least gifted ones are a pomegranate orchard with luscious fruit; henna with nard; <sup>14</sup> nard and saffron, calamus and cinnamon, with all trees of frankincense, myrth and aloes with all the chief spices; <sup>15</sup> purified in a garden spring, a well of waters alive and flowing clean from Lebanon.

<sup>16</sup> Awake from the north and come from the south! Like the winds let My exiles return to My garden, let their fragrant goodness flow in Jerusalem.

[ISRAEL RESPONDS:] Let but my Beloved come to His garden and enjoy His precious people.

During the mid-nineteenth-century period of the most vicious Czarist persecutions of Jews, it was common for the leading rabbis to visit St. Petersburg to plead the case of their people with the Czar's ministers. During one of these visits a Russian official asked one of the rabbis how he could account for the many Aggadic tales

in the Talmud which were patently 'Inconceivable.'

The rabbi answered, 'You know very well that the Czar and his advisers have often planned decrees that would order the expulsion of the Jews. If God had not thwarted your plans, the decree would have been written and placed before the Czar for his signa-

זאת עלה מז-המדבר כתימרות עשו מקטרת מר ילבונה מבל אבקת רוכל: יהנה משתו שלשלמה ששים גברים סביב לה מגברי ישראל: הכּלַם אַחְזֵי חרב מלמדי מלחמה איש חרבו על־ירכו מפחד יאפריון עשה לו המלך שלמה מעצי הלבנוז: עמוריו עשה כסף רפירתו זהב מרכבו ארגמו תוכו רצוף אהבה מבנות ירושלם: א צאינה ו וראינה בנות ציון במלך שלמה בעטרה שעטרה־לו אמו ביום חתנתו וביום שמחת לבו: יפה רעיתי הנה יפה עיניה יונים מבעד לצמתה שערה בעדר העזים שגלשו מהר גלעד: בשניה כעדר הקצובות שעלו מן־הַרְחַצָה שַכְּלֶם מַתְאִימות ושַבּלֵה אֵין בָּהֶם: גִּכְחוּט הַשַּנִי שִׁפְתוֹתִיה וּמִדבַּרְה נאוה כפלח הרמון רַקּתָר מבּעד לצַמַתַר: -כּמגַרַל רויד צוארר בנוי לתלפיות אַלף הַמַּגוֹ תַּלוּי עַלַיו כָּל שלטי הַגבּרִים: הַשְׁנֵי שַׁרַיָּךְ כְּשָׁנֵי עַפַּרִים תִאוֹמֵי צביה הרעים בשושנים: ועד שיפוח היום ונסו הצללים אלה לי אל-הַר המור ואל־גַּבְעַת הַלְבוֹנֵה: ח אתי מלבנון ּבַּלַרְ יַפָּה רַעַיַתִּי וּמוּם אֵין בַּרָ: כלה אתי מלבנון תבואי תשורי ו מראש אַמַנַה מראש שניר וחרמון ממענות אריות מהררי נמרים: טלבבתני אחתי כלה לבבתני באחת [באחד ב] מעיניר באחר ענק מצורניף: ימה־יפו דריף אחתי כלה מה-טבו דריף מיין ורים שמניף מכל-בשמים: אַנַפַת תַּטָפָנָה שָפָתוֹתַיַרְ כַּלֵה דְבַשׁ וְחַלֶב' תַּחַת לשונה ובים שלמתיה כבים לבנון: אַחתִי כַלֵּה גַּל נַעוּל מַעיַן חַתום: יג שַׁלְחַיִר פַּרְדַס רמונים עם פָּרֵי מִגַדִים כְּפַרֵים עם־נַרַדִים: יַּנַרְדָּ ו וברבם קנה וקנמון עם בל־עצי לבונה מר ואהלות עם כַּל־רַאשִׁי בְשַׁמֵים: יוּ מַעִיַן גַּנִּים בְּאֶר מֵיִם חַיָּים וְנָזְלֵים מִן־לְבַנְוֹן: שּ עַוֹרִי צַפּוֹן וּבְוֹאָי תֵּימַׁן הַפַּיחִי גַנְי יָזְלָוֹ בְשַׁמֵיו יַבָא דוֹדִי לְגֵנֹוֹ וִיאבַל פַּרִי מְגַדֵיו:

ICOD REPLIES: 5 To your Tabernacle Dedication, My sister, O bride, I came as if to My garden. I gathered My myrrh with My spice from your princely incense; I accepted your unbidden as well as your bidden offerings to Me; I drank your libations pure as milk. Eat, My beloved priests! Drink and become God-intoxicated. O friends!

[ISRAEL REMINISCES REGRETFULLY:] <sup>2</sup> I let my devotion slumber, but the God of my heart was awake! A sound! My Beloved knocks!

He said, 'Open your heart to Me, My sister, My love, My dove, My perfection; admit Me and My head is filled with dewlike memories of Abraham; spum Me and I bear collections of punishing rains in exile-nights.'

3 And I responded, 'I have doffed my robe of devotion; how can I don it? I have washed my feet that trod Your path; how can I soil

them?'

<sup>4</sup> In anger at my recalcitrance, my Beloved sent forth His Hand from the portal in wrath, and my intestines churned with longing for Him. <sup>5</sup> I arose to open for my Beloved and my hands dripped myrth of repentant devotion to Torah and God, and my fingers flowing with myrth to remove the traces of my foolish rebuke from the handles of the lock. <sup>6</sup> I opened for my Beloved; but, alas, my Beloved had turned His back on my plea and was gone. My soul departed at His decree! I sought His closeness but could not find it; I beseeched Him but He would not answer.

<sup>7</sup> They found me, the enemy watchmen patrolling the city; they struck me, they bloodied me wreaking God's revenge on me. They stripped my mantle of holiness from me, the angelic watchmen of

the wall.

[ISRAEL TO THE NATIONS:] <sup>8</sup> I adjure you, O nations who are destined to ascend to Jerusalem, when you see my Beloved on the future Day of Judgment, won't you tell Him that I bore all travails for love of Him?

[THE NATIONS ASK ISRAEL:] <sup>9</sup> With what does your beloved God excel all others that you suffer for His Name, O fairest of nations? With what does your beloved God excel all others that you dare to adjure us?

[ISRAEL RESPONDS:] <sup>10</sup> My Beloved is pure and purifies sin, and ruddy with vengeance to punish betrayers, surrounded with myriad angels. <sup>11</sup> His opening words were finest gold, His crowns hold mounds of statutes written in raven-black flame.

<sup>12</sup> Like the gaze of doves toward their cotes, His eyes are fixed on the waters of Torah, bathing all things in clarity, established upon creation's fullness. <sup>13</sup> Like a bed of spices are His words at Sinai, like towers of perfume. His comforting words from the Tabernacle are roses dripping flowing myrrh. <sup>14</sup> The Tablets, His handiwork, are desirable above even rolls of gold; they are studded with commandments precious as gerns, the Torah's innards are sparkling as ivory intricately overlaid with precious stone. <sup>15</sup> The Torah's columns are marble set in contexts of finest gold, its contemplation flowers like Lebanon, it is sturdy as cedars. <sup>16</sup> The words of His palate are sweet and He is all delight.

This is my Beloved and this is my Friend, O nations who are destined to ascend to Jerusalem.

[THE NATIONS DERISIVELY, TO ISRAEL:] 6 Where has your Beloved gone, O forsaken fairest among women? Where has your Beloved turned to rejoin you? Let us seek Him with you and build His Temple with you.

ture. He would have dipped his pen into the inkwell and signed. His signature would have made final the greatest Jewish catastrophe in centuries. A poet might have written that a drop of ink drowned three million people. All of us would have understood what he meant. But a hundred years later, someone might read it and consider it nonsense. Could a small drop of ink drown people? In truth, the expression is apt and pithy; it is only a lack of knowledge that could lead a reader to dismiss it out of hand. So it is with many parables of our Sages. They were written in the form of farfetched stories to conceal their meaning from those unqualified to understand. Those same unqualified people laugh at the stories, instead

of lamenting their own puny stature. (See also Maamar al HaAggados by Rabbi Moshe Chaim Luzzatto.)

In general history as well, many figures of speech have an obvious meaning to those familiar with them, but would be incomprehensible to the uninitiated. Everyone knows that a shot cannot be heard more than several hundred yards away. But every American knows that 'a shot heard round the world' began the American Revolution.

Shir HaShirim is read on Pesach because the Sages inter; ret it as the story of Israel after the Exodus, a time of such great spiritual passion, that God said many centuries later: I remember for your

ה \* באתי לנני אחתי כלה אריתי מורי עם־בשמי אכלתי יערי עם־דבשי שַתִיתי יֵינֵי עם־חַלַבֵּי אָכְלִוּ רעים שתו ושכרו דורים: באַני ישנה ולבי ער קול ו דורי דופק פתחי-לי אחתי רעיתי יונתי תַּמַתי שראשי נמלא־טל קוצותי רסיסי לֵילַה: גַפַּשַּׁטְתִי את־כתנתי איככה אלבשנה רחצתי את־רגלי איכבה אטנפם: - דודי שלח ידו מן-החור ומעי המו עליו: הקמתי אני לפתח לדודי וידי נטפו־מור ואצבעתי מור עבר על כפות המנעול: יפתחתי אני לדורי ורורי חמק עבר נפשי יצאה בדברו בַּקשׁתִּיהוּ ולא מצאתיהו קראתיו ולא ענני: מצאני השמרים הַסָּבבים בּעיר הכּוּני פַצַעוּנִי נַשְאוּ אֶת־רָדִידִי מֵעַלֵי שמרי החמות: חהשבעתי אתכם בנות ירושלם אם־ תמצאו את־דודי מה־תגידו לו שחולת אהבה אני: שמה הודר מהוד הַיַּפָה בַּנַשִים מה הודר מהור שככה השבעתנו: ירודי צח ואַרום רגול מרבבה: יאראשו בתם פו קוצותיו תַלְתַלִּים שחרות כעורב: יב עיניו פיונים על־אפיקי מים רחצות בחלב ישבות על־מלאת: "לחיו בערוגת הבשם מגדלות מרקחים שפתותיו שושנים נטפות מור עבר: יד ידיו גלילי זהב ממלאים בתרשיש מעיו עשת שן מעלפת ספירים: טו שוקיו עמודי שש מיסדים על־אַרני־פַז מַראָהוֹ בַּלְבַנוֹן בַּחַוּר בַּאָרַזִים: יוּ חָכּוֹ מַמְתַלָּים וָכַלְוֹ מַחַמַבִּים זָה דוֹדִי וַזָה רַעִי בְּנָוֹת יִרוּשַׁלַם: וֹ אַ אַנַה הַלַּהְ רוֹרֶרְ הַיַּפָה בַּנַשִים אַנָה פַּנָה רוֹרֶרְ וּנָבַקשׁנוּ עמַר: IISRAEL RESPONDS: 12 My Beloved has descended to His Temple garden, to His incense altar, yet still He grazes my brethren remaining in gardens of exile to gather the roseate fragrance of their words of Torah. 3 I alone am my Beloved's and my Beloved is mine, He Who grazes His sheep in roselike pastures.

IGOD TO ISRAE:: 14 You are beautiful, My love, when your deeds are pleasing, as comely now as once you were in Jerusalem of old, hosts of angels stand in awe of you. 5 Turn your pleading eyes from Me lest I be tempted to bestow upon you holiness more than you can bear. But with all your flaws, your most common sons are as dearly beloved as the children of Jacob in the goatlike procession descending the slopes of Mount Gilead. 6 Your mighty leaders are perfect, as a flock of ewes come up from the washing, all of them unblemished with no miscarriage of action in them. 7 As many as a pomegranate's seeds are the ments of your unworthiest within your modest veil. 8 The queenly offspring of Abraham are sixty, compared to whom the eighty Noachides and all their countless nations are like mere concubines.

<sup>9</sup> Unique is she, My constant dove, My perfect one. Unique is she, this nation striving for the truth; pure is she to Jacob who begot her. Nations saw her and acclaimed her; queens and concubines, and they praised her: <sup>10</sup> 'Who is this that gazes down from atop the Temple Mount, brightening like the dawn, beautiful as the moon, brilliant as the sun, awesome as the bannered hosts of kings?'

11 I descended upon the deceptively simple holiness of the Second Temple to see your moisture-laden deeds in valleys. Had your Torah scholars budded on the vine, had your merit-laden righteous flowered like the pomegranates filled with seeds?

[ISRAEL RESPONDS:] 12 Alas, I knew not how to guard myself from sin! My own devices harnessed me, like chariots subject to a foreign nation's mercies.

7 The nations have said to me, 'Turn away, turn away from God, O nation whose faith in Him is perfect, turn away, turn away, and we shall choose nobility from you.'

But I replied to them, 'What can you bestow upon a nation whole in faith to Him commensurate even with the desert camps encircling?'

[THE NATIONS TO ISRAEL:] <sup>2</sup> But your footsteps were so lovely when shod in pilgrim's sandals, O daughter of nobles. The rounded shafts for your libations' abysslike trenches, handiwork of the Master Craftsman. <sup>3</sup> At earth's very center your Sanhedrin site is an ivory basin of ceaseless, flowing teaching; your national center an

indispensable heap of nourishing knowledge hedged about with roses. 4 Your twin sustainers, the Tablets of the Law, are like two fawns, twins of the gazelle. 5 Your Altar and Temple, erect and stately as an ivory tower; your wise men aflow with springs of complex wisdom at the gate of the many peopled city; your face, like a Lebanese tower, looks to your future boundary as far as Damascus.

<sup>6</sup> The Godly name on your head is as mighty as Carmel; your crowning braid is royal purple, your King is bound in nazaritic tresses.

<sup>7</sup> How beautiful and pleasant are you, befitting the pleasures of spiritual love. <sup>8</sup> Such is your stature, likened to a towering palm tree, from your teachers flow sustenance like wine-filled clusters.

[GOD TO ISRAEL:] <sup>9</sup> I boast on High that your deeds cause Me to ascend on your palm tree, I grasp onto your branches. I beg now your teachers that they may remain like clusters of grapes from which flow strength to your weakest ones, and the fragrance of your face like apples. [ISRAEL INTERJECTS:] <sup>10</sup> and may Your utterance be like finest wine.

I shall heed Your plea to uphold my faith before my Beloved in love so upright and honest that my slumbering fathers will move their lips in approval.

sake the kindness of your youth, the love of your bridal days, how you followed Me in the Wilderness in an unsown land (Jererniah 2:2).

The message of Shir HaShirim is so lofty, so exalted, so spiritual, so holy that God in His Infinite wisdom knew that It could be presented to us only in its present form. Only in this manner could it engender the passionate love for God which is Israel's highest mission.

Has It been misInterpreted by fools and twisted by scoundrels? Most assuredly yes! But: הַלְּמָאִר הַחַמֶּה מְּנְּגִי עוֹבְרִיה, ', God did not refrain from creating the sun because it would have worshipers.

בַיוֹ הַטַּוֹב הוֹלֵך לְדוֹדֵי לְמֵישַׁרֵים דּוֹבֵב שִׁפְתֵי יִשְנִים:

Let us, therefore, read and understand *Shir HaShirim* with the ecstasy of love between God and Israel, for it is this intimacy that it expresses more than any other Song in Scripture.

ב דודי ירד לגנו לערגות הבשם לרעות בגנים וללמט שושנים: גאני לדודי ודודי לי הרועה בשושנים: ריפה את רעיתי כתרצה נאוה כירושלם אימה בנדגלות: ההסבי עיניה מנגדי שהם הרחיבני שערה בעדר העזים שגלשו מו־הגלעד: ושניה בעדר הרחלים שעלו מן הרחצה שכלם מתאימות ושכלה אין בהם: וכפלח הרמון רַקּתַר מְבַּעַד לְצַמַּתַר: חששים המה מלכות ושמנים פּילגשים ועלמות אין מספר: טאחת היא יונתי תַמַּתִי אַחַת היא לְאַמַּה ברה היא ליולדתה ראוה בנות ויאשרוה מלכות וּפִילגשים ויהללוּה: ימי־ואת הַנְּשָׁקַפַּה כִּמוֹ־שֲחַר יפה כלבנה ברה כחמה אימה כנדגלות: יא אַל־גנַת אַגוז יַרָדתִי לָרָאות בָּאבִי הַנַּחַל לָרְאוֹת הַפַּרחַה הַגֹּפוֹ הנצו הרמנים: יב לא יַדְעָתִי נַפְשֵי שַמְתְנִי מַרְכְּבְוֹת עמי נדיב: ז אשובי שובי השולמית שובי שובי ונחזה־בר מה־תחזו בשולמית כמחלת המחנים: ב מה־יַפוּ פעמיה בּנִעלים בַּת־נָדִיב חַמּוֹקֵי יְרֵכַיִּהְ כְּמוֹ חַלַאִים מַעשָה יָדֵי אַמַן: גַשָּׁרְרֶךְ אַגַּן הַפַּהַר אַל־ יָחָסֶר הַמַּזֵג בִּטְנֶךְ עַרֻמַת חִטִּים סוּגַה בַּשִּׁושַנֵים: ר שני שַרַיָּך כִּשָנִי עַפַרִים תַּאֲמֵי צִבְיָה: הצַנָּארֶךְ בּמַגַדֵּל הַשֵּׁן עִינַיִּהְ בָּרָכוֹת בְּחֲשְבוֹן עַל־שַּׁעַר בַּת־ רַבִּים אַפַּרְ כִּמגַרַל הַלְבַנוֹן צוֹפָה פִּנֵי דַמַשָּק: ראשָר עלַיַה כַּכַּרמֵל וַדַלַת ראשָר בָּאַרְגָמָן מֶלֶך אָסִוּר בַּרְהַטִים: וּמָה־יַפִּית' וּמָה־נַּעָמְתּ אַהַבָּה בַּתַּענוּגִים: חואת קומתר המתה לתמר ושביר לאשכלות: טאַמַרתִּי אָעֵלֶה בְתַמֵּר אָחָזָה בְּסְנְסְנֵיו וְיָהִיוּ־נָא שַׁרָירְ כָּאַשַּׁכַּלוֹת הַגַּפון ורִיחַ אַפַּרְ כַּתַפּוּחִים: יוַחְבַּרְ

האילים על הרי בשמים:

11 I say to the nations, 'I am my Beloved's and He longs for my perfection.'

12 Come, my Beloved, let us go to the fields where Your children serve You in want, there let us lodge with Esau's children who are blessed with plenty yet still deny.

13 Let us wake at dawn in vineyards of prayer and study. Let us see if students of Writ have budded, if students of Oral Law have blossomed, if ripened scholars have bloomed — there I will display my finest products to You.

14 All my baskets, good and bad, emit a fragrance, all at our doors have the precious fruits of comely deeds — those the Scribes have newly ordained and Your Torah's timeless wisdom, for You. Beloved, has my heart stored them.

8 If only, despite my wrongs, You could comfort me as Joseph did, like a brother nurtured at the bosom of my mother, if in the streets I found Your prophets I would kiss You and embrace You through them, nor could anyone despise me for it. 2 I would lead You, I would bring You to my mother's Temple for You to teach me as You did in Moses' Tent; to drink I'd give You spiced libations, wines like pomegranate nectar.

IISRAEL TO THE NATIONS: 3 Despite my laments in Exile, His left hand supports my head and His right hand embraces me in support. 4 I adjure you, O nations destined to ascend to Jerusalem — for if you violate your oath you will become defenseless — if you dare provoke God to hate me or disturb His love for me while He still desires it.

[GOD AND THE HEAVENLY TRIBUNAL:] <sup>5</sup> How worthy she is who rises from the desert bearing Torah and His Presence, clinging to her Beloved!

[ISRAEL INTERJECTS:] Under Sinai suspended above me, there I roused Your love, there was Your people born; a mother to other nations, there she endured the travail of her birth. <sup>6</sup> For the sake of my love, place me like a seal on Your heart, like a seal to dedicate Your strength for me, for strong till the death is my love; though their zeal for vengeance is hard as the grave, its flashes are flashes of fire from the flame of God. <sup>7</sup> Many waters of heathen tribulation cannot extinguish the fire of this love, nor rivers of royal seduction or torture wash it away.

[GOD REPLIES TO ISRAEL:] Were any man to offer all the treasure of his home to entice you away from your love, they would scom him to extreme.

[THE HEAVENLY TRIBUNAL REFLECTS:] 8 Israel desires to cleave to us, the small and humble one, but her time of spiritual maturity has not come. What shall we do for our cleaving one on the day the nations plot against her?

<sup>9</sup> If her faith and belief are strong as a wall withstanding incursions from without, we shall become her fortress and beauty; building her City and Holy Temple; but if she wavers like a door, succumbing to every alien knock, with fragile cedar panels shall we then enclose her.

IISRAEL REPLIES PROUDLY: 1 10 My faith is firm as a wall, and my nourishing synagogues and study halls are strong as towers! Then, having said so, I become in His eyes like a bride found perfect.

[...AND REMINISCES:] 11 Israel was vineyard of Him to Whom peace belongs in populous Jerusalem. He gave His vineyard to harsh, cruel guardians; each one came to extort his fruit, even a thousand silver pieces.

[GOD TO NATIONS ON THE DAY OF JUDGMENT:] 12 The vineyard is Mine! Your iniquities are before Me!

[THE NATIONS WILL REPLY:] The thousand silver pieces are Yours, You to Whom peace belongs, and two hundred more to the Sages who guarded the fruit of Torah from our designs.

[COD TO ISRAEL:] <sup>13</sup> O My beloved, dwelling in far-flung gardens, your fellows, the angels hearken to your voice of Torah and prayer. Let Me hear it that they may then sanctify Me.

ISRAEL TO GOD:) <sup>14</sup> Flee, my Beloved, from our common Exile and be like a gazelle or a young hart in Your swiftness to redeem and rest your Presence among us on the fragrant Mount Moriah, site of Your Temple.

אני לדורי ועלי תשוקתו: יב לכה דורי נצא השרה נלינה בכפרים: יגנשכימה לכרמים נראה אם־ פרחה הגפו פתח הסמרר הנצו הרמונים שם אתו את־דרי לה: יהההודאים נתנו־ריח ועל־פתחינו בל-מגרים חדשים גם־ישנים דורי צפנתי לֶר: חאמי יתנה כאח לי יונק שדי אמי אמצאה בחוץ אשקר גם לא־יַבווּ לִי: בּאָנָהַגרָּ אָבִיאַרָּ אֶל־בֵּית אמי תַלַמָּדְנִי אַשְקָרְ מִיַּיוֹ הַרְקַח מֵעְסֵיס רִמנֵי: גשמאלו תחת ראשי וימינו תחבקני: השבעתי אתכם בנות ירושלם מה־תעירו ו ומה־תעררו את־ המי ואת האהבה עד שתחפץ: עלה מן־הַמִּדבָּר מִתרַפַּקת עַל־דוֹרַה תַּחַת הַתּפּׁוּח עורַרְתִּיךְ שֻׁמָּה חָבָּלֶתְךְ אָמֶּךְ שֻׁמָּה חִבְּלֵה יַלַבַתְרָ: ישימני כחותם על־לבר כחותם על־זרוער כי־עזה במות אהבה קשה כשאול קנאה רשפיה רשפי אש שלהבתיה: ,מים רבים לא יוכלו לכבות את־ האהבה ונהרות לא ישטפוה אם־יתן איש את־כל־ הון ביתו באהבה בוז יבוזו לו: ח אחות לַנוֹ קַטַבַּה וְשַׁרֵים אֵין לָה מָה־נַּעָשָה לַאַחוֹתָנוּ בַּיּוֹם שירבר־בה: טאם־חומה היא נבנה עליה טירת כסף ואם־דַּלֶת היא נְצוּר עַלִיהַ לוֹחַ אַרַז: יאַנִי חוֹמָה ושַׁדֵי בַּמִגְדַלְוֹת אַז הַיִיתִי בִעִינֵיו כִּמִוצְאֵת שַׁלְוֹם: אברם היה לשלמה בבעל המון נתן את הברם לנטרים איש יבא בפריו אלף כסף: יב כרמי שלי לפַנֵי הַאֱלֶף לָךְּ שָׁלֹמֹה, ומַאתַיִם לְנָטְרִים אֶת־פַּרִיוּ: חֱבֶרֵים מקשיבים בַגַּנִּים הַשָּמִיעָנִי: תּבָּרַח דּוֹדִי וַדְמַה־לָּךָּ לְצָבָיֹ אַוֹ לְעַפָּר

### RUTH / רות

1 And it happened in the days when the Judges Judged, that there was a famine in the land, and a man went from Bethlehem in Judah to sojourn in the fields of Moab, he, his wife, and his two sons. <sup>2</sup> The man's name was Elimelech, his wife's name was Naomi, and his two sons were named Mahlon and Chilion, Ephrathites of Bethlehem in Judah. They came to the field of Moab and there they remained.

<sup>3</sup> Elimelech, Naomi's husband, died; and she was left with her two sons. <sup>4</sup> They married Moabite women, one named Orpah, and the other Ruth, and they lived there about ten years. <sup>5</sup> The two of them, Mahlon and Chilion, also died; and the woman was bereft of her two children and of her husband.

<sup>6</sup> She then arose along with her daughter-in-law to return from the fields of Moab, for she had heard in the fields of Moab that HASHEM had remembered His people by giving them food. <sup>7</sup> She left the place where she had been, accompanied by her two daughters-in-law, and they set out on the road to return to the land of Judah.

<sup>8</sup> Then Naomi said to her two daughters-in-law. "Go. return. each of you to her mother's house. May HASHEM deal kindly with uou, as you have dealt kindly with the dead and with me! 9 May HASHEM grant that you may find security, each in the home of her husband." She kissed them, and they raised their voice and wept, 10 And they said to her, "No, we will return with you to uour people." 11 But Naomi said, "Turn back, mu daughters, Why should you come with me? Have I more sons in my womb who could become husbands to you? 12 Turn back, my daughters, go along, for I am too old to have a husband. Even if I were to sau. 'There is hope for me!' and even if I were to have a husband tonight — and even bear sons — 13 would you wait for them until they were grown up? Would you tie yourselves down for them and not marry anyone else? No. my daughters! I am very embittered on account of you; for the hand of HASHEM has gone forth against me."

14 They raised up their voice and wept again. Orpah kissed her mother-in-law, but Ruth clung to her. 15 So she said, "Look, your sister-in-law has returned to her people and to her god; go follow your sister-in-law." 16 But Ruth said, "Do not urge me to leave you, to turn back and not follow you. For wherever you go, I will go; where you lodge, I will lodge; your people are my people, and your God is my God; 17 where you die, I will die, and there I will be buried. Thus may HASHEM do to me — and more! — if anything but death separates me from you."

<sup>16</sup> When she saw she was determined to go with her, she stopped arguing with her, <sup>19</sup> and the two of them went on until

א אַניהָי בַּימִי שָׁפַט הַשְּׁפָטִים נַיָהִי רַעַב בַּאַרַץ נַיַּלַרְ איש מבית לחם יהודה לגור בשרי מואב הוא ואשתו ושני בניו: בושם האיש אַלימלה ושם אשתו נעמי ושם שני־בניו ו מחלון וכליון אפרתים מבית לחם יהורה ויבאו שרי־מואב ויהיו־שם: גוַיַּמַת אלימלר איש נעמי ותשאר היא ושני בניה: דוישאו להם נשים מאביות שם האחת ערפה ושם השנית רות וישבו שם כעשר שנים: הוימתו גם־שניהם מחלוו וכליוו ותשאר האשה משני ילדיה ומאישה: ותקם היא וכלתיה ותשב משרי מואב כי שמעה בשרה מואב כי-פקר יהוה את־עמו לתת להם לחם: ותצא מן־המקום אשר היתה־שַּׁמַה ושָתֵי כַלֹּתִיהַ. עמה ותלכנה בדרך לשוב אל־אַרץ יהורה: חותאמר נעמי לשתי כלתיה לכנה שבנה אשה לבית אמה יעש [יעשה בּ] יהוָה עַמַּכֶם חַסִר בַּאַשֵּר עשיתם עם־המתים ועמַרַי: סּיָתַן יהוה לַבֶּם וּמַצֵאן מנוחה אשה בית אישה ותשק להן ותשאנה קולן ותבכינה: ותאמרנה לה בייאתר נשוב לעמה: -אותאמר נעמי שבנה בנתי למה תלכנה עמי העור־ לי בנים במעי והיו לַכַם לַאַנַשִים: יב שָׁבְנַה בְנתַי לֶּכְן בי זקנתי מהיות לאיש כי אמרתי יש־לי תקוה גם הַנִיתִי הַלַּיַלָה לְאִישׁ וגָם יַלַרְתִּי בַנֵים: ייַהַלָּהָן וּ תשברנה עד אשר יגרלו הלהן תעגנה לבלתי היות לאיש אל בנתי בי־מר־לי מאד מכם בי־יצאה בי יַר־יהוָה: יַּ וַתְּשָׁנַה קוֹלָן וַתְּבַבֵּינַה עוֹר וַתְּשָּק עַרְפַּה לַחַמוֹתָה וְרִוֹת דַבְקָה בָה: שוַתֹּאמֵר הַנָּה שַבה יבמתר אל־עמה ואל־אלהיה שובי אחרי יבמתר: ייות אמר רות אַל־תִּפְגִעִי־בִי לְעַזְבֵךְ לַשׁוֹב מֵאָחֲרַיִּךְ בי אל־אשר תַלְבִׁי אַלֵּךְ ובאַשֵר תַלִּינִי אָלִין עַמֵּךְ עמי נאלהיר אלהי: ייבאשר תמותי אמות ושם אַקבר בּה יַעשה יהוה לי וכה יסיף בי המות יַפָּרִיר בִּינִי ובֵיגַר: יחַ וַתַּרֵא בִּי־מְתָאַמֵּצְת הָיא לָלֵכֶת אַתַה וַתַּחַרַל לִרַבֵּר אָלֵיהַ: יינַתַלַכנָה שִׁתִּיהֶם עַר־

#### -4 Rus/Ruth

Various reasons are given for the custom of reading the Book of *Ruth* on the festival of Shavuos:

— The story of Ruth's becoming a Jewess takes place at the beginning of the barley harvest (1:22) until the end of the wheat harvest (2:23). This period includes the festival of Shavuos (Abudraham).

— The Giving of the Torah marked the beginning of the Jewish nation, when they entered into the Covenant with God. The Book of Ruth tells how Ruth entered into that Covenant (lbid.).

— The Book of Ruth is the history of the roots of King David. Indeed, the last verse, which continues the line of Boaz' descendants, ends with David. Since Shavuos is the traditional yahrzeit of King David (Yerushalmi Chagigah 2:3) and his birthday, we read Ruth on Shavuos (Tevuos Shor).

The great majority of people lead lives of quiet desperation, thinking that their struggles, successes and failures have no lasting purpose. No one had more right to feel that way than Ruth and Naomi, scratching for existence and scrounging for the next meal. For Ruth to gather food was a small gesture with no real signifi-

theu came to Bethlehem.

And it came to pass, when they arrived in Bethlehem, the entire city was tumultuous over them, and the women said, "Could this be Naomi?" <sup>20</sup> "Do not call me Naomi [pleasant one]," she replied, "call me Mara [embittered one], for the Almighty has dealt very bitterly with me. <sup>21</sup> I was full when I went away, but HASHEM has brought me back empty. How can you call me Naomi — HASHEM has testified against me, the Almighty has brought misfortune upon me!"

<sup>22</sup> And so it was that Naomi returned, and Ruth the Moabite, her daughter in law, with her — who returned from the fields of Moab. They came to Bethlehem at the beginning of the barley

harvest.

2 Naomi had a relative through her husband, a man of substance, from the family of Elimelech, whose name was Boaz.

<sup>2</sup> Ruth the Moabite said to Naomi, "Let me go out to the field, and glean among the ears of grain behind someone in whose eyes I shall find favor." "Go, my daughter," she said to her.

<sup>3</sup> So she went. She came and gleaned in the field behind the harvesters, and her fate made her happen upon a parcel of land belonging to Boaz, who was of the family of Elimelech.

<sup>4</sup> Behold, Boaz arrived from Bethlehem. He greeted the harvesters, "HASHEM be with you!" And they answered him, "May HASHEM bless you!" <sup>5</sup> Boaz then said to his servant who was overseeing the harvesters, "To whom does that young woman belong?" <sup>6</sup> "She is a Moabite girl," the servant who was overseeing the harvesters replied, "the one that returned with Naomi from the fields of Moab; <sup>7</sup> and she had said, 'Please let me glean, and gather among the sheaves behind the harvesters.' So she came, and has been on her feet since the morning until now; except for her resting a little in the hut."

<sup>8</sup> Then Boaz said to Ruth, "Hear me well, my daughter. Do not go to glean in another field, and don't leave here, but stay close to my maidens. <sup>9</sup> Keep your eyes on the field which they are harvesting and follow them. I have ordered the young men not to molest you. Should you get thirsty, go to the jugs and drink from what the young men have drawn."

10 Then she fell on her face, bowing down to the ground, and said to him, "Why have I found favor in your eyes that you should take special note of me though I am a foreigner?"

11 Boaz replied and said to her, "I have been fully informed of all that you have done for your mother-in-law after the death of your husband; how you left your father and mother and the land of your birth and went to a people you had never known before.

12 May HASHEM reward your actions, and may your payment be full from HASHEM, the God of Israel, under whose wings you have come to seek refuge."

<sup>13</sup> Then she said, "May I continue to find favor in your eyes, my lord, because you have comforted me, and because you have spoken to the heart of your maidservant — though I am not even as worthy as one of your maidservants."

14 At mealtime, Boaz said to her, "Come over here and partake of the bread, and dip your morsel in the vinegar." So she sat

בואנה בית לחם ויהי כבואנה בית לחם ותהם כל: העיר עליהן ותאמרנה הזאת נעמי: בותאמר אליהו אַל־תַּקָרָאנַה לֵּי נַעֲמִי הָרָאנַ לִּי מַרַא כִּי־המר שרי לי מאד: כא אני מלאה הלכתי וריקם השיבני יהוה למה תקראנה לי נעמי ויהוה ענה בי ושַרֵּי הַרַע־לִי: ברותשב געמי ורות המואביה כלתה עמה השבה משדי מואב והמה באו בית לחם בתחלת קציר שערים: ב אולנעמי מודע [מירע כ׳] לאישה איש גבור חיל ממשפחת אלימלר ושמו בעז: בותאמר רות המואביה אל־נעמי אלכה־נא השרה ואלקטה בשבלים אחר אשר אמצא־חון בעיניו ותאמר לה לכי בתי: גותלה ותבוא ותלקט בשרה אחרי הַקּצְרֵים נַיָּקֶר מִקְרָהַ חֵלְקַת הַשַּׁרֵה לְבֹעֵז אַשִּׁר ממשפחת אלימלה: דוהנה־בעו בא מבית לחם ויאמר לקוצרים יהוה עמכם ויאמרו לו יברכך יהוה: הַנִּאמָר בַּעַזֹּ לְנַעַרוֹ הַנָּצֵב עַל־הַקּוֹצְרֵים לְמִי הַנָּעַרָה הַוֹּאת: וַנַּיַעוֹ הַנַּעַר הַנָּצַב עַל־הַקּוּצְרֵים וַיֹּאמֵר נַעַרָה מִוּאָבַיָּה הִיא הַשַּבָה עִם־נַעַמִי מִשְּרֵי מואב: וותאמר אַלַקטה־נַא ואַספתי בעמרים אַחרי הקוצרים ותבוא ותעמור מאו הבקר ועד־עתה זה שבתה הבית מעט: חויאמר בעו אל־רות הלא שמעת בתי אל-תלכי ללקט בשרה אחר וגם לא תַעַבוּרָי מִזֶה וִכְּה תִדְבָּקִין עִם־נַעַרֹתַי: יּעִינַיִּה בַּשַּׁרֶה אֲשֶׁר־יִקצרון וָהַלֵּכָת אֲחַרִיהֵן הַלוֹא צַנֵּיתִי אַת־הַנְּעַרִים לְבַלְתִּי נָגַעַרְ וִצְמֹת וֹהַלֶּכַתְּ אֵל־הַכֶּלִים ושַׁתִית מֵאֲשֶׁר יִשְׁאֲבִוּן הַנְּעַרֵים: יוַתִּפּּל עַל־פַּנִיהַ וַתִּשְׁתַּחוּ אָרְצָה וַתִּאמֵר אֵלֶיו מַדּּוּעַ מַצַּאתִי חֵן בְּעִינֵיךְ לְהַכִּירָנִי וַאָנַכִי נַכְריַה: אוַיַען בּעוֹ וַיָּאמֵר לַה הַגַּר הָגַר לִי כָּל אָשֶר־עשִית אָת־חַמוֹתֶר אָחַרִי מות אִישֶׁרְ וַתַּעַזִבִּי אָבִירְ וִאָמֵּרְ וֹאָרֵץ מִוּלַרְתֵּרְ וַהַּלְבִי אַל־עָם אַשר לא־יִדעת תמול שלשום: יבישַׁלֶם יהוָה פָּעָלֵךְ וּתָהִי מַשְּכָּרְתַּׁךְ שְּלֵמַה מֵעֵם יבּיִשְׁלֵּם יהוָה פָּעָלֵרְ וּתָהִי מַשְּכִּרְתַּׁרְ יהוה אַלהַי יִשְרַאֵל אַשֶּר־בַּאת לַחַסוֹת תחת־ ּבָנָפֵיו: יג וַתוֹאמֵר אֵמִצָא־חֶׁן בִּעִינֵיך אַדנִי בִּי נְחַמְתְּנִי ובי דבַּרתַ עַל־לֵב שִפְחַתֵּך וָאָנכִי לְא בָּאַחַת שִפָּחתֵיך: ירַנִיּאמֶר כַּה בֹעַז לְעֵת הַאֹּכֵל גִשִׁי הַלם ואָכַלת מו־הַלֶּחֶם וּטַבַלת פַּתֵּרְ בַּחָמֵץ וַתֶּשֶב

cance. But God looks carefully at our deeds and discerns in them layers of meaning and importance beyond our imagination. The deeds of the righteous people in the Book of *Ruth* achieved the greatest of all imprimaturs: God let them be recorded as part of the

Torah. How great man can become! God's Torah was given on Shavuos. And the deeds of mortals, too, have become part of the Torah and are read every Shavuos. This shows us how much we can make of ourselves and our world — if we realize our full potential.

beside the harvesters. He handed her parched grain, and she ate and was satisfied, and had some left over.

<sup>15</sup> Then she got up to glean, and Boaz ordered his young men, saying, "Let her glean even among the sheaves; do not embarrass her. <sup>16</sup> And even deliberately pull out some for her from the heaps and leave them for her to glean; don't rebuke her."

17 So she gleaned in the field until evening, and she beat out what she had gleaned — it came to about an ephah of barley.
 18 She carried it and came to the city. Her mother-in-law saw what she had gleaned, and she took out and gave her what she had left over after eating her fill.

19 "Where did you glean today?" her mother-in-law asked her. "Where did you work? May the one that took such generous notice of you be blessed." So she told her mother-in-law whom she had worked by, and said, "The name of the man by whom I worked today is Boaz."

<sup>20</sup> Naomi said to her daughter in law, "Blessed be he of HASHEM, for not failing in his kindness to the living or to the dead! The man is closely related to us." Naomi then said to her, "He is one of our redeeming kinsmen."

<sup>21</sup> And Ruth the Moabite said, "What's more, he even said to me, 'Stay close to my workers, until they have finished all my harvest.' " <sup>22</sup> Naomi said to her daughter-in-law Ruth, "It is fine, my daughter, that you go out with his young women, so that you will not be annoyed in another field."

<sup>23</sup> So she stayed close to Boaz' young women to glean, until the end of the barley harvest and of the wheat harvest. Then she stayed lat home! with her mother in law.

3 1 Naomi, her mother-in-law, said to her, "My daughter, I must seek security for you, that it may go well with you.
2 Now, Boaz, our relative, with whose maidens you have been, will be winnowing barley tonight on the threshing floor.
3 Therefore, bathe and anoint yourself, don your finery, and go down to the threshing floor, but do not make yourself known to the man until he has finished eating and drinking. 4 And when he lies down, note the place where he lies, and go over, uncover his feet, and lie down. He will tell you what you are to do." 5 She replied "All that you say to me I will do."

<sup>6</sup> So she went down to the threshing floor and did everything as her mother-in-law instructed her. <sup>7</sup> Boaz ate and drank and his heart was merry. He went to lie down at the end of the grain pile, and she came stealthily, uncovered his feet, and lay down. <sup>8</sup> In the middle of the night the man was startled, and turned about — there was a woman lying at his feet!

9 "Who are you?" he asked. And she answered, "I am your handmaid, Ruth. Spread your robe over your handmaid; for you are a redeemer."

<sup>10</sup> And he said, "Be blessed of HASHEM, my daughter; you have made your latest act of kindness greater than the first, in that you have not gone after the younger men, be they poor or rich. <sup>11</sup> And now, my daughter, do not fear; whatever you say, I will do for you; for all the men in the gate of my people know that you are a worthy woman. <sup>12</sup> Now while it is true that I am a redeemer; there is also another redeemer closer than I. <sup>13</sup> Stay the night, then in the morning, if he will redeem you, fine! Let him redeem. But if he does not want to redeem you,

מצד הקצרים ויצבט־לה קלי ותאכל ותשבע ותתר: טו ותקם ללקט ויצו בעז את־נעריו לאמר גם בין העמרים תלקט ולא תכלימוה: שווגם של-תשלו לה מן הצבתים ועובתם ולקטה ולא תגערו־בה: יותלקט בַּשַּרה עַד־הַעָרֵב וַתַּחִבּט אָת אָשֶר־לְקָטַה יי ויהי כאיפה שערים: יחותשא ותבוא העיר ותרא חמותה את אשר־לקטה ותוצא ותתו־לה את אשר־ הותרה משבעה: יי וַתֹּאמֵר כָּה חַמוֹתָה אִיפֹּה לַקְטַתְ היום ואנה עשית יהי מכירה ברור ותגד לחמותה את אשר־עשתה עמו ותאמר שם האיש אשר עשיתי עמו היום בעז: כותאמר נעמי לכלתה ברוך הוא ליהוה אשר לא־עזב חסרו את־החיים ואת־ המתים ותאמר לה נעמי קרוב לנו האיש מגאלנו הוא: כא ותאמר רות המואביה גם וכי־אמר אלי עם־ הנערים אשר־לי תַּדְבַּקִין עד אָם־כִּלוּ אָת כַּל־ הַקציר אַשר־לי: כב וַתּאמר נַעמי אַל־רוֹת כַּלֹתָה טוֹב בּתִי כּי תצאי עם־נערותיו ולא יפגעו־בַרְ בַּשַּרָה אַחַר: בּנוַתִּדבַּק בָּנַעַרוֹת בֹּעַוֹ לְלַקֵּט עַד־בָּלוֹת קציר־הַשְּערִים וּקציר הַחְטֵּים וַתְשֶׁב אֶת־חַמוֹתָה: ג אותאמר לה נעמי חמותה בתי הלא אבקש־לך מַנוֹחַ אָשֶׁר יֵיטָב־לֶר: בּוְעַהָּה הָלֹא בֹעַוֹ מִדְעַהְנוֹ אַשֵּר הַיֵּית אַת־נָעַרוֹתַיו הְנָה־הוֹא וֹרֶה אַת־גַּרֶן הַשְּערִים הַלֵּילָה: גורָחַצָּת וּ וַסַּכָת וְשָּמָת שָּמְלֹתַיִר [שמלתר כי] עַלַיַּהְ וַיַּרַדת [וירדתי כי] הגֹרן אל־תודעי לָאִישׁ עַד כַּלֹתוֹ לֵאֲכֹל וֹלְשָׁתוֹת: - וִיהֵי בְשַׁכַבוֹ וִיַּדְעַתְּ אָת־הַמַּקוֹם אָשֶׁר יִשְׁכַב־שָׁם וּבַאת וגלית מרגלתיו וְשַׁבַבְתִּ [ושבבחי כּ] וָהוֹא יַגִּיד לַךְ אָת אֲשֶׁר תַּעֲשֵׁין: הַנַתְאמֶר אֱלֵיהַ כָּל אֲשֶׁר־תַאמְרֵי °אֱלֵי (יֹק ולא ב׳) אַעשה: ווַתַּרֶד הַגָּרֶן וַתַּעשׁ כָּכַל אַשֶּר־צְוַתַה חַמוֹתָה: זְנִיֹּאכֶל בַעַז נַיִּשָׁת נַיִּיטָב לבו ויבא לשכב בּקצָה הָעַרֶמָה וַתַּבָא בַלָּט וַתְגַל מַרגַלתִיו וַתְשַׁבַב: חניהי בַּחַצִי הַלַּיִלָה נַיַּחַרֵד הַאִישׁ נַיַּלְפֵת וְהַנָּה אִשָּׁה שבֶבֶת מַרגַלתַיו: סוַיָּאמֶר מִי־אָתְ וַתֹּאמֶר אָנכִי רוּת אָמָתֶר וּפֶרַשְׁתָּ כִנָפֶּר עַל־אַמֶּתִר כִּי גאָל אַתַה: יניאמר ברוכה אַתּ לֵיהוה בּתִּי הִיטַבְתַּ חַסְדֵּךְ הָאָחַרָוֹן מִן־הָראשִוֹן לְבַלְתִּי־לֶבֶת אָחַרֵי הַבַּחוּרִים אָם־דָּל וָאָם־עַשֵּיר: יאַוְעַתַּה בָּתִּי אַל־תִירָאִי כּל אֲשֶׁר־תְּאמְרָי אֱעֲשָׁה־לַךְ כִּי יוֹדֶעַ כַּל־שַעַר עַמִּי בַי אַשֶּׁת חַיִּל אָתִּ: יבּוֹעַתָּה כֵּי אַמְנַם כַּי [אם בּ׳ולאקּ] גאַל אָנָבִי וגַם יֵשׁ גאָל קרוב מִמֵנִי: יג לֵינַי ו הַלַּילָה וְהֵיה בַבַּקֵר אִם־יגָאַלֶּך טוב יגָאַל וָאִם־לֹא יַחַפַּץ לגָאַלֹּר

then I will redeem you 'Chai HASHEM'! Lie down until the momina."

<sup>14</sup> So she lay at his feet until the moming and she arose before one man could recognize another, for he said, "Let it not be known that the woman came to the threshing floor." <sup>15</sup> And he said, "Hold out the shawl you are wearing and grasp it." She held it, and he measured out six measures of barley, and set it on her; then he went into the city.

<sup>16</sup> She came to her mother in-law who said, "How do things stand with you, my daughter?" So she told her all that the man had done for her, <sup>17</sup> and she said, "He gave me these six measures of barley for he said to me, 'Do not go emptyhanded to

uour mother-in-law.'"

18 Then she said, "Sit patiently, my daughter, until you know how the matter will turn out, for the man will not rest unless he settles the matter today."

4 Doaz, meanwhile, had gone up to the gate, and sat down there. Just then, the redeemer of whom Boaz had spoken passed by. He said, "Come over, sit down here, Ploni Almoni," and he came over and sat down. 2 He then took ten men of the elders of the city, and said, "Sit here," and they sat down.

<sup>3</sup> Then he said to the redeemer, "The parcel of land which belonged to our brother, Elimelech, is being offered for sale by Naomi who has returned from the fields of Moab. <sup>4</sup> I resolved that I should inform you to this effect: Buy it in the presence of those sitting here and in the presence of the elders of my people. If you are willing to redeem, redeem! But if it will not be redeemed, tell me, that I may know; for there is no one else to redeem it but you, and I after you." And he said, "I am willing to redeem."

<sup>5</sup> Then Boaz said, "The day you buy the field from Naomi, you must also buy it from Ruth the Moabite, wife of the deceased, to perpetuate the name of the deceased on his inheritance." <sup>6</sup> The redeemer said, "Then I cannot redeem it for myself, lest I imperil my own inheritance. Take over my redemption responsibility on yourself for I am unable to redeem."

<sup>7</sup> Formerly this was done in Israel in cases of redemption and exchange transactions to validate all matters: one would draw off his shoe, and give it to the other. This was the process of ratification in Israel. <sup>8</sup> So when the redeemer said to Boaz, "Buy it for yourself," he drew off his shoe.

<sup>9</sup> And Boaz said to the elders, and to all the people, "You are witness this day, that I have bought all that was Elimelech's and all that was Chilion's and Mahlon's from Naomi. <sup>10</sup> And, what is more, I have also acquired Ruth the Moabite, the wife of Machlon, as my wife, to perpetuate the name of the deceased on his inheritance, that the name of the deceased not be cut off from among his brethren, and from the gate of his place. You are witnesses today."

<sup>11</sup>Then all the people who were at the gate, and the elders, said, "We are witnesses! May HASHEM make the woman who is coming into your house like Rachel and like Leah, both of whom built up the House of Israel. May you prosper in Ephrath and be famous in Bethlehem; <sup>12</sup> and may your house be like the house of Perez whom Tamar bore to Judah, through the offspring which HASHEM will give you by this young woman."

13 And so, Boaz took Ruth and she became his wife; and he came to her. HASHEM let her conceive, and she bore a son. 14 And the women said to Naomi, "Blessed be HASHEM who has not left you without a redeemer today! May his name be famous

ונאלתיה אנכי חי־יהוה שכבי עד־הבקר: ירותשבב מרגלותו עד־הבקר ותקם בטרם [בטרום כן נביר איש את־רעהו ויאמר אל־יודע בּי־בַאַה הַאָשַה הַגְּרֵן: ייויאמר הבי המטפחת אשר־עליר ואחזי־בה ותאחז בהוימד שש־שערים נישת עליה ניבא העיר: שותבוא אל חמותה ותאמר מי־אַת בַּתִּי וַתַּגֶּד־לַה את כל־אשר עשה־לה האיש: יוּוֹתאמר שש־ השערים האלה נתן לי כי אַמֵר °אַלֵּי וּיקּ ולא כּּן אַל־ תבואי ריקם אַל־חַמוֹתַר: יחוֹתֹאמר שבי בתי עד אַשר הַדעין אַיך יפּל דַבַר כִּי לָא ישקט הַאִּישׁ כִּי אם־ כּלָה הַדָּבַר הַיִּום: ד אוֹבעוֹ עַלַה הַשַּער וַיִּשֹב שם והנה הגאל עבר אשר דבר־בעז ויאמר סורה שבה־ פה פלני אלמני ויסר וישב: בויקח עשרה אַנשים מזקני העיר ניאמר שבו־פה נישבו: גניאמר לגאל חלקת השרה אשר לאחינו לאלימלר מכרה נעמי השבה משרה מואב: רואני אמרתי אגלה אונה לאמר קנה נגד הישבים ונגד זקני עמי אם־תגאל גאל ואם־לא יגאל הגירה לי ואדע כי אין זולתה לגאול ואַנבי אַחַריך ויאמר אַנבי אגאַל: הוַיאמר בעז בַּיִוֹם־קנוֹתָךְ הַשַּׁרָה מִיַּר נַעֲמִי וֹמְאָת רוּת הַמָּוֹאָבָיָה אָשֶׁת־הַמֶּת קַנִּית [קניתי כּ] לְהַקִּים שֶם־ המת על-נחלתו: ויאמר הגאל לא אוכל לגאל לי [לגאול־לי כן פוראשחית את־נחלתי גאל־לד אתה את־גאלתי כּי לא־אוֹכַל לְגָאַל: וווֹאת לְפָנְים בישראל על-הגאולה ועל-התמורה לקים כל-דבר שַלַף אַישׁ נַעַלוֹ ונַתַן לַרְעָהוּ ווֹאַת הַתַּעוּרָה בּּיִשְׂרָאַל: רוַיאמר הַגאָל לִבְעַוֹ קְנָה־לֶךְ וַיִּשְלְף נַעַלו: יּוַיִּאמר הַגאָל לִבְעַוֹ קְנָה־לֶךְ וַיִּשְלְף נַעַּלו בַעז לַזָּקְנִים וְכַל־הַעָם עַדִים אַתַּם הַיּוֹם כִּי קַנִּיתִי אַת־ כַּל־אַשֶּׁר לָאֵלִימֶלֶךְ וְאָת כַּל־אַשֶּׁר לְכַלְיוֹן וּמַחְלְוֹן ַמְיַּד נַעַמֵי: יוָגָם אַת־רוּת הַמַּאַבְיַה אָשֶת מַחַלוּוְ קַנִיתִי לֵי לִאשָּׁה לְהַקִּים שָם־הַמֶּת עַל־נַחֲלַתוּ וְלָא־ יַבֶּרֶת שֶׁם־הָמֵת מֶעָם אָחֵיו וּמְשַׁעַר מִקּוֹמוֹ עָדִים אַתָּם הַיִּוֹם: אַ וַיֹּאמרוֹ כַּל־העם אשר־בּשער והזקנים עָדֵים יָתֶן יהוֹה אַת־הַאִשַּׁה הַבַּאַה אַל־בִּיתִׁךְ כַּרְחֵל ו וּכְלֶאָה אָשֶׁר בַּנוּ שָׁתִיהָם אַת־בַּית ישראל ועשה־ חַיל בָּאֶפְרָתָה וקרַא־שֶׁם בָּבֵית לַחֶם: יבּוִיהֵי בֵיתַרְ בְּבֵית פַּבץ אַשִר־יָלְדָה תַמָּר לִיהוּרָה מִן־הַוָּבע אָשֵׁר יַתָן יהוה לָךָ מִן־הָנַעָרָה הַוֹּאת: יוַנַיַּלָּח בָּעַז אַת־רות נַתְּהִי־לָּוֹ לְאַשָּׁה נַיָּבָא אֱלֵיהָ נַיִּמֵן יהוָה לֶה הֶרָיָוֹן וַתַּלֶּד בָּן: ייּ וַתֹּאמַרְנָה הַנָּשִׁים אֶל־נָעֻמִּי בָּרְוּךְ יהוה אשר לא השבית לר גאל היום ויקרא שמו

in Israel. <sup>15</sup> He will become your life-restorer, and sustain your old age; for your daughter-in-law, who loves you, has borne him, and she is better to you than seven sons."

<sup>16</sup> Naomi took the child, and held it in her bosom, and she became his nurse. <sup>17</sup> The neighborhood women gave him a name, saying, "A son is bom to Naomi." They named him Obed; he was the father of Jesse, the father of David.

<sup>18</sup> Now these are the generations of Perez: Perez begot Hezron;
<sup>19</sup> and Hezron begot Ram, and Ram begot Amminadab;
<sup>20</sup> and Amminadab begot Nahshon, and Nachshon begot Salmah;
<sup>21</sup> and Salman begot Boaz, and Boaz begot Obed;
<sup>22</sup> and Obed begot Jesse, and Jesse begot David.

בְּיִשְׂרָאֵל: שּוְהָיָה לָךְ לְמֵשִׁיב נֶּפֶשׁ וּלְכַלְבֶּל אֶת־ שֵיכָתֵךְ כִּי כַלְתֵךְ אֲשֶׁר־אֲהַבָּתֶךְ יְלָרַתוּ אֲשֶׁר־הִיא וַתְשׁתַהוּ בְחֵילָה וַתְּהִי־לִוֹ לְאמֵנֶת: יּוַתִּקְרֶּאנָה לֹּו הַשְּׁכֵנות שֵׁם לֵאמֹר יֻלַּד־בֵּן לְנֵעָמֵי וַתִּקְרֶּאנָה שְׁמוֹ עוֹבד הוּא אַבִּי־יִשִּׁי אָבִי דְוָד:

יחּוְאֵׁלֶהֹ תִּוֹלְדְוֹת פָּׁרֶץ בֶּּבֶרץ הוֹלִיד אֶת־חֶצְרוֹן:
יייןחֶצְרוֹן הוֹלִיד אֶת־רָם וְרָם הוֹלִיד אֶת־עַמִּינָדְב:
בּוְעַמִינָדָב הוֹלִיד אֶת־נַחְשׁוֹן וְנַחְשִׁוֹן הוֹלִיד אֶת־
שַּלְמָה: בּא וְשַּלְמוֹן הוֹלִיד אֶת־בֹּעֵז וּבְעַז הוֹלִיד אֶת־
עוֹבֵד: בּנִעִבַּד הוֹלִיד אֶת־יִשִּׁי וְיִשַּׁי הוֹלִיד אֶת־דָּוָד:

### EICHAH/LAMENTATIONS / איכה

1  $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1$ people has become like a widow. The greatest among nations, the princess among provinces, has become a tributary. <sup>2</sup> She weeps bitterly in the night and her tear is on her cheek. She has no comforter from all her lovers; all her friends have betrayed her, they have become her enemies, 3 Judah has gone into exile because of suffering and harsh toil. She dwelt among the nations, but found no rest; all her pursuers overtook her in narrow straits. 4 The roads of Zion are in mourning for lack of festival pilarims. All her gates are desolate, her priests sigh; her maidens are aggrieved, and she herself is embittered. 5 Her adversaries have become her master, her enemies are at ease, for HASHEM has aggrieved her for her abundant transgressions. Her young children have gone into captivity before the enemy. 6 Gone from the daughter of Zion is all her splendor. Her leaders were like deer that found no pasture, but walked on without strength before the pursuer. 7 Jerusalem recalled the days of her affliction and sorrow — all the treasures that were hers in the days of old. With the fall of her people into the enemy's hand and none to help her. her enemies saw her and gloated at her downfall. 8 Jerusalem sinned greatly, she has therefore become a wanderer. All who once respected her disparage her, for they have seen her disgrace. She herself sighs and turns away. 9 Her impunity is on her hems, she was heedless of the consequences. She has sunk astonishingly, there is no one to comfort her. 'Look, HASHEM, at my misery, for the enemy has acted prodigiously!' 10 The enemy spread out his hand on all her treasures: indeed, she saw nations invade her sanctuary - about whom You had commanded

א איכה וישבה בדר העיר רבתי עם היתה כאלמנה רבתי בגוים שרתי במדינות היתה למס: בבלו תבבה בּלילה ודמעתה על לחיה אין־לה מנחם מכּל־ אהביה כל־רעיה בגדו בה היו לה לאיבים: גגלתה יהודה מעני ומרב עבדה היא ישבה בגוים לא מצאה מַנוֹחַ כַּל־רָדְפֵיהַ הָשִּיגוּהַ בֵּין הַמִּצַרֵים: -דַּרָבֵּי צִיּוֹן אבלות מבלי באי מועד כַּל־שַעַרִיהַ שוממין כּהניה נאַנַחִים בַּתוּלֹתִיהַ נוֹגוֹת וָהַיא מַר־לַה: הַהַיּוֹ צַרֵיהַ לראש איביה שלו כי־יהוה הוגה על־רב פשעיה עולליה הלכו שבי לפני צר: וויצא מבתר [מן בת כּן צַיּוֹן בַּל־הַבַרָה הַיִּוּ שַׂרִיה בָּאַיַּלִים לְא־מֵצְאוּ מִרְעַה וַיֵּלְכוּ בָלֹא־כָחַ לְפָנֵי רוֹדֵף: יוַכְרָה יְרוֹשֻלֶם יְמֵי עַנְיַה ומרוביה כל מחמביה אשר היו מימי קדם בנפל עמה בַּיַד־צַר ואָין עוזר לֶה רַאִוּהַ צַרִים שַחַקּוּ עַל־ מִשְׁבַּתֶּהָ: חַמְטָא חָטָאָה יְרְוּשָׁלַם עַל־בֵּן לִנִירַה הָנֶתָה כָּל־מְכַבְּרֵיהַ הָּוִילוּהַ כִּי־רַאַוּ עַרְוַתָּה גַּם־הִיא נֵאַנָחָה וַתַשָּב אַחור: יּטִמְאַתָה בְּשוּלֵיהַ לֹא זַכַרַה אַחריתה וַתַרַד פּּלַאִים אֵין מנַחָם לֵה ראָה יהוה אָת־עַנִיִּי כֵּי הַגְדֵּיל אוּיב: ייַדוֹ פַּרְשׁ צֹר על כַּל־ מחמדיה כי־ראתה גוים באו מקדשה אשר צויתה

### ◆§ Eichah/Lamentations

The prophet Jeremiah spent years warning his people that unless they repented and stopped insisting that the Temple would protect them, even though they honored it more in spectacle than in spirit. But the Jews ignored him, and even imprisoned him. To his unbearable agony, he was proven right. The Temple was destroyed, the people ravaged, the nation dispersed and he was the witness.

It happened on Tishah B'Av, the day of Jewish tragedy from the time our ancestors left Egypt until modern times. Few people know that the exile from Spain in 1492 was on Tishah B'Av, or that World War I — which began the downward slide to the Holocaust

- began on Tishah B'Av. Truly a day of tears and tragedy.

The Book of *Eichah* is timeless. Although it was composed in the wake of the end of the First Temple Era, the Sages of the Midrash find it full of allusions to the destruction of the Second Temple, almost five hundred years later. This is not at all an anachronism, because Jewish history is a continuum. Just as we live by the Torah that was given over thirty three centuries ago, so we are molded by the experiences of our forebears and the historical epochs they created.

Jeremiah weeps and we weep with him, because — if we are thoughtful and perceptive — we can see all of Jewish history in the dirges of Eichah. This is the challenge of Tishah B'Av: Can we

that they should not enter Your congregation. 11 All her people are sighing, searching for bread. They traded their enemies for food to keep alive. 'Look, HASHEM, and behold what a glutton ! have become!' 12 May it not befall you - all who pass by this road. Behold and see, if there is any pain like my pain which befell me: which HASHEM has afflicted me on the dau of His wrath. 13 From on high He sent a fire into mu bones, and it crushed them, he spread a net for mu feet hurling me backward. He made me desolate; in constant miseru. 14 The burden of mu transgressions was accumulated in His hand; they were knit together and thrust upon my neck — He sapped my strength. The Lord has delivered me into the hands of those I cannot withstand. 15 The Lord has trampled all mu heroes in mu midst: He proclaimed a set time against me to crush my young men. As in a winepress the Lord has trodden the maiden daughter of Judah. 16 Over these things I weep; mu eues run with water because a comforter to revive mu spirit is far from me. Mu children have become forlom, because the enemy has prevailed. 17 Zion spread out her hands: there was none to comfort her. HASHEM commanded against Jacob that his enemies should surround him: Jerusalem has become as one unclean in their midst. 18 It is HASHEM Who is righteous, for I disobeyed His utterance. Listen, all you peoples and behold my pain; My maidens and my youths have gone into captivity. 19 I called for my lovers but they deceived me. My priests and my elders perished in the city as they sought food for themselves to keep alive, 20 See, HASHEM. how distressed I am: mu insides chum! Mu heart is turned over inside me for I rebelled grievously. Outside the sword bereaved, inside was death-like, 21 They heard how I sighed, there was none to comfort me. All my enemies heard of my plight and rejoiced, for it was You Who did it. O bring on the day You proclaimed and let them be like me! 22 Let all their wickedness come before You, and inflict them as You inflicted me for all mu transgressions. For my groans are many, and my heart is sick.

2 \ \(\begin{aligned} \begin{aligned} \lambda & \text{las} -- \text{the Lord in His anger has clouded the daughter of} \end{aligned} \) Zion. He cast down from heaven to earth the glory of Israel. He did not remember His footstool on the day of His wrath. 2 The Lord consumed without pity all the dwellings of Jacob; in His anger He razed the fortresses of the daughter of Judah down to the ground; He profaned the kingdom and its leaders. 3 He cut down, in fierce anger, all the dignity of Israel; He withdrew His right hand in the presence of the enemy. He burned through Jacob like a flaming fire, consuming on all sides. 4 He bent His bow like an enemy. His right hand poised like a foe, He slew all who were of pleasant appearance. In the tent of the daughter of Zion He poured out His wrath like fire. 5 The Lord became like an enemy. He consumed Israel; He consumed all her citadels, He destroyed its fortresses. He increased within the daughter of Judah moaning and mourning. 6 He stripped His Booth like a garden, He destroyed His place of assembly.

לא־יבאו בקהל לה: יאכל־עמה נאנחים מבקשים לחם נתנו מחמדיהם ומחמוריהם כז באכל להשיב נפש ראה יהוה והביטה כי הייתי זוללה: יבלוא אַלִיכֵב בּל־עַבְרֵי דֵרָה הַבִּיטוּ וּרֹאוּ אם־ישׁ מכאוב במכאבי אשר עולל לי אשר הוגה יהוה ביום חרון אפו: "ממרום שלח אש בעצמתי וירדנה פרש רשת לרגלי השיבני אחור נתנני שממה כל-היום רוה: יר נשקר על פשעי בידו ישתרגו עלו על־צוארי הכשיל פחי נתנני אדני בידי לא־אוכל קום: טוסלה כל-אבירי ו אדני בקרבי קרא עלי מועד לשבר בחורי גת דרך אדני לבתולת בת־יהודה: ייעל־ אלה ואני בוכיה עיני ועיני ירדה מים כי־רחק ממני מנחם משיב נפשי היו בני שוממים כי גבר אויב: ייפרשה ציון בּיַרִיהַ אֵין מְנַחֶם לֶה צְנַה יהוה ליַעקב סביביו צריו היתה ירושלם לנהה ביניהם: יחצהיק הוא יהוה כי־פיהו מריתי שמעו־נא כַל־הַעַמִּים ועמים בן וראו מכאבי בתולתי ובחורי הלכו בשבי: ים הראתי למאהבי המה רמוני כּהַנִי וּזְקְנֵי בַּעִיר גַּוַעוֹ פי־בקשו אכל למו וישיבו את־נפשם: בראה יהוה בִּי־צַרֹּ־לִי מַעַי חַמַרמַרוּ נַהָפֵּךְ לִבִּי בְּקרבִּי בֵּי מַרוּ מריתי מחוץ שכלה־חרב בבית כמות: כא שמעו כי נאנחה אני אין מנחם לי כל־איבי שמעו רעתי ששו בי אַתַה עשית הבאת יום־קַראת ויָהיוּ כַמִני: בּבּתַבא בֹל־רעתם לפניה ועולל למו כאשר עוללת לי על כַּל־פָּשַעִי כֵּי־רַבִּוֹת אַנְחֹתֵי וַלְבֵּי דְוַי:

ב אְאִיבָה יָעִיב בְּאַפָּוּ וּ אֲדֹנִי אֶת־בַּת־צִיּוֹן הִשְּלֵיךְ מִשְׁמִים אֶרֶץ תִּפְּאֶרֶת יִשְׁרָאֵל וְלֹא־זָכַר הֲדִם־רַגְּלָיוּ בְּיִוֹם אַפְּוּ: בִּלֵּע אֲדֹנִי וְלָא [לֹאב] חָמַל אֵת כָּל־נְאָוֹת חַלֵּל מַמְלָבָה וְשֶׁרֶיהָּ: גָּדְע בַּחָרִי־אַׁחְכֵּל קֶרֶן יִשְׁרָאֵל חַלֵּל מַמְלָבָה וְשֶׁרֶיהָ: גַּדְע בַּחָרִי־אַׁחְכֵּל קֶרֶן יִשְׁרָאֵל הַשִּׁיב אָחְוֹר יְמִינִּוֹ מִפְּנִי אוֹיֵב וַיִּבְער בְּיַעֲקב בְּאָש הַמְּרָר נַיְּהָרֹג כָּל מְחֲמֵהִי־עֵיִן בְּאֹהֶל בַּת־צִּיּוֹן שְׁפַּךְ כָּאֵש חֲמָתוֹ: הְּדָרְה קַשְׁתוֹ בְּלְע יִשְרָאֵל בְּלֵע כָּל־ אַרְמְנוֹתֶּיה שְחֵת מִבְצָרִיוֹ וַנָּיָרָב בְּבַע יִשְרָאֵל יְהוּלָה תַּאֵנָה וַאֵנָה: וְנַיְחִמִּס כַּגַּן שְׁכֹּוֹ שְׁחַת מְעַרְוֹ

realize that is not merely a day of tears, but of challenge and hope? Because the Book of *Eichah* calls Tishah B'Av a day of Jewish rendezvous with God. *Tachanun* is not recited on Tishah B'Av because it has elements of a festival.

Rendezvous with God? Festival? On a day of destruction and suffering?

Yes. Because Tishah B'Av proves that God is not indifferent to

Jewish conduct. We matter to him. And since we do, we *know* that He awaits our repentance and that there will be a Third Temple, an eternal one.

The Sages say that Messiah will be born on Tishah B'Av. Let us read *Eichah* with the prayerful hope that he has already been born and that this day next year will indeed be a day of joy.

HASHEM made Zion oblivious of festival and Sabbath, and in His fierce anger He spurned king and priest. 7 The Lord rejected His altar, abolished His Sanctuaru: He handed over to the enemy the walls of her citadels. They raised a clamor in the House of HASHEM as though it were a festival. 8 HASHEM resolved to destrou the wall of the daughter of Zion. He stretched out the line and did not relent from devouring. Indeed. He made rampart and wall mourn: together they languished. 9 Her gates have sunk into the earth. He has utterly shattered her bars: her king and officers are among the heathen, there is no Torah; her prophets, too, find no vision from HASHEM. 10 The elders of the daughter of Zion sit on the ground in silence; they have strewn ashes on their heads. and wear sackcloth. The maidens of Jerusalem have bowed their heads to the ground. 11 My eyes fail with tears, my insides chum: mu liver spills on the ground at the shattering of my people, while babes and sucklings swoon in the streets of the city. 12 They say to their mothers, "Where is bread and wine?" as they swoon like a dying man in the streets of the town; as their soul ebbs away in their mothers' laps, 13 With what shall I bear witness for you? To what can I compare you, O daughter of Jerusalem? To what can I liken you to comfort you, O maiden daughter of Zion? - Your ruin is as vast as the sea: who can heal uou? 14 Your prophets envisioned for you vanity and foolishness, and they did not expose your iniquity to bring you back in repentance; they prophesied to you oracles of vanity and deception. 15 All who pass along the way clap hands at you; they hiss and wag their head at the daughter of Jerusalem, "Could this be the city that was called Perfect in Beauty, Jou of All the Earth?" 16 All uour enemies jeered at you; they hiss and gnash their teeth. They say, "We have devoured her! Indeed, this is the day we longed for: we have actually seen it!" 17 HASHEM has done what He planned; He carried out His decree which He ordained long ago: He devastated without pity. He let the enemy rejoice over you; He raised the pride of your foes. 18 Their heart cried out to the Lord. O wall of the daughter of Zion: Shed tears like a river, day and night; give yourself no respite, do not let your eyes be still. 19 Arise, cry out at night in the beginning of the watches! Pour out your heart like water in the Presence of the Lord; lift up your hands to Him for the life of your young children, who swoon from hunger at every street corner, 20 Look, HASHEM, and behold, whom You have treated so. Should women eat their own offspring, the babes of their care? Should priest and prophet be slain in the Sanctuary of the Lord? 21 Out on the ground, in the streets they lie, young and old; my maidens and my young men have fallen by the sword. You slew them on the day of Your wrath; You slaughtered them and showed no mercy. 22 You invited, as though at festival time, my evil neighbors round about. So that, at the day of HASHEM's wrath, there were none who survived or escaped. Those who I cherished and brought up, my enemy has wiped out.

3 I am the man who has seen affliction by the rod of His anger. <sup>2</sup> He has driven me on and on into unrelieved darkness. <sup>3</sup> Only against me did He turn His hand repeatedly all day long. <sup>4</sup> He has worn away my flesh and skin; He broke my bones. <sup>5</sup> He besieged and encircled me with bitterness and travail. <sup>6</sup> He has placed me in darkness like the eternally dead. <sup>7</sup> He has walled me in so I cannot escape; He has weighed me down with chains. <sup>8</sup> Though I would cry out

שֹבּח יהוה ו בּציווֹ מוֹעֵר וְשַבַּת וַיִּנְאַץ בָּזַעָם־אַפִּוֹ מֵלֶך וכהן: וּזֹנֶח אדנֵי וֹ מִזֹבָחוֹ נָאֵר מִקְרֵשׁוֹ הַסְגִיר בַּיֵר־ אויב חומת ארמנותיה קול נתנו בבית־יהוה כיום מוער: חחשב יהוה ולהשחית חומת בת־ציון נטה קו לא השיב ידו מבלע ויאבל חל וחומה יחדו אמללו: טטבעו בארץ שעריה אבר ושבר בריחיה מלכה ושריה בגוים אין תורה גם־נביאיה לא־מצאו חזון מיהוה: יישבו לארץ ידמו זקני בת־ציון העלו עפר על־ראשם חגרו שקים הורידו לארץ ראשן בתולת ירושלם: מּכּלוֹ בדמעות עינִי חַמַרְמְרוּ מֵעֵי נִשְׁפֵּרְ לֹאָרֵץ בַּבַּרִי עַל־שֵׁבֵר בַּת־עַמֵּי בַּעָטֵף עוֹלֵל וְיוֹנֵק ברחבות קריה: יבלאמתם יאמרו איה דגן ויין בהתעטפם כחלל ברחבות עיר בהשתפר נפשם אל־חיק אמתם: יג מה־אעידר [אעודר כי] מה אדמה־ לַרְ הַבַּתֹ יִרוּשַׁלֶם מָה אַשְׁוָה־לַרְ וַאַנַחַמֵּׁךְ בּתוּלת בַּת־צִיּוֹן כֵּי־גַרוֹל כַּיַם שָבַרֶךְ מֵי יַרְפַּא־לַךְ: יַּ נָבִיאַיִרְ חזו לך שוא ותפל ולא־גלו על־עונר להשיב שבותר [שביתר כּ] וַיָּחֲזוּ לֶּךְ מַשְאוֹת שֵׁוֹא וֹמַדּוּחָם: מּ סֵפּקוֹּ עַלִירְ כַּפַּים כּל־עברי דרך שרקו וינעו ראשם על־ בַּת יְרִושַׁלֵם הָוֹאת הַעִּיר שַיֹּאמְרוֹ כָּלִילַת יפי משוש לְכַל־הַאָרֵץ: שּפַצוּ עַלֵיךְ פִּיהֶם בַּל־איביר שרקוֹ ויחרקו־שו אַמרוּ בּלַענוּ אַר זה הַיוֹם שקוינהוּ מצאנוּ ראינו: עשַׂה יהוֹה אָשֵׁר זַמַם בִּצֵע אֶמְרָתוֹ אָשֵׁר צְוָה מימי־לֵרֶם הָרָס וֹלֹא חָמֶל וַיִשְׁמֵח עַלַיִּרְ אוֹיֵב הָרִים קַרון צָרֵיך: יחַ צָעַק לַבָּם אֵל־אַדנֵי חוֹמֵת בַּת־צְיּוֹן הוֹרִידִי כַנַּחַל דִּמְעָה יוֹמֵם וַלַיִּלַה אֵל־תִּתְנֵי פוּגַת ֹלֶךְ אַל־תִדם בַּת־עִינַר: יש קומי ו רֹנִי בַלַּילַה [בליל כּ] לראש אַשמרות שפכי כַמַּים לְבֵּרְ נְכַח פָּנֵי אָדנֵי שָׁאֵי אֵלֵיוֹ כַּפַּיִרְ עַל־נַפָשׁ עוּלַלַיִרְ הָעָטוּפִים בְּרַעַב בראש כַּל־חוצות: בראַה יהוה והַבִּיטָה לְמִי עוּלֵלְתַ בָה אָם־תֹאַכַּלְנָה נַשִּים פַּרַיַם עַלְלֵי טַפַּחִים אם־יהרג בְּמִקְרָשׁ אֲדֹנָי כּהָן וְנָבִיא:כּא שָׁכָבוֹ לַאֲרֵץ חוצות נַעַר וְזָבֶן בִּתְוּלֹתֵי וּבָחוּרֵי נַפָּלוּ בַחֵרֶב הַרָּגַתְּ בִּיוֹם אַפַּׁרְ טַבַחַתַּ לִא חָמֶלתָ: כּבּ תִקְרָא ביום מוֹעֵד מְגוּרֵי מְסָבִיב ּוְלָא הָיָהָ בְּיָוֹם אַף־יהוָה פַּלֵיט וְשַׁרֵיד אֲשֵׁר־טַפַּחָתִי וַרְבַּיתִי אִיָבֵי כָלֵם:

ג אַאֲנִי בַגֶּבֶר בְּאַה עֲנִי בְּשֵׁבֶט עֶבְרָתוֹ: בּאוֹתִי נַהַג נַילַךְ חִשֶּׁךְ וְלֹא־אְוֹר:גאַךְ בִּייָשֶׁב יְהֲפָּךְ יָרָוֹ כָּל־הַיְּוֹם: בּבָלָה בְשָּׁרִי וְעוֹרִי שַׁבַּר עַצְמוֹתֵי: הּבָּגָה עָלֵי נַיַּקְּף רָאשׁ וֹתְלָאָה: בְּמַחֲשַׁכִּים הְוֹשִׁיבַנִי בְּמֵתֵי עוֹלֶם: יִּנָּרָר בְּעָרָי וְלָא אֵצֵא הִרְבָּיר נְחָשְׁתְי: חּגַם כִּי אֶוְעַלְ

and plead, He shut out my prayer. 9 He has walled up my roads with hewn stones; He tangled up mu paths. 10 He is a lurking bear to me, a lion in hiding. 11 He has strewn mu paths with thorns and made me tread carefully: He made me desolate. 12 He bent his bow and set me up as a target for the arrow. 13 He shot into mu vitals the arrows of His quiver. 14 I have become a laughingstock to all my people; object of their libes all day long. 15 He filled me with bitterness, sated me with wormwood. 16 He ground my teeth on gravel. He made me cower in ashes. 17 Mu soul despaired of having peace, I have forgotten goodness. 18 And I said, "Gone is my strength and my expectation from HASHEM." 19 Remember my afflictions and my sorrow: the wormwood and bittemess. 20 My soul remembers well - and makes me despondent. 21 Yet, this I bear in mind; therefore I still hone: 22 HASHEM's kindness surely has not ended, nor are His mercies exhausted. 23 They are new every morning; great is Your faithfulness! 24 "HASHEM is mu portion," saus mu soul, "therefore I have hope in Him." 25 HASHEM is good to those who trust in Him; to the soul that seeks Hirn. 26 It is good to hope submissively for HASHEM's salvation, for He has laid it upon him, 27 It is good for a man that he bear a uoke in his youth. 28 Let one sit in solitude and be submissive, for He has laid it upon him. 29 Let him out his mouth to the dust — there may yet be hope. 30 Let one offer his cheek to his smiter, let him be filled with disgrace, 31 - For the Lord does not reject forever; 32 He first afflicts, then pities according to His abundant kindness. 33 For He does not torment capriciously, nor afflict man, 34 Nor crush under His feet all the prisoners of the earth: 35 nor denu a man justice in the presence of the Most High. 36 To wrong a man in his conflict — the Lord does not approve. 37 Whose decree was ever fulfilled unless the Lord ordained it? 38 It is not from the mouth of the Most High that evil and good emanate? 39 Of what shall a living man complain? A strong man for his sins! 40 Let us search and examine our ways and return to HASHEM. 41 Let us lift our hearts with our hands to God in heaven: 42 We have transgressed and rebelled — You have not forgiven. 43 You have enveloped Yourself in anger and pursued us; You have slain mercilessly. 44 You wrapped Yourself in a cloud that no prayer can pierce. 45 You made us a filth and refuse among the nations. 46 All our enemies jeered at us; <sup>47</sup> panic and pitiful were ours, ravage and ruin. <sup>48</sup> My eye shed streams of water at the shattering of my people. 49 My eye will flow and will not cease — without relief — 50 until HASHEM looks down and takes notice from heaven, 51 Mu eyes have brought me grief over all the daughters of my city. 52 I have been constantly ensnared like a bird by my enemies without cause. 53 They cut off my life in a pit and threw stones at me. 54 Waters flowed over my head; I thought, "I am doomed!" 55 I called on Your name, HASHEM, from the depths of the pit. 56 You have heard my voice; do not shut your ear from my prayer for my relief when I cry out. 57 You always drew near on the day I would call You; You said, "Fear not!" 58 You always championed my cause, O Lord, You redeemed my life. 59 You have seen. HASHEM, the injustices I suffer; judge my cause. 60 You have seen all their vengeance, all their designs against me. 61 You have heard their insults, HASHEM; all their designs regarding me. 62 The speech and thoughts of my enemies are against me all day long. 63 Look, in everything they do, I am the butt of their taunts. 64 Pay

ואשוע שתם תפלתי: סגדר דרכי בגוית נתיבתי ענה: ידב ארב הוא לי ארי [אריה כּ] בַּמִסְתַּרִים: יא דּרַבֵּי סורר ויפשחני שמני שומם: יבדרר קשתו ויציבני במשרא לחץ: יי הביא בכליתי בני אשפתו: יי הייתי שחק לכל־עַמִּי נָגִינַתַם כַּל־הַיִּוֹם: שהשִבּיעַנִי במרורים הרוני לענה: מוניגרס בחצץ שני הכפישני באפר: יותונח משלום נפשי נשיתי טובה: יה נאמר אבד נצחי ותוחלתי מיהוה: ייזכר־עניי ומרודי לענה וראש: בזכור תובור ותשום [ותשים כ] עלי נפשי: כא זאת אשיב אל־לבי על־בו אוחיל: כב חַסְהֵי יהוה בֶּי לָא־תַמְנוּ בֵּי לִא־כַלְוּ רַחַמֵיוּ: בּג חַדַשִׁים לַבַּקַרִים רָבַה אָמִונַתַרְ: כּר חֵלְקִי יהוה אַמַרַה נפשי על־כו אוחיל לו: כהטוב יהוה לקוו לנפש תדרשנו: כי טוב ויחיל ודומם לתשועת יהוה: כי טוב לגבר בי־ ישא על בנעוריו: כח ישב בדד וידם כי נטל עליו: כשיתו בעפר פיהו אולי יש תקוה: ליתו למבהו לחי ישבע בחרפה: לא פי לא יזנח לעולם אדני: לב בי אם־ הוֹגַה וַרְחַם כַּרָב חַסַרֵו: לּגֹ כֵּי לְא עְנַה מִלְבֹּוֹ וַיַּגֵּה בְּנֵי־ אַישׁ: לּדַ לְדַבֶּא תַחַת רָגַלַיוֹ בָּל אֲסֵירֵי אַרַץ: לּה לְהַטּוֹת מִשִׁפַּט־נֶּבֶר גָגֶד פָּנֵי עַלְיוֹן: אּ לְעַנֵת אַדַם בִּרִיבוֹ אַרנַי לא ראה: ממי זה אמר ותהי ארני לא צוה: מפּי עליון לא תצא הרעות והטוב: לש מה־יתאונן אדם חי גבר על־חטאו: מנחפשה דרבינו ונחלרה ונשובה עד־יהוה: מא נשא לבבנו אל־פפים אל־אל בשמים: מבנחנו פשענו ומרינו אתה לא סלחת: מגסבותה בַאַף וַתִּרְדָּפָנוּ הַרָגִתַּ לִא חַמֵּלְתַּ: מּרַסַבְּתַה בַעַנַן לַךְּ מעבור תפלה: מהסחי ומאוס תשימנו בקרב העמים: מו פַּצוּ עַלֵינוּ פִּיהָם כַּל־אִיבִינוּ: מו פַּחַד וַפַּחַת הַיָה לַנוּ הַשָּאת וָהַשָּבֵר: מחַפַּלגי־מִים תַרַד עִינִי עַל־שַבַר בַּתֹ־עַמֵּי: מִי עִינֵי נִגְרֵה וִלְא תִרְמֶה מֵאֵין הָפָּגְוֹת: יער־יַשְקיף וְיֵרֵא יהוְה מְשַׁמֵיִם: נא עִינִי עוֹלְלֵה לְנַפְשִׁי מִכִּל בְּנִוֹת עִירֵי: נג צוד צַדוּנִי כַּצְפִּר אִיבֵי חַנֵּם: נגצַמְתוּ בַבּוֹר חַיַּי וַיַּדוּ־אָבֵן בֵּי: נדּצַפוּ־מֵיִם עַל־ראשִי אַמֵּרתִי נָגָוַרתִי: יהקראתי שִמְּךּ יהוה מַבָּוֹר תַּחָתִיְוֹת: מִקוֹלֵי שָׁמַעִתַּ אַל־תַעַלֵם אַזְנַךְּ לְרַוֹחָתָי לְשַׁועַתַי: מּ קַרְבָתַּ בִּיוֹם אֶקְרָאֶרַ אַמַרָתַ אַל־ תִּירָא: יחַרָבִתַּ אָדנַי רִיבֵי נַפְשִׁי גַאַלְתַ חַיֵּי: יִּטְרָאָיתַה יהוה עַנֶתָתִי שָפְטָה מִשְׁפָּטִי: ירוה עַנֶתָתִי שָפְטָה מִשְׁפָּטִי: בָּל־מַחִשִׁבֹתָם לֵי: פּא שַׁמֵעתַ חֵרְפָּתָם יהוֹה בָּל־ מַחְשְׁבֹתָם עָלֶי: פּב שִׁפְתֵי קַמֵי וְהֵגִיונָם עַלֵי כַּל־הַיִּוֹם: ים שַׁבְתָּם וְקֵימָתָם הַבִּיטָה אֲנֵי מַנְגֵינַתָם: ייּ תַּשִּׁיב

them back their due, HASHEM, as they have done. <sup>65</sup> Give them a broken heart; may Your curse be upon them! <sup>66</sup> Pursue them in anger and destroy them from under the heavens of HASHEM.

 $4 \cdot \Delta$  las — the gold is dimmed! The finest gold is changed! Sacred stones are scattered at every street comer! 2 The precious children of Zion, who are comparable to fine gold alas are now treated like earthen jugs, work of a potter. 3 Even tanim will offer the breast and suckle their young; the daughter of mu people has become cruel, like ostriches in the desert. 4 The tongue of the suckling cleaves to its palate for thirst; young children beg for bread, no one extends it to them. 5 Those who feasted extravagantly lie destitute in the streets: those who were brought up in scarlet clothing wallow garbage. 6 The iniquity of the daughter of mu people is greater than the sin of Sodom. which was overturned in a moment without mortal hands being laid on her. 7 Her princes were purer than snow, whiter than milk; their appearance was ruddier than rubies, their outside was like sapphire. 8 Their appearance has become blacker than soot. they are not recognized in the streets; their skin has shriveled on their bones, it became dru as wood, 9 More fortunate were the victims of the sword than the victims of famine, for they pine away, stricken, lacking the fruits of the field. 10 Hands of compassionate women have boiled their own children; they became their food when the daughter of my people was shattered. 11 HASHEM vented His fury, He poured out His fierce anger; He kindled a fire in Zion which consumed its foundations. 12 The kings of the earth did not believe, nor did any of the world's inhabitants, that the adversary or enemy could enter the gates of Jerusalem, 13 It was for the sins of her prophets, the iniquities of her priests, who had shed in her midst the blood of the righteous. 14 The blind wandered through the streets, defiled with blood, so that none could touch their garments. 15 "Away, unclean one!" people shouted at them; "Awau! Awau! Don't touch! For theu are loathsome and wander about." The nations had said, "They will not sojourn again." 16 The anger of HASHEM has divided them, caring for them no longer: they showed no regard for the priests nor favor for the elders. 17 Our eyes still strained in vain for our deliverance; in our expectations we watched for a nation that could not save. 18 They dogged our steps so we could not walk in our streets; our end drew near, our days are done, for our end has come. 19 Our pursuers were swifter than eagles in the sky; they chased us in the mountains, ambushed us in the desert. 20 The breath of our nostrils, HASHEM's anointed, was caught in their traps; he, under whose protection, we had thought, we would live among the nations. 21 Rejoice and exult, O daughter of Edom, who dwells in the land of Uz: to you, too. will the cup pass, you will be drunk and will vomit, 22 Your iniguity is expiated, O daughter of Zion, He will not exile you again; He remembers your iniquity, daughter of Edom, He will uncover your sins.

5 Remember, HASHEM, what has befallen us; look and see our disgrace. 2 Our inheritance has been turned over to strangers; our houses to foreigners. 3 We have become orphans, fatherless; our mothers are like widows. 4 We pay money to drink our own water, obtain our wood at a price. 5 Upon our necks we are pursued; we toil, but nothing is left us.

לֶהֶם גָמָוּל יהוָה בְּמֵצֵשֵׁה יְרֵיהֶם: יַהּתִּמֵן לֶהֶם מְגַנַּת־ לֵב תַּאֲלֶתְךֶ לָהֶם: יַּיּתִּרְדְּף בְּאַף וְתַשְׁמִירֵם מִתַּחַת שמי יהוה:

ד איכה יועם זהב ישנא הכתם הטוב תשתפכנה אבני־לרש בראש כל־חוצות: בבני ציון היקרים המסלאים בַּפַּוֹ אִיכָה נַחשבוֹ לנבלי־חַרש מעשה ידי יוצר: גגם־תנים [תנין כ] חלצו שר היניקו גוריהן בת־עמי לאכזר פּיענים [כי ענים בּ] בַּמִּדְבֶּר: וּ דָּבַק לשון יונק אַל־חַכָּוֹ בַּצַּמָא עוֹלַלִים שַאַלוּ לֶחֵם פרש אין להם: ההאכלים למעדנים נשמו בחוצות האמנים עלי תולע חבקו אַשְבֶּתוֹת: וְיָגְדֵל עוֹן בַּת־ עמי מחטאת סדם ההפוכה כמו־רגע ולא־חלו בה ירים: וזכו נזיריה משלג צחו מחלב ארמו עצם מפּנינים סַפּיר גַּוְרָתָם: חַחַשַּׁךְ מִשׁחוֹר תַאַרָם לא נכרו בחוצות צפר עורם על־עצמם יבש היה בעץ: יטובים היו חללי חרב מחללי רעב שהם יובו מדקרים מתנובות שבי: יידי נשים החמניות בשלו ילדיהן היו לברות למו בשבר בת־עמי: אבלה יהוה את־חמתו שפר חרון אפו ויצת־אש בציון ותאכל יסרתיה: יב לא האמינו מלכי־ארץ כל [וכל ב׳] ישבי תבל כי יבא צר ואויב בשערי ירושלם: יג מחטאת נביאיה עונת כהניה השפכים בקרבה דם צדיקים: ינעו עורים בחוצות נגאלו בדם בלא יוכלו יגעו בַּלְבֶשֵׁיהֶם: שִּסְוּרוּ טָמֵא בֻּרְאוּ לֶּמוֹ סִוּרוּ סוּרוּ אַלֹּ־ תֹגַעוֹ כֵּי נַצִוּ גַם־נַעוֹ אָמָרוֹ בַּגוֹים לֹא יוֹסָפוּ לַגוֹר: יי פני יהוה חלקם לא יוסיף להביטם פני כהנים לא נשאו וזקנים [זקנים כ] לא חננו: יו עורינו [עורינה ב׳] תַּבְלֵינָה עֵינִינוּ אֵל־עַזְרַתָנוּ הַבֶּל בִּצְפַּיַתֵנוּ צְפִּינוּ אֵל־ גוי לא יושע: יו צרו צערינו מלכת ברחבתינו קרב קצנו מַלְאוֹ יַמִינוֹ כּי־בַא קצנו: יי קלים היו ררפינו מנשבי שמים על ההבים דלקנו במדבר ארבו לנו: בַּרוּחַ אַפֶּינוּ מִשֵּיחַ יהוֹה נַלְכֵּר בַּשַׁחֵיתוֹתם אַשׁר אַמַרנו בָּצְלוֹ נַחָיֵה בַגויֵם: כּא שִׁישִי וְשַׁמְחִי בַּת־אֵרוֹם יושבת [יושבתי כּ ] בַּאָרֵץ עוּץ גַם־עַלַירָ תַעַבר־כּוֹס תִשְׁכָּרָי וִתִתעַרָי: בּבַּתַם־עַוֹנֶךְ בַּת־צִיוֹן לָא יוֹסֵיף לָהַגָּלוֹתֶךְ פַּקַר עונָךְ בַּת־ארום גלה על־חטאתיר: האוַכָר יהוה מֶה־הַיַה לֶנוּ הַבֵּיטָה [הביטכן וּרָאַה אַת־ הֶדְפָּתְנוּ: בַּנְחֲלָתֵנוֹ גֲהַפְּכֵה לְזָרִים בַּתִּינוּ לְנַכרִים: ּיִתוֹמֶים הָיִינוֹ וָאֶין [אין כּ] אָב אָמּתִינוּ כָּאַלְמַנְוֹת: רַמֵּימֵינוֹ בָּבֶסֶף שַׁתִּינוֹ עֲצֵינוֹ בִּמְחֵיר יַבָאוּ: העַל צַנָארֵנוֹ נַרְדָּפְנוּ יָגַעְנוּ וְלָא [לא 🤈] הְוּנַח־לֶנוּ:

6 We stretched out a hand to Equpt, and to Assuria to be satisfied with bread. 7 Our fathers have sinned and are no more. and we have suffered for their iniquities. 8 Slaves ruled us. there is no rescuer from their hands. 9 In mortal danger we bring out bread. because of the sword of the wilderness. 10 Our skin was scorched like an oven, with the fever of famine. 11 They ravaged women in Zion: maidens in the towns of Judah. 12 Leaders were hanged by their hand, elders were shown no respect. 13 Young men drag the millstone, and youths stumble under the wood. 14 The elders are gone from the gate, the young men from their music. 15 Gone is the iou of our hearts, our dancing has turned into mourning. 16 The crown of our head has fallen: woe to us, for we have sinned, 17 For this our heart was faint, for these our eyes dimmed: 18 for Mount Zion which lies desolate. foxes prowled over it. 19 Yet You, HASHEM, are enthroned forever. Your throne is ageless, 20 Why do You ignore us eternally, forsake us for so long? 21 Bring us back to You, HASHEM, and we shall return, renew our days as of old. 22 For even if You had utterly rejected us. You have already raged sufficiently

The following verse is recited aloud by the congregation, then by the reader:

Bring us back to You, HASHEM, and we shall return,

renew our daus as of old.

יִמְצְרַׂיִם נְתַנֵּנוּ יָרָ אַשָּׁוּר לִשְׁבָּעַ לֶחֶם: יִאֲבֹתֵינוּ חְטְאוֹ הְצְבָרִים מֵשְׁלוּ בְּנוּ פּלֶק אֵיוֹ עֵנוּ בְּלֵנוּ: הְצְבָרִים מֵשְׁלוּ בְנוּ פּלֶק אֵיוֹ עִנְּרֵנוּ בְּנַבְּיִים מָשְׁלוּ בְנוּ פּלֶק אֵיוֹ עֵנֶּרְם: יּבְּנַפְשׁנוּ נְבְיּא יַבְּעָרִי יִהוּרְה: יבּקּחוּרִים בְּעָרִי הְנָתְרֹּנוּ בְּעָרִי יִהוּרְה: יבּשְׁרִים בְּעָרִי וְמָנִים בְּצִיּוֹן עַנּוּ בְּעָלִי בְּעָרִי יִהוּרְה: יבּשְׁרִים בְּעָרִי וְמָנִים בְּעָרִי יִהוּרְה: יבּשְׁתִּר עִּעְלִים בְּעָרִים בְּעָרִי יְהוּרְה: יבּשְׁעַר שָׁבָּתוּ מְשְׁעַר שְׁבָּתוּ מְשְּעֵר שְׁבָּתוּ מְשְׁעַר שְׁבָּתוּ מְשְׁעַר שְׁבָּתוּ מְשְׁעַר שְּבָּתוּ מְשְׁעַר שְׁבָּתוּ לְנָנִי זְקְנָה בְּלָּה מְשְׁעַר שְּבָּתוּ לְעָבֶּי מְשְׁעַר שְּבָּתוּ לְעָבֶּי מְשְׁעַר שְׁבָּתוּ לְעָבְּי זְקְנָּה בְּיִן זְקְנִה בְּלָּתוּ בְּעָרְים בְּעְבִי מְשְׁעִם הְּלְּבוּ מְשְׁעַר שְׁבָּתוּ לְעָבֶּי חְטְאָאנוּ בְּעָרְים בְּעָבְי לְבְיּבְּבְּתוּ לְבִוּ מְעַבְּי וְקְנָבְים הִּלְּבִי מְבְּבָּי לְבְעָבְים הְּעְבִים בְּעָבְי לְבְּבִים הְשְׁבִּב בְּיִים מְעְלִינוּ עַבְּרִים בְּעָבְי וְבְּבְּבְי לְבְיּבְים הְעָבְיוּ לְבְּבְּי מְשְׁבִּב לְבִיים הְנְבְּבוּ לְעִבְּים הְעָבְיוֹ מְעְבִים הְבָּבְי חְשְׁבְּבוּ לְעְבִים בְּבְּיִים מְעָלִינוּ עַר־מְאִר בְּבְּי מְעָבְיוּ בְּבִי מְעָבְיוּ בְּבִי מְשְׁבִּבּי מְבְּיִים מְבְּבִּי מְבְּבּים מְעָלִינוּ עָּר־מְאִרּ בְּיִים מְבְּבִּי מִבְּיוּ בְּבִי מְשְׁבִּי בְּבִיי מִבְּי מְבִּבּים מְעִבְּים בְּבְּבִּי בְּבְּבְּי מְעִבְּיוּ עְלִיבּי בְּבְּי מְבְּבּים מְעִבּים בְּבִּי מְבִיבּי מְבִּבּי מְבִּים בְּבִּי מְבִּים בְּבִּי מְבִים בְּבּבּיי מְבִּבּים בְּבִים בְּבְּבְיוּ נְבְיבּי בְּבְיבְיים בְּבְּבְיתְ עְלֵינוּ עַר־מְמְבִים בְּבְּיִב בְּיִבְּי בְּבְיבְים בְּבְּבְיתְ בְּבְיבִים בְּבְּים בְּבְּיבְים בְּבּים בְּבִים בְּבְּים בְּבּים בְּיִים בְּבִּי בְּבִים בְּבְּיִים בְּבִּים בְּיִבְים בְּיִים בְּבְּים בְּבְּיבְים בְּבִים בְּיבְים בְּבְיבְים בְּבְּבִים בְּבְּבְיבְּים בְּיבְּים בְּבִים בְּבִים בְּבְּבְים בְּבְ

The following verse is recited aloud by the congregation, then by the reader: הֲשִׁיבֵׁנוּ יהוָה וֹ אֵלֶיוֹךְ וְנָשׁׁוֹבָה חַדֵּשׁ יָמֵינוּ בְּקָבֶּה

## KOHELES/ECCLESIASTES / קהלת

1 The words of Koheles son of David, King in Jerusalem:
<sup>2</sup> Futility of futilities! — said Koheles — Futility of
futilities! All is futile! <sup>3</sup> What profit does man have for all his
labor which he toils beneath the sun? <sup>4</sup> A generation goes and
a generation comes, but the earth endures forever. <sup>5</sup> And the
sun rises and the sun sets — then to its place it rushes; there
it rises again. <sup>6</sup> It goes toward the south and veers toward
the north; the wind goes round and round, and on its rounds
the wind returns. <sup>7</sup> All the rivers flow into the sea, yet the sea is
not full; to the place where the rivers flow there they flow once
more.

<sup>8</sup> All words are wearying, one becomes speechless; the eye is never sated with seeing, nor the ear filled with hearing. <sup>9</sup> Whatever has been, is what will be, and whatever has been done is what will be done. There is nothing new beneath the sun! <sup>10</sup> Sometimes there is something of which one says: 'Look, this is new!' — It has already existed in the ages before us. <sup>11</sup> As there is no recollection of the former ones; so too, of the latter ones that are yet to be, there will be no recollection among those of a still later time.

א אַדְּבְרֵי קֹהֶלֶת בֶּן־דָּוֹר מֶלֶךְ בִּירִוּשָׁלֵם: בַּהַבֵּל הַבָּלִים אָמֵר קֹהֶלֶת הֲבֵל הֲבָלִים הַכִּּל הָבָל: גמה־הָּרָוֹן לֵאָרֶם בְּבָּל־עָמָלוֹ שְׁיַעֲמֹל תַּחַת הַשְּמָשׁ: בְּהַבֹּל הַבָּלִים הַכָּיל הָבָלִים הַכָּל הָבָל: גמה־הֹלְךְ הַבְּאַר בְּשָׁמְשׁ: הוֹלֵךְ הַבְּאַר בְּבָּאוֹ שׁוֹאָף זוֹרֵחַ הָוּא שְׁם: וּהוֹלֵךְ הָרוֹם יְטִבֶּב הִּלְּכִים אָל־בָּבְּוֹן סוֹבֵב וֹ סֹבֵב הוֹלֵךְ הָרֹנּחַ שְׁעָבְיּ שְׁכִיב אָל־צָפְוֹן סוֹבֵב וֹ סֹבֵב הוֹלֵךְ הָרֹנּחַ שְׁמָעִ שְׁכִים אָלִי הַּלְּכִים אָל־הַבָּלוֹ שְׁהַבְּעִים לְאַ־תִּמְלֵא אֻזוֹן שַׁם הַם שְּבָּים לָלֶכֶת: הְבָּלְים שְּהַבְּרִים יְגְעִים לְא־תִּמְלֵא אֻזוֹן שָׁם בְּם שְׁבָּבְרִים יְגְעִים לְא־תִמְלֵא אֻזוֹן שָׁם בְּם שְׁבָּבְרִים יְגְעִים לְא־תִמְלֵא אֻזוֹן שְׁבִּים לְעָבְים הְּלְכִים הְּאַבְּעְשָׁה הְוּא שֶּיִּהְיָה וֹמְה־שָּבְעֲשָׁה הְוּא שֶּיִבְּלְיה וְמָב לְאָחָלְשִׁה הְוֹא שְּיִבְּיוֹ לְבְאֹת הַבְּעְשָׁה וְאָב בְּרְוֹן לָרְאשׁוֹנִים וְגַם לָאֲחָרנִים אָשֲׁר הָיָה לְבִּרְ הָבְּרִוֹן לְבְאשֹׁנִים וְגַם לָאֲחָרנִים בְּעָבְי הַבְּלְים הַבְּיִים וְלָעְלָמִים אְשֵּׁר בְּרִים הְבָּים לְעַלְמָים הָבְּים הָבְּילְים הָבְּים הָבְּים הָבְּבְים הְבָּבְים הָלְּבְים הְבְּבְים הְבְּבְּעִשׁה הְנִבְים לְּבָּרְים הְבָּבְים הְבְּבְים הְבִּים הְבִּבּב וֹבְּבּב וֹבְּים הָבְּבְים הְבִים הְבֹּב בְּים הְבֹּב הְיוֹם הְבְּבְים הְבּבוֹים הְבִּים אָלִים הְבְּבְים בְּבִים הְבִים הְבִים הְבִים הְבִים הְבִּים הְבִים הְבִּים הְבְּבְים הְבִּים הְבִים הְבְּים הְבְּבִים הְבְּבְים הְבְּבְים הְבְּבְים הְבּבוֹים בְּבְבוֹים הְבָּב בְּבְים הְבִּים הְבּבוּים בְּבּב בְּבְּבְים הְבִּבְיוּם הְבְּים הְבְּבוֹתְים הְבּבּב הְיבּים בְּבֹב הְבְּים הְבּבּים הְבּבּים הְבִּים הְבְּבְים הְבֹּבְים הְבְּים הְבִּים הְבּים הְבְּבּים הְבִּים הְבּבוֹים הְבְּיבְים הְבְּבְּבְיוּם הְבּבּים הְבּים הְבְּבּים הְבּים הְבּים הְבּבּים הְבּבּים הְבְּבּים הְבּים הְבּבּים הְבְּבּים בְּבְּיוֹם הְבָּבְים הְבְּים הְבָּבְים הְבְּים הְבּבּים הְבָּבְים הְּבְּבְים הְיב

### 

Succos is uṇṇฟ mɨn, the time of our gladness. In Eretz Yisrael, the harvest is complete. For everyone, the stressful period of the Days of Awe is over and we prepare to celebrate and express our gratitude for God's blessing, bounty, and protection. Unfortunately, unrestrained joy does not bring out the best in people. We may forget ourselves and fail to live up to our responsibilities as servants of God. To help us retain our perspectives during this season of happiness, major segments of the Jewish people have adopted

the custom of reading the sobering Book of Koheles. Thinking people cannot be carried away to excess frivolity after listening carefully to Solomon, the wisest of men, proclaiming, "Futility of futilities! All is futile!"

Indeed, Avudraham writes that Solomon first proclaimed Koheles to the Jewish people during Succos, precisely to serve as an antidote to the danger of lightheadedness on Succos.

According to Ramban (Sermon on Koheles), the book has three main themes: 1) Man should not strive after the pleasures of this

12 I, Koheles, was King over Israel in Jerusalem. 13 I applied my mind to seek and probe by wisdom all that happens beneath the sky — it is a sorry task that God has given to the sons of man with which to be concerned. 14 I have seen all the deeds done beneath the sun, and behold all is futile and a vexation of the spirit. 15 A twisted thing can not be made straight; and what is not there cannot be numbered.

<sup>16</sup> I said to myself: Here I have acquired great wisdom, more than any of my predecessors over Jerusalem, and my mind has had much experience with wisdom and knowledge. <sup>17</sup> I applied my mind to know wisdom and to know madness and folly. I perceived that this, too, is a vexation of the spirit. <sup>18</sup> For with much wisdom comes much grief, and he who increases knowledge increases pain.

2 I said to myself: Come, I will experiment with joy and enjoy pleasure. That, too, turned out to be futile. 2 I said of laughter, 'It is mad!' And of joy, 'what does it accomplish!'

3 I ventured to stimulate my body with wine — while my heart is involved with wisdom — and to grasp folly, until I can discem which is best for mankind to do under the heavens during the brief span of their lives. 4 I acted in grand style: I built myself houses. I planted vineyards; 5 I made for myself gardens and orchards and planted in them every kind of fruit tree: 6 l constructed pools from which to irrigate a grove of young trees: 7 I bought slaves — male and female — and I acquired stewards: I also owned more possessions, both cattle and sheep, than all of mu predecessors in Jerusalem: 8 I amassed even silver and gold for myself, and the treasure of kings and the provinces; I provided muself with various musical instruments, and with every human luxury — chests and chests of them. 9 Thus, I grew and surpassed any of my predecessors in Jerusalem; still, my wisdom stayed with me. 10 Whatever my eyes desired I did not deny them; I did not deprive muself of any kind of joy. Indeed, my heart drew joy from all my activities, and this was my reward for all mu endeavors.

<sup>11</sup> Then I looked at all the things that I had done and the energy I had expended in doing them; it was clear that it was all futile and a vexation of the spirit — and there is no real profit under the sun.

<sup>12</sup> Then I turned my attention to appraising wisdom with madness and folly — for what can man who comes after the king do? It has already been done. <sup>13</sup>And I perceived that wisdom excels folly as light excels darkness. <sup>14</sup>The wise man has his eyes in his head, whereas a fool walks in darkness. But I also realized that the same fate awaits them all. <sup>15</sup> So I said to myself: The fate of the fool will befall me also; to what advantage, then, have I become wise? But I concluded that

יבאני קהַלת הַיִיתִי מַלָּה עַל־ישֹרַאַל בִּירוּשלם: יונתתי את־לבי לדרוש ולתור בחבמה על כל־אשר נעשה תחת השמים הוא ועניו בע נתן אלהים לבני האדם לענות בו: יד ראיתי את כל המעשים שנעשו תחת השמש והנה הכל הבל ורעות רוח: מו מעות לא־יובל לתקו וחסרון לא־יוכל להמנות: מודברתי אני עם־לבי לאמר אַני הנה הגדלתי והוספתי חכמה על כל-אשר-היה לפני על-ירושלם ולבי ראה הרבה חכמה ודעת: יואַתנה לבי לַדַעַת חַכמה ודעת הללות ושכלות ידעתי שגם־זה הוא רעיון רום: חבי ברב חכמה רב־בַּעַס וְיוֹסֵיף דָעַת יוֹסֵיף מַכְאוֹב: בא אמרתי אני בּלבי לכה־נַא אַנַסְכַה בַשְמַחָה וּרְאָה בטוב והנה גם־הוא הבל: בלשחוק אמרתי מהולל ולשמחה מה זה עשה: בתרתי בלבי למשור ביין את־בשרי ולבי נהג בחכמה ולאחז בסכלות עד ו אַשֶר אָראָה אָי־וָה טוב לבני האַדַם אַשר יעשוֹ תחת השמים מספר ימי חייהם: דהגדלתי מעשי בניתי לי בתים נטעתי לי כרמים: העשיתי לי גנות ופרדסים ונטעתי בהם עץ כל־פַרי: ועשיתי לי ברכות מים לְהַשָּׁקוֹת מֵהֶם יַעַר צוֹמֶחַ עֵצִים: יְקָנִיתִי עַבָּדִים ושפחות ובני־בית היה לי גם מקנה בקר וצאן הרבה היה לי מכל שהיו לפני בירושלם: חכנסתי לי גם־ כסף וזהב וסגלת מלכים והמדינות עשיתי לי שרים ושרות ותענגות בני האדם שדה ושדות: יוגדלתי והוספתי מכל שהיה לפני בירושלם אף חכמתי עמדה לי: יוכל אשר שאלו עיני לא אצלתי מהם לָא־מַנַּעָתִי אֶת־לָבִּי מַכַּל־שַמחה כּי־לבּי שמח מכּל־עמלי וזה־היה חלקי מכּל־עמלי: אופניתי אני בְּבֶל־מֵעשִי שֵעשוּ יַדִי ובֵעמֵל שֵעמֵלתי לַעשות והנה הַכַּל הָבַל וּרְעוּת רוּח ואין יתרון תחת השמש: יבופַנִיתִי אַנִי לָרָאוֹת חַכָּמָה וְהָוֹלֵלְוֹת וְסַכְלָוֹת כֵּי וֹמַה הַאַבָּם שַיַבוא אַחַרֵי הַמַּלַרְ אַת אַשר־כבר עשוהו: יוראַיתי אַנִי שׁיֵשׁ יִתְרֵוֹן לַחַכְמַה מוַ־הַסְּכְלוּת בִּיתְרָוֹן הָאָוֹר מִן־הַחְשֵׁרְ: יי הָחָכָם עִינַיו בּראשׁוֹ וָהַכָּסִיל בַּחִשַׁרְ הוֹלֵךְ וָיַדַעָתִּי גַם־אָנִי שֲמִקְרֵה אֲחַר יָקֶרֶה אֶת־כָּלֶם:שּ וָאֲמֶּרָתִּי אֲנִׁי בַּלְבִּׁי כַּמקָרָה הַכַּסיל` גַם־אַנִי יָקַרַנִי וָלֵמָה חָבַמְתִּי אַנִי אַז יתַר וִדבַּרְתִּי בִּלְבִּי

world, because — for all their allures — they are fleeting and without value. 2) Man's spiritual essence is eternal and he has a vital role in God's master plan. 3) Human intelligence cannot comprehend God's ways or assimilate all the situations and calculations upon which His justice is based. Only when the Messiah leads the world to perfection will we know why the righteous seem

to suffer while the wicked seem to prosper.

Seen this way, Koheles hardly dampens the festivity of Succos: rather, it deepens our enjoyment of the festival because it helps us focus on what our goals in life should be. And, as in many areas, a clear knowledge of one's goal is half the job of getting there.

this, too, was futility, <sup>16</sup> for there is no comparison between the remembrance of the wise man and of the fool at all, for as the succeeding days roll by, is all forgotten? How can the wise man die like the fool?

17 So I hated life, for I was depressed by all that goes on under the sun, because everything is futile and a vexation of the spirit.

18 Thus I hated all my achievements laboring under the sun, for I must leave it to the man who succeeds me. 19 — and who knows whether he will be wise or foolish? — and he will have control of all my possessions for which I toiled and have shown myself wise beneath the sun. This, too, is futility. 20 So I turned my heart to despair of all that I had achieved by laboring under the sun, 21 for there is a man who labored with wisdom, knowledge and skill, yet he must hand on his portion to one who has not toiled for it. This, too, is futility and a great evil. 22 For what has a man of all his toil and his stress in which he labors beneath the sun? 23 For all his days are painful, and his business is a vexation; even at night his mind has no rest. This, too, is futility!

<sup>24</sup> Is it not good for man that he eats and drinks and shows his soul satisfaction in his labor? And even that, I perceived, is from the hand of God. — <sup>25</sup> For who should eat and who should make haste except me? — <sup>26</sup>To the man who pleases Him He has given wisdom, knowledge and joy; but to the sinner He has given the urge to gather and amass — that he may hand it on to one who is pleasing to God. That, too, is futility and a vexation of the spirit.

3 Everything has its season, and there is a time for everything under the heaven:

| <sup>2</sup> A time to be born        | and a time to die;                |
|---------------------------------------|-----------------------------------|
| a time to plant                       | and a time to uproot the planted. |
| <sup>3</sup> A time to kill           | and a time to heal;               |
| a time to wreck                       | and a time to build.              |
| <sup>4</sup> A time to weep           | and a time to laugh;              |
| a time to wail                        | and a time to dance.              |
| <sup>5</sup> A time to scatter stones | and a time to gather stones;      |
| a time to embrace                     | and a time to shun embraces.      |
| <sup>6</sup> A time to seek           | and a time to lose;               |
| a time to keep                        | and a time to discard.            |
| <sup>7</sup> A time to rend           | and a time to mend;               |
| a time to be silent                   | and a time to speak.              |
| <sup>8</sup> A time to love           | and a time to hate;               |
| a time for war                        | and a time for peace.             |
| <sup>9</sup> What gain, then, has the | e worker by his toil?             |
|                                       |                                   |

<sup>10</sup> I have observed the task which God has given the sons of man to be concerned with: <sup>11</sup> He made everything beautiful in its time; He has also put an enigma into their minds so that man cannot comprehend what God has done from beginning to end.

<sup>12</sup> Thus I perceived that there is nothing better for them than to rejoice and do good in his life. <sup>13</sup> Indeed every man

שֹּגִם־זה הבל: מּ כִּי אִין זכרוון לַחַכַם עם־הַכָּסיל לעולם בשכבר הימים הבאים הכל נשכח ואיר ימות החכם עם־הַכּסיל: ייושנאתי את־החיים בי רע עלי המעשה שנעשה תחת השמש כי־הכל הבל ורעות רוח:יח ושנאתי אני את־בל־עמלי שאני עמל תחת השמש שאניחנו לאדם שיהיה אחרי: יי ומי יודע החכם יהיה או סכל וישלט בכל-עמלי שעמלתי ושחכמתי תחת השמש גם־זה הבל: בוסבותי אני ליאש את־לבי על כל־העמל שעמלתי תחת השמש: מכידיש אדם שעמלו בחכמה ובדעת ובכשרון ולאדם שלא עמל־בּוֹ יתננּוּ חללו גם זה הבל ורעה רבה: כבבי מה הוה לאדם בכל־עמלו וברעיון לבו שהוא עמל תחת השמש: בגבי כל-ימיו מכאובים וכעס ענינו גם-בּלילה לא־שכב לבּוֹ גם־זה הבל הוא: בּר אין־טוֹב באדם שיאכל ושתה והראה את־נפשו טוב בעמלו גם־זה ראיתי אני כי מיד האלהים היא: בהכי מי יאכל ומי יחוש חוץ ממני: כו כי לאדם שטוב לפניו נתן חכמה ודעת ושמחה ולחוטא נתן ענין לאסף ולכנוס לתת לטוב לפני האל הים גם־זה הבל ורעות רוח: ג א לכל זמן ועת לכל־חפץ תחת השמים: בעת ללדת ועת למוּת עת לטׄעת ּוָעַת לַעַקוֹר נַטוּע: 'ג עת להרוג<sup>י</sup> ועת לרפוא עת לפרוץ ועת לבנות: י עת לבכות ועת לשחוק עת ספוד ועת רקוד: הַעָת לְהַשְּלֵיך אַבַנים ועת כנוס אבנים ועת לרחק מחבק: עת לַחבוֹק יעת לבקש ועת לאבֿד ועת להשליה: עת לשמור ֿי עָת לַקּרוּע ועת לתפור עת לחשות וַעֵת לְדַבֵּר: תעת לאהב ועת לשנא ועת שלום: עת מלחמה ּמַה־יִּתְרוֹן הַעוֹשֵּׁה בַּאֲשֵׁר הָוֹא עַמֵל: יְרָאֵיתִי אֱת־יּ הַענין אַשֶּׁר נַתַן אֱלֹהֵים לְבַנִי הַאַרָם לַעַנות בּוּ:יאַ את־ הַכָּל עָשָה יָפֶה בִעתו גַם אֶת־הַעלַם נַתון בִּלְבַם מִבְּלִי אֲשֵׁר לְא־יִמְצֵא הָאַדָּם אֵת־הַמַּעֲשֵׁה אֲשֶׁר־עָשֵׁה ָהָאֱלֹהָים מֵרָאשׁ וְעַד־סְוֹף: יבּ יַדַּעְתִּי כֵּי אֵין טוֹב בַּם כִּי אם־לשמוח ולֵעשות טוב בּחַיֵיו: יינגַם כַּל־הָאַדָם

who eats and drinks and finds satisfaction in all his labor — this is a gift of God.

14 I realized that whatever God does will endure forever: Nothing can be added to it and nothing can be subtracted from it, and God has acted so that [man] should stand in awe of Him.
15 What has been, already exists, and what is still to be, has already been, and God always seeks the pursued.

<sup>16</sup> Furthermore, I have observed beneath the sun: In the place of justice there is wickedness, and in the place of righteousness there is wickedness. <sup>17</sup> I mused: God will judge the righteous and the wicked, for there is a time for everything and for every deed, there.

18 Then I said to myself concerning men: 'God has chosen them, but only to see that they themselves are as beasts.' 19 For the fate of men and the fate of beast — they have one and the same fate: as one dies, so dies the other, and they all have the same spirit. Man has no superiority over beast, for all is futile. 20 All go to the same place; all originate from dust and all return to dust. 21 Who perceives that the spirit of man is the one that ascends on high while the spirit of the beast is the one that descends down into the earth? 22 I therefore observed that there is nothing better for man than to be happy in what he is doing, for that is his lot. For who can enable him to see what will be after him?

4 I returned and contemplated all the acts of oppression that are committed beneath the sun: Behold! Tears of the oppressed with none to comfort them, and their oppressors have the power — with none to comfort them. <sup>2</sup> So I consider more fortunate the dead who have already died, than the living who are still alive; <sup>3</sup> but better than either of them is he who has not yet been, and has never witnessed the evil that is committed beneath the sun.

<sup>4</sup> And I saw that all labor and all skillful enterprise spring from man's rivalry with his neighbor. This, too, is futility and a vexation of the spirit! <sup>5</sup> The fool folds his hands and eats his own flesh. <sup>6</sup> Better is one handful of pleasantness than two fistfuls of labor and vexation of the spirit.

<sup>7</sup> Then I returned and contemplated [another] futility beneath the sun: <sup>8</sup> a lone and solitary man who has neither son nor brother, yet there is no end to his toil, nor is his eye ever sated with riches, [nor does he ask himself,] 'For whom am I toiling and depriving myself of goodness.' This, too, is futility; indeed, it is a sorry task.

<sup>9</sup> Two are better than one, for they get a greater return for their labor. <sup>10</sup> For should they fall, one can lift the other; but woe to him who is alone when he falls and there is no one to lift him! <sup>11</sup> Also, if two sleep together they keep warm, but how can one be warm alone? <sup>12</sup> Where one can be overpowered, two can resist attack: A three-ply cord is not easily severed!

<sup>13</sup> Better is a poor but wise youth than an old and foolish king who no longer knows how to take care of himself;
<sup>14</sup> because from the prison-house he emerged to reign, while even in his reign he was born poor.
<sup>15</sup> I saw all the living that wander beneath the sun throng to the succeeding youth

שיאכל ושתה וראה טוב בכל־עמלו מתת אלהים היא: יר ירעתי בי בל־אשר יעשה האל הים הוא יהיה לעולם עליו אין להוסיף וממנו אין לגרע והאל הים עשה שיראו מלפניו: טו מה־שהיה כבר הוא ואשר להיות כבר היה והאלהים יבקש את־נרדף: ייועור ראיתי תחת השמש מקום הַמִּשְׁפֵּט שַמַה הַרְשַע ומקום הצרק שמה הרשע: יי אמרתי אני בּלבי את־ הצדיק ואת־הַרְשַׁע ישפט האלהים כּי־עת לכל־ חפץ ועל כַּל־הָמַעשה שם: ייי אַמַרתִי אַנִי בִּלבִּי עַל־ האדם לברם האלהים ולראות דברת בני שהם־בהמה המה להם: שכי מקרה בני־הארם ומקרה הבהמה ומקרה אחר להם במות זה בן מות זה ורוח אחר לכל ומותר האבם מן־הַבְּהֶמֶה אֵין כֵּי הַכָּל הבל: בהכל הולר אל־מקום אחר הכל הנה מן־ העפר והכל שב אל־העפר: כאמי יודע רוח בני האַרֶם הַעלֵה הֵיא לְמַעלָה וֹרוֹחַ הַבַּהמָה הַיֹּרֵרת היא למַטָה לַאָרֵץ: בּ וָרָאִיתִי כִּי אֵין טוב מאַשר ישמח האדם במעשיו כי־הוא חלקו כי מי יביאנו לראות במה שיהיה אחריו: דא ושבתי אני ואראה את־כל־ העשקים אַשֶּׁר נַעשִים תַּחַת הַשָּׁמֵשׁ וָהָנָה וֹ הִמְעַת הָעשוּלִים וְאֵין לָהֶם מְנַחֵׁם וּמִיֵּר עִשְׁקִיהם בֹּחַ ואיז לַהַם מַנַחַם: בּ וַשַּבַּחַ אָנֵי אָת־הַמַּתִים שַכְּבַר מֵתוּ מִן־ הַחַיִּים אָשֵר הַמַּה חַיֵּים עָרֶנָה: וַטוֹב' מִשְׁנֵיהֶם אַת אַשר־עַדן לא הַיָה אַשֶּׁר לא־רַאַה אַת־הַפַּעשָה הַרָע אַשֶּׁר נַעֲשָׂה תַּחַת הַשַּׁמֶשׁ: - וְרַאִּיתִי אַנִּי אֶת־כַּל־עַמַּׁל ואָת בּל־בִּשָׁרוֹן הַמַּעשָׁה בִּי הֵיא קנָאַת־אִישׁ מַרֵעָהוּ נַם־זֶה הֶבֶל וּרְעָוּת רְוּחַ: הַהַּפְסִיל חֹבֵק אֵת־יַדַּיוֹ וַאֹבֵל אַת־בַּשַּׁרוּ: יַטוֹב מַלָּא בַף נַחַת מִמֵּלָא חַפְנַיִם עָמֵל וּרְעוּת רְוֹחַ: וּוְשַׁבָתִּי אַנֵי וַאַרְאָה הַבֶּל תַּחַת הַשַּׁמִשׁ: ַרָּע אֶחָר וֹאֵין שַנִּי גַּם בַּן וָאָח אֵין־לוֹ וְאֵין קֵץ לְכַל־ עַמַלוֹ גַם־עִינוֹ [עיניו כּ ] לא־תַשְׂבַע עשַׁר וּלְמִי וּ אַני עַמֵּל וּמִחַפֶּר אָת־נַפִּשִׁי מִטּוֹבָה גַם־זֵה הַבֵּל וִעְנַיַן רַע הָוּא: • טוֹבִים הַשָּׁנָיֵם מִן־הָאָחָר אֲשֵׁר יֵשׁ־לַהֵם שַּׁבַר טוב בַעַמַלַם: יבָּי אִם־יִפּׁלוּ הָאָחַר יַקִים אַת־חַבְרוּ ואַילו הָאָחַר שִיפּל וְאֵין שְנֵי לַהַקִּימִו: יאַנָּם אָם־ יַּנְאָם־ נְחָם לָהָם וּלְאָחָר אֵיךְ יָחָם: יַּנְאָם־ יִתִקפוֹ הָאֶחָר הַשְׁנֵיִם יַעַמְרוּ נֵגָרוּ וְהַחוּטֹ הַמְשְׁלֵּשׁ לְא במְהַרָה ינָּתֵק: «טוֹב יֵלֵר מִסְבֵּן וִחָבָם מִמֵּלֵרְ זַקַוֹ וֹכַסִיל אַשֶּׁרלָא־יַדַע לְהַזָּהָר עוֹד: יי בֵּי־מבֵּית הַסוּרִים יצא למלך כי גם במלכותו נולד רש: טראיתי את־ בַּל־הַחַיִּים הַמִּהַלְבִים מַחַת הַשָּׁמֶשׁ עָם הַיֵּלֶר הַשְּׁנִי

who steps into his place. <sup>16</sup> There is no end to the entire nation, to all that was before them; similarly the ones that come later will not rejoice in him. For this, too, is futility and a vexation of the spirit.

17 Guard your foot when you go to the House of God; better to draw near and hearken than to offer the sacrifices of fools, for they do not consider that they do evil.

5 Pe not rash with your mouth, and let not your heart be hasty to utter a word before God; for God is in heaven and you are on earth, so let your words be few. <sup>2</sup> For a dream comes from much concem, and foolish talk from many words.

<sup>3</sup> When you make a vow to God, do not delay paying it, for He has no liking for fools; what you vow, pay. <sup>4</sup> Better that you do not vow at all than that you vow and not pay. <sup>5</sup> Let not your mouth bring guilt on your flesh, and do not tell the messenger that it was an error. Why should God be angered by your speech and destroy the work of your hands? <sup>6</sup> In spite of all dreams, futility and idle chatter, rather: Fear God!

If you see oppression of the poor, and the suppression of justice and right in the State, do not be astonished at the fact, for there is One higher than high Who watches and there are high ones above them.

<sup>8</sup> The advantage of land is supreme; even a king is indebted to the soil.

<sup>9</sup> A lover of money will never be satisfied with money; a lover of abundance has no wheat. This, too, is futility! <sup>10</sup> As goods increase, so do those who consume them; what advantage, then, has the owner except what his eyes see? <sup>11</sup> Sweet is the sleep of the laborer, whether he eats little or much; the satiety of the rich does not let him sleep.

<sup>12</sup> There is a sickening evil which I have seen under the sun: riches hoarded by their owner to his misfortune, <sup>13</sup> and he loses those riches in some bad venture. If he begets a son, he has nothing in hand. <sup>14</sup> As he emerged from his mother's womb, naked will he return, as he had come; he can salvage nothing from his labor to take with him. <sup>15</sup>This, too, is a sickening evil: Exactly as he came he must depart, and what did he gain by toiling for the wind? <sup>16</sup> Indeed, all his life he eats in darkness; he is greatly grieved, and has illness and anger.

<sup>17</sup> So what I have seen to be good is that it is suitable to eat and drink and enjoy pleasure with all one's labor that he toils beneath the sun during the brief span of his life that God has given him, for that is his lot. <sup>18</sup> Furthermore, every man to whom God has given riches and possessions and has given him the power to enjoy them, possess his share and be happy in his work: this is the gift of God. <sup>19</sup> For he shall remember that the days of his life are not many, while God provides him with the joy of his heart.

6 There is an evil I have observed beneath the sun, and it is prevalent among mankind: <sup>2</sup> a man to whom God has given riches, wealth and honor, and he lacks nothing that the heart could desire, yet God did not give him the power to enjoy it; instead, a stranger will enjoy it. This is futility

אַשַר יַעַמָר תַּחָתַּיו: יי אֵין־קץ לכל־העם לכל אשר־ היה לפניהם גם האחרונים לא ישמחורבו כי־גם־זה הבל ורעיון רוח: יו שמר רגלה [רגליר כ׳] בַּאַשֵּר תַּלֶּהְ אל-בית האלהים וקרוב לשמע מתת הכסילים זבח בי־אינם יודעים לעשות רע: ה אאל־תבהל על־פיף ולבר אל-ימהר להוציא דבר לפני האלהים כי האלהים בשמים ואתה על-הארץ על-כן יהיו דבריה מעטים: בכי בא החלום ברב עניו וקול כסיל ברב דברים: גבַאַשֶר תַּדֹּר נַבֵּר לַאלֹהִים אַל־תאחר לשלמו כי אין חפץ בכסילים את אשר־תדר שלם: רטוב אשר לא־תדר משתדור ולא תשלם: האל־ תתן את־פִּידְ לַחֲטֵיא את־בַּשַרְדְּ ואל־תאמר לפני הַמַּלְאַרְ כֵּי שָגַגָה הֵיא לַמַה יִקצף הַאַלהים על־כולר וָחָבֵּל אֶת־מֵעשׁה יָדֵיף: וּכִּי בִּרָב חַלמוֹת וַהַבַּלִּים ורברים הרבה כי את־האלהים ירא: ואם־עשק רש וגול משפט וצדק תראה במדינה אל-תתמה על-החפץ כי גבה מעל גבה שמר וגבהים עליהם: הויתרון ארץ בכל הוא [היא כן מלך לשרה נעבר: שאהב בפסף לא־ישבע בפף ומי־אהב בהמון לא תבואה גם זה הבל: ברבות הטובה רבו אוכליה ומה־פשרון לבעליה כי אם־ראות [ראית כ׳] עיניו: אַמתוּקַה שָׁנַת הַעבָּר אַם־מַעַט וָאַם־הַרבַּה יאכַל אַ וָהַשַּבַע לֵעַשִּׁיר אָינֵנוּ מַנֵּיחַ לוֹ לִישִוּן: יב יֵשׁ רַעַה חוֹלָה רַאָיתִי תַּחַת הַשַּׁמִשׁ עשר שמור לבעליו לָרַעַתוֹ: עּוָאַבַר הַעִשָּׁר הַהוּא בְּעַנַיַן רֵע וְהוּלִיר בָּן ואין בַּיַרוֹ מאומה: יַּ כַּאשר יַצא מבּטן אמו ערום ישוב ללכת כשבא ומאומה לא־ישא בעמלו שילר בְּיַרוֹ: שּוְגַם־זֹה רַעָה חולָה כּל־עמת שבּא כּן ילר ומַה־יִתְרוֹן לוֹ שֵׁיָעַמִל לַרוּחַ: שֹּגָם כַּל־יַמֵיו בַּחשַׁרְ יאבל וָבַעַס הַרְבָּה וְחַלִּיוֹ וַקצף: יי הנוֹה אשר־ראיתי אַנִי טוֹב אַשר־יִפה לאכול וולשתות ולראות טובה בְּכָל־עֲמָלִוּ וּ שִׁיָּעַמָל הַחַת־הַשְּׁמֵש מִסְפֵּר יִמֵי־חַיַּוּ אַשֵר־נָתַן־לָוֹ הָאֱלֹהָים כִּי־הָוֹא חַלְקוֹ: יוּ גַם כַּל־ הָאָרָם אָשֶר נָתַן לו הָאֵל הִים ע שַר וּנַכַסים והשליטו לֶאֶכָל ממֵנוֹ וַלָשֵאת אֶת־חֶלְקוֹ וַלְשָמח בַּעַמְלוּ וֹה מַתַּת אֱלֹהָים הֵיא: יּיכַבִּי לָא הַרְבָּה יָזְבְּר אֱת־יִמֵי חַיַּיִוּ בְּי הָאֱלֹהַים מַעַנָה בִּשִּׁמְחַת לְבָּוּ: וּ אַנָשׁ רַעַּה אֲשֵׁר רָאָיתִי תַּחַת הַשָּׁמֶשׁ וְרַבֵּה הָיא עַל־הַאַרֵם: בּאַישׁ אַשֶר יִתֵּן־לָוֹ הָאֱלֹהִים עُשֶׁר וֹנְכַסִים וֹכַבוֹר ואיננוּ חָסֵר לְנַפִּשְׁוֹ וֹ מִכָּל אֲשֶׁר־יַתְאַנָה וַלְא־יַשׁלִיטנוּ הָאֵלהִים לֵאַכִּל ממֶנוּ כֵּי אִישׁ נָכְרֵי יְאכְלֵנוּ זֵה הַבֵּל

and an evil disease. <sup>3</sup> If a man begets a hundred children and lives many years — great being the days of his life — and his soul is not content with the good — and he even is deprived of burial; I say: the stillborn is better off than he. <sup>4</sup> Though its coming is futile and it departs in darkness, though its very name is enveloped in darkness, <sup>5</sup> though it never saw the sun nor knew it; it has more satisfaction than he. <sup>6</sup> Even if he should live a thousand years twice over, but find no contentment — do not all go to the same place?

All man's toil is for his mouth, yet his wants are never satisfied. What advantage, then, has the wise man over the fool? What (less) has the pauper who knows how to conduct himself among the living? Better is what the eyes see than what is imagined. That, too, is futility and a vexation of the spirit.

10 What has been was already named, and it is known that he is but a man. He cannot contend with one who is mightier than he. 11 There are many things that increase futility; how does it benefit man? 12 Who can possibly know what is good for man in life, during the short span of his futile existence which he should consider like a shadow; who can tell a man what will be after him beneath the sun?

7 A good name is better than good oil, and the day of death than the day of birth.

<sup>2</sup> It is better to go to the house of mourning than to go to a house of feasting, for that is the end of all man, and the living should take it to heart.

<sup>3</sup> Grief is better than gaiety — for through a sad countenance the heart is improved. <sup>4</sup> The thoughts of the wise turn to the house of mourning, but the thoughts of a fool to the house of feasting.

<sup>5</sup> It is better to listen to the rebuke of a wise man than for one to listen to the song of fools, <sup>6</sup> for like the crackling of thorns under a pot, so is the laughter of the fool; <sup>7</sup> for oppression makes the wise foolish, and a gift corrupts the heart.

<sup>8</sup> The end of a matter is better than its beginning; patience is better than pride. <sup>9</sup> Do not be hastily upset, for anger lingers in the bosom of fools.

<sup>10</sup> Do not say, 'How was it that former times were better than these?' For that is not a question prompted by wisdom.

11 Wisdom is good with an inheritance, and a boon to those who see the sun, 12 for to sit in the shelter of wisdom is to sit in the shelter of money, and the advantage of knowledge is that wisdom preserves the life of its possessors.

<sup>13</sup> Observe God's doing! For who can straighten what He has twisted? <sup>14</sup> Be pleased when things go well, but in a time of misfortune reflect: God has made the one as well as the other so that man should find nothing after Him.

<sup>15</sup> I have seen everything during my futile existence: Sometimes a righteous man perishes for all his righteousness, and sometimes a wicked man endures for all his wickedness. <sup>16</sup> Do not be overly righteous or excessively wise: why be left desolate? <sup>17</sup> Be not overly wicked nor be a fool: why die before your time? <sup>18</sup> It is best to grasp the one and not let go of the other; he who fears God performs them all. <sup>19</sup> Wisdom strengthens the wise more than ten rulers who are in the city. <sup>20</sup> For there is no man so wholly righteous on earth that he [always] does good and never sins.

וחלי רע הוא: גאם־יוֹליד אישׁ מאָה ושׁנים רבּוֹת יחיה ורב ו שיהיו ימי־שַנִיוֹ ונפשוֹ לא־תשבע מו־ הטובה וגם־קבורה לא־הַיְתָה לוֹ אַמַרתי טוב ממנו הנפל: רבי בהבל בא ובחשר ילר ובחשר שמו יבפה: הגם־שמש לא־ראה ולא ירע נחת לוה מוה: וואלו חיה אלף שנים פעמים וטובה לא ראה הלא אל-מקום אחר הכל הולר: וכל-עמל האדם לפיהו וגם־הנפש לא תמלא: חבי מה־יותר לחכם מן־ הכסיל מה לעני יודע להלך נגד החיים: יטוב מראה עינים מהלר־נפש גם־זה הבל ורעות רוח: מה־שהיה כבר נקרא שמו ונודע אשר־הוא אַרָם. ולא־יוכל לדיו עם שַתַקיף [שהתקיף כ׳] מְמֵנוּ: יא כֵּי יש־דְּבַרִים הַרְבֵּה מַרבִּים הַבֶּל מַה־יֹתֵר לַאַרַם: יּבּבִּי מי־יורש מה-טוב לאַרֶם בַּחַיִּים מִסְפַּר יִמִי־חַיֵּי הָבְלוּ ויעשם בַּצל אַשֶר מִי־יַגִּיד לַאַלַם מַה־יַּהְיֵה אַחַרִיו ז א טוב שם משמן ָטוֹב וְיָוֹם הַמַּׁנֵת מִיּוֹם הָנֵּלְדִוֹ: בּטוֹב לַלְכת אל־בּית־ אבל מלכת אל-בית משתה באשר הוא סוף כל-האדם והחי יתו אל-לבו: גטוב כעס משחוק כי-ברע פַנִים יִיטַב לֶב: דְ לֵב חַכַמִים בְּבֵית אֶבֶל וְלֵב בְּסִילֵים בּבית שמחה: הּטוֹב לשָמעַ גַּעַרַת חַבַם מַאַישׁ שׁמַעַ שיר בַּסִילֵים: וּבַּי בָקוֹל הַסִּירִים מַחַת הַסִּיר בֵּן שְחַק הכסיל וגם־זה הבל: זכי העשק יהולל חכם ויאבר את־לב מתנה: חטוב אחרית דבר מראשיתו טוב אַרְרְ־רוֹחַ מגַבָה־רוֹחַ: טאַל־תבהל בּרוֹחַךְ לכעוֹס כי כעס בחיק כסילים ינוח: יאל־תאמר מה היה שהַנַּמִים הַראשנִים הַיוּ טובים מאלה כִּי לא מחכמה שַאַלתַ עַל־זֵה: א טובה חַכמה עם־נַחַלָה ויתר לראי הַשָּמש: יב כִּי בָּצֵל הַחַכְמָה בַּצל הכַסף ויתרון דְּעת הַחַבְמָה תַּחַיֵּה בְעַלֵיהַ: ייִרְאָה אָת־מֵעֲשֶׁה הָאֵלֹהִים בֵּי מֵי יוּכַל לְתַלָּן אָת אָשֶׁר עוּתוֹ: יַ בִּיוֹם טוֹבַה הֵיֵה בְטוֹב וּבְיָוֹם רַעָה רָאָה גַּם אַת־זֵה לְעָמַת־זֵה עשה האלהים על דברת שלא ימצא האדם אחריו מאומה: ש את־הַכּל רַאִיתִי בִּימִי הַבלי יש צדיק אבר בּצִדְקוֹ וְיֵשׁ רַשַּׁע מַאַרֵיךְ בָּרַעַתוֹ: יי אַל־תָהֵי צַדִּיק הַרְבֶּה וְאַל־תִּתְחַבָּם יוֹתֵר לֻמַה תִּשוֹמֵם: אַל־תִּרְשַׁע הַרְבָּה וְאַל־תִּהֵי סָבָל לַמַה תַמִּוּת בִּלְא ייּאַל־תִּרְשַׁע הַרְבָּה וְאַל־תִּהֵי סָבָל לַמַה תַמִּוּת בִּלְא עתֶּך:יחַ טוב אַשֶר תֵאָחוֹ בַּוֹה וְגַם־מְוָה אַל־תַּנַח אַת־ יָבֶךְ כִּי־יָרֵא אֱלֹהָים יָצֵא אֶת־כָּלַם: יי הַחַכְמָה תַעז לֶחָבָם מֵעַשַּׁרָה שַלִּיטִים אֲשֵׁר הַיִּוֹ בַּעֵיר: בּכִּי אַרְם אָין צַדָּיק בָּאָרֶץ אַשֵּׁר יַעֲשָׁה־טִוֹב וַלְא יַחֲטַא:

21 Moreover, pay no attention to everything men say, lest you hear your own servant disparaging you, <sup>22</sup>for your own conscience knows that many times you yourself disparged others.

<sup>23</sup> All this I tested with wisdom; I thought I could become wise, but it is beyond me. <sup>24</sup> What existed is elusive; and so very deep, who can fathom it? <sup>25</sup>So I turned my attention to study and probe and seek wisdom and reckoning, and to know the wickedness of folly, and the foolishness which is madness:

<sup>26</sup> And I have discovered more bitter than death: the woman whose heart is snares and nets; her arms are chains. He who is pleasing to God escapes her but the sinner is caught by her.

<sup>27</sup> See, this is what I found, said Koheles, adding one to another to reach a conclusion, <sup>28</sup> which yet my soul seeks but I have not found. One man in a thousand I have found, but one woman among them I have not found. <sup>29</sup> But, see, this I did find: God has made man simple, but they sought many intrigues.

8 W ho is like the wise man? and who knows what things mean? A man's wisdom lights up his face, and the boldness of his face is transformed.

<sup>2</sup> I counsel you: Obey the king's command, and that in the manner of an oath of God. <sup>3</sup> Do not hasten to leave his presence, do not persist in an evil thing; for he can do whatever he pleases. <sup>4</sup> Since a king's word is law, who would dare say to him, 'What are you doing?' <sup>5</sup> He who obeys the commandment will know no evil; and a wise mind will know time and justice. <sup>6</sup> For everything has its time and justice, for man's evil overwhelms him. <sup>7</sup> Indeed, he does not know what will happen, for when it happens, who will tell him?

<sup>8</sup> Man is powerless over the spirit — to restrain the spirit; nor is there authority over the day of death; nor discharge in war; and wickedness cannot save the wrongdoer.

<sup>9</sup> All this have I seen; and I applied my mind to every deed that is done under the sun: there is a time when one man rules over another to his detriment.

<sup>10</sup> And then I saw the wicked buried and newly come while those who had done right were gone from the Holy place and were forgotten in the city. This, too, is futility! <sup>11</sup> Because the sentence for wrong-doing is not executed quickly — that is why men are encouraged to do evil, <sup>12</sup> because a sinner does what is wrong a hundred times and He is patient with him, yet nevertheless I am aware that it will be well with those who fear God, those that show fear before Him, <sup>13</sup> and that it will not be well with the wicked, and he will not long endure — like a shadow — because he does not fear God.

<sup>14</sup> There is a futility that takes place on earth: Sometimes there are righteous men who are treated as if they had done the deeds of the wicked; and there are wicked men who are treated as if they had done the deeds of the righteous. I declared, this, too, is vanity.

<sup>15</sup> So I praised enjoyment, for man has no other goal under the sun but to eat, drink and be joyful; and this will accompany him in his toil during the days of his life which God has given בא גם לכל-הדברים אשר ידברו אל-תתו לבּד אשר לא־תשמע את־עבדה מקללה: כבכי גַם־פַּעָמֵים רבות ידע לבר אשר גם־אַת קַלַלַת אַחֶרִים: בּגַּכַּל־ זה נסיתי בחכמה אמרתי אחכמה והיא רחוקה ממני: כד בחוק מה־שַהַיה ועמק ו עמק מי ימצאנו: פהסבותי אני ולבי לדעת ולתור ובקש חכמה וְחַשְּבִּוֹן וְלַדֵּעַת בַשַע בַּסֵל וְהַסְּכלוּת הוֹללוֹת: בומוצא אני מר ממות את־האשה אשר־היא מצודים וחרמים לבה אַסורים יַדֵיהַ טוב לפְנֵי האלהים ימלט ממנה וחוטא ילכד בה: בוראה זה מצאתי אמרה קהלת אחת לאחת למצא חשבון: בחאשר עוד בקשה נפשי ולא מצאתי אדם אחר מאלף מצאתי ואשה בכל־אלה לא מצאתי: כט לבד ראה זה מצאתי אשר עשה האלהים את־האדם יַשַר וָהָמָה בָקשׁוּ חָשָׁבֹנָוֹת רַבִּים: חֹא מֵי כְּהַחַבְּבֹם וּמִי יודע פשר דבר חכמת אדם תאיר פניו ועז פניו ישנא: באני פי־מלך שמר ועל דברת שבועת אלהים: גאל־תבהל מפניו תלך אַל־תַעמד בַּדְבַר רע כּי כַּל־אַשֵּׁר יַחַפּּץ יַעשַה: רבּאַשֶּׁר דְּבַר־מֵלֶּךְ שלטון ומי יאמר־לו מה־תעשה: - שומר מצוה לא יַדע דַבַר רַע ועת וּמִשְׁפָּט יַדַע לֵב חַבַם: יְבֵּי לְכַל־ ָהֶפֶץ יֵשׁ עֵת וּמִשְׁפֵּט כֵּי־רַעַת הַאַדָם רַבָּה עַלֵיו: ּ כֵּי־ הַעַת הַאַדָם בַבָּה עַלֵיו: אַינַנוּ יֹדֵעַ מַה־שַׁיֵּהָיָה כָּי כַּאַשֵׁר יַהְיֵּה מִי יַגִּיד לְוֹ: רוח ואין אַבֶּם שַׁלֵּיט בַּרוח לְכַלוֹא אַת־הַרוח ואין האין אַבָּם שַׁלֵּיט בַּרוח לַכַלוֹא שָׁלְטוּן בִּיִּוֹם הַפַּוֹנֵת וְאֵין מִשְּׁלַחַת בַּמּלחַמַה ולֹא־ יִמַלֵּט רָשַׁע אָת־בָּעַלֵיו: עּאָת־כַּל־זָה רַאִיתִי וְנַתוֹן את־לבי לכל־מעשה אשר נעשה תחת השמש עת אָשֶׁר שַלֵט הָאַבֶם בָּאַבַם לָרֵע לִוּ: וּבָבַוֹ רַאָּיתוּ רְשַׁעִים קברים ובאו וממקום קרוש יהלכו וישתכחו בַעיר אַשֶּׁר בַּן־עַשוּ גַם־זָה הַבַל: אַשְּׁר אין־נעשה פַתְגָּם מַעֲשֵה הָרָעָה מְהֶרָה עַל־בַּוֹ מַלֵּא לֵב בּני־ האַבם בַּהָם לַעשות בע: יכּ אַשר חטא עשה בע מאַת וּמָאַרִיךְ לָּוֹ כָּי גַּם־יוֹדֵעַ אַנִי אַשֵּׁר יַהְיֵה־טוֹב' לִירְאֵי הָאֶלהִים אָשֶר יִירָאוּ מִלְפַנִיוּ: ייַנְטוֹב לְא־יְהִיה ַלֶרָשָׁע וַלְא־יַאַרֶיךְ יַמִים כַּצֵל אֲשֵׁר אֵינַנוּ יַרָא מִלְפַנֵי אַלהַים: ייַ יָש־הֶּבֶלֹ אָשֵר נַעֲשֵה עַל־הַאָּרֵץ אַשרוּיִשׁ צַדִּילִים אֲשֶׁר מַגִּיעַ אֱלֶהֶם כָּמַעֲשֶׁה הַרְשַׁעִים וְיֵשׁ רְשָּׁעִים שַּמַגִּיעַ אֱלֶהָם כָּמַעשָה הַצַּדִּיקִים אַמַּרְתִּי שַנָּם־זֶה הָבֶל: שוִשְבַּחַתִּי אַנִי אַת־הַשְּמחה אַשְׁר אַין־טִוב לֵאַדָם תַחַת הַשְּׁמֵש כֵּי אִם־לֵאֵכל וִלְשְׁתוֹת וְלִשְׁמִוֹחַ וִהוֹא יִלְוֵנוּ בַעֲמֵלוֹ יְמֵי חַיַּיוֹ אֲשֶׁר־נַתַן־לְוֹ

him beneath the sun.

<sup>16</sup> When I set my mind to know wisdom and to observe the activity which takes place on earth — for even day or night its eyes see no sleep. — <sup>17</sup> And I perceived all the work of God. Indeed, man cannot fathom the events that occur under the sun, inasmuch as man tries strenuously to search, but cannot fathom it. And even though a wise man should presume to know, he cannot fathom it.

**9** <sup>1</sup> For all this I noted and I sought to ascertain all this: that the righteous and the wise together with their actions are in the hand of God; whether love or hate man does not know; all preceded them.

<sup>2</sup> All things come alike to all; the same fate awaits the righteous and the wicked, the good and the clean and the unclean, the one who brings a sacrifice and the one who does not. As is the good man, so is the sinner; as is the one who swears, so is the one who fears an oath.

<sup>3</sup> This is an evil about all things that go on under the sun: that the same fate awaits all. Therefore, the heart of man is full of evil; and madness is in their heart while they live; and after that, they go to the dead.

<sup>4</sup> For he who is attached to all the living has hope, a live dog being better than a dead lion. <sup>5</sup> For the living know that they will die, but the dead know nothing at all; there is no more reward for them, their memory is forgotten. <sup>6</sup> Their love, their hate, their jealousy have already perished — nor will they ever again have a share in whatever is done beneath the sun.

<sup>7</sup> Go, eat your bread with joy and drink your wine with a glad heart, for God has already approved your deeds. <sup>8</sup> Let your garments always be white, and your head never lack oil.

<sup>9</sup> Enjoy life with the wife you love through all the fleeting days of your life that He has granted you beneath the sun, all of your futile existence; for that is your compensation in life and in your toil which you exert beneath the sun. <sup>10</sup> Whatever you are able to do with your might, do it. For there is neither doing nor reckoning nor knowledge nor wisdom in the grave where you are going.

<sup>11</sup> Once more I saw under the sun that the race is not won by the swift; nor the battle by the strong, nor does bread come to the wise, riches to the intelligent, nor favor to the leamed; but time and death will happen to them all. <sup>12</sup>For man does not even know his hour: like fish caught in a fatal net, like birds seized in a snare, so are men caught in the moment of disaster when it falls upon them suddenly.

<sup>13</sup> This, too, have I observed [about] wisdom beneath the sun, and it affected me profoundly:

<sup>14</sup> There was a small town with only a few inhabitants; and a mighty king came upon it and surrounded it, and built great siege works over it. <sup>15</sup> Present in the city was a poor wise man who by his wisdom saved the town. Yet no one remembered האלהים תחת השמש: מיכאשר נתתי את־לבּי לַבעת חכמה ולראות את־העניו אַשר נעשה על־ הארץ כי גם ביום ובלילה שנה בעיניו איננו ראה: יוראיתי את־כל־מעשה האלהים כי לא יוכל האדם למצוא את־המעשה אשר נעשה תחת־ השמש בשל אשר יעמל האדם לבקש ולא ימצא וגם אם־יאמר החכם לַרַעת לא יוכל למצא: ט א פי את־כל־זה נתתי אל־לבי ולבור את־כל־זה אשר הצדיקים והחכמים ועבדיהם ביד האלהים גם־אהבה גם־שנאה אין יורע הארם הכל לפניהם: ב הכל כאשר לכל מקרה אחד לצדיק ולרשע לטוב ולטהור ולטמא ולזבח ולאשר איננו זבח כטוב בחטא הנשבע כאשר שבועה ירא: נזה ו רע בכל אשר נעשה תחת השמש כי מקרה אחד לכל וגם לב בני־האדם מלא־רַע והוֹלְלוֹת בַּלְבַבֶּם בחייהם ואחריו אל־הַמּתִים: רַכִּי־מִי' אַשֶּׁר יִחְבַּׁר [יבחר כן אל כל־החיים יש בשחון כי־לכלב חי הוא טוב מן־הַאַריַה הַמֶּת: הַכֵּי הַחַיִּים יוֹדְעִים שַׁיַמְתוּ והמתים אינם יודעים מאומה ואין־עוד להם שכר פי נשפח זכרם: וגם אהָבַתָּם גַּם־שָׂנָאַתַם גַּם־קּנָאַתַם בבר אבדה וחלק איז־להם עוד לעולם בכל אשר־ נעשה תחת השמש: ילר אכל בשמחה לחמר ושתה בלב־טוב יינף כי כבר רצה האלהים את־ ַמַעֲשֵׂיך: תַּכָּל־עֵּת יָהִיוּ בָגָדֵיך לְבָנִים וִשְׁמֵן עַל־ רָאשַׁךּ אַל־יַחָסַר: יּרָאָה חַיִּים עם־אַשַּׁה אֲשָׁר־ אהבת כל־ימי חיי הבלף אשר נתן־לר תחת השמש כל ימי הבלה כי הוא חלקה בחיים ובעמלה אשר־ אַתָּה עמל תַּחָת השמש: יבל אשר תמצא ידר לַעשות בַּכַחַך עשה כִּיֹּ אֵין מַעשה וחשבון ודעת וַחַכַמַה בִּשָּאול אָשֵר אַתָּה הלֵך שָׁמָה: אַ שַּׁבַתִּי וָרָאָה תַחַת־הַשָּׁמֶש בֵּי לֹא לַקַלָּים הַמֶּרוֹץ וַלֹא לַגַּבּוֹרֵים הַמֶּלְחַמָּה וֹנֵגם לא לחכמים לחם וגם לְא לַנְבנִים עשר וְגָם לָא לַיִּרְעִים חֶן כִּי־עֵת וַפָּגַע יַקְרָה אֶת־כָּלֶם: יַּבְּכִּי גַּם לא־יַדְע האדם את־עתו בַּרָגִים שַנֵּאֲחָזִים בִּמְצוֹרָה רַעָּה וְכַּצְפֵּרִים הַאֲחָזִוֹת בַּפֶּח בָּהֶם יִוּקשִים בְּנֵי הָאַרֶּם לְעַת רַעַה בְּשַתּפּוּל עַלֵּיהָם פָּתִאָם: תּגָּם־זָה רַאִיתִי חַכַמַה תַּחַת הַשַּׁמשׁ וגדולה היא אלי: יי עיר קטנה ואנשים בה מעט וּבָא־אֵלֵיהָ מֵלֶךְ גַּרוֹל וְסַבָב אֹתֶה וּבַנַה עַלֵּיהַ מצורים גדלים: שומצא בַה איש מסבּן חַבַּם וּמַלַט־הָוּא אֵת־הָעִיר בָּחָכָמָתוּ וָאַדַם לָא זַכַּר אֵת־

that poor man. <sup>16</sup> So I said: Wisdom is better than might, although a poor man's wisdom is despised and his words go unbeeded.

<sup>17</sup> The gentle words of the wise are heard above the shouts of a king over fools, <sup>18</sup>and wisdom is better than weapons, but a single roque can ruin a great deal of good.

10 Dead flies putrefy the perfumer's oil; a little folly outweichs wisdom and honor.

<sup>2</sup> A wise man's mind [tends] to his right; while a fool's mind [tends] to his left. <sup>3</sup> Even on the road as the fool walks, he lacks sense, and proclaims to all that he is a fool.

<sup>4</sup> If the anger of a ruler flares up against you, do not leave your place, for deference appeases great offenses.

<sup>5</sup> There is an evil which I have observed beneath the sun as if it were an error proceeding from the ruler: <sup>6</sup> Folly is placed on lofty heights, while rich men sit in low places. <sup>7</sup> I have seen slaves on horses and nobles walking on foot like slaves.

<sup>8</sup> He who digs a pit will fall into it, and he who breaks down a wall will be bitten by a snake. <sup>9</sup> He who moves about stones will be hurt by them; he who splits logs will be endangered by them.

10 If an axe is blunt and one has not honed the edge, nevertheless it strengthens the warriors. Wisdom is a more powerful skill.

11 If the snake bites because it was not charmed, then there is no advantage to the charmer's art.

12 The words of a wise man win favor, but a fool's lips devour him. 13 His talk begins as foolishness and ends as evil madness. 14 The fool prates on and on, but man does not know what will be; and who can tell what will happen after him?

 $^{15}$  The toil of fools exhaust them, as one who does not know the way to town.

<sup>16</sup> Woe to you, O land, whose king acts as an adolescent, and whose ministers dine in the moming. <sup>17</sup> Happy are you, O land, whose king is a man of dignity, and whose ministers dine at the proper time — in strength and not in drunkenness.

<sup>18</sup> Through slothfulness the ceiling sags, and through idleness of the hands the house leaks.

<sup>19</sup> A feast is made for laughter, and wine gladdens life, but money answers everything.

<sup>20</sup> Even in your thoughts do not curse a king, and in your bed-chamber do not curse the rich, for a bird of the skies may carry the sound, and some winged creature may betray the matter.

11 Send your bread upon the waters, for after many days you will find it. 2 Distribute portions to seven, or even to eight, for you never know what calamity will strike the land.

<sup>3</sup> If the clouds are filled they will pour down rain on the earth; if a tree falls down in the south or the north, wherever the tree falls, there it remains. <sup>4</sup> One who watches the wind will never sow, and one who keeps his eyes on the clouds will never reap. <sup>5</sup> Just as you do not know the way of the wind, nor the nature of the embryo in a pregnant stomach, so can you never know the work of God Who makes everything. <sup>6</sup> In the moming sow your seed and in the evening do not be idle, for you cannot know which will succeed: this or that; or whether both

האיש המסכן ההוא: ייואמרתי אני טובה חכמה מגבורה וְחַכמת הַמּסכּן בּזוּיַה וּדבריו אינם נשמעים: יודברי חכמים בנחת נשמעים מזעקת מושל בכסילים: יחטובה חכמה מכלי קרב וחוטא אַחר יאַבר טובה הַרְבָּה: י אַ זְבוּבֵי מַנֵת יַבְאֵישׁ יַבִּיעַ שמו רוקח יקר מחכמה מכבוד סכלות מעט: בלב חבם לימינו ולב כסיל לשמאלו גוגם בדרך בשסכל וכשהסכל כין הלך לבו חסר ואמר לכל סכל הוא: ראם־רוח המושל תעלה עליה מקומה אל־ תנח כי מרפא יניח חטאים גדולים: היש רעה ראיתי תַחַת הַשַּמש כִשנגַה שִיצא מלפני השליט: ונתן הסכל במרומים רבים ועשירים בַשַּׁפַל יַשַבוּ: ראיתי עבדים על־סוּסים ושרים הלכים כעבדים על־הארץ: חחפר גומץ בו יפול ופרץ גדר ישכנו נחש: מסיע אבנים יעצב בַּהָם בּוֹקַע עצים יַסְכָן בם: • אם־קהה הבַּרוֹל והוא לא־פַנים קלַלָּל וַחַיַלִים יגבר ויתרון הכשיר חכמה: אם־ישֹׁךְ הנָחשׁ בלוא־לחש ואין יתרון לבעל הלשון: יב דברי פי־ חכם חן ושפתות כסיל תבלענו: ינתחלת דברים פיהו סכלות ואחרית פיהו הוללות רעה: יי והסכל יַרַבָּה רַבַרים לא־יַדַע הַאַרַם מָה־שִׁיהיה ואשר יהיה מאחריו מי יגיד לו: שעמל הכסילים תיגענו אָשֵר לְא־יַדֵע לַלֶּכֶת אֱל־עִיר: ייּ אִי־לַךְ אָרֵץ שַמַּלְבֵּרְ נַעַר ושַרֵיךְ בַּבּקר יאכלו: ייאשריך ארץ שַׁמַּלְבֵּרְ בַּן־חוֹרִים וְשַׁרִירְ בַּעַת יאבלו בִּגְבוֹרָה וְלְא בַשָּׁתֵי: חַבַּעצַלְתַּיִם יִמַּךְ הַמְּקָרֵה וּבְשִׁפְלִוּת יַדַיִם יָרַלְף הַבַּיִת: עּלְשָׁחוֹק עשִׁים לחם וייון ישמח חיים יְהַבֶּסֶף יָצְגָה אֶת־הַכְּל: בגַם בְּמַדֶּעַךְ מֵלֵךְ אַל־ תַקַלֵּל ובְחַרָרֵי מִשְבַבְּךְ אַל־תַקַלל עשיר כּי עוף הַשַּׁמַיִם יוֹלֵיך אַת־הַקוֹל ובַעַל בְּנַפַים וְהכנפים כ׳ן יַגִיר דָבָר: יא אשַלַח לַחַמָּך עַל־פָּנֵי הַמַּיִם כִּי־בָרב הַנָּמִים תִּמְצָאֵנוּ: בּ תֵּן־חֲלֶק לְשָׁבְעַה וָגַם לְשָׁמוֹנָה כִּי לא תַלַע מַה־יַּהְיָה רַעָה עַל־הַאַרֵץ: גאָם־יִּמֵּלְאוּ הֶעָבִים גַּשָׁם עַל־הַאָרֶץ יַרִיקוּ וָאָם־יַפּוּל עֵץ בַּדַּרוֹם וָאֶם בַּצָּפָוֹן מְקֵוֹם שֵׁיִפְּוֹל הָעֵץ שָׁם יִהְוּא: - שׁמֵר רְוּחַ לָא יִזְרֶע וַראָה בַעָבֶים לָא יִקְצְוֹר: הַכַּאֲשֶׁר אֵינְךְּ יוֹבַעַ מַה־דֶּרֶךְ הָרוּחַ בַּעֻצָּמִים בִּבֶטֶן הַמְּלֵאָה כָּכָה לא תַדַע אַת־מַעשה הָאֵלהִים אַשֵּר יַעשה אַת־ הַכְּל: עַבַּבַבוּ וְרַע אָת־זַרְעָרְ וַלַעָרֵב אַל־תַּנַּח יַדֵּרְ בּי אַינְרָ יוֹדֵע אַי זָה יִכְשַׁר הַזָה אוֹ־זֶה וָאִם־שְׁנֵיהָם are equally good.

<sup>7</sup> Sweet is the light, and it is good for the eyes to behold the sun! <sup>8</sup> Even if a man lives many years, let him rejoice in all of them, but let him remember that the days of darkness will be many. All that comes is futility. <sup>9</sup> Rejoice, young man, in your childhood; let your heart cheer you in the days of your youth; follow the path of your heart and the sight of your eyes — but be aware that for all these things God will call you to account. <sup>10</sup> Rather, banish anger from your heart and remove evil from your flesh — for childhood and youth are futile.

12 ¹ So remember your Creator in the days of your youth, before the evil days come, and those years arrive of which you will say, 'I have no pleasure in them;'² before the sun, the light, the moon and the stars grow dark, and the clouds return after the rain; ³ in the day when the guards of the house will tremble, and the powerful men will stoop, and the grinders are idle because they are few, and the gazers through windows are dimmed; ⁴ when the doors in the street are shut; when the sound of the grinding is low; when one rises up at the voice of the bird, and all the daughters of song grow dim; ⁵ when they even fear a height and terror in the road; and the almond tree blossoms and the grasshopper becomes a burden and the desire fails — so man goes to his etemal home, while the mourners go about the streets.

<sup>6</sup> Before the silver cord snaps, and the golden bowl is shattered, and the pitcher is broken at the fountain, and the wheel is smashed at the pit. <sup>7</sup> Thus the dust returns to the ground, as it was, and the spirit returns to God Who gave it. <sup>8</sup> Futility of futilities — said Koheles — All is futile!

<sup>9</sup> And besides being wise, Koheles also imparted knowledge to the people; he listened, and sought out; and arranged many proverbs.

10 Koheles sought to find words of delight, and words of truth recorded properly. 11The words of the wise are like goads, and the nails well driven are the sayings of the masters of collections, coming from one Shepherd.

12 Beyond these, my son, beware: the making of many books is without limit, and much study is weariness of the flesh.

<sup>13</sup> The sum of the matter, when all has been considered: Fear God and keep His commandments, for that is man's whole duty.
<sup>14</sup> For God will judge every deed — even everything hidden — whether good or evil.

The sum of the matter, when all has been considered: fear God and keep His commandments, for that is man's whole duty. באחד טוֹבֵים: וּוֹמַתוֹק הַאוֹר וְטִוֹב לַעִינִים לראוֹת את־השמש: חַכּי אם־שנים הרבה יחיה האדם בכלם ישמח ויזכר את־ימי החשר כי־הרבה יהיו כל-שבא הבל: ששמח בַּחוּר ויטיבה לבה בּימִי בְחוּרוֹמֵיה וְהַלֶּהְ בַּדַרבִי לְבַּה וּבמראה (ובמראי כ׳) עיניה וַדַּע כֵּי עַל־כַּל־ אלה יביאר האלהים בַּמִשְׁפֵּט: יוַהַסֵר בַּעס מלבר והעבר רַעָה מִבְּשַּׁרֶךְ כַּי־הַיַּלְדִוּת וְהַשַּׁחַרְוּת הַבַּל: יב אוזכר את־בוראיר בימי בחורתיר עד אשר לא־יַבאוֹ יִמִי הַרְעָה וָהְגִיעוֹ שַנִים אֲשֵׁר תֹאמֶר אֵין־ לִי בַהָם חֶפֶץ: בּ עָד אֲשֶׁר לָא־תַחְשֵּךְ הַשָּׁמֶשׁ וְהַאוֹר והירח והַכּוֹכָבִים וַשַבוּ הַעָבִים אַחַר הַגַּשָׁם: בַּיּוֹם שַיַּוֹעוֹ שַמָרֵי הַבַּיִת וְהָתְעַוֹתוּ אַנְשֵׁי הָחֵיָל וּבַטְלוּ הטחנות כי מעטו וחשכו הראות בארבות: - וסגרו דלתים בשוק בשפל קול הטחנה ויקום לקול הצפור וישחו כל־בנות השיר: הגם מגבה ייראו וחתחתים בדרך וינאץ השקד ויסתבל החגב ותפר האביונה כי־הלך האדם אל־בית עלמו וסבבו בַשָּוֹק הַסִּוֹפָרֵים: וּ עֲד אֲשֶׁר לָא־יֵרַתֶּק [ירחק כּ] חֲבֵל הַכַּפַף וַתַרֵץ גַּלַת הַוָּהַב וַתַשַּבַר כַּד' על־המבּוּע ונָרץ הַגַּלְגַל אֱל־הַבְּוֹר: וּיָשָׁב הֶעַפֵּר עַל־הַאָרץ בָּשֶהַיָה וָהַרוּחַ תַּשוֹב אַל־הָאַלהים אשר נתנה: הַבַּל הַבַּלִים אַמַר הַקּוֹהַלֵת הַכּל הַבַּל: יויתר שַהַיָה קהָלֶת חַכָם עור לְמַר־רַעַע אַת־הַעָם וְאַזַן וַחַבֶּר תַקָן מִשַּלִים הַרבֵּה: בְּקֵשׁ קהֶלֶת לְמַצְא דַּבְרֵי־חֶפֶץ וְכַתִּוֹב יִשֶׁר דְבָרֵי אֲמֵת: אַ דְבַרֵי חַכַמִּים בַּדֶרבנות וכמשמרות נטועים בַּעלֵי אַספּות נַתְנַוּ מרעה אחר: יבויתר מהמה בני הזהר עשות ספרים הַרבָּה אָין לֵץ וַלָהַג הַרבָּה יָגעת בּשׁר: יִּסוֹף דבר הַכָּל נִשְׁמֵע אֶת־הָאֱלֹהֵים יְרָא וְאַת־מִצְוֹתִיו שמור פִּי־זֵה כַּל־הַאַדֵם: יַּכִּי אַת־כַּל־מעשה האלהים יבא במשפט על כל-נעלם אם-טוב ואם-רע:

> סָוֹף דָּבֶר הַכְּּל נִשְׁמֵע אֶת־הֵאֱלֹהִים יְרָאׂ וְאֶת־מִצְוֹתֵיו שְׁמוֹר כִּי־זֵה כָּל־הָאָדָם:

- **S** Charts of the Temple Offerings
- هه Bibliography
- هه Index

# ▶ Procedures for the Animal Offerings

The category of mini, slaughtered offerings, consists of animals slaughtered in the Temple and offered either partially or totally on the Altar. All such offerings share essential common features; the different types are distinguished from one another by certain details of their offering, such as where in the Courtyard the animal may be slaughtered, where and how its blood is applied to the Altar and in how many applications, whether or not it is eaten, by whom, and for how long. The following chart delineates these distinctions.

| TYPE OF OFFERING                                                                                | CLASSIFICATION                      | PLACE OF<br>SLAUGHTER   | SHEOF BLOOD<br>APPLICATION                             | TYPLOT<br>APPLICATION                                           | NUMBER OF<br>APPLICATIONS | DISPOSITION<br>OF MEAT                                                       | PLACETOR<br>TATING                                     | TIMETOR<br>EVING                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------|
| חַשְאות פּנימיות<br>שָל יום הַכּפּוּרים<br>INNER CHATAOS OF<br>YOM KIPPUR<br>(LEVITICUS CH. 16) | моѕт-но <b>ι</b> Υ                  | COURTYARD/<br>NORTH     | HOLY OF HOLIES,<br>HOLY, INNER ALTAR                   | הניים, SPRINKLING<br>AND אָבָּעָ Ping.<br>DAUBING BY FINGER     | 431                       | BURNED OUTSIDE<br>THE CAMP <sup>®</sup>                                      | NOT<br>EATEN                                           | NOT<br>EATEN                       |
| קאָר חַשָּאוֹת מְּנִימִיוֹת<br>OTHER INNER CHATAOS<br>(LEVITICUS CH. 4)                         | קרשי קדשים<br>мозт-ноцу             | COURTYARD /<br>NORTH    | HOLY,<br>INNER ALTAR                                   | הָנְאָה, SPRINKLING<br>AND מָתַן אֶצְכָּע,<br>DAUBING BY FINGER | 11                        | BURNED OUTSIDE<br>THE CAMP <sup>8</sup>                                      | NOT<br>EATEN                                           | NOT<br>EATEN                       |
| היצונה<br>OUTER CHATAS                                                                          | קרשי קרשים<br>мозт-ноцу             | COURTYARD/<br>NORTH     | HORNS OF<br>OUTER ALTAR                                | DAUBING<br>BY FINGER                                            | 4                         | EATEN BY KOHANIM                                                             | COURTYARD                                              | 1 DAY AND<br>NIGHT                 |
| עולָה<br>ELEVATION-OFFERING<br>(LEVITICUS CH. 1)                                                | קַרְשֵׁי קָּדָשִׁים<br>моѕт-ноцу    | COURTYARD /<br>NORTH    | N.E. AND S.W.<br>CORNERS OF OUTER<br>ALTAR, LOWER PART | וְרִיקָה<br>THROWING                                            | 2<br>EQUIVALENT<br>TO 4   | BURNED ON<br>OUTER ALTAR                                                     | NOT<br>EATEN                                           | NOT<br>EATEN                       |
| GUILT-OFFERING<br>(LEVITICUS CH. 5)                                                             | קַרשָי קָדָשִים<br>моѕт-ноцу        | COURTYARD/<br>NORTH     | N.E. AND S.W.<br>CORNERS OF OUTER<br>ALTAR, LOWER PART | זְרִיקָה<br>THROWING                                            | 2<br>EQUIVALENT<br>TO 4   | EATEN BY MALE<br>KOHANIM                                                     | COURTYARD                                              | 1 DAYAND<br>NIGHT                  |
| <sup>2</sup> שְלְמֵי צָבּוּר<br>COMMUNAL<br>PEACE-OFFERING<br>(LEVITICUS 23:19)                 | קַרְשַׁי קָּרָשְׁים<br>моѕт-ноцу    | COURTYARD /<br>NORTH    | N.E. AND S.W.<br>CORNERS OF OUTER<br>ALTAR, LOWER PART | וריקה<br>THROWING                                               | 2<br>EQUIVALENT<br>TO 4   | EATEN BY MALE<br>KOHANIM                                                     | COURTYARD                                              | 1 DAY AND<br>NIGHT                 |
| יחיד (יחיד<br>PERSONAL<br>PEACE-OFFERING<br>(LEVITICUS CH. 3)                                   | קדשים קלים<br>LESSER HOUNESS        | COURTYARD/<br>ANYWHERE  | N.E. AND S.W.<br>CORNERS OF OUTER<br>ALTAR, LOWER PART | ןריקה<br>THROWING                                               | 2<br>EQUIVALENT<br>TO 4   | BREAST AND THIGH EATEN BY KOHANIM AND THEIR HOUSEHOLDS / REMAINDER BY ANYONE | ANYWHERE<br>IN THE<br>CAMP <sup>3</sup>                | 2 DAYS AND<br>INTERVENING<br>NIGHT |
| 4mjin<br>Thanksgiving-<br>Offering<br>(Leviticus Ch. 7)                                         | קָדְשִׁים קַלִּים<br>LESSER HOUNESS | COURTYARD /<br>ANYWHERE | LOWER PART OF<br>CORNERS OF OUTER<br>ALTAR, LOWER PART | זריקה<br>THROWING                                               | 2<br>EQUIVALENT<br>TO 4   | BREAST AND THIGH EATEN BY KOHANIM AND THEIR HOUSEHOLDS REMAINDER BY ANYONE   | ANYWHERE<br>IN THE<br>CAMP <sup>3</sup>                | 1 DAY AND<br>NIGHT                 |
| קבור 5<br>FIRSTBORN OFFERING<br>(NUMBERS18:17,18)                                               | קָרָשִים קַלִּים<br>LESSER HOLINESS | COURTYARD/<br>ANYWHERE  | LOWER PART OF<br>ALTAR WALL <sup>6</sup>               | שְׁפִּיכָה<br>POURING                                           | 1                         | EATEN BY KOHANIM<br>AND THEIR HOUSEHOLDS                                     | ANYWHERE<br>IN THE<br>CAMP <sup>3</sup>                | 2 DAYS AND<br>INTERVENING<br>NIGHT |
| מְעָשֶׂר<br>TITHE OFFERING<br>(LEVITICUS 27:32)                                                 | קרשים קלים<br>LESSER HOLINESS       | COURTYARD /<br>ANYWHERE | LOWER PART OF<br>ALTAR WALL <sup>6</sup>               | שְׁפִּיכָה<br>POURING                                           | 1                         | EATEN BY ANYONE                                                              | ANYWHERE<br>IN THE<br>CAMP <sup>3</sup>                | 2 DAYS AND<br>INTERVENING<br>NIGHT |
| PESACH-OFFERING<br>(EXODUS CH. 12)                                                              | קדשים קלים<br>LESSER HOLINESS       | COURTYARD/<br>ANYWHERE  | LOWER PART OF<br>ALTAR WALL <sup>6</sup>               | שְׁפִּיכָה<br>POURING                                           | 1                         | EATEN BY ANYONE<br>WHO HAS<br>REGISTERED                                     | ANYWHERE<br>IN THE<br>CAMP <sup>3</sup> , <sup>7</sup> | 1 NIGHT<br>(UNTIL<br>MIDNIGHT)     |

- 1. This represents the combined total for both the bull and the he-goat of Yom Kippur. According to one opinion there were 47.
- 2. There is a question whether this offering was made in the Wilderness (see Menachos 4:3).
- 3. When the Temple was built, it could be eaten anywhere in Jerusalem.
- 4. The איל גויר, nazir's ram, is identical to the todah except that its right front leg [אַרור] is also given to the Kohen (Numbers 6:19, 20).
- 5. There is a dispute whether the bechor offering was applied in the Wilderness (Bechoros 4b).
- 6. Any wall of the Altar which is above the יסוד, base, is valid.
- 7. In the Wilderness, the pesach was offered only the first year.
- 8. When the Temple was built, it was burned outside of Jerusalem.

# ده Listing of all the Animal Offerings

The following chart lists all the circumstances that call for animal offerings, and details what type of animal is used for each, whether it is a male or female (M/F), communal or personal offering (C/P), and obligatory or voluntary (O/V). These are all grouped according to their general classifications, such as *chatas*, *olah*, etc.

lamb, בֶּבֶּשׁ – from the eighth day¹ after birth until the first birthday kid, שְׁעִיר עִזִּים – from the eighth day¹ after birth until the first birthday² calf, במון – from the eighth day¹ until the second birthday ram, אַיִּל – from the beginning of the fourteenth month until the second birthday bull, בּבֶּך בְּבֶּך – from the first birthday until the third birthday goat, שֵׁ – from the eighth day¹ after birth until the second birthday cattle, בּבֶּר – from the eighth day¹ after birth until the third birthday

<sup>2.</sup> See Mishnah Parah 1:4; Sifra to Lev. 4:28. As to Rambam's ruling on this matter, we have followed the view of Kessef Mishneh as per his emendation of Rambam, Maaseh HaKorbanos 1:4, and as interpreted by Har Hamoriah and Aruch HaShulchan HaAssid 63:24-25.

| TYPE OF OFFERING       | OCCASION                                                                     | C/P | TYPE OF ANIMAL               | GENDER | 0/V |
|------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------|--------|-----|
|                        | COMMUNAL YOM KIPPUR                                                          | С   | KID                          | м      | 0   |
|                        | KOHEN GADOL ON YOM KIPPUR                                                    | P   | BULL                         | м      | 0   |
| INNER CHATAS /         | BULL FOR A MATTER THAT WAS HIDDEN FROM CONGREGATION                          |     | BULL                         | м      | 0   |
| SIN-OFFERING           | CHATAS FOR COMMUNAL IDOLATRY                                                 | С   | KID                          | м      | 0   |
|                        | BULL OF THE ANOINTED KOHEN                                                   | Р   | BULL                         | м      | 0   |
|                        | MUSSAF ON ROSH CHODESH, THE THREE FESTIVALS,<br>ROSH HASHANAH AND YOM KIPPUR | С   | KID                          | м      | 0   |
|                        | WITH TWO LOAVES OF SHAVUOS                                                   |     | KID                          | м      | О   |
| OUTER CHATAS /         | PERSONAL SIN, VARIABLE CHATAS                                                |     | KID OR LAMB                  | F      | О   |
| SIN-OFFERING           | CHATAS FOR PERSONAL IDOLATRY                                                 |     | KID                          | F      | 0   |
|                        | HE-GOAT OF A RULER                                                           | Р   | KID                          | м      | 0   |
|                        | NAZIR TAHOR AND METZORA                                                      | P   | LAMB                         | F      | 0   |
|                        | TAMID (DAILY OFFERING)                                                       | С   | 1 LAMB A.M. / 1 LAMB P.M.    | м      | 0   |
|                        | MUSSAF OF SHABBOS                                                            | С   | 2 LAMBS                      | м      | 0   |
|                        | MUSSAF OF ROSH CHODESH, PESACH (7 DAYS), SHAVUOS                             | С   | 2 BULLS, 1 RAM, 7 LAMBS      | м      | 0   |
|                        | MUSSAF OF ROSH HASHANAH, YOM KIPPUR                                          |     | 1 BULL, 1 RAM, 7 LAMBS       | м      | 0   |
| OLAH /                 | MUSSAF OF SUCCOS, DAYS 1-7                                                   | С   | 13-7 BULLS, 2 RAMS, 14 LAMBS | м      | О   |
| ELEVATION-<br>OFFERING | MUSSAF OF SHEMINI ATZERES                                                    | С   | 1 BULL, 1 RAM, 7 LAMBS       | м      | 0   |
| -                      | WITH OMER OFFERING                                                           | С   | LAMB                         | м      | 0   |
|                        | WITH TWO LOAVES OF SHAVUOS                                                   | С   | 1 BULL, 2 RAMS, 7 LAMBS      | м      | 0   |
|                        | KOHEN GADOL ON YOM KIPPUR                                                    | Р   | RAM                          | м      | 0   |
|                        | OLAS RE'IYAH ON 3 FESTIVALS                                                  | Р   | SHEEP, GOAT OR CATTLE        | м      | О   |

<sup>1.</sup> But preferably after the thirtieth day.

| TYPE OF OFFERING OCCASION   |                                                                            | C/P         | TYPE OF ANIMAL                                                           | GENDER          | O/V              |
|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------|-----------------|------------------|
|                             | WOMAN AFTER CHILDBIRTH, NAZIR TAHOR, METZORA                               | P           | LAMB                                                                     | м               | 0                |
|                             | COMMUNAL IDOLATRY                                                          |             | BULL                                                                     | м               | 0                |
| OLAH                        | CONVERT                                                                    | P           | SHEEP, GOAT OR CATTLE                                                    | м               | 0                |
|                             | VOLUNTARY                                                                  | Р           | SHEEP, GOAT OR CATTLE                                                    | м               | v                |
|                             | KAYITZ HAMIZBE'ACH (OFFERINGS WHEN ALTAR IS IDLE)                          |             | SHEEP, GOAT OR CATTLE                                                    | М               | ٧                |
| ASHAM/                      | DOUBTFUL SIN, ME'ILAH, THEFT, BETROTHED MAIDSERVANT                        | Р           | RAM                                                                      | м               | 0                |
| GUILT-OFFERING              | NAZIR TAMEI, METZORA                                                       | Р           | LAMB                                                                     | м               | 0                |
|                             | WITH TWO LOAVES OF SHAVUOS                                                 |             |                                                                          |                 |                  |
|                             | WITH TWO LOAVES OF SHAVUOS                                                 | С           | 2 LAMBS                                                                  | М               | 0                |
|                             | CHAGIGAH AND SIMCHAH ON THE THREE FESTIVALS                                | P           | SHEEP, GOAT OR CATTLE                                                    | M<br>MF         | 0                |
| SHELAMIM/<br>PEACE-OFFERING |                                                                            |             |                                                                          | + -             |                  |
| SHELAMIM/<br>PEACE-OFFERING | CHAGIGAH AND SIMCHAH ON THE THREE FESTIVALS                                | P           | SHEEP, GOAT OR CATTLE                                                    | M/F             | 0                |
|                             | CHAGIGAH AND SIMCHAH ON THE THREE FESTIVALS  NAZIR TAHOR                   | P           | SHEEP, GOAT OR CATTLE                                                    | M/F<br>M        | 0                |
|                             | CHAGIGAH AND SIMCHAH ON THE THREE FESTIVALS  NAZIR TAHOR  VOLUNTARY        | P<br>P      | SHEEP, GOAT OR CATTLE  RAM  SHEEP, GOAT OR CATTLE                        | M/F<br>M<br>M/F | 0<br>0<br>V      |
|                             | CHAGIGAH AND SIMCHAH ON THE THREE FESTIVALS  NAZIR TAHOR  VOLUNTARY  TODAH | P<br>P<br>P | SHEEP, GOAT OR CATTLE  RAM  SHEEP, GOAT OR CATTLE  SHEEP, GOAT OR CATTLE | M/F M M/F       | 0<br>0<br>V<br>V |

## **⊸**§ Bird Offerings

In contrast to the animal offerings, bird offerings are slaughtered by the procedure known as *melikah*, in which the Kohen punctures the back of the bird's neck with his thumbnail and cuts through to the front. In another departure, the blood is not caught in a vessel but is applied to the Altar directly from the bird's body. The following chart highlights the differences between the bird *chatas* and the bird *olah*.

|                            | אָעָה – CHATAS                                            | עולה – OLAH                                     |
|----------------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| CLASSIFICATION             | קרשים – קרשי קרשים – мозт-ноцу                            | קרשיי קרשים – мозт-ногу                         |
| PLACE OF MELIKAH           | FLOOR OF THE COURTYARD NEAR<br>SOUTHWEST CORNER OF ALTAR! | TOP OF THE ALTAR; SOUTHEAST OR SOUTHWEST CORNER |
| TYPE OF MELIKAH            | EITHER WINDPIPE OR ESOPHAGUS <sup>2</sup>                 | BOTH WINDPIPE AND ESOPHAGUS                     |
| SITE OF BLOOD APPLICATIONS | LOWER PART OF SOUTHWEST CORNER OF ALTAR                   | UPPER WALL OF ALTAR                             |
| TYPE OF BLOOD APPLICATIONS | תְּצָּוֹי, SPRINKLING ,³ AND מִצּוּי, DRAINING⁴           | מצוי, DRAINING                                  |
| DISPOSITION OF MEAT        | EATEN BY KOHANIM                                          | BURNED ON THE ALTAR                             |
| PLACE FOR EATING           | COURTYARD                                                 | NOT EATEN                                       |
| TIME FOR EATING            | 1 DAY AND NIGHT                                           | NOT EATEN                                       |

- 1. However, it is valid even if he slaughters it near another area of the Altar.
- 2. Cutting both invalidates the bird chatas; by contrast, the bird olah is not valid unless both are cut.
- 3. The sprinkling is done directly from the neck of the bird, not by finger.
- 4. This is a procedure in which the neck of the bird is pressed against the Altar wall to drain the blood.

## هه Minchah-Offerings

Minchah-offerings come in many forms, but they all share certain features. All consist primarily of flour, all have at least a part offered on the Altar, while some are burned in their entirety on the Altar. Of those not entirely burned, the part removed from the minchah and burned is known as the kometz; the remainder of the minchah is eaten by the Kohanim. Most have added to them a measure of substance called levonah (frankincense) which is also burned on the Altar. Some minchah-offerings are fried or baked before being offered; the resulting loaves are then crumbled [תַּיְתָּהַ] and the kometz is taken from the pieces. A minchah may be either a communal or personal offering [C/P], voluntary or obligatory.

|          | TYPE OF<br>MINCHAH                                                                 | TYPE OF FLOUR | QUANTITY OF<br>FLOUR                                    | QUANTITY OF<br>OIL                          | LEVONAH | PREPARATION                                                 | OFFERING                                                         | C/P |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----|
| <i>v</i> | ס'לָת, FINE FLOUR                                                                  | WHEAT         | 1-60 ISSARON¹                                           | 1 LOG<br>PER ISSARON <sup>2</sup>           | YES     | WIXED MITH OIL3                                             | KOMETZ TO ALTAR,<br>REMAINDER TO KOHEN                           | Р   |
| L        | מֲחֲבֵת, MACHAVAS                                                                  | WHEAT         | 1-60 ISSARON'                                           | 1 LOG<br>PER ISSARON <sup>2</sup>           | YES     | MIXED WITH OIL,<br>FRIED ON A GRIDDLE                       | KOMETZ TO ALTAR<br>REMAINDER TO KOHEN                            | Р   |
| ט<br>N   | תֵּרְחָשֶׁת, MARCHESHES                                                            | WHEAT         | 1-60 ISSARON 1                                          | 1 LOG<br>PER ISSARON <sup>3</sup>           | YES     | MIXED WITH OIL,<br>FRIED IN PAN                             | KOMETZ TO ALTAR<br>REMAINDER TO KOHEN                            | Р   |
| T<br>A   | תלות, CHALLOS                                                                      | WHEAT         | 1-60 ISSARON'                                           | 1 LOG<br>PER ISSARON <sup>2</sup>           | YES     | MIXED WITH OIL,<br>BAKED IN OVEN                            | KOMETZ TO ALTAR<br>REMAINDER TO KOHEN                            | Р   |
| R<br>Y   | רְקִיקִים, <i>REKIKIM</i>                                                          | WHEAT         | 1-60 ISSARON'                                           | 1 LOG<br>PER ISSARON <sup>2</sup>           | YES     | BAKED IN OVEN,<br>OIL SMEARED ON,<br>BAKED ON WAFERS        | KOMETZ TO ALTAR<br>REMAINDER TO KOHEN                            | Р   |
|          | מְנְחַת כּ'הַן,<br>KOHEN'S MINCHAH                                                 | WHEAT         | 1-60 ISSARON¹                                           | 1 LOG<br>PER ISSARON <sup>2</sup>           | YES     | ANY OF THE ABOVE                                            | BURNED ENTIRELY<br>ON ALTAR                                      | Р   |
| o        | חֲבִיתֵּי כּ'תַן נָרוֹל<br>(מְנְחָת כּתַן מְשִׁיחָ), CHAVTIN<br>OF THE KOHEN GADOL | WHEAT         | 1 ISSARON                                               | 3 LOG                                       | YES     | MIXED WITH OIL,<br>SCALDED IN HOT WATER,<br>BAKED AND FRIED | BURNED ENTIRELY ON ALTAR,<br>1/2 IN MORNING,<br>1/2 IN AFTERNOON | P   |
| B        | OF KOHEN<br>OF KOHEN                                                               | WHEAT         | 1 ISSARON                                               | 3 LOG                                       | YES     | MIXED WITH OIL,<br>SCALDED IN HOT WATER,<br>BAKED AND FRIED | BURNED ENTIRELY<br>ON ALTAR                                      | Р   |
| 1        | מְנְחַת חוֹטָא<br>SINNER'S MINCHAH                                                 | WHEAT         | 1 ISSARON                                               | NONE                                        | NO      | RAW FLOUR                                                   | KOMETZ TO ALTAR<br>REMAINDER TO KOHEN                            | Р   |
| G<br>A   | מְנְחַת קְנָאוֹת<br>JEALOUSY MINCHAH / SOTAH                                       | BARLEY        | 1 ISSARON                                               | NONE                                        | NO      | RAW FLOUR                                                   | KOMETZ TO ALTAR<br>REMAINDER TO KOHEN                            | Р   |
| r        | מְנְחַת הָעמֶר<br>OMER MINCHAH                                                     | BARLEY        | 1 ISSARON                                               | 1 <i>LO</i> G                               | YES     | MIXED WITH OIL <sup>3</sup>                                 | KOMETZ TO ALTAR<br>REMAINDER TO KOHEN                            | С   |
| O<br>R   | מְנְחַת נְּסֶּכִּים<br>MINCHAS NESACHIM                                            | WHEAT         | 3 ISSARON / BULL<br>2 ISSARON / RAM<br>1 ISSARON / LAMB | 6 LOG / BULL<br>4 LOG / RAM<br>3 LOG / LAMB | NO      | WIXED WITH OIL3                                             | BURNED ENTIRELY<br>ON ALTAR                                      | C/P |
| Y        | מְנְחַת נְסָכִים הַּבֶּא עִם הָעוֹמֶר<br>MINCHAS NESACHIM<br>ACCOMPANYING THE OMER | WHEAT         | 2 ISSARON                                               | 3 LOG                                       | NO      | WIXED WITH OIL <sup>3</sup>                                 | BURNED ENTIRELY<br>ON ALTAR                                      | С   |

<sup>1.</sup> A person donates as much flour for a voluntary minchah as he wants, but the quantity must always be in multiples of an issaron. A maximum of 60 issaron may be offered in one vessel as a single minchah-offering.

<sup>2.</sup> This is subject to a dispute of Tannaim: According to the Tanna Kamma, one log is required for each issaron; according to R' Eliezer ben Yaakov, up to 60 issaron receive only one log of oil.

<sup>3.</sup> The flour, however, was neither fried nor baked.

## **45 Non-Altar Baked Offerings**

Of the regular *minchah*-offerings delineated in the previous chart, at least a part of them are burned on the Altar. There are also four kinds of baked products which figure in the sacrificial service of which *no* part is burned on the Altar. These are all joined to some other substance or offering, whose *avodah* serves for them as well, and permits them for consumption. All of these are made of wheat flour, but only one (לֶּחֶם הַּפֶּנִים) has *levonah*, though this is kept separately from the breads. All are baked in an oven.

| TYPE OF<br>OFFERING                                          | QUANTITY<br>OF FLOUR | TYPE OF<br>LOAVES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | NUMBER<br>OF LOAVES  | AMT. OF FLOUR<br>IN EACH LOAF                          | ASSOCIATED<br>OFFERING                                           | DISPOSITION<br>OF BREAD                                                                   |
|--------------------------------------------------------------|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| לְחָם הַפֶּנִים<br>SHOW<br>BREAD                             | 24<br>ISSARON        | UNLEAVENED,<br>SPECIALLY SHAPED                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12                   | 2 ISSARON                                              | שְנֵי בְּוִיכֶּי לְבוֹנֶה<br>TWO SPOONFULS<br>OF <i>LEVONAH</i>  | EATEN BY<br>KOHANIM                                                                       |
| שְׁתֵּי הַלְּחָם<br>TWO LOAVES<br>OF<br>SHAVUOS              | 2<br>ISSARON         | LEAVENED,<br>SPECIALLY SHAPED                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2                    | 1 ISSARON                                              | קּבָשֵּׁי עֻצֶּרֶת<br>TWO <i>SHELAMIM</i><br>LAMBS<br>OF SHAVUOS | EATEN BY<br>KOHANIM                                                                       |
| לְחָמֶי תוֹדֶה<br>TODAH<br>BREADS                            | 20<br>ISSARON        | יְחָמֶּץ (CHAMETZ, LEAVENED BREAD חַּקֶּץ (CHALLOS, UNLEAVENED LOAVES אָקָפְיִם REKIKIM, UNLEAVENED WAFERS מיל אַנּרָרָת אַנּרַרְעוֹרָבוּרָרָת אַנִּרְיִים אָנִרְיִים אָנְיִים אָנִרְיִים אָנִרְיִים אָנְיִים אָנִרְיִים אָנְיִים אָנְיִים אָנְיִים אָנְייִים אָנְייִים אָנְייִים אָנְייִים אָנְייִים אָנְייִים אָנִיים אָּנִיים אָנִיים אָנִיים אָנִיים אָנִיים אָנִיים אָנִיים אָּנִיים אָנִיים אָנִיים אָנִיים אָּנִיים אָנִיים אָּיים אָּיִים אָנִיים אָּיִים אָּיים אָיים אָייִים אָּיים אָּיים אָייִים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָייִים אָּיים אָּיים אָייִים אָּיים אָּיים אָיים אָיים אָייִים אָּיים אָּיִים אָּיים אָייִים אָּיים אָייִים אָּיים אָיים אָּיים אָייִים אָּיים אָּיים אָּיים אָיים אָיים אָייים אָייים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָיים אָיים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָיים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָייים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָּיים אָייים אָּיים אָּיים אָּיים אָיים אָּיים אָּיים אָייים אָייים אָּייים אָּיים אָּייים אָּיים אָּייים אָייים אָּיים אָּיים אָייים אָייים אָּיים אָייים אָּי | 10<br>10<br>10<br>10 | 1 ISSARON<br>1/s ISSARON<br>1/s ISSARON<br>1/s ISSARON | лігь<br>торан                                                    | 4 BREADS (ONE OF EACH<br>KIND) GIVEN TO KOHANIM<br>REMAINDER EATEN BY<br>OWNER AND GUESTS |
| לַחְמֵּי אֵיל נָוִיר<br>BREAD<br>ACCOMPANYING<br>NAZIR'S RAM | 6 ½<br>ISSARON       | תולות תובאינרום, תובאינים תוב | 10<br>10             | 1/3 ISSARON<br>1/3 ISSARON                             | אַיל נָזיר<br>NAZIR'S RAM                                        | 2 BREADS (ONE OF EACH<br>KIND) GIVEN TO KOHANIM<br>REMAINDER EATEN BY<br>NAZIR AND GUESTS |

For additional charts and a complete discussion of the laws of the Temple Service, see ArtScroll Vayikra/Leviticus vol. I.

## Bibliography of Sources Cited in the Commentary

- Abarbanel (1437-1508) Philosopher, statesman, leader of Spanish Jewry at the time of the Expulsion in 1492. Wrote massive commentary on nearly the entire Tanach.
- Aderes Eliyahu Commentary on the Pentateuch by the Vilna Gaon, R' Eliyahu ben Shlomo Zalman (1720-1797).
- Aggadas Bereishis A midrash on Genesis, apparently compiled from earlier sources around the tenth century.
- Ahavas Yehonasan Commentary on the weekly Haftaros by R' Yehonasan Eybeschutz (1690?-1764), of Prague, Metz, and Altona. one of the leading rabbis of the eighteenth century.
- Akeldas Yltzchak Profound philosophical-homiletical commentary on the Pentateuch by R' Yitzchak Arama (1420-1494), one of the leading rabbis of fifteenth-century Spain.
- R' Akiva (died circa 138) One of leading Tannaim; martyred by the Romans.
- Alshich Extremely popular commentary on the Tanach by R' Moshe Alsheich (1508-1593?), dayan and preacher in Safed during its golden age.
- Alter of Slabodka R' Nassan Tzvi Finkel (1849-1927), spiritual head of the Slabodka Yeshiva; one of the giants of the Lithuanian Mussar movement. His discourses are collected in Or Hatzafun.
- Arachin Talmudic tractate in Seder Kodashim.
- Aruch HaShalem Expanded version of the Aruch of R. Nasan ben Yechiel of Rome (c.1045-1103), the famous medieval dictionary/compendium of Talmudic literature, by the nineteenth-century scholar A. Kohut.
- Astruc, R' Shlomo Author of Midreshei Torah, a commentary on the Pentateuch, cited by Abarbanel and Sforno. He is believed to have been martyred in the Spanish massacres of 1391.
- Avnel Nezer Title of the responsa collection of R' Avraham Borenstein of Sochachov (1839-1910), a foremost Chassidic Rebbe and Torah scholar of the nineteenth century; frequently cited in Shem MiShmuel, the discourses of his son (see below).
- Avodah Zarah Talmudic tractate in Seder Nezikin.
- Avos Mishnah tractate in Seder Nezikin, which is unique in that it is devoted exclusively to the ethical teachings of the Sages.
- Avos D'Rabbi Nassan One of the fourteen so-called "Minor Tractates." A collection of Baraisos which forms a commentary to the Mishnah tractate Avos.
- R' Avraham Ben HaRambam (1186-1237) Successor to his illustrious father as Naggid, or official leader, and Chief Rabbi of Egyptian Jewry. Wrote commentary on the Pentateuch in Arabic of which only the sections on Genesis and Exodus have survived.
- Baal Halachos Gedolos One of the earliest codes of Jewish law, composed by R' Shimon Kayyara, who is believed to have lived in Babylonia in the ninth century and to have studied under the Geonim of Sura.
- Baal HaTurim Commentary on the Pentateuch by R' Yaakov the son of the Rosh (c.1275-c.1340). The commentary is com-

- posed of two parts: a) a brief one based on gematria and Masoretic interpretations (known as Baal HaTurim); b) an extensive exegetical commentary, known as Peirush HaTur HaAnuch.
- Bals HaLev! Commentary on the Pentateuch by R' Yosef Dov Halevi Soloveitchik (1820-1892), Rosh Yeshiva in Volozhin and afterward Rabbi of Slutzk and Brisk. Considered one of the most brilliant Talmudists of the nineteenth century.
- Bais Yosef Commentary by R' Yosef Caro (1488-1575) on the law code Arba'ah Turim. He was also the author of the Shulchan Aruch and Kessef Mishneh, a classic commentary on Rambam's code
- Bamldbar Rabbah The section of Midrash Rabbah on the Book of Numbers.
- Baraisa D'Meleches HaMishkan Tannaitic work on the building of the Tabernacle in the desert described in the Book of Executes
- Bana Basra Talmudic tractate in Seder Nezikin
- Bava Kamma Talmudic tractate in Seder Nezikin.
- Bava Metzia Talmudic tractate in Seder Nezikin.
- B'chor Shor Commentary on the Pentateuch by the Tosafist R' Yosef B'chor Shor (1140-1190), disciple of Rabbeinu Tam, see above.
- Be'er BaSadeh A supercommentary on Rashi's Pentateuch commentary and the supercommentary of Mizrachi, by R' Meir Binyamin Menachem Danon, Chief Rabbi of Sarejevo, Bosnia in the early nineteenth century.
- Be'er HaGolah a work composed by the Maharal of Prague (1526-1609) to explain certain aggados, which superficially seem to contradict science.
- Be'er MayIm Chaim Supercommentary on Rashi's commentary on the Pentateuch by R' Chaim ben Betzalel (1515-1588). Chief Rabbi of Worms, older brother of Maharal.
- **Be'er MayIm Chaim** Commentary on the Torah by the Chassidic master R' Chaim of Czernowitz (1760-1818).
- Be'er Moshe Chassidic commentary on the Pentateuch by R' Moshe Yechiel HaLevi Epstein of Ozharov (1890-1971).
- Be'er Yltzchok Supercommentary on Rashi's commentary on the Pentateuch by R' Yitzchak Yaakov Horowitz of Yaroslav (died 1864).
- Beltzah Talmudic tractate in Seder Moed.
- Berachos Talmudic tractate in Seder Zeraim.
- Bereishis Rabbah The section of Midrash Rabbah on the Book of Genesis.
- **Berelshis Rabbasi** A midrash on Genesis either composed by, or based on the teachings of, R' Moshe HaDarshan (circa 1050).
- Bertinoro, R' Ovadiah of (c.1440-1516) Leading rabbi in Italy and Jerusalem; author of the most popular commentary on the Mishnah, commonly referred to as "the Rav" or "the Bartinura"; author of Amar Nekeh, a supercommentary on Rashi's Pentateuch commentary.

- R' Bunam of P'schis'cha (1765-1827) Leading Chassidic Rebbe in Poland in the early-nineteenth century. Some of his teachings are collected in *Chedwas Simchah*, Kol Simchah, and Ramasayim Tzofim.
- R' Chananel (died c.1055) Rosh Yeshiva and Rabbi of the Jewish community of Kairouan, North Africa; author of famous Talmud commentary and commentary on the Pentateuch which is quoted by Ramban, R' Bachya, and others.
- Chasam Sofer Title of the many works of R' Moshe Sofer (1762-1839), Rabbi of Pressburg and acknowledged leader of Hungarian Jewry who led the battle against Reform.
- Chazon Ish Title of the works of R' Avraham Yeshaya Karelitz (1878-1953), Lithuanian scholar who spent his last twenty years in Bnei Brak. He held no official position, but was acknowledged as a foremost leader of Jewry. His works cover all aspects of Talmud and Halachah.
- Childushel HaRlm Title of the works of R' Yitzchak Meir of Ger or Gur (1799-1866), founder of Ger Chassidism and one of the outstanding Talmudic scholars of the nineteenth century.
- Chizkuni Commentary on the Pentateuch by R' Chizkiyah Chizkuni, who lived in the thirteenth century, probably in France.
- Chofetz Chaim Title of one of the works of R' Yisrael Meir HaKohen of Radin (1838-1933), author of basic works in halachah, hashkafah, and mussar, famous for his saintly qualities, acknowledged as a foremost leader of Jewry.
- Chullin Talmudic tractate in Seder Kodashim.
- Daas Sofrim Contemporary commentary on the entire Tanach (excluding the Five Megillos) by the noted Israeli Bible scholar and lecturer, Rabbi Chaim D. Rabinowitz (born 1911).
- Daas Tevunos Work of religious philosophy in the form of a dialogue between the soul and the intellect, by R' Moshe Chaim Luzzato (1707-1746), Kabbalist, poet, and author of, among other works, the basic Mussar text. Mesillas Yesharim.
- Daas ZekeinIm Collection of comments on the Pentateuch by the Tosafists of the twelfth and thirteenth centuries.
- Degel Machaneh Ephraim Chassidic commentary on the Pentateuch by R' Moshe Chaim Ephraim of Sudylkov (1748-1800), grandson of the Baal Shem Tov.
- Derech Eretz Rabbah One of the fourteen so-called "Minor Tractates." A collection of Baraisos dealing with marital laws, proper conduct, and ethical principles.
- Derech Hashern See Daas Tevunos.
- Divrel David Supercommentary on Rashi's commentary on the Pentateuch by R' David ben Samuel HaLevi (1586-1667), known as the Taz after his classic commentary on the Shulchan Aruch, Turei Zahav.
- Drashos HaRan A collection of discourses by R' Nissim of Gerona, Spain (c.1290-c.1375). A classic exposition of the fundamentals of Judaism.
- Dubno Maggid R' Yaakov Krantz (1741-1804), the most famous of the Eastern European maggidim, or preachers. Best known for his parables, his discourses were collected and published in Ohel Yaakov and other works.
- R' Elazar ben Azaria First-generation Tanna; Nasi of the Sanhedrin (c.90).

- Enulin Talmudic tractate in Seder Moed
- Feinstein, R' David Rosh Yeshiva of Mesivtha Tifereth Jerusalem; one of contemporary Jewry's foremost halachic decisors. Some of his comments on the Torah are collected in Kol Dodi.
- Feinstein, R' Moshe (1895-1986) Rosh Yeshiva of Mesivtha Tifereth Jerusalem in New York City; the leading halachic decisor of his time, and a foremost leader of Jewry; author of *Igros Moshe* (responsa) and *Dibros Moshe* (studies in Talmud). Some of his comments on the Pentateuch have been collected and published as *Darash Moshe*.
- Goldwurm, R' Hersh (1937-1993) Brilliant Torah scholar and contributing editor to this volume. See appreciation in acknowledgments.
- Gur Aryeh Supercommentary on Rashi's Pentateuch commentary by the Maharal of Prague (1526-1609).
- Haamek Davar Commentary on the Pentateuch by R' Naftali Zvi Yehudah Berlin (1817-1893), Rosh Yeshiva of the famous yeshiva of Volozhin in Russia; popularly known as the Netziv.
- Hadar Zekeinim A work on the Pentateuch containing commentaries by the eleventh- and twelfth-century Tosafists and the Rosh, R' Asher ben Yechiel (c.1250-1327).
- HaK'sav V'HaKabbalah Comprehensive commentary on the Pentateuch by R' Yaakov Tzvi Mecklenburg (1785-1865), Chief Rabbi of Koenigsberg in Germany. It demonstrates how the Kabbalah, the Oral Tradition, derives from the K'sav, the written text of the Pentateuch.
- HaRechasim LeBik'ah Eighteenth-century commentary on the Pentateuch by R' Yehudah Leib Shapira ("Loeb Frankfurter"), great-uncle of Samson Raphael Hirsch.
- Heidenheim, R' Wolf (1757-1832) Philologist; Bible scholar; liturgical scholar; farnous for his accurate editions of the Chumash, Siddur and Machzorim; author of Havanas Hamikra. a supercommentary on Rashi.
- Hirsch, R' Samson Raphael (1808-1888) Rabbi in Frankfurtam-Main; great leader of modern German-Jewish Orthodoxy and battler against Reform; author of many works, including a six-volume commentary on the Pentateuch.
- Hoffmann, R' David Zvi (1843-1921) Leading German decisor; headed Orthodox Rabbinical Seminary of Berlin (1899-1921); refuted revisionist Bible Criticism. Author of numerous works, including commentaries (in German) on much of the Pentateuch.
- Horayos Talmudic tractate in Seder Nezikin.
- Ibn Caspi, R' Yosef (1280-1340) Controversial philosopher; Bible commentator; grammarian. Among his many works is Mishneh Kessef, a commentary on the Pentateuch.
- Ibn Ezra, R' Avraham (1089-c.1164) Bible commentator; paytan. Composed classic commentary on entire Tanach, famous for its grammatical and linguistic analysis.
- Iggeres Telman Rambam's famous letter to the Jews of Yemen urging them to remain steadfast in their faith in the face of false messianism and Moslem religious persecution. An exposition of many fundamental aspects of hashkafah.
- Igros Moshe See R' Moshe Feinstein.

- Imrei Emes Chassidic discourses on the Pentateuch by R' Avraham Mordechai Alter, the third Gerrer Rebbe (1865-1948), and foremost leader of Polish Jewry.
- Imrei Shefer Commentary on the Pentateuch by R' Shlomo Kluger (1785-1869), Rabbi of Brody in Galicia, one of the leading Torah scholars of the nineteenth century.
- Kafich, R' Yosef (born 1917) Noted Israeli Yemenite scholar and translator; translated and annotated many of the Arabic works of the Rishonim into Hebrew, including a new edition of the Rambam's (see below) Commentary to the Mishnah with an extensive commentary.
- Kaftor VaFerach Famous work on the history, geography, and Halachos of Eretz Yisrael, by R' Eshtori HaFarchi (c.1282c.1357), a disciple of the Rosh (see above).
- Kamenetsky, R' Yaakov (1891-1986) Rav of Tzitevian, Lithuania and of Toronto, and Rosh Yeshiva of Mesivta Torah Vodaath; a foremost thinker and leader of Jewry. His comments and discourses on the Pentateuch have been published as Emes L'Yaakov (lyunim BeMikra).
- Kavanos HaTorah Introductory essay to the Pentateuch by R' Ovadiah Sforno (see above), discussing such matters as the purpose of the narratives in the Torah, certain commandments, and the Tabernacle.
- Kedushas Levi Chassidic discourses of R' Levi Yitzchak of Berditchev (1740-1809) on the Torah, Festivals, Talmud, Midrash, and Pirkei Avos.
- Kerelsos Talmudic tractate in Seder Kodashim.
- Kesubos Talmudic tractate in Seder Nashim.
- K'sav Sofer Title of the responsa collection and of the Pentateuch commentary of R' Avraham Shmuel Binyomin Sofer of Pressburg (1815-1879), son and successor of the Chasam Sofer (see above), and the leader of non-Chassidic Hungarian Jewry in the middle decades of the nineteenth century.
- Kitzur Mizrachi Abridged version of the supercommentary Mizrachi (see below), by R' Yitzchak HaKohen of Ostrava, Moravia.
- KII Yakar Popular commentary on the Pentateuch by R' Shlomo Ephraim Lunshitz (c.1550-1619), Rosh Yeshiva in Lemberg and Rabbi of Prague, one of the leading Polish rabbis of the early-seventeenth century.
- Kluger, R' Shlomo (1785-1869) Rabbi of Brody in Galicia, author of numerous works, one of the leading Torah scholars of the nineteenth century.
- Kol Bo Anonymous Halachic compendium (late- 13th early-14th cent.).
- Kopitchinitz, R' Avraham Yehoshua Heschel of (1888-1967) Prominent Chasidic Rebbe, Galicia, Vienna, New York.
- Korban Aharon Basic commentary on the Sifra by R' Aharon ben Avraham ibn Chaim (1545-1632) of Morocco.
- Kotler, R' Aharon (1892-1962) Rosh Yeshiva of Kletzk, Poland, and founder of Beth Medrash Govoha in Lakewood; a foremost leader and propounder of the primacy of Torah.
- Kotzk, R' Menachem Mendel of (1787-1859) One of the leading Chassidic Rebbes in the mid-nineteenth century; his pithy comments are published in *Emes V'Emunah*, in *Ohel Torah*, and in the numerous works of his disciples.

- Kuzari Basic work of Jewish religious philosophy in the form of a dialogue; by R' Yehudah Halevi (c.1080-c.1145), the most famous of the medieval Jewish liturgical poets in Spain.
- Lekach Tov Contemporary anthology of Mussar and Hashkafah writings arranged according to the Pentateuchal weekly readings, by R' Yaakov Yisrael Beifus.
- Levin, R' Aryeh (1885-1969) Acclaimed by religious and non-religious Jews in Israel as "The Tzaddik of Jerusalem"; famous as the voluntary chaplain to the Leper Hospital and to Jewish political prisoners in British Mandatory jails
- Magen Avraham Basic commentary on Shulchan Aruch Orach Chaim, by R' Avraham Gombiner (1634-1682) of Kalisch, Poland
- Maharal Acronym for R' Yehudah Loewe ben Bezalel (1526-1609), one of the seminal figures in Jewish thought in the last five centuries. Chief Rabbi in Moravia, Posen, and Prague. Author of numerous works in all fields of Torah.
- Maharam Acronym for Moreinu HaRav Meir ben Gedaliah of Lublin, Poland (1558-1616), Rabbi and rosh yeshiva in a number of leading communities in Poland; author of a commentary on the Talmud; responsa; and Torah Or, sermons based on the Torah.
- Maharil Diskin Acronym of Moreinu HaRav Yehoshua Leib Diskin (1818-1898), one of the leading Torah scholars of the nineteenth century, Rabbi in several Lithuanian communities, especially Brisk; subsequently settled in Jerusalem. Among his works is a commentary on the Pentateuch.
- Maharit Acronym for Moreinu HaRav Yosef Trani (1568-1639), Rosh Yeshiva and Chief Rabbi of Constantinople; the leading Sephardic Halachist of the early-seventeenth century. His responsa collection, She'elos U'Teshuvos Maharit, is considered a classic.
- Maharsha Acronym for Moreinu HaRav Shlomo Eidel's of Ostroh, Poland (1555-1632), Rosh Yeshiva and Rabbi in a number of the leading communities of Poland. Author of monumental commentaries on the Halachic and Aggadic sections of the Babylonian Talmud.
- Maharshal Acronym for Moreinu HaRav Shlomo Luria (1510-1573), one of the leading Rabbis of Poland in the sixteenth century; author of numerous works on Talmud and Halachah, as well as a supercommentary on Rashi's Pentateuch commentary.
- Maharzu Acronym for Moreinu HaRav Zeev Wolf Einhorn of Vilna (died 1862), author of a comprehensive commentary on the Midrash Rabbah.
- Makkos Talmudic tractate in Seder Nezikin.
- Malbim —Acronym for Meir Leibush ben Yechiel Michel (1809-1879), Rabbi in Germany, Romania, and Russia, leading Torah scholar and one of the preeminent Bible commentators of modern times. Demonstrated how the Oral tradition is implicit in the Biblical text.
- Maskll L'David Supercommentary on Rashi's Pentateuch commentary by R' David Pardo (1710-1792), Rabbi in Sarajevo and Jerusalem, author of many important works; one of the leading Sephardic Torah scholars of the eighteenth century.

R' Masya Ben Charash — (c.90) One of the Tannaim of the first generation; headed a yeshiva in Rome.

Matanos Kehunah — Commentary on the Midrash Rabbah by R' Vissarhar Ber HaKohen (c.1520-1590), a student of the Rama.

Me'am Loez — Monumental Ladino commentary on the entire Tanach begun by R' Yaakov Culi of Constantinople (1689-1732), a disciple of the Mishneh LeMelech. The most popular Torah work ever published in Ladino, it has won great popularity in its Hebrew and English translations as well.

Mechilia — Tannaitic Halachic midrash to the Book of Exodus.

Medillah — Talmudic tractate in Seder Moed.

R' Menachem Mendel of Kotzk - See above, Kotzk.

Menachos — Talmudic tractate in Seder Kodashim.

Meshech Chochmah — Commentary on the Pentateuch by R' Meir Simcha HaKohen of Dvinsk (1843-1926), a foremost Torah scholar of his time and author of the classic Or Sameach on the Rambam's Mishneh Torah.

Michtav MeEllyahu — Collected writings and discourses of R' Eliyahu Eliezer Dessler (1891-1954) of London and Bnei Brak, one of the outstanding personalities and thinkers of the Mussar movement.

Midrash — Genre of Rabbinical literature, selections from the Halachic and/or Aggadic teachings of the Tannaim and Amoraim arranged according to the verses of the Torah.

Midrash Aggadah — Midrashic collection based on the works of R' Moshe HaDarshan, see below.

Midrashel HaTorah — Commentary on the Pentateuch composed by R' Shlomo Astruc, cited by Abarbanel and Sforno. He is believed to have been martyred in the Spanish massacres of 1391.

Midrash HaChelfetz — Midrashic anthology of the Pentateuch and the Haftaros, by R' Zechariah ben Shlomo HaRofei (early-15th century).

Midrash HaGadol — Monumental compilation of Halachic and Aggadic material gleaned from Talmudic sources and arranged according to the verses of the Torah, by R' Dovid al-Adeni of Aden in South Arabia (late-13th century). This midrash, discovered in this century, contains much otherwise unknown material.

Midrash HaNe'elam — Kabbalistic midrash, part of the Zohar.

Midrash Lekach Tov — Midrashic work on the Pentateuch and the Five Megillos compiled by R' Toviah (ben Eliezer) HaGadol (1036-1108) of Greece and Bulgaria. This work is also known as Pesikta Zutrasa.

Midrash Or Ha'Afelah — Midrashic collection by R' Naftali ben Yeshava of Yemen.

Midrash Tadshel — A midrash attributed to R' Pinchas ben Yair (c.130).

Midrash Tanchuma — See below, Tanchuma.

Midrash Tehillim — Ancient midrash on the Psalms, also known as Midrash Shochar Tov.

Minchah Belulah — Commentary on the Pentateuch by R' Avraham Rapa of Porto and Venice, Italy (died 1593).

Minchas Yehudah — Commentary on the Pentateuch by R' Yehudah ben Eliezer (early-fourteenth century). The author cites many interpretations of the Tosafists. Mishnah Rosh Hashanah - Tractate in Seder Moed.

Mizrachi — Basic supercommentary on Rashi's Pentateuch commentary by R' Eliyahu Mizrachi (1450-1525) of Constantinople, Chief Rabbi of the Turkish Empire.

Moed Kattan — Talmudic tractate in Seder Moed.

Moshav Zekeinim — Collection of comments on the Pentateuch by the Tosafists of the twelfth and thirteenth centuries.

R' Moshe HaDarshan — Eleventh-century compiler of midrashic anthology known as *Yesod R' Moshe HaDarshan*, cited by Rashi and other Rishonim.

R' Elie Munk — (1900-1980) Rabbi in Paris, prolific author of many works, including the popular World of Prayer, and a commentary on the Pentateuch in French, translated into English as The Call of the Torah.

Nachalas Yaakov — Commentary on the Pentateuch by R' Yaakov Loerberbaum (d. 1832), Rabbi of Lissa in Prussian Poland. Famous Torah scholar and author of Nesiwos HaMishpat and Chavos Daas on Shulchan Aruch.

Nachalas Yitzchok — Supercommentary on Rashi.

Nefesh HaChaim — Basic work of religious philosophy by R' Chaim of Volozhin (1749-1821), primary disciple of the Vilna Gaon; founder of the famous veshiva of Volozhin.

Nefesh HaGer — Commentary on Targum Onkelos by R' Mordechai Levenstein. Does not include the Book of Deuteronomy.

Ne'os HaDesheh — Collection of comments on the Pentateuch of R' Avraham of Sochachov, see above. Aunei Nezer.

Netziv - See above. Haamek Davar.

Noam Ellmelech — Collection of Chassidic discourses on the Pentateuch by R' Elimelech of Lizhensk (1717-1787).

Onkelos — See below, Targum Onkelos.

Or HaChaim — Commentary on the Pentateuch by the famous Kabbalist and Talmudic scholar R' Chaim ben Attar (1696-1743), Rabbi and Rosh Yeshiva in Livorno, Italy, and subsequently in Jerusalem.

Oznaim L'Torah — Commentary on the Pentateuch by R' Zalman Sorotzkin (1881-1966), one of the leading Rabbis in Lithuania (popularly known as "the Lutzker Rav") and subsequently in Israel. Has been published in English as Insights in the Torah.

Pachad Yitzchak — The collected discourses of R' Yitzchak Hutner (1907-1980), Rosh Yeshiva of Mesivta R' Chaim Berlin in New York, and a foremost thinker and leader of Jewry. His works are based in great measure on those of the Maharal.

PanIm Yafos — Commentary on the Pentateuch by R' Pinchas Horowitz (1730-1805), one of the leading Torah scholars of the eighteenth century, Rabbi in Frankfurt-am-Main, author of the classic works Haflaah and Hamakneh on the Talmud.

Pesachim — Talmudic tractate in Seder Moed.

Pesikta D'Rav Kahana — Ancient midrashic collection on certain portions of the Pentateuch as well as on the Haftaros of the festivals and special Sabbaths, by R' Kahana, probably the Amora R' Kahana, the disciple of Rav (second century).

Pesikta Rabbasi — Midrashic collection of homilies compiled in the Geonic era on parts of the weekly Torah reading, certain Haftaros, and certain special Sabbaths.

- Pesikta Zutrasa Midrashic work on the Pentateuch and the Five Megillos compiled by R' Toviah (ben Eliezer) HaGadol (1036-1108) of Greece and Bulgaria. This work is also known as Midrash Lekach Tou.
- Pirkei D'Rabbi Eliezer Midrash composed by the school of the Tanna R' Eliezer ben Hyrcanus (c. 100). An important commentary on this midrash was composed by R' David Luria (1798-1855), one of the leading Torah scholars in Russia in the early nineteenth century.
- Pls'chei Teshuvah Digest of responsa arranged according to the order of the Shulchan Aruch (excluding Orach Chaim), forming a kind of commentary to that law-code, by R' Avraham Tzvi Hirsch Eisenstadt (1813-1868), Rabbi of Utian, Lithuania.
- Pri Megadim Monumental supercommentary on the Shulchan Aruch commentaries Magen Avraham, Turei Zahav, and Sifsei Cohen, by R' Yoseph Teomim (1727-1792), dayan in Lemberg and Rabbi in Frankurt an der Oder.
- Rabbeinu Bachya (1263-1340) Student of the Rashba, author of a commentary on the Pentateuch containing four modes of interpretation: plain meaning of the text, and midrashic, philosophical, and kabbalistic exegeses.
- Rabbeinu Tam (1100-1171) Grandson of Rashi, and one of the foremost Tosafists.
- Radak Acronym for R' Dovid Kimchi (1160-1235) of Provence, leading Bible commentator and grammarian. Of his famous commentary on Tanach, only the sections to Genesis, the Prophets. Psalms. Proverbs. and Chronicles have survived.
- Radvaz Acronym for R' Dovid ibn Zimra (c.1480-1573), Chief Rabbi of Egypt, one of the leading rabbis of the sixteenth century; his responsa collection is considered a classic.
- Ralbag Acronym for R' Levi ben Gershom [Gersonides] (1288-1344) of Provence. According to some, he was a grandson of Ramban. Composed rationalistic commentary on the Scriptures which explains the text, and then sums up the philosophical ideas and moral lessons contained in each section.
- Rambam Acronym for R' Moshe ben Maimon ["Maimonides"] (1135-1204), one of the leading Torah scholars of the Middle Ages. His three major works are: Commentary to the Mishnah in Arabic; Mishneh Torah, a comprehensive code of Jewish law; and Moreh Nevuchim ("Guide for the Perplexed"), a major work of Jewish philosophy.
- Ramban Acronym for R' Moshe ben Nachman ["Nachmanides"] (1194-1270) of Gerona, Spain, one of the leading Torah scholars of the Middle Ages; successfuly defended Judaism at the dramatic debate in Barcelona in 1263; author of numerous basic works in all aspects of Torah, including a classic commentary on the Pentateuch.
- Ran Acronym for R' Nissim of Gerona, Spain (c.1290-c.1375), famous for his Talmudic commentary, see above, *Drashos HaRan*.
- Rashash Acronym for R' Shmuel Strashun of Vilna (1794-1872). His annnotations and glosses on nearly every tractate of the Mishnah, Talmud, and Midrash Rabbah are printed in the Romm (Vilna) editions of the Talmud and the Midrash Rabbah.

- Rashba Acronym for R' Shlomo Ibn Aderes (1235-1310), the leading rabbi in Spain in the late-thirteenth century. Famous for his many classic works in all branches of Torah learning, including thousands of responsa dealing with all aspects of Bible, Aggadah, Talmud, and Halachah.
- Rashbam Acronym for R' Shlomo ben Meir (c.1085-1174), grandson of Rashi and brother of Rabbeinu Tam, leading Tosafist and Talmud commentator, author of a literalist commentary on the Pentateuch.
- Rashi Acronym for R' Shlomo Yitzchaki (1040-1105), considered the commentator par excellence. Rashi's commentary on the Pentateuch as well as his commentary on the Talmud are considered absolutely basic to the understanding of the text to this very day.
- Ravad Acronym for R' Avraham ben David of Posquieres, Provence (c.1120-c.1197), one of the leading Torah scholars of the twelfth century, famous for his critical notes on the Mishneh-Torah of the Rambam, as well as many other works on Talmud and Halachah.
- R' Menachem Recanati (late-13th early-14th cent.) Italian Kabbalist who composed a mystical commentary on the Pentateuch.
- Resisel Laylah Collection of essays by R' Tzaddok HaCohen (1823-1900), see below.
- Ritva Acronym for R' Yom Tov Ben Avraham al-Asevilli
- (1248-1330), Rabbi in Saragossa, Spain, one of the leading Rabbis in Spain in his day; famous for his classic novellae on the Talmud.
- Rokeach Guide to ethics and halachah, by R' Elazar Rokeach of Worms (c.1160-c.1238), a leading scholar and mystic of the medieval Chachmei Ashkenaz (German Pietists); author of many works, including a commentary on the Pentateuch.
- Rosh Acronym for R' Asher ben Yechiel (c.1250-1327), disciple of Maharam Rottenberg. He fled to Spain from Germany and became Rabbi of Toledo and one of the leading authorities of his era; author of a classic halachic commentary on the Talmud, as well as other works, including a commentary on the Pentateuch, see above. Hadar Zekeinim.
- Rosh Hashanah Talmudic tractate in Seder Moed.
- R' Saadiah Gaon (882-942) Head of the famous yeshiva of Pumbedisa, zealous opponent of Karaism; author of many works in all areas of Torah learning, including the philosophical work, *Emunos v'Deos*, as well as an Arabic translation of the Pentateuch.
- Sanhedrin Talmudic tractate in Seder Nezikin.
- Schorr, R' Gedaliah (1910-1979) Rosh Yeshiva of Mesivta Torah Vodaath in Brooklyn, New York; described as first American-trained gadol. Three volumes of his discourses on Genesis, Exodus, and the festivals have been published under the title Or Gedalyahu.
- Sechel Tov Compilation of midrashim, arranged on each verse of the Pentateuch and the Five Megillos, interspersed with halachic notes and original comments, by R' Menachem ben Shlomo of Italy (12th century).
- Seder Olam Ancient chronological work quoted by the Gemara, attributed to the Tanna R' Yosei ben Chalafta.

- Sefer Chassidim Classic miscellaneous work of Mussar, Halachah, customs, Bible commentary, and Kabbalah, by R' Vehudah HaChassid of Germany (c.1150-1217).
- Sefer Habahir Ancient Kabbalistic work attributed to the Tanna R' Nechunya ben HaKana.
- Sefer HaChinuch The classic work on the 613 commandments, their rationale and their regulations, by an anonymous author in thirteenth-century Spain.
- Sefer HaMitzvos Listing and explanation of the 613 commandments, with a seminal preface explaining the principles of how to classify which Biblical precepts are to be included in the list, by Rambam, see above.
- Sefer HaPardes Halachic compendium, from the school of Rashi (see above); includes certain of his legal decisions.
- Sefer HaParshiyos Anthology of Rabbinic literature arranged according to the weekly Torah readings, by the noted Israeli educator R' Eliyahu Kitov (1912-1976).
- Sefer HaZikaron Supercommentary on Rashi's Pentateuch commentary by R' Avrahaham Bakrat, who lived at the time of the Expulsion from Spain of 1492.
- Sfas Emes Discourses on the Pentateuch and other subjects, by R' Yehudah Leib Alter (1847-1905), the second Gerrer Rebbe and leader of Polish Jewry.
- Sforno Classic commentary on the Pentateuch by R' Ovadiah Sforno of Rome and Bolgna, Italy (1470-1550).
- Shaarei Aharon A contemporary encyclopedic commentary on the Pentateuch by R' Aharon Yeshaya Rotter of Bnei Brak.
- Shabbos Talmudic tractate in Seder Moed.
- Shem MiShmuel Chassidic discourses on the Pentateuch and other subjects, by R' Shmuel of Sochachov (1856-1920), son of R' Avraham of Sochachov, see above.
- Shemos Rabbah The section of Midrash Rabbah on the Book of Exodus.
- Sheurin Shei Torah Commentary on halachic measurement as by Rabbi Yaakov Yisrael Kanievsky, a major contemporary scholar and Torah leader, popularly known as "The Steipler" (d. 1985 in Bnei Brak).
- Shevuos Talmudic tractate in Seder Nezikin.
- Shibbolei HaLekket Halachic compendium, by R' Tzidkiyah HaRofei of Rome (c.1230-c.1300).
- Sh'lah Acronym for Shnei Luchos Habris ("The two Tablets of the Covenant"), by R' Yeshayah Hurwitz (1560-1630), Rabbi in Poland, Frankfurt, Prague, and Jerusalem, one of the leading Torah scholars of the early-seventeenth century. It includes fundamental tenets of Judaism, basic instruction in Kabbalah, and a commentary on the Pentateuch.
- Shorashim Alphabetical encyclopedia of the roots of all words found in the Bible. A seminal work by the famous grammarian R' Yonah Ibn Janach (c.990-c.1055) of Cordoba and Saragossa. Written in Arabic, it became available in Hebrew only in the last century.
- Sidduro Shel Shabbos Chassidic work on the sanctity of the Sabbath, by R' Chaim Tyrer of Czernowitz (1760-1818), author of Be'er Mayim Chaim, see above.
- Sifra Tannaitic halachic midrash to the Book of Leviticus; also known as Toras Kohanim.

- Sifre Tannaitic halachic midrash to the Books of Numbers and Deuteronomy.
- Sifsei Chachamim Popular supercommentary on Rashi's Pentateuch comentary, by R' Shabsai Bass (1641-1718), well-known publisher.
- Sifsei Kohen Mystical commentary on the Pentateuch by R' Mordechai HaKohen of Safed (16th century).
- R' Simcha Zissel Ziv of Kelm "The Alter of Kelm" (1824-1898). One of the foremost disciples of R' Yisrael Salanter; founder and head of the famous Mussar yeshiva, the Talmud Torah of Kelm, Lithuania. His discourses were published as Daas Chochmah U'Mussar (2 volumes).
- Soloveitchik, R' Chaim (1853-1918) "Reb Chaim Brisker"; Rosh Yeshiva in Volozhin and subsequently Rabbi of Brisk. Equally renowned for his genius in Torah learning and his saintly qualities, he was one of the most seminal Torah scholars of his day.
- Soloveitchik, R' Yitzchak Zev (1886-1959). Successor of his father as Rabbi of Brisk, he was also a teacher of the foremost Lithuanian Torah scholars, a practice he continued when he settled in Jerusalem in 1940; major leader of world Jewry.
- Soloveitchik, R' Yosef Dov (1903-1993), Rosh Yeshivah of Yeshivas R' Yitzchak Elchanan, and rabbi of the Boston Orthodox community. A scion of the Brisk Torah dynasty, he was an original Talmudic scholar, thinker and leader.
- R' Zalman Sorotzkin See above. Oznaim I Torah
- Sotah Talmudic tractate in Seder Nashim.
- Taanis Talmudic tractate in Seder Moed.
- Talmud Yerushalmi The Talmud composed by the Amoraim of Eretz Yisrael in the second-fourth centuries. Although traditionally called the Talmud of Jerusalem, it was composed in the Galilee, since the Romans did not permit the Jews to reside in Jerusalem in that era.
- Tanchuma Aggadic midrash on the Pentateuch, attributed to the school of the Amora R' Tanchuma bar Abba of Eretz Yisrael (late-fourth century). There are two published versions of this Midrash: a) Tanchuma Yashan, the only one extant until the late nineteenth century; b) Tanchuma Buber, manuscript discovered by the scholar S. Buber in 1885.
- Targum or Targum Onkelos Authoritative Aramaic translation of the Pentateuch by the proselyte Onkelos (c. 90). This work, which earned the approbation of his teachers, the Tannaim R' Eliezer and R' Yehoshua, is an interpretive translation.
- Targum Yonasan Aramaic paraphrase of the Pentateuch, attributed by some to Yonasan ben (Iziel, the disciple of Hillel. Others maintain that the initials a signify Targum Yerushalmi, meaning that it was composed in Eretz Yisrael, and ascribe a later date to its composition.
- Taz Acronym for Turei Zahav ("Rows of Gold"), a basic commentary on the Shulchan Aruch by R' Dovid ben Shmuel HaLevi (1586-1667), one of the foremost Rabbinical authorities in seventeenth-century Poland.
- Tevuos Ha'aretz Geographical work describing the history and borders of Eretz Yisrael, its topography, Biblical and Talmudic locations, flora and fauna, and other matters, by R' Yehosef Schwartz (1804-1865) of Jerusalem.

Tiferes Yisrael — Comprehensive commentary on the Mishnah, by R' Yisrael Lipschutz (1782-1860), Rabbi in a number of Jewish communities in Germany.

Torah Shelelmah — Monumental multi-volume encyclopedia of all Talmudic and Midrashic sources on the Pentateuch, with explanations, scholarly notes and essays by R' Menachem Kasher (1895-1983), noted Israeli Torah scholar. He published thirty-eight volumes, up to Parashas Beha'aloscha before his death. Torah Shelelmah is currently being completed by his disciples.

Toras Kohanlm — See Sifra.

Tosafos — The Talmudic glosses of the French and German rabbis of the twelfth and thirteen centuries on the Babylonian Talmud printed in all editions of that work alongside the text of the Gemara.

Tosefta — Tannaitic collection of Baraisos, traditionally attributed to R' Chiya and his circle (Iggeres R' Shrira Gaon); a kind of parallel work to the Mishnah.

Tur — Code of Jewish law composed by R' Yaakov, the son of the Rosh (c.1275-c.1340). The Arba Turim (which is its full title) is composed of four parts: Tur Orach Chaim, Tur Yoreh Deah, Tur Even HaEzer, and Tur Choshen Mishpat.

R' Tzaddok HaCohen — (1823-1900) Chassidic sage and thinker; prolific author in many aspects of Torah; one of the leading Torah scholars of the nineteenth century. Largest of his many works is Pri Tzadik, a collection of his discourses on the Pentateuch.

Tzror HaMor — Homiletic commentary on the Pentateuch by R' Avraham Saba (c.1440-c.1508). Fear of the Inquisition forced him to bury the book in Portugal; he subsequently rewrote it from memory when he escaped to Morocco.

Vaylkra Rabbah — The section of Midrash Rabbah on the Book of Leviticus.

Vilna Gaon — R' Eliyahu ben Shlomo Zalman (1720-1797), also known as R' Eliyahu HaChassid (R' Eliyahu the Saintly). Considered the greatest Torah scholar in many centuries; acknowledged leader of non-Chassidic Jewry of Eastern Europe: see above. Aderes Eliuahu.

Volozhin, R' Chaim of — (1749-1821) Leading disciple of the Vilna Gaon and founder of the famous yeshiva of Volozhin. Acknowledged leader of non-Chassidic Jewry of Russia and Lithuania, see above. *Nefesh HaChaim*.

Wolbe, R' Shlomo — Leading contemporary Israeli Mussar personality, author of Alei Shur (2 volumes) and other hashkafah works.

R' Yaakov of Orleans — (d. 1189); disciple of Rabbeinu Tam (see above); martyred in London, author of a commentary on the Pentateuch (ms.) which is cited in other collections.

Yafeh To'ar — Classic massive commentary on the Midrash Rabbah, by R' Shmuel Yafeh Ashkenazi (1525-1595) of Constantinople. The sections on Bamidbar Rabbah and Devarim Rabbah remain unpublished.

Yalkut — See below, Yalkut Shimoni.

Yalkut Shimoni — The best-known and most comprehensive Midrashic anthology, covering the entire Tanach; attributed to R' Shimon HaDarshan of Frankfurt (13th century).

R' Yehudah HaLevl — See above, Kuzari,

Yerushalmi — See Talmud Yerushalmi.

Yerushalmi Shekallm — Talmudic tractate found only in the Talmud Yerushalmi.

Yevamos — Talmudic tractate in Seder Nashim.

R' Yisrael of Rizhin — (1797-1851) One of the foremost Chassidic Rebbes in Poland; his comments are found in *Irin Kadishin, Knesses Yisrael, Beis Yisrael,* and *Niflaos Yisrael,* among others.

R' Yochanan Ben Zakkai — Leading sage at the time of the destruction of the Second Temple (c.70); youngest of the disciples of Hillel.

Yohel Ohr — Supercommentary on Ibn Ezra's Pentateuch commentary, by Yehudah Leib Krinsky of Minsk, published in 1907.

Yoma - Talmudic tractate in Seder Moed.

Zevachlm — Talmudic tractate in Seder Kodashim.

Zohar — The basic work of Kabbalah, compiled by R' Shimon ben Yochai and his disciples in the form of a commentary on the Pentateuch and the Megillos. Hidden for centuries, it was first published in the late-thirteenth century by R' Moshe de Leon (c.1250-1305), in Spain.

Zohar Chadash — Kabbalistic Midrash, part of the Zohar.

### **⊸**§ Scriptural Index

Aamn atonement service. Lv. 16:6 battles Amalek. Ex. 17:10 blesses the people. Lv. 9:22 hmther of Moses. Ex. 4:14 commandment against intoxicants, Iv. 10:8 command to anoint. Ex. 40:12ff. death Nu 20:28 33:39 Dt. 10:6 death of Nadab and Abihu. Lv. 10:2 dispute with Moses. Lv. 10:16 duties reiterated. Nu. 18:1ff. Golden Calf, Ex. Ch. 32 ioins Moses in Wilderness. Ex. 4:27 Kohen Gadol, Ex. Ch. 29, Lv. Ch. 8-9 offspring. Nu. 3:2ff. plague among the people. Nu. 17:11 punishment. Nu. 20:24 sins. Nu. 20:12 sons. Ex. 28:1 speaking against Moses. Nu. 12:1 staff. Nu. 17:18ff. Abel, murder of, Gn. 4:8 offering, Gn. 4:3ff. Abihu; see Nadab and Abihu Abimelech, abduction of Sarah. Gn. Ch. 20 alliance with Abraham. Gn. 21:22ff. appeases Abraham. Gn. 20:14ff. meets Isaac. Gn. 26:1ff. reaffirms treaty with Isaac, Gn. 26:26ff. abomination, prohibition against eating an, Dt. 14:3 Abraham, Abimelech appeases, Gn. 20:14ff. Akeidah (Binding of Isaac), Gn. Ch. 22 alliance with Abimelech. Gn. 21:22ff angels appear to, Gn. Ch. 18 birth, Gn. 11:26 birth of Isaac, Gn. 21:2ff. birth of Ishmael, Gn. Ch. 16 blessed by Malchizedek. Gn. 14:18 builds altar, Gn. 12:7 buys Cave of Machpelah, Gn. 23:9ff. childlessness. Gn. Ch. 15-16 circumcises Isaac. Gn. 21:4 circumcision, Gn. 17:3-23ff. commandment to move to Canaan, Gn. 12:1ff. Covenant Between the Parts, Gn. 15:7ff. death, Gn. 25:7ff.

departure from Ur Kasdim. Gn. 11:31 eulogizes Sarah Gn. 23-2 expells Ishmael. Gn. 21:9ff. finding a wife for Isaac. Gn. Ch. 24 God's reassurance to. Gn. 15:1ff. intercedes for Sodom. Gn. 18:23ff. marries Keturah. Gn. 25:1 marries Sarah. Gn. 11:29 name changed Gn. 17:5 prayer. Gn. 19:27, 20:17 promise of Isaac's birth. Gn. 17:19 quarrel with Lot. Gn. 13:5ff. saving Lot. Gn. 14:13ff. sojourns to Egypt, Gn. 13:1 trial: ten tests of faith. Gn. 12:1.comm. war of the kings. Gn. 14:1ff. Abram, see Abraham Adam. curse. Gn. 3:17ff. Gn. 4:25. Gn. 5:1ff. . see man Adullamite. Gn. 38:1 adultery, prohibition. Ex. 20:13, Dt. 5:17 punishment. Dt. 22:22ff. sotah. Nu. 5:12ff. aged; see elders Ai. Gn. 12:8. 13:3 almonds. Aaron's staff... No. 17:23 altar, Abraham builds, Gn. 12:7. 4:2ff... 4.25 Balaam. Nu. 23:1 commandment to build. Ex. 20:21 consecrated, Ex. 29:38ff. (Copper), Tabernacle, Ex. 27:1ff. dedication. Nu. 7:84ff. elevation offering, Ex. 35:16, 38:1ff., 40:6 (Gold), Tabernacle, Ex. 40:5 incense, Ex. 30:1ff. lacob. Gn. 33:20, 35:14 Moses. Ex. 24:4 Noah, Gn. 8:20 altars, command to destroy, Dt. 12:3 Amalek, battles Israel, Ex. 17:8 command to remember, Dt. 25:17ff. eternal battle with. Ex. 17:16. Nu. 24:20 smote Israelites, Nu. 14:44 Amen. Nu. 5:22 curses. Dt. 27:15ff. Ammon, conception, Gn. 19:38 Ammonite, cities, Nu. 21:25 encounter in the Wilderness. Dt. 2:17ff. laws, Dt. 22:4ff.

Amorites Gn. 10:16, 14:7, 15:21, Fx. 13:5 Nu. 13:29, 32:39 Dt. 3:8, 7:1 Amram, marries lochebed. Fx. 6-20. Amraphel. Gn. 14-1ff angel, impedes Balaam's path, Nu. 22:22ff. angels, appear to Abraham. Gn. Ch. 18 visiting Lot. Gn. 19:1ff. animal, damage caused by, Ex. 21:35ff. death caused by. Ex. 21:28ff. animals, blemished. Iv. 22:17# firstborn, Dt. 15:19 forbidden. Lv. 11:4. Dt. 14:7ff permitted. Lv. 11:3. Dt. 14:4ff. tithe. Lv. 27:32ff anointment oil. Ex. 30:22ff . 35:15, 40:9 Aram Naharaim. Gn. 24:10 Ararat, Gn. 8:4 Arioch. Gn. 14:1ff. Ark, Cherubim, Ex. 25:17ff. . 37:7ff. construction, Ex. 37:1ff. covering. Ex. 25:11ff. dimensions. Fx. 25:10. Ark, Noah's, command to build, Gn. 6:14ff. entering, Gn. 7:1ff. leaving, Gn. 8:18 Ark of Testimony, manna placed into, Fx. 16-33 Ark, Tabernacle. Ex. 35:12. Ex. 37:1ff. Asenath, wife of loseph, Gn. 41:45 asham (sacrifice); see guilt offering Asher, birth, Gn. 30:13 blessed by Jacob. Gn. 49:20 Asher, Tribe of census. Nu. 1:40ff. Moses' blessing. Dt. 33:24 offerings, Nu. 7:72ff. second census, Nu. 26:44 ashes, red cow, Nu. 19:9ff. Ashur, Gn. 10:11 assimilation, warnings against, Dt. 7:3ff. astrology, prohibition, Dt. 18:10 atonement service, Aaron, Lv. 16:6 see also Yom Kippur Attributes of Mercy, Thirteen, Ex. 34:5ff. aunt, incest, Lv. 18:12ff. avenger of the blood, manslaughter, Nu. 35:19 awl, Hebrew slave, Dt. 15:17 Azazel, lots. Lv. 16:8 sending he-goat, Lv. 16:20ff.

Baal, Balak and Balaam, Nu. 22:41 baal keri, Lv. 15:2ff. Baal-peor, Israelites sin, Nu. 25:3

Amorah [Gemorrah]; see Sodom

Baal-zephon. Ex. 14:1. 14:9 blemished animals challab, command to set aside Bahel Gn. 10:10 laws Iv. 22:17ff Dt. 15:21 Nu. 15:17ff prohibition to sacrifice. Dt. 17:1 tower Gn. 11:4ff. chametz. Ex. 12:15, 13:3ff blemished Kohen, disqualification. Chanoch. Gn. 4:17ff 5:18ff Balaam. asked to curse Israelites. Nu. 22:5ff Iv. 21·16ff Charan. Gn. 11:31 12:4ff conversation with God. Nu. 22:9ff. blessing, choice set before the people. charity, obligation to give, Lv. 25:35 Dt. 11:26 donkey, Nu. 22:22ff. cheating, prohibition. Lv. 19:13. Dt. final prophecy. Nu. 24:14ff. Mount Gerizim Dt. 11:29 28:1ff 24·14ff first blessing. Nu. 23:7ff. upon fulfillment of commandments. Chedorlanmer Gn 14:1# returns home Nu. 24-25 Lv. 26:3ff. Cherubim, Ark. Fx. 25:17ff 37:7ff blind, prohibition against misleading. childbirth. contamination, Lv. 12:2ff. second blessing. Nu. 23:18ff. third blessing, Nu. 24:1ff. Iv. 19:14 childlessness Rachel Gn. 30:1# Balak, king of Moab, Nu. 22:2ff. blood, covering, Lv. 17:13 Sarah Gn. 16:1ff doorposts, Ex. 12:7 angry at Balaam, Nu. 23:11ff. Children of Israel, become slaves in Egypt, plague, Ex. 7:20ff. baldness, tzaraas, Lv. 14:40ff. Fx. 1·13 bald spot, prohibition. Dt. 14:1 prohibition against consuming. Choshen Mishpat: see Breastplate banners, by tribes, Nu. 2:2ff. Lv. 7:26. 17:10ff., 19:26. circumcision, Gn. 17:3ff., Lv. 12:4 four formations. Nu. 2:2ff. Dt. 12:16.23, 15:23 Abraham. Gn. 17:23ff. barley, Ex. 9:30 bodily injury, penalty, Ex. 21:22ff. Eliezer. Ex. 4:24ff. boils, plague, Ex. 9:10 beard. Lv. 19:27 Isaac. Gn. 21:4 hondsman: see slave bearing false witness; prohibition, Ishmael. Gn. 17:25 Fv. 20:13 Book of the Covenant. Ex. 24:7 Cities of Refuge. Ex. 21:13. Dt. 4:41 Gn. 21:14, 21:31, 22:19, Book of the Wars of Hashem. establishment. Dt. 19:1ff. Reer-sheba. Nu. 21:14 26:23, 26:33, 28:10, 46:1 Levites. Nu. 35:6ff. borders. Land of Israel. manslaughter. Nu. 35:11. Dt. 19:4 Benjamin. Ex. 23:31. Nu. birth. Gn. 35:18 34:2ff. citron, Lv. 23:40 blessed by Jacob. Gn. 49:27 borrowing, laws. Ex. 22:13ff. Civil law. Ex. Ch. 21 boundaries, preservation, Dt. 19:14 Cloud, signals Israelites to journey, meets Joseph, Gn. 43:16 sent to Egypt. Gn. 43:13ff. Breastplate, Ex. 25:7 Ex. 40:36 Benjamin, Tribe of vestments. Ex. 28:4, 28:15ff., 39:8ff. covering Tent of Meeting. Ex. 40:34 bribes, prohibition. Ex. 23:8. Dt. 16:19 consecration, field. Lv. 27:16ff. census. Nu. 1:36ff. house. Lv. 27:14ff. Moses' blessing, Dt. 33:12 bridegroom, exempt from army, Dt. 24:4 offerings. Nu. 7:60ff. burning bush. Ex. 3:2ff. Kohanim , Lv. Ch. 8 second census. Nu. 26:38 burns, tzaraas. Lv. 13:24ff. Levites. Nu. 8:5ff. Bera. Gn. 14:2ff. contamination, bestiality, prohibition, Lv. 18:23 Cain, Gn. 4:1ff., 4:25 female discharges, Iv. 15:19# Bethel, Gn. 12:8, 13:3, 28:19, 35:6, 35:15 killed by Lamech, Gn. 4:23 from human beings, Lv. 12:2ff. murder of Abel. Gn. 4:8 lacob journeys to. Gn. 35:1 from Midianites, Nu. 31:19 Bethlehem: see Ephrath. offering, Gn. 4:3ff. male discharges. Lv. 15:2 Bethuel, birth. Gn. 22:22 punishment, Gn. 4:11ff. objects receiving, Lv. 11:32ff. offers Rebecca for Isaac, Gn. 24:50 Caleb son of Jephunnah, Nu. 32:12, of the Sanctuary, Lv. 5:2ff. Bezalel, accounting of Tabernacle, Dt. 1:36 Red Cow. Nu. 19:3 Ex. 38:21 berates Israelites. Nu. 14:6 transmitted by kosher animals, called for construction, Ex. 31:3, 35:30 second census. Nu. 26:65 Lv. 11:39ff. construction of Ark. Ex. 37:1 transmitted by non-kosher creatures, tribe of Judah. Nu. 34:19 Lv. 11:24ff. Bilhah. Gn. 29:29. 30:3ff. spy from Judah, Nu. 13:6 birds, creation of, Gn. 1:20ff. Canaan, curse of, Gn. 9:25ff. tzaraas. Lv. Ch. 13 Copper Altar, Tabernacle, Ex. 27:1ff. dove, Gn. 8:8ff. descendants, Gn. 10:15ff. elevation-offering, Lv. 1:14-15 Canaanite nations, promise to smite, copper serpent, Nu. 21:9 forbidden, Lv. 11:13ff., Dt. 14:19ff. courts. Dt. 17:8ff. Dt. 7:1 nest. Dt. 22:6 Canaan, land, Gn. 11:31, 13:12 courtvard. Ex. 40:8 captives, war, Tabernacle, Ex. 27:9ff., 35:10, 38:9 permitted. Dt. 14:11ff. Dt. 20:10ff. raven, Gn. 8:7 cattle, creation, Gn. 1:24ff. Covenant Between the Parts, Gn. 15:7ff. sin-offering, Lv. 5:8ff. Cave of Machpelah, Gn. 23:9, 25:9, covenant variable offering, Lv. 5:7ff. 49:30 Abraham. Gn. 15:7ff. Birsha, Gn. 14:2ff. census, Ex. 30:12ff. blood, Ex. 24:8 birthright, sale of, Gn. 25:33 in Wilderness, by tribes, Book. Ex. 24:7 Nu. 1:5ff. bitter waters, sotah Nu. 5:19ff. Mount Gerizim and Mount Ebal, second, Nu. 26:2ff. blasphemy, punishment, Lv. 24:14,23 Dt. 28:69 totals, Nu. 1:46

daughters of Zelophehad, inheritance. Noah Gn. 9:9 Flazar. Nu. 34:17 of peace. Phinehas son of Elazar. Nu. 27:1ff. accompanies Aaron, Nu. 20:25 Nu. 25:12 marry cousins. Nu. 36:11 told not to mourn brothers. Lv. 10:6 Day of Atonement; see Yom Kippur command to take second census. of salt. Ex. 2:13 deaf. cursing the. Lv. 19:14 natriarchs. Lv. 26:42 Nu. 26:2ff with Israel, renewal. Ex. 34:27ff. Deborah. Rebecca's nurse, Gn. 35:8 coveting, prohibition, Ex. 20:14 defamed wife, laws. Dt. 22:13ff. Cow. Red. Nu. Ch. 19 Dinah, abduction, Gn. 34:2ff. Cozhi daughter of Zur, slain Midianite hirth Gn. 30-21 woman Nu 25:15 discharges female Iv. 15:19ff Creation. Gn. 1:1ff. male. Lv. 15:2ff. . 15:16ff. dispersion, see Babel, tower of hirds Gn. 1:20ff. Gn. 1:24ff. divorce, laws. Dt. 24:1ff. cattle. fifth day, Gn. 1:23 remarriage. Dt. 24:4 donkey, Balaam's, Nu. 22:22ff. first day. Gn. 1:5 fourth day. Gn. 1:19 fallen. Dt. 22:4 man, Gn. 1:26ff., 2:7, 5:1ff. talks Nu 22:28ff Eliezer, Gn. 15:2 naming of animals. Gn. 2:19ff. door, Hebrew slave. Ex. 21:6, Dt. 15:17 second day. Gn. 1:8 doorpost. Dt. 11:20 seventh day, Gn. 2:2ff. blood placed upon. Ex. 12:7 Dothan, Gn. 37:17 sixth day. Gn. 1:31 dove. Gn. 8:8ff., Lv. 1:14 third day. Gn. 1:13 embalming trees and plants, Gn. 1:11, 1:29 dream woman. Gn. 2:21ff., 5:1ff. lacob. Gn. 28:12ff. loseph. Gn. 37:5ff. creeping creatures, prohibition of eating, Iv. 11:41ff. Pharaoh. Gn. 41:1ff. Pharaoh's chamberlain's. Gn. 40:8ff. cud, animals that chew, Dt. 14:6 curse, Adam. Gn. 3:17ff. drunkenness, Noah, Gn. 9:21 Canaan, Gn. 9:25ff. dudaim, Gn. 30:14ff. envy, Ex. 20:14 Eve, Gn. 3:16 Mount Ebal. Dt. 11:29, 27:15ff. ear, Hebrew slave. Dt. 15:17 serpent. Gn. 3:14ff. upon transgressing commandments, piercing, Ex. 21:6 eating an abomination, prohibition, Lv. 26:14ff. Ephraim, Tribe of curse and blessing, choice set before the Dt. 14:3 people Dt. 11:26 Eber, Gn. 10:24ff., 11:15ff. cursing, father and mother, Lv. 20:9 Eden, Garden of, Gn. 2:8ff. expulsion, Gn. 3:23ff. leaders, Ex. 22:27 curtain. Ex. 40:5.8 rivers. Gn. 2:10ff. Tree of Knowledge, Gn. 2:9, 2:17 curtains, Tabernacle, Ex. 25:1ff., Ex. 36:8ff. Tree of Life, Gn. 2:9, 2:17, 3:24 Edom. Gn. 32:4, 36:1 custodians, laws, Ex. 22:6ff. doesn't allow Israelites passage. Nu. 20:18 birth. Edomite, laws regarding, Dt. 22:8 damages, caused by livestock, Ex. 22:4 Egypt, laws. Lv. 24:18ff. Abraham sojoums to, Gn. 12:10 destroyed at the Sea, Ex. 14:27

Dan, birth of, Gn. 30:6 blessed by Jacob, Gn. 49:16ff. Dan, Tribe of census, Nu. 1:38ff. final blessing. Dt. 33:22 offerings. Nu. 7:66ff. second census, Nu. 26:42 darkness, plague, Ex. 10:22 Dathan and Abiram, Nu. 26:9, Dt. 11:6 rebellion, Nu. 16:1.12.27 daughter-in-law, incest, Lv. 18:15 daughter, sale, Ex. 21:7ff.

duties Nu 4:16 fire pans. Nu. 17:1 Red Cow, Nu. 19:3 son of Aaron Nu 3:4 Eldad and Medad, prophesying, Nu. 11:26ff. elders, honoring, Lv. 19:32 elevation offering, additional laws. Lv. 6:2ff. Altar, Ex. 35:16, 38:1ff., 40:6 cattle, Lv. 1:3ff. fowl. Lv. 1:14ff. sheep and goats, Lv. 1:10ff. finds wife for Isaac, Gn. Ch. 24 Eliezer, son of Moses. Ex. 18-4 Elim. Ex. 15:27, 16:1 El Shaddai. Gn. 35:11. Ex. 6:2 lacob. Gn. 50:2 loseph. Gn. 50:26 End of Days, Gn. Ch. 49, Dt. 4:30 Enoch, Gn. 4:17ff., 5:16ff. Enosh. Gn. 4:26. 5:6ff. entrance, Tabernacle, Ex. 36:37 Ephod, Ex. 25:7, 28:25ff. vestments. Ex. 28:4, 28:6ff., 39:2ff. Ephraim, birth, Gn. 41:52 blessing, Gn. 48:5, 48:20 census. Nu. 1:32ff. Moses' blessing, Dt. 33:17 offerings. Nu. 7:48ff. second census. Nu. 26:35 Ephrath, Gn. 48:7 Rachel's death. Gn. 35:16ff. Ephron. Gn. 23:8ff. epidemic, plague, Ex. 9:6 Gn. 38:3 death, Gn. 38:7 genealogy, Nu. 26:19 marries Tamar, Gn. 38:6 Esau, birth, Gn. 25:25 descendants. Gn. Ch. 36 encounter with Jacob, Gn. Ch. 33 hatred of Jacob, Gn. 27:41 marriage, Gn. 26:34, 28:9 sale of birthright. Gn. 25:29ff. tribute from Jacob, Gn. 32:14ff. Esek, well, Gn. 26:20 esrog; see citron Eve, Gn. 3:20 curse, Gn. 3:16 see also Woman

laws. Dt. 22:8

infanticide. Ex. 1:16ff.

Ex. 12:31ff.

Israel's bondage in, Ex. 1:10ff.

Jacob journeys to, Gn. 46:1ff.

lacob sends sons to. Gn. 42:1

lews told to leave; the Exodus,

Joseph brought to, Gn. 37:28

people who arrived in, Ex. 1:1ff.

mourns lacob, Gn. 50:3

Ten Plagues, Ex. 7:14ff.

'eye for an eye' Ex. 21:24 Exodus, Ex. 12:37ff. expulsion, Gn. 3:22ff.

false naths prohibition. Lv. 19:11 false prophet, prohibition to listen to, Dt 13.4 false testimony, prohibition. Dt. 5:17 famine. Gn. 12:10ff., 41:54, 43:1, 47:13 fat, prohibition of eating. Lv. 7:22 Festival command to observe. Lv. Ch. 23 of Harvest Fx. 23:16, 34:22 of Matzos. Ex. 23:15, 34:18, Dt. 16:16 of Shavuos. Lv. 21:16ff. . Dt. 16:16 of Succos. Lv. 23:5ff., Dt. 16:16 of the Ingathering, Ex. 23:16 of Weeks, Ex. 34:22, Nu. 28:26 Pesach. Lv. 23:5ff. Rosh Hashanah Iv. 23:24 Yom Kippur, Lv. 23:26ff. field, consecrated, Lv. 27:16ff. fire Fx. 22:5 prohibition of kindling. Ex. 35:3 fire pans. Nu. 16:6, 17:1 firstborn. Ex. 34:19 census. Nu. 3:40ff. consecration. Ex. 13:12 death, Ex. 12:29 inheritance. Dt. 21:16ff. Levites substituted for. Nu. 3:11ff. of animals, Dt. 15:19 First Fruits. Ex. 23:16, Nu. 28:26 declaration for removing tithes, Dt. 26:13ff. laws. Dt. 26:1ff. first grain, offering, Lv. 2:14 first issue, promised to Aaron, Nu. 18:15 fish, forbidden, Lv. 11:10ff., Dt. 14:10 permitted. Lv. 11:9. Dt. 14:9 Flood, beginning, Gn. 7:6 completion, Gn. 8:1ff. date. Gn. 7:11 forbidden animals. Dt. 14:7ff. forbidden birds, laws. Dt. 14:19 forbidden combinations, laws. Dt. 22:9ff. forbidden fish, laws. Dt. 14:10 forbidden marriages, laws, Dt. 22:1 forbidden mixtures, kilayim, Lv. 19:19, Dt. 22:9 forbidden relationships, prohibition, Lv. 18:6ff. punishments. Lv. 20:10ff. forty years, wandering, Nu. 14:33 four hundred thirty years, decree, Ex. 12:40ff. Four Species, commandment. Lv. 23:40 frogs, plague, Ex. 8:2

Gad hirth. Gn. 30:11 blessed by Jacob. Gn. 49:19 Gad. Tribe of asks not to cross lordan. Nu. 32:5 builds cities across the Jordan. No. 32:34 census. Nu. 1:24ff. Moses' blessing. Dt. 33:20 offerings. Nu. 7:42ff. second census. Nu. 26:15 Garden of Eden: see Eden. Garden of gathering exiles, promise. Dt. 30:4 Gerar. Gn. 20:1.26:6 Gershom, birth. Ex. 2:22 circumcision Fx. 4:24ff Gershon, son of Levi. Nu. 3:17 census. Nu. 4:22ff. duties. Nu. 4:24ff. family. Nu. 3:21ff. Gilgal. Dt. 11:30 gleanings, leftover. Dt. 24:19ff goats, Yom Kippur, Lv. 16:5 goel hadam: see avenger of the blood Gold Altar. Ex. 40:5 Golden Calf. Ex. Ch. 32. Dt. 9:16 Gomorrah: see Sodom Goshen. Gn. 45:10 Israel settles. Gn. 47:27 lacob arrives. Gn. 46:29 gossip, prohibition, Lv. 19:16 grain offerings: see meal offerings grandchildren, incest, Lv. 17:10 Great Sea, border, Nu. 34:3 guardrail, law, Dt. 22:8 guilt offerings. Lv. 5:14ff. additional laws. Lv. 7:1ff.

Hagar, birth of Ishmael. Gn. Ch. 16 conflict with Sarah. Gn. 16:5 exiled, Gn. 16:6ff. expelled. Gn. 21:9ff. hail, plague, Ex. 9:23 hakhel service, commandment, Dt. 31:10ff. half-shekel, census. Ex. 30:13 Ham, Gn. 5:32, 6:10, 7:13, 9:18, descendants. Gn. 10:1. 10:6ff. sin, Gn. 9:22 hanging, laws, Dt. 21:22 Haran, birth, Gn. 11:26 death. Gn. 11:28 hatred, prohibition, Lv. 19:17 head-plate, vestments, Ex. 28:36

in case of doubt, Lv. 5:17ff.

thefts. Lv. 5:20ff.

promised to Aaron, Nu. 18:9

heave-offerings, Aaron to safeguard. Nu. 18-8 Hebron Gn. 13:18 23:2, 35:27 spies ascend to. Nu. 13-22 Heshbon, Nu. 21-25 High Priest: see Kohen Gadol Hobah: see lethro homosexuality, prohibition. Lv. 18:22 Horeb. Ex. 17:6, Dt. 1:2,6,19, 9:8 see Sinai Hormah. Nu. 21:3, 14:45 Hoshea son of Nun, name changed to Ioshua. Nu. 13:16 see Joshua son of Nun house, consecrated. Lv. 27:14ff. guardrail. Dt. 22:8 tzaraas . Lv. 14:33ff Hur, battles Amalek. Ex. 17:10

idolatrous tree, prohibition. Dt. 16:29 idolatry, punishment. Dt. 17:3ff. atonement. Nu. 15:22ff. prohibition Ex. 20:3ff., 20:20. Lv. 26:1ff. Dt. 5:7 warning Dt. 8:19 illness, removed, Dt. 7:15 inauguration ritual. Ex. Ch. 29 Incense Altar, (Golden Altar), Ex. 30:1ff., 35:15. 37:25ff. incense. Ex. 25:5 incest. Ex. 18:6ff. infertility, removed. Dt. 7:14 inflammations, tzaraas, Lv. 13:18ff. inheritance, firstborn rights. Dt. 21:16ff. laws. Nu. 27:6ff. Levite, Dt. 18:1 tribes. Nu. 36:6ff. insects, forbidden, Lv. 11:20ff. permitted, Lv. 11:21ff. interest, prohibition, Lv. 25:36ff., Dt. 22:20 intoxicants, prohibited to Kohen, Lv. 10:8 Isaac, Akeidah (Binding of Isaac). Gn. Ch. 22 birth, Gn. 21:2ff. birth of Jacob and Esau. Gn. 25:26 blesses Jacob, Gn. 27:28ff., 28:1ff. buries Abraham. Gn. 25:9 death. Gn. 35:28 famine. Gn. 26:1ff. God's promise to, Gn. 26:2ff., 26:24 marries Rebecca, Gn. 24:67 prayer, Gn. 24:63, 25:21 promise of his birth, Gn. 17:19 reaffirms treaty with Abimelech, Gn. 26:26ff.

sends Jacob away, Gn. 28:5

Ishmael. birth, Gn. Ch. 16 blessing. Gn. 17:20ff. buries Abraham, Gn. 25:9 circumcision. Gn. 17:25 death. Gn. 25:17 descendants, Gn. 25:12ff. Fevot. Gn. 46:8ff. expelled. Gn. 21:9ff. Israelites, census. Ex. 30:12ff. hondage. Ex. 1:11ff. in Wilderness. Nu. 14:20ff., 33:1ff. smote by the Canaanites and Amalekites Nu. 14·44 Issachar, birth. Gn. 30:14ff. blessed by Jacob. Gn. 49:14ff. Issachar, Tribe of, census. Nu. 1:28ff. Moses' blessing. Dt. 33:18ff. offerings, Nu. 7:18ff. second census. Nu. 26:23 Issamar, See Ithamar Ithamar, son of Aaron. Ex. 38:21.

Nu. 3-4

Gn. 28:1ff. Jacob, Abrahamitic blessing, acquisition of birthright, Gn. 25:29ff. arrives in Shechem Gn. 33:18 birth. Gn. 25:26 blesses children. Gn. Ch. 49 buried in Cave of Machpelah, Gn. 50:13 confrontation with Laban, Gn. 31:25ff. covenant with Laban, Gn. 31:44ff. death, Gn. 49:33 decides to flee Laban. Gn. 31:1ff. descendants Gn. 35:23ff. departs from Beer-sheba. Gn. 28:10 dream, Gn. 28:12ff. embalmed. Gn. 50:2 encounter with Esau, Gn. Ch. 33 final request. Gn. 49:29ff. flees Laban. Gn. 31:17ff. gives Joseph Shechem. Gn. 48:22 God's blessing. Gn. 35:9ff. hired by Laban, Gn. 29:15ff. Isaac's blessing, Gn. 27:28ff. journeys to Bethel, Gn. 35:1 journeys to Egypt, Gn. 46:1ff. marries Leah, Gn. 29:23 marries Rachel. Gn. 29:28 meets Joseph, Gn. 46:29 meets Laban. Gn. 29:13 meets Pharaoh, Gn. 47:7 meets Rachel, Gn. 29:9ff.

mourns loseph's death. Cn 37:34 name changed to Israel. Gn. 32-29 35:10 prayer. Gn. 32:10 prohibition of eating sciatic nerve. Gn. 32:33 promise from God. Gn. 46:2ff. promise to Joseph, Gn 48:3# request to Joseph. Gn. 47:29ff. sends Beniamin to Egypt, Gn. 43:13ff. sends sons to Egypt, Gn. 42:1 sent away by Isaac. Gn. 28:5 told that loseph is alive, Gn. 45:25 tribute to Esau. Gn. 32:14ff. wrestles with Angel, Gn. 32:25ff. lapheth. Gn. 5:32, 6:10, 7:13, 9:18, 9:23, 9:27. descendants Gn. 10:1ff lazer. Nu. 32:1 iealousy, prohibition, Dt. 5:18 lericho, encampment. Nu. 22:1 lether; see lethro lethro. Ex. 3:1. Ch. 18 advice to Moses. Fx. 18:14ff. comes to Moses. Ex. 18:5ff. invited to join Israelites. Nu. 10:29ff. Jewish slaves, laws, Dt. 15:12 obligations to, Lv. 25:39ff. owned by non-Jews, Lv. 25:47ff. lochebed, married Amram. Ex. 6:20 lordan River. Gn. 50:10, Nu. 13:29, 34:12 loseph. agrarian policy, Gn. 47:13ff. birth, Gn. 30:24 blessed by Jacob, Gn. 49:22ff. bones taken out of Egypt, Ex. 13:19 brothers plot to kill, Gn. 37:18ff. brought to Egypt. Gn. 37:28 census. Nu. 1:32ff. death, Gn. 50:26, Ex. 1:6 dreams. Gn. 37:5ff. embalmed. Gn. 50:26 evil reports about brothers, Gn. 37:2 final blessing, Dt. 33:13 interprets dreams in prison, Gn. Ch. 40 interprets Pharaoh's dream. Gn. 41:25ff. marries Asenath, Gn. 41:45 meets Benjamin, Gn. 43:16 meets brothers, Gn. 42:6

meets Jacob, Gn. 46:29 prison, Gn. 39:20 purchased by Potiphar, Gn. 37:36 receives Shechem. Gn. 48:22 reveals himself to his brothers, Gn. 45:3 second census. Nu. 26:28 sent to brothers, Gn. 37:13ff.

shenherd Cn 37:2 slandered by Potiphar's wife. Gn 39.7# sold to Ishmaeiites. Gn. 37:25 swears to lacob. Gn. 47:31 tests brothers. Gn. 44:1ff viceroy of Egypt, Gn. 41:40 Zaphenath-paneah. Gn. 41:45 Ioshua son of Nun. Nu. 1:38, 32:12 appointed successor to Moses, Nu. 27-22 battles Amalek. Ex. 17:8ff. berates Israelites. Nu. 14.6 Golden Calf. Ex. 32:17 leader of Israelites. Dt. 31:7, 33:9 name changed from Hoshea. Nu. 13:16. second census Nu. 26:65 servant of Moses. Ex. 33:11 see also Hoshea son of Nun journeys, Israelites in Wilderness. Nu. 33-1ff Jubilee Year, Nu. 35:4 laws. Lv. 25:11ff. sanctification Ly 25:10 ludah, birth. Gn. 29:35 and Tamar. Gn. 38:15ff. blessed by Jacob. Gn. 49:8ff. marries daughter of Shua. Gn. 38:2 Judah, Tribe of census. Nu. 1:26ff. Moses' blesssing. Dt. 33:7ff. offerings. Nu. 7:12ff. second census. Nu. 26:19 Judges, appointing, Dt. 16:18 judicial process, Ex. 23:1ff. justice, not to pervert. Dt. 16:19

Kadesh. Nu. 20:1, 33:37 kares, spiritual excision Gn. 17:14, Ex. 12:15ff., 31:14, Lv. 7:20ff., 18:29, 22:3, 23:29, Nu. 19:20 Kashrus, laws. Lv. Ch. 11, 20:25ff. forbidden animals, Lv. 11:4ff., Dt. 14:7ff. forbidden birds, Lv. 11:13ff. forbidden fish. Lv. 11:10ff. forbidden insects, Lv. 11:20ff. meat and dairy, Ex. 23:19, 34:26, Dt. 14:21 permitted animals, Lv. 11:3, Dt. 14:4ff. permitted fish, Lv. 11:9 permitted insects. Lv. 11:21ff. prohibition of eating creeping creatures, Lv. 11:41ff. Keturah, marries Abraham, Gn. 25:1 Ex. 20:13, 21:16, Dt. 24:7 kidnapping, kilavim, forbidden mixtures, Lv. 19:19, Dt. 22:9

mourned by Egypt, Gn. 50:3

king, appointing,

Dt. 17:14ff.

offering. Lv. 4:22ff. King of Arad takes captive. Nu 21:1 King of Egypt: see Pharaoh Kiriath-arba: see Hebron Kohanim, consecration, Lv. Ch. 8 Kohath son of Levi Nu. 3:17 census. Nu. 4:1ff. duties Nu. 4:4ff. family. Nu. 3:27ff Kohen, checks for tzaraas, Lv. 13:2ff. contamination. Nu. 19:7 forbidden to contaminate himself. Iv. 21·1 laws. Lv. 21:1ff. portion due, Dt. 18:3ff. Priestly blessing. Nu. 6:24ff. sin offering, Lv. 4:3ff. Kohen Gadol. Lv. 21:10ff. manslaughter, Nu. 35:25,28,32 Korah, rebellion, Nu. Ch. 16 koshering vessels. Lv. 6:21ff. kosher: see kashrus

Lahan Gn. 24-29 confrontation with Jacob. Gn. 31:25ff. covenant with Jacob, Gn. 31:44ff. meets lacob. Gn. 29:13 offers Rebecca. Gn. 24:50 Lamech, Gn. 4:18, 4:23ff., 6:28ff. lamp: see Menorah land animals, forbidden. Lv. 11:4ff. permitted, Lv. 11:3 Land of Canaan, borders. Nu. 34:2ff. command to conquer. Nu. 33:52ff. reason for possession. Dt. 9:5 lashes; see whipping Laver, Tabernacle, Ex. 30:17ff., 35:16, 38:8, 40:7 lawless city, Dt. 13:13ff. leaders, appointed. Ex. 18:25 cursing, Ex. 22:27 offering, Nu. 7:2ff. Leah. Gn. 29:16 burial. Gn. 49:31 conceives, Gn. 29:32ff., 30:19ff. marries lacob. Gn. 29:23 leftover gleanings, laws, Dt. 24:19ff. lending; see loans Levi, birth, Gn. 29:34 blessed by Jacob, Gn. 49:5ff. massacre of Shechem. Gn. 34:25ff. Levi. Tribe of census, Nu. chapt. 4 Moses' blessing, Dt. 33:8 progeny, Nu. 3:17ff. Levirate marriage, laws, Dt. 25:5ff. Levite cities, eternal right of redemption,

Levites, appointment. Nu. 3:5ff. apprenticeship. Nu. 8-24 cities of refuge. Nu. 35:6ff. consecration, Nu. 8:5ff. dwelling cities. Nu. 35:2 inheritance. Dt. 18:1 receive tithes Nu 18-24 redeemers of Israel. Nu. 3:40ff. second census. Nu. 26:57 substituted for firstborn. Nu. 3:11ff. libations. Nu. 15:1ff 29:19ff lice, plague. Ex. 8:12 livestock, causing damages. Ex. 22:4 loans laws Fx. 22-24ff for the poor. Dt. 15:7ff. remission year. Dt. 15:1ff. security. Dt. 24:10 locusts, plague, Ex. 10:13 lost articles, returning, Dt. 22:1 Lot. birth. Gn. 11:27 capture. Gn. 14:12 leaving Egypt, Gn. 13:1 quarreling with Abraham. Gn. 13:5ff. saved by Abraham. Gn. 14:13ff. saved with family. Gn. Ch. 19 sin with daughters, Gn. 19:32ff. traveling with Abraham, Gn. 12:4ff. wife turned to salt. Gn. 19:26 lots, he-goat, Lv. 16:8ff. love, obligation to, Lv. 19:18 Luz: see Bethel lving, Lv. 19:11

maakah (guardrail). Dt. 22:8 Machpelah, Cave, Gn. 23:9, 25:9, 49:30 Mahanaim, Gn. 32:3 Malchizedek, blessing Abraham, Gn. 14:18 mamzer, laws. Dt. 22:3 Manasseh, birth, Gn. 41:51 Jacob's blessing, Gn. 48:5, 48:20 Manasseh, Tribe of builds cities across the Jordan, Nu. 32:41 census. Nu. 1:34ff. Moses' blessing, Dt. 33:17 offerings, Nu. 7:54ff. second census, Nu. 26:28 man, creation. Gn. 1:26ff., 2:7, 5:1 see Adam manna. Ex. Ch. 16, 8:3,16 description, Nu. 11:7 dissatisfaction with, Nu. 11:4ff. manslaughter, avenger of the blood, Nu. 35:19 cities of refuge, Nu. 35:11, Dt. 19:4 laws, Ex. 21:12ff. Marah; water made sweet, Ex. 15:25

marriage, levirate. Dt. 25:5# marriage, forbidden, Dt. 22:1 Massah U'meribah. Ex. 17:7. Dt. 6:16 matzos. Ex. 12:17.39 34:18. Nu. 28:17. Dt. 16:3 8 meal-offering, general rules, Lv. Ch 2 6:7ff. promised to Aaron. Nu. 18:9 meat and dairy, prohibition. Ex. 23:19. 34:26. Dt. 14:21. meat, complaint of Israelites in desert regarding. Nu. 11:16ff. permission to eat. Gn. 9:3. Dt. 12:15 Medad: see Fldad and Medad Menashe, see Manasseh menorah. Ex. 40:4, Lv. 24:2ff. kindling, Nu. 8:3 olive oil. Ex. 27:20 Tabernacle. Ex. 25:31ff., 35:12, 37:17ff. Merari census Nu 4-29ff duties. Nu. 4:31 family. Nu. 3:33ff son of Levi. Nu. 3:17 Methusael. Gn. 4:18. 6:21ff. metzora. final stage, Lv. 14:10ff. first stages of purification. Lv. 14:2ff. indigent, Lv. 14:21ff. second stages of purification, Lv. 14:9 shaving. Lv. 14:9 see also tzaraas mezuzah . commandment. Dt. 6:9 Midian. Gn. 25:4 command to smite them. Nu. 25:17 every male killed. Nu. 31:7 women and children taken captive, Nu. 31:9 Midianites. Gn. 37:36 command to take vengeance against, Nu. 31:2ff. dividing spoils, Nu. 31:25ff. slain woman, Nu. 25:15 Milcah. Gn. 11:29, 22:20 Miriam, afflicted with tzaraas, Nu. 12:10, Dt. 24:9 leads women in song, Ex. 15:20ff. speaking against Moses, Nu. 12:1 Mishael and Elzaphan, carry Nadab and Abihu out of Sanctuary, Lv. 10:4 Mishkan: see Tabernacle missionaries, false, Dt. 13:7 Moab. Nu. 21:11 conception, Gn. 19:37 encounter in the Wilderness, Dt. 2:9ff. frightened by Israelites, Nu. 22:3 Moabite, laws. Dt. 22:4ff. molech, prohibition, Lv. 18:21, 20:2ff. molten gods, prohibition, Ex. 34:17

Lv. 25:32ff.

Dt. 12:5.14.26

Lv. 23:9ff.

saved by Pharaoh's daughter. Nimrod, birth. Gn. 10:8ff. Moses Aaron speaks for. Ex. 4:14 Ex. 2:5# Nineveh, Gn. 10:11ff. sends spies. Nu. 13:16 Gn. 5:29ff., 6:8ff. age at death, Dt. 31:2, 33:7 Noah. annoints Joshua successor. sins. Nu. 20:12 altar. Gn. 8-20 Nu. 27-22 smashes Tablets. Ex. 32:15ff. ark. Gn. 6:14ff., 7:1ff. ascends Mount Nebo, Dt. 32:49 son Eliezer. Ex. 18:4 birth, Gn. 5:29 speaks face to face with Hashem. ascends Mount Sinai. Ex. 24:15 blessing. Gn. 9:1ff asks for a succesor. Nu. 27:15 Ex. 33:11 covenant Gn 9:12ff strikes rock. Nu. 20:11 hattles Amalek. Ex. 17:10 death, Gn. 9:29 birth. Ex. 2:2 three signs. Ex. 4:3ff. descendants. Gn. 10:1 told to see the Land. Nu. 27:12 birth of Gershom, Ex. 2:22 drunkenness. Gn. 9:21 burning bush. Ex. 3:2ff. writes journeys of Israelites. Nu. 33:2 leaving the ark. Gn. 8:18 writing Torah, Dt. 31:9 command to liberate Israelites. Noahide laws. Gn. 9:4ff. Fx. 3.8 Mount Ebal, curses, Dt. 11:29, 27:13 see also Flood Mount Gerizim, blessings, command to take second census. Dt. 11:29. Noahide laws. Gn. 9:4ff 27:12, 28:1ff. Nu 26:2ff Nod Cn 4:16 command to take vengeance against Mount Hor, Aaron's death. Nu. 20:28 oaths, laws. Nu. 30:2ff. Midianites. Nu. 31:2ff. arrival. Nu. 20:22ff. false. Lv. 19:11 covers face with mask, Ex. 34:33 horder Nu. 34:7 Isaac and Philistines. Gn. 26:31 Mount Horeb. Ex. 33:6 death. Dt. 33:5 vain, Ex. 20:7, Lv. 5:4, Dt. 5:11 death of followers of Baal-peor. see also Horeb Oboth, Israelites encampment. Nu. 21:10 Nu. 25:5 iourney. Nu. 33:37 offering, Elevation, Lv. 1:3ff., 6:2ff. descends with Second Tablets. Mount Nebo, Moses ascends, Dt. 32:49 eligibility. Lv. 22:26ff. Mount Sinai. Ex. 19:11, 24:15, 34:2.4 general rules. Lv. 1:2ff. Fy 34-29 despairs in desert. Nu. 11:11ff. mourning, Aaron, Nu. 20:29 guilt. Lv. 5:14ff., 7:1ff. dispute with Aaron. Lv. 10:16 Jacob, Gn. 50:10 meal, Lv. Ch. 2, 6:7ff. Moses, Dt. 33:8 enters Tabernacle. Nu. 7:89 New Moon. Nu. 28:11ff. face radiates light. Ex. 34:30 Sarah, Gn. 23:2 peace. Lv. 3:1ff. final blessings, Dt. 33:1ff. murder, cities of refuge, Dt. 19:12 pesach, Nu. 28:16ff. final discourse, Dt. 29:1ff. laws, Ex. 21:12ff., Lv. 24:17 place to be chosen. finishes erecting Taberncale. Nu. 7:1 prohibition. Ex. 20:13. Dt. 5:17, 19:11 16:6.15 18:6, 26:2 Rosh Hashanah, Nu. 29:1ff. finishes writing Torah, Dt. 31:24 testimony. Nu. 35:30 mutilated genitals, laws, Dt. 22:2 first prophetic vision, Ex. 3:2ff. Sabbath Mussaf. Nu. 28:9ff. flees Egypt. Ex. 2:15 muzzle, laws. Dt. 25:4 Shavuos. Nu. 28:26ff., Dt. 16:10 forms Sanhedrin. Nu. 11:16ff. Shemini Atzeres, Nu. 29:35ff. Golden Calf, Ex. Ch. 32 sin, Lv. 4:2ff., 6:17 heavy of speech, Ex. 4:10, 6:12 Succos, Nu. 29:12ff. hidden in basket, Ex. 2:3 Nadab and Abihu, sons of Aaron, Nu. 3:2 tamid, Nu. 28:3ff. invites Jethro to join Israelites. death. Lv. 10:2 thanksgiving. Lv. 7:11ff. Nu. 10:29ff. Naftali: see Naphtali tribal leaders, Nu. 7:2ff. lethro comes. Ex. 18:5ff. Nahor, Gn. 22:20 variable, Lv. Ch. 5 Jethro's advice, Ex. 18:14ff. birth, Gn. 11:24, 11:26ff. Yom Kippur, Nu. 29:7ff. ioins Aaron in wilderness. Ex. 4:27 marriage. Gn. 11:29 Og, king of Bashan, Nu. 21:33, Dt. 3:1ff. kills Egyptian, Ex. 2:12 Name of Hashem, prohibition to desecrate, Oholiab. Ex. 35:34, 36:1ff., 38:23 called for construction, Ex. 31:6 marries Zipporah, Ex. 2:21 Lv. 22:32 mourned, Dt. 33:8 oil, anointing. Ex. 30:23ff. Naphtali, named. Ex. 2:10 birth, Gn. 30:8 old: see elders plague among the people, Nu. 17:11 blessed by Jacob, olive leaf. Gn. 8:11 Gn. 49:21 olive oil, Menorah, Ex. 27:20 pleads for the Israelites, Nu. 14:13ff. Naphtali, Tribe of plea to enter Canaan, Dt. 3:23ff. census, Nu. 1:42ff. Omer, Lv. 2:14 prays to heal Miriam, Nu. 12:13 Moses' final blessing, Dt, 33:23 Omer, command to bring, rebellion in the Wilderness, Nu. Ch. offerings, Nu. 7:78ff. counting, Lv. 23:15ff. second census. Nu. 26:48 laws. Lv. 23:9ff. rebukes officers after war with Midian, Onan. Nu. 26:19 Nazarite, laws, Nu. 6:1ff. Nu. 31:13ff. Nephilim, Gn. 6:4 birth. Gn. 38:4 death, Gn. 38:10 receives Ten Commandments, report of the spies, Nu. 13:33 Ex. 31:18 nest, birds, Dt. 22:6 On. Nu. 16:1 New Moon, offering, recounts journey in desert, Dt. Ch. 1 Nu. 28:11ff. orlah , Lv. 19:25 orphan, sensitivity to, Ex. 22:20, Dt. 24:17 returns to Egypt, Ex. 4:18ff. niddah, Lv. 15:19ff.

Ovos and Yid'onim, prohibition, Lv. 19:31.

20:6, 20:27, Dt. 18:11

ox, who kills. Ex. 21:28 narah adumah: see Red Cow parents, cursing, Ex. 21:17, Lv. 20:9 hitting. Ex. 21:15 honoring, Ex. 20:12, Dt. 5:16 rebellious son. Dt. 21:18 responsibility for children's sins. Dt 24·16 Partition (Paroches), Tabernacle, Ex. 26:31ff., 35:12, 36:35ff. Passover: see Pesach peace-offerings, cattle, Lv. 3:1ff. goat. Lv. 3:12ff. sheep. Lv. 3:6ff. peah. 29:22 Peleg, Gn. 10:25, 11:16ff. Peniel. Gn. 32:31 Pentecost: see Shavuos Peor. Nu. 25:18 Perez. birth. Gn. 38:29 permitted animals, laws, Dt. 14:4ff. pesach-offering, commandment, Ex. 12:3.21. 12:43ff., 34:25, 28:16ff., Dt. 16:1ff date. Nu. 9:3 in the Wilderness. Nu. 9:1ff. laws. Ex. 12:3ff... Pesach (Passover), festival, laws pertaining to, Ex. 12:44ff., 13:6ff., Lv. 23:5ff. pesach sheni, commandment, Nu. 9:9ff. second pesach-offering, Nu. 9:6ff. Pharaoh, afflicted with plagues, Gn. 12:17 dealings with Abraham. Gn. 15ff. dream. Gn. 41:1ff. dream interpreted by Joseph, Gn. 41:25ff. enriched by Joseph, Gn. 47:20ff. increases workload. Ex. 5:6ff. Joseph viceroy of Egypt, Gn. 41:40 meets Jacob, Gn. 47:7 plot to enslave Israelites. Ex. 1:10ff. pursues Israelites, Ex. 14:6ff. Pharaoh's daughter, saves Moses, Ex. 2:5ff. Philistia: see Gerar Philistines, Gn. 21:34, Ex. 13:17 Phineas son of Elazar, fight against Midian, Nu. 31:6 given covenant of peace, Nu. 25:12 kills sinners, Nu. 25:8 phylacteries; see tefillin pigul, Lv. 7:18, 19:5 Pilgrimage Festivals, Ex. 23:14ff. pillar of cloud, travels with Israelites,

pillar of fire, travels with Israelites. Fx. 13:21ff. pillar, prohibition. Dt. 16:22 Pithom. city. Ex. 1:11 place Hashem chooses. Dt. 26:2 see also offerings, place to be chosen plague. Wilderness. Nu. 17:11 Phinehas stops it. Nu. 25:8 see also Ten Plagues Plain of Moreh. Gn. 12:6 Plains of Mamre: see Hebron. plants, creation, Gn. 1:11, 1:29 poor, loans, Dt. 15:7ff. Potiphar, purchases Joseph. Gn. 37:36. 39:1 Potiphar's wife, slanders Joseph, Gn. 39:7ff. poverty, obligation to give charity, Lv. 25:35 praver. Abraham. Gn. 19:27 [Shacharis 1.20:17] Isaac. Gn. 24:63 [Minchah], 25:21 Jacob. Gn. 28:11 [Maariv]. 32:10 Priestly Blessing. Nu. 6:24ff. Priestly service, begins. Lv. 9:1 Priest: see Kohen prophet, false. Dt. 13:2 prophets, listening to. Dt. 18:15 proselyte, forbidden to taunt, Lv. 19:33 prostitution, prohibition. Lv. 19:29. Dt. 22:18 Puah, Ex. 1:15 purification. Israelites in the Wilderness. Nu. 5:1ff.

quail. Ex. 16:13. Nu. 11:31ff.

Rachel, barreness. Gn. 29:31, 30:1 death. Gn. 35:18 gives birth. Gn. 30:22ff. marries Jacob, Gn. 29:28 meets lacob, Gn. 29:9ff. steals teraphim. Gn. 31:19 rain, blessing and curse, Dt. 11:14 rainbow, Gn. 9:13ff. rain: see flood Rameses, city, Gn. 47:11, Ex. 1:11, 12:37 journeys, Nu. 33:3 ram's horn; see shofar rape, punishment for, Dt. 22:23ff. raven, Gn. 8:7 Rebecca, beautiful. Gn. 26:7 birth, Gn. 22:23 birth of Jacob and Esau, Gn. 25:25ff. marries Isaac. Gn. 24:67 meets Eliezer, Gn. 24:15 rebellion, Korah, Nu. 16:1ff.

rebellious son, laws. Dt. 21:18 Rehoboth, well. Gn. 26:22 Red Cow. Nu. Ch. 19 redeeming the firstborn. Nu. 18:15ff. redemption of animals 1 v 27:13 of land, laws. Lv. 25:23ff refuge cities: see Cities of Refuge remission year, loans. Dt. 15:1ff. Rephidim. Ex. 17:1 encampment, Ex. 19:2 Reuben, birth. Gn. 29:32 blessed by Jacob. Gn. 49:3ff. dudaim, Gn. 30:14ff. forfeits seniority. Gn. 35:22, 49:6 incident with Bilhah. Gn. 35:22 saves loseph. Gn. 37:21ff Reuben. Tribe of asks not to cross lordan. Nu. 32:5 builds cities across the fordan. Nu. 32:37 census. Nu. 1:20ff. Moses' blessing, Dt. 33:6 offerings, Nu. 7:30ff. second census, Nu. 26:5 Reuel: see lethro revelation, Ex. 19:16ff. revenge, Lv. 19:18 righteousness, command to pursue, Dt. 16:29 robe. vestments. Ex. 28:4. 28:31ff... 39:22ff Rosh Hashanah, festival. Lv. 23:24ff. offering, Nu. 29:1ff. shofar, Nu. 29:1 ruler, sin offering, Lv. 4:13ff.

Sabbath, Gn. 2:2ff., Ex. 34:21, Lv. 19:3, 19:30 command to observe, Ex. 31:13 day of rest. Ex. 16:23ff., 23:12, 35:2ff., Lv. 23:3 desecration in the Wilderness. Nu. 15:32ff. fourth commandment, Ex. 20:8ff. manna. Ex. 16:30 mussaf, offering, Nu. 28:9ff. observing, Dt. 5:12ff. Sabbath of the land. Ex. 23:10ff., Lv. 25:2ff. Sabbatical year, command to read Torah, Dt. 31:10ff. see also shemittah Sacrifice, Cain and Abel, Gn. 4:3ff. Noah, Gn. 8:20 Sacrifices, prohibition outside Tabernacle, Lv. 17:2ff. see also offering sage, honoring, Lv. 19:32 salt, Nu. 18:19

Ex. 13:21ff., 14:19

five silver. Nu. 18:16 non-lewish. Lv. 25:44ff. meal-offering. Lv. 2:13 pillar, Gn. 19:26 half Fx 30:13 rescuing. Dt. 22:16 Salt Sea, border, Nu. 34:3 Shelah son of Judah, birth Gn 38-5 slaving of firstborn, plague, Ex. 12:29 Shelomith daughter of Divri, son blassnake charmer, prohibition, Dt. 18:11 Valley of Siddim. Gn. 14:3 phemes. Lv. 24:10ff. sanctification. of animals. Lv. 27:9ff. Shem, Gn. 5:32, 6:10, 7:13, 9:23 blessing. Gn. 9:26 of firstborn. Fx. 13:1ff. . 13:12ff. descendants. Gn. 10:1. 10:21ff... Sarah abducted by Abimelech. Gn. Ch. 20 11.10# Dt. 6:4 abducted by Pharaoh. Gn. 12:15ff. Shema appearance of angels, Gn. 18:9ff. Shemeher, Gn. 14:2ff. birth of Isaac. Gn. 21:2ff. Shemini Atzeres, offering, Nu. 29:35ff. childlessness. Gn. 11:30, 17:19, 18:10 Shemittah (Sabbatical Year), command-Dt. 18:10 death. Gn. 23:1ff. ment. Lv. 25:2ff. departure, Gn. 11:31 see also Sabbath, of the land laughs. Gn. 18:12 Shibah, well, Gn. 26:33 marriage. Gn. 11:29 Shinab. Gn. 14:2ff. spies. Nu. 13:1ff Shinar Gn. 10:10, 11:2 name changed, Gn. 17:15 sends away Hagar. Gn. 16:6ff. Shiphrah. Ex. 1:15 sojourns to Egypt, Gn. 12:11 Shittim, Israelites sin. Nu. 25:1 Sarai: see Sarah Shofar. Sash, vestments, Ex. 28:4, 28:39ff., jubilee, Lv. 25:9 staff. 39:29 Mt. Sinai. Ex. 19:16 Rosh Hashanah. Lv. 23:24. Nu. 29:1 sciatic nerve. Gn. 32:33 sea giants, Gn. 1:21 shomrim: see Custodians Sea of Reeds. Ex. 13:18, 15:22, 21:4,14 show-bread. Lv. 24:5ff. Dt. 1:1.40, 11:4 Tabernacle. Ex. 25:30 border of Israel, Ex. 23:31 Shua, Judah marries daughter, Gn. 38:2 stealing. journey, Nu. 33:10 Sihon king of Heshbon, Dt. 2:26ff. splitting of the Sea. Ex. 14:21ff. doesn't allow Israelites passage. Sea of the Philistines, border of Israel, Nu. 21:23 Ex. 23:31 Simeon, seasons, Gn. 8:22 birth. Gn. 29:33 second census, Nu. 26:2ff. blessed by Jacob, Gn. 49:5ff. Lv. 24:16 second pesach-offering, pesach sheni, imprisoned, Gn. 42:24 Nu. 9:6ff. massacre of Shechem. Gn. 34:25ff. second Tablets, Ten Commandments, Simeon, Tribe of Dt. 16:13 Ex. 34:1ff., Dt. 10:1ff. census. Nu. 1:22ff. second tithe, Lv. 27:30ff., Dt. 14:22ff. offerings, Nu. 7:36ff. Nu. 33:5 second census, Nu. 26:12 seduction, laws of, Ex. 22:15ff. Seir. Gn. 32:4. 33:16 Sinai. Ex. 16:1 sword. self-defense. Ex. 22:1 journeys, first journey, Nu. 10:13ff. semen, discharges, Lv. 15:16ff. journeys, initial breaking of camp, serpent, Gn. 3:1ff., 3:13ff. Nu. 10:11ff. copper, Nu. 21:9 see also Mt. Sinai, and Wilderness of serpents, kill Israelites, Nu. 21:6 Sinai Tabernacle. Seth, Gn. 4:25ff., 5:3ff., 9:18 Sin offerings, Lv. 4:2ff. shaving, beard, Lv. 19:27 additional laws, Lv. 6:17ff. metzora, Lv. 14:9 promised to Aaron, Nu. 18:9 Shavuos, festival, Lv. 21:16ff., Dt. 16:10 when all Israel sins. Lv. 4:13ff. offering, Nu. 28:26ff. when an individual sins, Lv. 4:27ff. Shechem, Gn. 12:6, 37:12ff. when a ruler sins, Lv. 4:13ff. abduction of Dinah, Gn. 34:2ff. when the anointed kohen sins. given to Joseph, Gn. 48:22 Ch. 37 Lv. 4:3ff. lacob arrives in. Gn. 33:18 sister, incest, Lv. 18:9 massacre, Gn. 34:25ff. sister-in-law, incest, Lv. 18:16 Courtyard, Cover, Ex. 35:11, 36:19, 37:6ff. son of Hamor, Gn. 34:2 Sitnah, well, Gn. 26:20 Shekel, Gn. 23:15, 24:22, Lv. 27:25, slave, Jewish, Lv. 25:39ff. Curtain, Ex. 36:8ff., 26:1ff. Dt. 22:18.29 laws concerning, Ex. 21:2ff. date erected, Ex. Ch. 25, 40:17

entrance Ex. 36:37

Laver Ex. 30:17ff. . 35:16, 38:8 Menorah, Ex. 25:31ff., 35:12, 37:17ff. Moses enters, Nu. 7:89 Moses finishes erecting. Nu. 7:1 Ex. 26:31ff... Partition (Paroches). 35:12. 36:35ff. quantities. Ex. 38:21ff. show bread. Ex. 25:30 Table. Ex. 25:23ff., 35:12, 37:10ff. tent, Ex. 35:11 walls, Ex. 26:15, 36:20ff. Table, Tabernacle, Ex. 25:23ff., 35:12, 37:10ff. 40:4. Lv. 24:6 Tablets: see Ten Commandments Tamar, and Judah. Gn. 38:15ff. marries Er. Gn. 38-6 tamid offering. Nu. 28:3ff. tefillin . commandment. Dt. 6:8 Ten Commandments, Ex. 19:11ff., Ex. Ch. 20. 24:12. Dt. 4:13. 9:9ff. given to Moses, Ex. 31:18 preparation for, Ex. 19:10ff. review. Dt. 5:6ff. Second Tablets. Ex. 34:28. Dt. 10:1ff. smashed by Moses, Ex. 32:15ff. Ten Plagues, blood. Ex. 7:20ff. boils. Ex. 9:10 darkness. Ex. 10:22 epidemic, Ex. 9:6 frogs, Ex. 8:2 hail. Ex. 9:23 lice. Ex. 8:12 locusts. Ex. 10:13 slaying of firstborn, Ex. 12:29 wild beasts. Ex. 8:20 Ten Trials of Abraham's faith. Gn. 12:1,comm. Tent of Meeting, Ex. 27:21, 33:7ff. command to erect. Ex. 40:2 completion of work, Ex. 39:32 Tent, Tabernacle, Ex. 35:11 Terah, birth, Gn. 11:24 death. Gn. 11:32 departure, Gn. 11:31 genealogy, Gn. 11:27 teraphim, Rachel steals. Gn. 31:19 terumah. Lv. 22:10ff. Thanksgiving offering, Lv. 7:11ff. theft, prohibition, Lv. 19:11 from a Jew and proselyte, Nu. 5:7 Thirteen Attributes of Mercy, Ex. 34:5ff. Three Festivals, Dt. 16:16 three pilgrimages, Ex. 34:23 Tidal, Gn. 14:1ff. Timnah, Gn. 38:13ff. tithes, animals, Lv. 27:32ff. first fruits. Dt. 26:12

for the Levites Nu 18-24 for the poor. Dt. 14:28 second. Lv. 27:30ff. tochachah (admonition); see curses, and warnings Torah. Dt. 30:10ff. Moses writing. Dt. 31:9.24 Tower of Babel: see Babel, tower of tree, idolatrous. Dt. 16:21 Tree of Knowledge, Gn. 2:9, 2:17 Tree of Life. Gn. 2:9, 2:17, 3:24 trees, war. Dt. 20:19 tribes, banners, Nu. 2:2ff. camps, Nu. 2:1ff. census in the Wilderness Nu. 1:5ff. trumpets, silver, Nu. 10:1ff. Tunic, vestments. Ex. 28:4, 28:39, 39:27 Turban, vestments, Ex. 28:4. 28:37. 39:28 tzaraas. Lv. Ch. 13. Dt. 24:8 baldness. Lv. 14:40ff. burns. Lv. 13:24ff. garments with, Lv. 13:47ff. head or face. Lv. 13:29ff. houses. Lv. 14:33ff. inflammations. Lv. 13:18ff. Kohen's verification of, Lv. 13:2ff. Miriam. Dt. 24:9, Nu. 20:10 Tzitzis, commandment to make, Nu. 15:37ff

unsolved murder, Dt. 21:1ff. atonement, Dt. 21:6 Urim v'Tumim, Ex. 28:30, Nu. 27:21 Ur Kasdim, Gn. 11:28, 11:31, 15:7

vain oath. Ex. 20:7. Lv. 5:4. Dt. 5:11 Valley of Siddim, Gn. 14:3 see also Salt Sea valuations. Lv. 27:2ff. variable offerings, Lv. Ch. 5 vestments, Ex. 28:2, 35:19, 39:1ff. Breastplate. Ex. 28:4, 28:15ff., Ex. 39:8ff. Ephod. Ex. 28:4, 28:6ff., 39:2ff. Head-plate, Ex. 28:36 Robe, Ex. 28:4, 28:31, 39:22ff. Sash. Ex. 28:4, 28:39ff., 39:29 Tunic, Ex. 28:4, 28:39, 39:27 Turban. Ex. 28:4, 28:37, 39:28 vineyard, wine, Gn. 9:20 vows, fulfilling, Nu. 30:2ff., Dt. 22:22 laws, Nu. 30:2ff. man. Nu. 30:3 married woman, Nu. 30:7 unmarried woman, Nu. 30:4

wages, payment on time. Dt. 24:15 walls, Tabernacle, Ex. 26:15ff., 36:20ff. war, captives. Dt. 20:10ff. warnings, Mount Gerizim and Mount Ebal. Dt. 28:15ff. war of the Kings. Gn. Ch. 14 war, preparation. Dt 20:3# purity of soldiers. Dt. 22:10ff trees. Dt. 20:19 women captives. Dt. 21:10ff. water, from rock. Nu. 20:11 water, lacking in desert. Nu. 20:2 Waters of Strife, Nu. 20:13, 27:14 weights and measures, laws. Dt. 25:13ff prohibition of deceit. Lv. 19:35 well. Esek. Gn. 26:20 Rehoboth. Gn. 26:22 Shibah, Gn. 26:33 Sitnah, Gn. 26:21 whipping, laws. Dt. 25:2ff. widow, sensitivity to. Ex. 22:20. Dt 24-17 wife. defamed. Dt. 22:13ff. wild beasts, plague. Ex. 8:20 Wilderness of Sinai, arrival of Israelites. Fx. 19·1 Wilderness of Sin. Ex. 16:1, 17:1 Wilderness of Zin, Nu. 20:1, 34:3, 27:14 Wine, vineyard, Gn. 9:20

Yocheved, married Amram, Ex. 6:20 Yom Kippur, afflicting oneself, Nu. 29:7 commandment, Lv. 16:29ff. festival, Lv. 23:26ff. offering, Nu. 29:7ff. service, Lv. 16:2ff.

woman, creation, Gn. 1:27, 2:21ff., 5:2ff.

Witnesses, laws, Dt. 19:15ff. testimony, Dt. 17:6ff.

captives, laws. Dt. 21:10ff.

Zaphenath-paneah, see Joseph zav, zavah Lv. 15:2ff., 15:25ff. Zebulun, birth, Gn. 30:20 blessed by Jacob, Gn. 49:13 Zebulun, Tribe of, census, Nu. 1:30f Moses' blessing, Dt. 33:18 offerings. Nu. 7:24ff. second census, Nu. 26:26 Zelophehad, daughters, Nu. 27:1ff., 36:2 Zerah, birth, Gn. 38:30 Zilpah. Gn. 29:24 30:10ff. Zimri son of Salu, slain Israelite, Nu. 25:14 Zipporah, birth of Gershom, Ex. 2:22 circumcises Eliezer, Ex. 4:24ff. marries Moses, Ex. 2:21 Zoar, Gn. 19:22ff., 19:30

widow or divorcee. Nu. 30:10

unfulfilled, Lv. 5:4

## PATERNAL GENEALOGY

| QREAT QREAT GRANDFATHER<br>(Fother's fother's fother) | QREAT QREAT GRANDMOTHER<br>(Father's father's father's mother) |                                                 | QREAT GREAT GRANDMOTHER<br>(Father's father's mother's mother) |                   | GREAT GREAT GRANDMOTHER<br>(Falher's mother's father's mother) | GREAT GREAT GRANDFATHER<br>(Father's mother's mother's father) | GREAT GREAT GRANDMOTHER<br>(Father's mother's mother |  |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-------------------|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--|
| HEBREW NAME                                           | HEBREW NAME                                                    | HEBREW NAME                                     | HEBREW NAME                                                    | HEBREW NAME       | HEBREW NAME                                                    | HEBREW MAME                                                    | HEBREW HAME                                          |  |
| ENGLISH NAME                                          | ENGLISH NAME                                                   | ENGLISH NAME                                    | ENGLISH NAME                                                   | ENGLISH NAME      | ENGLISH MAME                                                   | ENGLISH NAME                                                   | ENGLISH NAME                                         |  |
| BORH (DATE/PLACE)                                     | BORN (DATE/PLACE)                                              | BORN (DATE/PLACE)                               | BORN (DATE/PLACE)                                              | BORN (DATE/PLACE) | BORN (DATE/PLACE)                                              | BORN (DATE/PLACE)                                              | BORN (DATE/PLACE)                                    |  |
| MARRIED (D.                                           | ATE/PLACE)                                                     | MARRIED (D                                      | ATE/PLACE)                                                     | MARRIED (D        | ATE/PLACE)                                                     | MARRIED (D.                                                    | ATE/PLACE)                                           |  |
| DIED (DATE/PLACE)                                     | DIED (DATE/PLACE)                                              | DIED (DATE/PLACE)                               | DIED (DATE/PLACE)                                              | DIED (DATE/PLACE) | DIED (DATE/PLACE)                                              | DIED (DATE/PLACE)                                              | DIED (DATE/PLACE)                                    |  |
| GREAT GRANDFATHER<br>(Father's father)                |                                                                | GREAT GRANDMOTHER<br>(Father's father's mother) |                                                                |                   | GREAT GRANDFATHER<br>(Father's mother's father)                |                                                                | GREAT GRANDMOTHER<br>(Father's mother)               |  |
| HEBREW NAME                                           |                                                                | HEBREW NAME                                     |                                                                | HE                | HEBREW NAME                                                    |                                                                | HEBREW NAME                                          |  |
| ENG                                                   | OLISH NAME                                                     | ENGLISH NA                                      | ME                                                             | EN                | GLISH NAME                                                     | ENGLISH NA                                                     | ME                                                   |  |
| BORN                                                  | (DATE/PLACE)                                                   | BORN (DATE/PI                                   | ACE)                                                           | BORN              | (DATE/PLACE)                                                   | BORN (DATE/P                                                   | LACE)                                                |  |
|                                                       | MARRIED (DA                                                    | (TE/PLACE)                                      |                                                                |                   | MARRIED (D                                                     | ATE/PLACE)                                                     |                                                      |  |
| DIED                                                  | (DATE/PLACE)                                                   | DIED (DATE/PL                                   | ACE)                                                           | DIED              | (DATE/PLACE)                                                   | DIED (DATE/PI                                                  | LACE)                                                |  |
| GRANDFATHER'S SIBLINGS                                |                                                                |                                                 | GRANDFATHER<br>(Father's father)                               |                   | GRANDMOTHER<br>(Father's mother)                               |                                                                | GRANDMOTHER'S SIBLINGS                               |  |
|                                                       |                                                                | HE                                              | BREW NAME                                                      | HEBREW NA         | ME                                                             |                                                                |                                                      |  |
|                                                       |                                                                | EN                                              | IGLISH NAME                                                    | ENGLISH NA        | ME                                                             |                                                                |                                                      |  |
|                                                       |                                                                | BOR                                             | (DATE/PLACE)                                                   | BORN (DATE/PL     | ACE)                                                           |                                                                |                                                      |  |
|                                                       |                                                                | -                                               | MARRIED (D                                                     | ATE/PLACE)        |                                                                |                                                                |                                                      |  |

## MATERNAL GENEALOGY

| GREAT GREAT GRANDFATHER GREAT GREAT GRANDMOTI<br>(Mother's father's father's father's father's mot |                   | GREAT GREAT GRANDMOTHER<br>(Mother's father's mother) | GREAT GREAT GRANDFATHER<br>(Mother's mother's father's father) | t GREAT GREAT GRANDMOTHER<br>(Mother's mother's father's mother) | GREAT GREAT GRANDFATHER<br>(Mother's mother's father) | GREAT GREAT GRANDMOTHER<br>(Mother's mother's mother's mother |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--|
| HEBREW HAME HEBREW HAME                                                                            | HEBREW NAME       | HEBREW MAME                                           | HEBREW NAME                                                    | HEBREW NAME                                                      | HEBREW NAME                                           | HEBREW HAME                                                   |  |
| ENGLISH NAME ENGLISH NAME                                                                          | ENGLISH NAME      | ENOLISH HAME                                          | ENGLISH NAME                                                   | ENGLISH FLAME                                                    | ENGLISH HAME                                          | ENGLISH NAME                                                  |  |
| BORN (DATE/PLACE) BORN (DATE/PLACE)                                                                | BORN (DATE/PLACE) | BORN (DATE/PLACE)                                     | BORN (DATE/PLACE)                                              | BORN (DATE/PLACE)                                                | BORN (DATE/PLACE)                                     | BORN (DATE/PLACE)                                             |  |
| MARRED (DATE/PLACE)                                                                                | MARRIED (D        | MARRIED (DATE/PLACE)                                  |                                                                | HARRIED (DATE/PLACE)                                             |                                                       | MARRIED (DATE/PLACE)                                          |  |
| DED (DATE/PLACE)  DED (DATE/PLACE)                                                                 | DED (DATE/PLACE)  | DED (DATE/PLACE)                                      | DIED (DATE/PLACE)                                              | DED (DATE/PLACE)                                                 | DED (DATE/PLACE)                                      | DED (DATE/PLACE)                                              |  |
| GREAT GRANDFATHER<br>(Mother's father's father)                                                    |                   | QREAT GRANDMOTHER<br>(Mother's father's mother)       |                                                                | GREAT GRANDFATHER<br>(Mother's mother's father)                  |                                                       | GREAT GRANDMOTHER<br>(Mother's mother)                        |  |
| HEBREW NAME                                                                                        | HEBREW NA         | HEBREW NAME                                           |                                                                | HEBREW NAMÉ                                                      |                                                       | HEBREW NAME                                                   |  |
| ENGLISH NAME                                                                                       | ENGLISH NA        | ENGLISH NAME                                          |                                                                | ENGLISH NAME                                                     |                                                       | ENGLISH NAME                                                  |  |
| BORN (DATE/PLACE)                                                                                  | BORN (DATE/PI     | BORN (DATE/PLACE)                                     |                                                                | BORN (DATE/PLACE)                                                |                                                       | BORN (DATE/PLACE)                                             |  |
| MARR                                                                                               | ED (DATE/PLACE)   |                                                       |                                                                | MARRIED (D.                                                      | ATE/PLACE)                                            |                                                               |  |
| DIED (DATE/PLACE)                                                                                  | DIED (DATE/PL     | DIED (DATE/PLACE)                                     |                                                                | DIED (DATE/PLACE)                                                |                                                       | DIED (DATE/PLACE)                                             |  |
|                                                                                                    |                   |                                                       |                                                                |                                                                  |                                                       |                                                               |  |
| GRANDFATHER'S SIBLINGS                                                                             |                   | GRANDFATHER<br>(Mother's father)                      |                                                                | GRANDMOTHER<br>(Mother's mother)                                 |                                                       | GRANDMOTHER'S SIBLINGS                                        |  |
|                                                                                                    | HE HE             | HEBREW NAME                                           |                                                                | HEBREW NAME                                                      |                                                       |                                                               |  |
|                                                                                                    | EN                | ENGLISH NAME                                          |                                                                | ENGLISH NAME                                                     |                                                       |                                                               |  |
|                                                                                                    | BORN              | BORN (DATE/PLACE)                                     |                                                                | BORN (DATE/PLACE)                                                |                                                       | <del></del>                                                   |  |
|                                                                                                    |                   | MARRIED (DATE/PLACE)                                  |                                                                |                                                                  |                                                       |                                                               |  |
|                                                                                                    |                   |                                                       |                                                                |                                                                  |                                                       |                                                               |  |
| MOTHER'S SIBLING                                                                                   | as                | мот                                                   | HER                                                            |                                                                  | MOTHER'S SIBLINGS                                     |                                                               |  |
|                                                                                                    |                   | HEBREW                                                | NAME                                                           |                                                                  |                                                       |                                                               |  |
|                                                                                                    | ENGLISH NAME      |                                                       |                                                                |                                                                  |                                                       |                                                               |  |
|                                                                                                    |                   | English                                               | Thomas                                                         |                                                                  |                                                       |                                                               |  |
|                                                                                                    |                   | BORN (DAT                                             | E/PLACE)                                                       |                                                                  |                                                       |                                                               |  |
|                                                                                                    |                   | MARRIED (DA                                           | TEPLACE)                                                       |                                                                  |                                                       |                                                               |  |

## **OUR FAMILY**

| MY SIBLINGS                            | MYSELF                                 |              | MY SPOUSE                              | MY SPOUSE'S SIBLINGS                   |  |
|----------------------------------------|----------------------------------------|--------------|----------------------------------------|----------------------------------------|--|
|                                        | HEBREW NAME                            |              | HEBREW NAME                            |                                        |  |
|                                        | ENGLISH NAME                           |              | ENGLISH NAME                           |                                        |  |
|                                        | BORN (DATE/PLACE)                      |              | BORN (DATE/PLACE)                      |                                        |  |
|                                        |                                        |              |                                        |                                        |  |
| GRANDCHILDREN                          | CHILDREN                               |              | CHILDREN'S SPOUSES                     | GRANDCHILDREN                          |  |
| GIGH ID CITEDICE!                      | HEBREW NAME / BIRTH DATE               | _            | HEBREW NAME / BIRTHDATE                |                                        |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |                                        | DATE MARRIED |                                        | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | ENGLISH NAME / BIRTH DATE              |              | ENGLISH NAME / BIRTHDATE               | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | HEBREW NAME / BIRTH DATE               | _            | HEBREW NAME / BIRTHDATE                | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | ENGLISH NAME / BIRTH DATE              | DATE MARRIED | ENGLISH NAME / BIRTHDATE               | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | Endaditivate v birtiti bare            |              | ENGLOSSING IN STATE                    | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | HEBREW NAME / BIRTH DATE               | -            | HEBREW NAME / BIRTHDATE                | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | ENGLISH NAME / BIRTH DATE              | DATE MARRIED | ENGLISH NAME / BIRTHDATE               | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | -                                      |              |                                        | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | HEBREW NAME / BIRTH DATE               |              | HEBREW NAME / BIRTHDATE                | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | ENGLISH NAME / BIRTH DATE              | DATE MARRIED | ENGLISH NAME / BIRTHDATE               | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENQLISH NAME / BIRTHDATE |                                        |              |                                        | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
|                                        | HEBREW NAME / BIRTH DATE               |              | HEBREW NAME / BIRTHDATE                |                                        |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | ENGLISH NAME / BIRTH DATE              | DATE MARRIED | ENGLISH NAME / BIRTHDATE               | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |                                        |              |                                        | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
|                                        | GRE/                                   | T GRANDCHI   | LDREN                                  |                                        |  |
| EBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE  | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | <u> </u>     | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDAT  |  |
| EBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE  | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATI | <del></del>  | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDAT  |  |
| EBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE  | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATI |              | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDAT  |  |
| EBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE  | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |              | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |  |
| IEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE |              | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDATE | HEBREW NAME / ENGLISH NAME / BIRTHDAT  |  |

This volume is part of
THE ARTSCROLL SERIES®
an ongoing project of
translations, commentaries and expositions
on Scripture, Mishnah, Talmud, Halachah,
liturgy, history and the classic Rabbinic writings;
and biographies, and thought.

For a brochure of current publications visit your local Hebrew bookseller or contact the publisher:

Mesorah Publications, ltd

4401 Second Avenue Brooklyn, New York 11232 (718) 921-9000